
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUÇÃO EM FILOSOFIA 

MESTRADO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

MARCÍLIO BEZERRA CRUZ 

 

 

 

 

 

 

TEORIAS DA VERDADE E CONCEPÇÕES DA LINGUAGEM NO CRÁTILO DE 

PLATÃO: APORIA E SUPERAÇÃO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife 

2018



 

 

 
 

MARCÍLIO BEZERRA CRUZ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TEORIAS DA VERDADE E CONCEPÇÕES DA LINGUAGEM NO CRÁTILO DE 

PLATÃO: APORIA E SUPERAÇÃO 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Filosofia da Universidade Federal 

de Pernambuco como requisito para obtenção do 

título de Mestre em Filosofia. 

Orientador: Prof. Dr. Anastácio Borges de Araújo 

Junior 

Co-orientador: Prof. Dr. Diego Andres Salcedo 

 

 

 

 

 

 

Recife 

2018 

 



 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Catalogação na fonte 

Bibliotecária: Maria Janeide Pereira da Silva, CRB4-1262  

 

C957t Cruz, Marcílio Bezerra. 

                                              Teorias da Verdade e concepções da linguagem no Crátilo de Platão : 
            aporia e superação / Marcílio Bezerra Cruz. – 2018. 

161 f. : il. ; 30 cm. 

Orientador : Prof. Dr. Anastácio Borges de Araújo Junior. 

Coorientador : Prof. Dr. Diego Andres Salcedo 

Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH.  
Programa de Pós-Graduação em Filosofia, Recife, 2018. 

Inclui referências e apêndices. 

 

1. Filosofia. 2. Dialética. 3. Linguagem e línguas. 4. Ontologia. 5. 
Verdade. I. Araújo Junior, Anastácio Borges de (Orientador). II. Salcedo, 
Diego Andres (Coorientador). III. Título. 

 

 

                                       101 CDD (22. ed.)                                     UFPE (BCFCH2018-216) 

  



 

 

 
 

MARCÍLIO BEZERRA CRUZ 

 

 

 

TEORIAS DA VERDADE E CONCEPÇÕES DA LINGUAGEM NO CRÁTILO DE 

PLATÃO: APORIA E SUPERAÇÃO 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Filosofia da Universidade Federal 

de Pernambuco como requisito para obtenção do 

título de Mestre em Filosofia. 

Orientador: Prof. Dr. Anastácio Borges de Araújo 

Junior 

Co-orientador: Prof. Dr. Diego Andres Salcedo 

 

Aprovada em: 13/07/2018. 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

________________________________________ 

Profº. Dr. Anástacio Borges de Araújo Junior (Orientador) 

Universidade Federal de Pernambuco 

 

 

_________________________________________ 

Profº. Dr. Richard Romeiro Oliveira (Examinador Interno) 

Universidade Federal de São João del Rei 

 

 

_________________________________________ 

Profª. Dr. Maria Aparecida de Paiva Montenegro (Examinador Externo) 

Universidade Federal do Ceará 

 

 

 



 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico esta pesquisa às três mulheres da minha vida: minha avó, minha mãe e minha amada. 

  



 

 

 
 

AGRADECIMENTOS 

Agradeço a Deus por todos aqueles acontecimentos que desconheço, mas que foram postos 

em minha vida para que essa pesquisa viesse a se concluir do modo como aqui se apresenta. 

Agradeço aos meus pais Marcos e Marilene, e ao meu irmão Paulo, por me apoiarem em 

todos os momentos, sendo meu porto seguro especialmente nos dias mais difíceis. 

Agradeço a minha querida Jhoicy por acreditar em mim até mesmo e principalmente quando 

nem eu mesmo acreditei, e aos seus avós Domingos e Lina por todo o carinho ao longo de 

todos esses anos. 

Agradeço aos meus tios, tias, primos e primas que indiretamente contribuíram para que eu 

chegasse até aqui, afinal, cada conversa (direta e indiretamente) possibilitou novas mudanças 

em meu modo de refletir e de agir. 

Agradeço aos meus amigos que entenderam e aceitaram meus momentos de solidão. Escrever 

exige recolhimento e tempo, e eles me possibilitaram os dois. 

Agradeço, em especial, a Mike por ter sido meu primeiro orientador. Um amigo que nunca 

negou auxílio e que sempre teve a preocupação de me tornar alguém melhor a cada dia. 

Agradeço a Lincow e Bonsai pelos melhores momentos que tive estudando Filosofia na 

Universidade Federal de Pernambuco. 

Agradeço aos meus professores do Departamento de Filosofia, em especial a Anástacio 

Borges, Richard Oliveira, Jesus Vázques, Juan Bonaccini (IN MEMORIAM), Alfredo 

Oliveira e Marcos Costa por me apresentarem o verdadeiro significado da bíos theoretikós. 

Agradeço ao professor Diego Salcedo por topar sufar essa onda comigo. 

Agradeço aos professores do Departamento de Ciência da Informação e aos meus colegas 

de turmas de Biblioteconomia pelo acolhimento e carinho que sempre me ofereceram. 

Agradeço aos integrantes do grupo de estudo DYNAMIS e o de CoPesquisa IMAGO por 

possibilitarem meu crescimento intelectual. 

Agradeço a CAPES pela bolsa que tornou possível a conclusão desta pesquisa.  

Por fim, agradeço a Platão por me possibilitar a reflexão de temas tão valorosos como a 

verdade e a linguagem. 



 

 

 
 

RESUMO 

A discussão sobre a correção dos nomes desenvolvida no Crátilo objetiva analisar 

duas concepções acerca da linguagem utilizadas no tempo de Platão: o Naturalismo e o 

Convencionalismo linguístico. Por meio do método dialético de perguntas e respostas, 

Sócrates leva seus dialogantes a perceberem os impasses que ambas as posições acabam 

desembocando, sobretudo no que diz respeito ao modo como compreendem a verdade e a sua 

relação com o mundo. Apesar do seu desfecho aparentemente aporético, não há um consenso 

por parte dos estudiosos acerca do resultado oferecido pelo diálogo, tornando a obra um 

ambiente favorável para novas e contínuas discussões sobre os temas tratados. Deste modo, 

ofereceremos, nesta dissertação, uma leitura possível, enfatizando alguns aspectos 

importantes apresentados ao decorrer de todo o diálogo. Analisaremos a construção histórica 

dos tipos de discursos que deram origem ao Naturalismo e ao Convencionalismo com o 

intuito de melhor compreender as críticas oferecidas por Sócrates; já a partir da leitura do 

Crátilo, discutiremos sobre as semelhanças e diferenças dessas concepções frente aos 

apontamentos de Sócrates sobre as discussões que serão levantadas ao decorrer do diálogo. O 

objetivo será demonstrar o valor positivo do diálogo, argumentando em favor de uma possível 

“teoria platônica da linguagem” que utilizará de alguns aspectos tanto do Naturalismo quanto 

do Convencionalismo linguístico, mas superando as aporias que elas desembocam. O uso de 

um demiurgo da linguagem, a aplicação do método dialético na formação e no uso dos nomes, 

e a mudança do conceito de phýsis indo em direção a certa “transcendência” são os pontos 

centrais daquilo que acreditamos ser a teoria da linguagem apresentadas por Platão na obra 

referida. 

Palavras-chave: Crátilo. Linguagem. Ontologia. Verdade. Dialética.   



 

 

 
 

ABSTRACT 

The discussion on the correctness of names developed in Cratylus aims to analyze two 

conceptions about language used in Plato's time: Naturalism and linguistic Conventionality. 

By means of the dialectical method of questions and answers, Socrates leads his dialogues to 

perceive the impasses that both positions end up, especially with respect to the way they 

understand the truth and its relation to the world. In spite of its seemingly aporetic outcome, 

there is no consensus on the part of scholars about the outcome offered by the dialogue, 

making the work a favorable environment for new and continuous discussions on the topics 

discussed. In this way, we will offer another possible reading in this dissertation, emphasizing 

some important aspects presented during the course of the whole dialogue. We will analyze 

the historical construction of the types of discourse that gave rise to Naturalism and 

Conventionalism in order to better understand the criticisms offered by Socrates; already 

starting from the reading of the Cratylus, we will discuss about the similarities and 

differences of these conceptions before the notes of Socrates on the discussions that will be 

raised during the course of the dialogue. The objective will be to demonstrate the positive 

value of dialogue, arguing for a possible "Platonic theory of language" that will use some 

aspects of both Naturalism and linguistic Conventionalism, but overcoming the aporias they 

end up with. The use of a demiurge of language, the application of the dialectical method in 

the formation and use of names, and the shift from the concept of phýsis toward a certain 

"transcendence" are the central points of what we believe to be the theory of language 

presented by Plato in the work referred to. 

Keywords: Cratylus. Language. Ontology. Truth. Dialectic. 



 

 

 
 

SUMÁRIO 

1 INTRODUÇÃO..................................................................................................................9 

2  TIPOS DE DISCURSO NA GRÉCIA ARCAICA: UM ESTUDO DA 

CONSTRUÇÃO HISTÓRICA DAS CONCEPÇÕES NATURALISTA E 

CONVENCIONALISTA DALINGUAGEM.................................................................12 

2.1 POR QUE APLICAR O MÉTODO HISTORIOGRÁFICO NA LEITURA DO 

CRÁTILO?..........................................................................................................................12 

2.2 A PALAVRA INSPIRADA E O SEU PROCESSO DE LAICIZAÇÃO..........................24 

2.3  ENTRE A VERDADE E O ENGODO: SEMELHANÇAS E DIFERENÇAS ENTRE O 

NATURALISMO E O CONVENCIONALISMO LINGUÍSTICO..................................38 

3  AS RELAÇÕES ENTRE LINGUAGEM E VERDADE NO CRÁTILO DE 

PLATÃO: UMA ANÁLISE DAS APORIAS SUSCITADAS PELO 

NATURALISMO E CONVENCIONALISMO LINGUÍSTICO................................66 

3.1 QUEM SÃO OS PERSONAGENS DO CRÁTILO?.........................................................66 

3.2 HERMÓGENES E AS APORIAS DO DISCURSO CONVENCIONALISTA (384a-

387d)..................................................................................................................................85 

3.3 CRÁTILO E AS APORIAS DO DISCURSO NATURALISTA (427d-440e).................96 

4       PLATÃO E A TEORIA MIMÉTICA DA LINGUAGEM: A LINGUAGEM COMO 

INSTRUMENTO MEDIADOR ENTRE AS ESSÊNCIAS E O MUNDO...............108 

4.1     O ARTESÃO OU LEGISLADOR DOS NOMES (387e-390e).....................................108 

4.2 A IMPORTÂNCIA DAS ANÁLISES ETIMOLÓGICAS (391d-437c)........................121 

4.3 A ESSÊNCIA DOS NOMES: A LINGUAGEM COMO REPRESENTAÇÃO DAS 

HIPÓTESES INTELIGÍVEIS.........................................................................................136 

5       CONSIDERAÇÕES FINAIS........................................................................................143 

       REFERÊNCIAS.............................................................................................................146 

       APÊNDICE A – NOTAS DE TRADUÇÃO E TRANSLITERAÇÃO......................161 



9 

 

 
 

1 INTRODUÇÃO 

Dentre os inúmeros pensadores que auxiliaram no desenvolvimento reflexivo da 

humanidade, poucos tiveram tanto destaque quanto Platão. O filósofo grego é, sem dúvida, 

um dos pensadores mais citados desde a gênese da filosofia, influenciando tanto diretamente 

quanto indiretamente as mais importantes e brilhantes mentes na trajetória histórica do 

homem. Todavia, mesmo sendo continuamente citado e discutido, a leitura e a interpretação 

de suas obras não são tarefas fáceis e muitas de suas passagens levantaram e continuam 

levantando discussões calorosas que perduram durante séculos de estudo. 

Isso se dá, sobretudo, pelo fato do filósofo ter escrito diálogos e por dissipar suas 

hipóteses por entre as falas de seus personagens. É certa a influência de Sócrates em sua vida 

e isso pode ser observado pelo seu reflexo que perpassa quase todo o corpus platonicum. No 

entanto, mesmo sendo o personagem principal na maioria dos diálogos, não sabemos quando 

designá-lo como porta-voz da filosofia de Platão. O que podemos e devemos fazer, contudo, é 

investigar em que medida Platão se evidencia tanto por meio de Sócrates quanto de seus 

demais personagens. 

Os estudiosos vieram ao longo de todos esses séculos tentando extrair o seu 

pensamento por detrás dessas inúmeras máscaras. Todavia, foi somente com o uso da 

estilometria, no final do século XIX, que foi possível ordenar sequencialmente os diálogos e 

descobrir com mais consistência aqueles que continham as suas possíveis hipóteses acerca dos 

temas discutidos (ROSS, 1997, p. 15-16). O resultado, como afirma Reale (1994a, p. 36), foi 

profundamente significativo, revelando não apenas algumas das concepções propostas por 

Platão no interior dos seus diálogos, como certo desenvolvimento em seu pensamento. 

Descobriu-se, a título de exemplo, que dentre as mais diversas e importantes pesquisas 

efetuadas pelo filósofo da academia, grande parte de sua preocupação se encontrava em torno 

da verdade (alétheia)
1
. Isso pode ser explicado, em partes, por conta do movimento sofista 

que, no século V a.C., pregava o ceticismo e o relativismo sobre qualquer tipo de assunto. 

Aparentemente seguindo a esteira de Sócrates, Platão buscou enfatizar a importância da 

verdade como o pressuposto basilar do conhecimento (SCHÄFER, 2012, p. 67). No Político, 

o filósofo afirmar compreender a verdade como o “conhecimento imutável das coisas” 

(ametátheton episteme perì tôn ónton), se distanciando de alguns discursos sofísticos que 

tinham como base a máxima do homem-medida de Protágoras. 

                                                           
1
 As transliterações dos termos em grego utilizados na presente pesquisa seguem um padrão estabelecido pelo 

autor. Para mais detalhes, consulte o “Apêndice A” no final do trabalho. 



10 

 

 
 

Essa busca por um conhecimento imutável pode ser encontrada desde os seus 

primeiros diálogos. Quando o personagem Sócrates busca uma definição para a “virtude” 

(areté) ou para a “temperança” (enkráteia), por exemplo, ele parece estar atrás de uma 

resposta que seja, de fato, invariável. Todavia, no interior dos diálogos da juventude, Platão 

não parece se posicionar para além dessa investigação. Esses diálogos ganharam o título de 

“aporéticos” justamente pelo fato de não trazerem qualquer resposta positiva para a pergunta 

o que é?” (tò tí estí) realizada com tanto empenho por Sócrates (GOLDSCHMIDT, 2002, p. 

27). Somente nos diálogos mais maduros é que podemos encontrar alguns possíveis 

posicionamentos diante desses questionamentos. 

O primeiro diálogo em que parece ocorrer um posicionamento positivo sobre a o tema 

da verdade, levando em consideração o uso da estilometria e a opinião de uma variedade de 

estudiosos sobre o assunto (CASERTANO, 2010, p. 131-132; ROSS, 1997, p. 34-38; 

SANTOS, J., 1987, p. 15-48; SEDLEY, 2011, p. 206) é o Crátilo, uma obra que versa sobre a 

correção dos nomes (perì onomáton orthótetos). A personagem homônima ao diálogo acredita 

que os nomes (onómata) têm uma relação direta com a natureza (phýsis) das coisas 

(PLATÃO, Crátilo, 383a-b). O chamado Naturalismo linguístico é talvez a concepção mais 

antiga sobre o tema – encontrada, sobretudo, na maneira como os poetas, profetas e reis 

antigos se relacionavam com o divino. Ela é, por exemplo, a linguagem inspirada pelas Musas 

que fazem Hesíodo desvelar os acontecimentos passados e/ou modelar a realidade (alethés) 

(KRAUSZ, 2007, p. 95-140; TORRANO, 2014, p. 21-28). 

Já em contrapartida ao Naturalismo, encontramos a personagem Hermógenes que, 

defendendo uma concepção oriunda dos sofistas e dos guerreiros mais arcaicos, compreende 

que os nomes são estabelecidos de modo convencional (synthéke), implicando em um 

profundo distanciamento da linguagem e as coisas (PLATÃO, Crátilo, 384d). Os que seguem 

nessa esteira, por sua vez, têm a persuasão (peithó) como meta dos seus discursos e 

relativizam a verdade de acordo com suas próprias necessidades (DETIENNE, 2013, p. 101-

102). É em meio a esse debate que Platão parece se posicionar pela primeira vez sobre o tema 

da verdade, refutando ambas as teorias e lançando as bases de sua própria concepção. 

Destarte, a presente pesquisa propõe investigar as diferentes noções de verdade 

associadas as concepções naturalista e convencionalista da linguagem no diálogo Crátilo de 

Platão, procurando evidenciar a superação proposta pelo filósofo diante das principais aporias 

apontadas ao decorrer de todo o diálogo. 



11 

 

 
 

Para isso, iniciaremos apresentando um breve estudo da construção histórica dessas 

concepções, com o intuito de explicitar os principais elementos que tornaram possível os seus 

desenvolvimentos. Dividiremos, portanto, esse primeiro capítulo em três seções, onde: a) 

Discutiremos sobre os motivos pelos quais achamos importante aplicar o método 

historiográfico na leitura do diálogo; b) Apresentaremos os tipos de discursos que deram 

origem ao Naturalismo e ao Convencionalismo linguístico; e c) Indicaremos as semelhanças e 

diferenças encontradas entre ambas as concepções e como isso irá afetar na leitura do Crátilo. 

Depois, passando a leitura do diálogo, buscaremos efetuar o levantamento das aporias 

suscitadas pelo Naturalismo e Convencionalismo linguístico tal como apresentadas por 

Hérmogenes e Crátilo. Para isso, no entanto, se fará necessário que estudemos: a) Quem são 

os personagens encontrados no Crátilo, apontando as suas principais características; e b) As 

aporias enfrentadas tanto por Hermógenes quanto por Crátilo diante dos questionamentos 

apresentados por Sócrates. 

Por fim, apresentaremos o que seria a tese platônica da linguagem como um momento 

de superação para os problemas enfrentados pelo Convencionalismo e Naturalismo 

linguístico. Para isso, voltaremos a atenção para dois momentos importantes do diálogo: a 

passagem do “artesão” ou “legislador dos nomes” e a longa lista de análises etimológicas. A 

partir deles acreditamos ser possível identificar a posição de Platão no debate: a linguagem 

deverá ser entendida como uma representação das hipóteses inteligíveis, resguardando 

elementos tanto do Naturalismo quanto do Convencionalismo linguístico. 

  



12 

 

 
 

2 TIPOS DE DISCURSO NA GRÉCIA ARCAICA: UMA ESTUDO DA 

CONSTRUÇÃO HISTÓRICA DAS CONCEPÇÕES “NATURALISTA” E 

“CONVENCIONALISTA” DA LINGUAGEM 

2.1 POR QUE APLICAR O MÉTODO HISTORIOGRÁFICO NA LEITURA DO 

“CRÁTILO” DE PLATÃO? 

Quando Hegel
2
, no prefácio do Princípios da Filosofia do Direito, afirmou que cada 

indivíduo é filho do seu tempo (1997, p. XXXVII), ele procurou destacar a importância dos 

acontecimentos históricos na construção do pensamento de cada sujeito. Se quisermos 

compreender mais cuidadosamente um dado sistema de reflexão, devemos sempre dedicar 

uma parcela significativa de energia aos problemas vigentes do seu tempo, pois os conceitos 

filosóficos são engendrados a partir do pensamento daqueles que o precederam (MORAES, 

A. O., 2013). Toda filosofia, portanto, aos olhos do filósofo do absoluto, deve ser entendida 

como filha das aporias seculares e se caracterizar, em especial, por propor uma superação 

diante dos seus respectivos impasses. 

Tal perspectiva, embora tenha adquirido uma variedade de críticas ao longo dos 

últimos séculos (BARROS, 2010, p. 83-94; BONNET, 1999, p. 8-13; RIBEIRO, V., 2014, p. 

277-279), pode ser mais bem vislumbrada se analisarmos algumas das principais obras do 

mundo ocidental. Dos fragmentos obscuros
3
 de Heráclito aos escritos lógico-linguísticos de 

Wittgenstein, resquícios de influências históricas tecem o limiar do pensamento filosófico. 

Em relação ao primeiro, por exemplo, encontramos a filosofia do lógos
4
 e do devir

5
 sendo 

                                                           
2
 Marco da filosofia pós-kantiana, Hegel foi o expoente máximo de um pensamento com pretensões de sistema. 

Em sua Fenomenologia do Espírito, o filósofo “traçou o processo de experiência da própria consciência que 

partindo aparentemente do mais simples, a certeza sensível, se elevou ao saber absoluto, chegando à Ciência, 

ao Conceito” (FRANÇA, 2010, p. 77). Já em relação à história, Hegel acreditava ser possível compreender o 

significado do que acontece por trás de sua realização e o motivo que a conduz para determinados fins, pois 

assim “como toda realidade, também a história é racional” (ROVIGHI, 2006, p. 747). 
3
 A tradição legou a Heráclito o apelido de “obscuro” (skoteinós) por seu caráter hermético na escrita de sua 

obra. Aristóteles em sua Retórica (III, 5. 1407) destaca que é trabalhoso pontuar os textos de Heráclito pelo 

fato de ele enigmático na utilização dos seus termos. Diôgenes Laêrtios afirma que o filósofo de Éfeso 

escreveu sua obra em um estilo obscuro “para que somente os iniciados se aproximassem dela e para que a 

facilidade não gerasse o desdém” (Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres, IX, 6). Já Martin Heidegger, muitos 

séculos depois, considerou a possibilidade de que a “obscuridade” e a “falta de clareza” nos pensamentos de 

Héraclito dizem respeito a incapacidade dos seus comentadores de compreender o que de fato o filósofo queria 

transmitir (Cf. HEIDEGGER, 1998, p. 35). 
4
 O termo lógos tem importância basilar na construção do pensamento ocidental. A realização de um pensamento 

lógico-científico em contraste com o pensamento mítico é comumente estabelecida através da oposição 

mito/lógos (Cf. VERNANT, 2015, p. 109-125). No dicionário de Pereira (1998, p. 350) a tradução do termo 

demonstra a sua polivalência: “palavra”, “dito”, “revelação divina”, “sentença”, “razão”, “senso comum” e etc. 

Já no interior dos fragmentos de Heráclito, ele possui um valor específico e diferenciado: “o lógos abarca 

unidade e multiplicidade, conservando-as enquanto tais ao mesmo tempo em que lhes impõe o mútuo contato. 

Assim, o lógos é tanto a união quanto à separação; é ainda a própria relação entre estes dois momentos: o 

comum, o todo, o todo-um” (COSTA, 2012, p. 169-170). 



13 

 

 
 

configurada a partir de uma crítica direta aos ensinamentos de alguns nomes importantes da 

cultura helênica (como Homero e Hesíodo, mas também Pitágoras, Xenofonte e Arquíloco) 

que, conquanto fossem “mestres da maioria” (didáskalos dè pleíston) (DK22B57) e 

possuíssem muita erudição (polymathín), nada pareciam saber de fato (DK22B40)
6
. Do 

mesmo modo, Wittgenstein, em confronto com as insuficiências e os problemas essenciais da 

matemática do seu tempo (MENDONÇA, 1991, p. 6-17), buscou expandir suas investigações 

ao âmbito da lógica e da linguagem – na tentativa de superá-los. 

Não por acaso se envolveu com pensadores do porte de Gottlob Frege e Bertrand 

Russell
7
 e não por acaso construiu sua filosofia em um estreito laço com sua vida pessoal 

(SILVA, J., 2005, p. 87-90). Para o filósofo do Tractatus Logico-Philosophicus, solucionar os 

problemas da linguagem significava por término às “enfermidades” (krankheiten) que o 

assolavam desde a sua infância (WITTGENSTEIN, Investigações Filosóficas, 255), e o 

melhor meio para isso seria aquele herdado por Russell, isto é, por meio das análises lógicas: 

Todos os problemas da linguagem são esclarecidos a luz dos problemas 

filosóficos, como todos os problemas filosóficos são, de fato, nada mais do 

que problemas conceituais, os problemas que surgem de não entender a 

lógica de nossa linguagem, como Wittgenstein diz no próprio Tractatus 

(FERNÁNDEZ, 1995, p. 129). 

Outro fator de igual de relevo e que também merece ser mencionado é o modo como 

cada pensador decide escrever suas obras. Há alguns textos que facilitam na identificação de 

suas influências, enquanto outros nos exigem um conhecimento prévio da vida e da filosofia 

dos seus autores. As Confissões de Agostinho, por exemplo, por ser um texto autobiográfico
8
, 

                                                                                                                                                                                     
5
 O devir representa a característica dinâmica do mundo, isto é, a constante manutenção da multiplicidade e da 

diferença. Ele é o fluxo que, por exemplo, faz com que “em um mesmo rio, entremos e não entremos, sejamos 

e não sejamos” (potamoîs toîs autoîs embaínomén te kaì ouk embaínomen, eîmén te kaì ouk eîmen) 

(DK22B49a). É a própria ordem (kósmos) da natureza que, assim como fogo, é sempre vivo, “acendendo-se 

em medidas e apagando-se em medidas” (aeízoon haptómenon métra kaì aposbennýmenon métra) (DK22B30). 
6
 “Pois o bem-pensar, o saber, não pode ser confundido com erudição ou acúmulo de conhecimento objetivo, 

uma vez que „muito aprendizado não ensina saber‟, o que faz Heráclito censurar alguns dos seus 

contemporâneos célebres, tais como Hesíodo, Pitágoras e Xenófanes, homens de um conhecimento invulgar, 

mas que sob os olhos de Heráclito não chegavam a atingir o que ele concebia ser a sabedoria, a homologia” 

(COSTA, A., 2012, p. 189). 
7
 Gottlob Frege e Bertrand Russell são os maiores expoentes da lógica do nosso tempo. Ambos são considerados 

os fundadores da lógica simbólica moderna e influenciaram, de forma decisiva, a filosofia de Wittgenstein.  
8
 É em seu escrito autobiográfico que o bispo de Hipona redige seu percurso histórico e as naturezas internas de 

sua filosofia. Agostinho foi alfabetizado em uma cultura judaico-cristã onde, influenciado por sua mãe, 

adquiriu alguns elementos que levará por toda a sua vida. Alguns deles, no entanto, trouxeram profundas 

dúvidas ao seu pensamento que, embora recebesse respostas prontas e acabadas, não o satisfaziam: “quem me 

criou? Não foi o meu Deus, que é bom e é também a mesma bondade? Donde me veio então, querer eu o mal e 

não querer o bem?” (AGOSTINHO, Confissões, VII, 3). Esse último foi crucial para a entrada de Agostinho na 

seita gnóstica Maniqueia aos dezenove anos, onde buscou encontrar uma resposta para tal teodiceia. O 

maniqueísmo serviu ao longo de nove anos de sua vida como a sua base teórica, ao qual culminava em um 

dualismo material de dois deuses – um criador da luz e de todo bem e outro das trevas, criador de todo mal (Cf. 



14 

 

 
 

auxilia que encontremos suas influências maniqueístas e neoplatônicas, ao passo que a Ética 

de Espinoza, apesar de ser construída em modelo geométrico
9
, exige um pouco mais de leitura 

para revelar as suas heranças fortemente cartesianas (ROMEO, 1982, p. 10). 

Nesse sentido, os diálogos de Platão ganham um valor de destaque: eles apresentam 

tanto a peculiaridade de ocultar suas hipóteses por entre as falas de seus personagens, quanto 

possuem a característica de representar a história e o pensamento dos seus contemporâneos. 

Em nenhum diálogo Platão se coloca como porta-voz de uma doutrina filosófica
10

 (HADOT, 

2011, p. 110), mas encontramos a todo o momento uma variedade de opiniões sendo 

analisadas, defendidas ou refutadas. Seus personagens, na maior parte das vezes
11

, 

representam pensadores do seu tempo – como é o caso de Parmênides, Protágoras e Górgias, 

mas também de Sócrates que, como veremos a seguir, será o principal destaque na filosofia 

platônica. 

Essa ação (de escrever diálogos) lançou os intérpretes, por um lado, na difícil tarefa de 

descobrirem sua autêntica opinião diante das questões propostas e, por outro, exigiu que 

fossem a fundo nos acontecimentos do seu tempo. Em sua Carta VII, por exemplo, talvez um 

dos seus únicos escritos autobiográficos
12

, Platão relata um pouco de sua história: ele que 

                                                                                                                                                                                     
COSTA, M., 2003, p. 39-87). Confessando a sua influência sobre a seita, diz ele: “durante esse período de 

nove anos, desde os dezenove até os vinte e oito, cercado de muitas paixões, era seduzido e seduzia, era 

enganado e enganava: às claras, com as ciências a que chamam de liberais, e às ocultas sob o falso nome de 

religião” (AGOSTINHO, Confissões, IV, 1). Não apenas o maniqueísmo teve uma grande influência na vida e 

em sua obra, mas também o “neoplatonismo”. Aos trinta anos, Agostinho foi convidado a assumir a cátedra de 

reitor em Milão, onde, neste mesmo ano, teve o seu encontro com aquele que seria o grande incentivador da 

corrente neoplatônica, o bispo Ambrósio (Cf. AGOSTINHO, Confissões, V, 13). Este encontro foi 

preponderante para o rompimento de Agostinho com a doutrina material e dualista, dando início ao processo de 

conversão aos livros platônicos (Cf. COSTA, M. 2002, p. 137 et seq.). O filósofo descreve da seguinte 

maneira: “(...) me deparei, por intermédio de um certo homem, intumescido por monstruoso orgulho, com 

alguns livros platônicos, traduzidos do grego para o latim” (AGOSTINHO, Confissões, VII, 7). Tais obras 

auxiliaram Agostinho a estabelecer e confirmar seu pensamento sobre Deus: o que antes era corrompido pelo 

dualismo maniqueu agora recebia uma estrutura mais próxima da doutrina cristã. 
9
 A Éthica ordine geométrico demonstrata (Ética demonstrada em ordem matemática) de Spinoza é baseada nos 

Elementos de Euclides. Ela é construída a partir de definições, axiomas e lemas fundamentais dos quais são 

deduzidas as proposições. “A obra resulta assim em um complexo e denso tecido de ideias, cuidadosamente 

deduzidas umas das outras, que fazem a mente percorrer um emaranhado de noções e silogismos entrelaçados” 

(PONCZEK, 2009, p. 67). 
10

 Em apenas três ocasiões Platão se refere a si mesmo: duas delas são na Apologia (34a e 38b) e uma no Fédon 

(59b-c). 
11

Alguns personagens parecem ter sido apenas invenções de Platão: é o caso, por exemplo, de Timeu, 

personagem principal do diálogo homônimo, que, conforme relata Nails (2002, p. 293-294), não possui 

qualquer referencial histórico. Não obstante, essa discussão (como a maioria delas em relação às leituras de 

Platão) não possui um consenso entre seus comentadores. Cicero (século I a.C.), em seu De Republica (I, X, 

16), sugere a existência de um Timeu histórico que é próximo a Platão, mas Nails, embora não querendo 

descartar tal possibilidade, afirma que essa “associação tenha sido inferida do próprio diálogo” (2002, p. 293-

294). 
12

Há uma discussão longa e antiga entre os comentadores sobre quais diálogos são de fato autorias de Platão. 

Todavia, para além dos diálogos, restaram ainda treze cartas que foram ao decorrer do tempo, associadas e 

desassociadas ao filósofo da Academia. Dentre elas, embora não sendo uma interpretação unanime (Cf. 



15 

 

 
 

desde cedo (PLATÃO, Carta VII, 324c) sentiu a necessidade de participar do âmbito político 

para livrar a cidade (pólis) de qualquer vida injusta (adíkou bíou) (PLATÃO, Carta VII, 

324d), acabou por adquirir certo desânimo (PLATÃO, Carta VII, 325c), quando o governo do 

seu tempo (regido até por alguns dos seus familiares)
13

 decidiu perseguir, dentre muitos 

outros, aquele que era “o homem mais justo de todos” (dikaiótaton eînai tôn tóte) (PLATÃO, 

Carta VII 324e). Essa atitude teve seu ponto culminante quando, acusado e perseguido pelos 

seus concidadãos (o dêmos), Sócrates é condenado à morte: 

A condenação à morte de Sócrates vai, portanto, desencadear outro efeito 

negativo na relação de Platão com a política. A pior perseguição e o ajuste 

de contas instauradas pelos novos senhores da política não lhe agradava, 

porque segundo ele, um regime político que defende a causa nacional não se 

pode permitir tal pequenez. A pequenez que irá demonstrar precisamente ao 

condenar Sócrates à morte (VALENTIN, 2012, p. 61). 

Mais do que desestimular os interesses de Platão pela política, os acontecimentos em 

torno da vida e da morte de Sócrates vão influenciá-lo, de forma decisiva, na construção de 

sua filosofia. Trabattoni (2010, p. 30) chama a atenção para o fato de que, por duas vezes 

(PLATÃO, Górgias, 500c; A República, 352d), o personagem Sócrates esclarece a 

importância do seu argumento pelo simples fato de se tratar de uma investigação do modo 

como devemos viver. A filosofia sugerida pelo personagem é aquela que se liga 

intrinsecamente com a felicidade (eudaimonía) e que, portanto, nenhum homem poderia ser 

indiferente a ela, pois seria como se declarasse indiferença à própria felicidade – o que para 

um grego daquele tempo era impossível
14

. 

                                                                                                                                                                                     
IRWIN, 2013, p. 70), a Carta VII é a única que possui um grande número de adeptos ao seu favor (Cf. 

TRABATTONI, 2010, p. 27). A tradição da escola de Tübingen-milão, por exemplo, que confere as “doutrinas 

não-escritas” um valor indispensável na leitura do pensamento de Platão, a toma como sendo legitima (Cf. 

REALE, 2004, passim). Nós, no entanto, não entraremos no mérito dessa discussão, mas iremos supor que a 

carta tenha informações legitimas sobre o filósofo – independentemente de sua autoria. Mesmo podendo ter 

sido escrita por um discípulo tardio do platonismo (Cf. IRWIN, 2013, p. 16-25), a Carta VII contém 

importantes informações que, junto a alguns relatos de Aristóteles (Metafísica, 987a-b; Do Céu, 289b), são as 

fontes biográficas mais antigas que dispomos sobre a vida do filósofo da academia. 
13

“O próprio Platão reconhecerá que se deixou enganar sobre a política pelo entusiasmo da sua juventude (Carta 

VII, 324b), queria se dedicar à política com todo o seu empenho e com toda a sua alma. Nesta sua vontade 

inicial havia razões pessoais, mas também influências „familiares‟, uma vez que tinha dois parentes próximos 

nas instituições políticas daquele momento: Crítias, o primo irmão da mãe de Platão e Cármides o seu tio 

carnal materno (Carta VII, 324d)” (VALENTIM, 2012, p. 61). 
14

Havia uma máxima no mundo helênico que dizia que todos os homens desejam ser felizes. Nos escritos de 

Homero e Hesíodo, a felicidade figura ser uma atividade exclusiva do âmbito divino, “a tal ponto que parece 

que a felicidade humana se transforma em „brinquedo‟ dos deuses” (LAURIOLA, 2006). Já em um momento 

posterior, tanto a ética Platônica quanto a Aristotélica vão relacioná-la ao próprio ato humano de filosofar: no 

Eutidemo (278e-282a), por exemplo, Platão destaca que todos os homens desejam ser felizes e que o meio para 

isso é se dedicar a ser “o mais sábio possível” (hópos hos sophótatos éstai). Aristóteles, por sua vez, em sua 

Ética à Nicômaco (X, VI-X), dá continuidade ao pensamento e fundamenta acrescentando que “quanto maior 

for a profundidade da contemplação, mais intensa será a felicidade” (eph’hóson dèdiateínei he theoría, kaì he 



16 

 

 
 

Ademais, quase todos os escritos de Platão são diálogos
15

 e, em sua maioria
16

, a figura 

de Sócrates é marcadamente o protagonista. É sabido que o Sócrates histórico se relacionava 

principalmente por meio de conversas em praças públicas (ágora)
17

 e que, por isso, o diálogo 

veio a se tornar um gênero literário de marcante influência após sua morte (ARISTÓTELES, 

Poética, 1447b). Aristóteles, por exemplo, que não foi um discípulo direto do filósofo, 

também elaborou diálogos que acabaram não chegando até nós em sua integralidade (BAÉZ, 

2002, p. 1 et seq.). Antístenes, Euclides, Fédon e Xenofonte são outros nomes de pensadores 

que, dada a convivência direta com o filósofo, escreveram obras em formato de diálogo e, em 

especial, sobre sua vida (LESKY, 1995, p. 534-536), mas apenas Platão parece ter alcançado 

a fama por tais escritos (HADOT, 2011, p. 48). 

Além disso, muitos intérpretes, a partir da leitura da Metafísica de Aristóteles 

(especialmente 987b, mas também 1078b-1079b), enxergaram na busca de definições 

proposta por Sócrates, um prelúdio para o que viria a ser a descoberta
18

 das hipóteses 

inteligíveis de Platão: 

[Sócrates] foi o primeiro a (sistematicamente) buscar o universal e fazê-lo 

por definições – ou seja, por questões do tipo „o que é?‟: perguntas do tipo „o 

que é a justiça?‟, „o que é a coragem?‟, „o que é piedade?‟, e assim por 

diante; por outro lado, porém, ele „não separou esses universais, como Platão 

                                                                                                                                                                                     
eudaimonía) (1178b29-30). Ambos, portanto, parecem ter herdado essa compreensão de Sócrates que 

acreditava que “a felicidade é progressivamente conquistada por meio do filosofar” (Cf. DINUCCI, 2009, p. 

262). 
15

Além das obras escritas em formato de diálogo, isto é, por meio de uma reflexão conjunta que visa uma 

observação cooperativa de uma dada experiência (Cf. MARIOTTI, 2001, p. 6), o corpus platonicum também é 

composto pelas já mencionadas Cartas e pela Apologia que, apesar de ser um monólogo (escrita por meio da 

fala de um único personagem), podemos encontrar tentativas de se construir um diálogo em seu interior (Cf. 

PLATÃO, Apologia, 20b-c, 24e-25d). 
16

Sócrates é o principal dialogante em quase todos os diálogos Platônicos, exceto no Sofista, Político, 

Parmênides, Timeu, Critias, Leis e, em certa medida, no Banquete (Cf. CROMBIE, 1988, p. 12). 
17

A filosofia de Sócrates era feita, quase que exclusivamente, nas praças públicas (ágora). Raramente o filósofo 

saia para os campos (Cf. LAÊRTIOS, Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres, II, 22), pois acreditava que os 

ambientes campestres e as árvores nada poderiam lhe instruir, enquanto que apenas as pessoas na cidade 

poderiam fazer (Cf. PLATÃO, Fedro, 230d). Ora, dada a “missão” de Sócrates descrita na Apologia (21a-23c), 

se instaurou no filósofo o desejo de examinar (exétasis), segundo o comando do deus de Delfos, todo 

indivíduo, cidadão ou estrangeiro que julgava ser sábio. Ademais, no Teeteto (150c), o personagem descreve 

sua missão como “a capacidade de investigar, de todos os modos possíveis, se o intelecto do jovem está 

gerando uma mera imagem, uma falsidade ou uma verdade genuína” (têi hemetérai tékhnei, basavizein 

dynatòn eînai panti trópoi pósteron eidolon kaì pseûdos apotiketei toû néon he diánoia è gónimón te kaì 

alethés). Desse modo, o lugar (tópos) de Sócrates era a ágora e ele se sentia um estrangeiro (xénos) em 

qualquer outro ambiente (Cf. PLATÃO, Fedro, 230d). 
18

Tal descoberta foi tratada por alguns intérpretes por meio da expressão “segunda navegação” (deuteros plous). 

Seu significado, conforme explicita Reale (1994a, p. 52-53), deve ser entendido por meio da proposta 

apresantada por “Eustáquio que, referindo-se a Pausânias, diz chamar „segunda navegação‟ daquilo que se leva 

adiante apenas com os „remos‟ e „sem os ventos‟. Na filosofia de Platão, a expressão pode ser encarada como 

um novo tipo de método que leva à conquista do plano do supra-sensível: as velas e os ventos seriam os 

sentidos e as sensações (ou seja, tudo que diz respeito à empiria) e os remos seriam os raciocínios e postulados 

(tudo que diz respeito à razão) (PLATÃO, Fédon, 99d-100a)”.  



17 

 

 
 

veio a fazer: Platão supunha que, uma vez que os perceptíveis estão 

constantemente mudando, não poderia haver um conhecimento dos 

perceptíveis, mas apenas de algumas outras coisas, as Ideias (ou Formas)‟ 

(PENNER, 2013, p. 149-150). 

Apesar de toda essa influência exercida por Sócrates, não podemos afirmar com 

segurança que as opiniões defendidas em seu nome sejam, de fato, as do próprio Platão 

(HUISMAN, 2006, p. 33-48; JAEGER, 2013, p. 500). Em passagens específicas o filósofo 

parece utilizar mais do drama no desenvolvimento das estórias do que a própria fala dos seus 

personagens: a doença (ausência?) de Platão no Fédon (59b-c); o ambiente bucólico descrito 

no Fédro (230b-e); o silêncio de Crátilo em seu diálogo homônimo (PLATÃO, Crátilo, 384a) 

e a troca de argumentos entre os dialogantes no final do Prótagoras (361b-c) são apenas 

alguns exemplos de como as entrelinhas e os silêncios dos diálogos às vezes podem sugerir 

mais da opinião de Platão do que as afirmativas dos seus personagens (SCHALCHER, 1998). 

Outro fato é que Sócrates não foi o único do seu tempo a influenciar Platão. Em seus 

diálogos, encontramos algumas figuras que, sendo refutadas ou não, aparecem com certo 

destaque: filósofos como Parmênides e Heráclito são mencionados amiúde e trazidos à 

discussão. O primeiro, por exemplo, possui um diálogo exclusivo em seu nome, enquanto o 

segundo, além de aparecer (ao menos de modo indireto) por meio do seu discípulo
19

 no 

Crátilo (BUARQUE, 2012, p.159), é citado em diversas obras (PLATÃO, Teeteto, 160d-e; 

Sofista, 242e-243a; Banquete, 18a-b). Os sofistas
20

, pensadores itinerantes que pregavam 

relativismo e ceticismo em suas ideias, são confrontados em boa parte dos diálogos platônicos 

e a tradição (poetas, adivinhos e políticos), que condenou Sócrates (e a própria pólis) a um 

tipo de verdade “autoritária”
21

, também faz parte das críticas do filósofo. 

                                                           
19

Aristóteles, em seu livro IV da Metafísica, declara que Crátilo foi discípulo de Heráclito. Todavia, é importante 

enfatizarmos que a opinião do Estagirita acerca dessa relação era negativa: “é preciso notar previamente a 

prudência de Aristóteles acerca do Heráclito histórico, como se o Obscuro estivesse sempre a distância do [seu] 

discípulo, a distância de [sua] interpretação” (CASSIN, 1990, p. 29). Enquanto Heráclito não sustentava que o 

mesmo é e não é – como alguns pensavam que ele afirmava (Cf. ARISTÓTELES, Metafísica, 1005b23-27) –, 

Crátilo sustentava que nada poderia ser dito, uma vez que as coisas estavam em uma constante mudança e, por 

isso, apenas agitava o dedo (Cf. ARISTÓTELES, Metafísica, 1010a12-13). 
20

Cruz (2015, p. 94-95 apud KERFERD, 2003, p. 20-30) chama atenção para ao menos duas formas distintas de 

se compreender os sofistas: “1) em 1846, George Grote (1794-1871), historiador de matriz utilitarista, propôs 

que os sofistas foram os campeões do progresso intelectual, não podendo ser encarados como um „movimento‟ 

que surgira de modo repentino e sem qualquer comunidade doutrinária; 2) Já Eduard Zeller (1814-1908), em 

1842, buscou sublinhar as características que os sofistas possuem em comum, defendendo que „todos‟ faziam 

parte de um „mesmo fenômeno social‟. Essas duas concepções antagônicas (o individualismo sofístico e o 

movimento sofista) são as que encontramos entre um pesquisador e outro nos tempos atuais”. Nós, por outro 

lado, acreditamos na possibilidade de unir ambas as interpretações: embora cada sofista possua características 

próprias e singulares que os diferencia, há outras nuanças, entretanto, que os perpassa e os unifica em um só 

grupo. 
21

Estamos chamando de “autoritária” todo tipo de afirmação que possui pretensão de verdade, mas que não é 

construída a partir de um “diálogo”. Da Grécia Arcaica (800-500 a.C.) aos tempos clássicos (500-400 a.C.), 



18 

 

 
 

Platão, portanto, pensou a partir do seu tempo. Seja qual for o diálogo em que o leitor 

se aventurar, seja qual for a temática que o pesquisador se dispuser a estudar, será necessário 

que se possua uma clareza mínima dos eventos históricos e das figuras que o compõe: 

(...) a construção do lógos platônico (ou mesmo de toda a filosofia clássica 

ou de qualquer tempo) é fruto do contexto histórico, no caso específico dos 

filósofos gregos, toda a filosofia ali gerada é filha da pólis e sua história (...) 

como diria Hegel, a filosofia é filha da história e do tempo histórico; longe 

de haver uma contradição entre ambas as áreas, é o pensamento racional e 

filosófico que permite uma reflexão da história enquanto universal, „a 

filosofia aporta a contemplação da história‟ (PEREIRA FILHO, 2009, p. 13). 

Dito isso, há um diálogo específico e uma temática em questão que, graças aos 

caminhos nos quais a filosofia passou a se debruçar, necessita um pouco mais de cuidado por 

nossa parte. Quando, no século XIX, houve uma resposta ao idealismo alemão
22

 (tanto de 

matriz kantiana, quanto de vertente hegeliana) através de uma crítica que teve como 

“concepção básica a análise da linguagem e do processo de significação” (NIGRO, 2009, p. 

178), tivemos uma mudança expressiva no núcleo das investigações filosóficas que se 

deslocou do âmbito da epistemologia
23

 para se concentrar, quase que exclusivamente
24

, nas 

análises lógicas da linguagem (SANTOS, I., 2014, p. 89-90). 

Esse movimento desencadeou um novo tipo de olhar em direção à história da filosofia, 

que mostrou querer resgatar os elementos mais substanciais acerca da linguagem, na tentativa 

de elaborar novas compreensões a variedade de problemas que estavam por surgir no interior 

                                                                                                                                                                                     
podemos encontrar um tipo de discurso que possui sua legitimidade na tradição cultural ao qual está inserida: 

“Os Mestres da Verdade”, como chama Detienne (2013), são personagens históricos (poetas, adivinhos e reis) 

com funções sociais similares e que possuem o privilégio de proferir a verdade por manter certa conexão com 

o divino (theîos). Platão, por outro lado, na Apologia (18a-19a), afirma que a tradição é culpada pela 

condenação de Sócrates, pois vem se apoderando da opinião da maioria dos atenienses desde a sua infância, 

“sem qualquer verdade” (oudèn alethés). A compreensão de verdade, portanto, entre Platão e a tradição, se 

mostra distinta: a primeira é centrada no lógos filosófico, a segunda é através da palavra inspirada (Cf. 

CASERTANO, 2010, passim; DETIENNE, 2013, p. 29). 
22

O idealismo alemão constitui uma das correntes filosóficas de maior influência na história do pensamento 

ocidental Moderno. A partir “da obscura busca nas profundezas do espírito do qual Kant expressara os 

primeiros resultados na linguagem técnica e fragmentária da Crítica da Razão Pura” (ROVIGHI, 2006, p. 

598), o idealismo alemão se constitui, em essencial, por promover uma ruptura com a ontologia grega e 

escolástica e ter a pretensão de construir um sistema filosófico que unifique toda a realidade. 
23

Com a Modernidade, a filosofia mudou o foco de investigação da ontologia (que buscava entender os objetos a 

partir de sua essência) para a epistemologia (focando sua atenção no modo como o homem compreende o 

mundo). Não por acaso muitos autores modernos escreveram obras sobre o entendimento humano – Descartes, 

Leibniz, Locke, Hume, Berkeley e muitos outros. 
24

A filosofia nos dias atuais não se restringe apenas a investigar os problemas da linguagem. Ao contrário, há 

uma grande variedade de objetos de estudos e de modos de filosofar. Um que merece ser destacado é a 

fenomenologia, isto é, “„o estudo dos fenômenos‟, onde a noção de um fenômeno e a noção de experiência, de 

um modo geral, coincidem” (CERBONE, 2012, p. 13). Dos seus autores podemos citar os de maior destaque: 

Husserl, Heidegger, Sartre e Merleau-Ponty. 



19 

 

 
 

das análises efetuadas
25

. A linguagem, que até então não havia sido o foco principal da 

pesquisa filosófica (FLÓREZ, 2009, p. 41), passa a ser mais valorizada e o estudo da sua 

história, mas do que apenas significativo, acaba por se tornar indispensável. É assim que os 

pesquisadores do nosso tempo retornam ao passado do pensamento ocidental, eles buscam 

naquilo que foi dito o que ainda não foi compreendido: 

Gadamer (1900-2002), em Verdad y método, ao propor um estudo do 

conceito de linguagem através da história do pensamento ocidental, começa 

por Platão, limitando-se, quase que exclusivamente, a uma análise do 

Crátilo. Pois o considera „o escrito básico do pensamento grego sobre a 

linguagem‟ (SANTOS, F., 2008, p. 183). 

Não é por acaso, portanto, que o Crátilo de Platão esteja sendo constantemente 

revisitado
26

 frente às outras obras da antiguidade que tratam sobre a temática
27

: o diálogo 

“sobre a correção dos nomes” (perì onomáton orthótetos), conquanto não seja explicitamente 

um tratado sobre teorias da linguagem, possui importantes discussões sobre as primeiras 

interpretações do assunto (FLÓREZ, 2009, p. 42). Nele, podemos vislumbrar uma querela 

entre duas posições antagônicas do século V a.C.: de um lado, o personagem Hermógenes 

defende que a linguagem é construída de modo arbitrário ou convencional (synthéke)
28

 

(PLATÃO, Crátilo, 384d); já do lado oposto, o personagem homônimo ao diálogo defende 

que “entre a linguagem e o mundo físico há uma adequação natural” (GARCIA-ROSA, 1990, 

p. 67). 

                                                           
25

“Rompido o panorama filosófico metafísico tradicional, contemporaneamente, a linguagem está redirecionada 

em uma correspondência intersubjetiva, validada na interação „sócio-comunicativa‟ (pragmática da 

linguagem). Ela não está mais legada à filosofia da consciência, ou ao indivíduo „solipsista‟. As teorias 

levantadas apontam para a linguística pragmática e sua relação com o ser, no centro da revolução do 

conhecimento, e fundamentada filosoficamente, cujas assertivas são propostas a serem consideradas e 

validadas na práxis comunitária” (PRAZERES; AQUINO; MARQUES, 2013, p. 99). 
26

O Crátilo influenciou (e continua influenciando) pesquisadores desde a antiguidade até os dias atuais. Em 

relação à antiguidade, alguns intérpretes tendem a sublinhar a profunda conexão existente entre o diálogo e a 

obra aristotélica, Da interpretação (Cf. MARTIN, 1990, p. 129). Outros, no entanto, argumentam que o 

diálogo é o preludio para a concepção construída pelo filósofo de Estagira (Cf. LO PIPARO, 2005, p. 211-

212). Em relação à contemporaneidade, Fausto dos Santos (2014, p. 90) chama a atenção para a relevância do 

diálogo nos nossos dias, afirmando que “alguns estudiosos contemporâneos procuraram vislumbrar e até 

mesmo encontrar no Crátilo elementos e discussões que antecederam as teses desenvolvidas por filósofos 

contemporâneos como, por exemplo, Frege, Russell e Wittgenstein”.  
27

O Sofista de Platão e, sobretudo, o Órganon de Aristóteles são outras duas importantes obras que tratam sobre 

o tema da linguagem na antiguidade. Além delas, podemos destacar também os fragmentos de alguns filósofos 

– como Heráclito (DK22B1, DK22B23, DK22B32, DK22B48), Parmênides (DK28B1, DK28B2, DK28B3, 

DK28B6, DK28B7, DK28B8, DK28B9) e Demócrito (DK68B26, DK68B121, DK68B122a, DK68B142) – e 

trechos das obras de alguns sofistas – como o Tratado sobre o Não-ser (§83-87) e o Elogio de Helena (§8-15, 

21) de Górgias. 
28

O termo synthéke pode ser traduzido por “convênio”, “tratado”, “ajuste”, “contrato” ou “condições de paz”, 

correspondendo sempre a um acordo entre duas ou mais pessoas para um determinado fim (Cf. PEREIRA, I., 

1998, p. 555). No presente trabalho, iremos traduzi-lo por “arbítrio” ou “convencional”, seguindo a linha 

interpretativa que afirma que a posição de Hérmogenes é um “convencionalismo linguístico”. 



20 

 

 
 

Essas duas concepções ficaram conhecidas
29

 por Naturalismo e Convencionalismo 

linguístico e tiveram um número destacado de seguidores e de variações no percurso histórico 

até os nossos dias (ABRAHÃO, 2000, p. 167-170). A primeira, por exemplo, representada 

por Crátilo no diálogo, é aquela adotada nos discursos elaborados por grande parte dos 

primeiros filósofos
30

, enquanto a segunda, defendida por Hermógenes, seria a concepção 

adotada por alguns sofistas: 

Hermógenes defende a tese que ficou conhecida como Convencionalismo 

linguístico. Górgias, o sofista, tirou conclusões radicais a partir dessa 

concepção da linguagem em seu Tratado Sobre o Não-Ser. Crátilo é 

partidário do chamado Naturalismo linguístico, que teria em Antístenes, o 

fundador da Escola Cínica, um fiel representante (SANTOS, F., 2008, p. 

184). 

Não obstante, por suas características conflituosas, ambas as concepções manifestam 

impasses e contradições que, postas frente a frente, se tornam faces distintas de um mesmo 

problema: por encararem a interação linguagem-mundo de modo tão radical (seja por uni-los, 

seja por separá-los), tanto uma quanto a outra impossibilitam a existência de “falsas 

proposições” (lógos pseudés), ou seja, a linguagem acaba adquirindo um valor intrínseco de 

verdade e legitimando todo e qualquer discurso (FLÓREZ, 2009, p. 56). 

Crombie (1988, p. 482-493) chama tal dificuldade de “O Paradoxo da Falsa Opinião” 

(The Paradoxo of False Beliefs): o fato de a linguagem ser sempre acerca de algo que é, como 

propõem os naturalistas, exclui a possibilidade de dizer aquilo que não-é (ou o falso); por 

outro lado, se a linguagem não possui qualquer relação com as coisas, como parecem querer 

os convencionalistas, tudo que for dito sobre elas deve ser encarado como verdadeiro – uma 

vez que o parâmetro para estabelecer tal conexão seja inteiramente subjetivo. Ora, ambas as 

concepções se mostram caras à filosofia de Platão, uma vez que as encontramos em uma 

diversidade de discussões no interior de suas obras (Eutidemo, Teeteto, República e o Sofista 

                                                           
29

Conforme Vieira (2014, p. 23, nota 2), as duas posições ficaram conhecidas como “Convencionalismo” e 

“Naturalismo” a partir do artigo de Kretzmann: “Plato on the correctness of names”, American Philosophical 

Quartely, v. 8, n. 2, 1971. Mas Mackenzie (1986) prefere chama-los por “realismo” (a posição de Crátilo) e 

“relativismo” (a posição de Hermógenes), dando enfoque ao modo como cada uma delas compreende a relação 

linguagem e mundo. Optaremos pelos termos “Naturalismo” e “Convencionalismo” por sua importância na 

literatura contemporânea sobre o diálogo. 
30

Em uma passagem paradigmática do diálogo (Cf. PLATÃO, Crátilo, 429d) o personagem Sócrates pergunta à 

Crátilo: “então tu sustentas a afirmação que é totalmente impossível dizer falsidades?” (âra hóti pseudê légein 

tò parápan ouk éstin, âra toûto soi dýnatai ho lógos) e eis que ele responde: “Exatamente, ó Sócrates, afinal, 

como é possível alguém, dizendo aquilo que diz, dizer o que não é? (pôs gàr án égon gé tis toûto hò légei, mè 

tò òn légoi;) Pois dizer falsidades não é se não isto: dizer as coisas que não são? (è ou toûtó estin to pseudê 

légein, to mè tá ónta légein;)” Notemos aqui a semelhança das palavras expostas por Crátilo com o poema de 

Parmênides – melhor trabalhado no Sofista  a  partir  de  242d.  Essa ligação, como afirmam Detienne (2013, p. 

154-155) e Mondolfo (1966, p. 297-301), só é possível porque ambos pensadores partilham da tese naturalista 

da linguagem. 



21 

 

 
 

são só alguns exemplos), mas é somente no Crátilo, por meio de uma análise dos nomes, que 

encontramos Sócrates motivado a querer confrontá-las e, sobretudo, a querer superá-las 

(MACEDO, 1998, p. 48; PIQUÉ, 1996, p. 180). 

O diálogo tem início com o convite de Hermógenes a Sócrates para participar de uma 

discussão sobre a correção dos nomes (PLATÃO, Crátilo, 383a). Escolhido como o juiz que 

irá examinar ambos os lados para decretar a vitória daquele que tiver a posição mais coerente 

sobre o assunto, Sócrates descobre que os dois possuem suas falhas: se a linguagem é 

convencional, como propõe Hermógenes, as coisas devem ser nomeadas de modo arbitrário e 

conforme as opiniões (katà dóxai) de cada indivíduo. Entretanto, como Sócrates diz 

compreender “o nome como a menor parte do discurso” (lógou smikróteron morion állo è 

ónoma) (PLATÃO, Crátilo, 385c) e supõe que há “discursos verdadeiros e falsos” (lógos 

alethés kaì pseudés) (PLATÃO, Crátilo, 385b), os nomes precisam já conter em sua essência 

(eîdos) a capacidade de serem verdadeiros. 

Por outro lado, por mais que Sócrates queria admitir a necessária relação entre a 

linguagem e a natureza das coisas (PLATÃO, Crátilo, 386e, 387a-d, 389e-, 390e, 391b), o 

Naturalismo também vai, no decorrer de inúmeras análises etimológicas (PLATÃO, Crátilo, 

391c-428c), revelar suas aporias. Os nomes primitivos, por exemplo, que formam a grande 

maioria dos nomes compostos, não apresentam uma relação exclusiva com a natureza das 

coisas (como deseja a tese naturalista), mas são estabelecidos de acordo com certa convenção: 

O contraexemplo da „durabilidade‟ que tem o „l‟ de leveza é mais um 

artifício utilizado por Sócrates para demonstrar que os nomes não podem, 

como querem os naturalistas, ser verdadeiros graças a sua função descritiva. 

Diante dessa evidência é preciso aceitar que a convenção desempenha algum 

papel no funcionamento dos nomes. É por convenção que os nomes imitam 

as coisas pelas suas letras ou as descrevem pelas suas raízes etimológicas 

(VIEIRA, 2014, p. 92, nota 45). 

Ora, tal falha revela que tanto o Naturalismo quanto o Convencionalismo possuem 

aspectos necessários para se compreender a ligação linguagem-mundo e que, se separados de 

modo tão radical, se tornam aporéticos. No desfecho do diálogo (a partir de 438d), 

encontramos Sócrates abandonando a tese de que é possível aprender as coisas pela 

linguagem para buscar algo que exista para além dela e que nos auxilie a melhor compreender 

o mundo
31

. O Crátilo se encerra com o personagem Sócrates afirmando que a investigação se 

                                                           
31

É importante lermos o trecho que apresenta tal afirmação: “Sócrates: em seguida, uma vez que os nomes estão 

em conflito, e alguns deles afirmam que são iguais a verdade e outros que são de acordo com nossa decisão, 

como poderemos, afinal, distingui-los? Certamente não sobre nomes diferentes destes, pois não existem. é 

obvio que devemos procurar outras entidades, para além dos nomes, que nos mostrem, sem o auxílio dos 



22 

 

 
 

revelou uma empreitada muito grande para ser alcançada por qualquer um dos dialogantes e 

que não se deve procurar entender o mundo através dos nomes (ou da linguagem), mas a 

partir das coisas em si mesmas
32

: 

se opondo à Crátilo, Sócrates sustenta que há uma maneira de apreender os 

seres (tà ónta) „sem ajuda dos nomes‟ (áneu onomáton) (438e) e que esta é 

„a mais natural e ao mesmo tempo a mais legítima‟. Consiste em „conhecer 

as coisas umas por meio das outras‟ (di’allélon) ou „em si mesmas e por si 

mesmas‟ (autà di’autôn) (487e) (BRAVO, 2008, p.74). 

Uma leitura rápida, portanto, que deixe de lado os silêncios e as entrelinhas do drama 

e que se concentre apenas nas afirmações dos personagens no diálogo, poderá levar o leitor a 

acreditar que o Crátilo é, em sua essência, uma obra aporética – como se Platão estivesse 

sugerindo que diante da relação entre a linguagem e as coisas sua posição fosse cética 

(HILLESHEIM, 2001, p. 256-258; VALDES, 1987, p. 110) ou que a finalidade do diálogo 

fosse apenas principiar uma discussão que teria seu desfecho em outras obras (FLÓREZ, 

2009; PINHEIRO, 2003; SANTOS, I., 2010, p. 105). 

Todavia, não acreditamos que qualquer diálogo do corpus platonicum seja de caráter 

meramente introdutório a uma determinada temática, mas que cada um deles discuta aspectos 

distintos de um mesmo problema. Quem irá conduzir o desenvolvimento dos diálogos serão 

os seus personagens que, podendo representar correntes específicas de pensamento na 

história, acabarão por exigir métodos próprios de abordagens e de discussão: 

de fato, Platão articula o uso desses instrumentos [a utilização de „alegorias‟ 

e o uso de „ironias‟, mas também de „silêncios‟ e de „impasses‟] em função 

do objetivo que se propõe: se a intenção é criticar um sofista, o método 

crítico-refutatório é o mais eficaz; se é argumentar a favor de um 

determinado princípio moral, o diálogo assume uma dinâmica propositiva; 

se, pelo contrário, se pretende tratar de coisas imponderáveis e impalpáveis, 

como o destino das almas depois da morte ou a origem das civilizações, é o 

mito o instrumento mais indicado (TRABATTONI, 2010, p. 26). 

                                                                                                                                                                                     
nomes, qual dos dois grupos [mobilidade ou permanência] é o verdadeiro...” (Sokrátes: onomáton oûn 

stasiasánton, kaì tôn mènphaslónton heautà eînai tà hómoía têi aletheíai, tônd’heatá, tíni éti diakrinoûmen, è 

epì tí elthóntes; ou gár pou epì onómatá ge hétera álla toúton: ougàr éstin, allà dêlon hóti áll’átta dzetetéa 

plènonomáton, hà hemîn emphanieî áneu onomátonhopótera toúton estì talethê, deíxanta delon hotitèn 

alétheian tôn ónton...) (PLATÃO, Crátilo, 438d). 
32

A passagem que podemos encontrar essa afirmativa se encontra no final do Crátilo, em 439b: “Saber de que 

modo as realidades devem ser aprendidas ou descobertas é talvez uma pergunta muito grande para você ou 

para mim, mas é desejável que tenhamos concordado nisto, que não é a partir dos nomes, mas muito mais em si 

e a partir de si mesmas que as coisas devem ser apreendidas e investigadas, do que a partir dos nomes” (hontita 

mèn toínun trópon deî manthánein è euriskein tà ónta, meîzon ísos estìn egnokénai è kat’emé kaì sé: agapetòn 

dé kaì toûto homologésasthai, hóti ouk ex onomáton allà polù mâllon aùta ex autôn kaì mathetéon kaì 

zetetéon). 



23 

 

 
 

Por sua vez, em relação à perspectiva que atribui certo ceticismo ao pensamento 

exposto no Crátilo, se destaca o fato de que os escritos da juventude
33

 de Platão têm 

desfechos em que seus personagens se confrontam com algum tipo de impasse: no Eutífron, 

Cármides, Laques e Lísis, por exemplo, “encontramos Sócrates falhando no seu objetivo de 

„examinar‟ (exétasis) o que é a „piedade‟ (ósion), a „temperança‟ (sophosýne), a „coragem‟ 

(andreía) e a „amizade‟ (philía), respectivamente (SANTOS, I.,  2010, p. 101). Essa atitude 

vem suscitando interpretações diversas: algumas vezes admitindo certa imaturidade no 

pensamento do filósofo (ROSS, 1997, p. 15-25), outras afirmando que tais obras tinham o 

objetivo de expor as características do Sócrates histórico (GOMPERZ, 2013, p. 57-61; 

PENNER, 2013, p. 147 et seq.). 

Seja como for, se queremos descobrir as razões inerentes ao diálogo e, sobretudo, qual 

é a posição de Platão diante das suas respectivas aporias, se faz necessário que entendamos 

também o que cada personagem representa no seu momento histórico (inclusive o próprio 

Sócrates), conduzindo um levantamento de ambas as teses (Naturalista e Convencionalista) 

desde suas origens até se tornar aquilo que encontramos no diálogo. Para isso, devemos tomar 

como ponto de partida o discurso mágico-religioso do poeta (aoidós)
34

, do profeta (mántis) e 

do rei antigo (basileus ou ánax), analisando seu processo de transformação em contraste com 

o discurso-diálogo adotado pelos nobres guerreiros que, como revelam Detienne (2013, p. 

113-155) e Garcia-Roza (1990, p. 36-37), formam a gênese do que viria a ser o Naturalismo e 

o Convencionalismo linguístico. 

Mas, afinal, o que significa esta questão? Será que ainda poderemos extrair de um 

pensamento tão antigo e aparentemente já superado as contribuições que necessitamos para 

nossos dias?  As respostas para essas perguntas não estão claras e vão depender muito mais de 

um retorno ao passado do que a compreensão do presente. A virada linguística trouxe a 

linguagem ao centro do debate filosófico, mas as tentativas de entendê-la são oriundas de 

tempos mais remotos. O Crátilo de Platão é a obra mais antiga que possuímos sobre o tema, 

pondo em debate duas concepções vigentes em seu tempo. Compreendê-lo, portanto, requer 

                                                           
33

Penner (2013, p. 154-168) destaca alguns contrastes entre os diálogos da juventude (socráticos) e os demais. 

Dentre os pontos ressaltados se encontra o fato de que “os diálogos socráticos tendem a ser aporéticos e 

desprovidos de resultados positivos, condizentes com um investigador principal que confessa a própria 

ignorância; os outros diálogos costumam ter resultados positivos, o personagem principal geralmente 

apresentando uma doutrina bastante positiva (exceções notáveis: Teeteto e o Parmênides)”. 
34

O termo aoidós significa primeiramente “cantor”, tendo adquirido sua atribuição a poeta (poietés) apenas no 

século V a.C. Todavia, assim como defende Jacynto Lins Brandão (2015, p. 21), acreditamos que as tentativas 

modernas de separá-los acabam sendo improcedentes com relação à antiguidade, visto que tudo que sabemos 

sobre os poetas gregos é que são os enunciadores dos poemas que deles recebemos. Optaremos, portanto, por 

traduzir o termo aoidós por “poeta” por a) Não haver grandes mudanças em seu significado e b) Para 

aproximar a pesquisa ao universo conceitual de Platão. 



24 

 

 
 

tanto uma análise dos tipos de discurso encontrado na Grécia Arcaica
35

 (e os seus processos 

de transformação), quanto uma leitura verticalizada do diálogo, focando não somente nas 

falas dos seus personagens, mas também em seus silêncios. 

Na próxima seção, buscaremos iniciar uma análise histórica a partir do processo de 

laicização da palavra inspirada em direção às concepções naturalistas e convencionalistas da 

linguagem. 

2.2 A PALAVRA INSPIRADA E O SEU PROCESSO DE LAICIZAÇÃO 

Muito se tem discutido, recentemente, acerca da linguagem e a sua importância no 

processo de significação de mundo. Tende-se a pensar, por exemplo, que todo conceito aplica 

“a representação de propriedades invariantes de uma categoria a objetos particulares” 

(HARDY-VALÉE, 2013, p. 20), sendo a própria expressão dos acontecimentos (objetivos e 

subjetivos) da realidade. Mas há quem pense também que eles não passam de “abreviaturas 

mortas”, incapazes de manter a vida e a plenitude individual de cada fenômeno (CASSIRER, 

2009, p. 21). Seja qual for a posição correta, o que está em jogo é se a linguagem tem ou não a 

capacidade de significar a realidade e qual é o seu papel na maneira como compreendemos o 

mundo. 

Essas duas questões, embora tendo adquirido destaque apenas no debate filosófico da 

contemporaneidade, encontram resquícios de interpretação nas obras de alguns filósofos 

gregos. Platão, como vimos, elaborou um diálogo para discutir duas concepções vigentes em 

seu tempo que, mutatis mutandis, se aproximam das posições que acabamos de mencionar: o 

Naturalismo, assim como quer Hardy-Valée, defende que há uma relação intrínseca entre 

linguagem e realidade, sendo a primeira uma manifestação dos acontecimentos da segunda. O 

Convencionalismo, por outro lado, se assemelha ao que Cassirer afirma sobre a incapacidade 

do conceito de manter vivo um fenômeno: a linguagem, quando pensada nesse formato, não 

passa de um “sopro de voz” (flatus vocis)
36

 que representa, de modo arbitrário, os fenômenos 

do mundo. 

                                                           
35

O termo “Grécia Arcaica”, assim como esclarece Torrano (2014, p. 15), “aponta a anterioridade e a antiguidade 

(quando o pensamento racional começava a se pré-configurar-se), e ainda um sentido etimológico, que envolve 

a ideia de arkhé, de um princípio inaugural, constitutivo e dirigente de toda experiência da palavra poética”. 

Seu período data de antes do século VIII a.C. e se prolonga até o século VI a.C. com o advento da pólis e, 

principalmente, da democracia grega. 
36

Esse termo ficou conhecido, sobretudo, na corrente nominalista da Idade Média. Influenciado pelos sofistas 

(em especial, Górgias) e o processo de desconstrução da ontologia por meio da linguagem (Cf. ALMEIDA, L., 

1999), Roscelino de Compiègne acreditava que os universais “não possuíam qualquer valor semântico ou 

predicativo, não podendo ser referido a nenhuma coisa em particular, uma vez que todas elas existem 

singularmente e individualmente. Somente a individualidade é real, não havendo outro meio possível de 



25 

 

 
 

Se algumas das teses expostas em nossos dias seguem a mesma linha de raciocino 

daquelas encontradas na Grécia Clássica, estamos enfrentando os mesmos problemas que, 

outrora, Platão já havia exposto no Crátilo
37

. Foi em vista disso que encerramos a seção 

anterior apresentando a necessidade de entender as suas críticas e o seu posicionamento frente 

ao Naturalismo e o Convencionalismo linguístico, propondo uma análise da construção 

histórica de ambas as posições. Os dois pontos de vista, como veremos, possuem raízes em 

comum que devem ser mais bem examinadas: a adoção de alguns elementos exteriores à 

cultura e o conflito entre noções políticas atreladas à religiosidade, promoveram um 

rompimento na interpretação de mundo dos gregos que refletiu na posição acerca da 

linguagem que cada personagem parece adotar no diálogo. 

Todavia, anterior a isso, esse rompimento configurou o modo como o pensamento 

filosófico se desenvolveu e a maneira como ele seguiu sua história até o sincretismo cultural 

entre os gregos e a tradição semita
38

.  

Quando Tales de Mileto, no século VII a.C., buscou encontrar uma resposta para o 

princípio (arkhé) de todas as coisas (phýsis), ele abriu mão de elementos da tradição na qual 

se encontrava inserido e, como porta-voz de um novo tipo de racionalidade, fundamentada na 

observação dos fenômenos naturais, atribuiu à água (hydor) o princípio de tudo 

(ARISTÓTELES, Metafísica, I, 3, 983). Embora saibamos que não houve, de fato, uma cisão 

entre a filosofia e o mito – como parecem propor alguns estudiosos (BURNET, 2007, p. 21-

40; VERNANT, 2015, p. 109-114) –, a imagem de Tales (e, por conseguinte, de toda a 

filosofia) ilustra uma ruptura com um tipo de discurso que é legitimado por uma verdade 

inspirada: o discurso mágico-religioso, ao contrário daquele empregado por Tales, adquire 

veracidade através da presença do divino (CONFORD, 1981, p. 19). 

                                                                                                                                                                                     
considerar o indivíduo fora dessa indivisível individualidade. Através disso, Roscelino propõe que os 

universais são apenas expressões puramente abstratas (flatus vocis) que não possuem qualquer valor de 

existência...” (Cf. CRUZ; SILVA, 2014, p. 51). 
37

Como aponta Ivanaldo Santos (2011, p. 214): “Othero e Brauner (2006, p. 127) afirmam que existem 

„ramificações dessas ideias [contidas no diálogo] para o estudo da linguagem moderna e contemporânea‟ e 

Rodrigues ressalta que no século XX houve um „retorno aos enigmas do Crátilo’ (1998, p. 42), ou seja, as 

pesquisas sobre a linguagem retomaram, de alguma forma, as questões postas neste diálogo platônico”. 
38

Após Alexandre Magno expandir a cultura helênica para além das fronteiras do mundo ocidental em 334-323 

a.C., “os gregos passaram por uma revolução de enorme importância, não só pelas consequências políticas, 

mas também por uma série de mudanças concomitantes de antigas convicções que determinaram uma 

reviravolta radical em sua vida espiritual” (REALE, 1994b, p. 5). A ruína das cidades, a “descoberta” do 

conceito de “indivíduo” e a revivescência do espírito socrático só são alguns exemplos de importantes 

acontecimentos oriundos do império de Alexandre que desembocou no fim da era pagã e no surgimento de um 

novo tipo de filosofia que ligava os conceitos dos filósofos gregos com os ensinamentos do novo testamento e 

com as raízes da tradição semita (Cf. GILSON, 2013, p. 1-25). 



26 

 

 
 

Por ser oriunda dos deuses, a palavra inspirada (aoidé)
39

 não faz parte do âmbito do 

homem comum (KRAUSZ, 2007, p. 23; VERNANT, 2015, p. 63), apenas algumas figuras 

específicas, “qualificadas por suas funções no contexto social e cultural da Grécia Arcaica” 

(DETIENNE, 2010, p. 4), são seus detentores. O poeta, o profeta e o rei
40

, cada qual em seu 

campo de atuação, se vale do discurso mágico-religioso para acessar os momentos atemporais 

e relatar, por meio das palavras, os acontecimentos originas
41

, os gestos dos deuses, as ordens 

superiores e os fatos que ainda estão por vir (GARCIA-ROZA, 1990, p. 26-27). Em um 

período histórico no qual o conhecimento é perpetuado exclusivamente por meio da 

oralidade
42

, aqueles que são inspirados pelos deuses se tornam intermediários entre o mundo 

profano e o divino, trazendo mensagens e interpretando sinais
43

. 

Platão, em alguns dos seus diálogos, trata da temática em questão
44

: no Íon, ele parece 

efetuar uma distinção entre os conceitos de “técnica” (tékhne) e “inspiração” (enthousiasmós), 

na tentativa de definir qual é o tipo de atividade exercida pelos poetas
45

. Ao sublinhar a 

                                                           
39

O termo “palavra inspirada” aqui tem o mesmo sentido de “palavra cantada” (aoidé) utilizada por Detienne 

(2013, p. 13) para se referir a todo tipo de enunciado poético de origem divina. Escolhemos utilizar “palavra 

inspirada” em vez de “palavra cantada” por abrir a possibilidade de inserir nesse tipo de enunciado, não apenas 

as palavras do poeta (que canta), mas também as do profeta e as do rei. Ora, independente de como o 

enunciado é declarado (seja por meio de cantos ou por ditos oraculares), tanto o poeta, quanto o profeta ou rei 

enunciam discursos inspirados pelos deuses e, portanto, utilizam de uma mesma concepção de linguagem, a 

saber, a palavra inspirada (Cf. MORAES, A. S., 2001, p. 6 et seq.). 
40

Essa caracterização do poeta, profeta e do rei como detentores da palavra inspirada é encontrada amiúde nos 

diálogos de Platão (Cf. OLIVEIRA, C., 2011, p. 14-15). No Mênon (99c-d), por exemplo, Sócrates afirma que 

seria correto chamar de divinos (theíous), “prenunciadores de oráculos e profetas inspirados, quanto todos, sem 

exceção, do gênero poético. E os políticos, não diríamos menos do que desses que são divinos e que os deuses 

estão neles inspirados que são e possuídos pelos deuses, quando, pela palavra, realizam com sucessos muitas e 

importantes coisas, sem nada saber das coisas que dizem” (khresmodoùs kaì mánteis kaì toùs poietikoùs 

hápantas; kaì toùs politikoùs oukh hékista toúton phaîmen àn theíous te eînai kaì enthousiázein, epipnous 

óntos kaì katekhoménous ek toû theoû, hótan katorthôsi légontes pollà kaì megála prágmata medèn eidótes ôn 

légousin). 
41

A palavra inspirada tem o poder de trazer ao momento atual os tempos primordiais que deram origem ao 

mundo, aos seres e aos próprios deuses com toda a vitalidade e energia que vieram a surgir pela primeira vez. 

A recitação dos cantos cosmogônicos, por exemplo, “tinha o poder de pôr os doentes que os ouvissem em 

contato com as fontes originárias da vida e restabelece-lhe a saúde, tal o poder e impacto que a força da palavra 

tinha sobre os ouvintes” (TORRANO, 2014, p. 19). 
42

“O tecido cultural grego foi construído [em sua gênese] pela tradição da oralidade e da memória social, a 

partilhada pelos membros do grupamento humano, que lhes permitiu a reprodução dos seus comportamentos 

sociais, preservados pela linguagem e pela técnica, criando-se o conjunto do conhecimento a que se chama 

cultura, características das sociedades de tradição oral” (ROCHA, 1996, p. 194). 
43

No caso do poeta, por exemplo, as Musas indicam “os nomes que ele repete para sua audiência, fazendo dele 

uma espécie de mensageiro, um intermediário entre os mundos divino e humano” (KRAUSZ, 2007, p. 54). 
44

Além do Íon, que iremos abordar a seguir, o Eutífron e o Fedro são outros exemplos de diálogos platônicos em 

que o tema da atividade poética é posto em discussão: no primeiro, o personagem homônimo ao diálogo afirma 

que o fato de ser um profeta, intermediário entre deuses e homens, o torna uma pessoa diferente da maioria 

(Cf. PLATÃO, Eutífron, 5a); já no segundo, Sócrates, inflado por uma sabedoria inspirada pelas ninfas que 

residem no ambiente ao seu redor, atenta Fedro para não se surpreender se, porventura, for transportado por 

elas no desenrolar do seu discurso (Cf. PLATÃO, Fedro, 238d). 
45

Desde o início do diálogo (Cf. PLATÃO, Íon, 530b-d), Sócrates parece pôr em discussão as técnicas dos 

rapsodos (aqueles que recitam os poetas famosos). O fato de Íon ser incapaz de falar sobre qualquer outro 



27 

 

 
 

excepcionalidade do fenômeno poético, Sócrates acaba atribuindo a incapacidade (também 

mencionada na Apologia, 22a-c e no Fedro, 245a) do poeta de discorrer sobre os assuntos 

expostos em seus poemas, ao fato de não serem de sua própria autoria, mas das divindades 

que o inspiraram (JARESKI, 2010, p. 302; PIEPER, 1965, p. 81). Alguns trechos do diálogo 

(PLATÃO, Íon, 534b-d, 536c, 542a-b) enfatizam o caráter mediador do poeta, mas um, em 

especial, parece tornar isso evidente: 

(...) o deus mostra, para que não tenhamos dúvida, que não são humanos 

estes belos poemas, nem de homens, mas divinos e de deuses, e os poetas 

não são nada além de intérpretes dos deuses, inspirados por aqueles que 

possuem cada um (ho theòs endeíksastha hemîn, hína mè distázomen, hóti 

ouk anthropiná estin tà kalà taûta poiémata oudè antrópon, allà theîa kaì 

theôn, hoi dè poietaì oudèn all’ è hermenês eisin tôn theôn, katekhómenoi 

eks hótou àn ékastos katékhetai) (PLATÃO, Íon, 534e). 

Em vista disso, aqueles que se tornam intermediários entre deuses e homens, adquirem 

o privilégio e a legitimidade para des-velar (a-létheia)
46

 e narrar (légein) os segredos do 

mundo (TORRANO, 2014, p. 30). A sua palavra não exprime o conteúdo fenomênico da 

realidade como mero símbolo convencional, mas “é parte integrante do mundo natural e é 

capaz de interagir com ele em termos causais” (GARCIA-ROZA, 1990, p. 30), produzindo-o 

e modificando-o: 

o conteúdo da percepção não imerge de algum modo na palavra, mas sim 

dela imerge. Aquilo que alguma vez se fixou na palavra ou nome, daí por 

diante nunca mais aparecerá apenas como uma realidade, mas como a 

realidade. Desaparece a tensão entre o mero „signo‟ e o „designado‟; em 

lugar de uma „expressão‟ mais ou menos adequada, apresenta-se uma relação 

de identidade, de completa coincidência entre a „imagem‟ e a „coisa‟, entre o 

nome e o objeto (CASSIRER, 2009, p. 75-76). 

Os detentores da palavra inspirada, portanto, desvelam o mundo por meio da 

linguagem. O discurso mágico-religioso, sendo proveniente dos deuses, é sempre acerca 

daquilo que é o mais verdadeiro: a realidade (alethés). Esta, entretanto, é o plano da phýsis 

                                                                                                                                                                                     
poeta que não Homero é porque sua atividade não é oriunda de uma tékhne ou de uma epistéme: “é evidente a 

todos que és incapaz de falar acerca de Homero em virtude de uma técnica e de uma ciência; pois, se fosses tal 

em virtude de uma técnica, também acerca de todos os outros poetas seria capaz de falar; pois, suponho, uma 

técnica poética, eu suponho, é em relação a todos [os poetas]” (pantì dêlon hóti tékhne kaì epistéme perì 

Homéron légein adýnatos eî; ei gàr tékhne oîós te êstha, kaì perì tôn állon poietôn apánton légein oîós t’àn 

êstha; poietikè gár poú estin tò hólon) (PLATÃO, Íon, 532c). 
46

“Como desocultação [ou desvelamento] é que os gregos antigos tiveram a experiência fundamental da verdade. 

A palavra grega alétheia, que a nomeia, indica-a como não-esquecimento, no sentido em que eles 

experimentaram o esquecimento não como um fato psicológico, mas como força numinosa de ocultação, de 

encobrimento. Desde as reflexões de Martin Heidegger estamos afeitos a traduzir alétheia por re-velação, des-

ocultação, ou ainda, não-esquecimento. Isto porque a experiência que originariamente os gregos tiveram da 

Verdade é radicalmente distinta e diversa da noção comum hodierna que esta nossa palavra verdade veicula” 

(TORRANO, 2014, p. 25). 



28 

 

 
 

(natureza), restrita ao âmbito fenomênico, livre dos segredos, campo do desnudo e de tudo 

aquilo que há de mais real, isto é, a totalidade das coisas (DETIENNE, 2013, p. 59). 

Linguagem, natureza, verdade e realidade são, desse modo, sinônimos e manifestam, no 

interior do discurso mágico-religioso, uma imanência reciproca: 

o ser se dá na linguagem porque a linguagem é numinosamente a força-de-

nomear. E a força-de-nomear repousa sempre no ser, isto é, tem sempre 

força de ser e de dar ser. Não se trata, portanto, de uma relação, mas de uma 

imanência reciproca: o ser está na linguagem porque a linguagem está no ser 

(e vice-versa) (TORRANO, 2014, p. 29). 

E, assim, complementa Detienne (2013, p. 29): 

(...) o poeta [ou o profeta ou o rei] é sempre um „Mestre da Verdade‟. Sua 

„Verdade‟ é uma „Verdade‟ assertórica: ninguém a contesta, ninguém a 

demonstra. „Verdade‟ fundamentalmente diferente de nossa concepção 

tradicional, Alétheia não é a concordância entre a proposição e seu objeto, 

tampouco a concordância de um juízo com os outros juízos; não se opõe à 

„mentira‟; não há „verdadeiro‟ em face do „falso‟ (...) se o poeta é realmente 

inspirado, se seu verbo se fundamenta num dom de vidência, seu discurso 

tende a identificar-se com a „verdade‟. 

Mas que potências divinas (theiai dýnameis) se encontram por trás desse tipo de 

discurso? Quais são os elementos religiosos que configuram e atribuem poder às palavras do 

poeta, do profeta e do rei na Grécia Arcaica? Embora personificados de modos distintos, a 

“inspiração” (enthousiasmós) e a “memória” (mnemosýne) se revelam como componentes 

substanciais que caracterizam e singularizam o discurso mágico-religioso (VERNANT, 2008, 

p. 137). Entre o poeta, o profeta e o rei, a diferença não diz respeito às suas características 

pessoais, mas às divindades em relação aos quais eles funcionam como mensageiros: “se o 

adivinho deveria responder as questões referentes ao futuro, enquanto o poeta se voltava para 

o tempo primordial tal fato era devido a que representavam „Apolo‟ ou „Mnemosýne‟” 

(GARCIA-ROZA, 1990, p. 26). 

Ao iniciar seu canto, o poeta deve invocar a presença das Musas
47

 que irão inspirar 

suas palavras. Sem elas, o seu discurso não possui qualquer validade, se torna estéril da 

verdade e de todo tipo de conhecimento (DETIENNE, 2013, p. 10). Só por meio das Musas é 

                                                           
47

“Em diversos momentos históricos elas tiveram nomes e funções distintas, mas sempre se interligavam num 

mesmo ponto: Clio, por exemplo, conota a „glória‟ dos grandes feitos que os poetas transmitem às gerações 

futuras; Talia remete a „festa‟, uma condição social intrínseca ao poeta. Melpômene e Terpsícore são as 

„músicas‟ e as „danças‟ indissociáveis do universo poético. Já em outros tempos anteriores a Hesíodo, Meleté 

exprimia a „atenção‟ ou a „concentração mental‟ que um poeta precisa ter; Mnemé é o „improviso‟ que 

possibilita a recitação, e a Aiodé é o „poema‟ finalizado e cantado que deu origem ao próprio termo „aedo‟. 

Além disso, todas elas eram filhas de Mnemosýne (memoria) e estavam intimamente ligadas a ela” (CRUZ, 

2014, p. 73). 



29 

 

 
 

que o poeta pode participar do infinito mundo da memória e se tornar capaz de acessar o que 

há para além de sua experiência cotidiana (BRANDÃO, J. L. 1999, p. 19-21). Ademais, por 

serem filhas de Mnemosýne
48

 (HESÍODO, Teogonia, 915-917), as Musas e a memória estão 

estreitamente conectadas e é por meio dessa relação que tanto a tradição cultural quanto os 

feitos dos homens não caem no esquecimento (léthe)
49

. O poeta da Grécia Arcaica, portanto, 

representa o máximo poder de comunicação do seu tempo, conservando e transmitindo ao 

homem comum toda a visão de mundo e a história do seu povo: 

É através da audição deste canto [aoidé] que o homem comum podia romper 

os restritos limites de suas possibilidades físicas de movimento e visão, 

transcender suas fronteiras geográficas e temporais, que de outro modo 

permaneceriam infranqueáveis, e entrar em contato e contemplar figuras, 

fatos e mundos que pelo poder do canto se tornam audíveis, visíveis e 

presentes. O poeta, portanto, tem na palavra cantada o poder de ultrapassar e 

superar todos os bloqueios e distâncias especiais e temporais, um poder que 

só lhe é conferido pela Memória [Mnemosýne] através das palavras cantadas 

[Musas] (TORRANO, 2014, p. 16). 

A Teogonia de Hesíodo ilustra como as potências divinas do poeta se relacionam com 

a alétheia na composição do seu discurso mágico-religioso. Em uma importante passagem do 

poema (HESÍODO, Teogonia, 28-35), as Musas parecem exibir orgulhosamente o seu 

privilégio de “anunciar o que é verdadeiro” (alethéa gerýsasthia), construindo um laço 

indissociável entre a palavra inspirada, as potências divinas, a verdade e a realidade: 

As Musas são aquelas que „dizem o que é, o que será, o que foi‟; são as 

palavras da Memória. Portanto, só o contexto da Teogonia já leva a indicar a 

estreita relação entre alétheia e Memória, convidando até a reconhecer 

nessas duas potências religiosas uma única e mesma representação 

(DETIENNE, 2013, p. 19). 

Do mesmo modo, encontramos potências similares nos discursos do profeta e do rei. 

Em relação ao primeiro, “„as Três Virgens aladas, as três mulheres-abelhas (thriaí)‟, que 

ensinaram a adivinhação a Apolo, apresentam-se como fazedoras da realidade” (DETIENNE, 

2013, p. 61) e todo discurso que advém delas possui o mesmo caráter desvelador que 

                                                           
48

Na tradição Hesiódica, as Musas são filhas do quinto casamento de Zeus com a deusa Mnemosýne: “Memória, 

que mantém as ações e os seres na luz da Presença enquanto eles se dão como não-esquecimento (a-létheia), 

gera de Zeus Pai as Forças do Canto [as Musas], cuja função é nomear-presentificar-gloriar tanto quanto a de 

deixar cair no Oblívio e assim ser encoberto pelo noturno Não-Ser tudo o que reclama a luz da Presença” 

(TORRANO, 2014, p. 67).    
49

Podemos citar, a título de exemplo, os guerreiros aristocráticos que eram obcecados pelos valores da “glória” 

(seja a kýdos, isto é, aquela sobrevinda dos deuses, ou a kléos, a que sobe até eles) e necessitavam do discurso 

mágico-religioso para se eternizarem. Como destacamos em momentos anteriores, “na tradição oral aqueles 

dos quais os poetas não esquecem, nunca morrem; são sempre e jamais deixaram de ser. Não obstante, aqueles 

que os poetas não se lembram, deixam de ser e caem na escuridão do léthe” (CRUZ, 2014, p. 74). 



30 

 

 
 

encontramos no poeta: “[as três mulheres-abelhas] alçam voo para ir a todos os cantos 

alimentar-se da cera, fazendo que se „realizem todas as coisas‟ (kaí te kraínousin hékasta)” 

(Hino Homérico a Hermes, 599 apud DETIENNE, 2013, p. 61). O profeta, quando inspirado 

por Apolo
50

, se alimenta junto às thriaí da mágica que há no mel sagrado e, passando a fazer 

parte da esfera do divino, adquire a legitimidade para proferir discursos proféticos 

(HOMERO, Ilíada, I, 70). 

Esse privilégio, como destacam Werner e Lopes (2014, p. 29-30), confere ao profeta a 

“prerrogativa de participar das decisões políticas ao lado dos reis”, de tal modo que, ao 

anunciar o futuro e, eventualmente, conectá-lo as memórias do passado, ele apoia ou rejeita a 

sua autoridade, tornando presente tanto os problemas do outrora (que ainda se mantém 

ocultos), quanto trazendo à tona os acontecimentos vindouros que poderão trazer benefícios 

ou malefícios aos homens. O profeta, portanto, diferente da figura que se tornou na Grécia do 

período Clássico
51

, tinha uma importância social bem definida: sua inspiração de trazer 

consigo a memória do passado (sob a forma da história e da genealogia), o desvendar do 

presente (sob a forma da alétheia) e o vislumbrar do futuro (sob a forma de profecias)
52

 

(CORNFORD, 1989, p. 150-151). 

Já no que se refere ao rei, ele é encarregado por manter tanto a ordem social
53

 quanto a 

ordem cósmica, “sendo o responsável por fenômenos naturais, tais como as condições 

climáticas ou a fertilidade da terra” (GARCIA-ROZA, 1990, p. 29). Seu discurso é 

                                                           
50

Platão, no Fedro (244b), aponta para três figuras que possuem o título de “profetas” e que, quando inspiradas 

por divindades oraculares, adquirem o privilégio de realizar o discurso mágico-religioso: a profetisa que há em 

Delfos (que possui um laço com as Musas e com os deuses), A sacerdotisa de Dodona (com sua ligação com o 

deus soberano Zeus) e as Sibilas (ninfas inspiradas por Apolo). Conforme Pieper (1968, p. 82), “o que elas 

possuem em comum é o fato de produzirem grandes feitos por meio de suas manifestações em estado de 

inspiração, tanto que quando estão com o espirito claro, em posses de si mesmas, não são capazes de dizer 

nada significativo”. 
51

A figura do profeta no Eutífron de Platão ilustra como seu valor parece ter se perdido na Grécia Clássica. Em 

uma passagem do diálogo (3c), o personagem Eutífron desabafa que as pessoas, de um modo geral, chegam a 

rir dele nas assembleias quando “fala das coisas divinas” (légo perì tôn theíon) e “prever o futuro” (prolégon 

autoîs tà méllonta). Mais a frente (3e), Platão parece demonstrar o motivo de Eutífron ser tão ridicularizado: na 

primeira oportunidade de demonstrar que eles estão equivocados sobre seu dom, o profeta, diante da acusação 

que irá levar Sócrates a morte, lhe diz que “não há de ser nada” (ísos oudèn éstai) (SANTOS, F., 2008, p. 59). 
52

É importante destacarmos a diferença entre “profecia” (mantike) e “augúrio” (oionoística) que Platão parece 

querer destacar no Fedro (244d-e). Conforme Cornford (1989, p. 118), “a adivinhação ou profecia deste tipo 

inspirado diz respeito tanto ao passado e ao presente oculto como ao futuro; ao passo que o augúrio se limita 

normalmente à previsão de acontecimentos futuros”. Desse modo, enquanto a primeira é uma dádiva dos 

deuses, a segunda é uma tékhne humana que reúne conhecimentos adquiridos pela observação da natureza. 
53

Na cultura micênica, “a vida social aparece centralizada em torno do palácio cujo papel é ao mesmo tempo 

religioso, político, militar, administrativo e econômico. Neste sistema de economia que denominou „palaciana‟, 

o rei concentra e unifica em uma pessoa todos os elementos do poder, todos os aspectos da soberania” 

(VERNANT, 2015, p. 24). 



31 

 

 
 

igualmente dotado de alétheia por ser composto de ditos oraculares (thémistes) que, junto a 

objetos mágicos oriundos dos deuses, o tornam eficaz
54

: 

Ot rei, também como mestre da verdade, possui o mesmo poder de eficácia: 

seu thémistes são espécies de oráculos que realizam todas as coisas. O coro 

dos Suplicantes de Ésquilo declara ao rei de Argos que só ele realizará tudo 

(pan epikraíneis); o bastão (ou varinha mágica) que Hermes entrega a Apolo 

exprime o poder régio e a eficácia dos ditos de justiça, é ele (ou ela) que 

confere força executória a todos os decretos que declaram conhecer da boca 

de Zeus, para que eles se tornem palavras e atos salutares (CRUZ, 2014, p. 

76). 

A ordem social não é senão um aspecto da ordem cósmica assumida entre os homens, 

isto é, a harmonia que existe na natureza e que é mantida em meio à sociedade por força das 

divindades que organizam e ordenam o mundo (TORRANO, 2014, p. 37). O rei, como 

intermediário entre deuses e homens, é o ponto de interseção que torna possível o equilíbrio e 

a conexão entre esses dois âmbitos. O seu discurso colabora tanto para assegurar uma vida 

saudável e prospera ao seu povo, quanto opera no modo como a realidade é construída ao seu 

redor
55

. O poder que tem sua palavra, portanto, lhe dá o privilégio de participar dos 

acontecimentos humanos e divinos, desvelando, por meio da linguagem, a totalidade das 

coisas (DETIENNE, 2013, p. 45-54). 

Em uma importante passagem do Fedro (244b-257b), Sócrates diferencia quatro tipos 

de loucuras divinas (theiaí maniaí) que podem se apoderar das almas dos homens, 

“transfigurando seu caráter habitual e atribuindo magia aos seus discursos” (CORNFORD, 

1989, p. 116). O que ele parece querer apontar é o motivo pelo qual algumas figuras detêm o 

conhecimento que as diferenciam das demais: o profeta, por exemplo, por meio das profecias 

que vem de Apolo, é tomado pelo conhecimento do passado, presente e futuro; já o poeta, 

tomado pela loucura que advém das Musas, “desperta [sua alma] para um frenesi dionisíaco 

de cantos e outras poesias que glorificam os feitos do passado e, por meio destes, educa as 

novas gerações” (egeírousa kaì ekbakkheúousa katá te odàs kaì katà tènállen poíesin, myría 

tôn palaiôn erga kosmoûsa toùsepigignoménous paideúei) (PLATÃO, Fedro, 245a). 

                                                           
54

Conforme observa Richard Oliveira (2013, p. 25, nota 9 apud CHANTRAINE, 1983, p. 427-428): “o sentido 

mais comum de thémis, singular, nos poemas de Homero é o de regra, costume, como, por exemplo, na 

frequente fórmula homérica hè thémis estí: „como é a regra, como é o costume‟; hè thémis estí gynaikós: „como 

é costume de uma mulher‟. No plural [thémistes], contudo, a palavra traduz-se geralmente por direitos, 

julgamentos, oráculos, prerrogativas de um chefe, tributos, sentenças. Etimologicamente, thémis deriva, ao que 

tudo indica, do verbo títhemi: „pôr, colocar, estabelecer, instituir‟”. 
55

É importante lembrarmos também a passagem da Odisseia (XIX, 109-114) que associa a imagem do rei justo a 

árvores carregadas de frutos, rebanhos que se multiplicam e populações prolíficas. Quando, por outro lado, o 

rei esquece a justiça, “automaticamente a comunidade é esmagada por calamidades, fomes, esterilidade das 

mulheres e do rebanho” (DETIENNE, 2013, p. 45). 



32 

 

 
 

É desse modo que tanto o poeta quanto o profeta e o rei, conquanto sejam figuras com 

funções sociais distintas na Grécia Arcaica, têm semelhanças que os identificam
56

. Todos eles 

partilham do mesmo tipo de discurso que, por ser proveniente de potências divinas, comunica, 

de forma mágica e religiosa, o real: 

no mundo antigo, davam-se sob o signo da reflexão e da conjuração; isto é, 

as palavras e as coisas que designavam compartilhavam de uma mesma 

essência. Pronunciar palavras, com isto, significa conjurar presenças. O 

mundo e as palavras são contrapartidas de uma só realidade e existe entre 

eles uma aliança simbólica (KRAUSZ, 2007, p. 167). 

Todavia, ao longo dos séculos, a palavra inspirada acabou perdendo sua eficácia. Entre 

Homero e Hesíodo já é possível encontrar diferenças substanciais na importância atribuída às 

potências religiosas que legitimam o discurso do poeta
57

 (DETIENNE, 2013, p. XVII; 

KRAUSZ, 2007, p. 117). Isso se deu, sobretudo, pela passagem da oralidade à escrita, onde se 

perdeu o fascínio no valor da memória que mantinha viva uma tradição e se atribuiu uma 

maior democratização no uso da palavra (KRAUSZ, 2007, p. 28). A preservação da história 

(que era concebida como um privilégio dos deuses aos homens) passa a ser encarada como 

uma atividade essencialmente humana, permitindo a completa divulgação de conhecimentos 

que até então eram reservados ou interditos: 

Certamente, a verdade do sábio, como o segredo religioso, é revelação do 

essencial, descoberta de uma realidade superior que ultrapassa muito o 

                                                           
56

Torrano (2014, p. 36) faz uma análise das semelhanças que há entre a figura do rei e do poeta que pode nos 

servir, sobretudo, para recapitular tudo que vimos até então. Se acrescentarmos também a figura do profeta, 

podemos destacar os seguintes pontos de semelhanças entre os três: 1) A função de cada um tem fundamento 

no uso eficiente da palavra, das quais eles são os únicos guardiões; 2) O uso da palavra inspirada é uma 

qualificação que os distingue do âmbito comum; 3) A autoridade de todos eles se encontra no fato de serem 

intermediários e mensageiros dos deuses, exercendo fascínio nos homens comuns por meio dos seus discursos; 

4) O uso que fazem da palavra tem repercussões nos destinos da comunidade e na ordem do mundo, isto é, a 

palavra tem o poder sobre o mundo, sua configuração e suas forças produtoras e 5) Todos os três são 

protegidos das divindades que os inspiram. 
57

Alguns estudiosos, no entanto, acreditam que essas diferenças já podem ser encontradas na passagem da Ilíada 

para a Odisseia. Krausz (2013, p. 62-63 apud KRANZ, 1924; TIGERSTED, 1969, p. 166), por exemplo, 

destacando como os poemas homéricos podem ser encarados a partir da mundaça entre o momento em que o 

poeta se via como um simples porta-voz da Musas e o momento em que ele se torna mais consciente de sua 

atividade: “a ideia de que o homem não é, de maneira nenhuma, o autor da obra cantada, recitada ou escrita, 

mas de que ele mesmo não é mais do que um receptor ou o instrumento de um poder superior – esta pode ser 

considerada como a ideia central da literatura grega mais antiga (...) assim, o poeta torna-se o aprendiz da 

divindade, como Fêmio na Odisseia. A ênfase sobre a atividade do próprio poeta representa, evidentemente, 

um estágio posterior. É o último estágio, caracteriza-se pela ausência de qualquer inspirador sobrenatural: o 

próprio poeta é o único criador do seu trabalho”. Essa distinção (entre a Ilíada e a Odisseia), no que tange a 

atividade do poeta, fez com que alguns estudiosos chegassem a conclusão de que os poemas não foram feitos 

pelo mesmo homem: “atualmente não é possível considerar a Ilíada e a Odisseia como fontes da primitiva 

história da Grécia – como uma unidade, quer dizer, como obra de um só poeta (...) do ponto de vista histórico, 

a Ilíada é um poema muito mais antigo. A Odisseia reflete um estágio muito posterior da história da cultura” 

(JAEGER, 2013, p. 36). 



33 

 

 
 

comum dos homens; mas, entregue à escrita, ela é destacada do círculo 

fechado das seitas para ser exposta em plena luz aos olhares da cidade 

inteira; isto significa reconhecer que ela é por direito acessível a todos, 

aceitar submetê-la, como o debate político, ao julgamento de todos, com a 

esperança de que em definitivo será por todos aceita e reconhecida 

(VERNANT, 2015, p. 58). 

Essa passagem é refletida na relação entre o poeta e a Musa: com o advento do 

alfabeto
58

, os poetas foram se percebendo como atuantes no processo de construção dos seus 

poemas. Hesíodo, por exemplo, em contraste com Homero, se revela como “o primeiro dos 

poetas gregos a apresentar um relato pessoal de sua iniciação ao mundo e à arte das Musas” 

(KRAUSZ, 2007, p. 81). É por isso que Schüler (1989, p. 11) vai nomeá-lo como um dos 

grandes culpados da crise no discurso mágico-religioso, encontrando, em suas obras
59

, 

elementos que destacam uma tentativa, ao menos incipiente, de torná-lo humano. Com o 

poeta de Ascra, o poema cantado, que antes era de autoria exclusiva dos deuses, passa a ser 

produzido com a ajuda do homem comum: “ele, o pastor anônimo das pastagens da Beócia, 

ousa declarar o [seu] nome, marca da passagem do anonimato à dignidade humana (...) o 

camponês, até aqui obscuro, arroga-se proeminência negada ao autor dos poemas homéricos” 

(SCHÜLER, 1989, p. 11). 

De Hesíodo em diante, o discurso mágico-religioso se modifica de uma maneira tão 

radical que podemos observar os poetas abandonando as potências divinas para legitimar suas 

palavras em experiências pessoais, em emoções, em pensamentos e nos desejos mais 

particulares (TORRANO, 2014, p. 17). Com Arquíloco (século VII a.C.), por exemplo, é 

possível encontrar uma poesia lírica que revela uma percepção mais aguda da subjetividade 

do poeta
60

, desembocando na reforma do indivíduo inspirado e sua relação com o mundo dos 

homens: 

A contradição entre a ideia de poesia como dom divino e a ideia de poesia 

como uma atividade puramente humana pertencente à esfera do profano, está 

implícita na obra de Arquíloco como um todo. Ele é o primeiro poeta a falar 

                                                           
58

O advento do alfabeto grego trouxe, dentre outras importantes contribuições, a possibilidade de se efetivar a 

democratização do conhecimento. A palavra escrita tornou disponível “um registro visual completo, em lugar 

de um registro acústico, aboliu a necessidade da memorização, e, por conseguinte, do ritmo (...) encorajando a 

produção do enunciado insólito, estimulando os novos pensamentos e assim irradiar sua influência entre 

leitores” (HAVELOCK, 1996, p. 85-86). 
59

Tanto a Teogonia, quanto Os Trabalhos e os Dias revelam uma poesia grega que caminha lentamente ao 

lirismo, isto é, o subjetivismo artístico. No primeiro, Hesíodo se nomeia como aquele quem as Musas conferem 

o poder para narrar a genealogia dos deuses; já o segundo, parece tematizar as emoções, pondo em destaque o 

sofrimento do homem comum em sua atividade laboral (Cf. VERNANT, 2008, p. 27-103). 
60

“São os líricos gregos que na Época Arcaica fazem a descoberta da profundidade e da intensidade espiritual, 

preparando caminho para a ulterior construção de uma interioridade subjetiva oposta à exterioridade objetiva” 

(TORRANO, 2014, p. 47-48). 



34 

 

 
 

de um ponto de vista estreitamente pessoal e particular. Suas emoções, seus 

pensamentos, suas experiências, desejos, sentimentos e memórias são o tema 

de uma poesia que inaugura um novo gênero na tradição literária grega – o 

da lírica (KRAUSZ, 2007, p. 125). 

E complementa Ferreira (2009, p. 3): 

A poesia de Arquíloco geralmente é definida como impregnada de cru 

realismo, é apresentada como sendo uma original e revolucionária 

reavaliação humana, pois nela está sempre em jogo a totalidade do ser 

humano. O poeta isso faz por meio de reflexões sobre o homem e sobre suas 

paixões, combinadas a um caráter parenético, visando a uma reforma do 

indivíduo. Nesse contexto, conforme Barros (1999:23-4), tal realismo é 

produto de uma nova época, de novas criações desenvolvidas nos mais 

diversificados sentidos. 

Outro aspecto que contribuiu para a transformação do discurso mágico-religioso se 

encontra em seu contraste com o discurso-diálogo. A laicização da palavra operada pelos 

nobres guerreiros auxiliou na modificação da compreensão que os poetas tinham de sua 

própria arte, transformando a palavra inspirada em uma técnica (tékhne). A palavra laicizada, 

desprovida de um contato direto com o âmbito divino (DETIENNE, 2013, p. 99), faz parte do 

mundo profano, não é essencialmente eficaz e muito menos atemporal. Ampliada para 

dimensões de um grupo social mais diversificado e menos unilateral, ela compõe um discurso 

que se baseia em oposição às potências divinas do discurso mágico-religioso, “desvinculado 

do compromisso com a verdade e que diz respeito à troca de ideias e de estratégias de luta” 

(GARCIA-ROZA, 1990, p. 36). 

O discurso-diálogo, formado por homens especializados na função de guerreiro, é 

datado da época Micênica (séculos XVII-XVI a.C.) e se estende até a reforma hoplita (675 

a.C.), que marca, como lembra Detienne (2013, p. 87), “o fim do guerreiro como indivíduo 

particular e a extensão de seus privilégios ao cidadão da pólis”. Sua peculiaridade se encontra 

nos comportamentos e nas diversas técnicas de educação efetuadas pelo grupo: eles passavam 

por provas que testavam sua perícia, consagravam-lhes um prestígio na comunidade e 

determinavam-lhes a morte. Essas três características indicam bem o seu tipo de discurso: 

“como adquirem uma promoção social pelo fato de que são determinados a lutar até a morte, 

há banquetes, jogos fúnebres e assembleias onde a palavra é um bem comum e livre a todos” 

(CRUZ, 2014, p. 78). 

Ligados pelo mesmo destino, a noção de isonomia reflete no modo como a palavra é 

partilhada: 



35 

 

 
 

Um traço fundamental da relação social que liga guerreiro a guerreiro: a 

igualdade que marca a instituição militar dos „banquetes igualitários‟ (daís 

eíse), nos quais se reúnem os homens do laós, assim como marca as 

assembleias guerreiras em que cada um dispõe do mesmo direito à palavra. 

Já epopeia, o grupo dos guerreiros tende a definir-se como o grupo dos 

semelhantes (hómoioi) (DETIENNE, 2013, p. 100). 

Dessa maneira, o discurso-diálogo não se preocupa em desvelar a realidade, sua 

eficácia não provém de forças religiosas, “mas baseia-se essencialmente na concordância do 

grupo que atesta aprovação ou reprovação” (DETIENNE, 2013, p. 101). Os Aqueus
61

, por 

exemplo, se reuniam para escolher e tomar suas atitudes diante da aprovação ou reprovação 

daqueles que melhor discursavam; do mesmo modo, os Argonautas
62

, quando se preparavam 

para efetuar determinadas expedições, “sempre se reuniam para aconselhar uns aos outros e os 

melhores conselhos eram elogiados” (CRUZ, 2014, p. 78). O binômio “aprovação” 

(doximázo) e “reprovação” (apodoximázo) marca, portanto, o discurso-diálogo dos nobres 

guerreiros, a verdade do poeta, do profeta e do rei possui pouco valor para eles; será a 

persusasão (peithó) que irá legitimar a validade da palavra laicizada: 

Aquilo que a palavra do guerreiro visava não era a verdade, mas a persuasão 

(peithó). O que estava em jogo era, sobretudo, o poder que a palavra exercia 

sobre o outro, sua capacidade de sedução ou de persuasão. Há aqui uma 

dupla diferença em relação à palavra do poeta. Em primeiro lugar, sua 

dessacralização; em segundo lugar, sua desvinculação da verdade (alétheia) 

(GARCIA-ROZA, 1990, p. 36). 

Não é por acaso que encontramos a retórica (a arte da argumentação) sendo 

configurada, pela primeira vez, nas assembleias antigas, pois “aqueles que precisam dar bons 

conselhos devem se fazer ouvir perante os demais” (DETIENNE, 2013, p. 107). O guerreiro 

tornou-se, de modo gradual, um orador (rétor): aquele que conhece o uso das palavras, capaz 

de afetar os sentimentos dos ouvintes, de fazer ceder as suas súplicas e de conseguir, por meio 

de argumentos persuasivos, a aprovação do grupo. 

Como destacamos em outros momentos: 

                                                           
61

“Por volta de 1600-1580 a.C., a Hélade recebe uma nova onda de invasores indo-europeus: tratava-se dos 

Aqueus, nome genérico que Homero, logo nos dos primeiros versos da Íliada, estendeu a todos os gregos que 

lutaram em Tróia. Embora poucos numerosos, esses novos invasores eram aguerridos e conquistaram 

rapidamente o Peloponeso, empurrando os jônios para as costas asiáticas, onde se instalaram à margem do 

golfo de Esmirna” (BRANDÃO, J. S. 2015, p. 2). 
62

Os Argonautas eram tripulantes dos mares que efetuavam expedições por volta do ano 939 a.C. em busca de 

riquezas. Conta-se que em suas viagens “tiveram grande número de aventuras que, como toda a mitologia 

grega, contêm elementos de espécies diferentes. Algumas eram trdições genuínas de viagens de exploração; 

outras eram baseadas no ritual e ainda outras estavam lá para permitir mostrar suas habilidades especiais” 

(PINSENT, 1982, p. 76). 



36 

 

 
 

Um orador deve conhecer aquelas palavras que gracejam ou irritam os 

ouvintes; que exortam ou menosprezam. Ele deve saber provocar 

determinados sentimentos através do seu discurso. O discurso-diálogo é um 

instrumento de dominação e por isso uma primeira forma de retórica 

(CRUZ, 2014, p. 78). 

Mais tarde, no século IV a.C., quando Aristóteles (Retórica, I, 2, 1356a), comenta 

quais são os elementos básicos que constituem a arte da retórica, ele dirá que a persuasão 

possui três pontos de partida que, mutatis mutandis, já podiam ser encontrados no discurso-

diálogo dos guerreiros: a) Aquela derivada do caráter (éthos) do orador; b) Da emoção 

(páthos) despertada nos ouvintes e c) Dos argumentos (logoi) mais prováveis, isto é, aqueles 

que mais se assemelham com a verdade (ALEXANDRE JUNIOR, 2005, p. 37). Isso parece 

sugerir, portanto, que, desde bem cedo, nas assembleias militares, a linguagem era 

compreendida como “um instrumento de dominação sobre outrem, ou seja, uma primeira 

forma de retórica” (DETIENNE, 2013, p. 102). 

Todavia, conquanto o discurso-diálogo faça parte de um número maior de pessoas (se 

compararmos ao discurso mágico-religioso), ele ainda permanece sendo um privilégio de 

figuras destacadas. Existe um outro grupo, entretanto, muito maior em quantidade, que não 

possui o direito de falar nas assembleias (por não serem guerreiros
63

): o povo (dêmos) é uma 

massa (plethýs) afônica que só terá algum privilégio a partir da construção das cidades. O 

surgimento da pólis, conforme explicita Diogo da Silva (2012, p. 5), se encontra atrelado à 

mudança no modo como os guerreiros efetuavam os seus combates: a reforma hoplita marca, 

antes de qualquer coisa, a passagem
64

 do modelo aristocrático de luta (por meio de cavalaria e 

de duelos) para um modelo cívico de combate, com a adesão das falanges hoplitas
65

 e de um 

posicionamento coletivo no campo de batalha. 

Na medida em que a reforma hoplita vai se fortalecendo com o novo modelo de luta e 

a aristocracia guerreira passa a renunciar as façanhas individuais em favor do combate 

                                                           
63

“O homem que faz parte do dêmos não tem o direito de falar no meio das assembleias, pois não é combatente. 

Quando Tersites eleva a voz, Ulisses não procura combate-lo com argumentos, mas acertando-lhe um golpe de 

centro. Não há nem isegoría nem isonomia entre eles, pois Tersites não é um guerreiro” (CRUZ, 2014, p. 78). 
64

Há duas interpretações basilares no que diz respeito à passagem do modelo aristocrático de luta ao modelo 

cívico: por um lado, historiadores como Moses Finley (1990) e Chester Starr (1977) acreditam que essa 

passagem se deu de modo gradual, estendendo-se até o século VIII a.C.; por outro lado, estudiosos como 

Victor Hanson (1993) e José Ferreira (2004) enxergam na falange hoplita uma mudança radical de cultura, 

afetando completamente o modo como os guerreiros organizavam seus exércitos (Cf. SILVA, D., 2012, p. 13). 

Nós, no entanto, acreditamos que a primeira linha parece propor uma melhor interpretação: como queremos 

deixar claro desde o início desta pesquisa, nada se dá de modo repentino na história, mas tudo é fruto de um 

processo de transformação. 
65

A falange hoplita representa uma inovação técnica no que diz respeito ao modelo de combate: o escudo de 

dupla empunhadura, além de garantir a sua defesa, passa proteger também o seu companheiro, promovendo um 

tipo de batalha que conta cada vez mais com a presença de um parceiro (Cf. SILVA, D., 2012, p. 13). 



37 

 

 
 

coletivo, o modelo da pólis vai se constituindo como o novo paradigma da organização social 

e política (SILVA, D., 2012, p. 8). Os seus membros, mesmo que partindo de origens 

diferentes, isto é, de grupos sociais distintos e com funções distintas, vão se tornando “iguais” 

(isoi) na medida em que o fortalecimento e a sobrevivência de cada um dependem, sobretudo, 

do modo como vivem em conjunto. 

Como esclarece Vernant (2015, p. 65): 

o vínculo do homem com homem vai tornar assim, no esquema da cidade, a 

forma de uma relação reciproca, reversível, substituindo as relações 

hierárquicas de submissão e de domínio. Todos os que participam do Estado 

vão se definir como hómoioi, semelhantes, depois, de maneira mais abstrata, 

como os isoi, iguais. 

Já em relação à linguagem, o surgimento da pólis marca, definitivamente, o declínio 

do discurso mágico-religioso e a ascensão do discurso-diálogo. A palavra já não manifesta a 

verdade dos deuses, mas a argumentação, a controvérsia e o debate entre os homens 

(VERNANT, 2015, p. 53). O poeta, o profeta e o rei passam a se tornar personagens 

“anacrônicos” em um mundo que não necessita mais dos seus poderes. Esse último, por 

exemplo, que antes adquiria a legitimidade dos seus thémistes por meio dos objetos mágicos, 

agora precisa recorrer à persuasão como qualquer outro orador (DETIENNE, 2013, p. 110). A 

arte política passa a se desenvolver por meio do exercício da linguagem e o lógos toma 

consciência de si mesmo, de sua importância, de suas regras, e, em especial, de sua eficácia. 

Não podemos deixar de mencionar também a importância do surgimento da lei escrita 

(nómos) para o processo de laicização do discurso, visto que existe uma profunda 

interdependência entre a sua descoberta “como instrumento privilegiado de fixação do direito 

e a gênese da pólis, como locus superior da convivência humana” (OLIVEIRA, R., 2013, p. 

19). Foi apenas com a implementação de condutas e regras morais escritas que vemos ser 

possível a subtração da soberania dos reis e uma distribuição mais igualitária do poder e das 

prerrograticas políticas encontradas nas cidades. A justiça (dike), como ressalta Vernant 

(2015, p. 57), que antes era concedida apenas por meio da palavra inspirada dos reis, “vai 

poder encarnar-se num plano propriamente humano, realizar-se na lei, regra comum a todos, 

mas superior a todos, norma racional, sujeita a discussão e modificação por decreto, mas que 

nem por isso deixa de exprimir uma ordem concedida como sagrada”. 

Assim, é do contraste entre o discurso mágico-religioso e o discurso-diálogo, entre a 

alétheia dos deuses e a peithó dos homens, que nasce uma cisão no seio da cultura helênica: 

de um lado, encontramos o discurso sendo compreendido como um instrumento das relações 



38 

 

 
 

intersociais, influenciando boa parte da sofistica e da retórica do século V a.C.; por outro lado, 

temos o discurso como meio de conhecimento da realidade, atuando na maneira como alguns 

filósofos entendiam o mundo: 

Uma reflexão sobre a linguagem é elaborada em duas grandes direções: por 

um lado, sobre o lógos como instrumento das relações sociais, por outro, 

sobre o lógos como meio de conhecimento do real. A Retórica e a Sofística 

exploram o primeiro caminho, forjando técnicas de persuasão, 

desenvolvendo a análise gramatical e estilística do novo instrumento. O 

outro caminho é objeto de uma parte da reflexão filosófica: o discurso será o 

real, todo o real? (DETIENNE, 2013, p.111). 

Na próxima seção, analisaremos como os tipos de discurso da Grécia Arcaica se 

transformaram no Naturalismo e no Convencionalismo linguístico encontrados na Grécia do 

período Clássico. 

2.3 ENTRE A VERDADE E O ENGODO: SEMELHANÇAS E DIFERENÇAS ENTRE O 

NATURALISMO E O CONVENCIONALISMO LINGUÍSTICO 

Parece ser uma prática comum atribuir como ponto marcante na discussão dos 

primeiros filósofos o conflito de ideias entre Parmênides e Heráclito. A maior parte dos 

manuais de história da filosofia antiga, por exemplo, constrói o caminho que liga as 

investigações dos pensadores naturalistas (ou pré-socráticos) até Platão, por meio de uma 

tentativa sistemática de estabelecer a harmonia entre o devir heraclítico e o imobilismo do Ser 

parmenídico
66

 (GILES, 1979, p. 40; KIRK; RAVEN; SCHOFIELD, 2013, p. 296; 

MCKIRAHAN, 2013, p. 298; REALE; ANTISERI, 1990, p. 59). Embora essa dissonância de 

pensamento não esteja de fato equivocada, há, entretanto, pontos de convergências 

                                                           
66

A filosofia de Parmênides ficou conhecida, sobretudo, em contraste com o devir heraclítico que, em palavras 

gerais, compreendia a phýsis enquanto um processo contínuo de mudança (Cf. HUSSEY, 2008, p. 152-156). O 

imobilismo é, para o filósofo de Eleia, uma das características centrais do Ser, isto é, da phýsis que, em sua 

totalidade, compreende tudo que há (Cf. CASERTANO, 2011, p. 86). Ora, sendo o Ser a totalidade das coisas 

que são, não existe nada que o transcenda. Os seus atributos, portanto, não deverão conter qualquer 

possibilidade de mudança, pois isso indicará algo para além da própria totalidade no qual ela deverá mudar. 

Assim, o Ser (ou, nesse caso, a própria phýsis) deverá ser ingênito (agéneton), imperecível (anólethrón), 

inabalável (atremès), homogêneo (homoîon) e imóvel (akíneton) (DK28B8). Vale ressaltar, entretanto, que a 

leitura do poema de Parmênides, desde os tempos mais remotos, desembocou em uma variedade de 

interpretações distintas que, por vezes, são contraditórias. Há quem pense, por exemplo, que o Ser de 

Parmênides é transcendental, ou seja, um preludio para as ideias inteligíveis de Platão (Cf. SEDLEY, 2008, p. 

178-179). Já Aristóteles constrói sua Física (I, 2, 185a) em ataque direto a Parmênides: para o Estagirita, a 

phýsis é caracterizada pelo movimento, sendo algo comprovado pela simples observação dos fenômenos em 

nossa volta. O Ser parmenídico, portanto, só deve fazer parte de um outro âmbito de investigação (que não o 

cosmológico), a saber, o lógico. Nós, no entanto, ficaremos com a interpretação proposta por Casertano que, 

como será explorado mais à frente, põe o eleata em contato com os seus contemporâneos (os naturalistas) e 

valoriza a segunda parte do seu poema que, por ser uma análise cosmológica, perde seu sentido com a 

interpretação de matriz aristotélica. 



39 

 

 
 

substanciais entre os dois e, no que toca a noção de linguagem adotada por eles, podemos 

afirmar que ambos fazem parte de uma mesma concepção. 

Do mesmo modo, conquanto alguns estudiosos na esteira de Grote (1984, p. 434-544 

apud KERFERD 2003, p. 20-21) afirmem que os sofistas são figuras independentes e sem 

qualquer confluência de pensamento, a noção de linguagem que alguns adotam os perpassa 

como um fenômeno social, interligando-os e reunindo-os em um só grupo (KERFERD, 2003, 

p. 125-127).  

Tende-se a atribuir a Protágoras de Abdera
67

 o título de precursor do movimento 

sofista, sobretudo por conta do seu fragmento
68

 que parece legitimar as opiniões (dóxai) dos 

homens frente à verdade (alétheia) oriunda dos deuses (UNTERSTEINER, 2012, p. 92-102). 

É por meio da supervalorização das opiniões que, como veremos, muitos discursos sofísticos 

irão se formar – independentemente de suas diferenças. A ação de separar a ontologia da 

linguagem perpassa tanto o sofista de Abdera, quanto Górgias, Pródico, Antifon e outros
69

. 

Encontramos, em cada um deles, uma tentativa mais ou menos rigorosa de estabelecer uma 

separação entre a linguagem e o mundo, entre a linguagem e o Ser: 

A reviravolta promovida pela sofistica consiste em deslocar o eixo da 

reflexão do ser, onde as possibilidades da linguagem são atreladas a sua 

capacidade de descrevê-lo, para a linguagem como entidade autônoma, 

despoja compromisso ontológico. Para os sofistas o que importa é a maneira 

como se usa a linguagem. A sofística ressalta, portanto, o aspecto 

pragmático da linguagem. Afirmando que as palavras são signos arbitrários 

das coisas, os sofistas rompem o nexo que ligava as palavras às coisas, 

eliminando a possibilidade do discurso como instrumento de conhecimento 

da realidade (ALMEIDA, L., 1999, p. 111). 

Como foi discutido nas páginas anteriores, o desenvolvimento dos discursos 

encontrados na Grécia Arcaica pressupõe um choque de compreensões de mundo que 

                                                           
67

Nascido em Abdera por volta de 485 a.C., Prótagoras foi o mais famoso e, talvez, o mais antigo dos sofistas. 

Sua fama em Atenas foi relatada por Platão (Prótagoras, 310e) que mencionou ao menos duas de suas visitas. 

Diógenes Laêrtios (Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres, IX, 8, 51) afirmou que o sofista “foi o primeiro a 

dizer que em relação a qualquer assunto há duas afirmações contraditórias”, sendo o precursor do relativismo e 

da supervalorização da dóxa que marcará o discurso sofístico de um modo geral. Muito de nossas informações 

sobre Protágoras vieram dos diálogos de Platão que, apesar do seu respeito ao sofista, acabaram o 

caricaturando conforme seu próprio ponto de vista (Cf. GUTHRIE, 2007, p. 246-248). 
68

Conforme a tradução de Untersteiner (2012, p. 78-79): “o homem é dominador de todas as experiências, em 

relação à fenomalidade do que é real e a nenhuma fenomalidade do que está privado da realidade” (pánton 

khremáton métron estìn anthropós, tôn mèn ónton hos éstin, tôn dè ouk ónton hós ouk éstin) (DK80B1). 

Podemos encontrar essa frase também no Teeteto (152a) e no Crátilo (385e). 
69

De acordo com Kerferd (2003, p. 75), “conhecemos o nome de mais de vinte e seis sofistas do período entre 

460 a 380 a.C., quando sua importância e sua atividade estavam no auge”. Desse número, apenas oito ou nove 

ficaram realmente famosos e tiveram seus nomes citados nas obras dos filósofos do seu tempo: Prótagoras, 

Górgias, Pródicos, Hípias, Antifon, Trasímaco, Cálicles, Crítias, Eutidemo e Dionisodoro. Além desses, dois 

autores anônimos de duas obras importantes devem ser mencionados: o autor das Dissoi Logoi e o anônimo 

Jâmblico – como ficou conhecido. 



40 

 

 
 

somente na construção das cidades poderam melhor se entrelaçar. Foi por meio da pólis e da 

mistura de elementos oriundos do processo de laicização da palavra inspirada que se fez 

possível uma compreensão da linguagem capaz de, por um lado, secularizar o valor da 

alétheia, trazendo-a ao mundo dos homens e, por outro, transformar o lógos em uma realidade 

autônoma e independente, preparado para desvendar, por si mesmo, a totalidade das coisas. 

Mas não é tarefa fácil acompanhar a transformação do discurso e suas ramificações. De um 

mesmo ponto de partida, filósofos e sofistas encontraram os componentes necessários para 

construir seus próprios fundamentos. 

É com Simónides de Céos, por exemplo, que a classe-poeta se separa da palavra 

inspirada e se refugia nas dóxai (CRUZ, 2014, p. 80). A poesia que desde Hesíodo já vinha 

abrindo mão do seu caráter objetivo, transforma-se em uma técnica similar as dos pintores que 

copiam a realidade por meio de uma imagem (eikon)
70

. Plutarco, em uma passagem traduzida 

por Muñoz (2012, p. 170), disse que “Simónides (...) chamava a pintura de poesia silenciosa e 

a poesia de pintura falante”, pois a mistura de cores realizada pelos pintores mostra os 

acontecimentos como se estivessem ocorrendo continuamente, enquanto que a poesia os narra 

como se fossem passados. Essa realização é fundamental, pois marca, de forma definitiva, a 

cisão entre o âmbito divino e o humano: o poema como “técnica” é uma construção 

meramente humana e não depende de nenhum elemento religioso para sua confecção
71

 

(DETIENNE, 2013, p. 117). 

Com Simónides encontramos “uma fratura cultural expressada na desvalorização do 

caráter sagrado e da função social da palavra poética. O poeta não é mais o porta-voz das 

Musas
72

 e tampouco é o portador da verdade” (MUÑOZ, 2012, p. 170). Essa secularização da 

poesia marca certo triunfo da dóxa frente à alétheia que, realizada em um tipo de discurso 

entendido como uma imagem da realidade, enaltece as aparências e põe em xeque a 

possibilidade da linguagem de expressar o real (DETIENNE, 2013, p. 127). Com a verdade 

separada do discurso, Simónides sublinha a peithó dos guerreiros arcaicos e transforma a 

                                                           
70

“Para toda uma tradição, a pintura é uma arte da ilusão, uma „enganação‟: o autor dos Dissoí logoí a define 

como uma arte em que melhor é quem engana (exapatei) „fazendo a maioria das coisas semelhantes ao 

verdadeiro (pleîsta (...) hómoia toîs alethinoîs poiéon)‟” (DETIENNE, 2013, p. 115). 
71

Como Simónides afirma no fragmento 17: “os deuses facilmente enganam a inteligência dos homens” 

(ADRADOS, 1980 apud MUÑOZ, 2012, p. 170, nota 39). 
72

Deve-se ressaltar, no entanto, que essa ruptura não significava o completo abandono das Musas por parte de 

Simónides. Ele ainda continua sendo um poeta e isso significa, ainda em seu tempo (e mesmo depois dele), 

aquele quem invoca as Musas e compõe poesias (Cf. KRAUSZ, 2007, p. 179). Todavia, como destaca 

Detienne (2013, p. 117, nota 19), as Musas de Simónides já não têm mais a força das de Homero. Elas não 

possuem mais o poder de desvelar a realidade, apenas auxiliam, como um instrumento do lógos, a criação e a 

manutenção dos poemas. Não é por acaso que as representações platônicas da loucura (mania) poética 

permaneçam atribuindo a criatividade e a fluência verbal a uma esfera que se encontra além do racional. 



41 

 

 
 

poesia em uma técnica do “engodo” ou da “ilusão” (apáte): “a arte do poeta agora tem a 

função de seduzir, enganar suscitando „imagens‟, seres fugazes que são o que são e o que não 

são” (DETIENNE, 2013, p. 128). 

Além disso, é com Simónides que também vemos a classe-poeta se transformar em 

uma profissão remunerada (DETIENNE, 2013, p. 114; GARCIA-ROZA, 1990, p. 35; 

MUÑOZ, 2012, p. 171). Uma vez que o poeta deixa de se ver como um mediador entre 

deuses e homens e começa a se enxergar como o artesão dos seus próprios poemas, ele passa 

a cobrar por suas confecções. Essa ação, como destaca Detienne (2013, p. 114), é 

menosprezada por outros poetas que, como Píndaro, falam disso em tons de indignação: “os 

doces cantos de Terpsíscore, seus cantos suaves, seus cantos embaladores estão à venda; com 

Simónides, a Musa torna-se cúpida (philorkedés), mercenária (ergátis)”. O poeta de Céos, 

portanto, coloca seus contemporâneos diante de uma experiência inédita da poesia: os que 

seguirão em um viés tradicional irão depreciá-lo e acusá-lo de iconoclasta, mas os que estão 

na vanguarda das mais novas mudanças culturais irão não só aceitá-lo, como também 

incorporá-lo às suas próprias ideias:  

Simónides, portanto, introduz um ponto de vista que altera a base da cultura 

em seu tempo e dentro dela essa nova concepção vai acabar impondo a ideia 

de „autoria‟ nas obras dos poetas que já possuem ao seu alcance o alfabeto 

como ferramenta para a publicação dos seus poemas (MUÑOZ, 2012, p. 

173). 

  Tende-se a atribuir a invenção da “mnemotécnica” (método de estimulação da 

memória) a Simónides
73

 e a forma como, a partir dele, ela é “convertida em uma „técnica 

secularizada‟ que a compreende como „faculdade psicológica‟, onde todos podem praticá-la 

em conformidade com as regras comuns, deixando de lado a função „forma privilegiada de 

conhecimento‟” (MUÑOZ, 2012, p. 172-173). A memória que antes possibilitava o acesso às 

realidades atemporais passa a ser um instrumento para alcançar um saber enciclopédico, 

reunindo o maior número de informações possíveis a respeito de todas as coisas (GÁRCIA-

ROZA, 1990, p. 35). 

Com a desvalorização do âmbito divino em diversos aspectos, a alétheia também 

perde seu valor. Em seu lugar, Simónides reivindica a dóxa, que, junto à peithó dos guerreiros 

                                                           
73

Detienne (2013, p. 118, nota 21) cita algumas pesquisas que contribuíram para o esclarecimento da conexão 

entre Simónides e a invenção da mnemotécnica: “os testemunhos citados por W. Schmid e O. Stählin, 

Geschichte der griechischen Literatur, I, 1, Munique: 1929, p. 505-523; P. Maas, Simonides, R.-E (1927), c. 

192; G. Christ, Simonidesstudien, Diss, Zurique: 1962, p. 346-370. W. Schmid não deixou de ressaltar as 

afinidades que se impõe com a corrente sofística. Há também muito proveito em ler F. Grégaire, 

„Mnémotechnie et mémoire‟, Revue philosophique, 1956, p. 494-528”. 



42 

 

 
 

arcaicos, se transforma no meio principal de comunicação entre os homens. É a partir desse 

momento, portanto, que pela primeira vez, a verdade se opôs a opinião, fazendo emergir o 

conflito que irá caracterizar toda a história da filosofia posterior
74

: 

praticar a poesia como ofício, definir a arte poética como obra de ilusão 

(apáte), fazer da memória uma técnica laicizada, rejeitar a alétheia como 

valor cardinal, todos esses são aspectos da mesma inciativa. Nesse plano, 

percebe-se também o vínculo necessário entre a laicização da memória e o 

declínio de alétheia. Separada de seu fundamento, a alétheia é brutalmente 

desvalorizada; Simónides a rejeita como símbolo da antiga poética. Em seu 

lugar, ele reivindica tò dokeîn, a dóxa. É a primeira vez, parece, que alétheia 

se opõe diretamente à dóxa; e aí se trava um conflito decisivo que pesará em 

toda a história da filosofia grega (DETIENNE, 2013, p. 120). 

Os sofistas, seguindo na esteira de Simónides, irão pôr a dóxa no centro do seu 

pensamento. As condições sociais e políticas que foram engendradas desde o florescimento da 

pólis e a influência direta de estadistas (como Péricles em Atenas)
75

 tornaram possível o 

surgimento desse tipo de movimento que coloca a ambiguidade (amphibolia) dos discursos 

como peça central nas relações humanas (KERFERD, 2003, p. 95). Como apontamos em um 

outro momento (CRUZ, 2015, p. 95), a ideia democrática grega de que o poder deve pertencer 

ao dêmos e que os cargos de conselho deverão ser confinados aos mais competentes 

contribuiu para que esses pensadores viessem de toda a parte do mundo afirmando serem 

capazes de ensinar a arte da retórica, bem-quista por aqueles que desejavam seguir uma vida 

política. Os sofistas, em resumo, “são homens que têm uma sabedoria próxima à dos Sete 

Sábios
76

: „habilidade política e inteligência prática‟” (DETIENNE, 2013, p. 128). 

                                                           
74

Desde Xenófanes, passando por Parmênides e Heráclito até Platão e Aristóteles, o embate entre alétheia e dóxa 

parece delinear os caminhos que foram traçados pela filosofia na antiguidade. As duas rotas traçadas por 

Parmênides em seu poema colocam a verdade e a opinião em vias opostas: de um lado, o Ser acompanha a via 

da verdade, enquanto que do outro a opinião segue a via da contradição que há entre o Ser e o Não-Ser (Cf. 

DK28B1-2; DK28B7). Platão, seguindo no mesmo percurso, separa em uma variedade de obras (Cf. Banquete, 

202a; Mênon, 98b; A República, 478c-d; Teeteto, 187b, 200e, 201b-c; Timeu, 51d-52a e etc.), o “saber” da 

mera “opinião”. Para o filósofo da academia, o conhecimento (epistéme) das coisas só é possível por meio da 

verdade imutável que há nelas; a dóxa, por outro lado, apreende apenas o que há de mais superficial. 
75

Péricles foi, dentre os mais importantes líderes democráticos de Atenas, o que teve maior influência no 

pensamento filosófico e sofístico. Sendo um personagem político de grande relevo para a Atenas do século V 

a.C., alguns estudiosos tendem a atribuir a sorte de alguns pensadores a ele. Kerferd (2003, p. 43), por 

exemplo, acredita que não foi um acaso que o movimento sofista tenha florescido justamente quando Péricles 

comandava Atenas: “não somente a situação geral de Atenas, mas também o franco encorajamento de Péricles 

é que trouxeram tantos sofistas a Atenas. Eles faziam parte do movimento que estava produzindo a Nova 

Atenas de Péricles, e era como tal que foram, ao mesmo tempo, bem-vindos e atacados”. 
76

Os Setes Sábios são os que, conforme relata Vernant (2015, p. 75 apud ARISTÓTELES, Perí Philosophias), 

“dirigiam seus olhares para a organização da pólis, inventaram as leis e todos os vínculos que reúnem as partes 

de uma cidade; e essa invenção, nomearam-na de sabedoria”. Todavia, embora a existência dos Setes Sábios 

não seja um objeto de desconfiança, a lista que os nomeia é variável. Diógenes Laércio (Vidas e doutrinas dos 

filósofos ilustres, I, proêmio, 13), por exemplo, afirma que os Sete Sábios são Tales, Sólon, Períandros, 

Cleóbulos, Quílon, Bias e Pitacos, acrescentando, por vezes, Ánácarsis, Míson, Ferecides e Epimênides – de 

quem ainda falaremos mais adiante.  



43 

 

 
 

O próprio termo sophistes (como se autoproclamavam)
77

 sugere essa aproximação: 

sendo um nome do agente derivado do verbo, ele possui uma estreita relação com as palavras 

gregas sophos e sophia que costumam ser traduzidas por “sábio” e “sabedoria”, e que denota, 

dependendo do contexto em que estão inseridas, características técnicas, práticas ou 

espirituais (GUTHRIE, 2007, p. 32). O domínio de uma tékhne, por exemplo, pode indicar 

certa sophia: “um construtor de navios em Homero (...), um cocheiro, um piloto de navio, um 

áugure, um escultor são sophoi cada um em sua ocupação” (GUTHRIE, 2007, p. 31). De 

outro modo, sophia também está associada ao saber do poeta, do profeta e do rei – todos 

aqueles que, como vimos, são dotados por um tipo de conhecimento que não faz parte dos 

homens comuns
78

. O saber, quando compreendido dessa maneira, não tem relação com a 

técnica, mas é de matriz espiritual, obtido pelos deuses e passado aos homens por intermédio 

de certas figuras privilegiadas (KERFERD, 2003, p. 46). 

A partir do século V a.C., o termo passou a referenciar dois tipos de personagens 

distintos: a) Aqueles que ainda seguem a matriz de pensamento dos primeiros poetas, profetas 

e reis, ou seja, os pensadores naturalistas que a tradição
79

 legou o título de “primeiros 

filósofos” e b) Aqueles que, a partir de Simónides, declaravam ser profissionais do 

conhecimento, a saber, os sofistas.  

Os que se enquadram no primeiro tipo, como veremos mais adiante, incorporaram a 

presença do divino e o valor da alétheia tanto em uma série de novas práticas que surgiram a 

partir do sincretismo cultural com outras partes da Grécia e do mundo, quanto às inovações 

adquiridas por meio do uso do lógos na observação dos fenômenos naturais
80

. Os do segundo 

                                                           
77

Platão, no Protágoras, ilustra como os sofistas se enxergavam como herdeiros de uma tradição que, desde os 

poetas mais antigos, eram chamados de sophos. Em 316d-e, por exemplo, ele faz Protágoras afirmar que “a 

sofística é uma arte antiga e que os homens da antiguidade que a praticaram, temendo a ira que suscitava, 

disfarçaram-na com uma roupagem apropriada”, às vezes a de poesia, no que se enquadram Homero, Hesíodo 

e Simónides” (egò dè tèn sophistikèn tékhnen phemì mèn eînai palaián, toùs dè metakhei phizoménous autèn 

tôn palaiôn andrôn, phoboyménoustò epakhthès autês, próskhema poieîsthai kaì prokalýptesthai, toùs 

mènpoíensin, hoîon Homerón te kaì Hesíodon kaì Simoníden). 
78

Guthrie (2007, p. 33) chama a atenção para o fato de que a ocorrência mais antiga do termo sophistes foi 

encontrada justamente em uma Ode (poema lírico) de Píndaro, tendo o sentido claro de “poeta”. Isso corrobora 

para o fato de que, em sua gênese, a sophia tinha o sentido puramente espiritual, vindo a significar uma 

sabedoria técnica apenas com o processo de laicização da palavra inspirada. 
79

Foi, sobretudo, a partir da prática exercida por Aristóteles de construir seu pensamento a partir das 

investigações daqueles que o precedeu que ficou comumente atribuído aos pensadores naturalistas o título de 

“primeiros filósofos” (Cf. MCKIRAHAN, 2013, p. 35-36). No livro A da Metafísica, por exemplo, ele 

“prefaciou alguns dos tratados com exames metódicos das suas opiniões” (KIRK; RAVEN; SCHOFIELD, 

2013, p. XV), contribuindo (embora às vezes deformando) para a conservação desses pensamentos que foram, 

em grande parte, perdidos. 
80

“Foi na Jónia [do século VII ou VI] que se efetuaram os primeiros esforços de caráter completamente racional 

para descrever a natureza do mundo. Aí, a prosperidade material e as excepcionais oportunidades para 

estabelecer contatos com outras culturas – por exemplo, com Sardes, por terra, e com o Ponto e o Egito, por 



44 

 

 
 

tipo, por outro lado, adquiriram uma série de características singulares: cobraram por seus 

ensinamentos (embora não tivessem o consenso sobre o valor)
81

, fizeram longas exibições 

(epídeixeis) em praças e prédios públicos (às vezes sem proposito ou só para mostrar a 

eficácia de suas oratórias) e acreditaram que a linguagem tinha o papel fundamental de revelar 

a ambiguidade existente por trás de cada opinião, fazendo prevalecer o argumento mais forte 

sobre o mais fraco (CRUZ, 2015, p. 96). 

Tanto Platão quanto Aristóteles tentaram construir fortes linhas demarcatórias entre 

esses dois perfis. Para eles, os sofistas eram uma ameaça por valorizar tanto o subjetivismo 

quanto o relativismo e por pregar o uso da linguagem apenas como um instrumento de 

sedução (TRABATTONI, 2010, p. 49-66). Assim, como aponta Reale (1993, p. 190), a 

autoridade que ambos exerceram sobre a história da filosofia sucessora acabou por atribuir um 

significado pejorativo ao termo “sofista”, alegando que aqueles que se autoproclamavam 

“sábios” possuíam apenas um saber aparente e não real
82

, além de professarem com fins 

meramente lucrativos e nunca por um desinteressado amor ao conhecimento (CASSIN, 1990, 

p. 7). 

É nesses termos, por exemplo, que Platão no Banquete constrói uma linha que separa 

os “sábios” (sophistaí) daqueles que “amam a sabedoria” (philósophoi): 

Deus algum filosofa ou deseja torna-se sábio, pois já é. Da mesma forma, 

qualquer outro, se é sábio, não filosofa. Tampouco filosofam os ignorantes, 

nem desejam ser sábios. O que irrita na ignorância é precisamente isso: há 

pessoas que nem são distintas, nem sensatas e declaram-se satisfeitas. Ora, 

quem ignora que lhe falta algo, não sente necessidade nada (...) filosofa 

quem se encontra entre esses dois extremos [sábios e ignorantes] (theôn 

oudeìs philosopheî oud’epithymeî sophos genésthai; Ésti gár; oud’eí tis állos 

sophós, ou philosopheî. Oud’aû hoi amatheîs philosophoûsin 

oud’epithymoûsi sophoì genésthai: autò gàrtoûtó esto khalepòn amathía, tò 

mè óntakalòn kagathòn medè phrónimondokeîn autôeinai hikavón. Oúkoun 

                                                                                                                                                                                     
mar – aliaram-se, pelo menos durante algum tempo, a uma forte tradição cultural e literária que vinha do tempo 

de Homero” (KIRK, RAVEN, SCHOFIELD, 2013, p. 71). 
81

Segundo Kerferd (2003, p. 50-52), os valores que eram cobrados variavam de acordo com a fama do sofista. 

Tanto Protágoras quanto Górgias cobravam 100 minas de cada aluno (sendo uma mina equivalente a 100 

dracmas, 425 gramas de prata ou a 74 dólares de 1978). Pródicos geralmente cobrava meia mina por uma única 

preleção e Hípias teria afirmado que só foi uma vez a Sicília e que lá conseguiu mais de 150 minas em um 

curto período de tempo. 
82

Como aponta Reale (1993, p. 189-190), “a acepção negativa do termo tornou-se corrente a partir talvez já de 

Sócrates e, certamente, dos discípulos de Sócrates, Platão e Xenofonte, que radicalizam a batalha ideológica 

contra os sofistas, e depois Aristóteles, que codificou tudo o que dissera Platão”. No diálogo Sofista (231d-e), 

por exemplo, Platão os define como a) Caçadores remunerados de jovens ricos; b) Importadores de 

conhecimentos que interessam à alma; c) Biscateiros desses mesmos produtos; d) Mercador dos próprios 

produtos científicos; e) Atleta da agonística aplicada aos discursos e f) Algo de controvertido que impedem a 

alma de saber. Já Xenofonte, nos Ditos e feitos memoráveis de Sócrates (I, 6, 13), afirma que eles vendem a 

sabedoria por dinheiro e, conforme Aristóteles (Elencos Sofísticas, 1, 165-121), essa sabedoria é apenas 

aparente e não real. 



45 

 

 
 

epithymeî ho mè oiómenos endeès eînai hoû àn mèoíetai epideîsthai (...) hóti 

hoi metaxù toútonamphotéron) (PLATÃO, Banquete, 204a-b). 

Dentre a variedade de sofistas que se apresentaram em Atenas no século V a.C., 

destacaremos apenas o pensamento de Protágoras de Abdera e Górgias de Leontinos por 

trazerem importantes considerações à discussão sobre o significado da linguagem no mundo 

antigo.  

Como dissemos, boa parte dos sofistas seguiram a linha de interpretação que, desde os 

guerreiros arcaicos, rompia o nexo que ligava as palavras às coisas (GARCIA-ROZA, 1990, 

p. 55-58). Embora alguns buscassem tematizar a phýsis, alegando que “as palavras são a 

tentativa de reproduzir a natureza por meio do som” (GUTHRIE, 2007, p. 195), o modo como 

compreenderam o uso da linguagem acabou por tornar explicito a ambiguidade existente no 

uso da palavra. É o caso de Protágoras que acreditando que a linguagem deveria prover 

fórmulas para exibir a realidade, expressou os dois logoi concernentes a todas as coisas. Isso 

se deu, sobretudo, porque para o sofista “o mundo da experiência é caracterizado pelo fato de 

que todas as coisas nele, ou a maioria delas, ao mesmo tempo são e não são. Portanto, a 

linguagem também deveria exibir a mesma estrutura”
83

 (KERFERD, 2003, p. 127). 

De suas obras, entretanto, nos restou apenas um „“elenco mutilado e não totalmente 

confiável‟, conservado por Diógenes Laêrtios” (UNTERSTEINER, 2012, p. 36) que afirmou 

que o sofista, por acreditar que a linguagem exibia a ambiguidade existente na natureza, “foi o 

primeiro a dizer que em relação a qualquer assunto é possível encontrar duas afirmações 

contraditórias” (LAÊRTIOS, Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres, IX, 8, 51) e que essas 

duas afirmações são igualmente válidas e possíveis. O relativismo existente por detrás dessa 

afirmação põe a dóxa em uma posição de destaque no pensamento do sofista que acabou 

levantando uma série de conclusões inovadoras a partir da premissa de que a opinião do 

homem é o critério fundamental para se avaliar todas as coisas (SOUZA, 2010, p. 128-129). 

                                                           
83

Alguns intérpretes, a partir da leitura do Teeteto de Platão, tendem a construir um paralelo entre o relativismo 

do sofista e o devir heraclítico (Cf. ZENI, 2012, p. 28-29). Como exposto em algumas passagens do diálogo 

(Cf. PLATÃO, Teeteto, 152d-e, 157a, 160a-c), desde Homero, passando por Heráclito e Empédocles até 

Protágoras, há uma forte tendência a se pensar que todas as coisas nascem do fluxo e do movimento. Outros 

diálogos platônicos também parecem reforçar essa tese: no Crátilo (385e-386e), como aponta Souza (2010, p. 

125), o filósofo da academia afirma que a “doutrina do homem-medida é associada à tese de que a essência 

(ousia) das coisas é própria (idíon) a cada um e explicada da segunda forma: na prática são para mim como 

parecem a mim e para você como parecem a você” revelando o fluxo de opiniões. No Eutidemo (283e-286b) 

encontramos Platão atribuindo a Protágoras e a outros pensadores mais antigos argumentos que evidenciam a 

contradição existente no mundo.  



46 

 

 
 

No que nos restou das suas Antilogias
84

, por exemplo, encontramos quatro temas 

discutidos sobre o domínio da dóxa: a) O problema da existência dos deuses; b) As novas 

concepções defendidas pelos filósofos naturalistas (em especial os eleatas); c) O fundamento 

teórico da arte e d) A validade do direito e das leis em relação às questões éticas e morais 

(UNTERSTEINER, 2012, p. 59). 

Em todos os quatro casos, o domínio da dóxa torna explícitos o ceticismo e o 

relativismo em que o discurso sofistíco se encontra imerso. Sobre os deuses, Protágoras 

afirma não ter meios de saber se eles existem ou não (LAÊRTIOS, Vidas e doutrinas dos 

filósofos ilustres, IX, 8, 51), pois isso demandaria a necessidade de uma verdade que 

transcenderia a brevidade da vida humana e tornaria evidente a obscuridade natural do assunto 

(UNTERSTEINER, 2012, p. 59-64). Já em relação à filosofia naturalista, o relativismo e o 

ceticismo impossibilitam que o sofista dialogue com qualquer perspectiva argumentativa a 

favor da univocidade do Ser
85

. A compreensão unívoca proposta pelos eleatas, por exemplo, 

fortalece a existência de uma verdade estável que, para Protágoras, esbarra na ordem do 

mundo como “um devir ininterrupto e sem princípio ordenador a priori” (GARCIA-ROZA, 

1990, p. 59). 

A filosofia naturalista, portanto, quase que de um modo geral
86

, é criticada pelo sofista 

por considerar que a phýsis existe em função de um único princípio ordenador: 

A filosofia pré-socrática, portanto, tinha sido objeto da crítica de Protágoras 

que em uma seção das Antilogias, que podemos, com um bom fundamento, 

supor que intitulasse Perì toû óntos [a respeito do Ser], e pelo menos isso se 

                                                           
84

Um número excessivo de obras atribuídas a Protágoras se perdeu ao decorrer dos séculos. Diógenes Laêrtios 

(Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres, IX, 8, 55) listou aproximadamente quatorze obras, mas apenas as 

citações de uma obra conhecida como A verdade e alguns dos fragmentos das Antiologias é que sobreviveram 

até o nosso tempo (Cf. GUTHRIE, 2007, p. 246; UNTERSTEINER, 2012, p. 35-36). 
85

É necessário, portanto, citarmos um trecho do Teeteto (157a) que torna explicito essa divergência de 

pensamento entre Protágoras e aqueles que compreendem o Ser de forma unívoca. Sócrates, apresentando a 

tese do sofista no diálogo, afirma que “nada existe em si mesmo, mas que todas as coisas de todos os tipos 

surgem do movimento mediante a união entre elas (...) o que de tudo isso se conclui é que nada existe [é] como 

invariavelmente uno, por si mesmo, estando tudo continuamente vindo a ser relativamente a alguma coisa, 

devendo a palavra „ser‟ ser completamente suprimida” (hò dè kaì tóte elégomen, em dè tê pròsállela homilía 

pánta gígnesthai kaì pantoîa apò tês kinéseos (...) hoste ex apánton toúton, hóper ex arkhês elégomen, oudèn 

eînai hèn autò kath’hautó). 
86

Embora Protágoras destoe de grande parte dos pensadores naturalistas, seu pensamento, no que diz respeito ao 

modo como a linguagem se relaciona com o mundo, parece dialogar com ao menos dois: Empédocles de 

Agrigento e Demócrito de Abdera. Flórez (2009, p. 46) chama a atenção para o modo como tanto um quanto o 

outro sustentam a tese de que os nomes são atribuídos de modo arbitrário e convencional às coisas: “a 

linguagem não é algo natural, nem estabelece uma relação direta e indissolúvel entre as coisas e os nomes. A 

linguagem é uma convenção humana que está a serviço da crença [ou da opinião] de cada um”. Já Demócrito, 

como destaca Proclo em um comentário ao Crátilo de Platão (XVI, 20), estabeleceu por meio de quatro 

argumentos que os nomes se dão por convenção: a) Por homonímia; b) Por paronímia; c) Pela transposição dos 

nomes e d) Pela falta de semelhança que há entre os nomes e as coisas. 



47 

 

 
 

sabe com certeza: que nela se refutava a doutrina eleata que afirmava o Ser é 

uno (UNTERSTEINER, 2012, p. 65). 

Em relação ao fundamento teórico da arte, o Protágoras de Platão lança alguns 

indícios de como o sofista parece tê-lo compreendido. Em 318e, por exemplo, o personagem 

homônimo ao diálogo despreza aquelas artes (tékhnas) que eram comumente ensinadas aos 

jovens do seu tempo: artes manuais (confecção de calçados, olaria, construção de barcos e 

etc.), artes plásticas (pintura, escultura, poesia e etc.) e até as artes de cunho científico 

(navegação, medicina, matemática e etc.) (BINI, 2007, p. 263, nota. 38). Desse modo, para o 

sofista, o único saber que merece atenção é aquele centrado nas dóxai dos homens e que 

fazem do seu portador uma figura de destaque nas tomadas públicas: “o que ensino é ter bom 

discernimento e bem liberar seja nos assuntos privados, mostrando como administrar os 

negócios domésticos, seja nos assuntos da cidade, mostrando como pode exercer máxima 

influência nos negócios públicos, tanto através do discurso quanto da ação” (parà d’emè 

aphikómenos mathéstai ou perì állou tou èperì oû hékei. to dè máthemá estin euboulía perì 

tôn oikeíon, hópos àn árista tèn hautoû oikían dioikoî kaì perì tôn tês póleos, hópos tá tês 

póleos dynatótatos àneín kaì práttein kaì légein) (PLATÃO, Prótagoras, 318e-319a). 

Por fim, no que diz respeito à validade do Direito e das leis em relação às questões 

éticas e morais do seu tempo, Protágoras destacou o caráter voluntário e arbitrário das causas 

que aceitam ou rejeitam as ações tendo em vista o modo como cada um compreende o que é o 

justo e o útil (UNTERSTEINER, 2012, p. 66-72). Com a secularização também do âmbito 

jurídico, as ações que antes eram tomadas tendo em vista o equilíbrio e a conexão entre o 

mundo dos homens e dos deuses, passam a ser exercidas a partir do conflito entre as dóxai dos 

homens. A opinião que se sobressai diante das demais (seja por ir de acordo com o 

pensamento da maioria ou porque convence o maior número de pessoas) torna-se o critério 

regulador para qualquer decisão. O sofista, nesses moldes, se caracteriza como “aquele que 

sabe fazer triunfar uma opinião que tem mais valor, sendo que os juízos e valor estão 

submetidos aos critérios de coerência e eficácia” (SOUZA, 2010, p. 131). 

Com Prótagoras, portanto, tem início o exercício político onde cabe aos próprios 

atores levar em consideração tanto a construção dos argumentos quanto o momento mais 

oportuno (kairós) para proferi-los (LAÊRTIOS, Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres, IX, 8, 

52). O discurso sofístico se torna, a partir desse ponto, inseparável da retórica e das técnicas 

persuasivas do discurso, que logicizam o ambíguo e fazem prevalecer qualquer opinião frente 

às demais: 



48 

 

 
 

para o sofista, o campo do discurso é delimitado pela tensão dos dois 

discursos sobre cada coisa, pela contradição das duas teses sobre cada 

questão. Nesse plano de pensamento, regido pelo „princípio de contradição‟, 

o sofista aparece como o teórico que logiciza o ambíguo e faz dessa lógica o 

instrumento apto a fascinar o adversário, capaz de fazer o menor triunfar 

sobre o maior. A finalidade da sofistica e da retórica é a persuasão (peithó), 

o engodo (apáte). No coração de um mundo fundamentalmente ambíguo, 

são técnicas mentais que possibilitam dominar os homens pelo próprio poder 

do ambíguo. Sofistas e retóricos, portanto, são plenamente homens da dóxa 

(DETIENNE, 2013. p. 130-131). 

Todavia, no que diz respeito ao poder e ao uso da retórica, nenhum outro sofista teve 

maior destaque do que Górgias de Leontinos. Na verdade, nenhum outro pensador do século v 

a.C. tematizou de modo tão profundo em favor da interpretação convencional da linguagem. 

Alguns sofistas, como vimos, por ressaltarem o aspecto pragmático da linguagem, 

acabaram por eliminar a possibilidade do discurso como um instrumento de conhecimento da 

realidade. O lógos encontra sua finalidade em si mesmo, como um mecanismo eficaz capaz de 

convencer e agir sobre o outro. O que Górgias faz é radicalizar essa reflexão, argumentando 

sobre a impossibilidade da linguagem de comunicar o Ser. No seu Tratado sobre o Não-Ser 

ou Da Natureza, encontramos aquilo que Luciana Almeida (1999, p. 111) irá chamar de 

“desconstrução da ontologia por meio da linguagem”: 

É especialmente com Górgias e seu Tratado sobre o Não-Ser que esta 

reflexão alcança uma radicalidade extrema. Em seu Tratado, Górgias rechaça 

a possibilidade de uma linguagem capaz de descrever o Ser, enunciando um 

conhecimento acerca da realidade, conhecimento esse que seria, por sua vez, 

comunicável ao outro. No Tratado Sobre o Não-Ser encontramos a 

desconstrução da ontologia, fundando em seu lugar a arte do discurso – a 

retórica. 

Filóstrato (Vidas dos Sofistas, I, 9, 1-2), nos primeiros séculos de nossa era, escreveu 

que pela a inspiração e o modo extraordinário como Górgias interpretava grandes assuntos, 

era a ele quem deveríamos considerar (mais do que a Prótagoras) o pai do movimento sofista. 

Foi Filóstrato (Vidas dos Sofistas, I, 1, 1) também que, junto a Platão (Mênon, 70a-b; 

Górgias, 447c) e Cícero (De Inuentione, 5, 2), afirmou que Górgias foi o primeiro a falar por 

improviso, desenvolvendo em voz alta qualquer tipo de assunto que lhe propusessem a falar. 

Diodoro da Sicília (XII, 53, 2), também nos primeiros séculos da era cristã, complementou 

alegando que Górgias se sobressai em relação aos demais pelo poder do seu discurso e pelo 

modo como utilizava a retórica que ultrapassava a de todos os outros em perfeição. Já 

Aristóteles, por outro lado, em algumas passagens da sua Retórica, condenou o estilo floreado 



49 

 

 
 

e prolixo da retórica utilizada por Górgias, acusando-o de possuir um profundo “mau gosto” 

no uso das palavras (BARBOSA; CASTRO, 1993, p. 36). 

Mas seja a favor ou contra o estilo empregado por Górgias em seus discursos, os 

comentários citados destacam a relevância da retórica no pensamento do sofista. De suas 

obras teóricas sobre o uso e o emprego da retórica nos discursos públicos, sobreviveram 

apenas alguns fragmentos do que seria um manual que prescreveria conselhos para a prática 

da oratória (BARBOSA; CASTRO, 1993, p. 60). Essa obra apresentaria modelos de discursos 

prontos que serviriam como exercícios para que seus alunos pudessem construir suas próprias 

exibições. Mesmo sobrando apenas dois desses discursos (Defesa de Palamedes e Elogio de 

Helena), podemos ter uma compreensão tanto do estilo gorgiano de retórica quanto do modo 

como o sofista compreendia o fenômeno da linguagem. Além disso, o supramencionado 

Tratado Sobre o Não-Ser é uma obra que nos restou em duas versões
87

 e que, conquanto 

alguns intérpretes acreditem conter elementos irônicos e retóricos (GUTHRIE, 2007, p. 251), 

teoriza importantes aspectos gnosiológicos da linguagem. 

Na Defesa de Palamedes e no Elogio de Helena, encontramos o mesmo estilo de 

escrita: a estrutura do discurso é determinada pela mesma disposição cuidadosa das partes; as 

figuras de linguagem
88

, assim como o modo apagógico que fundamenta a argumentação dos 

textos, qualificá-os como autênticos tratados gorgianos (UNTERSTEINER, 2012, p. 155). A 

temática do primeiro gira em torno da autodefesa de Palamedes contra a infâmia de Ulisses 

que tendo a covardia desmascarada, elaborou um hábil discurso para acusá-lo de traição à 

pátria (BARBOSA; CASTRO, 1993, p. 47). O segundo, por sua vez, é um discurso em favor 

de Helena que, ao ser seduzida por Páris, abandonou o marido, dando origem a guerra de 

Tróia
89

. Em ambos os casos, Górgias mostra como, por meio da habilidade retórica, é possível 

                                                           
87

Chegaram até nós duas versões do Tratado sobre o Não-Ser: a primeira é aquela encontrada no interior da obra 

Contra os Matemáticos de Sexto Empírico (filósofo e médico cético do século II-III d.C.), enquanto que a 

segunda chegou até nós por meio da terceira parte de um opúsculo pseudo-aristotelico intitulado De Melisso, 

Xenófanes e Górgias (MXG). Embora representem a mesma obra, as duas versões possuem diferenças no 

estilo da escrita e no modo como os argumentos são postos: enquanto a demonstração de Sexto Empírico 

possui apenas uma demonstração para cada tese, a do opúsculo MXG expõe ao menos duas (Cf. CASSIN, 

2005, p. 20). Todavia, por conta de sua clareza, utilizaremos apenas a versão apresentada por Sexto Empírico. 
88

As figuras de linguagem mais empregadas por Górgias costumam ser quatro: isócolo, antítese, homeoteleuto e 

paradoxo (Cf. BARBOSA; CASTRO, 1993, p. 49). A primeira consiste na sequência de dois ou mais 

segmentos sintáticos de mesma simetria; a segunda expõe uma variedade de ideias opostas em sucessão; a 

terceira apresenta uma correspondência nas terminações das palavras; e a quarta declara uma afirmação 

aparentemente verdadeira, mas que acaba por levar a alguma contradição lógica. 
89

Como contado na Íliada, Gregos e troianos guerrearam por causa do rapto de Helena (esposa do rei Menelau) 

por Páris (filho do rei Príamo de Troia). O príncipe de Troia, quando deixou sua terra e foi à Esparta, em 

missão diplomática, acabou se apaixonando pela mulher de Menelau, roubando-a para si. O evento 

desencadeou o cerco grego à Troia por dez anos, até que um guerreiro grego (Odisseu) teve a ideia de 

presentear os troianos com um grande cavalo de madeira em nome de uma oferta de paz. Mas o cavalo, na 



50 

 

 
 

defender causas praticamente perdidas: “[o discurso] quando redigido com arte”, afirma ele, 

“encanta e convence toda uma multidão, mesmo sem respeitar a verdade” (en hoîs eîs lógos 

polùn ókhlon éterpse kaì épeise tékhnei grapheís, ouk aletheíai lekhteís) (GÓRGIAS, Elogio 

de Helena, XI, 13). 

Em uma importante passagem do Elogio de Helena (XI, 14), ao discutir sobre o poder 

do lógos sobre aqueles que o ouvem, Górgias constrói uma importante analogia entre a força 

do discurso em ordem à disposição da alma (psykhês) e a eficácia dos medicamentos 

(pharmákon) para a saúde do corpo (somáton): 

assim como certos medicamentos expulsam do corpo certos humores, 

interrompendo uns a doença e outros a vida, do mesmo modo, de entre os os 

discursos, uns há que inquietam, outros encantam, outros atemorizam, outros 

que incutem coragem no auditório, outros ainda que, mediante uma funesta 

persuasão, envenenam e enfeitiçam o espírito (hósper gàr tôn pharmákon 

állous álla khymoùs ek toû sómatos exágei, kaì tà mèn nósou tà dè bíou 

paúei,houto kaì ton lógon hoi mèn elypesan, hoi dè éterpsan, oi dè 

ephóbesan, hoi dè eis tarsos katéstesan toùs akoúontas, hoi dè peithoî tini 

kakêi tèn psykhén ephamákeusan kaì exegoéteusan). 

O modo como Górgias compreende o discurso ressalta o valor da linguagem como um 

instrumento de persuasão (peithó) e engodo (apáte), capaz de modificar os estados de ser e 

suscitar afetos que podem influenciar os juízos, impelir, ou até mesmo inibir ações (SALLES, 

2014, p. 106). Mas isso só é possível porque, para o sofista, a linguagem possui autonomia 

com relação ao ser, ou seja, ela não é o mecanismo de revelação da realidade, mas sim um 

fazer técnico que se esgota na produção do seu próprio discurso (SOUZA, 2010, p. 123). Essa 

será a conclusão exposta no Tratado Sobre o Não-Ser que diferente da Defesa de Palamedes e 

do Elogio de Helena, não ilustra apenas a capacidade da retórica, mas também teoriza os 

aspectos basilares que sustentam a concepção de linguagem para que ela seja possível 

(BARBOSA; CASTRO, 1993, p. 29). 

A tese fundamental do Tratado é a afirmação de que “nada existe” ou, em seu sentido 

mais exato, que “nada é”. Com ela Górgias pretende não só refutar a tese central do poema de 

Parmênides que, como veremos, se resume no fato de que o “Ser é”, mas também qualquer 

concepção que ouse afirmar o contrário: que o Não-Ser é ou que é possível a existência 

compartilhada entre o Ser e o Não-Ser (ALMEIDA, L., 1999, p. 112-113). Nesse sentido, 

como aponta Paes (1989, p. 114), o Tratado imita o discurso parmenídico em dois aspectos: 

“imita repetindo, transpondo esse texto, „copiando-o‟; e imita no sentido originário da palavra 

                                                                                                                                                                                     
verdade, estava repleto de guerreiros que, ao entrar na cidade de Troia, abriram os portões para que os demais 

atacassem. 



51 

 

 
 

mímesis, isto é, faz vir, faz ser (o nada) o que antes não era”. Górgias, ao ler Parménides, 

imita-o radicalizando os seus princípios, forçando-os a encararem suas últimas consequências. 

O resultado é o movimento de desconstrução da onologia que subverte e contradiz o discurso 

sobre o Ser (ALMEIDA, L., 1999, p. 112). 

Sexto Empírico (Contra os Matemáticos, VII, 65), em uma das versões do Tratado, 

divide a argumentação do Tratado em três etapas: “em primeiro lugar, que nada existe; em 

segundo, que ainda que exista é incompreensível ao homem e, em terceiro lugar, que mesmo 

sendo compreensível é, todavia, impossível de se comunicar e explicar a outrem” (hèn mèn 

kaì prôton hóti oudèn estin, deúteron hóti ei kaì éstin, akatálepton anthrópoi, tríton hóti ei kaì 

kataleptón, ala toí ge anéxoiston kaì anepméneuton tôi pelas). O raciocínio da primeira se 

desenvolve da seguinte maneira: se realmente o Ser existe, ou ele será eterno ou gerado, ou 

então simultaneamente eterno e gerado. O conceito de eterno deve ser compreendido como 

aquilo que não teve princípio, pois o princípio é uma característica exclusiva do que foi 

gerado. Ora, não tendo princípio é infinito e se é infinito não existe em lugar algum. Mas se o 

Ser é, é em algum lugar, portanto, o ser não é infinito e nem eterno (SEXTO EMPIRICO, 

Contra os Matemáticos, VII, 68-70). 

Todavia, aquilo que é gerado é gerado a partir do Ser ou do Não-Ser. Mas se o Ser é, 

não pode ter sido gerado pelo Ser, porque então já era. Nem foi a partir do Não-Ser, pois ele 

nada pode gerar. Deste modo, conclui Górgias, “se o Ser não é eterno, nem gerado, nem as 

duas coisas, o Ser não é” (toínyn ei méte aídión esti tò òn méte genetón méte tò 

synamphóteron, ouk àn eìn tò ón) (SEXTO EMPÍRICO, Contra os Matemáticos, 72) e como 

o Não-Ser também não é (conforme havia argumentado Parmênides em seu poema)
90

, nada é. 

Luciana Almeida (1999, p. 115) afirma que isso só é possível porque o sofista mistura 

indiscriminadamente os sentidos do verbo Ser: 

O artifício gorgiano consiste em utilizar o é primeiramente em sua função 

existencial, tal como é utilizada por Parmênides, para em seguida utilizá-lo 

como cópula na identidade tautológica, formulada como se se tratasse de 

uma consequência da afirmação de existência: não-ser é não-ser, assim como 

o ser é o ser. Finalmente, Górgias extrapola a identidade meramente 

tautológica, identificando o ser e Não-Ser na suposta existência dos dois. 

Assim, a existência fracassa como o ponto que marca a diferença entre o ser 

e o Não-Ser. 

                                                           
90

Em seu poema, a deusa revela a Parmênides as alternativas logicamente coerentes que uma investigação sobre 

a phýsis pode seguir. Como veremos mais adiante, a via do Não-Ser representaria o oposto de tudo aquilo que é 

(o que se encontra oculto na phýsis, o não-real, a totalidade das coisas que não-são) e não sendo, nada poderia 

ser. 



52 

 

 
 

Cassin (2005, p. 33) complementa apontando que 

o efeito-limite produzido por Górgias, com essa tese do Tratado Sobre o 

Não-Ser, é o de mostrar que, se o texto da ontologia é rigoroso, isto é, se ele 

próprio não constitui uma exceção em relação à regra que ele instaura, então 

é um texto sofístico. Duplamente: primeiro porque toda identificação do ser, 

tal como se prova pela do Não-Ser, apoia-se em um equívoco entre cópula e 

existência eternamente característico do sofisma. Em seguida porque o 

próprio ser (...) é de fato produzido como um efeito de linguagem, e dessa 

linguagem que opera no poema: o ser da ontologia nada mais é do que um 

efeito do dizer. 

A segunda etapa do Tratado Sobre o Não-Ser se refere ao trecho do poema de 

Parmênides em que o filósofo afirma a correlação entre Ser e pensar. Para o eleata, uma vez 

que o Ser compreende a totalidade das coisas que são, é impossível, para nosso pensamento, 

deixar de pensá-lo (DK28B3, 6, 8). Górgias, ao contrário, por mostrar que nada é, trabalha em 

favor da concepção que separa o pensamento da realidade, admitindo que sejam duas 

instâncias completamente distintas e independentes uma da outra (ALMEIDA, L., 1999, p. 

117): “se as coisas pensadas existissem, tudo o que for possível de ser pensado, existirá 

independentemente da forma como for pensado” (ei gàr phronoúmená estin ónta, pánta tà 

phonoúmena éstin, kaì hópe án tis autà phronései. Hóper estìn apemphaînon ei dè esti, 

phaûlon) (SEXTO EMPÍRICO, Contra os Matemáticos, VII, 79). Mas não é porque 

pensamos um homem voando ou carros andando sobre o mar que essas coisas passam a 

existir. Por isso, conclui Górgias, que se aquilo que pensamos não existe como Ser, isto é, que 

o Ser não pode ser pensado (SEXTO EMPÍRICO, Contra os Matemáticos, VII, 78). 

Por fim, mesmo que os seres existissem e fossem passíveis de serem apreendidos pelo 

pensamento, eles seriam incomunicáveis (akoustá) (SEXTO EMPÍRICO, Contra os 

Matemáticos, VII, 83). Isso porque, para Górgias, o modo como apreendemos a realidade não 

possui qualquer relação com os elementos que constituem a nossa linguagem. Os seres fazem 

parte do nosso exterior, os captámos por meio dos sentidos, cada qual em seu próprio campo 

sensorial. O olho, por exemplo, vê e só vê os seres (ou os aspectos dos seres) que são 

possíveis de serem vistos, enquanto que o ouvido escuta e só escuta os seres que são possíveis 

de serem escutados (CASSIN, 2005, p. 48).  

Mas a palavra não faz parte do mundo exterior, ela não se encontra diante dos nossos 

olhos ou ouvidos: “Tal como o que é visível não se pode transformar audível e vice-versa, 

também o ser, porque subsiste exteriormente, nunca se pode transformar na palavra” 

(kathápep oun tò horatòn ouk àn génoito akoustòn kaì anápalin, oútos hepeì upókeitai tò òn 

ektós, ouk àn génoito lógos ho heméteros) (SEXTO EMPÍRICO, Contra os Matemáticos, VII, 



53 

 

 
 

84). O discurso, desse modo, “só comunica a si próprio, ou seja, comunica a materialidade 

dos sons que o constitui. Através dele, não podem ser expressas as sensações, tão pouco os 

seres que nos são inacessíveis” (ALMEIDA, L., 1999, p. 118). 

Com o Tratado sobre o Não-Ser o discurso sofistico ganha sua máxima expressão. 

Todos os elementos que, desde Simónides, configuraram esse novo modo de compreender a 

linguagem encontram com Górgias sua teorização. O lógos, adquirindo autonomia diante da 

realidade, não possui compromisso em comunicar o Ser, o processo de “des-ontologização” 

da linguagem possibilita, ao contrário, a sua instrumentalização. Todo o critério de verdade, 

portanto, desaparece, legando à persuasão o parâmetro para estabelecer a norma do regime 

discursivo: 

Com seu Tratado Sobre o Não-Ser, Górgias mostra que o discurso é uma 

realidade em si mesma, autônoma e alheia a fins que lhe são exteriores. O 

discurso é agora despojado do compromisso ontológico de enunciar o Ser, e 

mesmo, desobrigado de exprimir qualquer realidade que lhe seja exterior. 

Isento de revelar o Ser, o discurso revela a si mesmo, comunica apenas a sua 

própria materialidade. Se não há um Ser que regulamente o discurso, na 

medida em que o discurso lhe faça referência, o discurso nada enuncia, mas 

é exatamente o nada que lhe garante toda a sua potencialidade. Ora, se nada 

regulamente o discurso, tudo pode ser dito. Exilando o ser como a norma do 

regime discursivo, a linguagem se desdobra à margem da verdade. Não há 

Ser, não há critério de verdade. O discurso encontra sua validade em si 

mesmo, no ato de ser pronunciado (ALMEIDA, L., 1999, p. 119). 

Todavia, para além do discurso sofístico preconizado por Simónides, surgiu também 

na Grécia do século VI a.C., uma concepção de linguagem que misturava elementos 

filosóficos com aspectos particulares de algumas tradições religiosas, tomando tanto a 

verdade como a finalidade dos seus discursos quanto se apropriando da laicização da palavra 

efetuada pelo discurso-diálogo dos guerreiros arcaicos. O discurso filosófico-religioso, como 

iremos chamá-lo daqui em diante, embora centrado no mundo exterior e nas reflexões 

políticas, econômicas e sociais, é de caráter sacro, “fechado em si e preocupado com a 

salvação individual” (DETIENNE, 2013, p. 134). Entre os seus representantes encontramos 

poetas e profetas que ainda seguem a matriz arcaica de pensamento, seguidores do culto 

órfico
91

 e, em especial, alguns filósofos do período naturalista. 

                                                           
91

Os cultos órficos floresceram na Grécia Antiga entre os séculos VI-III a.C. e trouxeram novas mensagens 

acerca do fenômeno da morte. Embora pouca coisa tenha nos restado que possa, de fato, trazer informações 

confiáveis sobre o culto, a tradição filosófica daquele período (especialmente Empédocles e Platão) manteve 

vivo alguns dos seus aspectos mais importantes – seja por adotá-los, seja por criticá-los (Cf. GAZZINELLI, 

2007, p. 8-14). O culto órfico ganhou seu nome a partir da figura mítica do poeta Orfeu que, conforme alguns 

relatos (Cf. BERNABÉ, 2011, p. 43-49), havia decido ao Hades para trazer sua mulher (Eurídice) de volta do 

submundo. Seus seguidores, portanto, inspirados pelo mito de Orfeu, passaram a falar “da presença no homem 



54 

 

 
 

Enquanto Simónides e os sofistas haviam rompido com o modo de pensar e as 

potências religiosas estabelecidas pelo discurso mágico-religioso, podemos encontrar com 

esses homens uma readaptação da memória e da verdade, ganhando dimensões ainda mais 

relevantes. A memória, por exemplo, possui tanto uma potência religiosa – como a “água da 

vida”
92

 que no interior dos cultos órficos demarca o extremo ciclo das metempsicoses – 

quanto uma potência intelectual que propicia a vitória sobre o tempo e a morte, possibilitando 

o saber mais completo (CRUZ, 2014, p. 80). Nesse sentido, a memória dos portadores do 

discurso filosófico-religioso é anámnesis, ou seja, o processo pelo qual se adquire 

conhecimento por meio das lembranças (reminiscência) dos acontecimentos vividos em vidas 

passadas (SCHÄFER, 2012, p. 276-279). 

Como aponta Cornford (1989, p. 78-79), essa compreensão de conhecimento foi 

proclamada por alguns poetas do século VI a.C. que, assim como Píndaro, acreditavam que a 

alma do homem era imortal e que havia nascido muitas vezes, vivendo e aprendendo todas as 

coisas neste mundo e no outro. Garcia-Roza (1990, p. 33), lembrando a opinião de Vernant 

sobre o assunto, destaca como a anámnesis, também no pitagorismo
93

, realiza aquilo que em 

Hesíodo estava apenas esboçado: “uma transformação radical da experiência pessoal, 

centralizada na história individual das almas, a doutrina tem por objetivos provocar uma 

lembrança não apenas dos fatos passados, mas de todas as existências anteriores de uma alma 

e dos erros que ela cometeu”. A anámnesis, portanto, resgata o valor da memória dos antigos 

poetas, profetas e reis, atribuindo-lhe um novo status: o conhecimento não advém mais dos 

deuses, mas é divino o princípio pelo qual o adquirimos (BERNABÉ, 2011, p. 155-170). 

                                                                                                                                                                                     
de algo divino e não mortal, que provem dos deuses e habita no próprio homem, de natureza antitética à do 

corpo” (REALE, 1993, p. 374). Essa concepção dualista, que contrapõe a alma imortal ao corpo mortal, 

desencadeou ao menos duas novas posições a respeito do fenômeno da morte: a crença na metempsicose (a 

passagem da alma de um corpo a outro) e o seu processo de purificação (kàtharsis). 
92

“A maior parte da escatologia órfica foi revelada por tabuinhas encontradas em Petéleia, Túrio, Hipônio e 

Creta. Elas eram enterradas junto aos iniciados nos mistérios para guiar suas almas no além-túmulo. As 

laminas encontradas em Hipônio indicam os caminhos cuja alma deve seguir ao entrar no mundo infernal. A 

alma é apresentada como „(...) filha da terra e do Céu estrelado‟ e deve seguir o caminho da direita que leva a 

fonte que brota a água da memória; em oposição ao caminho da esquerda que representa o esquecimento. A 

memória é a água da vida e marca o fim do círculo de reencarnações; o esquecimento é a água que representa a 

vida terrestre destruída pelo tempo e o não-ser da existência” (OLIVEIRA, A., 2004, p. 16). 
93

O pitagorismo é uma corrente filosófica da antiguidade que teve seu início por volta do século VI a.C. e se 

estendeu até o século XVII d.C., desenvolvendo importantes contribuições não só no âmbito da filosofia, mas 

também na religião e na ciência. A maior parte das descobertas foi atribuída à figura lendária de Pitágoras que, 

embora tenha sido o precursor do movimento, nada restou que comprovasse sua existência (Cf. KAHN, 2007, 

p. 15-21). Diógenes Laêrtios (Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres, VIII, 1, 11) o retrata como um homem 

envolvido em lendas e dedicado ao estudo da aritmética. Das principais mensagens passadas por Pitágoras e os 

seguidores, podemos resumir suas atividades em dois tópicos: a) Aquelas dedicadas a religiosidade 

(akousmatikoi) – doutrina da imortalidade e reencarnações da alma – e b) Aquelas que envolvem o interesse 

pela filosofia e pela matemática (mathêmatikoi) (Cf. MCKIRAHAN, 2013, p.169-204). 



55 

 

 
 

Ademais, com os pitagóricos encontramos uma investigação filosófica que, em contato 

com a religiosidade, delimita os caminhos do discurso filosófico-religioso: “sob o ponto de 

vista filosófico, a natureza contemplada é a natureza última das coisas; sob o religioso é o 

conhecimento que permite ao homem avançar no caminho da perfeição espiritual, assimilando 

a sua própria natureza à ordem invisível do universo” (CORNFORD, 1989, p. 179). A phýsis, 

nesse entendimento, torna-se o ponto de intersecção que liga as descobertas filosóficas às 

revelações divinas. O princípio que constitui a natureza é, ao mesmo tempo, a via de acesso à 

purificação (kàtharsis) da alma e o elemento que organiza e possibilita o conhecimento do 

mundo (MCKIRAHAN, 2013, p. 177). Esse princípio, como aponta Aristóteles – tanto na 

Física (III, 4, 203a) quanto na Metafísica (I, 5, 985b-987a; III, 4, 203a) –, é o número 

(arithmós)
 94

:  

Mais precisamente, a doutrina enunciada por Aristóteles deve ser a de que os 

elementos dos números são os elementos das coisas e, portanto, as coisas são 

números. Ele está igualmente certo de que essas „coisas‟ são sensíveis e, na 

verdade, são corpos, os corpos de que é construído o mundo. Essa 

construção do mundo a partir dos números era um processo real no tempo, 

pormenorizadamente descrito pelos pitagóricos (BURNET, 2006, p. 299). 

O número é, para os pitagóricos, o princípio de todas as coisas
95

. É ele quem torna 

possível tanto o conhecimento da phýsis quanto a sua comunicação
96

. A linguagem, tendo sua 

                                                           
94

Podemos encontrar essa mesma afirmação em alguns dos fragmentos de Filolau de Crotona – um famoso 

pensador do século V a.C. que pôde ter escrito um livro sobre as doutrinas pitagóricas (Cf. HUFFMAN, 2008, 

p. 130-131) do qual Diógenes Laêrtios (Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres, VII, 84-85) alegou ter sido 

comprado por Platão por uma quantia razoável e que Aristóteles teve contato ao escrever seus comentários (Cf. 

KIRK; RAVEN; SCHOFIELD, 2013, p. 358). Filolau, em um dos seus fragmentos, declara que “todas as 

coisas que são conhecidas têm número; pois, deste modo não é possível que nada possa ser pensado ou 

conhecido sem ele” (kaì pánta ga mán tà gygnoskómena arithmòn; ou gàr oíón te oudèn oúte noethêmen oúte 

gnosthemen áneutoútou (DK44B4). Já em outro momento ele complementa dizendo que “o número possui 

duas espécies que lhe são próprias, a ímpar e a par, e uma terceira, oriunda de uma combinação destas duas, a 

par-impar. Cada uma das duas espécies tem formas variadas que revela cada coisa em si mesma” (hó ga màn 

arithmòs ékhei dúo mèn ídia eíde, perissòn kaì ártion, tríton dè ap’ amphotéron meikhthénton artiopéritoon; 

ekatéro dè tô eídeos pollaì morphaí, hàs ékaston autautò semaínei (DK44B5). É desse misto, portanto, entre os 

números e sua harmonia (ímpar, par e par-impar), que a phýsis é construída (Cf. CORNELLI, 2010, p. 217-

223; HUFFMAN, 2008, p. 134-135; KAHN, 2007, p. 42-59). 
95

Vale ressaltar, no entanto, que alguns intérpretes buscaram demonstrar que essa compreensão é um olhar 

Aristotélico do pitagorismo proposto por Filolau e não o que os pitagóricos acreditavam de fato. Quem segue 

nessa perspectiva, como Cornelli (2010, p. 178 et seq.) e Huffman (2008, p. 135), destacam a importância do 

“limite” e do “ilimitado” no princípio constitutivo de todas as coisas. Para isso eles se apoiam nos fragmentos 

DK44B1-B3 e DK44B6 de Filolau, que ressaltam justamente essa perspectiva. Todavia, seja qual for a visão 

correta, o número (arithmós) aparece como ponto de destaque tanto na filosofia quanto na religião dos 

pitagóricos (Cf. CORNFORD, 1989, p. 181), sendo fundamental no modo como compreendiam a phýsis. 
96

“Em certa ocasião foi perguntado a Pitágoras „qual é a coisa mais sábia?‟ e eis que ele respondeu „o número‟. 

Logo, prontamente, foi perguntado „o que leva a ter sabedoria?‟ e ele respondeu que „atribuir o nome às 

coisas‟. Por „número‟ se referia, enigmaticamente, a uma ordem inteligível que abarca uma grande quantidade 

de ideias inteligíveis (...), por „atribuição de nome‟ se referia a alma que se submete a mente, porque as coisas 

em si mesmas não estão em primeiro lugar que a mente, embora ela tenha imagens das coisas e das palavras 

semelhantes as coisas externas, da mesma forma que os nomes imitam as formas inteligíveis dos números. Por 



56 

 

 
 

origem no mesmo princípio constitutivo da natureza, só poderá comunicar aquilo que advém 

da phýsis, isto é, a verdade: 

[os pitagóricos] consideravam o nome como uma imitação, mas não 

qualquer imitação, se não a imitação que a alma faz do princípio numérico; 

por isso é algo natural, porque comunica a verdade e a sabedoria do „mundo 

inteligível‟ (FLÓREZ, 2009, p. 44). 

O discurso filosófico-religioso se aproxima do discurso mágico-religioso por colocar a 

natureza como âmbito da verdade desvelada, mas se distancia na medida em que não põe os 

deuses como o parâmetro de compreensão de mundo. Nesse sentido, a aventura realizada por 

Epimênides de Creta
97

, por um lado, parece seguir a concepção de linguagem adotada pelos 

pitagóricos e, por outro, faz uma aproximação fundamental com o sentido do Ser comumente 

atribuído à Parmênides e Heráclito.  

Conta-se que embora não deixando dúvidas acerca de sua existência histórica, os 

feitos que foram atribuídos ao seu nome o tornaram uma figura mítica similar a Pitágoras 

(CASSERTANO, 2011, p. 14). Segundo Xenófanes (DK21B20), Epimênides viveu cerca de 

cento e cinquenta e quatro anos, alimentando-se apenas de plantas (malva e asfódelo) e tendo 

misteriosos acessos de sono
98

 que o transportavam para planícies atemporais, onde, assim 

como os antigos profetas, conhecia os eventos do passado, do presente e do futuro 

(DETIENNE, 2013, p. 139). 

Diógenes Laêrtios (Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres, I, 10, 109) relata que 

Epimênides, ainda quando jovem, foi ao campo em busca de uma ovelha perdida de seu pai, 

mas durante o caminho acabou parando em uma caverna e adormecendo por cinquenta e sete 

anos
99

. Durante esse longo sono, sua alma havia deixado o corpo, partindo em uma aventura 

                                                                                                                                                                                     
conseguinte, o ser de todas as coisas provém do conhecido e do sabido, ao passo que o nomear procede da 

alma que imita a mente. Portanto, diz Pitágoras, que não é por causalidade que se colocam os nomes, mas pela 

contemplação que faz a mente da natureza das coisas. Em conclusão: os nomes são por natureza” (PROCLO, 

1999, p. 71). 
97

Não existe um consenso quanto ao lugar de nascimento de Epimênides. Alguns comentam em favor de 

Cnossos (Platão, Teopompo, Laêrtio, e Pausânias), outros, no entanto, acreditam que ele nasceu em Festos 

(Plutarco e Estrabão). Seguimos a interpretação de Casertano (2011, p. 14, nota 3) que, através da observação 

de Colli (1978, p. 267), acredita que Cnossos, em Creta, seja o lugar mais adequado. 
98

Esses sonos, como observa Detienne (2013, p. 139-140), “tratam-se de um tipo de experiência que prolonga 

incontestavelmente procedimentos de mântica incubatória. O sono é o momento privilegiado em que a alma, 

„trancada ao corpo‟ durante o dia, depois de libertada de seu serviço, pode contemplar a pura alétheia: pode 

„lembrar-se do passado, discernir o presente, prever o futuro‟”. Casertano, por sua vez, relaciona esse tipo de 

sono com a prática da “letargia” realizada até à época, onde “para obter sonhos divinatórios dos mortos ou dos 

deuses, o sacerdote, o sábio ou o escolhido, retirava-se para um lugar pouco acessível e caía num sono longo e 

profundo, e quando acordava era capaz de revelar fatos ou verdades de interesse pessoal ou coletivo” (2011, p. 

14). 
99

Outros relatos, no entanto, contam que o sono de Epimênides pode ter durado cerca de quarenta anos 

(Pausânias) ou até mesmo sessenta (Suda) (Cf. CASERTANO, 2011, p. 14, nota 6). 



57 

 

 
 

por outros mundos, conversando com os deuses e entretendo-se, especialmente, com as 

palavras das deusas Alétheia e Díke (DETIENNE, 2013, p. 139). As deusas revelaram ao 

mortal a diferença entre os dois planos da phýsis: o do Ser, da verdade inalterável e 

permanente, que não se encontra submetido à geração e a corrupção e não é corroído pelo 

tempo; e o do esquecimento (léthe), oposto da alétheia, que simboliza o mundo dos homens, 

da ambiguidade de uma natureza que se manifesta por meio da contradição e que se encontra 

situada sob o signo da dóxa: 

Num sistema de pensamento que se depreende, se não das formas míticas 

pelo menos da lógica do mito, alétheia torna-se uma potência mais 

estritamente definida e mais abstratamente concebida: ela simboliza um 

plano do real, mas um plano do real que assume a forma de uma realidade 

intemporal, que se afirma como o Ser imutável e estável, uma vez que 

alétheia se opõe radicalmente a outro plano da realidade, o que é definido 

por Tempo, Morte e léthe (DETIENNE, 2013, p. 146). 

Quando finalmente acordou do seu sono, Epimênides já não era mais o mesmo 

homem. Ele passou a encarar a realidade em sua volta de forma polarizada, valorizando tanto 

os aspectos naturais da phýsis, quanto os espirituais. Passou a escrever sobre cosmologia, 

política, poesia e medicina, combinando, como apenas poucos homens eram capazes de fazer, 

“as funções de profeta e naturalista, poeta e filósofo, pregador, curandeiro e conselheiro 

público” (MARTÍNEZ NIETO, 1998, p. 123). Sua cosmologia identifica e denomina algumas 

estrelas e constelações a partir de contos míticos e das figuras divinas e heroicas, 

manifestando traços originais diante da cosmologia “hesiódica” ou “tradicional” 

(CASSERTANO, 2011, p. 25).  

No que diz respeito ao pensamento filosófico sobre a origem do cosmos, os 

testemunhos que nos restaram
100

 afirmam que Epimênides pôs dois princípios primos – o Ar 

(Aér) e a Noite (Nýx) – para gerar o Tártaro (Tártaros) e, por meio deles, as demais coisas 

(MARTÍNEZ NIETO, 1998, p. 129-140). Esse aspecto de sua filosofia, como aponta 

Casertano (2011b, p. 26), tem profundas ligações com o trecho do poema de Parmênides em 

que o filósofo “elaboraria, segundo a Luz e a Noite ou o Fogo e a Noite, as „formas‟ de tudo o 

que é visível”. 

No campo da lógica e da linguagem, Epimênides segue com a mesma concepção 

mágico-religiosa dos pitagóricos que, desde os partidários do discurso mágico-religioso, 

construíam uma ligação entre o discurso, a verdade e a realidade. O “paradoxo do mentiroso” 

                                                           
100

Os testemunhos que nos restauram da cosmologia de Epimênides são do neoplatônico Damáscio de Damasco 

(séculos V-VI d.C.) e Filodemo de Gádara (século I a.C.). 



58 

 

 
 

que, conquanto alguns intérpretes não acreditam ser de autoria de Epimênides, traz 

importantes contribuições sobre o modo como seu autor compreendia a linguagem. Uma das 

formulações mais claras do paradoxo é descrita por Cícero da seguinte maneira: “se tu afirmas 

mentir e dizes que isso é verdade, mentes ou dizes a verdade?” (CASERTANO, 2011a, p. 30). 

Mais tarde, durante os primeiros séculos da era cristã, o apostolo Paulo
101

, enviando uma carta 

a Tito, descreve os cretenses por palavras similares aquelas encontradas no paradoxo: “os 

cretenses são sempre mentirosos, bestas ruins, ventres preguiçosos. Este testemunho é 

verdadeiro” (TITO, Bíblia, 1, 12-13). 

Quanto a autoria do paradoxo, se não podemos atestar com veemência que pertencia a 

Epimênides, podemos ficar ao menos com a interpretação desenvolvida por Casertano que 

ilustra como, por meio de diversos comentários ao longo dos séculos, é possível traçar uma 

linha que conduz o profeta ao paradoxo. Clemente de Alexandria (séculos I-II d.C.) foi o 

primeiro a identificar o cretense recordado por Paulo na epístola a Tito em Epimênides, mas 

há um escrito anterior de Diodoro da Sícilia (século I a.C.) que demonstrar conhecer os 

escritos cretenses e atribui características contraditórias ao modo como os escritos de 

Epimênides eram construídos: “dado que os escritores cretenses discordam uns dos outros, 

nós seguimos os que dizem coisas mais persuasivas (tà pithanotera) e que são muito mais 

dignos de crédito (toîs malistas pisteuoménois), aproximando-nos de Epimênides em algumas 

coisas” (CASERTANO, 2011a, p. 31-32). 

Seja como for, sendo de sua autoria ou não, Epimênides parece ter apresentando textos 

similares durante sua vida e isso só foi possível porque ele partilhava a mesma concepção de 

linguagem utilizada pelos pitagóricos. O paradoxo acontece por conta do princípio de 

bivalência, “da definição correspondencial de verdade e falsidade, e pela possibilidade 

legítima de autorreferência dos enunciados declarativos na linguagem natural” (ALMEIDA, 

N., 2013, p. 432). Uma vez que para o discurso filosófico-religioso todo o enunciado possui 

uma ligação intrínseca com o que é real, isto é, a alétheia, a afirmação “esta declaração é 

falsa” é verdadeira, mas se assim for, o seu enunciado a desmente – o que ocasiona não 

somente uma contradição lógica como uma impossibilidade linguística dentro do discurso. O 

                                                           
101

Paulo de Tarso, também conhecido como “apóstolo Paulo” ou apenas “São Paulo”, foi um dos mais influentes 

escritores do pensamento cristão no início de nossa era. Suas obras compõem uma parte fundamental do Novo 

Testamento, auxiliando a construir o que ficou conhecido como o “Pensamento Cristão”. Dentre suas maiores 

realizações, destaca-se seu processo de conversão (onde o próprio Deus teria aparecido para ele) e a elaboração 

das treze epístolas, cujas as influências foram decisivas para o pensamento de importantes filósofos cristãos 

(como, por exemplo, o já mencionado Agostinho de Hipona). 



59 

 

 
 

paradoxo só encontra sua solução se encararmos a linguagem de modo instrumental, como 

alguns sofistas, distinguindo-a do plano do real: 

Naturalmente o paradoxo é formulável e compreensível só se quebrar a 

unidade parmenídea entre linguagem, verdade e realidade, segundo a qual 

tudo o que se diz – traduzindo em uma linguagem uma relação real – é por 

essa mesma razão verdade. A ruptura daquela unidade foi operada pelos 

sofistas, que distinguiram o plano do real do da linguagem (CASERTANO, 

2011a, p. 32). 

O paradoxo do mentiroso, portanto, no que diz respeito a concepção de linguagem 

adotada por Epimênides, parece colocá-lo junto não só aos pitagóricos, mas também a 

Parmênides e Heráclito. As semelhanças entre eles, entretanto, estão para além de simples 

aspectos pontuais do pensamento, sendo possível encontrar uma mesma linha de raciocino no 

que diz respeito à estrutura de suas filosofias. 

O poema de Parmênides
102

, além de indicar interpretações cosmológicas similares 

àquelas suscitadas por Epimênides, possui afinidade em uma série de pontos cujo lugar 

geométrico é precisamente a alétheia (DETIENNE, 2013, p. 148): o filósofo de Eleia é 

transportado (como que através de um sonho) até a morada da noite, onde uma deusa
103

 

profere a verdade. Ele descobre que Alétheia e Díke encontram-se conectadas, como 

Epimênides que em seu sonho acabou se distraindo com ambas. Ademais, o caminho da 

verdade, proposto pela deusa, é o caminho do Ser (ou daquilo que efetivamente é), enquanto 

que o caminho do erro (apáte) é o da opinião (dóxa): “é necessário”, afirma a deusa, “que 

aprendas sobre todas as coisas, não somente o inabalável coração da verdade, mas também as 

opiniões dos mortais em que não existe qualquer confiança verdadeira” (khreò dé se pánta 

pythésthai emèn Aletheíes eukukléos atremes hêtor edè Brotôn dóxas, taîs ouk éni pístis 

alethés) (DK28B1). 

O poema como um todo preserva traços de um discurso em que a palavra não possui 

força suficiente em relação aos objetos (ALMEIDA, L., 1999, p. 110), além de indicar 

aspectos filosóficos na medida em que lança uma reflexão lógica em favor de certa 

                                                           
102

Diógenes Laêrtios (Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres, IX, 3, 22) atribui um único Tratado a Parmênides, 

escrito em forma de um poema hexâmetros e que chegou até nós alguns dos seus fragmentos por meio de Sexto 

Empírico (que conservou o prólogo) e a Simplício que transcreveu importantes trechos nos seus comentários 

ao Do Céu e a Física de Aristóteles (Cf. KIRK; RAVEN; SCHOFIELD, 2013, p. 251). Após o prólogo 

(DK28B1), o poema se divide em duas partes: a exposição do caminho da alétheia (DK28B2-8) e o caminho 

das dóxai dos mortais (DK28B9-19). Embora o poema seja escrito de modo lógico-argumentativo, ele está 

todo escrito em versos, “seguindo assim a tradição de que é a poesia a linguagem própria da revelação 

profética” (CORNFORD, 1989, p. 195). 
103

Proclo, em um comentário ao Parmênides de Platão (640, 38), parece sugerir que Parmênides chamava a 

deusa de “a ninfa Hipsípila”, “certamente uma alusão aos altos portões do Dia e da Noite para lá dos quais ela 

se encontrara com ele” (CORNFORD, 1989, p. 194). 



60 

 

 
 

univocidade do Ser
104

 (CASERTANO, 2007, p. 310-312). Enquanto o prólogo do poema 

aproxima o filósofo dos poetas, profetas e reis da Grécia Arcaica (DETIENNE, 2013, p. 148-

150), a partir do fragmento 2 ele situa o filósofo no interior de um momento histórico em que 

é necessário argumentar em favor da verdade (CASERTANO, 2007, p. 315; LOPES, 2006, p. 

43). Isso se dá, sobretudo, porque o discurso filosófico-religioso não se restringe ao âmbito 

divino (embora ele resguarde muitos elementos sagrados de tradições religiosas), mas 

compreende também a importância de se elaborar argumentos a seu favor: 

O Ser [em Parmênides], sujeito do enunciado decretado pelo sujeito da 

enunciação, se diz ora como mýthos, nome próprio do herói do Poema, 

palavra isolada servindo para nomear a via atraente da verdade e da 

persuasão (...), ora como lógos, quer dizer, como aquele que possibilita a 

relação, a composição e sintaxe, o próprio discurso (CASSIN, 1993, p. 22). 

A deusa revela a Parmênides dois caminhos e instrui que ele leve sua mensagem ao 

mundo dos mortais. O primeiro é o caminho do Ser, descrito no fragmento 8 com uma série 

de sinais (sémata) que o qualificam como “ingênito” (agéneton), “imperecível” (anólethrón), 

“inabalável” (atremès), “homogêneo” (homoîon) e “imóvel” (akíneton). O segundo é o 

caminho do Não-Ser, impossível de ser pensado e falado (DK28B3), visto que “faz com que 

uses um olhar que para nada se dirige ou um ouvido e uma língua cheia de sons sem 

significado” (nomân áskhopon ómma kaì ekhémessan akouèn kaì glôssan) (DK28B7). O Ser, 

como aponta Sedley (2008, p.169-179), é o caminho da alétheia, da verdade, mas também do 

que é real, da totalidade das coisas que são, enquanto que o caminho do Não-Ser, se existisse, 

representaria o oposto de tudo isso: o que jaz oculto na phýsis, o não-real, a totalidade das 

coisas que não-são. Tal caminho, portanto, não pode ser pensado, na medida em que não “se 

pode investigar o que não é, pois uma vez que não é, não há nada para investigar” 

(MCKIRAHAN, 2013, p. 267). 

Desse modo, o poema segue construindo uma série de argumentos que procuram 

rejeitar a existência do Não-Ser no interior das possíveis definições para o Ser. Cada aspecto 

do Ser mencionado pela deusa inviabiliza a existência daquilo que não é, acarretando na 

descoberta do Princípio de Identidade
105

 que, como aponta Berti (2013, p. 33), será 

fundamental para o exercício da dialética, bem-quista e empregada por Sócrates e Platão. 

                                                           
104

“Toda a filosofia de Parmênides é como fascinada pelo Ser: pois ele exprime por uma palavra, o Ser tem um 

significado único, irredutível. Sendo um substantivo Uno, significa necessariamente uma coisa Una. Sua 

unicidade abole a diversidade das significações, a pluralidade dos predicados” (DETIENNE, 2013, p. 152). 
105

O princípio da identidade é modo como o pensamento constrói sua relação com os objetos do mundo, 

percebendo que uma coisa (seja ela qual for) só pode ser conhecida e pensada se for concebida com sua 

identidade. Desse modo, cada coisa possui características próprias que lhe fazem pertencer a um conjunto 

específico de seres e os diferencia dos demais: a = a e a ≠ b. 



61 

 

 
 

Assim, o Ser deve ser ingênito (agéneton) e imperecível (anólethrón) porque o nascimento e a 

corrupção pressupõem o Não-Ser. Aquilo que vem-a-ser, antes não era e aquilo que deixará-

de-ser passará a ser o que não é. Igualmente, é fundamental que o Ser seja inabalável 

(atremes), homogêneo (homoîon) e imóvel (akíneton), pois o que é abalado é acometido por 

outro que lhe é exterior (o Não-Ser), o heterogêneo pressupõe um outro que lhe é diferente 

(ou Não-Ser) e aquilo que é móvel se movimenta em um outro que lhe é externo (o Não-Ser) 

(SEDLEY, 2008, p. 173-174; MCKIRAHAN, 2013, p.275-280). 

Do ponto de vista da linguagem, Lopes (2006, p. 35) nota que Parmênides deixa 

inteditado qualquer discurso que tenha o Não-Ser como referente. Nem mesmo a proposição 

de identidade “o Não-Ser é Não-Ser” seria possível, uma vez que a cópula que liga as duas 

partes da oração se daria pelo verbo ser. Se o reino da verdade coincide com o reino do Ser, o 

reino do Não-Ser deveria ser o âmbito da falsidade, de tal modo que dizer a verdade 

significaria dizer sempre as coisas que são, enquanto dizer a falsidade significaria dizer as 

coisas que não são. Ora, se não é possível pensar e dizer aquilo que não-é, e visto que que só é 

possível, segundo a deusa, dizer aquilo que é, a consequência que podemos extrair do poema 

de Parmênides é que cada vez se que fala, se fala sempre a verdade e que, portanto, todo 

discurso filosófico-religioso é verdadeiro (CASERTANO, 2007, p. 314-315). 

Mas as pessoas dizem o falso o tempo todo, seja em discursos públicos ou privados. A 

deusa de Parmênides parece estar ciente disso e por esse motivo também lhe revela a via dos 

mortais, “gente de duas cabeças” (díkhronoi), que “nada sabem” (oudèn pláttontai) e “julgam 

que Ser e Não-Ser é e não é a mesma coisa” (tò pélein te kaì ouk eînai tautòn nenómistai kou 

tautón) (DK28B6). Aqui, como percebe Detienne (2013, p.153-154), o discurso filosófico-

religioso mostra a expressão máxima de sua singularidade: embora conduza uma verdade 

entrelaçada com aspectos espirituais e religiosos, não deixa de discutir sobre o lado humano. 

Parmênides leva em consideração as dóxai dos mortais, promovendo, se não a confrontação 

entre os dois âmbitos, ao menos uma verificação. A deusa parece “especificar alternativas 

logicamente coerentes entre o que os investigadores racionais devem decidir” (KIRK, G; 

RAVEN, J; SCHOEFILD, M, 2013, p. 258) e argumenta em favor daquela que se mostra 

mais coerente. Com ela, portanto, os deuses deixam de falar por meio de palavras inspiradas 

(aoidé) e passam a utilizar o lógos para se comunicar com os homens. 

Nesse sentido, encontramos em Heráclito o porta-voz do lógos como um princípio 

ordenador de mundo. Sexto Empírico (Contra os Matemáticos, VII, 132-133 apud COSTA, 

2012, p. 39) conta que o filósofo acreditava que “esse lógos, universal e divino, do qual 



62 

 

 
 

participamos e pelo qual nos tornamos seres dotados de lógos, é o critério da verdade” (toûton 

dè tòn koinòn lógon kaì theîon, kaì hoû katà metokhèn gigómetha logikoí, kritérion aletheías). 

Quando ele alerta aos ouvintes para não escutá-lo, mas ao lógos (DK22B50), isso representa 

que, embora sendo aquele quem profira os discursos, a verdade não lhe pertence. Ela faz parte 

de outro âmbito, mas que todos temos acesso, desde que saibamos ouvi-lo com atenção 

(DK22B1, 19, 34, 116). As pessoas erram porque vivem como se tivessem um “pensamento 

particular” (idián ékhontes phónesin), enquanto que, na verdade, o lógos é “comum a todos” 

(tòn koinòn) (DK22B2,113). 

Essas características fazem de Heráclito um membro do discurso mágico-religioso 

que, assim como os pitagóricos, Epimênides e Parmênides, “julga que o seu discurso é não só 

aquilo que ele diz e em que acredita, mas a própria verdade” (CORNFORD, 1989, p. 195). 

Ademais, por ser um privilégio adquirido do âmbito divino, a verdade que profere se 

contrapõe as dóxai dos homens comuns. Seu objetivo é a salvação individual dos homens, 

trazendo a mensagem que irá libertá-los dos erros em que estão envolvidos. No caso de 

Parmênides, foi uma deusa que o instruiu a seguir o caminho da verdade e esse caminho é 

diferente daquele seguido pelos mortais. Já para Heráclito, os homens são incapazes de 

entender a linguagem dos seus próprios olhos e ouvidos (DK22B107) e por isso não 

enxergam a natureza e nem escutam o lógos: 

De fato, tudo depende do homem, de sua atenção na lida com o que está 

sempre diante dele (DK22B72), pois, enquanto conservar bárbara a alma, 

seus olhos e ouvidos serão más testemunhas daquilo que se oferece a ele 

cotidiana e constantemente (KD22B112). Heráclito chama os sentidos de 

testemunhas (DK22B101a, 107) exatamente porque testemunham o lógos. 

Tal testemunho, entretanto, pode ser deficiente e no mais das vezes o é, 

fundamentando assim a experiência inexperiente (DK22B1) (COSTA, 2012, 

p. 188). 

A phýsis é o campo em que a verdade pronunciada pelo lógos será demonstrada. Boa 

parte dos seus fragmentos
106

 é uma tentativa de mostrar como, na natureza, a unidade entre 

opostos revela que “tudo é [um]” (pánta eînai) (DK22B50): “a natureza de cada dia é uma e a 

mesma” (phýsin heméras hapáses mían) (DK22B106); “caminho: em cima, embaixo, um e o 

mesmo” (hodós: áno káto mía kaì houté) (DK22B60); “o comum: começo e fim na 

circunferência do círculo” (xynòn gàr arkhè kaì péras epì kyklou periphepeías) (DK22B103); 

“conjunções: completas e não completas, convergente e divergentes, consonante e dissonante, 

e de todas as coisas um e de um todas as coisas” (syllápsies hóla kaì oukh hóla, sym 

                                                           
106

Restaram pouco mais de cem fragmentos da obra de Heráclito que, embora escritos em formato de prosa, 

possuem uma linguagem altamente poética (Cf. CORNFORD, 1989, p. 189). 



63 

 

 
 

pherómenon diapherómenon, synâdon diâdon; ek pánton èn kaì ex henòn pánta) 

(DK22B106); “nos mesmos rios entramos e não entramos, somos e não somos” (potamoîs toîs 

autoîs embaínomen te kaì ouk embaínomem, eîmén te kaì ouk eîmen) (DK22B69a). 

Assim como Parmênides, Heráclito parece alimentar ambições “monistas”, isto é, ele 

procura demonstrar que a verdade da phýsis “se encontra sob a unidade subjacente e o modo 

como esta incorpora e manifesta os opostos” (HUSSEY, 2008, p. 149). O lógos não é apenas 

divino, mas também revelador dos aspectos secretos do cosmos, o que implica dizer que há 

“uma substancial coincidência entre os aspectos linguísticos da verdade enunciada e os 

aspectos ontológicos da verdade contemplada e existente” (CALOGERO, 1936, p. 203 apud 

MONDOLFO, 1969, p. 297). Em outras palavras, o lógos de Heráclito exige que haja uma 

natural correspondência entre os signos e os significados, ou seja, uma correção natural da 

linguagem, que fortaleça a maneira como a phýsis é entendida. 

Mondolfo acredita que a compreensão da correção natural dos nomes esclarece o 

motivo pelo qual Heráclito participa do antigo prazer em investigar as etimologias, cujas 

primeiras manifestações já podiam ser encontradas desde os poetas arcaicos: “suposta uma 

correspondência natural entre o nome e a coisa, a etimologia deveria revelar a verdade 

(étymos) das coisas, a essência dos seres naturais, dos homens e dos seres divinos” (1969, p. 

298). Desse modo, os jogos de palavras
107

 que frequentemente encontramos nos fragmentos 

de Heráclito não devem ser entendidos como meras brincadeiras ou recursos retóricos, mas 

são realizados com seriedade, pois buscam penetrar através das análises dos nomes o que há 

de mais verdadeiro, isto é, o etýmon das coisas, a própria realidade desvelada (DUESO, 2003, 

p. 27; HUSSEY, 2008, p. 142; MONDOLFO, 1969, p. 298). 

Uma vez que para Heráclito toda a realidade é a manifestação da união entre dois 

opostos, a sua essência deverá exibir a luta que há entre eles. A linguagem, sendo a própria 

expressão da guerra (pólemos), deverá estar em concordância com o jogo de contradições que 

torna possível a existência da phýsis
108

. Os fragmentos DK28B48 – “o nome do arco, vida; 

sua obra morte” (tô oun tóxo ónoma biós; érgon dè, thánatos) – e DK28B51 – “o arco, como 

                                                           
107

Dueso distingue dois tipos de “jogos de palavras” que podem ser encontrados nos fragmentos de Heráclito: 

“os que se apoiam no duplo sentido das palavras (anfibologia), como ocorre nos fragmentos 26 e 93, e os que 

dependem de palavras similares ou de sons semelhantes (paronomásia) (fragmentos 5, 25, 28, 50, 114)” (2003, 

p. 32, nota 19 apud KRAUS, 1987, p. 114). 
108

Essa passagem é essencial para esclarecer tanto as semelhanças quanto as diferenças existentes entre 

Parmênides e Heráclito. Isso se dá, sobretudo, porque a concepção filosófico-religiosa da linguagem exige, de 

antemão, uma determinada compreensão sobre a phýsis que pode ser divergente entre dois ou mais pensadores. 

Desse modo, embora Parmênides e Heráclito sejam dissoantes no que diz respeito ao que cada um compreende 

por phýsis, a concepção filosófico-religiosa subjaz em ambos os seus pensamentos. A linguagem irá se referir 

por um lado, a unidade entre os contrários (Cf. DK22B10, 22, 32, 48, 50, 57) e, por outro, a unidade estável do 

Ser (Cf. DK28B3, 6, 19). 



64 

 

 
 

a lira é a união de tensões opostas” (palíntropos harmoníe, hókosper tóxou kaì lýres) – 

parecem ilustrar bem essa relação: 

A mesma natureza do arco que concordia discors de tensões contrárias, se 

manifesta também no fato de que seu nome, posto em relação com sua 

função, revela a co-presença deste emparelhamento de „vida‟ e „morte‟ „que 

para Heráclito é a exemplificação principal da universal relação recíproca 

entre os opostos‟. Para descobrir este nó entre vida e morte na essência do 

arco, cujo nome é vida e cuja obra é morte, „é necessário que a função e o 

nome sejam considerados no mesmo plano como determinações igualmente 

objetivas do real‟ (MONDOLFO, 1969, p. 299-30). 

Assim, de um modo geral, se colocarmos em um quadro as principais características 

que singularizam e diferenciam os quatro tipos de discursos que discutimos ao longo desse 

capítulo, teremos a seguinte imagem: 

Figura 1 – Tipos de discurso e suas principais características 

Tipos de 

discurso 

Palavra 

Inspirada 

Palavra 

Laicizada 
Verdade 

(alétheia) 

Persuasão 

(peithó) 

Engodo 

(Apáte) 

Razão 

(lógos) 

Magico-

religioso X  X    

Discurso-

diálogo  X  X   

Discurso 

sofístico  X  X X  

Filosófico-

religioso X X X  X 

O discurso mágico-religioso, sendo um privilégio dos deuses, concebe a legitimidade 

para desvelar o real por meio de uma palavra essencialmente inspirada. Destacam-se figuras 

como o poeta, o profeta e o rei por terem acesso às potências divinas que os conduzem a 

momentos atemporais. O discurso-diálogo, ao contrário, de matriz secular é do âmbito dos 

mortais, homens bélicos que lutam para sobreviver diante dos confrontos com outros povos. 

Entre eles não há diferenças hierárquicas, a linguagem possui o mesmo efeito para todos, 

cabendo a cada um produzir o discurso que melhor convence os demais. Dessa mistura e com 

o surgimento de alguns eventos culturais de importante relevo para a cultura helênica (a 

reforma hoplita e o advento das cidades) irrompeu a necessidade de compreender a linguagem 

a partir de novos olhares. 

O discurso sofístico tornou secular o valor da alétheia pela desvalorização do âmbito 

divino, transformando a dóxa no principal meio de comunicação entre os homens. Ele ressalta 



65 

 

 
 

os aspectos pragmáticos da linguagem, compreendendo a sua ligação com o mundo por meio 

de uma mera convenção social. Por outro lado, o discurso filosófico-religioso, persiste em 

colocar a verdade como o objetivo dos seus discursos, tomando essa relação como necessária 

e intrínseca. Encontraremos no Crátilo de Platão ambas as concepções sendo analisadas por 

meio de dois personagens. O Convencionalismo e o Naturalismo linguístico (como ficaram 

conhecidos os discursos sofístico e filosófico-religioso), entretanto, desembocaram em 

algumas aporias que são mais bem analisadas ao decorrer do diálogo. 

No próximo capítulo, buscaremos demonstrar como, a partir da leitura e da exposição 

do Crátilo, Platão apresenta tais impasses, ressaltando a radicalidade como o Naturalismo e o 

Convencionalismo linguístico compreenderam a relação linguagem e mundo. 

  



66 

 

 
 

3 AS RELAÇÕES ENTRE LINGUAGEM, VERDADE E CONHECIMENTO NO 

“CRÁTILO” DE PLATÃO: UMA ANÁLISE DAS APORIAS SUSCITADAS PELO 

NATURALISMO E CONVENCIONALISMO LINGUÍSTICO 

3.1 QUEM SÃO OS PERSONAGENS DO “CRÁTILO”? 

Os personagens dos diálogos platônicos costumam representar correntes de 

pensamento ou importantes personalidades do seu tempo. Em um universo metafórico e irreal, 

essas obras fantasiam embates entre as principais ideias suscitadas desde a gênese da filosofia, 

revelando as suas aporias e sugerindo superações. Todavia, conquanto seja o autor de cada 

trama, Platão não controla completamente as ações dos seus personagens. Muitas vezes eles 

defendem posições que o filósofo não concorda, mas que se propõe a eximinar quando postas 

em um debate filosófico. É por isso que encontra-lo no interior dos seus diálogos tornou-se 

um complexo exercício hermenêutico que pressupõe tanto o estudo da história quanto o 

conhecimento básico das figuras que influenciaram a elaboração dos seus personagens. 

No capítulo anterior, exploramos as raízes do Naturalismo e do Convencionalismo 

linguístico que surgem no Crátilo, revelando o modo como cada um se desenvolveu a partir 

dos tipos de discursos encontrados na Grécia Arcaica. O objetivo era explorar as teses que 

permeiam e fundamentam ambas as concepções e assim, com mais propriedade, identificar as 

aporias levantadas por Platão no diálogo. Contudo, antes de realizarmos uma leitura dos 

principais pontos discursivos da obra, é necessário compreendermos como se deu a 

apropriação do Naturalismo e do Convencionalismo por parte dos personagens que aparecem 

no diálogo, buscando entender como e por que defendem cada qual sua posição. Ademais, 

diante do grande número de pensadores que foram adeptos aos discursos filosófico-religioso e 

sofístico, cabe perguntarmos também por que Platão havia os escolhido como personagens do 

seu diálogo. 

É de se estranhar o fato de Hermógenes, figura secundária na história do século V a.C. 

ser o representante de um tipo de discurso pregado por personalidades famosas e opositores 

de grande parte dos diálogos platônicos
109

. Como ressalta Ivanaldo Santos (2010, p. 102), 

Hermógenes era um discípulo muito próximo de Sócrates, membro do chamado grupo dos 

                                                           
109

O contraste entre filosofia e sofística é um tema caro a filosofia de Platão, perpassando um grande número de 

obras do seu corpus: “se se considera o número de diálogos em que Sócrates se vê em colóquio com um 

sofista, um retórico profissional ou de seus seguidores (p. ex., Eutidemo, Górgias, Protágoras, Hípias maior, 

Hípias menor, A República), em que Sócrates discute os sofistas ou um sofista em particular (p. ex., Apologia, 

Teeteto), ou em que a definição do sofista é abstratamente comparada com outras atividades relacionadas (p. 

ex., Sofistica, Político), a lista é longa” (MCCOY, 2010, p. 10). 



67 

 

 
 

“socráticos menores”
110

. Tanto Platão quanto Xenofonte, em obras que versam sobre a vida de 

Sócrates, destacam a relação de Hermógenes com o filósofo. O primeiro, por exemplo, no 

Fédon (59b), aponta-o como um dos amigos presentes no dia da morte de Sócrates; já o 

segundo afirma que Hermógenes faz parte dos seus seguidores mais importantes, junto a 

figuras como Críton, Querefonte, Fédon e outros
111

 (XENOFONTE, Ditos e feitos 

memoráveis de Sócrates, I, 2, 48). 

Nails (2002, p. 162-164), em seu livro sobre os personagens de Platão, questiona se, 

de fato, o Hermógenes citado por Xenofonte é o mesmo que aquele utilizado por Platão no 

Crátilo, pois enquanto que o primeiro parece fazer fetiche da pobreza de Hermógenes 

(XENOFONTE, Ditos e feitos memoráveis de Sócrates, II, 10), o segundo destaca-o como 

uma pessoa que detém certo número de escravos
112

 (Crátilo, 384d). Ademais, a autora 

também destaca o fato de Hermógenes ser um filho ilegítimo, isto é, um bastardo (nothos), 

que não possui os mesmos direitos de um cidadão comum, filho de um casamento 

reconhecido pela pólis (NAILS, 2002, p. 162). Conquanto essa informação pareça trivial, 

alguns interprétes vão acreditar que essa será uma característica fundamental para 

entendermos a postura do seu personagem no Crátilo. Como veremos, a fragilidade do seu 

pensamento e a necessidade constante de amparo parecem fazer de Sócrates um pai adotivo 

que irá não só defendê-lo das investidas de Crátilo como também guiá-lo no caminho as 

respostas.  

Outro ponto de controvérsia é o fato de Diógenes Laêrtios (Vidas e doutrinas dos 

filósofos ilustres, III, 6) afirmar que, após a morte de Sócrates, Platão passou a seguir tanto 

Crátilo quanto Hermógenes, sendo o primeiro um seguidor das doutrinas heraclíticas e o 

                                                           
110

O círculo dos “socráticos menores” pode ser definido como o grupo de amigos e discípulos mais próximos de 

Sócrates que, influenciados por aspectos distintos do seu mestre, quiseram pôr adiante seus ensinamentos, 

elaborando, cada qual, escolas e doutrinas filosóficas que o representava (Cf. REALE, 1993, p. 329-332). As 

mais conhecidas e estudadas são aquelas fundadas por Antístenes, Aristipo, Euclides, Fédon e Platão. Diógenes 

Laêrtios (Ditos e feitos memoráveis de Sócrates, I, 18) estende a influência do pensamento socrático até as 

escolas helenísticas, alegando que a Ética, como um campo teórico de estudo realizado pela filosofia, por ter 

tido origem com Sócrates, acabou por influenciar dez escolas: a acadêmica, a cirenaica, a elíaca, a megárica, a 

cínica, a eretriana, a dialética, a peripatética, a estoica e a epicurista. 
111

Além de Críton, Querefonte e Fédon, Xenofonte cita também Querécrates, Hermócrates, Símias e Cébes. Com 

a exceção de Querécrates e Hermócrates, os demais foram citados ou possuem papel de destaque nos diálogos 

de Platão. Críton, por exemplo, tem um diálogo com seu nome; Querefonte aparece na Apologia (21a) como 

sendo o culpado pelo despertar do “sono dogmático” de Sócrates; Fédon, Símias e Cébes aparecem no Fédon: 

o primeiro relata os acontecimentos em torno do dia da morte de Sócrates (57a et. seq.), já os demais 

participam do diálogo como os interlocutores do filósofo, defendendo posições essencialmente pitagóricas 

(62d). 
112

O número de escravos que um cidadão detinha estava intimamente ligado ao seu número de riquezas, isso 

porque o escravo que Atenas criou “é o escravo-mercadoria, vendido e comprado num mercado internacional 

de escravos e que, desvinculado totalmente de sua terra, de origem, de sua família e comunidade tornava-se 

apenas, para usar a expressão célebre de Aristóteles, „uma coisa viva‟, ou seja, um mero instrumento de 

trabalho, uma mera ferramenta de produção” (BENOIT, 1996, p. 20). 



68 

 

 
 

segundo adepto do pensamento Parmenídico. Mas o Hermógenes exposto no diálogo defende 

o Convencionalismo linguístico que, como vimos, pressupõe uma interpretação da phýsis que 

se adequa muito mais ao pensamento de Heráclito do que ao de Parmênides. 

Todavia, sendo ou não a mesma pessoa, tanto Platão quanto Xenofonte afirmam a 

existência de um Hermógenes próximo a Sócrates e que esteve presente em momentos 

importantes de sua vida. Na Apologia escrita por Xenofonte é ele quem oferece o relato que 

mostra a congruência do pensamento do filósofo com suas ações (PINHEIRO, A., 2008a, p. 

92-96). Já em outra passagem (XENOFONTE, Ditos e feitos memoráveis e Sócrates, IV, 8, 4-

11) que se aproxima das temáticas trabalhadas no Críton e no Fédon por Platão
113

, o 

Hermógenes de Xenofonte “supostamente diz que ele próprio tentou persuadir Sócrates a 

pensar em sua defesa antes do julgamento, mas este havia negado, afirmando que toda a sua 

vida tinha vivido como preparação para aquele dia” (NAILS, 2002, p. 163).  

Além disso, embora Platão e Xenofonte não mencionem um ao outro como pessoas 

importantes no círculo de amizades de Sócrates (atitude aparentemente comum entre os seus 

discípulos)
114

, ambos concordam quanto a presença de Hermógenes e a sua afinidade com o 

filósofo: 

Platão só de passagens refere Antístenes (Fédon, 59b), Ésquines (Apologia, 

33e) ou Aristipo (Fédon, 59b) e ignora Xenofonte completamente; este, por 

sua vez, também o refere uma única vez (Memoráveis, III, 6, I), não o 

mencionando, por exemplo, quando, em Memoráveis I, 2, 48, enumera os 

mais importantes seguidores de Sócrates: Críton, Querefonte, Querécrates, 

                                                           
113

Tanto o Críton quanto o Fédon parecem tematizar o modo como homem deve se comportar diante das 

intempéries da vida. No primeiro, por exemplo, Platão parece argumentar em favor das leis e a sua importância 

na preservação da pólis e do cidadão. Sócrates, a partir do argumento de que “não devemos cometer injustiça 

em hipótese alguma” (oudenì trópo phamèn hekóntas adiketéon eînai) (49a), parece encaminhar o diálogo em 

direção ao fato de que sempre precisamos seguir as leis – mesmo que os homens façam mau uso delas (54c). Já 

no Fédon, ao discutir sobre a natureza da alma, Platão retrata que não devemos temer a morte quando 

passamos tanto tempo esperando por ela. O filósofo, aquele que é “inteiramente desafeiçoado do corpo e que 

anseia pela independência da sua alma” (ei gàr diabéblentai mèn pantakhêi tôi sómati, autèndè hath’hautèn 

epithymoûsi tèn psykèn ékhein) (67e), é quem melhor pode aguardá-la, com coragem (andreía) e prudência 

(sophosýne) (69b). 
114

Os discípulos de Sócrates raramente mencionavam os nomes uns dos outros. Alguns, como Platão e Aristipo, 

tinham ponto de vistas tão diferentes que se citavam apenas para exemplificar o que deveria ser evitado. O 

hedonismo proposto por Aristipo ia de confronto ao modo de vida pregado por Platão em seus diálogos. 

Enquanto que o filósofo da academia acreditava que o verdadeiro filósofo não deveria devotar sua vida em 

detrimento dos prazeres do corpo, Aristipo julgava que “o prazer deveria ser considerado, sempre e em todas as 

partes, como um bem” (GOMPERZ, 2013, p. 187) e que o estudo de toda a ciência da natureza deveria ser 

recusado (Cf. REALE, 1993, p. 348 apud PSEUDO-PLUTARCO, 9). Ademais, conforme Diógenes Laêrtios 

(Ditos e feitos memoráveis de Sócrates, II, 8, 65), Aristipo foi “o primeiro a cobrar honorários e a mandar o 

dinheiro para seu mestre”. Por essas e outras atitudes conflitantes ao pensamento de Platão, encontramos a 

figura de Aristipo sendo menosprezada (tanto indiretamente quanto diretamente) no Fédon (59c). O filósofo da 

academia diz que o hedonista, por exemplo, havia trocado de estar presente nos últimos momentos do seu 

mestre por Egina, uma ilha de festividades, lascívia e devassidão. 



69 

 

 
 

Hermógenes, Símias, Cebes e Fedondas (PINHEIRO, A., 2008b, p. 111, 

nota 11). 

Assim, parece não restar dúvidas quanto a importância de Hermógenes na vida de 

Sócrates. Mas por que ele defenderia no Crátilo uma concepção da linguagem que o 

aproximaria dos sofistas? Algumas conjecturas podem indicar possíveis soluções para essa 

pergunta, mas nenhuma parece ser forte o suficiente para respondê-la por completo. 

Podemos pensar, por exemplo, que por ser filho de Hipônico e meio-irmão de Cálias 

(um amante da retórica e de disputas erísticas) tenha tido contato com teses sofistas (NAILS, 

2002, p. 162). Tanto na Apologia (20a) quanto no Crátilo (390c), Sócrates afirma abertamente 

que Cálias pagou uma boa quantia de dinheiro para que eles o tornassem sábio. No 

Protágoras (335d-336e), Platão o descreve como alguém que se diverte com o duelo de 

argumentos entre Sócrates e Protágoras, mas que concede total apoio ao sofista e aos dissoi 

logoi levantados por ele. Do mesmo modo, o Banquete de Xenofonte ilustra um Cálias que 

promove banquetes em detrimento de disputas argumentativas
115

. Nessa ocasião, em especial, 

destaca-se a presença (dentre outros)
116

 de Sócrates e Hermógenes como personagens centrais 

da trama (PINHEIRO, A., 2008a, p. 15). 

Outra suposição que merece destaque é aquela que, seguindo na esteira de Kerferd 

(2003, p. 96-100), sugere que Sócrates, embora com outros objetivos
117

, encontra-se inserido 

no movimento sofista. Essa hipótese leva em consideração a semelhança (também 

mencionada no Sofista, 217a-b) entre a figura do filósofo e a do sofista. Conquanto a imagem 

de Sócrates desenhada por Platão como arqui-inimigo dos sofistas tenha se tornada canônica 

na história da filosofia, há alguns elementos que parecem aproximá-los: a) A opinião de 

                                                           
115

Como nota Ana Pinheiro na sua introdução sobre o Banquete de Xenofonte, “Cálias aparece com alguma 

frequência nesse papel de anfitrião” (2008a, p. 15), sempre com uma postura pedante e superior, se 

vangloriando da “capacidade de desenvolver muitos e sábios discursos” (XENOFONTE, Banquete, I, 6; III, 3). 

Ademais, em outra passagem da obra (Cf. XENOFONTE, Banquete, III, 4), encontramos mais semelhanças 

entre Cálias e os sofistas: cobrado por Sócrates para que revele seu conhecimento, o irmão de Hermógenes 

afirma que era capaz de “tornar os homens melhores”. Ora, como nota mais uma vez Ana Pinheiro (2008a, p. 

43, nota 15), “esse era também o objetivo de ensino do sofista Protágoras, no diálogo homônimo de Platão”. 
116

O Banquete de Xenofonte conta com a participação, dentre os já mencionados Cálias, Sócrates e Hermógenes, 

de Critobulo, Antístenes, Cármides, Nicérato, Autólito e seu pai Lícon. Além deles, com base na afirmação 

inicial do próprio texto – “porque eu próprio os presenciei e quero agora transmitir o que sei” –, alguns 

intérpretes tendem a acreditar que Xenofonte também estava presente na ocasião (Cf. PINHEIRO, A., 2008a, 

p. 15). 
117

Embora Kerferd (2003, p. 99) defenda que Sócrates desempenhe um papel importante dentro do movimento 

sofista, ele também acredita que entre eles haviam algumas diferenças significativas. A metodologia 

empregada pelo filósofo e o conteúdo do seu ensino são exemplos que, apontados por Aristóteles (Metafísica, 

1078b27-31), tornariam explícitas essas diferenças. Na busca por definições gerais (o tò tí estí), Sócrates 

objetiva encontrar o lógos correto de alguma coisa que “aparece no mundo, acima de tudo uma virtude ou uma 

qualidade moral ou estética” (KERFERD, 2003, p. 99). Em Platão, a dialética empregada pelo filósofo também 

o diferencia dos sofistas, na medida em que procura “alcançar não apenas a vitória em um combate e sim uma 

verdade que envolve regularmente uma aproximação com as formas inteligíveis” (CRUZ, 2015, p. 97). 



70 

 

 
 

alguns dos seus contemporâneos (como Aristófanes)
118

 que os colocavam participantes de um 

mesmo grupo de pensadores; b) Sua provável amizade com Péricles que encorajava os seus 

debates em praças públicas e c) Seu impacto intelectual sobre os jovens do seu tempo. 

Ademais, o uso das antilogias – que “consiste em opor um lógos a outro lógos, ou em 

descobrir ou chamar a atenção para a presença de uma oposição em um argumento” 

(KERFERD, 2003, p. 110) – e de alguns elementos retóricos – como o uso de figuras de 

linguagem e técnicas de persuasão – aproximam o filósofo das epídeixeis realizadas pelos 

sofistas. A falta de uma definição clara do conceito “filosofia” nos diálogos platônicos 

também demonstra a dificuldade em querer traçar uma linha que separa Sócrates dos seus 

opositores. Há, na verdade, quase sempre uma ambivalência entre eles que frequentemente 

põe em dúvida se essa distinção é de fato possível: 

Às vezes, os diálogos de Platão expressam alguma ambivalência sobre se a 

distinção pode ser feita tão claramente como o próprio personagem de 

Sócrates deseja fazer parecer. Um olhar atencioso às múltiplas camadas dos 

diálogos revela um Sócrates que às vezes se parece mais com seus oponentes 

do que ele gostaria de admitir ou vice-versa (MCCOY, 2010, p.11). 

O Górgias, por exemplo, um diálogo que parece tratar essencialmente das diferenças 

entre a filosofia e a retórica
119

, acaba, de modo paradoxal, tornando mais explicitas suas 

semelhanças (BENOIT, 1996, p. 55-57). Vez por outra, Sócrates faz justamente aquilo que 

critica em seus opositores
120

 e o diálogo acaba evidenciando que “filosofia e retórica estão 

intimamente inter-relacionadas: o conteúdo do pensamento e sua descoberta e expressão 

formal no discurso estão interligados” (MCCOY, 2001, p. 13). Além disso, no Sofista (217a-

231e), quando o Estrangeiro de Eleia busca definir o conceito de “sofista” para assim 

diferenciá-lo do filósofo e do político, ele chega a seis definições dos quais ao menos uma, a 

sexta, se aproxima do Sócrates exposto por Platão em seus diálogos: 

                                                           
118

Aristófanes de Atenas é considerado como um dos maiores comediógrafos da Grécia do século V a.C. Suas 

obras costumam abordar, de modo irônico e jocoso, as mudanças culturais que o “século de Péricles” havia 

empregado em Atenas (Cf. AGOSTINI, 2008, p. 36). Dentre suas obras, destaca-se As Nuvens que, como 

veremos, elabora uma figura do Sócrates histórico que o aproxima das acusações que irão levá-lo a morte. 

Discutiremos mais sobre Aristófanes no decorrer desta seção. 
119

Mccoy (2010, p. 95-96), de um modo geral, sintetiza as opiniões dos comentadores sobre as semelhanças entre 

a filosofia e a sofística levantadas por Platão no Górgias. Segundo a autora, “1) A filosofia requer a 

consistência de crenças, enquanto a retórica consiste de mera refutação verbal; 2) A filosofia requer um 

compromisso com a razão da qual os sofistas carecem; 3) O filósofo está comprometido com uma 

compreensão diferente do poder – por exemplo, o de tornar outros virtuosos em vez de dominação sobre 

outros; 4) Os filósofos possuem autoconhecimento refinado, que os retóricos não têm; 5) A filosofia valoriza o 

conhecimento técnico, diferentemente da retórica; ou 6) A filosofia está ligada a um conjunto específico de 

afirmações morais.”  
120

É o caso, por exemplo, dos pedidos de Sócrates para que seus interlocutores façam “discursos breves” 

(brakhylogía) (Cf. PLATÃO, Górgias, 449a-b) e que, no entanto, ele mesmo descumpre ao decorrer do 

diálogo (Cf. PLATÃO, Górgias, 464c-466a). 



71 

 

 
 

Estrangeiro: [esses homens] questionam um indivíduo acerca das coisas em 

relação às quais ele julga estar falando algo com sentido, quando fala algo 

sem sentido; depois, essas pessoas submeterão a exame, reúnem as opiniões 

dos indivíduos durante a discussão, confrontam-nas e mostram que se 

contradizem. Os indivíduos que estão sendo submetidos a exame percebem 

isso, irritam-se consigo próprios e tornam-se mais gentis com os outros, o 

que denota a forma de se libertarem de suas pretensiosas opiniões sobre si 

mesmos... 

Teeteto: A descrição que acabastes de fazer, contudo, é de alguém muito 

semelhante [ao sofista]. 

(Xénos: dierotôsin hôn àn oíetaí tís ti péri légein légon medén; 

eîth’háteplanoménon tàs dóxas radíos exetázousi, kaì synágontes dè toîs 

lógois eis tautòn tithéasi par’allélas, tithéntes dè epideiknúousinautàs autaîs 

háma perì tôn autôn pròs tà autà katà tautà enantías. Hoi d’horôntes 

heautoîs mèn khalepaínousi, pròs dè toùs állousemeroûntai, kài toúto dè tô 

tropo tôn perì hautoùs megálon kaì sklerôn doxôn (...). 

Theaítetos: allà mèn proséoiké ge toioúto tinì tà nûn eireména.) (Sofista, 

230b-c; 231a).  

Desse modo, a segunda hipótese argumenta que o motivo pelo qual Hermógenes 

defende a posição convencionalista da linguagem se encontra no fato de Sócrates transparecer 

certa proximidade com teses e posicionamentos sofísticos, mesmo que Platão tente a todo 

custo distanciá-los. No próprio Crátilo, como veremos, embora Sócrates rechace o 

Convencionalismo desde as primeiras passagens do diálogo (386 et seq.), ele acaba tendo que 

admiti-lo, quando, ao refletir sobre os problemas levantados pelo Naturalismo, conclui sua 

necessidade: “é de certa maneira necessário”, afima o filósofo, “que a convenção e o costume 

contribuam para mostrar aquilo que temos em mente quando falamos” (anankaîón pou kaì 

synthéken ti kaì éthos symbállesthai pròs délosin hôn dianooúmenoi légomen) (PLATÃO, 

Crátilo, 435b). 

Por fim, a terceira conjectura, levando a sério o conselho do Estrangeiro de Eleia no 

Sofista (217d)
121

, defende que a presença de Hermógenes no diálogo é pertinente por facilitar 

o desenvolvimento discursivo da obra. Isso é importante, sobretudo, quando temos no diálogo 

alguém como Crátilo que, como observa Aristóteles (Metafísica, IV, 5, 1010a10), “acreditava 

que não se deve dizer coisa alguma e apenas agitava os dedos” (hòs tò teleutaîonoùthèn óeto 

deîn légein allà tòn dáktylon ekínei mónon). Se dividirmos o diálogo em três partes iguais, 

encontraremos a fala de Crátilo em apenas um terço do total (SANTOS, J., 2001, p. 10), o que 

parece demonstrar a sua total indisposição ao debate
122

.  

                                                           
121

A saber, “o método do diálogo, ó Sócrates, se revela mais fácil quando o interlocutor é uma pessoa fácil de 

conviver e não um criador de transtornos” (tôi mén, ô Sókrates, alýpos te kaì eueníos prosdialegoménoi râon 

hoúto) (PLATÃO, Sofista, 217d). 
122

No início do diálogo, por exemplo, é Hermógenes quem convida Sócrates para fazer parte da discussão, 

enquanto Crátilo apenas o aceita com certa indiferença (Cf. PLATÃO, Crátilo, 385a). Sua posição diante das 



72 

 

 
 

Ademais, os que defendem essa hipótese, sustentam que a posição de Hermógenes não 

é inteiramente convencionalista e que há, portanto, uma abertura para posições contrárias a 

dele. Isso facilitará para que Sócrates construa seus argumentos e supere as aporias que, por 

ventura, surgirem durante o desenvolvimento do diálogo (BARROS NETO, 2011, p. 38-41). 

Logo de início, por exemplo, Hermógenes concorda com o filósofo em afirmar que tanto o 

verdadeiro (alethés) quanto o falso (psuedés) existem e que são coisas distintas (PLATÃO, 

Crátilo, 385b). Esse posicionamento, ao contrário de corroborar com o Convencionalismo 

linguístico, acaba por auxiliar Sócrates na refutação das teses sofisticas:  

Hermógenes, como seu discípulo fiel, aceita que a relação entre linguagem e 

mundo possa ser verdadeira ou falsa, e que, portanto, os nomes enquanto 

partes de proposições verdadeiras, devem ser necessariamente verdadeiros, 

limita a convenção a convencionar o verdadeiro. Esta conclusão favorece o 

afastamento de Sócrates, na obra, de posições sofísticas (PIQUÉ, 1996, p. 

172). 

Mas seja qual for o motivo pelo qual Hermógenes defende o Convencionalismo no 

Crátilo ou a razão que existe no fato de Platão tê-lo escolhido como um dos seus personagens, 

há um consenso por parte dos comentadores que a sua posição o aproxima daquela defendida 

pelos sofistas (AUBENQUE, 2012, p. 104). O fato de a tese ser fundada na percepção 

individual de cada indivíduo (PLATÃO, Crátilo, 385e-386a), liga Hermógenes a Protágoras 

(BUARQUE, 2012, p. 158-159; SANTOS, F., 2008, p. 253), enquanto que a suposta 

incompatibilidade entre as palavras e as coisas (PLATÃO, Crátilo, 384d-e) o aproxima de 

Górgias e do seu Tratado Sobre o Não-Ser: 

Parece existir, realmente, muita afinidade entre Hermógenes e Górgias. Em 

seu Tratado Sobre o Não-Ser, o sofista se esforça em revelar a função ímpar 

do discurso como um ser entre os seres, ou seja, como uma estrutura 

autônoma que não se liga diretamente com as coisas (...) tudo nos leva a crer 

que foi em posse deste feedback fornecido pela paidéia sofística que 

Hermógenes pôde chegar à hipótese que procurou defender no Crátilo 

(PINHEIRO, P., 2003, p. 47-49). 

Crátilo, ao contrário, tem uma importância mais explícita na obra de Platão. O fato de 

o personagem nomear um diálogo que trata essencialmente da linguagem parece apontar a 

relevância de sua figura histórica para a temática em questão (MONTENEGRO, 2008, p. 

                                                                                                                                                                                     
dúvidas de Hermógenes é sempre reclusa e irônica, acreditando já deter a verdade e não se importando em 

discuti-la com opiniões contrárias: “quando eu”, diz Hermógenes em uma passagem, “pergunto-lhe o porquê 

de sua fala, ele nada me esclarece. E ainda me ironiza, como se possuísse em seu interior um saber que, se 

fosse enunciado, faria com que eu concordasse e afirmasse o mesmo que ele” (kaì emoû erotôntos kaì 

prothymouménou eidénais hóti pote légei, óute aposapheî oudèn eironeúetaí te prós me prospoioúmenós ti 

autòs em heautôi dianoieîshtai hos perì autoû, hòei bouloito saphôs eipeîn, poiéseien àn kaì emè homologeîn 

kaì légein háper autòs légei) (PLATÃO, Crátilo, 383b-384a). 



73 

 

 
 

409). É sabido, por meio de Aristóteles (Metafísica, I, 6, 987a30), que Platão teve contato 

com ele ainda em sua juventude, antes de fazer parte do círculo de amigos e discípulos de 

Sócrates. Diógenes Laêrtios (Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres, III, 6), em um 

comentário bastante incoerente quanto a ordem dos fatos
123

, afirmou o mesmo que o 

Estagirita, asseverando a opinião de que Platão teve contato com Crátilo e as temáticas 

exploradas por ele em algum momento de sua vida. Já Nails (2002, p. 105-106) fortalece essa 

ligação sugerindo algumas mudanças nas datas históricas:  

Se Crátilo era jovem e estava no auge em 420 a.C., então Platão poderia ter 

encontrado suas opiniões e até o próprio ateniense antes de se associar a 

Sócrates. Uma mudança na data de nascimento de Crátilo (de 460/450 para 

440 a.C.), portanto, seria mais apropriado. 

De natureza oracular e “um tanto obscuro na expressão” (PIQUÉ, 1996, p. 174), 

Crátilo segue o estilo de Heráclito, a quem Aristóteles atribui como sendo seu mestre 

(Metafísica, I, 6, 987a30). Ele ficou conhecido em Atenas justamente por tomar a filosofia 

mobilista em seu sentido mais extremo, não admitindo, por exemplo, a possibilidade de “se 

banhar no mesmo rio sequer uma única vez” (hóti dìs tôi autôi potamôi ouk éstin embênai: 

autòs gár óeto oud’hápax) (ARISTÓTELES, Metafísica, IV, 5, 1010a10). Esse devir 

constante da phýsis reflete, aos seus olhos, na maneira como a linguagem comunicar o Ser: 

sendo herdeiro de uma tradição que toma de modo intrínseco a ligação das palavras com as 

coisas, a fluidez contínua da natureza torna impossível a sua comunicação (MONTENEGRO, 

2008, p. 410). Desse modo, Crátilo se cala e limita a apontar as coisas, buscando comunicar, 

sem o uso das palavras, a transformação da natureza: 

Crátilo consequente se cala e ordena que se faça o mesmo. Mas, de forma 

verossímil, o gesto da deixeis: o indicador, ao menos ele bem nomeado, 

apontando para o que passa, não designa sequer o pássaro, nem mesmo seu 

voo, mas sua transformação, seu desaparecimento (CASSIN, 1990, p. 31). 

Não é de se estranhar, portanto, a prudência de Aristóteles (Metafísica, IV, 3, 

1005b20-30) em querer destacar as diferenças entre Heráclito e Crátilo. Enquanto que para o 

primeiro, “era objeto de satisfação encontrar a união dos contrários contidas em uma só 

palavra” (MONDOLFO, 1966, p. 349), para o segundo não há qualquer identidade no fluxo 

                                                           
123

Na passagem supracitada, Diôgenes Laêrtios afirma que Platão passou a seguir Crátilo e Hermógenes apenas 

após a morte de Sócrates. Mas os dados históricos e os comentários realizados por outras figuras mais 

próximas e mais fiéis ao pensamento platônico, isso seria impossível. Ora, Sócrates morreu em meados dos 

anos 399 a.C. Se Crátilo estivesse vivo nessa data, ele teria aproximadamente sessenta anos. Assim, é mais 

provável a afirmação de Aristóteles de que Platão foi discípulo de Crátilo antes de Sócrates, quando o filósofo 

ainda era jovem e apaixonado pela a ideia de participar da atividade política. 



74 

 

 
 

que possa sustentar a sua significação. Crátilo toma o pánta reî de Heráclito como um 

imperativo e abandona o uso da linguagem que pressupõe a permanência de um significado 

sempre igual. Em outras palavras, o seu mobilismo exagerado marca o limite do discurso 

mágico-religioso, pois levada ao extremo, a relação entre linguagem e Ser desemboca em um 

completo silêncio: 

Dizer que não poderíamos entrar aí „nem mesmo uma vez‟, é dar entender 

que é impossível demarcar o rio, ou que o fluxo não tem margens: não 

apenas os entes, quer dizer, a sensação, se altera (...) é preciso interpretar 

com determinação o extremismo de Crátilo: seu „não deve, afinal, dizer 

nada‟ tem o rigor de um imperativo filosófico. Isso ocorre porque Crátilo se 

situa na exigência Aristotélica da adequação entre dizer e ser, porque ele é 

um verdadeiro filósofo que só pode se calar, e seu silêncio faz dele o mais 

consequente dos pré-socráticos (CASSIN, 1990, p. 30). 

Na medida em que sua interpretação radical sobre a phýsis o afasta de seu mestre, 

Crátilo acaba adquirindo uma maior proximidade com o modo em que a lógica e a linguagem 

eram entendidas por Antístenes – um dos discípulos de Sócrates e enunciador daquilo que 

viria se consolidar como a corrente cínica do período helenístico
124

 (GOMPERZ, 2013, p. 

125-128; REALE, 1993, p. 341-343).  

Segundo Diógenes Laêrtios (Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres, VI, 1, 1), 

Antístenes foi, quando jovem, seguidor de Górgias de Leontinos, adquirindo algumas 

características importantes da sofística. Há evidencias, por exemplo, que ele cobrava taxas 

para assistências dos seus seminários, além de ser um feroz opositor da filosofia pregada por 

Platão (DINUCCI, 1999, p. 105). Quando, mais tarde, finalmente entrou em contato com 

Sócrates, deixou de lado as longas exibições e os debates retóricos para valorizar a resistência 

do corpo e a impassibilidade da alma – características que seriam fundamentais para a 

elaboração da corrente cínica (LAÊRTIOS, Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres, VI, 1, 2). 

No que diz respeito à lógica e a concepção de linguagem que segue, Antístenes parece 

ter estabelecido o paradoxo da “impossibilidade de contradizer”
125

 (ouk èstin antilégein) que 

afirma que “nada pode ser descrito exceto pelo seu próprio lógos” (methèn axiôn légesthai 

plèn tôi oikeíoi lógoi) (ARISTÓTELES, Metafísica, V, 1024b30). Isso significa que, longe da 

                                                           
124

A expansão da cultura helênica para além das fronteiras do mundo ocidental desembocou na igualização entre 

gregos e bárbaros, desmoronado os antigos preceitos gregos da pólis que tornavam o cidadão uma figura de 

valor excepcional. A descoberta do indivíduo e o florescimento da filosofia como sabedoria prática elevou ao 

primeiro plano as instâncias socráticas (Cf. REALE, 1994b, p. 12). Tem destaque as escolas fundadas pelos 

discípulos de Sócrates e o pensamento que por ela foi desenvolvido. Antístenes, por rejeitar as regras básicas 

para uma vida em sociedade e valorizar a total independência (autarkeia) do homem frente às necessidades 

mais inúteis (o luxo ou vaidade, por exemplo), tornou o precursor da corrente cínica que, com Diógenes de 

Sinope, ganhou notoriedade em toda a Grécia (Cf. HADOT, 2011, p. 162). 
125

Platão discutiu sobre o paradoxo no diálogo Eutidemo (285e-286c).  



75 

 

 
 

incomunicabilidade do discurso gorgeano com as coisas, as palavras possuem uma relação tão 

intrínseca com o mundo que “o ato da fala implica na referência imediata a um objeto 

(pragma)” (PINHEIRO, P., 2003, p. 50). Todo discurso, nesse sentido, possui um referencial 

no mundo, sendo impossível a existência de palavras sem qualquer significado. O ato de 

contradizer, realizado quando dois discursos distintos referenciam um mesmo objeto, é uma 

inadequação (allodoxía) entre palavras e objetos. Se dois enunciados tendem a possuir um 

mesmo significado, cabe a nós encontrarmos qual deles não está se referindo ao objeto 

correto: 

A e B supostamente estão falando da mesma coisa. A coisa é uma coisa em 

sentido amplo (...) eles chamam pelo mesmo nome; mas eles não ligam ao 

nome necessariamente a mesma fórmula ou a fórmula certa ao nome. Ainda 

assim, em nenhum caso pode-se dizer que eles se contradizem mutuamente; 

se ambos tiverem em mente a fórmula correta, eles concordam; se um tem a 

fórmula correta e outro a errada, eles estão falando de coisas diferentes; se 

ambos têm a fórmula errada em mente, nenhum deles está falando sobre a 

coisa (GILLESPIE, 1913, p. 21 apud DINUCCI, 1993, p. 111). 

Os princípios lógicos que sustentam a concepção da linguagem proposta por 

Antístenes, assim como as aporias que eles desembocam, são idênticos àqueles que 

encontramos com Crátilo no diálogo platônico (GUTHRIE, 1969, p. 209; PINHEIRO, P., 

2003, p. 52). A forma como um único lógos se liga a natureza e a maneira como essa relação 

não se dá de modo convencional (mas necessário) é central nos tipos de discursos que tiveram 

como ponto de partida a palavra inspirada dos poetas, profetas e reis. Mas esses problemas só 

são possíveis de serem visualizados porque tanto um quanto o outro buscaram argumentar 

essa relação de modo radical: o ultra objetivismo de Antístenes e o mobilismo exagerado de 

Crátilo são expressões máximas de uma teoria da linguagem que possui como fundamento a 

aderência natural e indissolúvel entre linguagem e mundo (AUBENQUE, 2012, p. 101). 

Se Platão foi realmente discípulo de Crátilo quando jovem, ele deve ter herdado o 

problema da significação da linguagem no interior da tese naturalista. Uma vez que as 

palavras estão conectadas com as coisas, e a natureza se encontra em constante mudança, 

como é possível sermos capazes de comunicar algo? Ou, de um modo ainda mais alarmante, 

como é possível conhecermos as coisas do mundo se tudo permanece em um constante devir? 

Essas parecem ser as aporias principais que Platão tentará superar no Crátilo. A julgar, como 

veremos, pelo desenvolvimento do diálogo, “que inicia com o exame e a refutação, 

relativamente fácil, da tese convencionalista de Hermógenes, encaminhando-se para uma 



76 

 

 
 

evidente simpatia de Sócrates por uma concepção naturalista da linguagem, pode-se supor que 

é a tese de Crátilo o alvo privilegiado de Platão” (MONTENEGRO, 2008, p. 410). 

A importância do personagem Crátilo em seu diálogo homônimo, portanto, parece se 

tornar explícita na medida em que é, a partir de sua figura histórica, que o problema da 

relação linguagem e mundo se faz presente no interior da tese naturalista. É por meio dele que 

foi possível notar que o tipo de discurso empregado pelos filósofos, conquanto divergente 

daquele utilizado pelos sofistas, também desemboca em profundas aporias, restringindo o uso 

da linguagem e inviabilizando o acesso ao conhecimento. Se a filosofia é, como indica seu 

próprio nome, o desejo incessante pelo saber, o Naturalismo linguístico empregado pelos 

filósofos estava tornando essa tarefa impossível de ser executada. 

Desse modo, o Crátilo deve ser lido como a obra do corpus platonicum dedicada à 

superação dos problemas levantados pela tese naturalista da linguagem. O Convencionalismo, 

embora também seja alvo de críticas por parte do filósofo, é descartado cedo demais (em 

menos de um terço do diálogo), enquanto que o Naturalismo persistirá até o último momento. 

É precisamente esta a peculiaridade do diálogo frente aos demais: enquanto que podemos 

encontrar outras obras de Platão que tematizam as irregularidades dos discursos sofísticos e as 

suas variações (como o Sofista, Górgias e o Eutidemo), apenas no Crátilo há uma análise 

detalhada da tese naturalista e a possível superação dos seus problemas: 

Esta é, pois, a verdadeira questão filosófica a que o texto nos convida: a 

pergunta pela identidade desse algo a que as palavras por essência se 

referem, a interrogação pela natureza dessas coisas que os nomes nomeiam e 

que são parte integrante e determinante da sua condição enquanto 

precisamente nomes (MESQUISTA, 1997, p. 89). 

Mas onde poderemos encontrar as respostas de Platão aos problemas destacados pelo 

diálogo? 

Alguns intérpretes defendem que Platão apresenta sua posição por meio do seu 

personagem principal, Sócrates, e que as aporias que alguns diálogos desembocam são, na 

verdade, traços de um pensamento imaturo que almeja encontrar soluções para os problemas 

levantados por seus predecessores (IRWIN, 2013, p. 98-99). Mas a voz do filósofo, mesmo 

que ouvida na maior parte das vezes por meio de Sócrates, não se restringe a ele. Assim como 

seus interlocutores nos diálogos, Sócrates é apenas um personagem que representa uma figura 

precisa na história. Do mesmo modo que seria ingenuidade acreditar que não existe qualquer 

paridade entre as respostas propostas por Sócrates e a opinião de Platão sobre os temas, é 

igualmente ilusório supor que essa relação se dá de modo tão explícito. Assim, se queremos 



77 

 

 
 

encontrar as respostas de Platão aos problemas levantados no Crátilo, devemos ter em mente 

que Sócrates também é um personagem e, como tal, está sujeito tanto às limitações por parte 

de sua figura histórica, quanto a possíveis alterações por parte do seu autor
126

. 

Todavia, seria um trabalho pretensioso e desmedido analisá-los separadamente, visto 

que a principal fonte que disponibilizamos para recorrer aos pensamentos de Sócrates seja os 

diálogos escritos por Platão. Alguns estudiosos (BREHIER, 1942, p. 145; GOMPERZ, 2013, 

p. 58; KIERKGAARD, 1991, p. 38-39), porém, atribuem as características empregadas pelo 

personagem Sócrates, nos primeiros diálogos platônicos
127

, aos aspectos do Sócrates 

histórico. Outros ainda utilizam como ponto de apoio para tal distinção, a comédia As Nuvens 

de Aristófanes e as obras de Xenofonte
128

 por julgarem mais históricas do que filosóficas e, 

portanto, mais fiéis aos pensamentos do filósofo (DINUCCI, 2008, p. 55; FERNÁNDEZ, 

2002, p. 81; PINHEIRO, A., 2008b, passim). 

Mesmo que ambas as concepções pareçam ter problemas para provar a veracidade dos 

seus argumentos (ROSSITO, 1995, p. 45), partiremos delas para compreender e distinguir as 

diferenças essências entre o Sócrates histórico e o “conceito de Sócrates” criado por Platão 

que, conforme define Benoit (1996, p. 36), é “a superação da multiplicidade de imagens que 

se criaram da figura de Sócrates” em um personagem centrado na busca pelo conhecimento 

das hipóteses inteligíveis. Ora, a teoria das ideias (idea ou eidos)
129

, como ficou conhecida, 

                                                           
126

O “problema socrático”, como ficou conhecido, “tem uma longa história e, hoje talvez se limite a ser parte da 

História, uma vez que sua natureza desesperadoramente insolúvel não lhe parece garantir muito futuro” 

(DORION, 2016, p. 23). Mas seria um equívoco afirmar que ele é uma questão fechada apenas porque não 

admite uma solução definitiva ou ao menos parcial do problema. Podemos, ao menos, tentar traçar um perfil 

das características históricas de Sócrates por meio de seu personagem nos diálogos platônicos. 
127

“Os historiadores da filosofia sempre procuraram estabelecer a exata cronologia dos escritos platônicos (sob o 

aspecto, a utilidade da ordem efetuada por Trasilo é insignificante). Com essa finalidade, foram tentados 

diversos métodos, dos empíricos (por exemplo, estudos sore a relevância da figura de Sócrates) aos quase 

científicos (como análises feitas ao computador do estilo platônico). Com base nessas pesquisas, conclui-se 

que a obra platônica pode ser dividida aproximadamente em três grupos: 1) Diálogos do primeiro período, 

predominantemente polêmicos em relação à cultura tradicional e à sofística, muitas vezes aporéticos (ou seja, 

em aparência incapazes de resolver os problemas propostos), muito ligados ao método e a temas de 

ensinamento socráticos; 2) Diálogos da maturidade, predominantemente construtivos, nos quais se reconhece a 

presença de verdadeiras doutrinas atribuídas a Platão; 3) Diálogos da maturidade e da velhice, nos quais Platão 

se confronta, sobretudo, com difíceis problemas dialéticos (razão pelo qual encontramos a classificação dos 

„diálogos dialéticos‟ atribuída a alguns deles) e reelabora suas doutrinas políticas” (TRABATTONI, 2010, p. 

13-14). Por meio dessa explicação, os diálogos do primeiro grupo são: Apologia de Sócrates, Críton, Eutífron, 

Lísis, Cármides, Laques, Hípias Maior, Mênon, o primeiro livro d‟A República, Íon, Alcibíades I, Hípias 

Menor, Górgias, Protágoras, Eutidemo e Menêxeno. 
128

Xenofonte escreveu quatro obras dedicadas a figura de Sócrates: a) Apologia de Sócrates, b) Econômico, c) 

Memoráveis ou Ditos e feitos Memoráveis de Sócrates e d) Banquete (Cf. FÉRNANDEZ, 2002, p. 81). No 

presente trabalho, deixaremos de fora apenas o Econômico. 
129

Tanto Grube (1987, p.  18) quanto Reale (1994a, p. 61) chamam a atenção para o fato de que a palavra “ideia”, 

como ficou comumente traduzido os termos idea e eidos, não correspondem, de fato, com o significado real 

das palavras em grego. Na linguagem moderna, “ideia” assumiu um sentido estranho ao sentido platônico: 

atualmente ela significa “um conceito, um pensamento, uma representação mental”, mas o filósofo entendia 



78 

 

 
 

nada tem a ver com Sócrates. Ela é precisamente uma tentativa de Platão para superar os 

problemas suscitados pela filosofia naturalista do seu tempo (ROSSET; FRANGIOTTI, 2012, 

p. 41). A busca por entes transcendentais, embora trazendo problemas inéditos e até hoje 

insuperáveis ao pensamento grego
130

, auxiliou na superação do embate entre Parmênides e 

Heráclito (REALE, 1994a, p. 69-70). 

Mas os problemas de Sócrates são de outra origem. Como descrito por Aristóteles em 

sua Metafísica (I, 6, 986a30-987b5) e por Xenofonte em seus Ditos e Feitos Memoráveis de 

Sócrates (I, 1, 16), o filósofo deixou de lado o estudo da natureza dos entes para se concentrar 

exclusivamente no estudo das questões éticas. Definir as virtudes que permeiam as ações 

humanas para, assim, tornar capaz de conhecer melhor a alma do homem era o imperativo que 

movia a sua missão (PLATÃO, Apologia, 21b; XENOFONTE, Ditos e feitos memoráveis de 

Sócrates, I, 1, 61). Platão, no Fedro (230d), fortalece esse ponto quando põe na boca do 

filósofo que “os ambientes rurais e as árvores” (khoría kaì tà déndra) nada poderão lhe 

ensinar, “mas apenas os homens na cidade” (hoi d’em tôi ástei ánthropoi). 

Essas atitudes, entretanto, na medida em que o afastavam dos filósofos precedentes
131

, 

o aproximavam dos sofistas que também estavam envolvidos com as questões relativas à 

virtude ou excelência (areté) humana (GUTHRIE, 2007, p. 233-242). É por isso que diante 

dos seus contemporâneos, a figura de Sócrates tornou-se paradoxal: para os seus discípulos e 

amigos, uma figura extraordinária e precisamente filosófica; para os demais, um charlatão, 

alguém que corrompe os jovens e desrespeita as tradições religiosas da cidade (WOLFF, 

1982, p. 85-86). Não é por acaso, portanto, que Aristófanes, escritor de comédias e resistente 

às inovações sociais e políticas do seu tempo (SOUZA; PEREIRA MELO, 2012, p. 6), 

elaborou uma obra em que Sócrates é retratado de modo semelhante aos sofistas
132

. 

                                                                                                                                                                                     
eidos como “o objeto específico do pensamento, para o qual o pensamento está voltado de maneira pura, aquilo 

sem o qual o pensamento não seria pensamento”. Desse modo, a melhor tradução do termo seria “essência” 

“forma”, “semblante” ou até mesmo “aspecto”.  
130

Como Rosset e Frangiotti (2012, p. 58) destacam em seu livro sobre a metafísica antiga e medieval, a 

fragilidade da teoria de Platão é mostrada por Aristóteles em vários dos seus escritos. Essa debilidade ocasiona 

problemas inéditos à filosofia que, a partir de então, recorre a entes transcendentais para explicar a natureza 

dos seres naturais. Aristóteles, sendo herdeiro desse tipo de pensamento, tenta solucionar alguns dos seus 

problemas. Ele pontua ao menos cinco objeções contra as hipóteses inteligíveis: a) A desnecessária duplicação 

das coisas; b) O argumento do terceiro homem; c) A criação das ideias das relações; d) A ideia do negativo e e) 

A falta de explicação sobre a produção e a gênese de todas as coisas. 
131

Foi por isso que a tradição passou a chamar de “pré-sócraticos” os filósofos naturalistas que, anteriores ou 

contemporâneos a Sócrates, investigaram a phýsis (Cf. REALE, 1993, p. 35). 
132

Embora Aristófanes seja o mais conhecido dramaturgo que escreveu uma obra contra a imagem de Sócrates, 

houve outros nomes do teatro grego que elaboraram peças em que o filósofo era visto de modo pejorativo. 

Como aponta Konstan (2016, p. 114): “no mesmo festival em que Aristófanes produziu As Nuvens, no ano de 

423 a.C., Ameipsias apresentou uma peça intitulada Konnos, na qual ele também caricaturou Sócrates, que 

deve ter feito algo que atraiu alguma atenção mais ou menos naquela época. Em um fragmento de Eupolis, um 



79 

 

 
 

Nas Nuvens, o filósofo aparece como dono de uma escola (o phrontistérion) de 

filosofia natural e de retórica que investiga desde as coisas mais triviais – como o diâmetro 

interno do intestino de um mosquito (ARISTÓFANES, As Nuvens, 160) ou quantas vezes 

uma pulga poderia saltar o tamanho dos seus próprios pés (ARISTÓFANES, As Nuvens, 145-

150) – até o que há de mais incomum – a formação de nuvens chuvosas e o estrondar dos 

trovões (ARISTÓFANES, As Nuvens 370-380).  Já em relação a sua aparência, Sócrates é 

descrito como um soldado espartano: descalço, sujo e pálido
133

 (ARISTÓFANES, As Nuvens, 

100). Essa afirmação parece estar de acordo com os testemunhos de Xenofonte (Ditos e feitos 

memoráveis de Sócrates, I, 6, 2) e de Platão (Banquete, 220b) que também atestam que o 

filósofo não se preocupava com suas vestimentas, exibindo pouca vaidade e muita resistência 

quanto às intempéries climáticas (REALE, 1993, p. 247, nota 1). 

A comédia tem início quando o velho Estrepsíades, arruinado por dívidas graças ao 

seu casamento, decide frequentar a escola de Sócrates na expectativa de aprender técnicas de 

persuasão e retórica para assim convencer os seus credores a não pagá-los (ARISTÓFANES, 

As Nuvens, 95). Entretanto, por conta de sua falta de capacidade intelectual, Estrepsíades 

desiste de ir adiante e convence seu filho, Fidípides, a prosseguir com o plano 

(ARISTÓFANES, As Nuvens, 795-865). Este, a partir as aulas de Sócrates, acaba aprendendo 

tão bem as sutilezas da argumentação que bate em seu próprio pai, propondo demonstrar que 

essa é uma atitude legítima (ARISTÓFANES, As Nuvens, 1330). A comédia termina quando 

Estrepsíades, em um momento final de fúria, lança fogo à escola de Sócrates, na expectativa 

de matar a todos (ARISTÓFANES, As Nuvens, 1485-1510). 

Se analisarmos mais atentamente o desfecho da comédia podemos encontrar profundas 

semelhanças com os motivos pelos quais Sócrates foi condenado à morte (PINHEIRO, A., 

2008b, p. 104). Conforme as Apologias descritas tanto por Platão (24b) quanto por Xenofonte 

(I, 2, 10 et seq.), o filósofo foi réu “por corromper a juventude, descrer dos deuses do Estado e 

acreditar em outras divindades” (Sokráte phesìnadikeîn toús te néous diaphtheíronta kaì 

theoùs hoùs hepólis nomízei ou nomízonta, hétera dè daimóniakainá). Ora, é precisamente 

essa a figura apresentada por Aristófanes: Fidípides foi corrompido, jogado contra seu próprio 

                                                                                                                                                                                     
contemporâneo mais velho de Aristófanes, um personagem declara: „eu odeio Sócrates, o mendigo tagarela, 

que teoriza sobre tudo, mas se esquece de onde pode arranjar uma refeição‟. A mesma pessoa ou outra, 

supostamente na mesma peça, diz: „mas ensina a tagarelar, esse sofista‟”. 
133

A cor pele de Sócrates é um traço caricaturado por Aristófanes que não se faz presente nem em Xenofonte e 

nem Platão. Como nota Leão (1995, p. 330), “a cor macilenta da pele, que nem o pobre, que trabalhava 

debaixo do sol, nem o rico, praticante de desportos ao ar livre, teriam. Era própria desses seres estranhos que 

passavam o tempo fechados em meditação”, uma tentativa de comediógrafo de reforçar a imagem de um 

homem que passava suas horas dedicando-se ao estudo, longe do bulício da vida e do sol. 



80 

 

 
 

pai, por um homem que não crer nos deuses da tradição (ARISTÓFANES, As Nuvens, 245), 

mas que acredita que as nuvens e os fenômenos naturais são as verdadeiras divindades 

(ARISTÓFANES, As Nuvens, 250). A esse tipo de homem, quase que como sintetizando o 

desejo da maioria dos seus contemporâneos, Aristófanes aconselha que o calem, até com a 

violência se for preciso: 

As chamas que derretem o phrontistérion socrático e põe termino a peça, 

longe de um jubiloso kômos com que normalmente celebra o triunfo do herói 

cômico nas comedias de Aristófanes, até parece um convite [aos seus 

contemporâneos] para acabar com os ensinamentos socráticos, recorrendo a 

violência se for preciso (FERNÁNDEZ, 2002, p. 79). 

Desse modo, quando Ânito, Meleto e Lícon resolvem acusar Sócrates no tribunal, eles 

apenas formalizam um desejo que, como apresentado na comédia de Aristófanes, é vigente 

em seu tempo. Não é por acaso que quando Platão procura exemplificar os mais antigos 

acusadores de Sócrates, isto é, aqueles que antes de Meleto faziam-lhe acusações semelhantes, 

ele acaba citando Aristófanes e sua obra (Apologia, 19c). Todavia, tanto Platão quanto 

Xenofonte estão seguros que a imagem pintada pelo comediógrafo não passa de uma 

caricatura equivocada e desleal. Eles parecem certos que seus contemporâneos não 

conseguiram captar o bem que Sócrates de fato representava a toda cidade. 

Xenofonte, em seus Ditos e Feitos Memoráveis de Sócrates, desenhou o retrato de um 

Sócrates familiar e amigo que “é totalmente voltado para questões prático-existências como a 

amizade, o cuidado com o corpo, a paz, a guerra, a servidão e a liberdade” (DINUCCI, 2008, 

p. 56). Ao contrário de possuir um phrontistérion e passar seus dias em investigações sobre a 

natureza e a origem do universo, o Sócrates de Xenofonte, semelhante àquele que estamos 

habituados a ver em Platão, “é um homem sem segredos ou comportamentos misteriosos: que 

vive às claras, nos passeios públicos, nos ginásios, na ágora, em sítios onde pode ver muita 

gente, falar com muita gente, ser ouvido por muita gente” (PINHEIRO, A., 2008b, p. 108). 

Para esse Sócrates, o diálogo é imprescindível, pois as questões humanas só podem ser 

tratadas por meio do lógos e a troca de conhecimento entre as pessoas (FERNÁNDEZ, 2002, 

p. 81; HUISMAN, 2006, p.29). 

Ademais, podemos encontrar no Sócrates de Xenofonte a imagem de um homem 

inspirado que, guiado por um daimonion (algo como um “espírito guardião” que o aconselha 

em suas ações), se assemelha com os antigos profetas ou áugures que “interrogam o voo das 

aves, as vozes, os signos e as entranhas das vítimas” (Ditos e Feitos Memoráveis de Sócrates, 

I, 1, 3). Esse sinal (semeîon), que “aconteceu a poucos ou a ninguém antes de Sócrates” 



81 

 

 
 

(MCPHERRAN, 2016, p. 173), também é apontado por Platão em inúmeros dos seus diálogos 

(Apologia, 40b; Eutidemo, 272e; Fedro, 242b; A República, 496c). Na Apologia (27a-28a), 

por exemplo, o filósofo utiliza o seu guia pessoal como subterfugio para refutar uma das 

acusações a qual era réu: se acredito em divindades, pergunta Sócrates, como posso ser 

acusado de impiedade? 

Todavia, como nota Pereira da Silva (2001, p. 108), se traçarmos um paralelo da obra 

de Platão com a Apologia e os Ditos e Feitos Memoráveis de Sócrates de Xenofonte, 

podemos perceber que Sócrates foi culpado não por descrer nos deuses da pólis, mas por ter 

justamente introduzido novas divindades: 

A utilização por Xenofonte do verbo eisphéron, ao lado de „ou nomízon‟, 

citado também por Platão, especifica que Sócrates não só não acredita nos 

deuses estabelecidos pelo nómos da cidade, como também, introduzia uma 

divindade nova. Este verbo é importante porque destaca o ponto pretendido 

pelos acusadores de Sócrates, mostrar que o réu estabelecia uma nova 

relação com o seu daímon que contrariava a tradição. Apesar de Platão não 

utilizar o termo eisphéron, o sentido de „ou nomízon‟ possibilita o mesmo 

sentido, ou seja, se ele não acredita nos deuses estabelecidos pelo nómos, 

elabora uma nova concepção de divino. 

E complementa MCPHERRAN (2016, p. 183): 

Há, então, pelo menos três áreas de perigo potencial para as quais os 

acusadores poderiam ter apontado: 1) a fonte do daimonion pode ser uma 

divindade não licenciada à qual Sócrates presta um culto não licenciado; 2) 

sua caracterização desse sinal o coloca em termos especiais e privados com 

uma divindade; 3) esse sinal e a divindade por trás dele podem ser ilusórios, 

ou a divindade pode ter intenções hostis em relação a Atenas. 

Xenofonte também construiu a imagem de um homem descomprometido com a 

política, que criticava tanto a oligarquia dos Trinta Tiranos
134

 quanto à democracia de Péricles 

(PINHEIRO, A., 2008b, p. 109). Esse tipo de atitude sugere, na obra do historiador, que 

Sócrates tenha sido condenado pela franqueza de suas opiniões e o modo como acabou 

adquirindo a inimizades de homens do poder (O‟CONNOR, 2016, p. 101). Em Ditos e feitos 

memoráveis de Sócrates (I, 2, 9), o filósofo “instigava seus discípulos ao desprezo das leis 

estabelecidas, tachando de estupidez o escolher com uma fava os magistrados de uma 

república, quando ninguém tiraria a sorte um piloto, um arquiteto, um tocador de flauta e 

                                                           
134

O governo dos Trinta Tiranos foi um regime oligárquico que se sucedeu a democracia ateniense ao final da 

guerra do Peloponeso (Espartas contra Atenas) em 431 a 401 a.C. Em sua Carta VII (324d-e) e na Apologia 

(32c), Platão conta-nos que certa vez os Trinta Tiranos ordenaram que Sócrates e outros quatro indivíduos 

trouxessem um homem de Salamina para a morte. Mas o filósofo, por não querer se tornar cúmplice de ações 

que discordava, os desobedeceu, pondo sua vida em risco: “mas eu nunca me curvaria, por medo da morte, a 

qualquer pessoa que contrariasse o que é justo” (oud’àn hevì hypeikáthoimi parà tò díkaion deísas thánaton, 

mè hypeíkon dè allà kàn apolpímen) (PLATÃO, Apologia, 32a). 



82 

 

 
 

etc.”. Esse tipo de afirmação põe em xeque os fundamentos basilares da democracia que, 

sustentada por suas leis, ruiria caso os jovens passassem a renunciá-las
135

. 

Outra característica importante do Sócrates de Xenofonte é o seu gosto por discutir 

determinados assuntos e levar o seu adversário a admitir sua própria ignorância 

(XENOFONTE, Ditos e feitos memoráveis de Sócrates, I, 4, 1). Mas, embora induza o outro a 

responder seus questionamentos, ele nada parece saber. Sua filosofia é construída por meio de 

uma “razão negativa”, isto é, sem qualquer afirmação, apenas desconstruindo o que se pensa 

que sabe (BENOIT, 1996, p. 91-96). Em uma passagem específica da obra de Xenofonte 

(Ditos e feitos memoráveis de Sócrates, IV, 4, 9-10), um dos dialogantes de Sócrates o acusa 

de nunca expor suas opiniões, mas apenas de refutar as dos outros: “Por Júpiter!”, protesta 

Hípias, “nada saberás antes de me dizeres o que pensas tu próprio da justiça. Há muito que 

zombas sempre, sem jamais querer prestar contas a ninguém sobre tua opinião”. 

Boa parte dos elementos que acabamos de ressaltar sobre Sócrates nos escritos de 

Xenofonte também pode ser encontrada nos diálogos de Platão. Eles parecem se destacar, 

sobretudo, nos escritos da juventude, em que “o personagem principal, Sócrates, pode ser 

tomado como expressando concepções do Sócrates histórico” (PENNER, 2013, p. 152). Se 

seguirmos o critério da estilometria
136

, iremos deparar com uma série de características 

próprias desses diálogos que os diferenciam dos demais: a) Eles tendem a ser breves e 

pontuais com a análise de uma questão definida; b) Costumam ser aporéticos e desprovidos de 

qualquer valor positivo; c) São divertidos, interativos e otimistas e d) São, em sua essência, 

éticos, quase sempre preocupados com as ações dos homens (PENNER, 2013, p. 154). 

Ademais, o método de investigação utilizado pelo personagem Sócrates nos diálogos 

da juventude possui ao menos três etapas que parecem se repetir: a) O estabelecimento do 

diálogo; b) A refutação das opiniões propostas e c) O estado aporetico do não saber. 

Essas recorrências sugerem aquilo que seria o modus operandi do filósofo, revelando 

alguns traços importantes de sua figura história (BENSON, 2016, p. 237-238). Em contraste 
                                                           
135

No diálogo Críton de Platão, ao contrário, Sócrates parece fazer uma apologia às leis do Estado Ateniense, na 

medida em que procura demonstrar para seu amigo, Críton, que o Estado ruiria caso as pessoas deixassem de 

obedecê-las. Nessa ocasião, o filósofo é convidado a fugir da prisão para salvar sua vida, mas nega por 

acreditar que seria uma injustiça contra sua própria pátria negar uma ordem das leis (51c): “Se partires 

injustiçado, como alegas, foste injustiçado não por nós [as leis], mas pelos homens; por outro lado, se fugires 

após de maneira tão infame retribuíres a injustiça com a injustiça e o mal com o mal, descumprindo teus 

compromissos e acordo conosco, e causando danos aos que menos queres causar dano, isto é, a ti próprio, aos 

teus amigos, a tua pátria e a nós” (eàn dè exélthes hoútos aiskhrôs antadikésas tekaì antikakourgésas, tàs 

sautoû homologías te kaì synthékastàs pròs hemâs parabàs kaì kakà ergasámenos toútous hoùs hékista édei, 

sautón te kaì phílous kaì patrída kaì hemâs) (54c). 
136

Dentre os diversos métodos utilizados para revelar a ordem dos diálogos de acordo com a sua cronologia, a 

estilometria estuda a frequência de ocorrências de certas expressões nos diálogos como meio de ordená-los 

cronologicamente (Cf. BRANDWOOD, 2013, 113-146). 



83 

 

 
 

com as epídeixeis dos sofistas, por exemplo, o Sócrates de Platão acredita que o diálogo pode 

trazer maior clareza ao debate do que as longas exibições que volta e meia acabam por 

desembocar no afastamento da raiz original do problema. No Górgias isso parece se tornar 

mais evidente porque “a diferença entre o diálogo exigido por Sócrates e as exibições 

retóricas elaboradas por Cálices desemboca na inconciliabilidade entre os discursos, 

transformando esse diálogo no „mais aporético dentre os diálogos Socráticos‟” (MUNIZ, 

2003, p. 38). 

Mas para que ocorra um diálogo é necessário que haja um acordo entre seus 

participantes. Lembremos, por exemplo, da célebre passagem no início do livro I da 

República (327c), em que Polemarco, valendo-se do apelo à força (Argumentum ad Baculum), 

demonstra ser impossível a existência de um diálogo quando um dos dois lados se recusa a 

ouvir: “porventura”, perguntou ele a Sócrates, “sereis capazes de nos persuadir se nos 

recusemos a ouvir?” (ê kaì dýnaisth’án, ê d’hós, peîsai mè akoúontas;) e eis que Glauco 

responde em seu lugar: “de modo algum” (oudamôs)
137

. A ironia (eironeía) empregada por 

Sócrates é, nesse sentido, a maneira de instaurar um acordo com aqueles que estão convictos 

de possuírem a verdade e não desejam mais dialogar (SILVA, H., 2008, p. 44). Ele se 

autodeprecia frente ao outro com o intuito de aproximá-lo, desarmando-o de qualquer postura 

fechada que inviabiliza tanto a construção quanto o desenvolvimento do diálogo. 

Como explica Lane (2016, p. 310): 

O modo como as pessoas se autodepreciam (eironeía) subestimam a si 

mesmas faz seu caráter parece mais atraente, uma vez que elas parecem fazê-

lo a partir de um desejo de evitar a pompa, e não visando tirar proveito; 

acima de tudo, são coisas que trazem boa reputação que essas pessoas 

também negam, como de fato fazia Sócrates. 

Após o diálogo ter sido iniciado, Sócrates passa a exigir dos seus adversários as suas 

opiniões (dóxai). No Eutífron (5d), por exemplo, quando o personagem homônimo demonstra 

agir de acordo com certa convicção acerca da piedade (ósion), Sócrates o interroga para que 

ele exponha detalhadamente o seu entendimento sobre tal conceito. Do mesmo modo, no 

Laques (184e), o filósofo pergunta se, na opinião de Melesias, julgamos melhor determinado 

assunto de acordo com a epistéme ou conforme a opinião da maioria (katà pléthei). Assim, as 

                                                           
137

É por essas e outras características que muitos intérpretes tendem a somar o livro I de A República aos 

diálogos da juventude de Platão: “embora nitidamente integrado em toda a obra, na qual ganham finalmente 

sentido as questões que levanta o livro I de A República pode ser considerado, para feitos analíticos, 

separadamente dos restantes livros; esta consideração resulta da sua semelhança com os diálogos elêncticos: 

presença da pergunta „o que é?‟ (aqui implícita); de definições; dos elenchoi socráticos; de refutações das 

definições; de uma aporia final” (FIGUEIREDO, 1996, p. 65). 



84 

 

 
 

opiniões individuais são sempre o ponto de partida do método de investigação empregado 

pelo personagem Sócrates e, portanto, se difere do discurso sofístico que as utiliza como 

ponto final de uma discussão. 

O élenkhos, seguindo nessa análise, vai constituir o segundo momento do método 

socrático. Muitas das opiniões que os seus dialogantes defendem com tanto afinco não são de 

fato aquelas que eles creem como verdadeiras (PAVIANI, 2008, p. 73), mas que acabaram 

por absolver e defender sem qualquer tipo de reflexão. A refutação tem o papel fundamental 

de forçar uma análise nessas falsas opiniões amiúde enraizadas nas almas dos seus 

interlocutores
138

. Essa ação, como demonstra alguns diálogos (PLATÃO, A República, 514d-

e; Mênon, 80b), desemboca no estado doloroso e angustiante da aporia. 

A aporia é um estado essencialmente filosófico. É ela quem prepara a alma do homem 

para o genuíno filosofar (PLATÃO, Teeteto, 155d). A descoberta do não saber desmonta as 

falsas crenças e instaura nos homens a busca pelo conhecimento verdadeiro
139

. Em muitos 

casos, por outro lado, há uma resistência. Uma necessidade de permanecer na zona de 

conforto que as falsas opiniões parecem oferecer. A aporia se torna dolorosa por forçar a saída 

dessa comodidade e é detestada por aqueles que não desejam uma agitação em seu cotidiano 

(HUISMAN, 2006, p. 69). Não obstante, aqueles que aceitam a dor e compreendem que 

permanecer na falsa opinião é ainda pior do que sair de sua comodidade, passam acompanhar 

Sócrates na busca pela verdade, ou ao menos, passam a querer construir opiniões que 

acreditam serem mais corretas: 

Sócrates: (...) pois agora, ciente de que não sabe, terá, quem sabe, prazer em, 

de fato, procurar, ao passo que, antes, era facilmente que acreditava, tanto 

diante de muitas pessoas quanto em muitas ocasiões, estar falando com 

propriedade, sobre a superfície que é o dobro, que é preciso que ela tenha a 

linha que é o dobro de comprimento. 

Mênon: Parece. 

Sócrates: sendo assim, acreditas que ele trataria de procurar ou aprender 

aquilo que acreditava saber, embora não sabendo, antes de ter caído em 

aporia – ao ter chegado ao julgamento que não sabe – e de ter sentido um 

anseio por saber? 

Mênon: não me parece, Sócrates. 

                                                           
138

Nesse sentido, é importante ressaltarmos a passagem do Teeteto (150c) em que Sócrates afirma que o que há 

de mais expressivo em sua arte é “a sua capacidade de testar, de todas as maneiras possíveis, se o intelecto do 

jovem está gerando uma mera imagem, uma falsidade ou uma genuína verdade” (têi hemetérai tékhnei, 

basavizein dynatòn eînai panti trópoi pósteron eidolon kaì pseûdos apotiketei toû néon he diánoia è gónimón 

te kaì alethés). 
139

A perplexidade (thaumazein) que surge do que não se sabe foi o pontapé inicial da filosofia. Aristóteles em 

sua Metafísica (I, 2, 982b10-15), afirmou que “foi pela admiração que os seres humanos passaram a filosofar” 

(dià gàrtò thaumázein hoi ánthropoi kaì nûn kaì tò prôton érxanto philosopheîn), maravilhando-se e 

ponderando acerca da beleza do desconhecido. 



85 

 

 
 

(Sokrátes: (...) nûn mèn gàr kaì zetéseien àn hedéos ouk eidós tótedè raidíos 

àn kaì pròs polloùs kaì pollákis óiet àn eû légein perì toû diplasíou khoríou, 

hos deî diplasían tèn grammèn ékhein mékei. 

Ménon: éoiken. 

Sokrátes: oíei oûn àn autòn próteron epikheirêsai zeteîn è manthánein toûto 

hòóito eidénai ouk eidós, prìn eis aporían katépesen hegesámenos mè 

eidénai, kaì epóthesen tò ei dénai; 

Ménon: oú moi dokeî, ô Sókrates) (PLATÃO, Mênon, 84b-c). 

Os testemunhos de Aristóteles também podem nos auxiliar na identificação de quem 

foi o Sócrates histórico. Tanto Aristófanes, quanto Xenofonte ou Platão estavam próximos 

demais do filósofo e, por isso, acabaram construindo imagens que se adequavam ao modo 

como o enxergavam-no (DORION, 2016, p. 32-33). Mas o Estagirita, por não ter conhecido o 

filósofo pessoalmente
140

, permanece a certa distância, analisando-o com um olhar mais 

técnico e impessoal (FERNÁNDEZ, 2002, p. 83). Como que para sintetizar tudo que 

abordamos até aqui, podemos apontar, junto a Aristóteles, ao menos cinco características que 

se sobressaem das imagens construídas pelos rivais e amigos de Sócrates: a) A noção de 

“razão negativa”; b) As questões éticas; c) O método de investigação que o diferencia dos 

sofistas; d) A busca por definições universais; e e) A não aderência por uma realidade 

transcendental (PENNER, 2013, p. 149). 

Deste modo, quando analisarmos as aporias e as superações desenvolvidas no Crátilo 

sobre as teses naturalista e convencionalista da linguagem, tomaremos as falas dos seus 

personagens em contexto com as suas características históricas. As entrelinhas e os silêncios 

que daí surgirem serão entendidos como as possíveis opiniões de Platão sobre o assunto. 

Passeremos, a seguir, à leitura dos principais pontos discursivos da obra para assim 

analisarmos o modo como os tipos de discursos foram apresentados no diálogo. 

3.2 HERMÓGENES E AS APORIAS DO DISCURSO CONVENCIONALISTA (384a-387d) 

O Crátilo, como já mencionamos, tem início com o convite de Hermógenes a 

Sócrates, simbolizando o que parece ser a chegada do pensamento platônico a uma discussão 

que já vem sendo realizada desde tempos mais remotos
141

. De fato, os tipos de discursos 

defendidos pelos personagens tiveram suas raízes na Grécia do período arcaico, por meio de 

nomes que valorizavam tanto a relação intrínseca da natureza com a linguagem quanto a sua 

                                                           
140

Sócrates foi condenado a beber cicuta em 399 a.C., alguns anos antes do nascimento de Aristóteles em 384 

a.C. 
141

“Hermógenes: Eis aqui o Sócrates, devemos levá-lo como um parceiro em nossa discussão? Crátilo: Se é do 

seu prazer. (Hermogénes: boúlei oûn kaì Sokrátei tôide anakoinosómetha tòn lógon; Kratýlos: eí soi dokeî.)” 

(PLATÃO, Crátilo, 383a). 



86 

 

 
 

completa separação, passando por diversas posições intermediárias. Todavia, foi apenas com 

o advento da pólis e do uso do lógos como uma realidade autônoma e livre de qualquer 

autoridade divina que esses pontos de vistas se tornaram conflitantes: às vezes, por serem 

teses opostas e contraditórias, apenas uma poderia deter a verdade. O papel de Sócrates, 

portanto, ao menos aos olhos de Hermógenes, seria analisar ambas as concepções e 

determinar qual delas é a correta. 

Mas Crátilo não demonstrar estar disposto a participar dessa discussão. Para ele, a sua 

posição já detém a verdade e se, por ventura, quisesse explaná-la, faria Hermógenes não 

apenas concordar com o Naturalismo como também defendê-lo (PLATÃO, Crátilo, 384a). 

Assim, quase que de modo oracular, seguindo o que parece ser uma postura semelhante à de 

Heráclito, ele se contrai a um canto e silencia, deixando a cargo dos demais a tentativa de 

entender o que ele quer dizer por “correção natural dos nomes” (orthótetá tina tôn onomáton): 

Hermógenes: o Crátilo diz existir uma correção dos nomes inerente à 

natureza de cada um dos seres e que não é nome aquilo a que alguns 

chamam por nome, pronunciando partes da sua voz e acordando em chamar-

lhe assim. Mas haverá uma correção natural dos nomes, que é a mesma para 

todos, sejam Gregos ou bárbaros (...) ora, se tu [Sócrates] puderes interpretar 

o oráculo de Crátilo, te ouvirei com prazer, mas terei ainda mais prazer em te 

ouvir se falares aquilo que pensas sobre a correção dos nomes, se quiseres 

dizer. 

(Hermogénes: kratýlos phesìn hóde, ô Sókrates, onómatos orthóteta eînai 

hekástoi tôn ónton phýsei pephykyîan, kaì ou toûto eînai ónoma hò án tines 

synthémenoi kaleîn kalôsi, tês autôn phonês mórion epiphtengómenoi, allà 

orthóteta tina tôn onomáton pehykénai kaì Hellesi kaì Barbárois tèn autèn 

hapasin (...) ei oûn ékheis symbaleîn tèn Kratýlou manteían, hedéos àn 

akousaimi: mâllon dè autôi soi hópei dokeî ékhein perì onomáton orthótetos 

éti àn hédion pythoímen, eí soi bouloménoi estín) (PLATÃO, Crátilo, 383a-

383b). 

O trecho supracitado também revela que a discussão sobre a linguagem será realizada 

por meio de uma análise dos nomes e a maneira como eles se relacionam com os objetos a 

qual nomeiam. Isso se dá, sobretudo, porque para Platão “o nome é a menor parte do 

discurso” (lógou smikróteron morion állo è ónoma) (PLATÃO, Crátilo, 385c) e que, quando 

somados, constroem os enunciados que fundamentam a própria linguagem. Ademais, como 

nota Mesquita (1997, p. 87, nota 1), “esta identificação [entre nomes e coisas] radica nas 

próprias características da língua grega” que, por ter se desenvolvida em paralelo ao discurso 

mágico-religioso, evidenciou a ligação das coisas com seus próprios nomes. Basta 

lembrarmos, por exemplo, do modo como os poetas invocavam as Musas: eles chamavam 



87 

 

 
 

seus nomes várias vezes com o intuito de materializar as palavras que os sons queriam 

significar. 

Outro aspecto que pode ser ressaltado é o valor que a tradição (anterior a Platão) 

atribuía às análises etimológicas. Vimos que Heráclito dava certa importância ao modo como 

os nomes eram construídos e que a sua maneira de compreender a natureza tomava a 

linguagem como uma correspondência natural entre os signos e os significados. Do mesmo 

modo, Homero parece ter discutido sobre o ato de nomear, efetuando, por exemplo, uma 

distinção dos nomes que os deuses atribuíram aos homens daqueles que os próprios homens 

atribuíam a si mesmos. Essa distinção, como poderemos notar mais adiante no diálogo 

(PLATÃO, Crátilo, 391 et seq.), demonstra como a construção dos nomes, para o poeta, 

parecia revelar a relação existente entre a linguagem e o mundo. 

Os sofistas também, em sua grande maioria, tomaram as análises etimológicas como 

um dos principais assuntos discutidos em suas exibições
142

. Eles deram início ao estudo 

gramatical, realizando a distinção de gêneros e analisando as partes do discurso com o intuito 

de “reformar a linguagem e aumentar sua eficácia por uma correspondência mais estreita com 

a realidade” (GUTHRIE, 2007, p. 205). Não é por acaso, por exemplo, que Sócrates, no 

diálogo, responde ao convite de Hermógenes citando uma das exposições de Pródicos sobre o 

tema, alegando ironicamente que se tivesse participado de algumas das mais caras (a de 50 

dracmas) seria capaz de apresentar a verdade sobre a correção dos nomes (PLATÃO, Crátilo, 

384b-C). 

Desse modo, estudar a linguagem por meio dos nomes não parece ser uma inovação de 

Platão no diálogo, mas é a maneira do filósofo participar de uma tradição anterior a ele e que 

já fazia dessa prática algo recorrente: 

No Crátilo, encontramos menções diretas e indiretas a alguns dos pensadores 

que foram de central importância para a discussão sobre a linguagem na 

Grécia antiga: Protágoras, Crátilo, Pródico, Eutidemo, Demócrito (que 

segundo Goldschmidt merece o título de “o primeiro filólogo” mais do que 

qualquer sofista), Antístenes (considerado como o primeiro filósofo da 

linguagem, pois elevou o problema linguístico ao domínio da teoria do 

conhecimento), Górgias, Heráclito, Hesíodo, Homero e os pitagóricos. Por 

isso tudo, percebe-se que o Crátilo apresenta um panorama geral sobre a 

                                                           
142

Podemos encontrar contribuições sobre a investigação das análises etimológicas em quase todos os sofistas 

famosos do século V a.C. e, em particular, nos testemunhos e fragmentos das obras de Prótagoras (que realizou 

uma distinção das partes do discurso em “desejo”, “questão”, “resposta” e “ordem), Górgias (que parece ter 

escrito um onomastikon com o estudo detalhado de alguns nomes), Pródicos (que se preocupou com as 

distinções entre os sinônimos) e Hípias (que tratou o valor das letras e sílabas, dos ritmos e dos modos de se 

usar as palavras) (Cf. MONTEIRO JUNIOR, 2011, p. 17). 



88 

 

 
 

discussão acerca da linguagem, além de revelar uma visão platônica sobre 

este tema (MONTEIRO JUNIOR, 2011, p. 19). 

A posição de Hermógenes, por sua vez, ao contrário do Naturalismo proposto por 

Crátilo, defende a arbitrariedade na correção e no uso dos nomes. Para ele, “aquele nome que 

alguém puser a uma coisa, esse será o nome correto; e se de novo o mudar e já não lhe chamar 

daquele modo, o segundo em nada será menos correto do que o primeiro” (emoì gàr dokeî 

hóti án tís toi thêtai ónoma, toûto eînai tò orthón: kaì àn aûthís ge héteron metathêtai, ekeîno 

dè mekéti kalêi, oudèn hêtton tò hýsteron orthôs ékhein tôu protérou) (PLATÃO, Crátilo, 

384d). Sabemos que essa perspectiva revela que não há qualquer correspondência natural 

entre o signo e o seu significante, mas é o costume (éthos) que faz com que os nomes tenham 

sua significação. O uso regular da linguagem é o que garante a sua adequação com as coisas, 

cabendo ao homem à tarefa de tornar compreensível o mundo ao seu redor. 

Não é difícil notar que, embora o diálogo deseje principiar uma discussão acerca dos 

nomes, as teses que os personagens defendem são as mesmas que fundamentam os tipos de 

discursos empregados por alguns filósofos e sofistas. Entretanto, a postura de Hermógenes ao 

decorrer do diálogo o revelará mais partidário do diálogo socrático do que das epídeixeis 

realizadas por aqueles pensadores itinerantes. Ele se diz, por exemplo, “disposto a aprender e 

a ouvir, não só Crátilo, mas também qualquer outra pessoa” (hetoimos égoge kaì manthánein 

kaì akouein ou mónon parà Kratýlou, allà kaì par’állou hotouoûn) (PLATÃO, Crátilo, 384d-

e) que, por ventura, traga posições contrárias a dele. Essa atitude (notadamente aberta ao 

diálogo) parece fazer com que Sócrates aceite o seu convite e inicie a investigação sobre a 

correção dos nomes, tornando-se porta voz do Naturalismo que, sem a assistência de Crátilo, 

necessita de alguém que o defenda. 

O Crátilo, portanto, inicia com a tentativa socrática de mostrar as inconsistências do 

discurso convencionalista diante do Naturalismo linguístico. Uma das primeiras perguntas 

que o filósofo lança já é, na verdade, contrária às teses de fundo do Convencionalismo: 

“haverá um discurso verdadeiro e outro falso?” (oukoûn eín àn lógos alethés, ho dè pseudés;) 

(PLATÃO, Crátilo, 385b). Vimos na seção anterior que o método socrático pressupõe 

algumas etapas e que a aporia, adquirida por meio da contradição dos argumentos, é o que 

torna possível a refutação do seu dialogante. Ora, se analisarmos detalhadamente os 

desdobramentos do discurso convencionalista podemos perceber que ele inviabiliza qualquer 

possibilidade de existir discursos falsos: 



89 

 

 
 

Podemos desdobrar a tese convencionalista de Hermógenes da seguinte 

forma: 1) os nomes são usados por convenção, pela lei, pelo hábito ou pelo 

costume; 2) qualquer pessoa, a qualquer momento, pode dar o nome que 

quiser a qualquer objeto; 3) podemos trocar os nomes já existentes dos 

objetos, a qualquer momento; 4) uma pessoa pode mudar o nome de uma 

coisa, e todas as outras pessoas podem continuar usando o nome antigo (e 

vice-versa); 5) um mesmo objeto pode ter vários (potencialmente infinitos) 

nomes; 6) o nome dado a um objeto é o seu nome correto; 7) logo, não há 

nomes mal aplicados: todo nome é verdadeiro; 8) consequentemente, toda 

nomeação é verdadeira (RIBEIRO, A., 2006, p. 44). 

Assim, quando Hermógenes responde a essa pergunta de forma afirmativa, ele está, 

sem perceber, se contradizendo. Sócrates, por outro lado, notando o descuido do amigo, busca 

melhor especificar os significados de “discurso verdadeiro” (lógos alethés) e de “discurso 

falso” (lógos psuedés), elaborando uma teia de definições que, cedo ou tarde, fará seu 

interlocutor perceber seu erro: “aquele que diz as coisas que são como são é verdadeiro; e 

aquele que diz as coisas que são como não são é falso” (âr’ oûn hoûtos hòs àn tà ónta légei 

hos éstin, alethés: hòs d’àn hos ouk éstin, pseudés) (PLATÃO, Crátilo, 385b). Uma vez que o 

nome é a menor parte do discurso, Sócrates conclui que para uma sentença ser verdadeira ou 

falsa é necessário que os nomes que a compõe sejam também verdadeiros ou falsos. Desse 

modo, se Hermógenes estiver certo e o nome que pusermos em algo é, de fato, o nome correto 

daquela coisa, como é possível haver a existência de nomes falsos? Ou, em palavras mais 

gerais, como podemos dizer aquilo que é falso se tudo que falamos é tido como verdadeiro? 

Talvez se Hermógenes não estivesse desesperado demais par ouvir o posicionamento 

de Sócrates sobre a questão, teria notado as artimanhas que o filósofo estava preparando para 

ele. Como observa Vieira (2014, p. 25, nota 4 apud BARNEY, 1997), Sócrates utiliza 

algumas estratégias para refutar seu companheiro, levando a posição convencionalista “a um 

extremo no qual qualquer um, a qualquer hora, pode usar qualquer nome para qualquer coisa”. 

O exemplo que o filósofo cita em 385a parece tornar isso evidente: ao tratar de nomes tão 

diferentes – como “cavalo” (híppos) e “humano” (ánthropos) – acerca de um mesmo objeto – 

aquilo que atualmente chamamos de “humano” –, ele acaba comprometendo o 

Convencionalismo com uma situação implausível na qual cada pessoa acabaria tendo seu 

próprio idioleto, isto é, um sistema linguístico particular e que não possui qualquer relação 

com o de um outro (CABRAL, 2013, p. 113-114). 

Kahn (1973, p. 158-159) observa que esse direcionamento socrático da tese 

convencionalista acabou criando um conflito no interior das ideias apresentadas por 

Hermógenes, que passou de uma concepção forte e ousada (fundamentando os nomes nas 

convenções e nos acordos sociais) para uma compreensão radical e ingênua que legitima o 



90 

 

 
 

relativismo absoluto dos nomes. Isso fez com que uma série de intérpretes julgasse (de modo 

equivocado) não ser possível retirar do Convencionalismo de Hermógenes uma tese acerca da 

linguagem que, de fato, possa se sustentar diante dos questionamentos socráticos (BARNEY, 

1997, p. 144-145; MONTEIRO JUNIOR, 2011, p. 27-29): 

Sob o questionamento socrático, a tese proposta por Hermógenes, com uma 

sensata referência ao Convencionalismo da linguagem, rapidamente se torna 

deformada ao ponto que é difícil classifica-la como uma tese sobre a 

linguagem. Com efeito, podemos notar que essa posição Humpty-Dumpty 

[personagem de Alice no país das Maravilhas, de Lewis Carrol, que defendia 

um relativismo absoluto dos nomes] falha ao explicar a função central da 

linguagem: a comunicação dos pensamentos de uma pessoa a outras 

(WEINGARTNER, 1970, p. 7). 

Ademais, como adverte Robinson (1935, p. 328), ao argumentar que um discurso 

verdadeiro ou falso deverá, necessariamente, conter nomes verdadeiros ou falsos, Sócrates 

está cometendo uma falácia, visto que os nomes, quando tomados de modo isolado, não 

possuem qualquer valor de verdade. No Sofista (262a-e), por exemplo, ao discutir com 

Teeteto sobre a participação do Não-Ser nos discursos, o Estrangeiro de Eleia afirma que o 

valor de verdade é dado por meio das orações (logon) e que estas são construídas através de 

nomes e verbos (onómata kaì rémata). Assim, “nomes falados de maneira sucessiva” 

(onomáton mèn mónon synekhon legoménon) ou “verbos pronunciados sem nome” (remáton 

khorìs onomáton lekhthénton) não correspondem a um discurso e não devem ser considerados 

verdadeiros ou falsos. 

Como, portanto, Platão poderia ter feito Sócrates afirmar algo no Crátilo e se 

contradizer, por meio do Estrangeiro de Eleia, no Sofista? Teria sido apenas uma construção 

retórica e falaciosa do personagem ou as suas limitações sobre o assunto? Ou até, quem sabe, 

não teria sido culpa do modo como o Crátilo foi organizado, deslocando essa passagem do 

seu devido lugar, trazendo uma confusão ao diálogo?
143

 Seja como for, se Hermógenes tivesse 

percebido as armadilhas das perguntas socráticas, o Convencionalismo linguístico não teria 

sido “refutado” tão depressa. No nosso caso, portanto, para que não incorramos no mesmo 

erro, devemos averiguar mais cuidadosamente as falas de Hermógenes e diferenciar os 

possíveis tipos de Convencionalismo que se escondem por trás delas. 

Se seguirmos a leitura de Barney (1997, p. 147-148) da passagem 385d-e do diálogo, 

podemos observar que, na exposição do Convencionalismo, Hermógenes diferencia dois tipos 

de ações que parecem passar despercebidas (ou ignoradas) por Sócrates: 

                                                           
143

Essa é a postura, por exemplo, de Schofield (1972) que acredita que essa passagem do texto (385b) está 

deslocada, tendo seu lugar devido após 387c (Cf. VIEIRA, 2014, p. 26, nota 5). 



91 

 

 
 

Eu posso chamar uma coisa por um nome, que eu dei, e você por outro, que 

você deu. E da mesma forma, vejo que as cidades têm seus próprios nomes 

diferentes para as mesmas coisas e que os gregos diferem de outros gregos e 

de bárbaros em seu uso dos nomes (emoì mèn héteron eînai kaleîn hekástoi 

ónoma, hò egò ethémen, soi dè héteron, hò aû sý. Hoúto dè kaì Héllesi parà 

toùs állous Héllenas, kaì Hellesi parà Barbárous). 

Há, em primeiro lugar, o ato de impor um nome qualquer a um objeto e só depois o 

costume de chamá-lo por esse nome. A palavra utilizada para designar a imposição dos nomes 

é tithénai, um verbo que, como nota André Ribeiro (2006, p. 42), é “normalmente usado 

como referência ao ato de „assinalar, conceder, dar a uma criança um nome à escolha‟, isto é, 

ao ato de batizar”. O batismo de uma criança é um ritual também de nomeação em que os pais 

atribuem aos seus filhos um nome de sua escolha e que vem a ser conhecido, primeiramente, 

pelos parentes e amigos da família e só mais tarde pelo resto da cidade. A prática coletiva que 

daí se segue é construída a partir do hábito originário dos pais de chamar a criança por meio 

de um nome qualquer de sua escolha (MONTEIRO JUNIOR, 2011, p. 31). O 

Convencionalismo linguístico, portanto, expande essa concepção para além dos nomes 

próprios, afirmando que essas mesmas etapas acontecem para com todas as coisas. 

Todavia, podemos aceitar uma versão mais moderada do Convencionalismo, onde a 

arbitrariedade só existiria em um dos dois casos: ou os nomes seriam atribuídos de modo 

convencional ou o utilizaríamos conforme um acordo social. Essa será, por exemplo, a 

opinião de Sócrates quando, mais tarde, ao discutir com Crátilo, o Naturalismo revelar a 

necessidade de aplicar o Convencionalismo no uso dos nomes. O filósofo dirá que “é de certa 

maneira necessário que a convenção e o costume contribuam para mostrar aquilo que temos 

em mente quando falamos” (anankaîón pou kaì synthéken ti kaì éthos symbállesthai pròs 

délosin ôn dianooúmenoi légomin) (PLATÃO, Crátilo, 435b), admitindo que diante do 

convívio social, o convencionalismo se torna inevitável para o diálogo entre os homens. 

Mas Hermógenes (talvez por não ser um verdadeiro defensor do Convencionalismo ou 

por ter sido conduzido pelas perguntas de Sócrates) acaba não notando essa possibilidade e 

permanece defendendo uma arbitrariedade absoluta dos nomes que desemboca na 

impossibilidade tanto de comunicar o falso quanto de conhecer o mundo por meio da 

linguagem. A crítica ao relativismo absoluto segue por meio de um confronto direto com a 

tese de Protágoras do homem-medida que, como vimos, encontra-se na base do 

Convencionalismo linguístico. O fato da opinião regular o conhecimento que o homem possui 

do mundo desemboca em um relativismo epistemológico em que todo e qualquer discurso se 

mostra como verdadeiro: 



92 

 

 
 

A crítica ao relativismo absoluto é explicitada no confronto com a tese 

protagoreana do homem-medida e parece dizer mais respeito às suas 

consequências do que a sua compreensão em si mesma. Não se trata do 

modo como o sujeito é afetado. O que é frio não vai deixar de ser frio por 

causa do modo como se percebe. O problema para Platão é o entendimento 

de que essa tese promova um individualismo exacerbado, determinado pela 

desvinculação entre o ser e a linguagem e, assim, não haver nenhum critério 

com o que regular o lógos ou o discurso senão a imaginação individual 

(CABRAL, 2013, p. 114). 

Uma vez que Hermógenes concorda com Sócrates sobre a existência de discursos 

falsos, o filósofo apresenta a máxima protagórica como querendo deixar explícita a 

contradição em que seu amigo acabava de se encontrar. A base ontológica da tese 

convencionalista, por ele defendida, é incompatível com a existência de discursos falsos e, ele 

mesmo, parece começar a notar essa contradição quando afirma que: “já me aconteceu de me 

sentir na aporia e ser levado a aceitar a doutrina de Protágoras, mas agora não me parece nem 

um pouco que seja assim” (éde pote égoge, aorôn kaì entaûtha èxenéxthen eis áper 

Protagóras légei: ou pány ti méntoi moi dokeî hoútos ékein) (PLATÃO, Crátilo, 386a). Mas 

Sócrates ainda não parece estar satisfeito. O fato de Hermógenes dizer que já não concorda 

com Protágoras não quer dizer que ele abandonou o Convencionalismo, visto que o seu amigo 

nunca demonstrou ter sido inteiramente aficionado pelos sofistas. 

Sócrates, portanto, segue apresentando outras falhas do argumento do homem-medida 

com o intuito de fazer Hermógenes abrir mão do Convencionalismo de uma vez por todas: se 

todas as opiniões são verdadeiras, como é possível diferenciarmos os homens bons (krestoi) 

daqueles que não são? (PLATÃO, Crátilo, 386b). A bondade dos homens, explica Sócrates, 

está no fato deles serem sensatos (phronímous) e possuírem tanto o espirito reflexivo quanto a 

capacidade de formularem boas opiniões sobre aquilo que conhecem. Nesse sentido, nem 

todos os homens costumam ser sensatos
144

, mas o relativismo protagórico sugere que todos os 

homens são igualmente bons, visto que podem opinar sobre todas as coisas
145

. 

                                                           
144

Basta lembrarmos, por exemplos, do relato de Sócrates na Apologia (22a et seq.) quando, motivado pelo 

oráculo a encontrar um homem mais sábio do que ele, descobriu que os detentores da mais elevada reputação 

pareciam os mais deficientes no que diz respeito ao conhecimento e ao espirito reflexivo, enquanto outros 

poucos, quase sempre desprezados pela maioria, pareciam homens superiores em discernimento. 
145

No Górgias (452e), por exemplo, o personagem homônimo ao diálogo, ao tratar sobre a retórica e o 

relativismo de opiniões afirma ser capaz de “persuadir mediante o discurso os juízes no tribunal, os 

conselheiros no Conselho, os membros da Assembleia na Assembleia e em toda e qualquer reunião que seja 

uma reunião pública. Ademais, por meio desse poder [a retórica] terás o médico como escravo, e como escravo 

o treinador. Tornar-se-á manifesto que aquele negociante negocia não para si próprio, mas para outra pessoa, 

para ti, que tens o poder de falar e persuadir a multidão” (tò peíthein hoîón t’eînai toîs lógois kaì em dikasteríoi 

dikastàs kaì em bouleuteríoi bouleutàs kaì en ekklesíai ekklesiastàs kaì enálloi syllógoi pantí, hóstis àn 

politikòs syllogos gígnetai. Kaítoi em taútei têi dynámei doûlon mèn héxeis tòn iatrón, doûlon dè tòn 

paidotríben: ho dè xrematistès hoûtos álloi anaphanésetai xhrematizómenos kaì oukh autôi allà soì tôi 

dynaménoi légein kaì peíthein tà pléthe). 



93 

 

 
 

Assim, 

Sócrates: (...) existindo a sensatez e a insensatez, é de todo modo impossível 

que Protágoras esteja certo, visto que, na verdade, um homem em nada 

poderia ser mais competente do que outro, se aquilo que cada um opina fosse 

a verdade para ele. 

(Sókratés: (...) pronéseos oúses kaì aprosýnes mèpány dynatòn eînai 

Protagóran alethê légein: oudèn gàr án pou têi aletheíai ho héteros toû 

hetérou pronimóteros eín, eíper hà àn hekástoi) (PLATÃO, Crátilo, 386c). 

No Teeteto (161e), Platão utiliza esse mesmo argumento contra Protágoras quando, ao 

discutir sobre o modo relativista de conhecer o mundo, pergunta por que os homens deveriam 

ser seus alunos, “se toda pessoa é a medida de sua própria sabedoria?” (métroi ónti autôi 

hekástoi tês hautoû sophías;). É por esse motivo que alguns intérpretes irão acreditar que o 

Crátilo se liga ao Protágoras e, mais precisamente ao Teeteto, visto que todos esses diálogos 

refutam a ideia protagórica “de que a diferença entre os discursos está apenas em sua eficácia 

e utilidade, e não em sua verdade, ou capacidade de gerar conhecimento” (BUARQUE, 2012, 

p. 159). Diante desse impasse, Sócrates conclui que é necessário que “as coisas possuam certa 

essência estável, que não é referente a nós e nem é por nós, que não é levada nem para cima e 

nem para baixo, por ação de nossa imaginação, mas tem uma essência que é em si mesma e 

referente a si mesma, a qual é por natureza” (idíai hékaston tôn ónton estín, dêlon dè hóti autà 

hautôn ousían ékhontá tina bébaión esti tà prágmata, ou pròs hemâs oudè hyph’hemôn 

helkómena áno kaì kátoi tôi hemetéroi phantásmati, allà kath’hautà pròs tèn hautôn ékhonta 

hêiper péphuken) (PLATÃO, Crátilo, 386d-e). 

Mas antes de entrarmos na última etapa da seção sobre o Convencionalismo 

Linguístico, é importante destacarmos também a crítica que o filósofo levanta a um outro tipo 

de pensamento subjetivista, em que “todas as coisas são da mesma maneira para todos 

simultaneamente e para sempre” (pánta homoíos eînai háma kaì aeí) (PLATÃO, Crátilo, 

386d). Essa doutrina, que no Crátilo é atribuída a Eutidemo
146

, não é diretamente expressa por 

ele em seu diálogo homônimo, mas pode ser entendida como uma declaração que abrange 

todas as afirmações que ele e seu irmão defendem no diálogo (MONTEIRO JUNIOR, 2011, 

p. 41, nota 63). 

Naquela ocasião, Sócrates discute temas ligados à educação com dois sofistas, os 

irmãos Eutidemo e Dionisidoro. Na medida em que o diálogo se desenvolve, podemos 

                                                           
146

Eutidemo é um dos oito ou nove sofistas que tiveram seu nome marcado na história. Segundo Kerferd (2003, 

p.94), sua existência (assim como a do seu irmão, Dionisidoro) é atestada pelos testemunhos de Xenofonte e 

Aristóteles que sugeriam possuir algum dos seus escritos contendo argumentos sofísticos que não se 

encontravam no Eutidemo de Platão.  



94 

 

 
 

perceber a tensão entre o método socrático de instruir e a técnica erística
147

 utilizada por 

alguns sofistas, quase que como se Platão estivesse levantando uma polêmica contra as 

demais formas de educação rivais à do seu mestre (IGLÉSIAS, 2013, p. 11). Mas o valor da 

obra se encontra, sobretudo, no modo cômico como ela é apresentada: a todo o momento, 

Eutidemo e Dionisidoro utilizam das mais excêntricas e extravagantes concepções com a 

simples finalidade de conseguir a vitória na discussão (PLATÃO, Eutidemo, 275e, 276d, 

278c, 285a, 287b, 288a, 294e-e, 303b-304b, 306c-d). No caso da linguagem, o modo como 

encaram a sua relação com os objetos do mundo torna visível à impossibilidade de dizer 

discursos falsos, isso porque todas as opiniões, uma vez que são da mesma maneira para cada 

um de nós, são sempre verdadeiras (PLATÃO, Eutidemo, 286d). 

E assim como no Crátilo (e também no Teeteto), Sócrates chega a mesma conclusão: 

Se, então, não erramos, nem agindo, nem falando, nem pensando, vocês, por 

Zeus! Vieram para cá como instrutores de quê? Ou não é verdade que 

afirmastes ainda agora pouco que poderias, melhor do que qualquer outro 

homem instruir a virtude a quem estivesse disposto a aprender? (ei gàr mè 

hamartánomen méte práttontes méte légontes méte dianooúmenoi, hymeîs, ô 

pròs Diós, ei taûta hoútos ékei, tínos didáskaloi hékete; è ouk árti éphate 

aretèn kállist’àn paradoûnai anthrópon tôi ethélonti manthánei;) (PLATÃO, 

Eutidemo, 287a-b). 

Uma vez que Hermógenes concorda que a sua tese não parece ser a melhor maneira de 

apresentar a relação linguagem-mundo e que, talvez, o Naturalismo seja, de fato, a concepção 

mais adequada para satisfazer tal empreitada, Sócrates segue na expectativa de refutar 

definitivamente o Convencionalismo linguístico (PLATÃO, Crátilo, 386e). Dessa vez, ele 

observa que as ações (práxeis) de todas as coisas são realizadas conforme a sua própria 

natureza. O ato de cortar (témnein), por exemplo, deve ser feito não de modo arbitrário, isto é, 

da maneira como queremos e com o objeto que queremos, mas “de acordo com a natureza do 

cortar e do ser cortado, e daquilo com que pertence naturalmente o cortar” (katà tèn phýsin 

boulethômen hékaston témnein toû témnein te kài témnesthai kaì hôi péphyke) (PLATÃO, 

Crátilo, 387a). Não podemos, nesse sentido, cortar algo com o ar e nem cortar o ar com algo, 

pois não pertence à natureza do ar cortar ou ser cortado. 

                                                           
147

Alguns estudiosos, como Reale (1993, p. 199), a partir da concepção do individualismo sofístico proposta por 

Grote, tendem a dividir os sofistas em três grandes grupos: a) Os grandes e famosos “sofistas da primeira 

geração” que tiveram uma contribuição significativa para a história da filosofia e, como Platão reconhece, são 

dignos de respeito; b) Os “eristas” que exploravam o método sofístico sem qualquer interesse pelos conteúdos, 

transformando o discurso em uma “estéril arte de contendas”, e c) Os “políticos sofistas” que sendo aspirantes 

ao poder político e desprovidos de qualquer descrição moral utilizaram os princípios sofísticos para pregar um 

imoralismo moral. Tanto Eutidemo quanto Dionisidoro, por meio de suas figuras apresentadas no diálogo 

platônico, fazem parte do segundo grupo.  



95 

 

 
 

Todas as demais ações deverão seguir o mesmo raciocínio: se desejamos queimar 

(káein) um objeto, explica Sócrates, “não devemos fazer conforme todas as opiniões, mas 

segundo a opinião correta” (ou katà pâsan dóxan deî káein, allà katà tén orthén) (PLATÃO, 

Crátilo, 387b) e esta revela que o ato de queimar deverá ser efetuado apenas com e nos 

objetos que possuem, por natureza, a possibilidade de serem queimados. Ora, o falar (légein) 

também é uma ação e, assim como os exemplos supracitados, deverá ser efetuado conforme a 

sua própria natureza – se quisermos falar corretamente. Uma vez que o nome é a menor parte 

do falar e “é nomeando que construímos os discursos” (dianomázontes gár pou légousi toùs 

lógous) (PLATÃO, Crátilo, 387c), o ato de nomear (onomázein) deverá ser efetuado também 

conforme a natureza dos objetos. 

Assim, de acordo com o que foi dito até então, Hermógenes se rende ao Naturalismo e 

concorda com Sócrates que “as coisas devem ser nomeadas, não como queremos, mas como 

lhes pertence por natureza serem nomeadas e por meio do que devem sê-lo; e assim, faremos 

e nomearemos melhor” (oukoûn kaì onomastéon estìn hêi, péphyke tà prágmata onomázein te 

kaì onomázesthai kaì hôi, all’oukh hêi àn hemeîs boulethômen; kaì houto mèn àn pléon ti 

poioîmen kaì onomázoimen, állos dè oú;) (PLATÃO, Crátilo, 387d). Mas embora 

Hermógenes tenha concordado sobre a importância da natureza das coisas para a realização 

das ações humanas, alguns intérpretes do diálogo vão notar que os argumentados levantados 

por Sócrates ainda permanecem vagos e imprecisos. 

Monteiro Junior (2011, p. 43 apud ROBINSON, 1955) afirma que o argumento da 

existência autônoma da natureza das coisas “sugere algo, mas alguns pontos importantes não 

são esclarecidos como, por exemplo: que tipo de natureza está em questão? Este ato de 

nomear utiliza nomes já formados ou inventa novos nomes? Ou os dois?” Essas brechas 

esquecidas (ou até mesmo ignoradas) por Platão indicam que o modo naturalista de falar e de 

nomear se apresenta tão suspeito quanto o próprio Convencionalismo proposto por 

Hermógenes e as suas aparentes contradições. Ademais, como observa Weingartner (1970, p. 

15), o filósofo parece ter consciência da fraqueza dos seus argumentos e por isso elaborou 

uma série de críticas ao Convencionalismo a partir de pontos de vistas distintos. Isso 

explicaria, por exemplo, a mudança repentina de discussão realizada por Sócrates que passou 

da validade e da falsidade dos nomes para o ato de nomear. 

Mas Hermógenes permanece sem perceber os problemas do discurso socrático e atesta 

a vitória do Naturalismo. Crátilo, em seu recanto, permanece em silêncio e ao contrário do 

que poderíamos pensar, ele não está comemorando quanto à suposta “derrota” de Hermógenes 



96 

 

 
 

na discussão. Na verdade, a defesa do Naturalismo empregada por Sócrates utiliza 

argumentos que também vão de confronto com aquilo que ele acredita e isso só se mostrará 

evidente quando, na parte final do final do diálogo (PLATÃO, Crátilo, 437a-c), as análises 

etimológicas revelarem as inconsistências da relação intrínseca da linguagem com o mundo. 

Passaremos, portanto, ao trecho final e deixaremos para investigar as demais passagens no 

próximo capítulo, quando nosso proposíto for evidenciar a posição de Platão sobre o assunto. 

3.3 CRÁTILO E AS APORIAS DO DISCURSO NATURALISTA (427d-440e) 

O Naturalismo apresentado por Sócrates acabará adquirindo, ao longo das análises 

etimológicas, proporções inesperadas, visto que sua defesa será realizada por premissas que 

vão além daquilo que Crátilo acredita. Se lembrarmos dos principais conceitos que 

destacamos na Figura 1 do discurso filosófico-religioso, veremos que o lógos, embora sendo 

laicizado, possui uma relação direta com a verdade, na medida em que a linguagem é 

encarada de modo intrínseco à natureza. Essa necessária conexão é rejeitada por Sócrates, 

que, desde o início do diálogo, acredita haver discursos verdadeiros e falsos. Ademais, o 

próprio conceito de phýsis, entendido por Crátilo como o constante fluir das coisas, 

desemboca em equívocos no que diz respeito ao modo como alguns nomes foram construídos, 

exigindo, muitas vezes, certa estabilidade na natureza. 

Esses serão os pontos analisados por Platão no trecho final do diálogo, quando o 

personagem Crátilo, confrontado com as conclusões que Sócrates e Hermógenes haviam 

chegado, é impelido (mais uma vez) a explanar sobre a correção dos nomes: “Por isso, ó 

Crátilo”, pede Hermógenes, “conta-me agora, aqui na presença de Sócrates, se te agrada 

aquilo que ele disse acerca dos nomes ou se tens alguma coisa melhor. E, se tiveres, falas, 

para que tu aprendas com Sócrates ou nos ensine” (moi, ô Kratýle, enantíon Sokrátous eipè 

póteron aréskei soi hêi légei Sokrátes perì onomáton, è ékheis pei állei kállion légein; kaì ei 

ékheis, lége, hína étoi mátheis parà Sokrátous è didáxeis hemâs amphotérous) (PLATÃO, 

Crátilo, 427e). Mas a resposta de Crátilo ainda é oscilante, querendo legitimar seu silêncio na 

dificuldade inerente ao próprio assunto: “O que queres dizer, Hermógenes? Achas que é fácil 

aprender e instruir tão depressa algo, e ainda mais um assunto como esse, que parece ser um 

dos mais importantes?” (tí dé, ô Hermógenes; dokeî soi ráidion eînai houto takhý matheîn te 

kaì didáxai hotioûn prâgma, mè hoti tosoûton, hò dè dokeî en toîs megístois mégiston eînai;) 

(PLATÃO, Crátilo, 427e). 



97 

 

 
 

É por isso que Sócrates recorre à sua ironia que, como vimos, serve justamente para, 

no processo de refutação dos seus dialogantes, deixar o outro mais à vontade para revelar suas 

opiniões. Nesse caso em particular, o filósofo cita o fato de Crátilo ter sido discípulo de 

homens ilustres (como Heráclito) e de ter participado de discussões sobre a linguagem a 

muito mais tempo do que ele ou Hermógenes (PLATÃO, Crátilo, 428b).  

A ironia socrática parece surtir efeito, ao menos ao ponto de Crátilo adquirir o 

entusiasmo necessário para querer discutir com Sócrates sobre o assunto. O filósofo, 

aproveitando a brecha que o enaltecimento provocou nas defesas do seu companheiro, propõe 

um retorno às questões iniciais, alegando que “ser alguém completamente enganado por si 

próprio é a mais penosa das coisas” (tò gàr exapatâsthai autòn hyp’hautoû pánton 

khalepótaton) e que, por isso, é importante sempre “voltarmos às coisas que dissemos e 

esforçarmo-nos, como diz o poeta, „para olhar ao mesmo tempo ao que está adiante e ao que 

se passou‟” (deî dé, hos éoike, thamà metastréphestai epì tà proeireména, kaí peirâsthai, tò 

ekeínou toû poietoû, blépein ‘háma prósso kaì opísso’ kaì dè kaì nunì hemeîs ídomen tí hemîn 

eíretai) (PLATÃO, Crátilo, 428d). 

O “enganar-se a si próprio” (exapatâsthai autòn) parece ser uma indicação de Platão 

ao leitor desavisado que chegou até esse ponto do diálogo supondo que Sócrates é um 

naturalista por defender a tese de Crátilo em detrimento do Convencionalismo levantado por 

Hermógenes. Ora, somente fazendo um retorno aos pontos discutidos anteriormente e em 

contraste com as verdadeiras opiniões de Crátilo sobre o assunto é que será possível revelar 

tanto as aporias do Naturalismo quanto os contrastes existentes entre ele e aquilo que 

Sócrates, de fato, acredita. Assim, o filósofo parte das perguntas mais elementares: a) Se a 

correção dos nomes consiste em mostrar a coisa nomeada; b) Se é por causa da instrução que 

são dados os nomes; c) Se existe artesão dos nomes (onomatourgós) e d) Se existem nomes 

mais bem construídos do que outros (PLATÃO, Crátilo, 428e-429b). 

Mas Crátilo, ao contrário de Hermógenes, parece perceber as armadilhas do discurso 

socrático: das quatro perguntas efetuadas pelo filósofo, ele nota que a última contém sérios 

desdobramentos que irão entrar em conflito com a tese naturalista. Se a linguagem possui uma 

relação intrínseca com a natureza, não há qualquer problema em afirmar que os nomes são 

capazes de mostrar as coisas como são. Na verdade, essa é a própria função da linguagem, 

visto que as análises etimológicas efetuam um exame da realidade que se encontra por trás de 

cada nome. Do mesmo modo, essa relação possibilita que os nomes sejam capazes de instruir 

sobre as coisas a qual nomeiam e que, portanto, haja pessoas mais capazes de realizar essa 



98 

 

 
 

tarefa do que outras. Mas aceitar que existem nomes mal construídos indicaria uma falha 

nessa relação, revelando a existência de momentos em que a correção dos nomes não é 

realizada por meio da natureza das coisas. 

Essa recusa, na medida em que Sócrates vai se aprofundando com suas perguntas, 

revela que o Naturalismo, assim como o Convencionalismo, impossibilita a existência de 

discursos falsos. Isso porque para Crátilo (seguindo o que parece ser a lógica de Antístenes) 

não existem nomes piores ou melhores, mas que todos eles são bem construídos e 

corretamente atribuídos aos seus respectivos objetos (PLATÃO, Crátilo, 429b-d). Quando 

não há correspondência entre signo e significado é porque as palavras não foram sequer 

atribuídas – como é o caso do nome de “Hermógenes” que, por significar etimologicamente 

“filho de Hermes”, representa o nome de outra pessoa e não do discípulo de Sócrates que até 

então conversava com ele
148

.  

Assim, Sócrates percebe o problema central da tese naturalista: a impossibilidade de 

dizer falsidades: 

Sócrates: então tu sustentas a afirmação que é totalmente impossível dizer 

falsidades? De fato, são numerosos os que afirmam isso, meu caro Crátilo, 

tanto agora como no passado. 

Crátilo: Exatamente, ó Sócrates, afinal, como é possível alguém, dizendo 

aquilo que diz, dizer o que não é? Pois dizer falsidades não é se não isto: 

dizer a s coisas que não são? 

(Sokrátes: âra hóti pseudê légein tò parápan ouk éstin, âra toûtó soidýnatai 

ho lógos; sykhnoì gár tines hoi légontes, ô phile Kratýle, kaì nun kaì pálai. 

Kratýlos: pôs gàr án, ô Sókrates, légon gé tis toûto hò légei, mè tò òn légoi; 

è ou toûto estin tò pseudêi légein, tò mè tà ónta légein;) (PLATÃO, Crátilo, 

429d). 

Alguns intérpretes vão acreditar que este é o objetivo principal de todo o diálogo: 

demonstrar que, embora por caminhos diferentes, ambas as teses desembocam em uma 

mesma aporia (PINHEIRO, P., 2003, p. 47; SANTOS, F., 2008, p. 256). Esse paradoxo, como 

chama Crombie (1988, p. 482-493), representa o problema basilar da linguagem para Platão 

que, por seguir a perspectiva do caráter ambivalente da linguagem, acreditava que ela é capaz 

de comunicar tanto o verdadeiro quanto o falso (VIEIRA, 2014, p. 83, nota 43). No Crátilo, o 

filósofo “põe muito claramente o surgimento do problema e dá também os passos inicias de 

como irá resolvê-lo” (CROMBIE, 1988, p. 484): tanto o Convencionalismo quanto o 

                                                           
148

Essa passagem só pode ser entendida se levarmos em consideração a pobreza de Hermógenes. Afirmamos em 

um momento anterior que Platão faz certo fetiche da pobreza de Hermógenes, mas seu nome indica, de forma 

paradoxal, um movimento contrário: o deus Hermes é conhecido, sobretudo, por ser “protetor do comércio e 

dos mercados” (FIGUEIREDO, 2001, p. 44, nota 2). Se o nome de Hermógenes, portanto, estivesse 

corretamente atribuído a sua pessoa, ele deveria seguir a linhagem de Hermes e ser rico. 



99 

 

 
 

Naturalismo são falhos e possuem uma série de impasses se tomados de modo isolado. Será 

necessário, portanto, um novo modo de encarar a relação linguagem e mundo, que abra mão 

da sua relação intrínseca da natureza e que admita certo convencionalismo no uso dos nomes 

(CABRAL, 2013, p. 127; PIQUÉ, 1996, p. 180). 

Mas para que essa nova concepção possa vir acontecer é importante que Crátilo abra 

mão de sua tese, caso contrário, o diálogo permanecerá apenas como uma tentativa socrática 

de desconstrução de opiniões, isto é, um movimento negativo em que a possibilidade de 

alcançar novas respostas está fadada ao fracasso. Isso, como já sabemos, não é algo incomum 

nos diálogos platônicos: boa parte das obras do período da juventude estão marcadas por essa 

característica e acabam, quase sempre
149

, com um desfecho aporético e aparentemente sem 

sentido, em que Sócrates conclui o diálogo não trazendo nada de novo sobre o assunto. 

Nessas ocasiões, vale lembrar a passagem do Teeteto (149a-151d) em que o filósofo afirma 

que, do mesmo modo que é capaz de atuar como uma “parteira” (maias) de novas ideias nas 

almas daqueles que estão grávidos e sentido as “dores do parto” (dustokéo), é capaz também 

de fazer “abortá-las” (amblísko) se perceber que a alma está preenchida de ilusões (eidola). 

Assim, Sócrates segue investindo contra o Naturalismo na expectativa de que Crátilo perceba 

a contradição de sua tese. 

Ao perguntar se “alguém pode, não falar ou dizer uma falsidade, mas declará-la” 

(póteron légein mèn ou dokeî soi eînai pseudê, phánai dé;) (PLATÃO, Crátilo, 429e), o 

filósofo pretende descobrir alguma maneira de ressaltar a existência dos discursos falsos no 

interior da tese naturalista. Ele cita, como exemplo, o fato de se uma pessoa qualquer vir até 

Crátilo, estender sua mão e o saudar da seguinte maneira: “Alegrate, estrangeiro ateniense, 

Hermógenes, filho de Esmícrion!” (khaîre, ô xéne Athenaîe, huè Smikríonos Hermógenes) 

(PLATÃO, Crátilo, 429e), ela não estaria declarando, proclamando ou ao menos dirigindo as 

palavras de forma incorreta. Mas Crátilo nega também essa possibilidade, defendendo que 

essa pessoa “não estaria fazendo outra coisa do que a pronunciar sons sem sentido” (állos àn 

hoûtos taûta phténxasthai) (PLATÃO, Crátilo, 429e). 

Não podemos deixar de ressaltar, mais uma vez, as semelhanças entre as palavras de 

Crátilo e a lógica elaborada por Antístenes: quando a linguagem não exprime o ser das coisas, 

afirma o pai do cinismo, ela apenas está emitindo sopros vocais sem sentido, semelhantes a 

barulhos e ruídos que nada parecem exprimir (DINUCCI, 1999, p. 110). Os discursos falsos, 

assim como o próprio ato de contradizer, são aplicações incorretas (allodoxía) entre palavras e 

                                                           
149

Isso acontece, sobretudo, nos diálogos Eutífron, Hípias Maior, Cármides, Laques e Lísis em que “a 

investigação dialética nunca chega a essência” (GOLDSCHMIDT, 2002, p. 59). 



100 

 

 
 

objetos, cabendo aos homens corrigi-las sempre quando for necessário. Esse argumento, 

embora permaneça renunciando a possibilidade de dizer o falso, é frágil e apresenta, aos olhos 

de Sócrates, uma maior facilidade de ser refutado. É por isso que o filósofo o aceita 

animadamente e prossegue redirecionando suas perguntas: “mas os sons que pronuncia esse 

que pronuncia os sons são verdadeiros ou falsos? Ou alguns são verdadeiros e outros falsos?” 

(ala’agapetòn kaì toûto. Póteron gàr alethê àn phthénxaito taûta ho phthenxámenons è 

pseudê; è tò mén ti autôn alethés, tòde pseûdos;) (PLATÃO, Crátilo, 430a). 

Crátilo reforça o argumento da allodoxía alegando que os sopros vocais não são 

verdadeiros ou falsos, mas seriam como “ruídos inarticulados de alguém que querendo agitar 

um vaso de bronze, acaba apenas batendo-lhe” (psopheîn égog àn phaíen tòn poioû ton, 

hósper àn eí kalkíon kinéseie kroúsas) (PLATÃO, Crátilo, 430a). Com essa resposta, Sócrates 

acredita ser possível reconciliar ambas as posições e, com o argumento da semelhança entre a 

pintura e a linguagem, ele acaba fazendo Crátilo aceitar premissas que não estão de acordo 

com as conclusões iniciais do Naturalismo (MACEDO, 1998, p. 50).  

Na pintura, a imagem e a realidade são realidades distintas, sendo a primeira uma 

representação (mímesis) da segunda. Podemos, por exemplo, atribuir tanto às imagens de 

homens a homens e a imagem de mulheres a mulheres quanto realizar o movimento inverso, 

designando a imagem de homens a mulheres e a de mulheres a homens. Todavia, apenas um 

dos dois modos é o correto: “aquele que atribui a cada um aquilo que lhe convém e é 

semelhante a ele” (hè àn hekástoi oîmai tò prosêkón te kaì tò hómoion apodidôi) (PLATÃO, 

Crátilo, 430c). 

Ora, quando Crátilo passou a concordar que a linguagem possui as mesmas premissas 

da pintura, ele acabou inconscientemente entrando em uma contradição: o fato dos nomes 

serem coisas distintas dos objetos ou dos nomes serem uma imitação das coisas nomeadas, 

não corresponde com a necessária relação entre a linguagem e o mundo, aproximando Crátilo 

muito mais do discurso convencionalista do que o naturalista
150

. Assim, quando Sócrates 

revela a conclusão problemática em que Crátilo havia se metido, ele tenta retomar a tese 

central do Naturalismo, negando o que havia acabado de concordar: 

Sócrates: (...), com efeito, meu caro, eu chamo a este gênero de atribuição 

que se aplica a ambas as imitações, tanto às pinturas como aos nomes, de 

correta, e no caso dos nomes, para além de correta, também é verdadeira; e a 

                                                           
150

Basta lembrarmos, por exemplo, que foi Simónides, um dos precursores do discurso convencionalista, quem 

primeiro utilizou um argumento semelhante ao exposto por Sócrates, alegando que a poesia era uma técnica 

semelhante a dos pintores, copiando a realidade em sua volta por meio de imagens. 



101 

 

 
 

outra, que consiste na doação e aplicação do dissemelhante, chamo incorreta, 

e falsa, quando diz respeito aos nomes. 

Crátilo: Mas também é possível, ó Sócrates, que assim seja nas pinturas, que 

haja uma atribuição incorreta, mas não nos nomes que tem necessariamente 

de ser sempre corretos. 

(Sokrátes (...) tèn toiaúten gár, ô hetaîre, kalô égoge dianomèn 

ep’amphotérois mèn toîs mimémasin, toîs te zóiois kaì toîs onómasin, orthén, 

epì dè toîs onómasi pròs tôi orthèn kaì alethê: tèn d’hetéran, tèn toû 

anomoíou dósin te kaì epipharán, ouk orthén, kaì pseudê hótan ep’onómasin 

êi. 

Kratýlos: all’hópos mé, ô Sókrates, em mèn toîs zographémasin êi toîto, tò 

mè orthôs dianémein, epì dè toîs onómasin oú, all’anankaîon ei aei orthôs) 

(Crátilo, 430d-e). 

Mas a contradição em que Crátilo havia se envolvido não pode mais ser desfeita. Se 

ele concorda que os nomes, assim como as pinturas, são meras representações da realidade, 

como poderá continuar sustentando que não existem discursos falsos? Do mesmo modo que 

seria incorreto atribuir um retrato de uma mulher a um homem (ou vice-versa), seria 

igualmente falso apontar para uma pessoa que se chama Hermógenes e chamá-lo por Crátilo. 

Uma vez que as coisas se passem assim, explica Sócrates, “havemos de chamar a um destes 

como „dizer a verdade‟ e ao outro de „dizer falsidade‟” (tò mèn héteron toúton aletheúein 

boulómetha kaleîn, tò d’héteron pseúdesthai) (PLATÃO, Crátilo, 431b). Além disso, sendo o 

nome a menor parte do discurso, essa mesma lógica deverá aplicada aos verbos (rémata) e, 

por conseguinte, às orações (lógoi). A linguagem, portanto, de um modo geral, é formada por 

discursos verdadeiros e falsos, pois imita a realidade de maneira mais ou menos precisa: 

Ainda que toda essa seção argumentativa analisada esteja calcada em uma 

aproximação analógica entre a mimesis do nomear e a mimesis de pintar, ou 

seja, calcada naquilo que elas têm de semelhantes, agora, na conclusão, 

Sócrates indica uma diferença fundamental que as afasta. Somente a 

atribuição mimética operada pela linguagem dos nomes pode ser, além de 

certa ou não – como a linguagem pictórica –, verdadeira ou falsa. Verdade e 

falsidade são propriedades do dizer (SANTOS, F., 2008, p. 218-219). 

Crátilo, vendo sua contradição exposta nitidamente, aceita o argumento de Sócrates e 

abre mão da tese central do Naturalismo: que não existem discursos falsos. Já o filósofo, 

aproveitando a oportunidade de refutá-lo, segue levando até as últimas consequências o 

argumento da semelhança entre a linguagem e a pintura. A sua crítica agora terá como foco o 

conceito de phýsis empregado por Crátilo que entende a natureza como o constante fluir das 

coisas. O que Platão parece querer mostrar com essa etapa do diálogo é que “o heraclitismo 

generalizado [assim como o relativismo protagórico] conduz à impossibilidade simultânea do 

ser e do discurso” (MACEDO, 1998, p. 52) e que essa aproximação [entre ambos os 



102 

 

 
 

discursos] só é possível porque “o ponto comum de ambas as teorias é a ideia de que só existe 

o fenômeno, ou ainda, de que os entes sensíveis correspondem a totalidade da realidade” 

(BUARQUE, 2012, p. 161). 

Sócrates começa comparando os “nomes primitivos” (prôta onómata), isto é, os 

radicais que formam todos os nomes, com os retratos, alegando que eles também deverão ser 

distribuídos de modo que as imagens construídas sejam mais ou menos fiéis a realidade 

(PLATÃO, Crátilo, 431c et seq.). Assim como certas cores e pinceladas retratam melhor uma 

paisagem do que outras, as letras e as silabas dos nomes deverão ser arranjadas de uma 

maneira que a essência (ousía) das coisas seja revelada. Mas Crátilo replica (ainda por meio 

de um argumento notadamente naturalista), apontando o fato de que se as letras e as silabas 

deverão imitar a essência de cada coisa, “caso retiremos, ou acrescentemos, ou mudemos 

qualquer letra, o nome ficará escrito para nós, mas não corretamente, nem sequer o 

escreveremos, visto que será imediatamente outro nome” (eán ti aphélomen è prosthômen è 

metathômén ti, ou gégraptai mèn hemîn tò ónoma, ou mévtoi orthôs, allà tò parápan oudè 

gégraptai, all’euthùs héterón estin eán ti toúton páthei) (PLATÃO, Crátilo, 432a). 

Todavia, como aponta Sócrates, isso só valeria no caso dos números que se retirarmos 

ou acrescentarmos qualquer valor, imediatamente se tornam outros (PLATÃO, Crátilo, 432a). 

Pensemos, por exemplo, no numeral “cinco”: se acrescentarmos ou retirarmos “dois”, ele se 

torna imediatamente “sete” ou “três”. Já o oito, se somarmos ou subtrairmos “quatro” 

transforma-se em “doze” ou “quatro”. O mesmo não acontece com a pintura ou com a 

linguagem. Na verdade, é até necessário que existam pequenas diferenças entre as imagens e a 

realidade para que elas não sejam idênticas. Como o caso de “Crátilo” e da “imagem de 

Crátilo” que, como conta Sócrates, são coisas diferentes e, por isso, devem possuir 

características distintas: 

Sócrates: (...) se um deus não se limitasse a representar apenas a tua cor e a 

tua forma, como os pintores, mas a reproduzisse também todas estas coisas 

que estão no interior, mostrando a mesma suavidade e o calor, introduzindo 

nelas o movimento e a alma e a razão, tal como estão em e tu e, em suma, 

todas as coisas que tu és, as dispusesse todas elas ao teu lado, isso seria 

Crátilo e uma imagem de Crátilo, ou seriam dois Crátilos? 

Crátilo: Parece-me que seriam dois Crátilos, ó Sócrates. 

(Sokrátes: (...) eítis teôn mè mónon tò són khrôma kaì skhêma apeikáseien 

hósper hoi zográphoi, allà kaì tà entòs pánta toialta poiéseien hoîáper tà sá, 

kaì malakótetas kaì thermótetas tàs autàs apodoíe, kaì kínesin kaì psykhèn 

kaì phrónesin hoíaper he parà soì entheíe, autoîs, kaì heni lógoi pánta háper 

sù ékheis, toiaûta hétera katastéseien sou; póteron Kratýlos àn kaì eikon 

Kratýlou tót’eín tò toioûton, è dúo Kratýloi; 



103 

 

 
 

Kratýlos: dúo émoige dokoûsin, ô Sókrates, Kratýloi) (PLATÃO, Crátilo, 

432b-c). 

Podemos observar com essa diferença a proximidade do Crátilo com outros diálogos 

platônicos que discutem sobre o estatuto da arte e a sua relação com o mundo. A célebre 

crítica à poesia no Livro X da República (597e; 602c), por exemplo, contextualizando o 

conceito de mimeses ao tipo de educação ideal que deve ser utilizada na pólis, põe a 

representação artística como um „“terceiro grau depois da verdade‟ porque ela não é a ideia, a 

qual é verdadeiramente, mas apenas imita sua aparição no mundo empírico” (SCHÄFER, 

2012, p. 172). Isso significa que toda a arte que exibe uma dada realidade deverá ser 

entendida como cópia, não podendo jamais ser confundida com aquilo que pretende 

representar. A linguagem, sendo também uma representação artística, terá que seguir os 

mesmos critérios: 

Sócrates: seria risível, ó Crátilo, o efeito que os nomes teriam sobre aquelas 

coisas de que são nomes, se fossem semelhantes a elas em todos os aspectos. 

Pois todas as coisas se tonariam duplas e ninguém poderia dizer, acerca de 

nenhuma delas, se era a própria coisa ou o seu nome (geloîa goûn, ô Kratýle, 

hypò tôn onomáton páthoi àn ekeîna hôn onómata estin tà onómata, ei pánta 

panta pantakhêi autoîs homoiotheín. Dittà gàr án pou pánta génoito, kaì ouk 

àn ékhoi autôn eipeîn oudeìs oudéteron hopóterón esti tò mèn autó, tòdè 

ónoma) (PLATÃO, Crátilo, 432d). 

Com essa afirmação, Sócrates conclui sua crítica ao modo como o Naturalismo 

compreende a relação linguagem e mundo: se os nomes possuíssem uma conexão tão 

intrínseca com a natureza, não seríamos capazes de diferenciá-los da realidade. A própria ação 

de falar, como um instrumento de distinção e ensino das coisas, estaria vetada. Não é por 

acaso que Crátilo silencia diante do mundo: falar para ele já é um ato de contradição 

(BUARQUE, 2015, p. 137). Ainda mais quando essa ação ocorre em paralelo com a crença de 

que a phýsis está em constante mudança. Como a linguagem seria possível se na medida em 

que dizemos que algo é “x” ele se torna “y” e quando falamos que é “y” ele se torna 

imediatamente outra coisa? (MONTEIRO JUNIOR, 2011, p. 74-72). É necessário, portanto, 

para além da linguagem, analisar a realidade e se a maneira como a compreendemos também 

não ocasiona possíveis impasses ao nosso ato de falar. 

Desse modo, Sócrates voltará as últimas passagens do diálogo ao mobilismo 

exagerado de Crátilo, apresentando uma crítica que objetiva refutar definitivamente o 

Naturalismo linguístico. Seu ponto de partida consiste em analisar se os nomes são de fato a 

melhor maneira para conhecer as coisas ou se poderá existir alguma outra que realiza, de 

forma mais satisfatória, essa tarefa (PLATÃO, Crátilo, 435d). Mas Crátilo, ainda partidário 



104 

 

 
 

do Naturalismo, afirma que “não há absolutamente mais nenhuma outra maneira e que esta é a 

única e a melhor” (ou pány ti eînai állon, toûton dè kaì mónon kaì béltiston) (PLATÃO, 

Crátilo, 436a). Essa posição, se observarmos mais atentamente, ainda leva em consideração o 

fato de que não existem nomes falsos e que a linguagem apresenta, da melhor maneira 

possível, a realidade: os nomes só seriam o melhor caminho para conhecer o mundo se, por 

meio deles, não tivéssemos a possibilidade de nos enganar. 

Sócrates, entretanto, relembra as conclusões que chegaram ao analisar o Naturalismo 

linguístico e nega a possibilidade dos nomes serem a melhor maneira de conhecer a realidade. 

Na verdade, como mostra o filósofo, há uma grande chance de nos enganarmos caso 

pretendamos investigar as coisas por meio da linguagem (PLATÃO, Crátilo, 436b et seq.). 

Isso porque os homens que primeiro estabeleceram os nomes o fizeram por meio daquilo que 

julgavam serem as coisas ao seu redor, ou seja, a partir da compreensão de phýsis que 

partilhavam naquele momento. Mas e se essa concepção estiver equivocada e eles 

estabeleceram os nomes de acordo com esse erro, não estaríamos sempre fadados ao fracasso, 

caso quiséssemos conhecer as coisas por meio dos seus nomes? É importante, portanto, 

verificarmos se o conceito de natureza que possuíam está de acordo ou não com a verdade. 

Quando Sócrates e Hermógenes efetuavam as análises etimológicas, eles descobriram 

que a maior parte dos nomes exibia o fluxo contínuo da natureza. Todavia, uma pequena 

quantidade parece demonstrar também a fixidez das coisas. É o caso, por exemplo, das 

palavras “conhecimento” (epistéme), “história” (historía) e “memória” (mnéme): a primeira, 

“parece significar que fixa nossa alma nas coisas, em vez de que ela se move em conjunto 

com elas” (kaì mâllon éoike semaíonti hóti histesin hemôn epì toîs prágmasi tèn psykhèn è 

hóti symperiphéretai) (PLATÃO, Crátilo, 437a); a segunda, do mesmo modo, indica a própria 

“fixação do fluxo” (histesi tòn roûn) (PLATÃO, Crátilo, 437b) e a terceira aponta que “há 

uma suspensão na alma das pessoas e não uma mobilidade” (pantí pou menúei hóti estin em 

têi psykhêi all’ou phorá) (PLATÃO, Crátilo, 437b). 

Essa ambiguidade entre a mobilidade e a fixidez revela uma contradição na maneira 

como os primeiros homens estabeleceram os nomes: embora partilhassem da crença de que a 

linguagem possui uma relação intrínseca com a natureza, eles não possuíam um consenso 

sobre o significado da phýsis. Isso refletiu, sobretudo, nas investigações dos primeiros 

filósofos: a maior parte deles parece concordar que a natureza é, de fato, a totalidade das 

coisas, mas discordam sobre qual é o seu princípio ordenador (arkhé). Essa divergência teve 

seu ponto culminante com a antítese Heráclito-Parmênides: enquanto o primeiro buscava 



105 

 

 
 

evidenciar a unidade entre os opostos, o segundo desejava indicar a unidade permanente do 

Ser. Ora, parece que são essas diferenças que Platão quer apontar nessa passagem do diálogo: 

a phýsis, como a totalidade das coisas, abarca uma variedade muito grande de significados 

que inviabilizam o nosso conhecimento do mundo.  

Assim, 

Sócrates: (...) é obvio que devemos procurar outras entidades, para além dos 

nomes, que nos mostrem, sem o auxílio dos nomes, qual dos dois grupos 

[mobilidade ou permanência] é o verdadeiro, exibindo de forma clara a 

verdade dos seres. 

(Sokrátes: (...) allà dêlon hóti áll’ átta zetetéa plèn onomáton, hà hemîn 

emphanieî áneu onomáton hopótera toúton estì talethe, deíxanta dêlon hóti 

tèn alétheian tôn ónton) (PLATÃO, Crátilo, 438d). 

Uma vez chegado à conclusão de que é possível aprender as coisas por meio delas 

mesmas e de que o conceito de phýsis abarca em seu seio uma pluralidade de significações 

que atrapalham na atribuição e no uso da linguagem, Sócrates revela qual seria a sua 

concepção ontológica de mundo. Ele pede para Crátilo investigar aquilo que ele tem 

“sonhado” (oneirótto) muitas vezes: “se devemos dizer que existe uma coisa que é o belo em 

si e o bem e cada um dos seres da mesma maneira” (póteron phômén ti eînai autò kalòn kaì 

agathòn kaì hèn hékaston tôn ónton hoúto, è mé;) (PLATÃO, Crátilo, 493c-d). Essa tese 

pressupõe a existência de entidades imutáveis e aparece, nessa passagem do diálogo, como 

uma alternativa que deixa de lado a natureza física do mundo e todos os problemas que ela 

acarreta ao Naturalismo linguístico. 

Com isso, o filósofo objetiva resolver dois problemas emergentes no diálogo: a) 

Apresentar como o fluxo contínuo da natureza conduz a impossibilidade de conhecer e de 

comunicar o mundo; e b) Trazer uma resposta alternativa para os problemas epistemológicos 

e linguísticos levantados pelo diálogo. Todavia, muitos estudiosos afirmam que o Crátilo é 

uma obra aporética por não ter conseguido apresentar uma reposta ao segundo problema ou 

por ter feito isso apenas de maneira introdutória. De fato, explicitamente, o final do diálogo 

parece argumentar em favor apenas do primeiro problema, resumindo o segundo a uma 

conjectura de que a tese proposta por Sócrates poderia ser a solução dos impasses que tanto o 

Convencionalismo quanto o Naturalismo acabaram desembocando: 

Sócrates: Mas também é provável que não possamos falar de saber, ó 

Crátilo, se todas as coisas mudam e nada permanece (...) mas se houver 

sempre aquele que sabe, também haverá aquilo que é sabido, e também 

haverá o belo, e também haverá bem, e também haverá cada um dos seres, e 

não me parece que eles sejam semelhantes a qualquer fluxo e a qualquer 

mobilidade. 



106 

 

 
 

(Sokrátes: all’oudè gnôsin eînai phánai eikós, ô Kratýle, ei metapíppei pánta 

khrémata kaì medèn ménei (...) ei dè éstimèn aeì tò gygnôskon, ésti dè tò 

gygnoskómenon, ésti dè tòkalón, ésti dè tò agathón, ésti dè hèn hékaston tôn 

ónton, oúmoi phaínetai taûta hómoia ónta, hà nûn hemeîs légomen, roêî 

oudèn oudè phorâi) (PLATÃO, Crátilo, 440a-d). 

Embora Sócrates tenha apresentado fortes argumentos contra o Naturalismo 

linguístico e a tese do fluxo contínuo que sustenta a posição de Crátilo, este ainda persiste 

defendendo que o mundo é tal como queria Heráclito: uma mistura dos contrários (PLATÃO, 

Crátilo, 440d). O processo de refutação socrática, portanto, havia falhado e não haveria 

motivos para que o filósofo perseverasse na tentativa de trazer qualquer conteúdo positivo 

explícito à discussão: “nesse caso, me instruirás em outro momento, meu amigo, quando 

vieres novamente. Por ora, se estás preparado, parte para o campo. Aqui o Hermógenes irá 

contigo” (eis aûthis toínyn me, ô hetaîre, didáxeis, epeidàn hékeis: nûn dé, hósper 

pareskeúasai, poreúou eis argón: prótémpse dé se kaì Hermogénes hóde) (PLATÃO, Crátilo, 

440e). 

Como em muitos outros diálogos, foi o interlocutor de Sócrates que tornou a obra 

aporética, e Platão, seguindo às características históricas dos seus personagens, não poderia 

controlar o desfecho de suas ações. Todavia, isso não significa que não podemos extrair de 

tudo aquilo que foi dito e defendido ao decorrer do Crátilo, a posição platônica da linguagem. 

Se reunirmos os principais pontos discursivos da obra, realizando um paralelo das teses 

convencionalista e naturalista com aquilo que seus representantes defenderam no diálogo, 

teremos a seguinte imagem: 

  



107 

 

 
 

Figura 2 – Posicionamentos dos personagens do Crátilo em relação aos principais pontos 

discursos da obra 

 

Principais 

Questionamentos 
Convencionalismo Hermógenes Naturalismo Crátilo Sócrates 

O nome 

mostra/revela o 

objeto que ele 

nomeia? 

NÃO NÃO SIM SIM SIM 

É por causa da 

instrução que 

são dados os 

nomes? 

NÃO SIM SIM SIM SIM 

Existem artesãos 

dos nomes? 

 

NÃO 

 

SIM SIM SIM SIM 

Há nomes 

melhores 

construídos do 

que outros? 

NÃO SIM NÃO NÃO SIM 

Há discursos 

verdadeiros e 

falsos? 

NÃO SIM NÃO NÃO SIM 

A linguagem é 

uma 

representação 

mimética da 

natureza? 

SIM SIM NÃO SIM SIM 

A phýsis é 

compreende a 

totalidade de 

todas as coisas? 

SIM SIM SIM SIM NÃO 

Acreditamos que essas informações, somadas a dois trechos que serão mais bem 

analisados no próximo capítulo (a discussão sobre o artesão da linguagem e a análise 

etimológica dos nomes), poderão apresentar a tese platônica da linguagem que, conquanto não 

tenha sido desenvolvida no trecho final da obra, permaneceu presente de forma implícita 

durante todo o diálogo. 

  



108 

 

 
 

4 PLATÃO E A TEORIA MIMÉTICA DA LINGUAGEM: A LINGUAGEM COMO 

INSTRUMENTO MEDIADOR ENTRE AS ESSÊNCIAS E O MUNDO 

 

4.1 O ARTESÃO OU LEGISLADOR DOS NOMES (“ONOMATOURGÓS” OU 

“NOMOTHÉTES”) (387e-390e) 

A análise que efetuamos na construção histórica dos tipos de discursos encontrados na 

Grécia Arcaica revelou as principais teses que sustentam (ou que ao menos deveriam 

sustentar) o Naturalismo e o Convencionalismo linguístico apresentado pelos personagens de 

Platão em seu diálogo. Tanto Hermógenes quanto Crátilo seguem uma linha de interpretação 

específica da linguagem que advém de tempos mais remotos e que apesar das importantes 

mudanças na estrutura da organização da pólis, mantém a mesma configuração no que diz 

respeito a relação linguagem-mundo. O Naturalismo, assim como o discurso mágico-religioso 

dos poetas, profetas e reis antigos relaciona de modo intrínseco a natureza com a linguagem, 

enquanto que o Convencionalismo, de maneira similar ao discurso-diálogo dos nobres 

guerreiros, as separa. 

Mas ao decorrer de todo o Crátilo pudemos observar o élenkhos socrático revelando 

tanto a falta de convicção dos seus dialogantes em defenderem as teses que pretendiam 

sustentar, quanto às aporias que elas acabavam desembocando. No primeiro caso, por 

exemplo, conforme pudemos perceber com a Figura 2, há uma diferença significativa entre 

aquilo que o Convencionalismo defende e o que Hermógenes acredita (ou que aparenta 

acreditar): em apenas três dos sete questionamentos levantados por Sócrates há uma 

uniformidade de pensamento entre Hermógenes e o Convencionalismo. Já no segundo caso, 

verificamos que ambas as teses inviabilizam a falsidade dos discursos, visto que tomam a 

relação da linguagem com as coisas de modo tão radical. 

Se o diálogo fosse apenas isso que discutimos até o momento, isto é, uma análise das 

teses que fundamentam o Naturalismo e o Convencionalismo linguístico, assim como as 

aporias em que elas desembocam, teríamos que concordar com boa parte dos estudiosos que 

afirmam que ele é uma obra essencialmente aporética e o nosso trabalho aqui teria chegado ao 

fim. Contudo, ainda há duas importantes passagens na obra que não parecem corresponder 

com aquilo que extraímos da história e da investigação do diálogo, e que por isso 

conseguimos omiti-las sem prejudicar a leitura das espécies do Naturalismo e do 

Convencionalismo tal como defendidas no Crátilo: a) 387e-390e, que discute sobre a 



109 

 

 
 

importância de um artesão (demiourgós) na produção dos nomes; e b) 391d-422e, que contém 

as análises etimológicas efetuadas por um Sócrates aparentemente inspirado. 

Qual é, pois, o sentido desses trechos para a obra? 

 Na presente seção, analisaremos a primeira passagem buscando entender a 

importância do artesão ou legislador dos nomes para a interpretação platônica da linguagem, 

evidenciando também o surgimento das hipóteses inteligíveis e o seu significado no interior 

do diálogo. 

Em 387e, logo após a aparente refutação do Convencionalismo linguístico a partir do 

argumento de que a ação de todas as coisas deve ser realizada conforme a sua própria 

natureza, Sócrates chama a atenção para o fato de que toda práxeis é executada por meio de 

um instrumento (órganon) que possui como finalidade a execução da sua própria ação. Aquilo 

que tem de ser cortado, por exemplo, é cortado por algo que tem em vista o próprio ato de 

cortar. Do mesmo modo, aquilo que tem de ser furado, é furado por algo que tem em vista a 

ação de furar. Ora, se o nomear é, como vimos, também uma práxeis, é necessário que ele 

seja igualmente executado por meio de um instrumento que tem como objetivo a realização da 

sua própria ação (PLATÃO, Crátilo, 388a). Nesse caso, o nome é o instrumento que realiza a 

ação de nomear, instruindo (didaskalikón) e distinguindo (diakritikón) a essência (ousía) de 

todas as coisas: 

Sócrates: E você pode dizer o mesmo do nome? Se o nome é um certo instrumento, 

o que fazemos quando nomeamos? 

Hermógenes: Não sei dizer. 

Sócrates: Você não pode dizer que ensinamos alguma coisa uns aos outros e 

distinguimos as coisas? 

Hermógenes: Completamente. 

Sócrates: o nome é, portanto, um instrumento de ensino e de distinção da essência, 

da mesma maneira que a lançadeira o é da teia. 

(Sokrátes: ékheis dè kaì perì onómatos hoútos eipeîn; orgánoi ónti tôi onómati 

onomázontes tí poioûmen; 

Hermogénes: ouk ékho légein. 

Sokrátes: âr’ou didáskomén ti allélous kaì tà prágmata diakrínomen hêi ékhei; 

Hérmogénes: pány ge. 

Sokrátes: ónoma ára didaskalikón tí estin órganon kaì diakritikòn tês ousías hósper 

kekrís huphásmatos) (PLATÃO, Crátilo, 388b-c). 

Com essa afirmação, Sócrates parece se aproximar um pouco mais da tese de Crátilo, 

fortalecendo a linha argumentativa do diálogo que desfavorece o Convencionalismo em prol 

do Naturalismo. Mas é necessário perceber que embora exista certa convergência de 

pensamentos entre os dois personagens (Sócrates e Crátilo), há diferenças significativas que 

demonstram um modo de se pensar a linguagem e a sua relação com o mundo para além 

daquilo que o Naturalismo procura defender. De fato, na medida em que existe uma relação 



110 

 

 
 

intrínseca entre a linguagem e o mundo, a tese naturalista também espera que o ato de nomear 

seja capaz de instruir e distinguir as coisas ao nosso redor. Todavia, como observamos, essa 

ação está vetada pelo fato de que a compreensão ontológica que subjaz ao Naturalismo se 

encontrar imersa em um mobilismo da phýsis que impossibilita até o mais simples ato de 

falar. 

Ora, se a linguagem está restrita a um modo imanente de compreender a realidade, a 

pretensão naturalista de instruir e distinguir as coisas com a linguagem cai por terra, pois 

essas ações necessitam de uma compreensão ontológica que evidencie a fixidez das coisas e 

não sua mutabilidade (PLATÃO, Crátilo, 386d-e). E é isso que Sócrates quer apontar quando 

afirma que o nome é um instrumento de ensino e de distinção da “essência” de todas as 

coisas. O termo aqui utilizado para essência é ousía que, juntamente com idéa, eîdos, morphê 

e paradeigma, correspondem, no corpus platonicum, a tudo aquilo que há de mais permanente 

nas coisas e que possibilita tanto o seu conhecimento quanto a sua comunicação (PLATÃO, 

Fédon, 79d; Timeu, 28a). 

Assim, 

um nome funcionaria distinguindo uma classe composta de coisas cujas 

essências realizadas seguem uma mesma [essência]. Essa distinção 

repousaria na informação dada pelo uso do nome. Quem diz “cavalo”, 

informa que distinguiu aquilo a que nomeou como uma coisa cuja essência 

realizada está em acordo com a [essência] compartilhada pela classe cavalo 

(VIEIRA, 2013, p. 32). 

Trabattoni (2010, p. 88-89), seguindo o que Aristóteles havia declarado em sua 

Metafísica (987b; 1078b-1079b), acredita que as buscas por definições realizadas pelo 

Sócrates histórico tenham instaurado em Platão um novo modo de pensar a natureza que, em 

contraste com a filosofia mobilista de Heráclito, destaca a importância de haver entidades 

imutáveis e subsistentes para o processo de apreensão dos objetos do mundo. Se a pergunta 

Socrática (o que é x?) interroga sobre os objetos que fazemos uso em nosso cotidiano, mas 

que não temos um contato objetivo e imediato, deverá haver uma dimensão da realidade que 

ultrapasse o plano físico (isto é, uma realidade meta-física) e que abarque toda uma totalidade 

de entes imutáveis e subsistentes. 

Nos diálogos da juventude, quando a figura do Sócrates histórico é mais fortemente 

delineada, encontramos os seus personagens discutindo em torno da definição de certos tipos 

de conceitos que, por seu caráter marcadamente abstrato, parecem exigir a presença das 



111 

 

 
 

hipóteses inteligíveis como uma possível solução para os problemas suscitados
151

. Todavia, é 

apenas no Laques (191e) que podemos encontrar as primeiras indicações de sua presença, 

quando Sócrates, após elencar uma série de circunstâncias em que a coragem (andreía) pode 

ser demostrada, pergunta o que é isso que há em todas as coisas corajosas e que as faz serem 

tal como são? Ora, “aqui nós temos, em fase germinal, a visão que para todo nome comum há 

um único ente o qual é referido em toda ocorrência de nome” (ROSS, 1997, p. 26); e mesmo 

que o diálogo não aponte explicitamente para o termo ousía (ou idea, eidos, morphê e 

paradeigma), podemos perceber sua referência. 

Na verdade, ao contrário do que poderíamos imaginar, não existe nenhuma passagem 

em que Platão discorra abertamente sobre as hipóteses inteligíveis, ou que elabore uma 

análise doutrinal de uma teoria que organize de forma sistemática todo o tipo de questões a 

partir de uma única matriz conceitual. Nos diálogos, essas entidades são geralmente tratadas 

como “velhas conhecidas” e quase sempre se pressupõe um saber prévio sobre elas 

(SCHÄFER, 2012, p. 152). Em boa parte dos casos, apenas suspeitamos que Platão está 

discutindo sobre o assunto, quando, por exemplo, ele parece contrapor uma realidade 

“imutável” e “uniforme” (asýnthetos) às “coisas múltiplas” e “variáveis” (súntheta) 

(PLATÃO, Fédon, 78c-e, 79a) ou quando afirma a existência de entidades “invisíveis” e 

“inteligíveis” (aidê) em desacordo com as “coisas em constante transformação” (tí tò 

gignómenon mèn aeí, òn dè oudé pote) (PLATÃO, Timeu, 27d-28a). 

Já em outros momentos, encontramos um Sócrates consciente de que tais hipóteses 

podem ser um recurso fraco (ou até mesmo falho) a certos tipos de problemas, e que diante da 

pluralidade de pessoas e de formas de se pensar, elas são capazes de gerar um efeito 

desconcertante ou risível em quem as escuta: 

„E estás indeciso com respeito a outras coisas que poderias chamar de 

ridículas, tais como pelos, lama, sujeira ou qualquer outra coisa indigna e 

insignificante? Estarias dispoto a afirmar que há uma forma de cada uma 

dessas coisas dissociadas e diferentes das coisas que temos contato, ou não?‟ 

„de modo algum‟, disse Sócrates, „penso que essas coisas são apenas o que 

vemos, e seria inteiramente um absurdo acreditar que há uma forma delas. 

Mas, as vezes sinto perturbado com o pensamento de que talvez o que se 

aplica a uma coisa, aplica-se a todas. A consequência é que assumida essa 

posição, fujo com receio de me preciptar em algum abismo de tolice e me 

                                                           
151

Como indica Ross (1997, p. 26): “dentre os primeiros diálogos, há pelo menos quatro cuja intenção principal é 

discutir as definições de certas coisas: o Cármides questiona „o que é temperança?‟; o Laques „o que é 

coragem?‟; o Eutifron „o que é piedade‟; e o Hipias Maior „o que é beleza‟. Na insistência de cada questão, o 

iniciar das hipóteses inteligíveis já está latente. Fazer essa pergunta pressupõe haver uma única coisa para a 

qual cada palavra como „temperança‟ sustenta e que isso é diferente para cada uma das muitas pessoas ou 

ações que podem corretamente ser chamadas de temperantes”. 



112 

 

 
 

arruinar; deste modo, quando me coloco diante dessas coisas que possuem 

formas, me detenho e me ocupo delas‟ (ê kaì perì tônde, ô Sókrates, hà kaì 

geloîa dóxeien àn eînai, hoîon thrìx kaì pelos kaì rýpos è állo ti atimóton te 

kaì phaulótaton, aporeîs eíte khrè phánai kaì toúton hekástou eîdos eînai 

khorís, òn állo aû è hôn ti hemeîs metakeirizómetha, eíte kaì mé; oudamôs, 

phánai tòn Sokráte, allà taûta mén ge háper horômen, taûta kaì eînai: eîdos 

dé ti autôn oiethênai eînai mê lían ê átopon. Éde méntoi pote me kaì éthraxe 

mé ti ê perì pánton: épeita hótan taúte stô, pheúgon oíkhomai, deísas mé 

pote eís tina bythòn phluarías empesòn diaphtarô: ekeîse d’oûn 

aphikómenos, eis hà nyndè elégomen eíde ékhein, perì ekeîna 

pragmateuómenos diatríbo (PLATÃO, Parmênides, 130c-d). 

Mas seja como for, de modo implícito ou explícito, produzindo um efeito sério ou 

cômico, as hipóteses inteligíveis ocupam um lugar destacado na filosofia de Platão e 

correspondem uma verdadeira inovação em seu pensamento. Ele mesmo indica isso quando, 

no Fédon (96a-101e), faz Sócrates relatar “um esboço biográfico ricamente colorido de como 

havia chegado ao desenvolvimento dessa teoria” (SCHÄFER, 2012, p. 153). Essa passagem, 

que ficou conhecida como a metáfora da “segunda navegação” (deuteros plous) (REALE, 

1994a, p. 52-53), ressalta a insuficiência nas abordagens da explicação do mundo por diversos 

naturalistas e indica a necessidade de abandonar a observação direta da phýsis para “no 

refúgio do pensamento racional ver a verdade dos seres” (eis toùs lógous kataphygónta 

enekeínois skopeîn ónton tèn alétheia) (PLATÃO, Fédon, 99e). 

E os verbos “ver” ou “observar” (teasthai, theorein ou idein), como nota Schäfer 

(2012, p. 153), tornam as hipóteses inteligíveis em uma “teoria das ideias” no sentido original, 

pois a “apreensão intelectual é descrita como uma visão direta no sentido de uma captura não 

discursiva, como se víssemos o mundo e todas as suas propriedades, todos os seus 

significados e nexos complicados com os olhos de Deus”. Tanto eîdos quanto idéa são termos 

derivados de idein e possuem em seu significado original o ato de ver ou observar. Isso 

porque “a visão é o mais informativo dos nossos sentidos” (ROSS, 1997, p. 29), sendo capaz 

de tornar imediatamente acessível o mundo ao nosso redor. Quando Platão utiliza esses 

termos, portanto, ele quer falar de um “verdadeiro enxergar”, que seja capaz de acessar o que 

há de mais oculto por trás da phýsis.  

Essa pretensão o coloca em uma linha de sucessão que remota aos poetas, profetas, 

reis e alguns filósofos naturalistas (como Heráclito e os pitagóricos), que acreditavam que o 

que há de mais essencial na natureza se encontrava escondido (krypteúo), e que a verdade 

seria justamente o processo de desvelamento (alétheia) do que se encontra oculto, mas 

também o distancia na medida em que nega a natureza como a totalidade de todas as coisas. É 

isso que Pinheiro destaca quando afirma que “a autêntica transformação operada pela filosofia 



113 

 

 
 

de Platão diz respeito à „natureza‟ deste objeto tomado como modelo; em seu sistema a ousía 

deixa de ser tomada como um elemento natural, sensível e passa a se identificar com as 

características de um eîdos, uma ideia” (2003, p. 54). A phýsis (natureza física do mundo) 

passa a se tornar o lugar das “doenças” (nósoi), dos “apetites” (epithymiôn), dos “temores” 

(phóboi), das “ilusões” (eidólon) e de “todos os demais empecilhos” (pantodapôn kaì 

phlyarías) que inviabilizam o nosso acesso ao conhecimento (PLATÃO, Fédon, 66b-67b). 

Somente com o uso da razão que almeija o inteligível é que poderemos observar, por detrás de 

todos esses impasses, a realidade imutável dos objetos, isto é, sua verdadeira constituição, e 

assim tentar adquirir o conhecimento mais duradouro. 

Ross (1997, p. 30-31 apud RITTER, p. 228-326) chama a atenção para ao menos 

quatro novos usos dos termos eîdos e idéa ao decorrer do corpus platonicum que ressaltam as 

hipóteses inteligíveis como uma realidade objetiva e subsistente, capaz de superar os impasses 

que a natureza mutável das coisas ocasiona. São eles: a) A constituição ou a condição de 

algo
152

; b) A característica que determina o conceito
153

; c) O próprio conceito
154

 e d) A 

realidade objetiva que realça o conceito
155

.  

Qual desses sentidos, portanto, é aquele utilizado no Crátilo? 

Nele, a palavra é ousía e sua raiz etimológica não diz respeito ao ato de ver ou 

observar, mas é um substantivo derivado a partir do particípio presente do verbo ser (eînai), 

que é comumente traduzido por “substância” ou “essência” (PEREIRA, I., 1998, p. 418). Sua 

importância para a história da filosofia surge, sobretudo, com Aristóteles, que tematiza sobre 

o conceito em sua Metafísica (IV, 1, 1003a), informando a “existência de uma ciência que 

estuda o ser enquanto ser e seus atributos essências” (éstin epistéme tis hè theoreî tò òn hêi òn 

kaì tà toútoi párkhonta ka th’autó). Para o Estagirita (assim como para Platão), essa “ciência 

do inteligível” (AUBENQUE, 2012, p. 29 et seq.) deveria examinar a existência universal das 

realidades imutáveis que fazem com que cada objeto seja o que ele é, ou seja, “os primeiros 

                                                           
152

“Você pensa que existe uma saúde do homem e outra da mulher? Ou é o mesmo eîdos em todos os lugares, 

quer esteja no homem quer esteja em quem quer que esteja?” (álle mèn andròs dokeî soi eînai hygíeia, álle dè 

gynaikós; ètautòn pantakhoû eîdós estin, eánper hugíeia ê, eánte en andrì eánte em álloi hotouôn êi;) 

(PLATÃO, Mênon, 72d-e). 
153

“Então, do mesmo modo, as virtudes; embora sejam muitas e de todos os tipos, todas possuem um eîdos 

idêntico, razão pela qual são virtudes, com uma visão a qual aquele que responde possa indicar para o que vem 

a ser, de fato, a virtude” (hoúto dè kaì perì tôn aretôn: kàn ei pollaì kaì pantodapaí eisin, én gé ti eîdos tautòn 

hápasai ékhousin di’hò eisìn aretaí, eis hò kalôs pou ékhei apoblépsanta tòn apokrinómenon tôi erotésanti 

ekeîno delôsai, hò tunkhánei oûsa areté) (PLATÃO, Mênon, 72c-d). 
154

“Portanto, a idéa de par nunca será admitida pelo número três” (epì tà tría ára he toû artíou idéa oudépote 

éxei) (PLATÃO, Fédon, 104e). 
155

“E concordamos que cada uma das eide existe e que as outras coisas que delas participam adquirem seus 

nomes delas” (Kaì homologeîto eînai ti ékaston tôn eidôn kaì toúton tálla metalambánonta autôn toúton tèn 

eponymían ískhein) (PLATÃO, Fédon, 102b). 



114 

 

 
 

princípios e as causas supremas” (tàs arkàs kaì tàs akrotátas aitías) (ARISTÓTELES, 

Metafísica, IV, 1, 1003a) de tudo aquilo que encontramos ao nosso redor. 

Mas se acreditarmos que esses princípios se encontram implícitos nos objetos da 

natureza, a ousía é aquilo que encontramos quando conseguimos enxergá-los, isto é, quando 

finalmente desvelamos a phýsis de todo o seu caráter imediato. Desse modo, ousía e eîdos se 

entrelaçam e adquirem seu sentido em conformidade com a alétheia, pois a essência dos 

objetos só pode ser alcançada se encontrarmos um modo de desvelar os seus primeiros 

princípios, invariáveis, imutáveis e universais: 

Para Aristóteles [em conformidade com o pensamento de Platão], as 

experiências sensíveis, representadas pelos eres singulares, individuais, são 

inumeráveis, são mortais e estão sujeitas a mudanças. Em razão disso, as 

experiências sensíveis não podem representar o que é verdadeiramente real 

nem podem ser objeto de um conhecimento seguro. A metafísica inaugura o 

estudo da estrutura geral de todos os seres ou as condições universais e 

necessárias que fazem com que exista um ser e que possa ser conhecido pelo 

pensamento (ROSSET; FRANGIOTTI, 2012, p. 60-61). 

Dito isso, é importante voltarmos à leitura do Crátilo. Uma vez que o nome tem a 

função de distinguir e instruir a ousía das coisas, será necessário que existam pessoas mais 

bem qualificadas para esse tipo de atividade do que outras. A lógica argumentativa do diálogo 

segue a mesma que antes, mostrando como nas demais ações do mundo é necessário que haja 

um especialista para melhor executá-las: “aquele que é hábil em tecer usará, pois, 

adequadamente a lançadeira, do mesmo modo que um bom instrutor usará adequadamente um 

nome” (hyphantikòs mèn ára kerkídi kalôs khrésetai, kalôs d’estìn hyphantikôs: didaskalikòs 

dè onómati, kalôs d’estì didaskalikôs) (PLATÃO, Crátilo, 388c).  

Como observamos, nem todos os dialogantes de Sócrates estavam satisfeitos com as 

hipóteses inteligíveis ou eram capazes de compreender a possibilidade de haver entidades que 

se encontravam em um âmbito para além dos nossos sentidos. De fato, a realidade perceptível 

é imediata e não parece levantar dúvidas ao seu respeito. Defender que a verdade daquilo que 

vemos se encontrar naquilo que não vemos pode provocar dúvidas, desconfianças e/ou causar 

certa resistência nas demais pessoas (PLATÃO, A República, 517a; Fedro, 249d; Sofista, 

216d; Teeteto, 174c-175b). 

A tarefa de nomear, nesse sentido, mais do que qualquer outra atividade, “não é para 

todos os homens, mas para aquele que é o artesão dos nomes; e este é o legislador dos nomes, 

o mais raro dos artistas que surgem entre as pessoas” (ouk ára pantòs andrós, ónomathesthai 

estìn allá tinos onomatourgoû: hoûtos d’estin, hôs éoiken, ho nomothétes, hòs dè tôn 

demiourgôn spaniótatos em anthrópois gígnetai) (PLATÃO, Crátilo, 388e-389a). Esse trecho 



115 

 

 
 

sugere a identidade de dois termos: o artesão dos nomes (onomatourgós), isto é, aquele quem 

produz o nome, e aquele que lesgila o seu uso (nomothétes) no interior das relações humanas. 

Aqui Platão parece indicar, de maneira bem sutil, que sua compreensão sobre a linguagem 

manifesta a união de elementos naturalistas e convencionalistas, mas ainda não formula 

explicitamente. O importante no momento parece ser definir quem é esse que é o mais 

capacitado a produzir os nomes e a legislá-los no interior da pólis. 

Sócrates apresenta tal figura por meio de mais uma abordagem indireta das hipóteses 

inteligíveis, reforçando a importância da ousía no processo de nomeação dos objetos naturais. 

O filósofo começa pedindo ao amigo que responda “para onde deve olhar o legislador dos 

nomes ao produzi-los” (íthi dé, epískepsai poî blépon ho nomothétes tà onómata títhetai) 

(PLATÃO, Crátilo, 389a), tendo em vista que um carpinteiro, caso quebre sua lançadeira, 

deverá olhar para a essência da lançadeira que tem em mente e que existe independente 

daquela que se destruiu. 

O jogo de palavras nesse trecho do diálogo é significativo, rico em termos do 

vocabulário filosófico de Platão. Sócrates nomeia a essência de lançadeira como a “lançadeira 

em si” (auto ho estin kerkis) (PLATÃO, Crátilo, 389b), mais uma das “designações 

consagradas das essências platônicas” (FIGUEIREDO, 2001, p. 51, nota 9). Ele afirma 

também que quando se possui a necessidade de fazer outra semelhante a ela é necessário “que 

todas elas contenham a forma da lançadeira, e que esta confira a cada um desses produtos a 

natureza que é melhor para cada um” (pásas mèn deîtò tês kerkidos ékhein eîdos, hoía 

d’hekástoi kallíste epephýkei, taúten apodidónai tèn phýsin eis tò ergon hékaston) (PLATÃO, 

Crátilo, 389b). Do mesmo modo, os demais instrumentos deverão ser sempre construídos 

conforme a essência imutável de cada objeto, para que cada um execute da melhor forma 

possível a sua ação. O artesão ou legislador dos nomes, portanto, deverá fixar o olhar na 

essência dos nomes de cada objeto para assim nomeá-los da maneira mais adequada. 

No Timeu, Platão utiliza uma figura similar para discutir (além da possibilidade do 

movimento) sobre a geração e a corrupção das coisas no mundo. Para tentar responder como é 

possível a relação entre as entidades físicas e corruptíveis com as essências incorpóreas e 

imutáveis, o filósofo recorre a uma figura mítica, sumamente boa, isenta de inveja, que 

“olhando para as coisas que são sempre e das quais se serve como paradigma” (pròs tò katà 

tautà ékhon blépon aeí, toioútoi tinì proskhrómenos paradeígmati) (PLATÃO, Timeu, 28a) 

modelou a natureza para que todas as coisas fossem belas e ordenadas, assim como ele 

mesmo era (DROZ, 1997, p. 125). Esse artesão ou demiurgo do mundo “age como causa 



116 

 

 
 

eficiente que pensa na ordem como boa e superior à desordem” (MIGLIORI, 2008, p. 21), 

conduzindo o movimento de tudo aquilo que é visível e passível de transformação: 

De fato, este deus [o demiurgo] quis que todas as coisas fossem boas e que, 

na medida do possível, nenhuma fosse má e, assim, tomando tudo que era 

visível e passível de transformação e se movia contra qualquer tipo de regra 

e de modo desordenado, conduziu-o da desordem para a ordem, 

considerando que esta é de todas as maneiras melhor do que aquela. 

(Bouletheìs gàr ho theòs agathà mèn pánta, plaûron dè medèn eînai katà 

dýnamin, hoúto dè pân hósonên horatòn paralabòn oukh hesykhían ágon 

allà kinoúmenon plemmelôs kaì atáktos, eis táxin autò égagen ek tês ataxias 

hegesámenos ekeîno toútou pántos ámeinon) (PLATÃO, Timeu, 30a). 

No caso do Crátilo, o artesão da linguagem é aquele que é capaz de contemplar as 

essências imutáveis dos nomes e plasmar aqueles que são mais adequados para nomear as 

coisas do mundo. Para isso, será necessário que ele se afaste do conhecimento imediato 

adquirido pela experiência dos objetos sensitivos e concentre-se nas realidades metafísicas 

adquiridas pela elevação do pensamento. 

Ora, conforme os relatos encontrados tanto no Fédon quanto no livro VII da 

República, este é precisamente o filósofo, a pessoa capaz de compreender que “não deve 

confiar senão no próprio testemunho se esse tiver examinado bem o que cada coisa é em sua 

essência” (pisteúein dè medenì álloi all’ è autèn hautêi, hóti àn noései autè kath’hautèn autò 

kath’hautò tôn ónton) (PLATÃO, Fédon, 83a-b) e que sempre que possível se deve “conduzir 

a alma do que é mutável para o ser” (máthema psykhês holkòn apòtoû gignmoménou epì tò 

ón) (PLATÃO, A República, 521d). Nesse sentido, apenas o filósofo é o mais hábil na ação de 

nomear, pois é ele quem consegue voltar seu olhar para a essência das coisas, nomeando-as 

conforme sua verdadeira natureza. 

As passagens seguintes do Crátilo (389d-390a) revelam outras semelhanças entre o 

artesão da linguagem e a figura mítica encontrada no Timeu. Neste diálogo, o demiurgo 

plasma as essências em uma matéria amorfa (khôra) que por si só não possui a aparência de 

nada. Trata-se de uma “realidade na qual se realiza a imagem (eikóni), que não tendo em si 

nenhuma razão de ser, é fantasma mutável que tem necessidade de um suporte para ser algo, e 

não um puro nada” (MIGLIORI, 2008, p. 37). No caso do Crátilo, os nomes (e a própria 

linguagem de um modo mais geral) são formados a partir das letras e das sílabas que também 

por si só não possuem qualquer determinação (RIBEIRO, 2006, p. 47). É necessário que o 

onomatourgós, ao contemplar as realidades metafísicas, modele nos sons a essência dos 

nomes das coisas: 



117 

 

 
 

Sócrates: mas e então, meu querido amigo, não será adequado que o 

legislador dos nomes saiba como incorporar os sons que nomeiam a natureza 

de cada objeto? Ele não deve fazer e dar todos os nomes com os olhos fixos 

sobre o nome absoluto ou ideal, se ele deve ser um fazedor de nomes dotado 

de autoridade? 

(Sokrátes: ar’ oûn, ô béltiste, kaì tò hekástoi phýsei pephykós ónoma tòn 

nomothéten ekeînon eis toùs phtóngous kaì tàs sullabàs deî epístasthai 

tithénai, kaì bléponta pròs autò ekeîno hó éstin ónoma, pánta tà onómata 

poieîn te kaì títhesthai, ei méllei hýrios eînai onomáton thétes) (PLATÃO, 

Crátilo, 389d). 

Assim, uma vez que o onomatourgós fabrica os nomes conforme as suas essências, 

os diferentes tipos de sons e silabas que ele utiliza não afetam em sua composição. Do mesmo 

modo que um oleiro consegue fabricar um vaso com uma variedade de materiais distintos 

(argila, vidro, pedra, prata e etc.), o artesão dos nomes consegue produzi-los com diversos 

tipos de sons e silabas (ALMEIDA, 2015, p. 65; PINHEIRO, 2003, p. 45). É assim que temos, 

para um mesmo objeto, nomes diferentes, e em línguas diferentes
156

, pois o mais importante 

da linguagem e do próprio ato de nomear é a sua capacidade de referenciar, de forma correta, 

o que há de essêncial por trás dos nomes: 

Sócrates: (...) E, se nem todos os legisladores dos nomes os fizerem a partir 

[das mesmas letras] e silabas, nem por isso devemos esquecer a essência dos 

nomes. Pois, também não é exatamente o mesmo ferro que os ferreiros 

trabalham, embora produzam o mesmo instrumento e com o mesmo fim; do 

mesmo modo, enquanto lhe conferirem a mesma essência, embora fazendo 

com ferros diferentes, o instrumento será igualmente correto, seja feito entre 

nós ou entre os bárbaros. Ou não é assim? 

Hermógenes: completamente. 

(Sokrátes: (...) ei dè mè eis tàs autàs syllabàs hékastos ho nomothétes 

títhesin, oudèn deî toûto amphignoeîn oudè gàr eis tòn autòn síderon hápas 

khalkeùs títhesin, toû autoû héneka poiôn tò autò órganon: all’hómos, héos 

àn tèn autèn idéan apodidôi, eánte em álloi sidéroi, hómos orthôs ékhei tò 

órganon, eánte entháde eánte em barbárois tis poiêi. ê gár; 

Hermogénes: pány ge) (PLATÃO, Crátilo, 389d-390a). 

Em resumo, fazendo um paralelo entre a atividade do onomatourgós do Crátilo com o 

demiurgo exposto no Timeu, temos a seguinte imagem: 

Figura 3 – Representação esquemática do Timeu e do Crátilo sobre os seus campos de 

discussão 

                                                           
156

Inclusive em línguas de sinais, quando na ausência de sons ou silabas, os surdos utilizam o próprio corpo para 

imitar as essências dos nomes (Cf. ALMEIDA, 2015, p. 69). 



118 

 

 
 

 

O esquema representa a relação entre os campos da ontologia e da linguagem a partir 

do que levantamos com a leitura das passagens mencionadas do Timeu e do Crátilo. As setas 

brancas apontam uma ligação natural entre os campos de discussão, enquanto que as pretas 

remetem a necessidade de uma mediação entre as realidades física e metafísica. Conforme a 

imagem, podemos perceber que a presença das hipóteses inteligíveis no Crátilo, em contraste 

com as do Timeu, diz respeito à essência da linguagem, isto é, as características fundamentais 

que determinam e tornam possível a ação do nomear. Assim, se lembrarmos dos quatro novos 

usos dos termos eîdos e idéa encontrados no corpus platonicum e destacados por Ross, 

descobriremos que o primeiro (constituição e condição de algo) e o quarto (realidade objetiva) 

dizem respeito às essências como paradigmas dos objetos naturais (discutidos no Timeu), 

enquanto que o segundo (características que determinam o conceito) e o terceiro (o próprio 

conceito) remetem ao uso das essências como modelos indispensáveis para a construção e o 

uso da linguagem (discutidos no Crátilo). 

Mas, em vez de aprofundar com Hermógenes a noção metafísica de essência, 

Sócrates novamente muda o diálogo de direção, dessa vez inserindo outro tipo de personagem 

indispensável para a atribuição correta dos nomes: o dialético (dialektikós). 

Conforme a argumentação socrática, existe uma diferença fundamental entre aqueles 

que fabricam um objeto e aqueles que o utilizam, sendo papel do segundo avaliar o trabalho 

do primeiro. Somente aquele quem utiliza um determinado objeto é capaz de dizer se o 

artesão que o construiu conseguiu fazê-lo de modo adequado, isto é, conforme a sua 

finalidade e sem nenhum defeito. Isso pode ser visto em 390b, quando Sócrates pergunta: “E 

quem poderá saber se foi dada a essência adequada da lançadeira a um certo pedaço de 



119 

 

 
 

madeira? Aquele quem a fez, o carpinteiro, ou aquele que vai usá-la, isto é, o tecelão?” (tí oûn 

ho gnosómenos ei tò prosêkon eîdos kerkídos em hopoioi oûn xýloi keîtai; ho poiésas, 

hotékton, è ho khresómenos ho hyphántes) e Hermógenes responde “que é provavelmente 

aquele quem vai usá-la” (eikòs mèn mâllon tòn khresómenon).  

Do mesmo modo, tanto o fabricador de liras quanto o construtor de navios deverão 

ter seus trabalhos supervisionados por aqueles que irão utilizar os objetos produzidos. No caso 

do primeiro, será aquele quem toca a lira que irá julgar se ela foi fabricada corretamente
157

. Já 

no segundo caso, será o piloto de navios quem poderá afirmar se ele foi construído de acordo 

para o uso
158

. Platão cita apenas esses dois exemplos, mas a lógica é clara e se aplica para 

todo e qualquer tipo de instrumento: apenas quem utiliza um objeto será capaz de analisar se 

este está mais próximo ou distante daquilo para que foi feito. Uma vez concluído que o nome 

é um instrumento, e que existe aquele quem o fabrica conforme a sua essência, é forçoso que 

também exista quem certifique a sua correção. Este, segundo Sócrates, não pode ser outro se 

não “quem sabe fazer perguntas e quem sabe respondê-las” (tòn dè erotân kaì apokrínesthai) 

(PLATÃO, Crátilo, 390c), isto é, o dialético. 

O termo “dialética”, como vimos no capítulo anterior, possui uma importância 

significativa no interior da filosofia socrático-platônica, ganhando diferentes tipos de 

abordagens ao decorrer de todo o corpus. Nos diálogos da juventude, por exemplo, enfatiza-se 

o método socrático de interação que, por meio de perguntas e respostas, promove o exame de 

opiniões e verifica qual, dentre elas, é a mais satisfatória para a solução de um determinado 

problema. 

Como destaca Berti (2013, p. 107): 

o diálogo socrático não é simples comunicação recíproca de estados de 

ânimo ou efusões intercambiáveis de sentimentos, mas é pôr-se 

reciprocamente à prova, submeter-se intercambiavelmente ao exame, com o 

objetivo de verificar qual é, entre as mais diversas e até opostas posições 

assumidas, a mais satisfatória, a mais confiável e mais digna de ser aceita. 

Já no caso dos diálogos da maturidade (e em alguns da velhice)
159

, a dialética adquire 

o sentido de método que “plantando e semeando o discurso do conhecimento” (phyteúei te kaì 

speírei met’epistémes lógous) (PLATÃO, Fedro, 276e) é capaz de elevar a alma daqueles que 

                                                           
157

“Sócrates: E quem é que vai usar o trabalho do fabricante de liras? Não será aquele que melhor supervisiona 

aquilo que fora fabricado, sabendo se está bem ou mal fabricado? Hermógenes: certamente” (Sokrátes: tís oûn 

ho toû lyropoioû érgoi kresómenos; ar’oukh hoûtos hòs epístaito àn ergazoménoi kallista eistateîn kaì 

eirgasménon gnoíe eít’eû eírgastai eíte mé; Hermogénes: pány ge) (PLATÃO, Crátilo, 390b). 
158

“Sócrates: e quem conhecerá melhor a obra do construtor do navio? Hermógenes: o piloto” (Sokrátes: tís dè 

ho tôi naupegoû; Hermogénes: kybernétes) (PLATÃO, Crátilo, 390b-c). 
159

Como o Fedro, o Sofista, o Político e o Filebo. 



120 

 

 
 

a praticam em direção à verdade, isto é, “ao único discurso que merece ter verdadeiramente o 

nome de ciência” (BERTI, 2013, p.117). Embora ainda persistam alguns aspectos do método 

socrático nos diálogos da maturidade
160

, a dialética aqui ganha uma nova dimensão: a 

presença das hipóteses inteligíveis como peças fundamentais para o processo cognitivo 

instaura a necessidade de se obter um conhecimento seguro das coisas, e a dialética, como 

método de investigação e aprimoramento de opiniões, contribui por filtrar as concepções 

menos verossímeis e por destacar aquelas que parecem solucionar o maior número de 

problemas. 

A solução das dificuldades impostas ao uso da razão, que são indispensáveis para o 

próprio filosofar, pode ser encontrada por meio do confronto de posições contraditórias, se (e 

somente se) o método dialético for aplicado aos objetos do pensamento em busca das 

essências imutáveis das coisas. Este exercício, que já era aplicado por Zenão em sua apologia 

a Parmênides, “deve ser referido não mais às realidades visíveis, mas àquelas que se colhem 

com o lógos, isto é, as ideias inteligíveis” (BERTI, 2013, p. 130). Isso pode ser verificado, 

sobretudo, em uma passagem significativa do diálogo Parmênides (135d-e): 

- E qual é Parmênides, disse ele [Sócrates], esse método de treinamento? 

- É aquilo que ouviste Zenão prática, ele respondeu. Todavia, quando 

dirigires a ele não te direcione o uso as coisas visíveis, observando de tua 

parte que elas vagam de modo variado, mas utilize tal método apenas ao que 

concebemos, sobretudo por meio da razão e estamos autorizados a chamar 

de eidos. 

(tís oûn ho trópos, phánai, ô Parmeníde, tês gymnásías; oûtos, eîpen, hónper 

ékousas Zénonos. Plèn toûtó gé sou kaì pròs toûton egásthen eipón tos, hóti 

ouk eías em toîs horoménois oudè perì taûta tèn plánen episkopeîn, allà perí 

ekeîna hà málistá tis àn lógoi láboi kaì eíde àn hegésaito eînai). 

O uso do termo dialektikós, tal como utilizado no Crátilo, portanto, remete a 

dialética dos diálogos da maturidade e, em especial, a do Parmênides: o uso das hipóteses 

inteligíveis e o modo como o dialético é ligado a elas leva-nos a crer que Platão estava 

destacando sua importância para o uso e verificação dos nomes. Enquanto que nem todas as 

pessoas são capazes de vislumbrar as essências dos nomes e aplica-las aos objetos do mundo, 

todos, sem distinção, os utilizamos em nosso contidiano e, por isso, somos capazes de 

verificar se eles se encontram adequadamente atribuídos aos objetos. Isso significa que mais 

                                                           
160

“Nos últimos diálogos em que Platão fala de dialética, ela não é mais posta em conexão com as hipóteses, mas 

com os dois procedimentos característicos de „reunir‟ (synagogé) e „dividir‟ (diaíresis) as ideias. Todavia, isso 

não constitui abandono da concepção de dialética como refutação que, pelo contrário, é explicitamente 

enfatizado no Sofista e na Carta VII. Trata-se antes da tomada de conhecimento, por parte de Platão, da „força‟ 

da dialética, obtida mediante o uso construtivo da refutação e, portanto, da sua capacidade de decidir quais 

ideias devem ser unidas e quais devem ser divididas, ou seja, de afirma e negar segundo a verdade, como é 

próprio da autêntica ciência” (BERTI, 2013, 139-140). 



121 

 

 
 

do que uma especialização no uso da linguagem, a dialética corresponde a uma metodologia 

que podemos utilizar para averiguar se as letras e as silábas estão designando corretamente a 

essência dos nomes: “e o trabalho do legislador dos nomes é produzir um nome tendo o 

dialético supervisionando seu trabalho, se quer que os nomes sejam bem postos” (nomothétou 

dé ge, hos éoiken, ónoma, epistáten ékhontos dialektikòn ándra, ei méllei kalôs onómata 

thésesthai) (PLATÃO, Crátilo, 390d). 

Aqui, novamente de maneira bem sutil, Platão sugere a necessidade de certo 

convencionalismo no uso da linguagem. É por meio da dialética, isto é, da troca de perguntas 

e respostas, que podemos certificar a correta atribuição dos nomes. Desse modo, o ato de 

nomear pressupõe dois níveis: a) O vislumbrar da essência dos nomes e b) A correta 

atribuição de suas essências aos objetos encontrados no mundo. Esses dois níveis não estão 

necessariamente correlacionados, mas é apenas por meio deles que podemos encontrar o 

discurso verdadeiro, ou seja, aquele que liga a essência dos nomes a essência dos objetos 

físicos encontrados na phýsis. Um artesão dos nomes não é necessariamente um dialético (ou 

vice-versa), mas apenas quando ambos estão intimamente conectados que somos capazes de 

encontrar um onomatourgós que é também um nomothétes. 

A seguir, buscaremos explorar a seção das análises etimológicas, evidenciando como 

o método etimológico evidencia a má atribuição dos nomes no interior da concepção 

naturalista. 

4.2 A IMPORTÂNCIA DAS ANÁLISES ETIMOLÓGICAS (391d-437c) 

Uma vez estabelecido a necessidade da ousía para o conhecimento e a comunicação 

das coisas do mundo, e identificado a figura do onomatourgós como principal agente no 

processo de produção dos nomes, o Crátilo segue em direção a seção das análises 

etimológicas. Essa passagem, como já destacamos nos capítulos anteriores, compreende mais 

da metade do diálogo, sendo peça central no modo como os comentadores interpretaram o 

diálogo ao decorrer dos séculos. Destacamos de início que o estudo mais profundo das 

etimologias seria mais adequado para um filólogo ou um helenista e que, portanto, nosso 

objetivo se concentrará apenas na análise de algumas características que acreditamos ser 

indispensáveis para a tese platônica da linguagem que evidencia as hipóteses inteligíveis, o 

caráter mimético da linguagem e o método dialético no processo de construção dos discursos. 

Assim, devemos começar nossa apresentação ressaltando as duas interpretações mais 

recorrentes das análises etimológicas e as suas consequências para a interpretação do diálogo. 



122 

 

 
 

A mais difundida é aquela que ressalta as características irônicas de Sócrates, 

afirmando a incapacidade das análises etimológicas trazerem qualquer esclarescimento acerca 

do embate sobre o Convencionalismo e o Naturalismo. Os que seguem nessa perspectiva, 

destacam o caráter aporético da obra, apontando em algumas passagens específicas, trechos 

em que Platão parece querer demonstrar a impossibilidade de avançar na discussão sobre a 

linguagem. Ivanaldo Santos (2010, p. 103) acredita que desde o início do Crátilo, o filósofo 

“está alertando aos seus interlocutores e também seus leitores que os mesmos tenham 

cuidados, pois do contrário ele poderá engana-los”. Ele afirma que o diálogo é, na verdade, 

“uma peça teatral cômica que tem por objetivo central a discussão sobre os fundamentos da 

linguagem e como objetivo secundário realizar uma série de discussões paralelas com 

correntes de pensamentos diferentes existente na Grécia do século V a.C.” (SANTOS, I., 

2009, p. 740). 

É necessário, portanto, afirmam os que defendem essa posição, que fiquemos atentos 

ao fato de que os diálogos, em sua formulação original, eram encenações que além do sentido 

filosófico-pedagógico, tinham um forte senso de humor. As críticas que Platão realizava a 

outros filósofos e personagens da cultura grega eram efetuadas, quase sempre, por meio de 

uma atmosfera de descontração e de sorriso, e isso pode ser evidenciado em ao menos três 

técnicas dramaturgicas encontradas no desenvolvimento de todo o Crátilo: a) A 

caricaturização dos personagens; b) A ocultação do saber socrático e c) A ação contínua da 

trama (SANTOS, I., 2009, p. 742).  

Na primeira, por exemplo, o silêncio de Crátilo, mais do que uma característica 

marcante de sua figura histórica, deve ser entendido como uma caricaturização realizada por 

Platão para destacar a incapacidade que seu mestre possuía de raciocínio e de discussão. Já a 

segunda enfatiza aquilo que Szleak chama de “ocultação do saber” (2005, p. 30), isto é, a 

suspeita de que Sócrates não quer mostrar o seu verdadeiro conhecimento, seja porque gosta 

de rebaixar seus interlocutores ou porque eles não são capazes de compreendê-lo. Essa é “uma 

brilhante técnica da dramaturgia cômica” (SANTOS, I., 2009, p. 742), que pode ser 

encontrada em todas as análises etimólogicas e, em especial, no desfecho do diálogo quando 

Sócrates expõe a sua aporia: “pode ser que as coisas sejam assim, ó Crátilo, mas também pode 

ser que não” (ísos mèn oûn dé, ô Kratýle, hoútos ékhei, ísos dè kaì oú) (PLATÃO, Crátilo, 

440d). Já a terceira consiste na construção da peça cômica em uma sequência linear bem 

definida. A estrutura do Crátilo facilita que o leitor inexperiente acompanhe e compreenda a 

discussão que Platão quer que ele tenha acesso, enquanto que o público mais familiarizado 



123 

 

 
 

com os debates filosóficos poderá dá boas risadas com as ironias contidas por todo o diálogo 

e, em especial nas passagens das análises etimológicas (SANTOS, I., 2009, p. 742). 

Piqué, por seu turno, enfatiza outros aspectos dessa passagem para evidenciar a falta 

de seriedade de Platão em efetuar a análise dos 140 nomes. Para o autor, o que o filósofo quer 

de fato demonstrar é que o método etimológico ovacionado por Crátilo não é capaz de 

demonstrar a correta adequação dos nomes às coisas, sendo necessário encontrar um novo 

método que satisfaça essa necessidade: 

paradoxalmente, o que Sócrates irá demonstrar nessa parte central do 

diálogo, pela aplicação da posição da posição de Crátilo a aproximadamente 

140 nomes, é que o método etimológico é apenas uma engenhosidade 

humana, com um caráter muitas vezes derrisório. O que mais propriamente 

faz é parodiar o método etimológico, expondo suas falhas e levantando 

conexões com doutrinas filosóficas certamente criticáveis para Platão 

(PIQUÉ, 1996, p. 174). 

A segunda interpretação, ao contrário da primeira, enfatiza a seriedade das análises 

etimológicas e a sua importância para o desenvolvimento descursivo da obra. Sedley (1998, p. 

141 et seq.), por exemplo, utiliza quatro argumentos em favor dessa interpretação: a) A 

seriedade em que Aristóteles e a tradição posterior a Platão reconhecem do método 

etimológico; b) O fato de que nenhum escritor, nem mesmo Proclo que era conhecido como o 

maior dos comentadores antigos e que elaborou um dos primeiros comentários ao Crátilo, 

insinuar a possibilidade do método etimológico ser apenas uma brincadeira ou um modo 

irônico de Sócrates refutar seus opositores; c) A análise etimológica ser, como já destacamos 

no primeiro capítulo, uma prática usual do seu tempo e encarada de modo sério por uma 

variedade de poetas, profetas, filósofos e tragedeográfos; e d) O fato de Platão utilizar 

seriamente as análises etimológicas em outras obras, como na Républica, no Fedro e no 

Timeu. 

Já José Santos (2014, p. 3-6) argumenta em favor da seriedade das análises 

etimológicas enfatizando que Sócrates utiliza tal método para minar a tese naturalista de 

dentro de seu próprio campo de atuação. Após Platão ter argumentado em oposição ao 

Convencionalismo, expondo a necessidade das essências imutáveis, a conclusão que o diálogo 

havia chegado era muito próxima daquela defendida pelo Naturalismo no inicio do diálogo, 

em que “os nomes pertencem às coisas por natureza e que nem todas as pessoas são artífices 

dos nomes, mas somente aquelas que são capazes de fixar os olhos no nome que é, por 

natureza, o nome de cada coisa” (phýsei tà onómata eônais toîs gránmasi, kaì ou pánta 

demiourgòn onomáton eînai, allà mónon ekeînon tòn bléponta eis tò têi phýsei ónoma 



124 

 

 
 

ònekástoi) (PLATÃO, Crátilo, 390d-e). Todavia, o problema do Naturalismo ainda se 

encontra no conceito de phýsis que compreende a natureza como a totalidade das coisas. É 

com as análises etimológicas, afirma José Santos (2014, p. 13), que poderemos encontrar o 

argumento principal contra o Naturalismo de Crátilo, “mostrando que, se todo conhecimento 

se refere a algo conhecido, há que partir do conhecimento desse algo para chegar aos nomes”. 

Embora ambas as interpretações possuam argumentos válidos a seu favor, 

acreditamos que se postas em separado elas são insuficientes para compreender o verdadeiro 

significado da passagem no diálogo. Como veremos a seguir, não podemos deixar de notar a 

ironia de Sócrates em diversos momentos – sobretudo naqueles em que ele se diz “inspirado” 

pela sabedoria de Eutífron. Da mesma maneira, não podemos deixar de perceber também que 

as análises etimológicas conduzirão o diálogo para o fato de que é necessário tanto aspectos 

convencionalistas quanto naturalistas para a correta adequação dos nomes. Desse modo, 

achamos que a análise dos nomes irá trazer conclusões positivas a obra e revelará aspectos 

específicos da tese platônica da linguagem, mas que isso só será possível por meio da 

dialética socrática que tem a ironia como um dos seus principais elementos. 

Dito isso, podemos explorar o desenvolvimento do diálogo, tomando como ponto de 

partida a passagem 391d, quando Sócrates inicia suas análises etimológicas a partir da 

distinção entre os nomes que são atribuídos pelos homens daqueles que são atribuídos pelos 

deuses. Aqui, com o pressuposto de que os deuses não seriam capazes de errar, o filósofo 

deixa de lado a investigação de alguns nomes próprios encontrados em Homero – como o rio 

Xánthos que os homens chamam de Skámandro ou o pássaro khalkís que os homens chamam 

de kýmindis. Nesses casos, quando há discordância entre homens e deuses, “o nome a ser 

considerado correto será, naturalmente, o nome dado pelos deuses” (RIBEIRO, 2006, p. 48). 

Mas quando há a discordância de nomes por parte dos homens, isto é, quando ocorre o 

problema da sinônimia, o filósofo alega que o mais correto será considerar aqueles que são 

utilizados pelas pessoas mais “sábias” e “razoáveis” (phonimotérous), principalmente se estas 

forem gregas e do sexo masculino (PLATÃO, Crátilo, 392b-d). 

A partir desse ponto, Sócrates passa a examinar os critérios utilizados por Homero 

para atribuir nomes a certas pessoas. De 393b a 394c, o filósofo discute sobre a tese dos 

nomes que são derivados por meio da filiação. Chamamos, por exemplo, de “leão ao filho de 

um leão e cavalo ao filho de um cavalo” (léontos ékgonon léonta kaleîn kaì tòn híppou 

ékgonon híppon) (PLATÃO, Crátilo, 393b), e isso se parece aplicar também ao caso de 

nomes próprios, como Astyánax que recebeu esse nome justamente por ser filho do rei 



125 

 

 
 

Hektor. Ambas as palavras, como nota Ribeiro (2006, p. 49), “significam „rei‟, pois ánax 

refere-se a „rei‟, „senhor‟ e Hektor significa „aquele que detém o poder‟”. Do mesmo modo, 

derivando seus nomes dos nomes dos seus pais, Âgis, Polémarkhos e Eupólemos significam 

“general” ou “aquele quem é hábil na guerra”, e Iatróklês e Akesímbrotos correspondem a 

“médico” ou “aquele quem cura os mortais” (PLATÃO, Crátilo, 394c). 

 O que é necessário notar nessa passagem é que apesar das palavras diferirem nas 

letras e nas silábas, elas são capazes de ter o mesmo poder (dynamis) de se referir a 

determinadas coisas. Platão parece querer exemplificar uma conclusão que ele já havia 

chegado anteriormente, que um mesmo objeto pode possuir diferentes nomes e em diferentes 

línguas. Assim podemos entender as diferenças entre Astyánax e Hektor, que possuem apenas 

a letra “t” (tau) em comum, e Arkhépolís que apesar de possuir o mesmo significado das 

palavras anteriores, só possuem as vogais “a‟ (alfa) e “e” (épsilon) em comum com eles 

(PLATÃO, Crátilo, 394c). Concluí-se, portanto, que “pouco importa que seja acrescentada ou 

retirada uma letra, desde que a essência da coisa seja manifesta no nome” (oud’ei próskeitaí ti 

grámma è aphéiretai, oudè toûto, héos àn egkratès êi he ousía toû grágmatos delouméne en 

tôi onómati) (PLATÃO, Crátilo, 393d). 

Mas esse critério pressupõe que a nomeação se dê sempre segundo a filiação. Há 

alguns casos, entretanto, que isso não é possível e se faz necessário um novo critério para o 

processo de nomeação. Quando, por exemplo, “de um homem bom e piedoso nasce um 

ímpio” (hoîon hótan ex andròs agathoû kaì theoseboûs asebès génetai) (PLATÃO, Crátilo, 

394d), como devemos chamá-lo? Devemos nomeá-lo, explica Sócrates, não conforme o nome 

do pai, mas por meio do gênero ao qual de fato pertencem (PLATÃO, Crátilo, 394d-e). Como 

um boi que apesar de ser gerado por cavalo não pode ser chamado de potro, mas de bezerro, 

que é a espécie a qual faz parte, assim também um homem ímpio não pode ser chamado de 

Theóphilos ou Mnesítheos, pois estes nomes significam respectivamente “aquele quem ama a 

deus” e “aquele quem pensa em deus” (PLATÃO, Crátilo, 3494e). 

O mesmo tipo de análise pode ser aplicado a outros nomes próprios encontrados em 

Homero: Oréstes (que pode ser traduzido por “homem da montanha”) parece revelar 

corretamente o caráter bestial e selvagem do personagem (PLATÃO, Crátilo, 394e); 

Agamémnon, que se manteve firme na batalha de Tróia, possui um nome apropriado por ser 

“admirável em sua perserverança” (agastòs katà tèn epimonèn) (PLATÃO, Crátilo, 395a-b); 

Atreús, um assassino, possui seu nome corretamente derivado de “funesto” (ateros) e 

“intrépido” (atrestos) (PLATÃO, Crátilo, 394e-395c). Do mesmo modo, Tántalos e Zeus (ou 



126 

 

 
 

Diós) que correspondem a duas importantes figuras do universo popular do povo grego, 

tiveram seus nomes atribuídos de forma correta por corresponder à natureza a qual fazem 

parte: enquanto o primeiro significa “arruinar” ou “destruir”, o segundo deve ser entendido 

como uma frase, “pois as pessoas consideram esse deus a causa da vida (zên) e é por ele 

(di’hos) que todos os seres vivos recebem vida” (RIBEIRO, 2006, p. 50). 

Assim, conclui Sócrates: 

Se me lembrasse da genealogia de Hesíodo e dos antepassados ainda mais 

recuados dos deuses de que ele fala, não deixaria de mostrar como os seus 

nomes lhes foram corretamente atribuídos, pondo a prova este saber que 

agora me chegou subitamente, sem que eu saiba de onde, para ver se ele 

sucumbue ou se mantém (ei d’ememnémen tèn Hesiódou genealogían, tínas 

éti toùs anotéro progónous légeu toúton, ouk àn èpauómen diexiòn hós 

orthôs autoîs tà onómata keîtai, héos apepeiráthen tês sophías tautesì tí 

poiései, ei ára apereî è oú, hè èmoi èxaíphnes nûn houtosì prospéptoken árti 

ouk oîd’hopóthen (PLATÃO, Crátilo, 396c). 

Até o momento, Platão faz Sócrates analisar os nomes a partir da tradição 

etimológica, isto é, conforme a metodologia que era recorrente em seu tempo. Podemos 

perceber isso a partir do trecho final da passagem que acabamos de citar: Sócrates afirma que 

todos os nomes propostos por Homero e Hesíodo – que são a base da cultura grega – estão 

corretos e que seria capaz de provar isso por causa de certo saber que chegou até ele. Ora, 

esse saber, conforme destaca Barros Netos (2011, p. 47), não é de espirito socrático, mas é 

advindo de uma influência externa, certamente enraigada na tradição: “dás-me a impressão 

Sócrates”, afirma Hermógenes, “de que passastes de repente a enunciar oráculos, à 

semelhança daqueles inspirados pelos deuses” (kaì mèn dé, ô Sókrates, atekhnôs gé moidokeîs 

hósper hoi enthousiôntes exaíphnes khresmoideîn) (PLATÃO, Crátilo, 396d). E Sócrates 

confirma sua condição, apotando Eutífron como aquele quem o inspirou: 

E é sobretudo a Eutífron de Prospaltos, ó Hermógenes, que apanhei isso, 

pois passei grande parte da manhã a ouvi-lo. É bem possível que, estando ele 

inspirado, não só tenha enchido meu ouvido de sabedoria divina, como 

também a minha própria alma. Parece, portanto, que devemos fazer o 

seguinte: por hoje, aproveitemos dessa sabedoria para investigarmos o que 

resta acerca dos nomes, e amanhã, se tu concordares, expulsemo-la e 

purifiquemo-nos, se porventura encontrarmos alguém que entende de 

purificação, quer seja sacerdote, quer seja sofista (kaì aitiômaí ge, ô 

Hermógenes, malista autèn apò Euthýphronos toû Prospaltíou 

prospeptokénai moi: héothen gàr pollà autôi syne kaì pareîkhon tà ôta. 

kindyneúei oûn enthousiôn ou mónon tà ôtá mou emplêsai tês daimonías 

sophías, allà kaì tês psykhês epeilêphtai. dokeî houtosì hemâs poiêsai: tò 

mèn témeron eînai khrésasthai autêi kaì tà loipà perì tôn onomáton 

episképsasthai aúrion dé, àn kaì hymîn sundokêi, apodiopompesómethá te 



127 

 

 
 

autèn kaì katharoúmetha exeuróntes hóstis tà toiaûta deinòs kathaírein, eíte 

tôn hieréon tis eítetôn sophistôn (PLATÃO, Crátilo, 396d-397a). 

 

Não podemos deixar de perceber a ironia nas palavras de Sócrates: em primeiro lugar 

ele cita Eutífron que, como podemos notar em seu diálogo homônimo, não é a figura mais 

indicada para defender um saber profético. Em certas passagens do seu diálogo, o personagem 

erra algumas profecias (como em relação ao futuro de Sócrates) (PLATÃO, Eutífron, 3e) e 

não é capaz de definir o conceito de “piedade” (ósion), mesmo afirmando saber com precisão 

o seu significado (PLATÃO, Eutifron, 5a). Depois, Sócrates afirma querer utilizar da 

inspiração adquirida por Eutífron para terminar de investigar os nomes, mas que no dia 

seguinte irá expulsá-la, com o auxilio de um sacerdote ou de um sofista. Ora, tanto um quanto 

o outro são alvos de críticas por Platão em seus diálogos, o que nos leva a concluir o tom 

irônico de Sócrates ao citá-los. 

Por muitos séculos, os interprétes acreditaram que esse trecho apenas evidenciava a 

crítica de Platão às análises etimológicas. Para eles, o que o filósofo realmente queria apontar 

era que toda a tarefa de Sócrates em investigar os nomes já estaria fadada ao fracasso pelo 

fato dele se encontrar imerso em um saber inspirado e não filosófico. Todavia, foi apenas com 

a descoberta do papiro de Derveni no século passado que essa passagem ganhou um novo 

significado. Foi possível entender, por exemplo, o verdadeiro motivo de Sócrates se dizer 

inspirado por Eutifron e não em outro profeta qualquer, ou o motivo de Platão ter dedicado 

um bom tempo de sua obra às análises etimológicas. As semelhanças entre o papiro e o 

Crátilo facilitaram a interpretação do diálogo, auxiliando na possibilidade de encontrarmos as 

inovações propostas por Platão no interior de uma prática já bem antiga e consolidada. 

Quanto à data em que foi escrito, os especialistas parecem concordar unanimente que 

o papiro pertence ao século IV a.C. (BORDOY, 2000, p. 56, nota 11). O texto comenta uma 

variedade de versos da teogonia órfica, recorrendo a alegorias e a longas explicações 

etimológicas. Isso porque o autor do texto acreditava que “as palavras utilizadas por Orfeu 

possuíam um significado profundo e oculto” (BORDOY, 2000, p. 56-57) e que apenas com a 

investigação dos nomes é que seria capaz de acessá-lo. Se lembrarmos bem, aqueles que 

seguiam o Orfismo faziam parte da concepção naturalista da linguagem e acreditavam na 

relação intrínseca entre os nomes e as coisas. O autor do papiro, portanto, se propôs desvelar 

os significados da natureza escondidos na linguagem, para revelá-los aos poucos privilegiados 

que desejassem fazer parte do seu culto (BORDOY, 2000, p. 57). 



128 

 

 
 

Quanto à sua autoria, apesar da divergência de opinões, muitos autores têm sugerido 

Eutífron como o autor do papiro de Derveni ou que ao menos ele era um dos seus principais 

seguidores. Isso porque o Crátilo revelou grandes semelhanças com o texto e diversas 

citações do nome de “Eutífron” que não poderiam ser deixadas de lado. 

No caso das semelhanças, Barros Neto (2011, p. 21-22) notou ao menos quatro: a) A 

ideia de um legislador dos nomes (nomothétes) que estabelece a linguagem da maneira mais 

perfeita; b) A crença naturalista de que os nomes, quando adequadamente interpretados, são 

capazes de revelar verdades sobre a realidade; c) O uso das análises etimológicas para 

decodificar o sentido oculto nos nomes; e d) Referências à filosofia mobilista de Héraclito. Já 

em relação às citações do nome de Eutífron no Crátilo, Platão insiste em ao menos seis 

passagens, sempre afirmando que as análises etimológicas efetuadas por Sócrates foram 

influenciadas pelo saber inspirado do profeta (PLATÃO, Crátilo, 396d, 399a, 400a, 407d, 

409d e 428c).  

A presença de Eutífron, portanto, mais do que apenas para garantir a inviabilidade do 

método etimológico nas análises dos nomes, parece indicar também um diálogo direto com a 

tradição. Muitos dos nomes utilizados por Sócrates, assim como a maneira como eles foram 

analisados, correspondem exatamente àqueles utilizados pelo autor do papiro em seu texto 

(BORDOY, 2000, p. 64-67). Desse modo, independente de sua autoria, a descoberta do 

papiro reforçou a seriedade das análises etimológicas no Crátilo, inserindo o diálogo na 

discussão sobre a linguagem em seu tempo. A proposta de Platão parece ser realmente aquela 

apontada por José Santos (2014, p. 3-6), a saber: revelar a inconsistência do Naturalismo, 

promovendo a refutação da tese a partir de sua própria estrutura interna. Só então será 

possível encontrarmos um novo método que seja capaz de “purificar a alma” por meio da 

linguagem:  

No Sofista, a sexta definição da arte sofística a apontava como aquela eu 

„purifica as almas, afastando as opiniões que impedem o aprendizado‟ 

(231e). Mas atenção, pois o ardiloso lobo é demasiadamente semelhante ao 

cão, nosso fiel companheiro: o sofista não passa de um falso purificador 

(Sofista, 231a). Para a análise do Crátilo, a passagem 231b do Sofista é de 

grande interesse, por vincular a purgação à arte didática e diacrítica, que são 

as funções dos nomes: a nomeação está ligada à purificação. Mas dentre 

aqueles que dominam a arte da purificação, quem a realiza adequadamente? 

O sofista e o sacerdote são candidatos, mas serão descartados. Eutífron, com 

seu caráter piedoso, talvez desemple o papel de sacerdote; já a 

desqualificação do sofista (que, para Sócrates, não passa de um embusteiro), 

atrevessa a obra de Platão. Ou seja, no trecho citado acima temos uma 

promessa futura de purgação. Tal promessa será mantida, mas não será 

realizada „amanhã‟ e muito menos com um sacerdote ou sofista. Será 



129 

 

 
 

Sócrates que iniciára o processo de purificação em 428d [do Crátilo], em sua 

recapitulação geral das teses apresentadas e posterior derrocada da teoria da 

linguagem natural (BARROS NETO, 2011, p. 47-48). 

A partir de 397c, podemos resumir as análises etimológicas realizadas por Sócrates 

em quatro grandes grupos:  a) Os nomes de ordem teológica (PLATÃO, Crátilo, 397c-400d); 

b) Os nomes de ordem cósmica (PLATÃO, Crátilo, 400d-411a); c) Os nomes de ordem moral 

(PLATÃO, Crátilo, 411a-421a) e d) Os “maiores e mais belos [nomes]” (tà mégista kaì tá 

kállista) (PLATÃO, Crátilo, 421a-c). Em todos eles encontramos a presença marcante da 

teoria do fluxo universal, tal como posta por Heráclito e radicalizada por Crátilo. Os nomes 

parecem indicar que a concepção de natureza como mudança e transformação se faz presente 

desde os tempos mais remotos, “tanto entre os gregos, quanto entre os barbáros” (BARROS 

NETO, 2011, p. 49), fortalecendo a máxima central da tese naturalista que indica a relação 

direta da linguagem com as coisas.  

O nome “deuses” (theoùs), por exemplo, originou-se do fato de que as divinidades 

primitivas, ou seja, os corpos celestes, estão em constante movimento no céu (PLATÃO, 

Crátilo, 397c-d). De sua “natureza móvel” (que em grego é phýsis tou thein) derivou o 

substantivo theós, nomeando, assim, os astros como “deuses” (FIGUEIREDO, 2001, p. 62, 

nota 40). Do mesmo modo, os nomes “espíritos” (daímonas) e “heróis” (héros) derivam de 

termos e expressões que indicam certo movimento: no caso do primeiro, Sócrates afirma que 

daímon, ao menos na língua grega, é sinônimo de “sábio” (daémones) e que, portanto, todos 

os homens que caminham (ou caminharam) na bondade devem ser chamados de “espíritos” 

(daímonas) (PLATÃO, Crátilo, 398b-c). Já “heróis” (héros), mesmo ligeiramente alterado, é 

proveniente do “amor” (éros) ou do fato de serem figuras retóricas, hábeis a fazer “perguntas 

e a falar” (erotân kaì tò eírein). Em ambos os casos, há sinais de movimento: tanto um quanto 

outro muda o estado da alma daqueles que o sentem e que o realizam (PLATÃO, Crátilo, 

398c-d).  

O nome “ousía” que, como vimos, é caro a filosofia de Platão, também evidencia 

sinais de movimento. Segundo Sócrates, é possível derivar o termo de duas raízes (essían e 

osían), onde cada qual representa coisas distintas. No caso do primeiro, destaca-se a relação 

com Hestía, a deusa do lar, essencial para a existência e o sustento da família (PLATÃO, 

Crátilo, 401c-d). Os que derivam desse termo correspondem ousía a “essência” e a 

“realidade”, pois Hestía é a deusa que torna possível todas as demais realizações. Já aqueles 

que derivam o termo de osían, seguem os princípios de Heráclito, que diz “que todas as coisas 

se movem e nada permanece; e que a sua causa e o princípio condutor é o impulso para o que 



130 

 

 
 

está diante, o que seria adequadamente chamado ‘osían‟” (tà ónta iénai te pánta kaì ménein 

oudén: tò oûn aítion kaì tò arkhegòn autôn eînai tò othoûn, hóthen dèkalôs ékhein autò 

‘osían’ onomásthai) (PLATÃO, Crátilo, 401d). 

Com a investigação etimológica, portanto, o mobilismo heraclítico revela seus 

precendentes em períodos pré-filosóficos. Os nomes individuais dos deuses, por exemplo, já 

revelavam que todas as coisas se deslocavam e nada permanecia: Rhéa deriva do próprio 

substantivo plural “fluxos” (rheumáta) (PLATÃO, Crátilo, 402b); Posêidon foi nomeado pela 

força do mar que retira o andarilho do seu caminho e lhe põe um “laço nos pés” (posídesmos), 

ou por conta do “agitar incessante” (ho seíon) das águas (PLATÃO, Crátilo, 402e-403a); as 

Musas possuem esse nome por sempre serem “ávidas” (môsthai) ao conhecimento, a 

investigação e a filosofia (PLATÃO, Crátilo, 406a); Diónysos é “aquele que dá o vinho” (ho 

didoùs tòn oînon) (PLATÃO, Crátilo, 406c), agitando o pensamento e a ação dos homens, e 

Pallás provém da dança, do ato de “agitar” (pállein) e “ser agitado” (pállesthai) (PLATÃO, 

Crátilo, 406d-407a). 

Todos os nomes de ordem teológica analisados por Sócrates, portanto, mesmo com o 

acréscimo, a eliminação, a transposição ou a substituição de letras, representam aspectos da 

mudança na natureza (RIBEIRO, 2006, p. 53). Os nomes de ordem cósmica e moral seguem 

na mesma perspectiva, sempre evidenciando o caráter mutável das coisas: o ar (aér) pode ser 

entendido como aquilo que está “sempre em movimento” (aeì rheî) (PLATÃO, Crátilo, 

410b), enquanto que a terra (gê ou gaîa) parece derivar seu nome do fato de ser a 

“progenitora” (gennéteira) de todos os seres vivos (PLATÃO, Crátilo, 410b-c). Já a 

prudência (phrónesis) “trata-se do conhecimento da mobilidade e do fluxo, mas também pode 

ser tomada como a utilidade da mobilidade, pois é certamente acerca do estar em movimento” 

(phorâs gár esti kaì rhoû nóesis. eín d’àn kaì ónesin hypolabeîn phorâs: all’oûn perí getò 

phéresthaí estin) (PLATÃO, Crátilo, 411d). Por sua vez, o termo “conhecimento” (epistéme) 

mostra que “a alma segue as coisas no seu movimento” (prágmasin hepoménes tês psykhês tês 

axías) (PLATÃO, Crátilo, 412a) e o “bom” (agathón) advém daquilo que é “admirável” 

(agastós) em toda a natureza, isto é, o que faz com que os seres se movimentem (PLATÃO, 

Crátilo, 412c). 

E essa lógica permanece com outras dúzias de nomes: “justiça” (dikaiosýne), 

“injustiça” (adikía), “coragem” (andreía), “homem” (anér), “mulher” (gyné), “virtude” 

(areté), “vício” (kakía), “vantagem” (symphéron), “alegria” (khará), dentre outros (PLATÃO, 

Crátilo, 412c-420e). Os nomes que representam características positivas são sempre aqueles 



131 

 

 
 

que estão ligados ao movimento, a mudança e a passagem de um estado a outro, enquanto que 

os negativos são os que inviabilizam tal ação: 

Sócrates: (...) e assim aquele que estabeleceu os nomes não se contradiz a si 

próprio, já que „dever‟ e „útil‟ e „proveitoso‟ e „lucrativo‟ e „bem‟ e 

„vantajoso‟ e „boa marcha‟ parecem ser a mesma coisa, pois, embora com 

nomes diferentes, significam que aquilo que ordena e se move é louvado de 

todas as maneiras, e que aquilo que impede e prende é, pelo contrário, 

censurado. Pensemos agora no „ruinoso‟; se, seguindo a maneira antiga de 

falar, substituíres o dzeta [z] por um delta [d], tornará-se evidente que o 

nome „demiôdes‟ foi posto àquilo que prende o que se move 

(Sokrátes: (...) kaì hoúto ouk enantioûtai autòs hautôi ho tà onómata 

tithémenos, allà ‘déon’ kaì ‘ophélimon’ kaì ‘lysiteloûn’ kaì ‘kerdraléon’ kaì 

‘agathòn’ kaì ‘symphóron’ kaì ‘euporon’ tò autò phaínetai, hetérois 

onómasi semaînon tò diakosmoûn kaì iòn pantakhoû enkekomiasménon tò dè 

ískhon kaì doûn psegómenon. Kaì dè kaì tò ‘dzemiôdes’, eàn katà tèn 

arkhaían phonèn podôis antì toû zêta delta, phaneîtai soi keîsthai tò noma 

epì tôi doûnti tò ión, eponomasthèn ‘demiôdes’) (PLATÃO, Crátilo, 419a-

b). 

Isso ocorre também com os “maiores e mais belos [nomes]” (tà mégista kaì tá 

kállista), ou seja, aqueles que Ribeiro (2006, p. 52) chama de “termos metafísicos” e que são 

imprescindíveis para a discussão do Crátilo: o “nome” (ónoma), a “verdade” (aletheia), a 

“falsidade” (pseûdos), o “Ser” (ón) e o “Não-Ser” (ouk òn). Em suas origens, cada um deles 

corresponde a um aspecto do movimento ou à sua falta: o ónoma, por exemplo, “é o ser do 

qual é a investigação” (hoû tynkhánei zétema ón) (PLATÃO, Crátilo, 421a). Toda pesquisa é 

sempre acerca de um nome, mesmo aquelas essencialmente destinadas a análise de aspectos 

bem específicos da natureza. Isso ocorre, sobretudo, porque o nome possui uma relação 

intrínseca com aquilo que nomeia. 

A “verdade” (aletheia), por sua vez, adquire seu sentido na medida em que se 

relaciona com o “Ser” (ón): “a mobilidade divina do ser”, afirma Sócrates, “parece ser 

designada por esta palavra, a „verdade‟, que é como um „curso divino‟” (he gàr theía toû 

óntos phorà eoike proseirêsthai toútoi tôi rémati, têi ‘aletheíai’, hos theía oûsa ále) 

(PLATÃO, Crátilo, 421b). O trocadilho aqui se encontra na parte final da passagem: se 

repetirmos várias vezes as palavras “curso divino” (theia alê) em grego, acabaremos 

pronunciando também aletheia, como se ambas as palavras fossem formadas a partir de um 

mesmo som
161

. Já a “falsidade” (pseûdos), ao contrário, se corresponde com o “Não-Ser”, isto 

é, com “tudo aquilo que não se move” ou “tudo aquilo que se encontra em repouso” (ouk ión) 

                                                           
161

Ocorre algo similar com certas palavras também no português. Quando repetimos diversas vezes a palavra 

“cajá”, por exemplo, acabamos pronunciando também “jaca”. Platão utiliza esses argumentos, que aos nossos 

olhos são bem fracos, para demonstrar a relação do termo alétheia com o movimento da phýsis.  



132 

 

 
 

(PLATÃO, Crátilo, 421c), pois se retirarmos a letra psi da palavra em grego e acrescentarmos 

outras em seu lugar, encontraremos aquilo que de fato o nome parece querer dizer: katheúdo, 

isto é, “dormir” (FIGUEIREDO, 2001, p. 98, nota 217). 

Até agora as análises etimológicas parecem ter garantido apenas a vitória do 

Naturalismo e colocado em dúvida às afirmações propostas por Sócrates em passagens 

anteriores. A base do pensamento platônico acerca da linguagem, por exemplo, se encontra na 

necessidade de certa fixidez ou imutabilidade que garanta a existência dos objetos do mundo. 

Mas os termos analisados no Crátilo provaram que etimologicamente a linguagem possui uma 

relação com a concepção mobilista da natureza encontradas na tradição. Até 421d, portanto, 

Platão parece apenas reforçar aquilo que já era possível de ser encontrado no papiro de 

Derveni, exibindo a força do método etimológico e enaltecendo as suas conclusões.  

Mas por que ele faria isso? Qual é o sentido, afinal, de expor uma apologia ao 

mobilismo se desde o inicio do diálogo ele havia concluído a importância de entidades 

estáveis para o processo de cognição e de comunicação? 

Temos boas razões para acreditar que as respostas para essas perguntas serão 

formuladas a partir de 421e, quando Sócrates põe em dúvida a formulação de todos os nomes 

até então analisados, afirmando que eles foram compostos e decompostos de tantas maneiras 

ao longo da história que o mais correto seria avaliar os seus “elementos indecomponíveis” 

(stoicheia) se quisessemos averiguar se os nomes estão sendo de fato produzidos conforme às 

suas naturezas. A adição e a subtração de letras ou a junção de diversos termos na composição 

de uma mesma palavra pode ter atribuído sentidos variados e, por vezes, incorretos aos 

nomes, modificando a linguagem conforme o avanço do tempo. Assim, “se pudermos chegar 

a um nome que não é composto por mais nenhum outro nome, diremos convenientemente que 

já chegamos a um elemento e que não temos qualquer necessidade de referi-lo a outro nome” 

(eán pote ge lábomen hò oukéti ék tinon hetéron synkeitai onomáton, dikaíos àn phaîmen epì 

stoikheíoi te éde eînai kaì oukéti toûto hemâs deîn eis álla onómata anaphérein) (PLATÃO, 

Crátilo, 422a-b). 

Aqui, por um curto período do diálogo (422c-424a), Platão retoma sua tese das 

hipóteses inteligíveis e expande, afirmando que serão as stoicheia que deverão produzir o 

nome conforme as essências imutáveis. Ele afirma que será por meio da imitação (mímesis) 

que o artesão dos nomes plasmará a linguagem, de modo semelhante a um pintor que por 

meio das cores e das pinceladas consegue retratar uma determinada paisagem (PLATÃO, 



133 

 

 
 

Crátilo, 424d-e). No caso da linguagem, especifica Sócrates, o processo se dará da seguinte 

maneira: 

(...) aplicaremos os elementos às coisas, um elemento a uma coisa, quando 

nos parecer necessário, ou muitos elementos juntos, formando aquilo a que 

se chamam sílabas; e combinaremos as sílabas, a partir das quais se 

formação os nomes e os verbos; e, uma vez mais, a partir dos nomes e dos 

verbos, iremos contruir uma coisa ainda maior e mais bela e mais completa; 

da mesma maneira que [um pintor] fez um animal por meio da pintura, agora 

construiremos o discurso por meio da arte de nomear, ou retórica, ou a arte 

que for ((...) hemeîs tà stoikheîa epì tà prágmata epoísomen, kaì hèn epì hén, 

hoû àn dokêi deîn, kaì sympolla, poioûntes hò dè syllabàs kaloûsin, kaì 

syllabàs aû syntithéntes, ex ôn tá te onómata kaì tà rémata syntíthentai: kaì 

pálin ek tôn onomáton kaì remáton mega éde ti kaì kalòn kaì holon 

systésomen, hósper ekeî tò zôon têi graphikêi, entaûtha tòn lógon têi 

onomastikêi è retorikêi è hétis estín he téxhne) (PLATÃO, Crátilo, 424e-

425a).  

Assim, chegamos à última fase das análises etimológicas, aquela que pretende 

investigar se as letras que compõem as sílabas e os nomes possuem a capacidade de 

referenciar a natureza dos objetos.  

Aqui Sócrates ressalta duas vezes o caráter risível de tal empreitada (PLATÃO, 

Crátilo, 424a, 426b), ciente de que havia alcançado os limites do método etimológico.  Ele 

começa analisando como a letra grega “r” (rô) é “o instrumento de toda a mudança” (órganon 

eînai páses tês kinéseos (PLATÃO, Crátilo, 426c), iniciando palavras como “fluir” (rheîn) e 

“fluxo” (rhoe), indispensáveis para expressar a ação do movimento (PLATÃO, Crátilo, 

426d). Ela também se encontra presente em outros termos que indicam tanto “mudança” 

quanto “dureza” (apesar de não inicia-las): em “bater” (kroúein), “quebrar” (thraúein), 

“rasgar” (ereíkein) e “esmigalhar” (kermatízein), a sonoridade aspirida do rô tem uma 

presença marcante, instaurando sempre um sentido de transformação em cada palavra 

(PLATÃO, Crátilo, 426e).  

Do mesmo modo, a vogal “i” (iota) indica tudo que é sutil, e é utilizado “para as 

coisas que melhor podem se mover através de tudo” (hà dè málista dià pánton íoi án) 

(PLATÃO, Crátilo, 426e). As palavras “mover-se” (híesthai) e “ir” (iénai), por exemplo, são 

iniciadas por essa vogal e, portanto, parecem corresponder com aquilo que de fato querem 

designar. Assim também ocorre com as letras “ps” (psi), “ph” (phi), “s” (sigma) e “z” (dzeta) 

que estão presentes nos nomes que representam a mudança química de certos elementos: isso 

pode ser verificado em palavras como “esfriar” (psykhrón) e “ferver” (zéon) que iniciam com 

psi e dzeta (PLATÃO, Crátilo, 427a). Já a consoante “l” (lâmbda), por promover um 

deslizamento da língua a partir do céu da boca, é indispensável para a composição de palavras 



134 

 

 
 

que representam as coisas que são lisas: “o próprio „deslizar‟, o „gorduroso‟, „o que cola‟ e 

todas as outras coisas que se dão da mesma maneira” (kaì autò tò ‘olisthánein’ kaì tò 

‘liparòn’ kaì tò ‘kollôdes kaì tâlla pánta tà toiaûta) (PLATÃO, Crátilo, 427b). 

O filósofo segue sua análise com mais algumas letras, sempre enfatizando a 

representação sonora dos elementos com o nome a qual eles se encontram: a presença do “n” 

(ni) indica aquilo que se encontra no interior de algo. Não é por acaso que palavras como 

“dentro” (éndon) e “no interior” (entós) sejam constituídas com a presença dessa consoante 

(PLATÃO, Crátilo, 427c). Já as vogais “a” (alfa) e “e” (eta), por conta de suas longas 

durações, se ligam ao que é “grande” (mégas) e ao “comprimento” (mêkos). “Parece que é 

desta maneira”, conclui Sócrates, “que o legislador dos nomes aproxima as coisas das letras e 

das sílabas, produzindo para cada um dos seres um sinal e um nome, a partir dos quais 

compões as restantes coisas, imitando-as por meio destes nomes” (kaì tâlla hoúto phainetai 

pros bibázein kaì katà grámmata kaì katà syllabàs hekástoi tôn ónton semeîóm te kaì ónoma 

poiôn ho nomothétes, ek dè toúton tà loipà éde autoîs toútois syntithénai apomimoúmenos) 

(PLATÃO, Crátilo, 427c). 

Uma vez estabelecido a importância dos elementos indecomponíveis nas estruturas 

dos nomes, Sócrates apresenta os argumentos necessários para desbancar o Naturalismo. 

Como as letras indicam certos aspectos da natureza que serão imitados na formação dos 

nomes, algumas palavras acabam trazendo uma contradição em seu processo de formação, 

pois se referem a dois ou mais elementos da natureza que se anulam. O termo “rigidez” 

(sklerótes), por exemplo, contém as letras “r” (rô) e “l” (lâmbda) que correspondem 

respectivamente à dureza e à flacidez de algo (PLATÃO, Crátilo, 434c-d). Ora, se esse nome 

corresponde a dois aspectos contraditórios da natureza, como podemos compreender o que ele 

de fato quer significar? Não sentiríamos um estranhamento como sempre nos ocorre quando 

infrigimos o princípio da não contradição?   

A resposta para esses questionamentos vem do própro Crátilo, que, sem perceber, 

atesta a necessidade de certo convencionalismo no uso da linguagem: “compreendo [o 

[significado de duro]”, afirma ele, “pelo costume, meu amigo” (égoge, diá ge tò éthos, ô 

philtate) (PLATÃO, Crátilo, 435e). Sócrates, ágil na arte da refutação, não tarda em alertar ao 

seu companheiro que o que ele chama de “costume” (éthos) não é outra coisa se não 

convencionalismo. Esse é, portanto, um dos trechos mais aporéticos da obra: a discussão 

sobre a correção dos nomes parece ter voltado ao seu início. A disputa entre 

Convencionalismo e Naturalismo não teve um vencedor e o leitor que considerava que 



135 

 

 
 

Sócrates até então afirmava a vitória do Naturalismo se depara com uma virada surpreende do 

Convencionalismo: 

Sócrates: por meio de uma coisa dissemelhante daquilo que tenho em mente 

quando pronuncio, uma vez que o lâmbda é dissemelhante daquela dureza de 

que tu falas; mas, se assim é, não é verdade que tu próprio estabeleceste uma 

convenção contigo, e que a correção do nome se torna para ti uma 

convenção, já que tanto as letras semelhantes como as dissemelhantes o 

manifestam, uma vez tomadas pelo costume e pela convenção? (...) é de 

certa maneira necessário que a convenção e o costume contribuam para 

mostrar aquilo que temos em mente quando falamos. 

(Sokrátes: apò toû anomoíou ge è hò dianooúmenos phténgomai, eí per tò 

lábda anómoión esti têi hêi phèis syskleróteti: ei dè toûto hoútos ékhei, tí 

állo è autòs sautôi synéthou kaí soi gígnetai he orthótes toû onómatos 

synthéke, epeidé ge deloî kaì tà hómoia kaì tà anómoia grámmata, éthous te 

kaì synthékes tykhónta; (...) anankaîón pou kaì synthéken ti kaì éthos 

symbállesthai pròs délosinhôn dianooúmenoi légomen) (PLATÃO, Crátilo, 

435a-b). 

Assim, para entender a linguagem e o seu processo de nomeação é necessário utilizar 

aspectos de ambas as teorias. Tanto o Naturalismo quanto o Convencionalismo estão 

parcialmente corretos, visto que a linguagem pode manifestar a essência das coisas por meio 

de certa convenção estabelecida por seus usuários. O problema estava no modo como Crátilo 

e Hermógenes relacionavam os nomes com os objetos, seja unindo-os ou separando-os 

completamente. O que ocorre, na verdade, é que tanto a linguagem quanto a natureza se 

relacionam por meio de um terceiro elemento, metafísico, que torna possível tanto a 

existência de um quanto de outro. Há uma relação, mas essa só é estabelecida por meio do 

homem que, sendo capaz de contemplar as entidades imutáveis, promove o contato entre o 

nome e o seu objeto. 

Se lembrarmos da Figura 3, por exemplo, veremos que os campos da ontologia e da 

linguagem são estabelecidos por meio de uma realidade metafísica e que se faz necessário a 

figura de um agente que os relacione. O método etimológico é incapaz de promover essa 

relação, pois apenas analisa a estrutura dos nomes e o modo como eles parecem apontar as 

características físicas do mundo. É um método somente de verificação e não de atribuição, 

importante para descobrir a estrutura de alguns termos, mas não serve para corrigi-los ou criá-

los. O que vimos por meio dele foi a presença marcante do mobilismo heraclítico na formação 

da maioria dos nomes, mas ainda sim é possível encontrar uma pequena parcela de palavras 

que apresentam justamente o contrário: aquelas que já mencionamos no capítulo anterior, a 

saber, “conhecimento” (epistéme), “relato” (historía) e “memória” (mnéme), mas muitas 

outras. 



136 

 

 
 

A seção das análises etimológicas, portanto, trouxe ao menos quatro grandes 

contribuições para o desenvolvimento do diálogo: a) As análises etimológicas não servem 

para atestar a vitória do Naturalismo, pois os nomes apresentam em sua estrutura aspectos 

contraditórios; b) Para se entender a linguagem é necessário que apliquemos tanto aspectos da 

tese naturalista quanto da convencionalista; c) O método etimológico é apenas verificacional, 

demandando um novo procedimento para a modificação e criação dos nomes, e d) O 

mobilismo ontológico não é regra geral no estabelecimento dos nomes, podendo ser 

encontrado palavras que expressam certa fixidez em sua formação. 

A seguir, buscaremos apresentar aquilo que acreditamos ser a tese platônica da 

linguagem, evidenciando como o filósofo sugere que ela deve ser entendida como 

representação (mímesis) das hipóteses inteligíveis. 

4.3 A ESSÊNCIA DOS NOMES: A LINGUAGEM COMO REPRESENTAÇÃO DAS 

HIPÓTESES INTELIGÍVEIS 

Além de considerarmos as passagens referentes ao onomatourgós e as análises 

etimológicas dos nomes como trechos indispensáveis para a compreensão daquilo que seria o 

Platonismo linguístico, devemos examinar como Platão sugere que a linguagem deve ser 

entendida como mímesis das hipóteses inteligíveis. No capítulo anterior, enquanto 

discutíamos sobre as aporias do discurso naturalista, pudemos observar Sócrates afirmando 

que a linguagem, assim como a pintura, é uma representação da realidade, isto é, um modo de 

expor o real por meio de imagens. Naquele momento essa analogia serviu para pôr Crátilo em 

contradição, fazendo-o afirmar premissas que iam de confronto com as conclusões alcançadas 

pelo Naturalismo. Agora precisamos retoma-la para dilinear a importância do conceito de 

“representação” (mímesis) no interior da filosofia platônica e destacar o seu sentido para a 

discussão sobre a linguagem. 

Antes de Platão, o conceito mímesis era utilizado para referenciar a representação 

artística de um dançarino ou a incorporação de um determinado papel em uma peça dramática 

(SCHÄFER, 2012, p. 170). Desse ato, ao longo da história, derivou o significado mais amplo 

de imitar ou copiar algo da melhor maneira possível, utilizado por alguns poetas e 

tragediográfos na elaboração de suas obras. Com o filósofo da academia, ao contrário, o 

conceito adquire certo valor negativo de falsidade, ilusão, engano ou até falta de seriedade. 

Ele o utiliza, por exemplo, quando discute sobre os deuses nos Livros II e III da Républica, 

afirmando que as mímesis antropomórficas (tal como elaboradas por Homero e Hesíodo em 



137 

 

 
 

seus poemas) são más representações por não apresentarem a verdadeira essência dos deuses, 

dos heróies e dos homens mais exemplares (PLATÃO, Républica, 377, 388c).  

Já no livro X, encontramos Platão rejeitando a poesia mimética ao indicar a grande 

distância que existe entre a imitação artisticamente (mimema) e aquilo que ela quer 

representar. Na ordem existente entre as coisas físicas e as hipóteses inteligiveis, “a mímesis 

artística assume o terceiro grau depois da verdade, porque ela não é a idea, a qual é 

verdadeiramente, mas apenas imita sua aparição no mundo emprírico” (SCHÄFER, 2012, p. 

172). Se tomarmos como exemplo a representação de uma cama pintada a óleo, teremos a 

seguinte ordem: a ousía da cama vem em primeiro lugar em relação à verdade, sendo ela 

própria o que há de mais real sobre a cama; depois a cama em que deitamos no mundo 

empírico e que já cópia do modelo anterior; por fim, temos a imagem da cama representada 

por um pintor em seu quadro a óleo. 

Desse modo, critica Platão, um artista mimético não possui qualquer conhecimento 

efetivo sobre o seu objeto de trabalho, apenas um saber aparente, limitado, adquirido por meio 

da imagem que ele desenvolve a partir das coisas ao seu redor. Se a verdade de fato 

transcende o mundo empírico, a mímesis acaba apenas apresentando aspectos turvos do real. 

Por isso, “um poeta como Homero não representa a virtude e a vileza por causa de um saber; a 

tradição que lhe confere um saber universal confude destreza mimética com saber verdadeiro 

(PLATÃO, Républica, 598e-602b)” (SCHÄFER, 2012, p. 172). Assim, na medida em que 

Platão assume a linguagem como uma espécie de pintura, ou seja, uma arte mimética, ele está 

lhe atribuindo o mesmo valor negativo de representar a realidade a um terceiro grau de 

distância da verdade. 

Herpich (2013, p. 43), ao comentar a interpretação de Gadamer sobre o Crátilo, 

destaca que Platão, ao criar um novo âmbito ontológico e atribuir a ele as entidades 

metafísicas que tornaram possível o conhecimento do mundo efetivo, desfez o modo binário 

de entender a correção dos nomes que era vigente em seu tempo: os elementos da correção 

linguística (tanto do Naturalismo quanto do Convencionalismo) eram restritos às palavras e às 

coisas do mundo, mas a introdução das essências que existem de modo independente das 

palavras e das coisas criou um universo de referentes que exige uma nova explicação para o 

modo como eles se relacionam. De modo análogo a pintura ou a poesia, portanto, Platão 

acredita que a linguagem é uma representação das hipóteses em que a ousía ocupa a posição 

intermediária entre a linguagem e o mundo (MESQUITA, 1997, p. 100). 



138 

 

 
 

Ora, todas as coisas possuem uma essência a qual permite agrupar em uma mesma 

classe uma série de objetos existentes no mundo empírico (VIEIRA, 2012, p. 27). É assim que 

podemos conhecer e comunicar as coisas do âmbito físico, independente do seu estado de 

transformação. A mudança constante do mundo não afeta em nosso processo cognitivo, pois 

apreendemos a realidade por meio da ousía de cada objeto físico que existe desde sempre e 

para todo o sempre. Do mesmo modo, o ato de nomear deverá seguir a mesma lógica: “todas 

as coisas sensíveis são nomeadas segundo as essências e em função de suas relações com elas, 

uma vez que a pluralidade das coisas que têm o mesmo nome existe por participação nelas” 

(hoûtos oûntà mèn toiaûta tôn ónton idéas prosegóreuse, tàd’aisthetà parà taûta kaì katà 

taûta légesthai pánta: katà méthexin gàr eînai tà pollà homónyma toîs eídesin) 

(ARISTÓTELES, Metafísica, 987b7-10). 

 Se a função do nome, tal como foi estabelecida no inicio do diálogo, é instruir e 

distinguir a essência das coisas, a linguagem possui o papel de reconhecer uma classe 

compostas de coisas que partilham de uma mesma essência (VIEIRA, 2012, p. 32). Quem diz 

“cavalo”, portanto, indica que distinguiu dentre as demais coisas, algo que participa da classe 

de seres vivos que compartilha a essência de cavalo. Como podemos observar na Figura 3, os 

âmbitos físico e metafísico da realidade não se comunicam diretamente, mas só por meio de 

um agente mediador que torna possível essa relação. Quando o onomatourgós formula um 

nome, ele está na verdade utilizando as letras e as sílabas para representar a linguagem de 

acordo com a essência de um nome que já se encontra ligado à essência do objeto a qual ele 

pretende nomear.  

O movimento segue o seguinte fluxo: 

Figura 4 – Fluxograma do ato de nomear proposto por Platão no Crátilo 

 



139 

 

 
 

Platão, portanto, propõe uma relação entre nomes e objetos bem diferente daquela que 

encontramos com o Naturalismo: enquanto este aponta uma ligação natural entre a linguagem 

e o mundo, aquele apresenta essa relação de modo indireto, por meio de um campo 

metafísico. O objeto cadeira, por exemplo, tal como apresentado na Figura 4, adquire seu 

nome quando o onomatourgós representa, por meio de letras e sílabas, a ousía do nome 

“cadeira” que já encontra associada à essência do próprio objeto em questão. É por isso que 

Sócrates afirma em 398a que dar nomes não é tarefa para todos os homens, mas apenas para o 

mais raro dos artistas que surgem entras pessoas. Ora, como podemos observar, essa 

atribuição exige tanto o conhecimento das hipótesis inteligíveis, quanto a metodologia correta 

para representar os nomes conforme as suas essências. 

Caso falte qualquer um desses dois requisitos, os nomes não serão atribuídos de forma 

adequada, ocasionando a formação de nomes mal representados, isto é, falsos. O Paradoxo da 

Falsa Opinião, que antes era um grave problema às teses naturalistas e convencionalistas, 

encontra sua solução no Crátilo: discursos verdadeiros são aqueles em que as letras e as 

sílabas representam de forma mais precisa a essência dos nomes dos objetos à qual pretendem 

significar, enquanto que os falsos, ao contrário, representam de forma menos precisa tais 

essências (GADAMER, 2008, p. 530; RIBEIRO, 2006, p. 45). Basta lembrarmos novamente 

da analogia com a pintura: aquele que com as cores e as pinceladas consegue representar a 

imagem da maneira precisa possível é capaz de produzir belos retratos, do mesmo modo que 

aquele que imitar a ousía das coisas por meio das sílabas e das letras conseguirá produzir bons 

nomes (PLATÃO, Crátilo, 431d). 

O importante do ato de nomear, portanto, se encontra muito mais no referencial em 

que o onomatourgós está olhando ao produzir os nomes do que nas letras e nas sílabas que ele 

irá escolher para executar tal ação. É assim que adquirimos nossa diversidade linguística: as 

formações dos nomes são diferentes conforme os países, mas os seus referenciais são 

invariáveis. “Cadeira”, “chair”, “sedia” e “stuhl” possuem um mesmo referencial, mas eles só 

poderão ser considerados verdadeiros se representarem corretamente a essência do nome do 

objeto o qual pretendem nomear. 

Como aponta Vieira (2012, p. 35): 

é deste jeito, como qualquer outra coisa no mundo, que um nome pode ser 

verdadeiro ou falso. Se ele realiza sua essência é verdadeiro, se não o faz, 

assim como um potro nascido de uma vaca, é falso. Para verificar se uma 

coisa realiza sua essência é preciso ver se ela cumpre sua função. Para 

determinar a função de um nome é preciso ter em mente uma particularidade 

sua. Um nome é um instrumento, ou seja, uma coisa que funciona em 



140 

 

 
 

relação a outras. Assim como uma carda funciona em relação às coisas que 

ele nomeia. É nesta medida que um nome estaria em relação com a 

[essência] das coisas por ele nomeadas. 

Mas como podemos verificar se um nome está representando adequadamente à sua 

essência? 

Para o Naturalismo, a resposta se encontra no método etimológico: a estrutura dos 

nomes indica a verdade de sua atribuição. Mas Platão, como vimos, não considerava a 

formação das letras e das sílabas como um aspecto importante na representação dos nomes. 

Ele utilizou as análises etimológicas com outros fins: a) Evidenciar a necessidade de uma 

nova concepção ontológica que torne possível o conhecimento e a comunicação; e b) Destacar 

a importância de um novo método que seja capaz de verificar e estabelecer os nomes 

conforme a suas essências. Ao primeiro objetivo, o filósofo indica a existência das essências 

imutáveis, residentes de um âmbito metafísico e modelos ideais dos objetos encontrados no 

mundo empírico; ao segundo, ele indica o método dialético, de perguntas e respostas, que 

voltado para o sentido dos nomes, discute as suas estruturas a partir dos seus referenciais. 

Encontramos poucas linhas dedicadas a uma discussão teórica sobre a dialética no 

Crátilo, mas se tomarmos outros diálogos como base para nossa investigação podemos 

facilmente traçar um paralelo entre o método etimológico e o método dialético. No Mênon, 

por exemplo, Sócrates afirma “que é preciso assumir uma hipótese e ver quais as 

consequências que derivam dela” (BERTI, 2013, p. 119). Se elas não apresentarem qualquer 

problema em sua estrutura lógica ou forem capazes de convencer todos os dialogantes, a 

hipótese pode ser tomada como episteme (PLATÃO, Mênon, 85c). No Fédon (99e-101e), 

Sócrates esclaresce que o processo dialético deve sempre analisar a força das hipóteses, 

construindo por meio dos logoi dos dialogantes um caminho de ascensão à verdade: 

(...) quando as consequências não discordam entre si, isso não significa que a 

hipótese da qual derivam seja verdadeira, mas apenas que ela é não 

contraditória, ou seja, possível. Para ver se é verdadeira, é preciso deduzi-la 

de uma hipótese, cujo valor seja „suficiente‟, isto é, garantido, e que, 

portanto, possa funcionar como autêntico „princípio‟. O Fédon não diz como 

se pode acertar a suficiência, isto é, o valor deste princípio. Todavia, ele 

alude claramente à necessidade de integrar o procedimento negativo, 

destrutivo, praticado por Sócrates, num procedimento positivo, construtivo, 

capaz de conduzir a verdade (BERTI, 2013, p. 119). 

A “razão negativa” em Sócrates ganha um valor positivo com Platão: as opiniões que 

sobressaem ao processo de refutação se mostram fortes o suficiente para se tornarem 

conhecimento. É por isso que no Parmênides encontramos seu personagem homônimo 



141 

 

 
 

aconselhando Sócrates a formular sempre duas hipóteses contrárias, pois será na refutação de 

uma das duas (ou até mesmo das duas) que resultará a verdade: “você deve considerar não só 

o que acontece se uma hipótese específica é verdadeira, mas também o que acontece no caso 

dela não ser” (symbaínonta ek tês hypothéseos, allà kaì ei mè ésti tò autò toûto hypotíthesthai, 

ei boúlei mâllon gymnasthênai) (PLATÃO, Parmênides, 136a). 

Ora, o próprio Crátilo é construído nesse formato: temos duas hipóteses contrárias 

sobre a correção dos nomes e que depois de um exame mais detalhado de suas consequências 

se mostram insuficientes. Não é por acaso que Platão apresenta o diálogo como um ringue de 

luta, pondo Sócrates como o juiz da disputa. A troca rápida de perguntas e respostas apresenta 

a organização interna que compõe o Convencionalismo e o Naturalismo, indicando as 

qualidades e os defeitos de ambas às concepções. Mas o método etimológico nada tem a ver 

com isso. O que ocorre, como vimos, é um saber de origem divina que analisa o modo como 

os nomes foram construídos conforme a estrutura das letras e das sílabas. Desse modo, é 

possível traçar a linha que os separa, apontando os avanços que cada um é capaz de produzir 

em relação à correção dos nomes. 

O método dialético analisa a maneira como cada pessoa entende o significado de um 

nome, promovendo a representação mais adequada de sua essência. Cada um de nós possui 

uma lista de nomes que acreditamos serem corretos e que apenas por meio de um diálogo 

poderemos coloca-los em análise para verificar suas veracidades. O aspecto convencional, 

portanto, se mostra como uma ferramenta de auxílio indispensável na atividade do 

nomotaourgós que, em contato com a variedade de sentidos distintos atribuídos a um mesmo 

nome, combina e recombina as letras na expectativa de apresentar a sua ousía de modo mais 

adequado. Em outras palavras, o uso do método dialético se assemelha a uma oficina de 

pintura em que o artista, com o auxílio de outros de sua área, consegue reformular várias 

vezes uma mesma imagem até que ela se aproxime do modelo que pretende representar. O 

movimento é, assim como aquele apontado no Fêdon, de ascensão à verdade que nesse caso é 

a correspondência entre a formação das palavras e a essência dos nomes. 

Com isso, podemos extrair que Platão “não só reconhece que a linguagem é o único 

nível no interior do qual se pode encontrar a verdade (...), mas ao mesmo tempo também nega 

que a verdade possa residir simplesmente nos nomes” (CASERTANO, 2010, p. 151). Essas 

conclusões, aparentemente contraditórias, são apresentadas no desfecho do diálogo como o 

fechamento de toda a sua discussão. Com elas, o filósofo indica que a linguagem formula uma 

representação da verdade, mas que não é em si própria “A Verdade”. Basta lembrarmos do 



142 

 

 
 

valor das artes miméticas atribuído por Platão nos Livros II e III da Républica: atribuindo um 

terceiro grau de distância das hipóteses inteligíveis. A linguagem, sendo também uma 

mímesis, segue a mesma lógica: aquele que não olhar para a ousía no processo de nomear, 

portanto, conquanto seja um excelente orador (como os sofistas) ou participe de inúmeros 

diálogos, não será capaz de comunicar a verdade.  

Assim, conclui Sócrates: 

Saber de que modo as realidades devem ser aprendidas ou descobertas é 

talvez uma pergunta muito grande para você ou para mim, mas é desejável 

que tenhamos concordado nisto, que não é a partir dos nomes, mas muito 

mais em si e a partir de si mesmas que as coisas devem ser apreendidas e 

investigadas, do que a partir dos nomes (hóntina mèn toínun trópon deî 

manthánein è heurískein tà ónta, meîzon ísos estìn egnokénai è kat’emè kaì 

sé: agapetòn dè kaì toûto homologésasthai, hóti ouk ex onomáton allà polù 

mâllon autà ex hautôn kaì mathetéon kaì zetetéon è ek tôn onomáton) 

(PLATÃO, Crátilo, 439b). 

Para Platão, portanto, tanto a linguagem quanto a realidade são compreendidos como 

mímesis de certas entidades metafísicas que garantem a fixidez necessária para os processos 

de conhecimento e de comunicação. No caso desta última, é só por meio da ousía dos nomes 

que o onomatourgós será capaz de nomear corretamente as coisas do mundo. A maneira como 

as letras e as sílabas estão arranjadas é o que garantirá que os sons representem (ou deixem de 

representar) a essência dos objetos. 

  



143 

 

 
 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A presente pesquisa buscou apresentar como Platão, em seu diálogo Crátilo, ao se 

confrontar com as diferentes noções de verdade associadas às concepções naturalista e 

convencionalista da linguagem, elaborou o seu próprio posicionamento, na tentativa de 

superar as aporias que ambas as concepções pareciam desembocar. Para isso, em um primeiro 

momento, foi necessário que compreendêssemos a formação e o desenvolvimento de certos 

tipos de discursos encontrados na Grécia Arcaica e como eles resultavam naquilo que é 

apresentado no diálogo por meio dos personagens Hermógenes e Crátilo. 

Sendo oriundos desses tipos de discurso, o Naturalismo e o Convencionalismo 

possuem características singulares que os determinam e os diferenciam: o primeiro, por 

acreditar que a linguagem possui uma relação intrínseca com as coisas, estabelece uma 

ligação profunda com a verdade; enquanto que o segundo, por partir do pressuposto que os 

campos da linguagem e do mundo não possuem qualquer relação, defende que a verdade não 

existe, que nossas opiniões são originadas com base na construção sócio-cultural a qual 

estamos inseridos. 

Essa análise histórica, realizada no primeiro capítulo, serviu para que entedessemos 

não apenas certos posicionamentos dos personagens no desenvolvimento da trama, como 

também nos deu a possibildade de tentarmos escutar a voz oculta de Platão nas entrelinhas do 

diálogo. Ao realizarmos uma leitura mais rigorosa do texto, isto é, por meio da chave de 

interpretação que extraímos da análise histórica, conseguimos observar alguns pontos 

importantes: o fato, por exemplo, de que as teorias das verdades que se encontram na base das 

concepções naturalista e convencionalista, fazem com que elas desemboquem em profundas 

aporias. 

Ademais, com o segundo capítulo, identificamos também alguns posicionamentos do 

personagem Sócrates que parecem não dizer respeito aquilo que tradicionalmente os 

intérpretes acreditam fazer parte daquilo que foi o Sócrates histórico. O uso de um demiurgo 

da linguagem, a aplicação do método dialético na formatação e no uso dos nomes, e a 

mudança do conceito de phýsis indo em diretação a certa “transcendência” se apresentam, 

desse modo, como pontos centrais daquilo que acreditamos ser a posição platônica da 

linguagem apresentada no interior do Crátilo. 

Ora, as hipóteses inteligíveis (ousía), objetos residentes desse novo âmbito meta-

fisico, possuem uma existência independente das palavras e das coisas do mundo. Elas, 

portanto, oferecem um novo espaço de referentes que auxiliará o filósofo na superação das 



144 

 

 
 

aporias enfrentadas pelo Naturalismo e pelo Convencionalismo linguístico. A linguagem, que 

até então se enquadrava apenas em uma relação bidirecional com o mundo, seja aceitando-o 

ou rejeitando-o inteiramente, agora contará com a presença de um terceiro locus que facilitará 

a superação dos impasses enfrentandos pelos personagens Hermógenes e Crátilo. 

O Paradoxo da Falsa Opinião, por exemplo, que antes era um grave problema às 

teses naturalistas e convencionalistas, encontra sua solução a partir do uso da ousía: discursos 

verdadeiros são aqueles em que as letras e as sílabas representam de forma mais precisa a 

essência dos nomes dos objetos à qual pretendem significar, enquanto que os falsos, ao 

contrário, representam de forma menos precisa tais essências. Aqui se destaca a importância 

da representação (mímesis) no processo de construção da linguagem: assim como os objetos 

metafísicos são copiados pelo demiurgo divino, no Timeu, o artesão ou legislador dos nomes, 

no Crátilo, olhando para a essência dos nomes, forjará as palavras. 

A linguagem, nesse sentido, se transforma em um instrumento a partir do qual o 

pensamento e o mundo podem se relacionar: “não há uma anterioridade do mundo ou do 

pensamento, mas ambos já acontecem junto com a linguagem” (HERPICH, 2013, p. 45). É 

por isto que o Crátilo é tão importante: ele apresenta uma nova concepção da linguagem que 

será fundamental para a problematização da linguagem ao longo da tradição ocidental até os 

nossos dias. O auge dessa influência, por exemplo, se encontra na modernidade com a 

concepção de uma linguagem instrumentalista que serve, quase como exclusivamente, para 

transmitir o pensamento. 

Não é uma surpresa, portanto, encontrarmos em nosso tempo, uma variedade de 

pesquisadores que partem justamente do Crátilo para elaborar suas próprias concepções 

acerca da linguagem. Abrahão (2000), em um importante artigo, reúne alguns desses 

estudiosos e os apresenta em comparação a conclusão extraída por Platão no diálogo em 

questão. Todos parecem partir justamente do pressuposto de que a linguagem só pode 

referenciar o mundo porque primeiro parece referenciar certa inteligibilidade alcançada 

apenas pelo pensamento. Esta foi a maior descoberta de Platão em seu diálogo: a linguagem 

não deve ser encarada de modo tão radical como querem os naturalistas e convencionalistas, 

mas ela deve ser encarada como um instrumento mediador entre os objetos do pensamento e 

os objetos do mundo. 

Desse modo, podemos concluir com Platão que a verdade não reside na phýsis ou 

exclusivamente na linguagem, mas somente abrindo caminho “por um formidável mar de 

palavras” (dianeûsai toioûtón te kaì tosoûton pélagos logon) (PLATÃO, PARMÊNIDES, 



145 

 

 
 

137a) é que conseguiremos de fato comunicá-la – adequando os objetos inteligíveis aos 

objetos do mundo.  



146 

 

 
 

REFERÊNCIAS 

ABRAHÃO, V. B. B. O Conceitual e/ou convencional nos processos de significação. 

Contexto, Espirito Santo, n. 7, 2000, p. 163-171. 

AGOSTINI, C. S. Aristófanes e Platão: deformadores da democracia antiga. 2008. 

Dissertação (Mestrado em Filosofia) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2008. 

AGOSTINHO. Confissões. Trad. de J. Oliveira e A. Ambrósio de Pina. 4.ed. Petrópolis: 

Vozes, 2014 (coleção de bolso). 

ALEXANDRE JUNIOR, M. Prefácio e Introdução. In: ARISTÓTELES. Retórica. Trad. e 

notas de Manuel Alexandre Junior, Paulo Farmhouse e Abel do Nascimento Pena. Lisboa: 

Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa, 2005. p. 15-64.  

ALMEIDA, L. A. Górgias e a questão da linguagem na sofística: o tratado do não-ser ou a 

desconstrução da ontologia. In: Scripta clássica: história, literatura e filosofia na Antiguidade 

Clássica. Belo Horizonte. Org. de Antônio Orlando Dourado Lopes, Celina Figueiredo Lage e 

Olimar Flores Junior. Belo Horizonte: Pós-lit, 1999, p. 109-122. 

ALMEIDA, N. E. Uma solução aristótelica para o paradoxo do mentiroso em Metafísica IV, 

8. Veritas, Porto Alegre, v. 58, n. 3, p. 429-466, Set/Dez. 2013. 

ARISTÓFANES. As Nuvens. In: Sócrates. Trad. e notas de Gilda Maria Reale Starzynski. 2 

ed. São Paulo: Editora Nova Cultural Ltda, 1980, p. 171-222 (Coleção Os Pensadores). 

ARISTÓTELES. Do Céu. Trad. e notas de Edson Bini. São Paulo: Edipro, 2014 (Série 

Clássicos Edipro). 

______. Elencos Sofísticos. In: ARISTÓTELES. Órganon. Trad. e notas de Pinharanda 

Gomes. Lisboa: Guimarães Editores Ltda, 1986 (Volume IV). 

______. Ética a Nicômaco. Trad. e notas de Edson Bini. 4 ed. Edipro, 2014 (Série Clássicos 

Edipro). 

______. Física. Trad. y notas de Guillermo R. de Echandía. Barcelona: Editorial Gredos, 

S.A., 1995. 

______. Metafísica. Ensaio intro., Trad. do grego e comentário de Giovanni Reale. Trad. para 

portugues de Marcelo Perine. 2 ed. São Paulo: Edições Loyola, 2005 (Vol. II). 

______.______. Trad. e notas de Edson Bini. 2 ed. São Paulo: Edipro, 2012 (Série Clássicos 

Edipro). 

______. Poética. Trad. e notas de Ana Maria Valente. Pref. de Maria Helena da Rocha 

Pereira. 3 ed. Lisboa: Fundação Calouste Goulbekian, 2008. 

______. Retórica. Trad. E notas de Manuel Alexandre Junior, Paulo Farmhouse Alberto e 

Abel do Nascimento Pena. Pref. e intro. de Manuel Alexandre Junior. Lisboa: Imprensa 

Nacional-Casa da Moeda, 2005 (Biblioteca de autores clássicos). 



147 

 

 
 

AUBENQUE, P. O problema do Ser em Aristóteles. Trad. de Cristina de Souza Agostini e 

Dioclézio Domingos Faustino. São Paulo: Paulus, 2012. 

BAÉZ, F. Los Escritos perdidos de Aristóteles. A Parte Rei, [s.l.], v. 24, n. 12, p. 1-14, 2002. 

Disponível em: <goo.gl/vJx2o9content_copy>. Acesso em 26 fev. 2017. 

BARBOSA, M; CASTROS, I. O. Górgias: Testemunhos e Fragmentos. Lisboa: Edições 

Colibri, 1993 (Coleções Mare Nostrum). 

BARNEY, R. Plato on conventionalism. Phronesis, Leiden, n. 42, p. 142-162, 1997. 

BARROS, J. D. A escola dos Annales e a Crítica ao Historicismo e ao Positivismo. Revista 

Territórios e Fronteiras, Mato Grosso, v. 3, n. 1, p. 75-102, Jan/Jun. 2010. 

BARROS NETO, A. M. R. Sobre o Crátilo de Platão. Tese (Doutorado em Filosofia) – 

Universidade de São Paulo, São Paulo, 2011. 

BENOIT, H. Sócrates: o nascimento da razão negativa. São Paulo: Editora Moderna, 1996 

(coleção logos). 

BENSON, H. H. Método socrático. Trad. de André Oidés. In: MORRISON, D. R. (Org.). 

SÓCRATES. São Paulo: Ideias & Letras, 2016, p. 237-261. 

BERNABÉ, A. Platão e o orfismo: diálogos entre religião e filosofia. Trad. de Dennys 

Garcia Xavier. 1 ed. São Paulo: Annablume Clássica, 2011 (Coleção Archai: as origens do 

pensamento ocidental). 

BERTI, E. Contradição e dialética nos antigos e nos modernos. Trad. de José Bortolini. 

São Paulo: Paulus, 2013 (coleção philosophica). 

BÍBLIA. Tito. In: Bíblia Sagrada.  Trad. de João Ferreira de Almeida. 4. ed. Barueri: 

Sociedade Bíblica do Brasil, 2009. 

BINI, E. Notas. In: PLATÃO. Diálogos I: Teeteto (ou Do Conhecimento), Sofista (ou Do 

Ser) e Protágoras (ou Sofista). Trad., textos complementares e notas de Edson Bini. São 

Paulo: Edipro, 2007 (Clássicos Edipro). 

BONNET, A. R. Karl Popper y el historicismo: una crítica interna. Razón y Revolucíon, 

Buenos Aires, n. 5, p. 1-16, Otoño. 1999. 

BORDOY, F. C. Nueva interpretación del Crátilo platónico a partir de las aportaciones del 

papiro de Derveni. Eremita: revista de linguística y Filología Clásica, n. LXVIII, v. 1, p. 53-

71, 2000. 

BORNHEIM, G (Org.). Os filósofos Pré-Socráticos. São Paulo: Cultrix, 1985. 

BRANDÃO, J. L. Antiga Musa: arqueologia da ficção. 2ª ed. Belo Horizonte, Relicário, 

2015. 

_____. A Musa e Homero. Organon, Porto Alegre, n. 27, p. 15-28, Jul/Dez. 1999. 



148 

 

 
 

BRANDÃO, J. S. Mitologia Grega. 26 ed. Petrópolis: Vozes, 2015. 

BRANDWOOD, L. Estilometria e cronologia. Trad. de Saulo Krieger. In: KRAUT, R. (Org.). 

Platão. São Paulo: Ideias & Letras, 2013, p. 113-146. 

BRAVO, F. Verdad y teorias del linguaje em el Cratilo de Platon. Revista de Filosofía de la 

Universidad de Costa Rica, Costa Rica, n. XLVI (117/118), Enero/Agosto. 2008. 

BRÉHIER, E. Historia de la Filosofia. Trad. de Demetrio Nañez. Prólogo de José Ortega y 

Gasset. Buenos Aires. Editorial Sudamericana. 1942 (Vol. I). 

BUARQUE, L. Heráclito e Heraclitismo no Crátilo de Platão. Archai, Brasília, n. 15, p. 135-

141, 2015. 

______. Protágoras e Heráclito no Crátilo Platônico. Hypnos, São Paulo, n. 28, p. 157-164, 

2012. 

BURNET, J. A aurora da Filosofia Grega. Trad. de Vera Ribeiro, Agatha Bacelar, Henrique 

Cairus, Agatha Bacelar e Tatiana Oliveira Ribeiro. Rio de Janeiro: Contraponto, Ed. PUC-

Rio, 2006. 

CABRAL, J. F. P. A dicotomia nómos-phýsis no Crátilo de Platão. Revista E. F. e H. da 

Antiguidade, Campinas, n. 26, p. 111-129, 2013. 

CASERTANO, G. A cidade, o verdadeiro e o falso em Parmênides. Kriterion, Belo 

Horizonte, n. 116, p. 307-327, Dez/2007. 

______. Epimênides: sábio ou filósofo? Hypnos, São Paulo, n. 26, p.13-35, 2011a. 

______. Os Pré-Socráticos. Trad. de Maria da Graça Gomes de Pina. São Paulo: Loyola, 

2011b (Coleção Sabedoria Antiga). 

______. Paradigmas da Verdade em Platão. Trad. de Maria da Graça Gomes de Pina. São 

Paulo: Edições Loyola, 2010. 

CASSIN, B. Ensaios Sofísticos. Trad. de Ana Lúcia de Oliveira e Lúcia Cláudia Leão. São 

Paulo: Siciliano, 1990. 

______. O Efeito Sofístico. Trad. de Ana Lúcia de Oliveira, Maria Cristina Franco Ferraz e 

Paulo Pinheiro. São Paulo: Ed. 34, 2005 (Coleção TRANS). 

______. Que Quer Dizer: Dizer Alguma Coisa. Trad. Márcio Suzuki. São Paulo: Discurso, 

São Paulo, n. 20, p. 19-39, 1993. 

CASSIRER, E. Linguagem e mito. Trad. de J. Guinsburg e Miriam Schnaiderman. São 

Paulo: Perspectiva, 2009. 

CERBONE, D. R. Fenomenologia. Trad. de Caesar Souza. Petrópolis: Editora Vozes, 2012 

(Série Pensamento Moderno). 

CÍCERO. De republica. Edit by James E. G. Zetzel. Cambridge, Cambridge University 

Press, 1995. 



149 

 

 
 

CORNELLI, G. Em busca do pitagorismo: o pitagorismo como categoria historiográfica. 

2010. Tese (Doutorado em História da Filosofia) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 

2010.  

CORNFORD, F. Antes y después de Sócrates. Trad. de Antonio Pérez-Ramos. 2 ed. 

Barcelona: Editorial Ariel, 1981. 

______. Principium sapientiae: as origens do pensamento filosófico grego. Trad. de Maria 

Manuela Rocheta do Santos. Pref. de W. C. K. Guthrie. 3 ed. Lisboa: Fundação Calouste 

Gulbenkian, 1989. 

COSTA, A. Heráclito: fragmentos contextualizados. São Paulo: Odysseus Editora, 2012. 

COSTA, M. R. N. Maniqueísmo: História, Filosofia e Religião. Petrópolis: Editora Vozes, 

2003. 

______. O problema do mal na polêmica antimániqueia de Santo Agostinho. Porto 

Alegre: EDIPUCRS/UNICAP, 2002. 

CROMBIE, J. Análisis de las doctrinas de Platón: el hombre y la sociedad. Trad. de Ana 

Torán y Julio César Armero. Madrid: Alianza Universidad, 1988. (Tomo I). 

CRUZ, M. B. Cadernos do Pet de Filosofia, Teresina, v. 6, n. 11, p. 93-100, Jan/Jul. 2015. 

Resenha de: KERFERD, G. O movimento sofista. São Paulo: Edições Loyola, 2003. 

______. Cadernos do Pet de Filosofia, Teresina, v. 5, n. 10, p. 72-82, Jul/Dez, 2014. Resenha 

de: DETIENNE, M. Mestres da Verdade Na Grécia Arcaica.  1 ed. Trad. de Ivone C. 

Benedetti. Pref. de Pierre Vida-Naquet. São Paulo: Editora WMF/ Martins Fontes, 2013. 

CRUZ, M. B; SILVA, C. L; O nominalismo de Roscelino de Compiègne: os universais como 

“flatus vocis”. Cadernos do Pet de Filosofia, Teresina, v. 5, n. 9, p. 48-55, 2014.  

DETIENNE, M. Mestres da Verdade Na Grécia Arcaica.  1 ed. Trad. de Ivone C. 

Benedetti. Pref. de Pierre Vida-Naquet. São Paulo: Editora WMF/ Martins Fontes, 2013. 

DINNUCI, A. L. A relação entre Virtude e Felicidade em Sócrates. Filosofia Unisinos, São 

Leopoldo, v. 10, n. 3, p. 254-264, Set/Dez. 2009. 

______.  Lógica e Teoria da Linguagem em Antístenes. O que nos faz pensar, Rio de 

Janeiro, n. 13, p. 105-119, 1999. 

______. Sócrates por Xenofonte: a filosofia em ação para a construção de um homem 

integralmente forte e senhor de si mesmo. Nuntius antiquus, Belo Horizonte, n. 2, p. 55-70, 

2008. 

DORION, L-A. Ascenção e queda do problema Socrático. Trad. de André Oidés. In: 

MORRISON, D. R. (Org.). SÓCRATES. São Paulo: Ideias & Letras, 2016, p. 23-49. 

Trad. de Saulo Krieger. In: KRAUT, R. (Org.). Platão. São Paulo: Ideias & Letras, 2013, p. 

69-112. 



150 

 

 
 

DUESO, J. S. Heráclito: la relación y la problemática del nombre. Convivium, n. 16, p. 19-

36, Zaragoza, 2003. 

FERREIRA, M. O. A lírica Grega Arcaica: Arquíloco de Paris estudo do Fr. 19. Revista 

Alétheia, Rio Grande do Norte, v. 1, p. 1-16, Jan/Jul. 2009. 

FERNÁNDEZ, L. G. El problema del Sócrates Histórico. Excepta Philologica, Barcelona, n. 

10-12, p. 73-85, 2002. 

FERNÁNDEZ, R. P. El concepto de Filosofía em las Investigaciones Filosóficas de Ludwig 

Wittgenstein. Universitas Philosophica, Santafé de Bogota, v. 23, n. 24, p. 113-132, 

Jun.1995. 

FIGUEIREDO, M, J. Notas. In: PLATÃO. Crátilo. Intr. de José Trindade dos Santos e Trad. 

de Maria José Figueiredo. Lisboa: Instituto Piaget, 2001 (Pensamento Filosofia). 

______. Problemas com a justiça: uma análise da argumentação do Livro I da República. 

Philosophica, n. 7, Lisboa, p. 65-83, 1996. 

FILOSTRATOS. Vidas dos Sofistas. In: Górgias: Testemunhos e Fragmentos. Trad. de 

Manuel Barbosa e de Inês de Ornellas e Castro. Lisboa: Edições Colibri, 1993 (Coleções 

Mare Nostrum).  

FLÓREZ, J. A. El linguaje en el Pensamiento Griego. Praxis Filosófica, Calle, n. 29, p.41-

60, Jul/Dic 2009. Disponível em: <goo.gl/IWIYzGcontent_copy>. Acesso em 26 fev. 2017. 

FRANÇA, L. M. Hegel, o movimento especulativo do espírito e a história. Simbio-Logias, 

São Paulo, v. 3, n. 5, p. 75-89, Dez. 2010. 

GADAMER, H-G. Verdade e Método I: traços fundamentais de uma hermenêutica 

filosófica. Trad. de Flávio Paulo Meurer. 10 ed. Petrópolis: Editora Vozes, 2008. 

GARCIA-ROZA, L. A. Palavra e Verdade na Filosofia Antiga e na Psicanálise. Rio de 

Janeiro:  Jorge Zahar Editor Ltda, 1990 (textos de erudição & prazer). 

GAZZINELLI, G. G. Fragmentos Órficos. Org. e trad. de Gabriela Guimarães Gazzinelli. 

Belo Horizonte: Editora UFMG, 2017. 

GILES, T. R. Introdução à Filosofia. 2 ed. São Paulo: EPU e EDUSP, 1979. 

GILSON, E. trad. de Eduardo Brandão. 3 ed. São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2013 

(Clássicos WMF). 

GOLDSCHMIDT, V. Os diálogos de Platão: estrutura e método dialético. Trad. de Dion 

Davi Macedo. São Paulo: Edições Loyola, 2002.  

GOMPERZ, T. Os pensadores da Grécia: história da Filosofia Antiga. Trad. de Cláudio J. 

A. Rodrigues. 1 ed. São Paulo: Icone, 2013. Tomo II: filosofias socráticas e Platônicas. (Obra 

completa em 3 volumes). 



151 

 

 
 

GÓRGIAS. Defesa de Palamedes. In: Górgias: Testemunhos e Fragmentos. Trad. de Manuel 

Barbosa e de Inês de Ornellas e Castro. Lisboa: Edições Colibri, 1993, p. 50-60 (Coleções 

Mare Nostrum). 

______. Elogio de Helena. In Górgias: Testemunhos e Fragmentos. Trad. de Manuel Barbosa 

e de Inês de Ornellas e Castro. Lisboa: Edições Colibri, 1993, p. 40-46 (Coleções Mare 

Nostrum). 

______. ______. In: GÓRGIAS. Elogio de Helena. Trad. de Daniela Paulinelli. Belo 

Horizonte: Anágnosis, 2009. [Apresenta as traduções de textos gregos realizadas pelo grupo 

Anágnosis, da UFMG.]. Disponível em: <goo.gl/SJS95u>. Acesso em: 11 Jun. 2017. 

______. Tratado Sobre o Não-Ser. In Górgias: Testemunhos e Fragmentos. Trad. de Manuel 

Barbosa e de Inês de Ornellas e Castro. Lisboa: Edições Colibri, 1993, p. 29-39 (Coleções 

Mare Nostrum). 

______.______. In: CASSIN, B. O Efeito Sofístico. Trad. de Ana Lúcia de Oliveira, Maria 

Cristina Franco Ferraz e Paulo Pinheiro. São Paulo: Ed. 34, 2005, p. 278-291 (Coleção 

TRANS). 

GRUBE, G. M. A. El pensamento de Platón. Trad. de Tomás Calvo Martínez. Madrid: 

Editorial Gredos, 1987. 2ª edição. 

GUTHRIE, W. K. C. History of Greek Philosophy. Cambridge: Cambridge University 

Press, 1969 (Vol. III). 

______. Os sofistas. Trad. de João Rezende da Costa. São Paulo: Paulus, 2007. 2ª edição 

(Coleção Filosofia). 

HADOT, P. O que é a Filosofia Antiga? São Paulo: Edições Loyola, 2011. 

HARDY-VALLÉE, B. Que é um conceito? Prefácio de Alice maria Araújo Ferreira. Trad. e 

posfácio de Marcos Bagno. São Paulo: Parábola, 2013 (coleção epistéme). 

HAVELOCK, E. A. A revolução da escrita na Grécia e suas consequências culturais. 

Trad. de Ordep José Serra. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1996. 

HEGEL, G. W. F. Princípios da Filosofia do Direito.  São Paulo: Martins Fontes, 1997. 

HEIDEGGER, M. Heráclito: a origem do pensamento ocidental lógica. A doutrina heraclítica 

do lógos. Trad. de Marcia Sá Cavalcante Schuback. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 1998.  

HERPICH, J. C. Linguagem e Lógos: a leitura gadameriana do Crátilo de Platão. Perspectiva 

filosófica, Recife, v. 1, n. 39, p.39-53, 2013. 

HESÍODO. Os trabalhos e os dias. Trad. e estudo de Luiz Otavio Mantovaneli.  São Paulo: 

Odysseus, 2012. 



152 

 

 
 

______. Teogonia: a origem dos deuses. Trad. de Jaa Torrano. São Paulo, Iluminuras, 1991. 

2ª edição. 

 

HILLESHEIM, V. A filosofia da linguagem em Platão. Sofia, Vitória, ano VII, n. 7, p. 245-

285, 2001. 

HOMERO. Ilíada. Trad. de Frederico Lourenço. Lisboa: livros Cotovia, 2005. 

______. Odisseia. Trad. de Trajano Vieira. Texto e notas de Italo Calvino. São Paulo: Editora 

34, 2011. 

HUFFMAN, C. A. A tradição pitagórica. In: LONG, A. A. (Org.). Primórdios da Filosofia 

Grega. São Paulo: ideias & Letras, 2008, p. 115-138. 

HUISMAN, D. Sócrates. Trad. de Nicolás Nyimi Campánario. São Paulo: Edições Loyola, 

2006. 

HUSSEY, E. Heráclito. Trad. de Pedro Ferreira. In: LONG, A. A. (Org.). Primórdios da 

Filosofia Grega. São Paulo: ideias & Letras, 2008, p. 139-166. 

IGLÉSIAS, M. Notas. In: PLATÃO. Eutidemo. Texto de John Burnet e Trad, apres. E notas 

de Mauria Iglésias. 2. ed. Rio de Janeiro: Edições Loyola, 2013 (Biblioteca Antiqua). 

IRWIN, T. H. Platão: o pano de fundo intelectual. Trad. de Saulo Krieger. In: KRAUT, R. 

(Org.). Platão. São Paulo: Ideias & Letras, 2013, p. 69-112. 

JAEGER, W. Paideia: a formação do homem grego. Trad. de Artur M. Parreira. 6. ed. São 

Paulo: WMF Martins Fontes, 2013. 

JARESKI, K. A inspiração poética no Íon de Platão. Kinesis, Santa Maria, v. II, n. 3, p. 284-

305, Abr. 2010. Disponível: <goo.gl/LTkCO>. Acesso em 28 fev. 2017. 

KAHN, C. H. Pitágoras e os pitagóricos: uma breve história. Trad. de Luís Carlos Borges. 

São Paulo: Edições Loyola, 2007. 

______. Language and Ontology in the Cratylus. In: MOURELATOS; RORTY (Org.). 

Exegesis and Argument: Studies in Greek Philosophy Presented to Gregory Vlastos; 

Phronesis. Assen: Van Gorcum, 1973. 

KERFERD, G. O movimento sofista. São Paulo: Edições Loyola, 2003. 

KIERKEGAARD, S. O conceito de Ironia: constantemente atribuído a Sócrates. Petrópolis: 

Editora Vozes, 1991. 

KIRK, G. S; RAVEN, J. E; SCHOFIELD, M. Os filósofos Pré-Socráticos. Trad. de Carlos 

Alberto Louro Fonseca. 8 ed. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2013. 

KONSTAN, D. Sócrates em As Nuvens de Aristófanes. Trad. de André Oidés. In: 

MORRISON, D. R. (Org.). SÓCRATES. São Paulo: Ideias & Letras, 2016, p. 113-130. 

KRAUSZ, L. S. As musas: poesia e divindade na Grécia arcaica. São Paulo: Edusp, 2007. 



153 

 

 
 

LAÊRTIOS, D. Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres. Intr., trad. e notas de Mário da 

Gama Kury. 2 ed. Brasília: Editora Universidade de Brasília, 2008. 

LANE, M. Reconsiderando a ironia socrática. Trad. de André Oidés. In: MORRISON, D. R. 

(Org.). SÓCRATES. São Paulo: Ideias & Letras, 2016, p. 307-332. 

LEÃO, D. F. Retrato físico de Sócrates nas Nuvens e em Platão – breve apontamento. 

Humanitas, Coimbra, v. XLVII, p. 327-339, 1995. 

LESKY, A. História da Literatura Grega. Trad. de Manuel Losa. 3 ed. Lisboa: Calouste 

Gulbenkian, 1995. 

LOPES, D. R. N. Parmênides vs. Górgias: uma polêmica sobre a linguagem. Phaos, n. 6, p. 

21-50, 2006. 

LO PIPARO, F. Platone e Aristotele sui nomi: dall‟orthotes al symbolon. In: CASERTANO, 

G. (Org.). Il Cratilo di Platone: struttura e problematiche. 1 ed. Napolo: Loffredo Editore, 

2005. 

LURIOLA, R. De eudaimonia à felicidade. Visão geral do conceito de felicidade na antiga 

cultura grega, com alguns vislumbres dos tempos modernos. Revista Espaço Acadêmico, 

Maringá, n. 59, Abr. 2006. Disponível em: <goo.gl/z7iBml>. Acesso em 25 fev. 2017. 

MARIOTTIN, H. Diálogo: um método de reflexão conjunta e observação compartilhada da 

experiência, Revista Thot, São Paulo, n. 76, p. 6-22, 2001. 

MACEDO, D. D. Platão e Crátilo: do ónoma ao lógos. Letras clássicas, São Paulo, n. 2, p. 

47-56, 1998. Disponível em: <goo.gl/sVQt55>. Acesso em 27 fev. 2017. 

MACKENZIE, M. M. Putting the Cratylus in its place? Classical Quarterly, v. 36, 1986, p. 

124-150. 

MARTIN, J. A. S. Lenguage, Convencíon y naturaliza em Platón y Aristóteles. Revista de 

Filosofia, Santiago, v. XXV-XXXVI, p. 127-141, 1990. 

MCKIRAHAN, R. A filosofia antes de Sócrates: uma introdução com textos e comentários. 

Trad. de Eduardo Wolf Pereira. São Paulo: Paulus, 2013 (Coleção Cátedra). 

MCCOY, M. Platão e a retórica de filósofos e sofistas. São Paulo: Madras, 2010. 

MCPHERRAN, M. L. Religião Socrática. Trad. de André Oidés. In: MORRISON, D. R. 

(Org.). SÓCRATES. São Paulo: Ideias & Letras, 2016, p. 155-185. 

MENDONÇA, W. Wittgenstein e os números. O que nos faz pensar, Rio de Janeiro, n. 4, p. 

5-36, Abr. 1991. 

MESQUITA, A. P. Palavras e Coisas: subsídios para a compreensão do Crátilo platónico. 

Humanitas, Coimbra, v. XLIX, p. 85-102, 1997. 



154 

 

 
 

MIGLIORI, M. O problema da geração no Timeu. In: GAZOLLA, R. (Org.), Cosmologias: 

cinco ensaios sobre filosofia da natureza. São Paulo: Paulus, 2008, p. 13-46 (Coleção 

Philosophica). 

MONDOLFO, R. Heráclito: textos y problemas de su interpretación. Trad. de Oberdan 

Caletti e Prol. de Risieri Frondizi. México: Siglo XXI Editores, 1966. 

MONTEIRO JUNIOR, C. A linguagem no Crátilo de Platão. 2011. Dissertação (Mestrado 

em Filosofia) – Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2011. 

MONTENEGRO, M. A. P. Natureza e Convenção na linguagem: uma leitura contemporânea 

do Crátilo de Platão. In: Natureza e linguagem na Filosofia. Org. de Maria Aparecida P. 

Montenegro, Clara Virgínia de Q. Pinheiro e Ivânio Lopes de Azevedo Jr. Fortaleza: edições 

UFC, 2008, p. 403-427 (série Filosofia). 

MORAES, A. O. O filósofo como filho do seu tempo. IHU On-line - Revista do Instituto 

Humanitas Unisinos. n. 430, Ano XIII, 2013 (Entrevista). Disponível em: <goo.gl/EExPjy>. 

Acesso em 25 fev. 2017. 

MORAES, A. S. O valor da fala inspirada de Poetas e Adivinhos na poesia homérica: os 

méritos da memória. Revista de História Comparada, Rio de Janeiro, v. 5, n. 2, p. 6-21, 

2001. Disponível em: <goo.gl/ntwSnq>. Acesso em 28/ fev. 2017. 

MUNIZ, F. Dialética e incomensurabilidade no Górgias de Platão. Boletim do CPA, 15, p. 

35-42, 2003. Disponível em: <a>. Acesso em: 09/06/2017. 

MUÑOZ, C. J. P. Simónides De Ceos y la poesia como téchne. Revista Co-herencia, 

Medellín, v. 9, n. 17, p. 155-175, 2012. 

NAILS, D. The people of Plato: a prosopography of Plato and Other Socratics. Indianópolis: 

Cambridge, 2002. 

NIETO MARTÍNEZ, R. B. Epiménides y la aura del pensamiento racional. Agora, Vitória, v. 

17, n. 2, 119-144, 1998. 

NIGRO, R. A virada linguístico-pragmática e o pós-positivismo. Direito, Estado e 

Sociedade, Rio de Janeiro, n. 34, p. 170-211, Jan/Jun. 2009. 

O‟CONNOR, D. K. Xenofonte e a invejável vida de Sócrates. Trad. de André Oidés. In: 

MORRISON, D. R. (Org.). SÓCRATES. São Paulo: Ideias & Letras, 2016, p. 79-112. 

OLIVEIRA, A, C. Orfismo, uma nova dimensão do homem grego. Ágora filosófica, Recife, 

ano. 4, n. 2, p. 7-19, Jul/Dez. 2004. 

OLIVEIRA, C. Introdução. In: PLATÃO. Íon. Trad. de Cláudio Oliveira. Pref. e pósf. de 

Alberto pucheu. Belo Horizonte: autêntica, 2011. 

OLIVEIRA, R. R. Pólis e Nómos: o problema da Lei no Pensamento Grego. São Paulo: 

Edições Loyola, 2013 (Coleção Faje). 

https://goo.gl/IYALUR


155 

 

 
 

PAES, C. L. M. Górgias ou a Revolução da Retórica. 1990. Tese (Doutorado em Filosofia) 

– Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 1990. 

PAVIANI, J. Platão & a educação. Belo Horizonte: Autêntica, 2008. 

PENNER, T. Sócrates e os primeiros diálogos. Trad. de Saulo Krieger. In: KRAUT, R. 

(Org.). Platão. São Paulo: Ideias & Letras, 2013, p. 147-199. 

PEREIRA, I. Dicionário grego-português e português-grego. Braga: Apostolado da 

Imprensa, 1970. 

PEREIRA FILHO, G. Uma Filosofia da História em Platão: o percurso histórico da cidade 

platônica de As Leis. São Paulo: Paulus, 2009 (Coleção Filosofia). 

PIEPER, J. Entusiasmo y Delirio Divino: sobre el dialogo platônico “Fedro”. Trad. de 

Consuelo García. Madrid: Ediciones Rialp, 1965 (Biblioteca del pensamento actval). 

PINHEIRO, A. Introdução. In: XENOFONTE. Banquete e Apologia de Sócrates. Trad., 

Intr. e notas de Ana Elias Pinheiro. Coimbra: Fundação Calouste Gulbenkian, 2008a, p. 13-

26; 92-96. 

______. O Sócrates de Xenofonte. Humanistas, Coimbra, n. 60, p. 101-113, 2008b. 

PINHEIRO, P. Linguagem e conhecimento em Platão: estudo sobre a correção dos nomes. 

Lumina, Juiz de Fora, v. 6, n. 1/2, p. 31-56, 2003. 

PINSENT, J. Grécia. Trad. de Ricardo Alberty. São Paulo: Editora Verbo, 1982. 

PIQUÉ, J. F. Linguagem e realidade: uma análise do Crátilo de Platão. Letras, Curitiba, n. 

46, p. 171-182, 1996. Disponível em: <goo.gl/YD6UrF>. Acesso em 27 fev. 2017. 

PLATÃO. Apologia. In: PLATÓN. Diálogos I: Apología, Critón, Eutífron, Ion, Lisis, 

Cármides Hipias Menor, Hipias Mayor, Laques, Protágoras. Trad. y notas de J. Calonge Luiz; 

E. Lledó Íñigo e C. García Gual. Intr. de Emilio Lledó Íñigo. Madrid: Editorial Gredos, S. A., 

1985, p. 148-186. 

______. A República. Trad. e org. de J. Guinsburg. Intr. de Marya Silva Carvalho Franco e 

Notas de Daniel Rossi Nunes Lopes. 2 ed. São Paulo: Perspectiva, 2014 (textos 19). 

______ Banquete. Trad. de Carlos Alberto Nunes. 3 ed. Pará: Ed. UFPA, 2011 (diálogos de 

Platão, v. 1). 

______. Cármides. In: PLATÓN. Diálogos I: Apología, Critón, Eutífron, Ion, Lisis, 

Cármides, Hipias Menor, Hipias Mayor, Laques, Protágoras. Trad. y notas de J. Calonge 

Luiz; E. Lledó Íñigo e C. García Gual. Intr. de Emilio Lledó Íñigo. Madrid: Editorial Gredos, 

S. A., 1985, p. 326-368. 

______. Carta VII. Trad. de José Trindade e Juvino Maia Júnior. Intro. de Terence H. Irwin. 

Texto estabelecido e anotado por John Burnet. 2 ed. Rio de Janeiro: Ed. PUC-Rio; São Paulo: 

Loyola, 2013 (Biblioteca Antíqua). 



156 

 

 
 

______. Crátilo. Trad. e notas de Celso de Oliveira Vieira. São Paulo: Paulus, 2014 (coleção 

textos filosóficos). 

______.______. Trad. de Harold North Fowler. Cambridge: Harvard University Press, 1996. 

______.______. Trad. e notas de Maria José Figueiredo. Intro. de José Trindade dos Santos. 

Lisboa: Instituto Piaget, 2001. 

______.______. Trad. e intro. de Ute Schmidt Osmanczik. México: Instituto de 

investigaciones filológicas, 1988. 

______. Críton. In: PLATÓN. Diálogos I: Apología, Critón, Eutífron, Ion, Lisis, Cármides, 

Hipias Menor, Hipias Mayor, Laques, Protágoras. Trad. y notas de J. Calonge Luiz; E. Lledó 

Íñigo e C. García Gual. Intr. de Emilio Lledó Íñigo. Madrid: Editorial Gredos, S. A., 1985, p. 

193-211. 

______. Eutidemo. Texto estabelecido e anotado por John Burnet. Trad. de Maura Iglésias. 2 

ed. Rio de Janeiro: Ed. PUC-Rio; São Paulo: Loyola, 2013. (Biblioteca Antíqua). 

______. Eutífron. In: PLATÓN. Diálogos I: Apología, Critón, Eutífron, Ion, Lisis, Cármides, 

Hipias Menor, Hipias Mayor, Laques, Protágoras. Trad. y notas de J. Calonge Luiz; E. Lledó 

Íñigo e C. García Gual. Intr. de Emilio Lledó Íñigo. Madrid: Editorial Gredos, S. A., 1985, p. 

218-242. 

______. Fédon. Trad. de Carlos Alberto Nunes. 3 ed. Pará: Ed.UFPA, 2011 (diálogos de 

Platão, v. 2). 

______. Fedro. Trad. de Carlos Alberto Nunes. 3 ed. Pará: Ed.UFPA, 2011 (diálogos de 

Platão, v. 3). 

______. Górgias. Trad., ensaio intro. e notas de Daniel R. N. Lopes. São Paulo: Perspectiva, 

2011 (textos 19). 

______. Íon. Trad. e intro. de Cláudio Oliveira. Pref. e pósf. de Alberto pucheu. Belo 

Horizonte: autêntica, 2011. 

______. Lísis. In: PLATÓN. Diálogos I: Apología, Critón, Eutífron, Ion, Lisis, Cármides, 

Hipias Menor, Hipias Mayor, Laques, Protágoras. Trad. y notas de J. Calonge Luiz; E. Lledó 

Íñigo e C. García Gual. Intr. de Emilio Lledó Íñigo. Madrid: Editorial Gredos, S. A., 1985, p. 

278-316. 

______. Laques. In: PLATÓN. Diálogos I: Apología, Critón, Eutífron, Ion, Lisis, Cármides, 

Hipias Menor, Hipias Mayor, Laques, Protágoras. Trad. y notas de J. Calonge Luiz; E. Lledó 

Íñigo e C. García Gual. Intr. de Emilio Lledó Íñigo. Madrid: Editorial Gredos, S. A., 1985, p. 

450-485. 

______. Mênon. Texto estabelecido e anotado por John Burnet. Trad. de Maura Iglésias. 8 ed. 

Rio de Janeiro: Ed. PUC-Rio; São Paulo: Loyola, 2014(Biblioteca Antíqua). 



157 

 

 
 

______. Parmênides. Texto estabelecido e anotado por John Burnet. Trad. de Maura Iglésias. 

3 ed. Rio de Janeiro: Ed. PUC-Rio; São Paulo: Loyola, 2008 (Biblioteca Antíqua). 

______. Protágoras. In: PLATÓN. Diálogos I: Apología, Critón, Eutífron, Ion, Lisis, 

Cármides, Hipias Menor, Hipias Mayor, Laques, Protágoras. Trad. y notas de J. Calonge 

Luiz; E. Lledó Íñigo e C. García Gual. Intr. de Emilio Lledó Íñigo. Madrid: Editorial Gredos, 

S. A., 1985, p. 502-589. 

______. Sofista. Trad. e org. de M. Henrique e J. Juvino. Lisboa: Calouste Gulbenkian, 2012. 

______.______. In: PLATÓN. Diálogos V: Parmênides, Teeteto, Sofista, Político. Trad., 

intro. y notas de Maria Isabel Santa Cruz, Álvaro Vallejo Campos e Nestor Luis Cordero. 

Madrid: Editorial Gredos, S. A., 1988, p. 331-482. 

______. Teeteto. Trad. de Adriana Manuela Nogueira e Marcelo Boeri. Pref. de José 

Trindade dos Santos. 3 ed. Lisboa: Calouste Gulbenkian, 2010. 

______.______. In: PLATÓN. Diálogos V: Parmênides, Teeteto, Sofista, Político. Trad., 

intro. y notas de Maria Isabel Santa Cruz, Álvaro Vallejo Campos e Nestor Luis Cordero. 

Madrid: Editorial Gredos, S. A., 1988, p. 173-317. 

______. Timeu. Trad. de Maria José Figueiredo. Intro. de José Trindade dos Santos. Lisboa: 

Instituto Piaget, 2003. 

PONCZEK, R. L. Deus, ou seja, a Natureza: Spinoza e os novos paradigmas da Física. 

Salvador: EDUFBA, 2009. 

PRAZERES, R. S.; AQUINO, J. M; MARQUES, H. R. A busca pela verdade no Crátilo: 

Naturalismo e Convencionalismo na concepção Platônica. Revista Eletrônica Espaço 

Teológico, São Paulo, v. 7, n. 11, p. 99-107, Jan/Jun. 2013. 

PROCLO. Lecturas Del Crátilo de Pláton. Org e trad. de Jesús M. Alvarez, Angel 

Gabilondo y José M. García. Madrid: Akal, 1999. 

REALE, G; ANTISERI, D. História da filosofia: Antiguidade e Idade Média. 11 ed. São 

Paulo: Paulus, 1990. Vol. I (Coleção Filosofia). 

REALE, G. História da Filosofia Antiga I: Das Origens a Sócrates. Trad. de Marcelo Perine. 

9. ed. São Paulo: Edições Loyola, 1993. (Obra completa em 5 volumes). 

______. História da Filosofia Antiga II: Platão e Aristóteles. Trad. de Henrique Claúdio de 

Lima Vaz e Marcelo Perine. 9. ed. São Paulo: Edições Loyola, 1994a. (Obra completa em 5 

volumes). 

______. História da Filosofia Antiga III: Os sistemas da Era Helenística. Trad. de Marcelo 

Perine. 10. ed. São Paulo: Edições Loyola, 1994b. (Obra completa em 5 volumes). 

______. Para uma nova interpretação de Platão: releitura da metafísica dos grandes 

diálogos à luz das “Doutrinas não-escritas”. Trad. de Marcelo Perine. 2 ed. São Paulo: 

Edições Loyola, 2004. 



158 

 

 
 

______. (Org.). I Presocratici: prima traduzione integrale com testi originali a fronte delle 

testimonianze e dei frammenti nella raccolta di Hermann Diels e Walther Kranz. III ed. 

Milano: Bompiani, 2008 (Il Pensiero Occidentale). 

RIBEIRO, A, A. A filosofia da linguagem em Platão. 2006. Dissertação (Mestrado em 

Filosofia) – Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2006. 

RIBEIRO, V. S. Nietzsche e a crítica à ideia de progresso e ao Historicismo do Século XIX: 

para um novo ideal de cultura (BILDUNG). Cadernos de Educação, Tecnologia e 

Sociedade, Inhumas, v. 6, p. 273-280, 2014. 

ROBINSON, R. A Criticism of Platos‟s Cratylus. The Philosophical Review, v. 65, n. 3, p. 

321-341, 1965. Disponível em: <goo.gl/lDqe7o>. Acesso em 10 Jul. 2017. 

ROCHA, M. C. C. F. Os Mitos heroicos e a história da oralidade grega. Phoînix, Rio de 

Janeiro, v. 2, p. 193-201, 1996. 

ROMEO, S. R. El geometrismo como método y como estilo de pensar en Espinosa. Anales 

del Seminario de Metafísica, Madrid, v. XVII, p. 9-39, 1982. 

ROSSITO, C. La dialética platônica nel Sofista: elenchos o diairesis. In: Platone e la 

dialética. Roma-Bari: Laterza & Figli, 1995. 

ROSSET, L; FRANGIOTTI, R. Metafísica Antiga e Medieval. São Paulo: Paulus, 2012 

(Coleção Filosofia). 

ROSS, D. Teoria de las ideas de Platón. Trad. de José Luis Díez Arias. Madrid, Ediciones 

Cátedra, 1997 (Colección teorema). 

ROVIGHI, S. V. História da Filosofia Moderna: da revolução científica a Hegel. São Paulo: 

Edições Loyola, 1999. 

SALLES, L. L. B. M. Górgias Leotino da palavra como Phármakon. 2014. Dissertação 

(Mestrado em Filosofia) – Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2014. 

SANTOS, F. Platão e a linguagem poética: o prenúncio de uma distinção. Chapecó: Argos, 

2008. 

SANTOS, I. A aporia no diálogo Crátilo de Platão. Archai, Brasília, n. 4, p. 101-106, Jan. 

2010. Disponível em: <goo.gl/J6S9vf>. Acesso em 09 set. 2017. 

______. A influência do diálogo Crátilo de Platão na pesquisa em filosofia da linguagem 

contemporânea. Revista Contexto, Mossoró, v. 4, n. 1-2, p. 213-221, 2011. Disponível em: 

<goo.gl/W0InHq>. Acesso em 27 fev. 2017. 

______. A relação entre o ónoma e o logos no Crátilo de Platão. CEMOrOc-Feusp, São 

Paulo, v. 17, p. 89-100, Mai/Ago. 2014. 

______. O logus do personagem Crátilo no diálogo homônimo de Platão. Fragmentos de 

Cultura, Goiânia, v. 19, n. 9/10, p. 735-746, 2009. Disponível em: <goo.gl/rdV6GX>. 

Acesso em 09 set. 2017. 



159 

 

 
 

SANTOS, J. T. Introdução. In: PLATÃO, Crátilo. Trad. de Maria José Figueiredo. Lisboa: 

Instituto Piaget, 2001. 

_______. O Crátilo e a filosofia platônica da linguagem. Análise, Lisboa, n 7, 1987, p. 15-48. 

______. Para uma leitura aporética do Crátilo. Anais de Filosofia Clássica, Rio de Janeiro, v. 

VIII, n. 15, p. 1-23, 2014. 

SCHÄFER, C. Léxico de Platão. Trad. de Milton Camargo Mota. São Paulo: Loyola, 2012. 

SCHALCHER, M. G. F. O silêncio de Sócrates no Timeu. Letras Clássicas, São Paulo, n. 2, 

p. 187-199, 1998. 

SCHÜLER, D. O Mito em Crise. In: Cultura Greca Clássica. Org. de Loiva Otero Félix e 

Míriam Barcellos Goettems. Porto Alegre: Editora da Universidade/UFRGS, 1989. p. 7-16. 

SEDLEY, D. Parmênides e Melisso. Trad. de Pedro Ferreira. In: LONG, A. A. (Org.). 

Primórdios da Filosofia Grega. São Paulo: ideias & Letras, 2008, p. 167-189. 

SEDLEY, D. Platão e a linguagem. In: BENSON, Hugh H. (org). Platão. Consultoria, 

supervisão e trad. de Marco Antônio de Ávila Zingano. São Paulo: Artmed, 2011. 

SEXTO EMPÍRICO. Contra os Matemáticos. In: Górgias: Testemunhos e Fragmentos. Trad. 

de Manuel Barbosa e de Inês de Ornellas e Castro. Lisboa: Edições Colibri, 1993 (Coleções 

Mare Nostrum). p. 30-35. 

SILVA, D. P. A reforma hoplítica e o desenvolvimento da cidadania na Grécia Arcaica (VIII-

VII a.C.). Praesentia, Bogotá, n. 13, p. 1-11, 2012. Disponível em: <goo.gl/ph3gf0>. Acesso 

em 28 Fev. 2017. 

SILVA, J. C. S. P. Filosofia e Terapia em Wittgenstein. Analytica, Rio de Janeiro, v. 9, n. 2, 

p. 87-114, 2005. 

SILVA, H. A Atividade Socrática Posta diante dos Sofistas – Sócrates: Mestre ou 

Antimestre? Mirandum, Porto, n. 19, p. 43-64, 2008. 

SOUZA, E. C. O Logos unificador de Protágoras. In: CORNELLI, G. (Org.). Representações 

da Cidade Antiga: categorias históricas e discursos filosóficos. 1 ed. Coimbra: Archai, 2010. 

SOUZA, J. C (Org.). Os Pré-Socráticos: Fragmentos, doxografia e comentários. São Paulo: 

Abril Cultural, 1996 (Coleção Os Pensadores). 

SOUZA, P. R; PEREIRA MELO, J. J. A Comédia de Aristófanes como crítica a “nova 

educação” sofística da pólis clássica. Anais da Jornada de Estudos Antigos e Medievais, 

Maringá, p. 1-15, 2012. 

SZLEÁK, T. A. Ler Platão. Trad. de Milton Camarco Mota. São Paulo: Loyola, 2005 

(Coleção Leituras Filosóficas). 

TORRANO, J. O mundo como função das musas. In: HESÍODO. Teogonia: a origem dos 

deuses. Trad. de Jaa Torrano. São Paulo, Iluminuras, 1991. 2ª edição. 



160 

 

 
 

TRABATTONI, F. Platão. Trad. de Rineu Quinalia. São Paulo: Annablume, 2010 (Coleção 

Archai: as origens do pensamento ocidental). 

UNTERSTEINER, M. A obra dos sofistas: uma interpretação filosófica. Trad. de Renato 

Ambrósio. São Paulo: Paulus, 2012 (Coleção philosophica). 

VALDES, M. M. Dos Teorías de la Referencia em el Crátilo. Análisis Filosófico, Buenos 

Aires, ano VII, n. 2, p. 97-112, 1987. 

VALENTIM, I. A Carta VII, o manifesto e a autobiografia política de Platão. Revista 

Opinião Filosófica, Porto Alegre, v. 3, n. 1, p. 60-72, 2012. 

VERNANT, J. P. As origens do pensamento grego. Trad. de Ísis Borges B. da Fonseca. 22 

ed. Rio de Janeiro: DIFEL, 2015. 

______. Mito e pensamento entre os Gregos. Trad. de Haiganuch Sarian. 2 ed. Rio de 

Janeiro: Paz e Terra, 2008. 

VIEIRA, C. O. Adequação, Formas e Função de coisas e nomes no Crátilo de Platão. 

Classica, Belo Horizonte, v. 25, n1/2, p.23-36, 2012. 

______. Notas. In: PLATÂO. Crátilo. Trad. e notas de Celso de Oliveira Vieira. São Paulo: 

Paulus, 2014, p. 23 e 42, notas 2 e 45. 

WEINGARTNER, R. H. Making sense of the Cratylus. Phronesis, Laiden, n. 15, p. 5-25, 

1970. 

XENOFONTE. Apologia de Sócrates. In: XENOFONTE. Apologia de Sócrates e Banquete. 

Trad., intro. e notas de Ana Elias Pinheiro. Coimbra: Fundação Calouste Gulbenkian, 2008, p. 

101-114. 

______. Banquete. In: XENOFONTE. Apologia de Sócrates e Banquete. Trad., intro. e 

notas de Ana Elias Pinheiro. Coimbra: Fundação Calouste Gulbenkian, 2008, p. 31-82. 

______. Ditos e feitos memoráveis de Sócrates. In: Sócrates. Trad. de Líbero Rangel de 

Andrade. 2 ed. São Paulo: Editora Nova Cultural Ltda, 1980, p. 31-158 (Coleção Os 

Pensadores). 

WERNER, C.; LOPES, C. E. Poeta-adivinho em Teogonia e Trabalhos e dias: o futuro no 

discurso poético hesiódico. Archai, Brasília, n. 13, p. 25-33, Jul/Dez. 2014. Disponível em: 

<goo.gl/aJ0vGY>. Acesso em 28 fev. 2017. 

WITTGEINSTEIN, L. J. J. Investigações filosóficas. Trad. de João Carlos Bruni. São Paulo: 

Editora Nova Cultural Ltda, 1999 (Coleção os Pensadores). 

WOLFF, F. Sócrates. Trad. de Franklin Leopoldo e Silva. 2 ed. São Paulo: Brasiliense, 1982. 

ZENI, E. L. Conhecimento e linguagem: um estudo do Teeteto de Platão. 2012. 

Dissertação (Mestrado em Filosofia) – Universidade Federal de Santa Maria, Rio Grande do 

Sul, 2012. 



161 

 

 
 

APÊNDICE A – NOTAS DE TRADUÇÃO E TRANSLITERAÇÃO 

As citações referentes aos fragmentos dos Pré-Socráticos, assim como os diálogos 

platônicos e as obras aristotélicas, embora já dispondo de traduções em língua portuguesa, 

foram traduzidos pelo autor a partir da versão grega encontrada no site da Perseus Digital 

Library (no caso de Platão e Aristóteles) e do livro “I Presocratici: prima traduzione integrale 

com testi originai a fronte delle testimonianze e dei frammenti nella raccolta di Hermann 

Diels e Walther Kraz” (no caso dos fragmentos dos Pré-Socráticos). Para a tradução, o autor 

também contou com o auxílio de outras versões dos textos gregos traduzidos para línguas 

modernas, todas devidamente citadas nas referências bibliográficas. 

No caso da citação dos Pré-Socráticos, o autor optou pela abreviação “DK” seguida da 

notação do fragmento estipulada por Dielz e Kraz. 

Abaixo, segue o quadro de transliteração adotado pela Sociedade Brasileira de Estudos 

Clássicos que orientou esta tradução. Destaca-se uma pequena alteração: as vogais longas 

“Eta” e “Omega” foram transliteradas com o sublinhado abaixo das letras “e” e “o” 

respectivamente. 

Assim: 

Letra Nome Transliteração 

Α α Alfa a 

Β β Beta b 

Γ γ Gama g (n, diante de outro g, k ou kh) 

Γ δ Delta d 

Δ ε Épsilon e (breve) 

Ε δ Zeta z 

Ζ ε Eta e (longa) 

Θ ζ Teta th 

Η η Iota i 

Κ θ Kapa k 

Λ ι Lâmbda l 

Μ κ Mi m 

Ν λ Ni n 

Ξ μ Ksi x 

Ο ν Ómicron o (breve) 

Π π Pi p 

Ρ ξ Rô r/rh 

΢ ζ,ο Sigma s 

Σ η Tau t 

Τ π Ípsilon y/u (u depois de a, e, o) 

Φ θ Phi ph 

Υ ρ Khi kh 

Φ ς Psi ps 

Χ σ Ômega o (longa) 

 


