UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS
PROGRAMA DE POS-GRADUCAO EM FILOSOFIA

MESTRADO EM FILOSOFIA

MARCILIO BEZERRA CRUZ

TEORIAS DA VERDADE E CONCEPCOES DA LINGUAGEM NO CRATILO DE
PLATAO: APORIA E SUPERACAO

Recife
2018



MARCILIO BEZERRA CRUZ

TEORIAS DA VERDADE E CONCEPCOES DA LINGUAGEM NO CRATILO DE
PLATAO: APORIA E SUPERACAO

Dissertacdo apresentada ao Programa de Pos-
Graduacdo em Filosofia da Universidade Federal
de Pernambuco como requisito para obtencdo do
titulo de Mestre em Filosofia.

Orientador: Prof. Dr. Anastacio Borges de Araujo
Junior

Co-orientador: Prof. Dr. Diego Andres Salcedo

Recife
2018



Catalogacéo na fonte
Bibliotecaria: Maria Janeide Pereira da Silva, CRB4-1262

C957t  Cruz, Marcilio Bezerra.
Teorias da Verdade e concepgdes da linguagem no Crétilo de Platdo :
aporia e superagdo / Marcilio Bezerra Cruz. — 2018.
161 f. :il.;30cm.

Orientador : Prof. Dr. Anastacio Borges de Aradjo Junior.

Coorientador : Prof. Dr. Diego Andres Salcedo

Dissertagdo (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH.
Programa de P6s-Graduagdo em Filosofia, Recife, 2018.

Inclui referéncias e apéndices.

1. Filosofia. 2. Dialética. 3. Linguagem e linguas. 4. Ontologia. 5.
Verdade. |. Aradjo Junior, Anastacio Borges de (Orientador). 1I. Salcedo,
Diego Andres (Coorientador). I11. Titulo.

101 CDD (22. ed.) UFPE (BCFCH2018-216)




MARCILIO BEZERRA CRUZ

TEORIAS DA VERDADE E CONCEPCOES DA LINGUAGEM NO CRATILO DE
PLATAO: APORIA E SUPERACAO

Dissertacdo apresentada ao Programa de PoOs-
Graduacdo em Filosofia da Universidade Federal
de Pernambuco como requisito para obtencao do
titulo de Mestre em Filosofia.

Orientador: Prof. Dr. Anastacio Borges de Aradjo
Junior

Co-orientador: Prof. Dr. Diego Andres Salcedo

Aprovada em: 13/07/2018.

BANCA EXAMINADORA

Prof°. Dr. Anéstacio Borges de Aradjo Junior (Orientador)
Universidade Federal de Pernambuco

Prof®. Dr. Richard Romeiro Oliveira (Examinador Interno)
Universidade Federal de Sdo Jodo del Rei

Profé, Dr. Maria Aparecida de Paiva Montenegro (Examinador Externo)
Universidade Federal do Ceara



Dedico esta pesquisa as trés mulheres da minha vida: minha avd, minha mée e minha amada.



AGRADECIMENTOS

Agradeco a Deus por todos aqueles acontecimentos que desconheco, mas que foram postos

em minha vida para que essa pesquisa viesse a se concluir do modo como aqui se apresenta.

Agradeco aos meus pais Marcos e Marilene, e ao meu irmdo Paulo, por me apoiarem em

todos os momentos, sendo meu porto seguro especialmente nos dias mais dificeis.

Agradeco a minha querida Jhoicy por acreditar em mim até mesmo e principalmente quando
nem eu mesmo acreditei, e aos seus avds Domingos e Lina por todo o carinho ao longo de

todos esses anos.

Agradeco aos meus tios, tias, primos e primas que indiretamente contribuiram para que eu
chegasse até aqui, afinal, cada conversa (direta e indiretamente) possibilitou novas mudancas

em meu modo de refletir e de agir.

Agradeco aos meus amigos que entenderam e aceitaram meus momentos de soliddo. Escrever

exige recolhimento e tempo, e eles me possibilitaram os dois.

Agradeco, em especial, a Mike por ter sido meu primeiro orientador. Um amigo que nunca

negou auxilio e que sempre teve a preocupacdo de me tornar alguém melhor a cada dia.

Agradeco a Lincow e Bonsai pelos melhores momentos que tive estudando Filosofia na

Universidade Federal de Pernambuco.

Agradeco aos meus professores do Departamento de Filosofia, em especial a Anéastacio
Borges, Richard Oliveira, Jesus Vazques, Juan Bonaccini (IN MEMORIAM), Alfredo

Oliveira e Marcos Costa por me apresentarem o verdadeiro significado da bios theoretikos.
Agradeco ao professor Diego Salcedo por topar sufar essa onda comigo.

Agradeco aos professores do Departamento de Ciéncia da Informagéo e aos meus colegas

de turmas de Biblioteconomia pelo acolhimento e carinho que sempre me ofereceram.

Agradeco aos integrantes do grupo de estudo DYNAMIS e o de CoPesquisa IMAGO por

possibilitarem meu crescimento intelectual.
Agradeco a CAPES pela bolsa que tornou possivel a concluséo desta pesquisa.

Por fim, agradeco a Platdo por me possibilitar a reflexdo de temas tdo valorosos como a

verdade e a linguagem.



RESUMO

A discussdo sobre a corregdo dos nomes desenvolvida no Crétilo objetiva analisar
duas concepcdes acerca da linguagem utilizadas no tempo de Platdo: o Naturalismo e o
Convencionalismo linguistico. Por meio do método dialético de perguntas e respostas,
Socrates leva seus dialogantes a perceberem os impasses que ambas as posi¢es acabam
desembocando, sobretudo no que diz respeito ao modo como compreendem a verdade e a sua
relacdo com o mundo. Apesar do seu desfecho aparentemente aporético, ndo ha um consenso
por parte dos estudiosos acerca do resultado oferecido pelo didlogo, tornando a obra um
ambiente favoravel para novas e continuas discussfes sobre os temas tratados. Deste modo,
ofereceremos, nesta dissertacdo, uma leitura possivel, enfatizando alguns aspectos
importantes apresentados ao decorrer de todo o dialogo. Analisaremos a construcéo historica
dos tipos de discursos que deram origem ao Naturalismo e ao Convencionalismo com o
intuito de melhor compreender as criticas oferecidas por Sdcrates; ja a partir da leitura do
Craétilo, discutiremos sobre as semelhancas e diferencas dessas concepc¢des frente aos
apontamentos de SAcrates sobre as discussdes que serdo levantadas ao decorrer do dialogo. O
objetivo sera demonstrar o valor positivo do dialogo, argumentando em favor de uma possivel
“teoria platdnica da linguagem” que utilizara de alguns aspectos tanto do Naturalismo quanto
do Convencionalismo linguistico, mas superando as aporias que elas desembocam. O uso de
um demiurgo da linguagem, a aplicacdo do método dialético na formagédo e no uso dos nomes,
e a mudanga do conceito de physis indo em dire¢ao a certa “transcendéncia” sdo os pontos
centrais daquilo que acreditamos ser a teoria da linguagem apresentadas por Platdo na obra

referida.

Palavras-chave: Cratilo. Linguagem. Ontologia. Verdade. Dialética.



ABSTRACT

The discussion on the correctness of names developed in Cratylus aims to analyze two
conceptions about language used in Plato's time: Naturalism and linguistic Conventionality.
By means of the dialectical method of questions and answers, Socrates leads his dialogues to
perceive the impasses that both positions end up, especially with respect to the way they
understand the truth and its relation to the world. In spite of its seemingly aporetic outcome,
there is no consensus on the part of scholars about the outcome offered by the dialogue,
making the work a favorable environment for new and continuous discussions on the topics
discussed. In this way, we will offer another possible reading in this dissertation, emphasizing
some important aspects presented during the course of the whole dialogue. We will analyze
the historical construction of the types of discourse that gave rise to Naturalism and
Conventionalism in order to better understand the criticisms offered by Socrates; already
starting from the reading of the Cratylus, we will discuss about the similarities and
differences of these conceptions before the notes of Socrates on the discussions that will be
raised during the course of the dialogue. The objective will be to demonstrate the positive
value of dialogue, arguing for a possible "Platonic theory of language" that will use some
aspects of both Naturalism and linguistic Conventionalism, but overcoming the aporias they
end up with. The use of a demiurge of language, the application of the dialectical method in
the formation and use of names, and the shift from the concept of physis toward a certain
"transcendence” are the central points of what we believe to be the theory of language

presented by Plato in the work referred to.

Keywords: Cratylus. Language. Ontology. Truth. Dialectic.



2.1

2.2
2.3

3.1
3.2

4.1
4.2
4.3

SUMARIO

[N EEI0] 51610710 TR 9
TIPOS DE DISCURSO NA GRECIA ARCAICA: UM ESTUDO DA
CONSTRUCAO HISTORICA DAS CONCEPCOES NATURALISTA E

CONVENCIONALISTA DALINGUAGEM.......cooveveeeveeeieeeererseessvnsen s 12
POR QUE APLICAR O METODO HISTORIOGRAFICO NA LEITURA DO
CRATILO?. ...ttt ettt sttt et an st st n s 12
A PALAVRA INSPIRADA E O SEU PROCESSO DE LAICIZAGAO........cccccvcvvenen. 24
ENTRE A VERDADE E O ENGODO: SEMELHANCAS E DIFERENCAS ENTRE O
NATURALISMO E O CONVENCIONALISMO LINGUISTICO........ccccoovvivvrrrrrrirrens 38

AS RELACOES ENTRE LINGUAGEM E VERDADE NO CRATILO DE
PLATAO: UMA ANALISE DAS APORIAS SUSCITADAS PELO

NATURALISMO E CONVENCIONALISMO LINGUISTICO.......cc.cccovvvverrrrrrnen. 66
QUEM SAO OS PERSONAGENS DO CRATILO?.......c.ovevieeeeieeseseseesesieeses s 66
HERMOGENES E AS APORIAS DO DISCURSO CONVENCIONALISTA (384a-
<74 ) TR TP 85
CRATILO E AS APORIAS DO DISCURSO NATURALISTA (427d-440e)................. 96
PLATAO E A TEORIA MIMETICA DA LINGUAGEM: A LINGUAGEM COMO
INSTRUMENTO MEDIADOR ENTRE AS ESSENCIAS E O MUNDO............... 108
O ARTESAO OU LEGISLADOR DOS NOMES (387€-390€)..........ccccocovvrerrrrrrerisnens 108
A IMPORTANCIA DAS ANALISES ETIMOLOGICAS (391d-437C)........covvrrrennn. 121
A ESSENCIA DOS NOMES: A LINGUAGEM COMO REPRESENTACAO DAS
HIPOTESES INTELIGIVEIS........ooieieceeeeceeeeeeeee et 136
CONSIDERAGOES FINAIS. ..ot sese st 143
REFERENCIAS. ... ..ottt ettt n st s sttt nen s en s st ananes 146

APENDICE A - NOTAS DE TRADUCAO E TRANSLITERACAO..................... 161



1 INTRODUCAO

Dentre os inUmeros pensadores que auxiliaram no desenvolvimento reflexivo da
humanidade, poucos tiveram tanto destaque quanto Platdo. O fil6sofo grego é, sem davida,
um dos pensadores mais citados desde a génese da filosofia, influenciando tanto diretamente
quanto indiretamente as mais importantes e brilhantes mentes na trajetoria histérica do
homem. Todavia, mesmo sendo continuamente citado e discutido, a leitura e a interpretacéo
de suas obras ndo sdo tarefas faceis e muitas de suas passagens levantaram e continuam
levantando discussdes calorosas que perduram durante séculos de estudo.

Isso se da, sobretudo, pelo fato do filésofo ter escrito didlogos e por dissipar suas
hipoteses por entre as falas de seus personagens. E certa a influéncia de Socrates em sua vida
e isso pode ser observado pelo seu reflexo que perpassa quase todo o corpus platonicum. No
entanto, mesmo sendo o personagem principal na maioria dos dialogos, ndo sabemos quando
designa-lo como porta-voz da filosofia de Platdo. O que podemos e devemos fazer, contudo, é
investigar em que medida Platdo se evidencia tanto por meio de Sdcrates quanto de seus
demais personagens.

Os estudiosos vieram ao longo de todos esses séculos tentando extrair o seu
pensamento por detrds dessas inimeras mascaras. Todavia, foi somente com o uso da
estilometria, no final do século XI1X, que foi possivel ordenar sequencialmente os dialogos e
descobrir com mais consisténcia aqueles que continham as suas possiveis hipoteses acerca dos
temas discutidos (ROSS, 1997, p. 15-16). O resultado, como afirma Reale (1994a, p. 36), foi
profundamente significativo, revelando ndo apenas algumas das concepgfes propostas por
Platdo no interior dos seus dialogos, como certo desenvolvimento em seu pensamento.

Descobriu-se, a titulo de exemplo, que dentre as mais diversas e importantes pesquisas
efetuadas pelo filésofo da academia, grande parte de sua preocupa¢do se encontrava em torno
da verdade (alétheia)®. Isso pode ser explicado, em partes, por conta do movimento sofista
que, no século V a.C., pregava o ceticismo e o relativismo sobre qualquer tipo de assunto.
Aparentemente seguindo a esteira de Socrates, Platdo buscou enfatizar a importancia da
verdade como o pressuposto basilar do conhecimento (SCHAFER, 2012, p. 67). No Politico,
o filésofo afirmar compreender a verdade como o ‘“conhecimento imutdvel das coisas”
(ametatheton episteme peri ton Onton), se distanciando de alguns discursos sofisticos que

tinham como base a maxima do homem-medida de Protagoras.

' As transliteragdes dos termos em grego utilizados na presente pesquisa seguem um padréo estabelecido pelo
autor. Para mais detalhes, consulte o “Apéndice A” no final do trabalho.



10

Essa busca por um conhecimento imutivel pode ser encontrada desde 0s seus
primeiros dialogos. Quando o personagem Socrates busca uma definigdo para a “virtude”
(areté) ou para a “temperanca” (enkrateia), por exemplo, ele parece estar atrds de uma
resposta que seja, de fato, invariavel. Todavia, no interior dos didlogos da juventude, Platdo
ndo parece se posicionar para além dessa investigacdo. Esses didlogos ganharam o titulo de
“aporéticos” justamente pelo fato de ndo trazerem qualquer resposta positiva para a pergunta
0 que ¢é?” (o ti esti) realizada com tanto empenho por Socrates (GOLDSCHMIDT, 2002, p.
27). Somente nos dialogos mais maduros é que podemos encontrar alguns possiveis
posicionamentos diante desses questionamentos.

O primeiro dialogo em que parece ocorrer um posicionamento positivo sobre a o tema
da verdade, levando em consideracdo o uso da estilometria e a opinido de uma variedade de
estudiosos sobre o assunto (CASERTANO, 2010, p. 131-132; ROSS, 1997, p. 34-38;
SANTOS, J., 1987, p. 15-48; SEDLEY, 2011, p. 206) € o Crétilo, uma obra que versa sobre a
correcdao dos nomes (peri onomaton orthotetos). A personagem homénima ao dialogo acredita
gue os nomes (onOmata) tém uma relacdo direta com a natureza (physis) das coisas
(PLATAO, Cratilo, 383a-b). O chamado Naturalismo linguistico é talvez a concep¢do mais
antiga sobre o tema — encontrada, sobretudo, na maneira como 0s poetas, profetas e reis
antigos se relacionavam com o divino. Ela é, por exemplo, a linguagem inspirada pelas Musas
que fazem Hesiodo desvelar os acontecimentos passados e/ou modelar a realidade (alethés)
(KRAUSZ, 2007, p. 95-140; TORRANO, 2014, p. 21-28).

Ja em contrapartida ao Naturalismo, encontramos a personagem Hermdgenes que,
defendendo uma concepcéo oriunda dos sofistas e dos guerreiros mais arcaicos, compreende
que 0s nomes sdo estabelecidos de modo convencional (synthéke), implicando em um
profundo distanciamento da linguagem e as coisas (PLATAO, Crétilo, 384d). Os que seguem
nessa esteira, por sua vez, ttm a persuasdo (peithd) como meta dos seus discursos e
relativizam a verdade de acordo com suas proprias necessidades (DETIENNE, 2013, p. 101-
102). E em meio a esse debate que Platdo parece se posicionar pela primeira vez sobre o tema
da verdade, refutando ambas as teorias e lancando as bases de sua prdpria concepgéo.

Destarte, a presente pesquisa propde investigar as diferentes nocdes de verdade
associadas as concepgOes naturalista e convencionalista da linguagem no dialogo Cratilo de
Platdo, procurando evidenciar a superacao proposta pelo filésofo diante das principais aporias

apontadas ao decorrer de todo o dialogo.



11

Para isso, iniciaremos apresentando um breve estudo da construgdo historica dessas
concepgdes, com o intuito de explicitar os principais elementos que tornaram possivel 0s seus
desenvolvimentos. Dividiremos, portanto, esse primeiro capitulo em trés secdes, onde: a)
Discutiremos sobre os motivos pelos quais achamos importante aplicar o método
historiogréfico na leitura do dialogo; b) Apresentaremos os tipos de discursos que deram
origem ao Naturalismo e ao Convencionalismo linguistico; e ¢) Indicaremos as semelhancas e
diferencas encontradas entre ambas as concepc¢des e como isso ird afetar na leitura do Cratilo.

Depois, passando a leitura do dialogo, buscaremos efetuar o levantamento das aporias
suscitadas pelo Naturalismo e Convencionalismo linguistico tal como apresentadas por
Hérmogenes e Cratilo. Para isso, no entanto, se fard necessario que estudemos: a) Quem sdo
0s personagens encontrados no Cratilo, apontando as suas principais caracteristicas; e b) As
aporias enfrentadas tanto por Hermdgenes quanto por Cratilo diante dos questionamentos
apresentados por Socrates.

Por fim, apresentaremos 0 que seria a tese platonica da linguagem como um momento
de superacdo para os problemas enfrentados pelo Convencionalismo e Naturalismo
linguistico. Para isso, voltaremos a atencdo para dois momentos importantes do dialogo: a
passagem do “artesdo” ou “legislador dos nomes” e a longa lista de andlises etimoldgicas. A
partir deles acreditamos ser possivel identificar a posicdo de Platdo no debate: a linguagem
devera ser entendida como uma representacdo das hipéteses inteligiveis, resguardando

elementos tanto do Naturalismo quanto do Convencionalismo linguistico.



12

2 TIPOS DE DISCURSO NA GRECIA ARCAICA: UMA ESTUDO DA
CONSTRUGCAO HISTORICA DAS CONCEPCOES “NATURALISTA” E
“CONVENCIONALISTA” DA LINGUAGEM

2.1 POR QUE APLICAR O METODO HISTORIOGRAFICO NA LEITURA DO
“CRATILO” DE PLATAQ?

Quando Hegel? no prefacio do Principios da Filosofia do Direito, afirmou que cada
individuo é filho do seu tempo (1997, p. XXXVII), ele procurou destacar a importancia dos
acontecimentos histéricos na constru¢cdo do pensamento de cada sujeito. Se quisermos
compreender mais cuidadosamente um dado sistema de reflexdo, devemos sempre dedicar
uma parcela significativa de energia aos problemas vigentes do seu tempo, pois 0s conceitos
filosoficos sdo engendrados a partir do pensamento daqueles que o precederam (MORAES,
A. O., 2013). Toda filosofia, portanto, aos olhos do filésofo do absoluto, deve ser entendida
como filha das aporias seculares e se caracterizar, em especial, por propor uma superacao
diante dos seus respectivos impasses.

Tal perspectiva, embora tenha adquirido uma variedade de criticas ao longo dos
ultimos séculos (BARROS, 2010, p. 83-94; BONNET, 1999, p. 8-13; RIBEIRO, V., 2014, p.
277-279), pode ser mais bem vislumbrada se analisarmos algumas das principais obras do
mundo ocidental. Dos fragmentos obscuros® de Heraclito aos escritos l6gico-linguisticos de
Wittgenstein, resquicios de influéncias histdéricas tecem o limiar do pensamento filoséfico.

Em relacdo ao primeiro, por exemplo, encontramos a filosofia do 16gos* e do devir® sendo

N

Marco da filosofia pds-kantiana, Hegel foi o expoente méximo de um pensamento com pretensdes de sistema.
Em sua Fenomenologia do Espirito, o filosofo “tragou o processo de experiéncia da propria consciéncia que
partindo aparentemente do mais simples, a certeza sensivel, se elevou ao saber absoluto, chegando & Ciéncia,
ao Conceito” (FRANCA, 2010, p. 77). Ja em relagdo a historia, Hegel acreditava ser possivel compreender o
significado do que acontece por tras de sua realizagdo e o motivo que a conduz para determinados fins, pois
assim “como toda realidade, também a historia é racional” (ROVIGHI, 2006, p. 747).

A tradi¢do legou a Heraclito o apelido de “obscuro” (skoteinds) por seu cardter hermético na escrita de sua
obra. Aristoteles em sua Retorica (I11, 5. 1407) destaca que é trabalhoso pontuar os textos de Heréaclito pelo
fato de ele enigmatico na utilizagdo dos seus termos. Didgenes Laértios afirma que o filésofo de Efeso
escreveu sua obra em um estilo obscuro “para que somente os iniciados se aproximassem dela e para que a
facilidade ndo gerasse o desdém” (Vidas e doutrinas dos filosofos ilustres, 1X, 6). J& Martin Heidegger, muitos
séculos depois, considerou a possibilidade de que a “obscuridade” e a “falta de clareza” nos pensamentos de
Héraclito dizem respeito a incapacidade dos seus comentadores de compreender o que de fato o filésofo queria
transmitir (Cf. HEIDEGGER, 1998, p. 35).

O termo légos tem importancia basilar na construgdo do pensamento ocidental. A realizacdo de um pensamento
I6gico-cientifico em contraste com o pensamento mitico € comumente estabelecida através da oposi¢cdo
mito/l6gos (Cf. VERNANT, 2015, p. 109-125). No dicionério de Pereira (1998, p. 350) a traducdo do termo
demonstra a sua polivaléncia: “palavra”, “dito”, “revelacdo divina”, “sentenga”, “razdo”, “senso comum” e etc.
Ja no interior dos fragmentos de Heraclito, ele possui um valor especifico e diferenciado: “o 16gos abarca
unidade e multiplicidade, conservando-as enquanto tais ao mesmo tempo em que lhes imp&e o mdtuo contato.
Assim, o l6gos € tanto a unido quanto a separagdo; € ainda a propria relacdo entre estes dois momentos: o
comum, o todo, o todo-um” (COSTA, 2012, p. 169-170).

w

4



13

configurada a partir de uma critica direta aos ensinamentos de alguns nomes importantes da
cultura helénica (como Homero e Hesiodo, mas também Pitagoras, Xenofonte e Arquiloco)
que, conquanto fossem “mestres da maioria” (didaskalos de pleiston) (DK22B57) e
possuissem muita erudicdo (polymathin), nada pareciam saber de fato (DK22B40)°. Do
mesmo modo, Wittgenstein, em confronto com as insuficiéncias e os problemas essenciais da
matematica do seu tempo (MENDONCA, 1991, p. 6-17), buscou expandir suas investigacdes
ao ambito da logica e da linguagem — na tentativa de supera-los.

N&o por acaso se envolveu com pensadores do porte de Gottlob Frege e Bertrand
Russell” e ndo por acaso construiu sua filosofia em um estreito laco com sua vida pessoal
(SILVA, J., 2005, p. 87-90). Para o filésofo do Tractatus Logico-Philosophicus, solucionar os
problemas da linguagem significava por término as “enfermidades” (krankheiten) que o
assolavam desde a sua infancia (WITTGENSTEIN, InvestigacGes Filosoficas, 255), e o

melhor meio para isso seria aquele herdado por Russell, isto é, por meio das analises ldgicas:

Todos os problemas da linguagem sdo esclarecidos a luz dos problemas
filoséficos, como todos os problemas filosoficos sdo, de fato, nada mais do
gue problemas conceituais, 0s problemas que surgem de ndo entender a
I6gica de nossa linguagem, como Wittgenstein diz no proprio Tractatus
(FERNANDEZ, 1995, p. 129).

Outro fator de igual de relevo e que também merece ser mencionado é o0 modo como
cada pensador decide escrever suas obras. Ha alguns textos que facilitam na identificacdo de
suas influéncias, enquanto outros nos exigem um conhecimento prévio da vida e da filosofia

dos seus autores. As Confissdes de Agostinho, por exemplo, por ser um texto autobiografico®,

> O devir representa a caracteristica dinamica do mundo, isto é, a constante manutencdo da multiplicidade e da
diferenga. Ele é o fluxo que, por exemplo, faz com que “em um mesmo rio, entremos e ndo entremos, sejamos
e ndo sejamos” (potamois tols autois embainomén te kai ouk embainomen, eimén te kai ouk eimen)
(DK22B49a). E a propria ordem (kdsmos) da natureza que, assim como fogo, é sempre vivo, “acendendo-se
em medidas e apagando-se em medidas” (aeizoon haptomenon métra kai aposbennymenon métra) (DK22B30).

® “pois o bem-pensar, o saber, ndo pode ser confundido com erudicéo ou actimulo de conhecimento objetivo,
uma vez que ‘muito aprendizado ndo ensina saber’, o que faz Heraclito censurar alguns dos seus
contemporaneos célebres, tais como Hesiodo, Pitagoras e Xendfanes, homens de um conhecimento invulgar,
mas que sob os olhos de Heréaclito ndo chegavam a atingir o que ele concebia ser a sabedoria, a homologia”
(COSTA, A, 2012, p. 189).

" Gottlob Frege e Bertrand Russell sdo os maiores expoentes da l6gica do nosso tempo. Ambos sio considerados
os fundadores da l6gica simbolica moderna e influenciaram, de forma decisiva, a filosofia de Wittgenstein.

8 E em seu escrito autobiografico que o bispo de Hipona redige seu percurso histérico e as naturezas internas de
sua filosofia. Agostinho foi alfabetizado em uma cultura judaico-cristd onde, influenciado por sua mae,
adquiriu alguns elementos que levara por toda a sua vida. Alguns deles, no entanto, trouxeram profundas
duavidas ao seu pensamento que, embora recebesse respostas prontas e acabadas, ndo o satisfaziam: “quem me
criou? N&o foi 0 meu Deus, que é bom e é também a mesma bondade? Donde me veio entdo, querer eu 0 mal e
ndo querer o bem?” (AGOSTINHO, Confissdes, VII, 3). Esse tltimo foi crucial para a entrada de Agostinho na
seita gnostica Maniqueia aos dezenove anos, onde buscou encontrar uma resposta para tal teodiceia. O
maniqueismo serviu ao longo de nove anos de sua vida como a sua base teorica, ao qual culminava em um
dualismo material de dois deuses — um criador da luz e de todo bem e outro das trevas, criador de todo mal (Cf.



14

auxilia que encontremos suas influéncias maniqueistas e neoplatonicas, ao passo que a Etica
de Espinoza, apesar de ser construida em modelo geométrico®, exige um pouco mais de leitura
para revelar as suas herancas fortemente cartesianas (ROMEO, 1982, p. 10).

Nesse sentido, os dialogos de Platdo ganham um valor de destaque: eles apresentam
tanto a peculiaridade de ocultar suas hipoteses por entre as falas de seus personagens, quanto
possuem a caracteristica de representar a historia e o pensamento dos seus contemporaneos.
Em nenhum diélogo Platio se coloca como porta-voz de uma doutrina filoséfica'® (HADOT,
2011, p. 110), mas encontramos a todo o momento uma variedade de opinides sendo
analisadas, defendidas ou refutadas. Seus personagens, na maior parte das vezes™,
representam pensadores do seu tempo — como é o caso de Parménides, Protagoras e Gorgias,
mas também de Sdcrates que, como veremos a seguir, serd o principal destaque na filosofia
platdnica.

Essa acdo (de escrever dialogos) lancou os intérpretes, por um lado, na dificil tarefa de
descobrirem sua auténtica opinido diante das questdes propostas e, por outro, exigiu que
fossem a fundo nos acontecimentos do seu tempo. Em sua Carta VII, por exemplo, talvez um

dos seus Unicos escritos autobiograficos™?, Platdo relata um pouco de sua histéria: ele que

COSTA, M., 2003, p. 39-87). Confessando a sua influéncia sobre a seita, diz ele: “durante esse periodo de
nove anos, desde os dezenove até os vinte e oito, cercado de muitas paixdes, era seduzido e seduzia, era
enganado e enganava: as claras, com as ciéncias a que chamam de liberais, e as ocultas sob o falso nome de
religido” (AGOSTINHO, Confissdes, 1V, 1). Nao apenas 0 maniqueismo teve uma grande influéncia na vida e
em sua obra, mas também o “neoplatonismo”. Aos trinta anos, Agostinho foi convidado a assumir a catedra de
reitor em Mildo, onde, neste mesmo ano, teve o seu encontro com aquele que seria 0 grande incentivador da
corrente neoplaténica, o bispo Ambrésio (Cf. AGOSTINHO, Confissdes, V, 13). Este encontro foi
preponderante para o rompimento de Agostinho com a doutrina material e dualista, dando inicio ao processo de
conversdo aos livros platénicos (Cf. COSTA, M. 2002, p. 137 et seq.). O filésofo descreve da seguinte
maneira: “(...) me deparei, por intermédio de um certo homem, intumescido por monstruoso orgulho, com
alguns livros platbnicos, traduzidos do grego para o latim” (AGOSTINHO, Confissdes, VII, 7). Tais obras
auxiliaram Agostinho a estabelecer e confirmar seu pensamento sobre Deus: 0 que antes era corrompido pelo
dualismo maniqueu agora recebia uma estrutura mais proxima da doutrina crista.

A Ethica ordine geométrico demonstrata (Etica demonstrada em ordem matematica) de Spinoza é baseada nos

Elementos de Euclides. Ela é construida a partir de defini¢des, axiomas e lemas fundamentais dos quais sdo

deduzidas as proposi¢des. “A obra resulta assim em um complexo e denso tecido de ideias, cuidadosamente

deduzidas umas das outras, que fazem a mente percorrer um emaranhado de nogdes e silogismos entrelagados”

(PONCZEK, 2009, p. 67).

10 Em apenas trés ocasides Platdo se refere a si mesmo: duas delas sio na Apologia (34a e 38b) e uma no Fédon
(59b-c).

Y“Alguns personagens parecem ter sido apenas invencdes de Platdo: é o caso, por exemplo, de Timeu,
personagem principal do didlogo homdénimo, que, conforme relata Nails (2002, p. 293-294), ndo possui
qualquer referencial histérico. Nao obstante, essa discussdo (como a maioria delas em relacdo as leituras de
Platdo) ndo possui um consenso entre seus comentadores. Cicero (século | a.C.), em seu De Republica (I, X,
16), sugere a existéncia de um Timeu histérico que é préximo a Platdo, mas Nails, embora ndo querendo
descartar tal possibilidade, afirma que essa “associagdo tenha sido inferida do proprio didlogo” (2002, p. 293-
294).

214 uma discusséo longa e antiga entre os comentadores sobre quais dialogos sdo de fato autorias de Platéo.
Todavia, para além dos didlogos, restaram ainda treze cartas que foram ao decorrer do tempo, associadas e
desassociadas ao filosofo da Academia. Dentre elas, embora ndo sendo uma interpretacdo unanime (Cf.

9



15

desde cedo (PLATAOQ, Carta VII, 324c) sentiu a necessidade de participar do &mbito politico
para livrar a cidade (p6lis) de qualquer vida injusta (adikou biou) (PLATAO, Carta VII,
324d), acabou por adquirir certo desanimo (PLATAO, Carta VII, 325¢), quando o governo do
seu tempo (regido até por alguns dos seus familiares)*® decidiu perseguir, dentre muitos
outros, aquele que era “o homem mais justo de todos™ (dikaiGtaton elnai ton tote) (PLATAO,
Carta VII 324e). Essa atitude teve seu ponto culminante quando, acusado e perseguido pelos

seus concidaddos (o0 démos), Socrates € condenado a morte:

A condenacdo a morte de Sécrates vai, portanto, desencadear outro efeito
negativo na relacdo de Platdo com a politica. A pior perseguicédo e o ajuste
de contas instauradas pelos novos senhores da politica ndo Ihe agradava,
porque segundo ele, um regime politico que defende a causa nacional néo se
pode permitir tal pequenez. A pequenez que ird demonstrar precisamente ao
condenar Sdcrates a morte (VALENTIN, 2012, p. 61).

Mais do que desestimular os interesses de Platdo pela politica, 0os acontecimentos em
torno da vida e da morte de Sécrates vao influencia-lo, de forma decisiva, na construcdo de
sua filosofia. Trabattoni (2010, p. 30) chama a atencdo para o fato de que, por duas vezes
(PLATAO, Gorgias, 500c; A Republica, 352d), o personagem Socrates esclarece a
importancia do seu argumento pelo simples fato de se tratar de uma investigacdo do modo
como devemos viver. A filosofia sugerida pelo personagem é aquela que se liga
intrinsecamente com a felicidade (eudaimonia) e que, portanto, nenhum homem poderia ser
indiferente a ela, pois seria como se declarasse indiferenca a prépria felicidade — o que para

um grego daquele tempo era impossivel™.

IRWIN, 2013, p. 70), a Carta VIl é a Unica que possui um grande nimero de adeptos ao seu favor (Cf.
TRABATTONI, 2010, p. 27). A tradicdo da escola de Tibingen-mildo, por exemplo, que confere as “doutrinas
ndo-escritas” um valor indispensavel na leitura do pensamento de Platdo, a toma como sendo legitima (Cf.
REALE, 2004, passim). N6s, no entanto, ndo entraremos no mérito dessa discussdo, mas iremos supor que a
carta tenha informagdes legitimas sobre o filésofo — independentemente de sua autoria. Mesmo podendo ter
sido escrita por um discipulo tardio do platonismo (Cf. IRWIN, 2013, p. 16-25), a Carta VII contém
importantes informacdes que, junto a alguns relatos de Aristoteles (Metafisica, 987a-b; Do Céu, 289b), sdo as
fontes biogréaficas mais antigas que dispomos sobre a vida do filésofo da academia.

B3« proprio Platio reconhecera que se deixou enganar sobre a politica pelo entusiasmo da sua juventude (Carta
VII, 324b), queria se dedicar a politica com todo o seu empenho e com toda a sua alma. Nesta sua vontade
inicial havia razBes pessoais, mas também influéncias ‘familiares’, uma vez que tinha dois parentes proximos
nas institui¢des politicas daquele momento: Critias, o primo irmdo da mée de Platdo e Carmides o seu tio
carnal materno (Carta VII, 324d)” (VALENTIM, 2012, p. 61).

“Havia uma méxima no mundo helénico que dizia que todos os homens desejam ser felizes. Nos escritos de
Homero e Hesiodo, a felicidade figura ser uma atividade exclusiva do ambito divino, “a tal ponto que parece
que a felicidade humana se transforma em ‘brinquedo’ dos deuses” (LAURIOLA, 2006). J& em um momento
posterior, tanto a ética Platdnica quanto a Aristotélica vdo relaciona-la ao proprio ato humano de filosofar: no
Eutidemo (278e-282a), por exemplo, Platdo destaca que todos os homens desejam ser felizes e que o meio para
isso ¢ se dedicar a ser “o mais sabio possivel” (hdpos hos sophotatos éstai). Aristdteles, por sua vez, em sua
Etica a Nicomaco (X, VI-X), da continuidade ao pensamento e fundamenta acrescentando que “quanto maior
for a profundidade da contemplagdo, mais intensa sera a felicidade” (eph hdson dediateinei he theoria, kai he



16

Ademais, quase todos o0s escritos de Platdo sdo di4logos’® e, em sua maioria®®, a figura
de Socrates é marcadamente 0 protagonista. E sabido que o SAcrates historico se relacionava
principalmente por meio de conversas em pracas plblicas (agora)*’ e que, por isso, o dialogo
veio a se tornar um género literario de marcante influéncia apos sua morte (ARISTOTELES,
Poética, 1447b). Aristoteles, por exemplo, que ndo foi um discipulo direto do filésofo,
também elaborou dialogos que acabaram ndo chegando até nds em sua integralidade (BAEZ,
2002, p. 1 et seq.). Antistenes, Euclides, Fédon e Xenofonte sdo outros nomes de pensadores
que, dada a convivéncia direta com o filésofo, escreveram obras em formato de dialogo e, em
especial, sobre sua vida (LESKY, 1995, p. 534-536), mas apenas Platdo parece ter alcancado
a fama por tais escritos (HADOT, 2011, p. 48).

Além disso, muitos intérpretes, a partir da leitura da Metafisica de Aristoteles
(especialmente 987b, mas também 1078b-1079b), enxergaram na busca de defini¢bes
proposta por Sécrates, um prelGdio para o que viria a ser a descoberta’® das hipoteses
inteligiveis de Platéo:

[Socrates] foi o primeiro a (sistematicamente) buscar o universal e fazé-lo
por definicdes — ou seja, por questdes do tipo ‘o que é?’: perguntas do tipo ‘o
que é a justiga?’, ‘o que ¢ a coragem?’, ‘o que ¢é piedade?’, e assim por
diante; por outro lado, porém, ele ‘ndo separou esses universais, como Platao

eudaimonia) (1178b29-30). Ambos, portanto, parecem ter herdado essa compreensdo de Socrates que
acreditava que “a felicidade é progressivamente conquistada por meio do filosofar” (Cf. DINUCCI, 2009, p.
262).

1 Além das obras escritas em formato de dialogo, isto &, por meio de uma reflexdo conjunta que visa uma
observagdo cooperativa de uma dada experiéncia (Cf. MARIOTTI, 2001, p. 6), o corpus platonicum também é
composto pelas ja mencionadas Cartas e pela Apologia que, apesar de ser um mondlogo (escrita por meio da
fala de um Unico personagem), podemos encontrar tentativas de se construir um didlogo em seu interior (Cf.
PLATAO, Apologia, 20b-c, 24e-25d).

8s4crates & o principal dialogante em quase todos os dialogos Platonicos, exceto no Sofista, Politico,
Parménides, Timeu, Critias, Leis e, em certa medida, no Banquete (Cf. CROMBIE, 1988, p. 12).

A filosofia de Socrates era feita, quase que exclusivamente, nas pracas publicas (a4gora). Raramente o filésofo
saia para os campos (Cf. LAERTIOS, Vidas e doutrinas dos filosofos ilustres, 11, 22), pois acreditava que os
ambientes campestres e as arvores nada poderiam lhe instruir, enquanto que apenas as pessoas na cidade
poderiam fazer (Cf. PLATAO, Fedro, 230d). Ora, dada a “missdo” de Socrates descrita na Apologia (21a-23c),
se instaurou no filosofo o desejo de examinar (exétasis), segundo o comando do deus de Delfos, todo
individuo, cidaddo ou estrangeiro que julgava ser sabio. Ademais, no Teeteto (150c), o personagem descreve
sua missdo como “a capacidade de investigar, de todos os modos possiveis, se o intelecto do jovem esta
gerando uma mera imagem, uma falsidade ou uma verdade genuina” (t&i hemetérai tékhnei, basavizein
dynaton efnai panti tropoi posteron eidolon kai pselidos apotiketei tod néon he dianoia &€ génimon te kai
alethés). Desse modo, o lugar (tdpos) de SAcrates era a agora e ele se sentia um estrangeiro (xénos) em
qualquer outro ambiente (Cf. PLATAO, Fedro, 230d).

'¥Tal descoberta foi tratada por alguns intérpretes por meio da expressio “segunda navegagio” (deuteros plous).
Seu significado, conforme explicita Reale (1994a, p. 52-53), deve ser entendido por meio da proposta
apresantada por “Eustaquio que, referindo-se a Pausénias, diz chamar ‘segunda navegacdo’ daquilo que se leva
adiante apenas com os ‘remos’ e ‘sem os ventos’. Na filosofia de Platdo, a expressdo pode ser encarada como
um novo tipo de método que leva a conquista do plano do supra-sensivel: as velas e os ventos seriam 0s
sentidos e as sensacdes (ou seja, tudo que diz respeito a empiria) e 0s remos seriam 0s raciocinios e postulados
(tudo que diz respeito a razao) (PLATAO, Fédon, 99d-100a)”.



17

veio a fazer: Platdo supunha que, uma vez que 0s perceptiveis estdo
constantemente mudando, ndo poderia haver um conhecimento dos

perceptiveis, mas apenas de algumas outras coisas, as Ideias (ou Formas)’
(PENNER, 2013, p. 149-150).

Apesar de toda essa influéncia exercida por Socrates, ndo podemos afirmar com
seguranca que as opinides defendidas em seu nome sejam, de fato, as do préprio Platdo
(HUISMAN, 2006, p. 33-48; JAEGER, 2013, p. 500). Em passagens especificas o filésofo
parece utilizar mais do drama no desenvolvimento das estorias do que a propria fala dos seus
personagens: a doenca (auséncia?) de Platdo no Fédon (59b-c); o ambiente bucotlico descrito
no Fédro (230b-e); o siléncio de Cratilo em seu diadlogo homénimo (PLATAO, Crétilo, 384a)
e a troca de argumentos entre os dialogantes no final do Protagoras (361b-c) sdo apenas
alguns exemplos de como as entrelinhas e os siléncios dos dialogos as vezes podem sugerir
mais da opinido de Platdo do que as afirmativas dos seus personagens (SCHALCHER, 1998).

Outro fato é que Sécrates ndo foi o Unico do seu tempo a influenciar Platdo. Em seus
didlogos, encontramos algumas figuras que, sendo refutadas ou ndo, aparecem com certo
destaque: filésofos como Parménides e Heraclito sdo mencionados amilde e trazidos a
discussdo. O primeiro, por exemplo, possui um dialogo exclusivo em seu nome, enguanto o
segundo, além de aparecer (a0 menos de modo indireto) por meio do seu discipulo® no
Cratilo (BUARQUE, 2012, p.159), é citado em diversas obras (PLATAO, Teeteto, 160d-¢;
Sofista, 242e-243a; Banquete, 18a-b). Os sofistas®®, pensadores itinerantes que pregavam
relativismo e ceticismo em suas ideias, sdo confrontados em boa parte dos dialogos platonicos
e a tradicdo (poetas, adivinhos e politicos), que condenou Sécrates (e a prdpria polis) a um

9921

tipo de verdade “autoritaria”*-, também faz parte das criticas do fildsofo.

Aristoteles, em seu livro IV da Metafisica, declara que Cratilo foi discipulo de Heraclito. Todavia, é importante
enfatizarmos que a opinido do Estagirita acerca dessa relagdo era negativa: “é preciso notar previamente a
prudéncia de Aristoteles acerca do Heraclito histérico, como se o0 Obscuro estivesse sempre a distancia do [seu]
discipulo, a distancia de [sua] interpretagdo” (CASSIN, 1990, p. 29). Enquanto Heraclito ndo sustentava que o
mesmo é e ndo é — como alguns pensavam que ele afirmava (Cf. ARISTOTELES, Metafisica, 1005023-27) —,
Cratilo sustentava que nada poderia ser dito, uma vez que as coisas estavam em uma constante mudanca e, por
isso, apenas agitava o dedo (Cf. ARISTOTELES, Metafisica, 1010a12-13).

2Cruz (2015, p. 94-95 apud KERFERD, 2003, p. 20-30) chama atengéo para a0 menos duas formas distintas de
se compreender os sofistas: “1) em 1846, George Grote (1794-1871), historiador de matriz utilitarista, prop6s
que os sofistas foram os campedes do progresso intelectual, ndo podendo ser encarados como um ‘movimento’
que surgira de modo repentino e sem qualquer comunidade doutrinaria; 2) J4 Eduard Zeller (1814-1908), em
1842, buscou sublinhar as caracteristicas que os sofistas possuem em comum, defendendo que ‘todos’ faziam
parte de um ‘mesmo fendmeno social’. Essas duas concepgdes antagdnicas (o individualismo sofistico e 0
movimento sofista) sdo as que encontramos entre um pesquisador e outro nos tempos atuais”. Nos, por outro
lado, acreditamos na possibilidade de unir ambas as interpretacdes: embora cada sofista possua caracteristicas
proprias e singulares que os diferencia, ha outras nuancas, entretanto, que o0s perpassa e 0s unifica em um so
grupo.

?'Estamos chamando de “autoritaria” todo tipo de afirmagdo que possui pretensio de verdade, mas que ndo é
construida a partir de um “didlogo”. Da Grécia Arcaica (800-500 a.C.) aos tempos classicos (500-400 a.C.),



18

Platdo, portanto, pensou a partir do seu tempo. Seja qual for o didlogo em que o leitor
se aventurar, seja qual for a temética que o pesquisador se dispuser a estudar, serd necessario

que se possua uma clareza minima dos eventos histéricos e das figuras que o compde:

(...) a construcdo do logos platonico (ou mesmo de toda a filosofia classica
ou de qualquer tempo) é fruto do contexto histérico, no caso especifico dos
fildsofos gregos, toda a filosofia ali gerada é filha da p6lis e sua historia (...)
como diria Hegel, a filosofia é filha da histéria e do tempo histérico; longe
de haver uma contradi¢do entre ambas as areas, é o0 pensamento racional e
filosofico que permite uma reflexdo da histéria enquanto universal, ‘a
filosofia aporta a contemplagdo da histéria’ (PEREIRA FILHO, 2009, p. 13).

Dito isso, hd um dialogo especifico e uma tematica em questdo que, gracas aos
caminhos nos quais a filosofia passou a se debrucar, necessita um pouco mais de cuidado por
nossa parte. Quando, no século XIX, houve uma resposta ao idealismo alemdo? (tanto de
matriz kantiana, quanto de vertente hegeliana) através de uma critica que teve como
“concepg¢do basica a andlise da linguagem e do processo de significagdo” (NIGRO, 2009, p.
178), tivemos uma mudanca expressiva no nucleo das investigacbes filosoficas que se
deslocou do &mbito da epistemologia®® para se concentrar, quase que exclusivamente?®, nas
andlises ldgicas da linguagem (SANTOS, I., 2014, p. 89-90).

Esse movimento desencadeou um novo tipo de olhar em direcdo a histdria da filosofia,
gue mostrou querer resgatar os elementos mais substanciais acerca da linguagem, na tentativa

de elaborar novas compreensdes a variedade de problemas que estavam por surgir no interior

podemos encontrar um tipo de discurso que possui sua legitimidade na tradigdo cultural ao qual esta inserida:
“Os Mestres da Verdade”, como chama Detienne (2013), sdo personagens historicos (poetas, adivinhos e reis)
com fungdes sociais similares e que possuem o privilégio de proferir a verdade por manter certa conexao com
o divino (thefos). Platdo, por outro lado, na Apologia (18a-19a), afirma que a tradicdo é culpada pela
condenagdo de Sdcrates, pois vem se apoderando da opinido da maioria dos atenienses desde a sua infancia,
“sem qualquer verdade” (ouden alethés). A compreensdo de verdade, portanto, entre Platdo e a tradigdo, se
mostra distinta: a primeira é centrada no légos filoséfico, a segunda é através da palavra inspirada (Cf.
CASERTANO, 2010, passim; DETIENNE, 2013, p. 29).

20 idealismo alem#o constitui uma das correntes filoséficas de maior influéncia na histéria do pensamento
ocidental Moderno. A partir “da obscura busca nas profundezas do espirito do qual Kant expressara os
primeiros resultados na linguagem técnica e fragmentaria da Critica da Razdo Pura” (ROVIGHI, 2006, p.
598), o idealismo alemdo se constitui, em essencial, por promover uma ruptura com a ontologia grega e
escoldstica e ter a pretensdo de construir um sistema filoséfico que unifique toda a realidade.

*Com a Modernidade, a filosofia mudou o foco de investigacdo da ontologia (que buscava entender os objetos a
partir de sua esséncia) para a epistemologia (focando sua aten¢cdo no modo como o homem compreende 0
mundo). N&o por acaso muitos autores modernos escreveram obras sobre o entendimento humano — Descartes,
Leibniz, Locke, Hume, Berkeley e muitos outros.

%A filosofia nos dias atuais ndo se restringe apenas a investigar os problemas da linguagem. Ao contrério, ha
uma grande variedade de objetos de estudos e de modos de filosofar. Um que merece ser destacado € a
fenomenologia, isto ¢, “‘o estudo dos fendomenos’, onde a no¢do de um fendmeno e a nogdo de experiéncia, de
um modo geral, coincidem” (CERBONE, 2012, p. 13). Dos seus autores podemos citar os de maior destaque:
Husserl, Heidegger, Sartre e Merleau-Ponty.



19

das anélises efetuadas®. A linguagem, que até entdo ndo havia sido o foco principal da
pesquisa filosofica (FLOREZ, 2009, p. 41), passa a ser mais valorizada e o estudo da sua
historia, mas do que apenas significativo, acaba por se tornar indispensavel. E assim que os
pesquisadores do nosso tempo retornam ao passado do pensamento ocidental, eles buscam

naquilo que foi dito o que ainda ndo foi compreendido:

Gadamer (1900-2002), em Verdad y método, ao propor um estudo do
conceito de linguagem através da historia do pensamento ocidental, comega
por Platdo, limitando-se, quase que exclusivamente, a uma analise do
Crétilo. Pois o considera ‘o escrito basico do pensamento grego sobre a
linguagem’ (SANTOS, F., 2008, p. 183).

N&o é por acaso, portanto, que o Crétilo de Platdo esteja sendo constantemente
revisitado?® frente s outras obras da antiguidade que tratam sobre a tematica®’: o dialogo
“sobre a correcdo dos nomes” (peri onomaton orthétetos), conquanto ndo seja explicitamente
um tratado sobre teorias da linguagem, possui importantes discussdes sobre as primeiras
interpretacdes do assunto (FLOREZ, 2009, p. 42). Nele, podemos vislumbrar uma querela
entre duas posicBes antagbnicas do século V a.C.: de um lado, o personagem Hermdgenes
defende que a linguagem é construida de modo arbitrario ou convencional (synthéke)?
(PLATAO, Cratilo, 384d); ja do lado oposto, o personagem homénimo ao dialogo defende
que “entre a linguagem e o mundo fisico hd uma adequagao natural” (GARCIA-ROSA, 1990,
p. 67).

#«Rompido o panorama filosofico metafisico tradicional, contemporaneamente, a linguagem esté redirecionada
em uma correspondéncia intersubjetiva, validada na interagdo ‘socio-comunicativa’ (pragmatica da
linguagem). Ela ndo estd mais legada a filosofia da consciéncia, ou ao individuo ‘solipsista’. As teorias
levantadas apontam para a linguistica pragmatica e sua relacdo com o ser, no centro da revolugdo do
conhecimento, e fundamentada filosoficamente, cujas assertivas sdo propostas a serem consideradas e
validadas na préxis comunitaria” (PRAZERES; AQUINO; MARQUES, 2013, p. 99).

0 Crétilo influenciou (e continua influenciando) pesquisadores desde a antiguidade até os dias atuais. Em
relagdo & antiguidade, alguns intérpretes tendem a sublinhar a profunda conexao existente entre o didlogo e a
obra aristotélica, Da interpretacdo (Cf. MARTIN, 1990, p. 129). Outros, no entanto, argumentam que 0
didlogo é o preludio para a concepgdo construida pelo fildsofo de Estagira (Cf. LO PIPARO, 2005, p. 211-
212). Em relagdo a contemporaneidade, Fausto dos Santos (2014, p. 90) chama a atencdo para a relevancia do
didlogo nos nossos dias, afirmando que “alguns estudiosos contemporaneos procuraram vislumbrar e até
mesmo encontrar no Cratilo elementos e discussGes que antecederam as teses desenvolvidas por filosofos
contemporaneos como, por exemplo, Frege, Russell e Wittgenstein”.

2’0 Sofista de Platdo e, sobretudo, o Organon de Aristoteles sdo outras duas importantes obras que tratam sobre
o tema da linguagem na antiguidade. Além delas, podemos destacar também os fragmentos de alguns fildsofos
— como Heraclito (DK22B1, DK22B23, DK22B32, DK22B48), Parménides (DK28B1, DK28B2, DK28B3,
DK28B6, DK28B7, DK28B8, DK28B9) e Demdcrito (DK68B26, DK68B121, DK68B122a, DK68B142) — e
trechos das obras de alguns sofistas — como o Tratado sobre o Nao-ser (§83-87) e o Elogio de Helena (§88-15,
21) de Gorgias.

%80 termo synthéke pode ser traduzido por “convénio”, “tratado”, “ajuste”, “contrato” ou “condi¢des de paz”,
correspondendo sempre a um acordo entre duas ou mais pessoas para um determinado fim (Cf. PEREIRA, 1.,
1998, p. 555). No presente trabalho, iremos traduzi-lo por “arbitrio” ou “convencional”, seguindo a linha
interpretativa que afirma que a posi¢do de Hérmogenes ¢ um “convencionalismo linguistico”.



20

Essas duas concepcdes ficaram conhecidas®® por Naturalismo e Convencionalismo
linguistico e tiveram um nimero destacado de seguidores e de variages no percurso historico
até os nossos dias (ABRAHAO, 2000, p. 167-170). A primeira, por exemplo, representada
por Cratilo no dialogo, é aquela adotada nos discursos elaborados por grande parte dos
primeiros filésofos®, enquanto a segunda, defendida por Hermdgenes, seria a concepgo

adotada por alguns sofistas:

Hermdgenes defende a tese que ficou conhecida como Convencionalismo
linguistico. Gorgias, o sofista, tirou conclusdes radicais a partir dessa
concepcdo da linguagem em seu Tratado Sobre o N&o-Ser. Crétilo é
partidario do chamado Naturalismo linguistico, que teria em Antistenes, o
fundador da Escola Cinica, um fiel representante (SANTOS, F., 2008, p.
184).

N&o obstante, por suas caracteristicas conflituosas, ambas as concep¢fes manifestam
impasses e contradi¢cdes que, postas frente a frente, se tornam faces distintas de um mesmo
problema: por encararem a interacdo linguagem-mundo de modo téo radical (seja por uni-los,
seja por separa-los), tanto uma quanto a outra impossibilitam a existéncia de “falsas
proposicdes” (l6gos pseudes), ou seja, a linguagem acaba adquirindo um valor intrinseco de
verdade e legitimando todo e qualquer discurso (FLOREZ, 2009, p. 56).

Crombie (1988, p. 482-493) chama tal dificuldade de “O Paradoxo da Falsa Opinido”
(The Paradoxo of False Beliefs): o fato de a linguagem ser sempre acerca de algo que é, como
propGem os naturalistas, exclui a possibilidade de dizer aquilo que ndo-é (ou o falso); por
outro lado, se a linguagem ndo possui qualquer relagdo com as coisas, como parecem querer
os convencionalistas, tudo que for dito sobre elas deve ser encarado como verdadeiro — uma
vez que o parametro para estabelecer tal conexdo seja inteiramente subjetivo. Ora, ambas as
concepcdes se mostram caras a filosofia de Platdo, uma vez que as encontramos em uma

diversidade de discuss@es no interior de suas obras (Eutidemo, Teeteto, Republica e o Sofista

#Conforme Vieira (2014, p. 23, nota 2), as duas posi¢Bes ficaram conhecidas como “Convencionalismo” e
“Naturalismo” a partir do artigo de Kretzmann: “Plato on the correctness of names”, American Philosophical
Quartely, v. 8, n. 2, 1971. Mas Mackenzie (1986) prefere chama-los por “realismo” (a posi¢ao de Cratilo) e
“relativismo” (a posi¢do de Hermogenes), dando enfoque ao modo como cada uma delas compreende a relagéo
linguagem e mundo. Optaremos pelos termos ‘“Naturalismo” e “Convencionalismo” por sua importincia na
literatura contemporanea sobre o didlogo.

%Em uma passagem paradigmética do dialogo (Cf. PLATAO, Crétilo, 429d) o personagem Sdcrates pergunta a
Cratilo: “entéo tu sustentas a afirmagéo que ¢ totalmente impossivel dizer falsidades?” (&ra héti pseud@ 1égein
to pardpan ouk éstin, ara to(to soi dynatai ho 16gos) e eis que ele responde: “Exatamente, 6 Socrates, afinal,
como € possivel alguém, dizendo aquilo que diz, dizer o que ndo é? (pds gar an égon gé tis todto ho légei, mé
to on légoi;) Pois dizer falsidades ndo é se ndo isto: dizer as coisas que nao sdo? (& ou to(ito estin to pseudé
Iégein, to mé t& onta légein;)” Notemos aqui a semelhanca das palavras expostas por Créatilo com o poema de
Parménides — melhor trabalhado no Sofista a partir de 242d. Essa ligacdo, como afirmam Detienne (2013, p.
154-155) e Mondolfo (1966, p. 297-301), s6 é possivel porque ambos pensadores partilham da tese naturalista
da linguagem.



21

sd0 s6 alguns exemplos), mas é somente no Cratilo, por meio de uma anélise dos nomes, que
encontramos Socrates motivado a querer confronté-las e, sobretudo, a querer supera-las
(MACEDO, 1998, p. 48; PIQUE, 1996, p. 180).

O dialogo tem inicio com o convite de Hermdgenes a Socrates para participar de uma
discussdo sobre a correcdo dos nomes (PLATAO, Crétilo, 383a). Escolhido como o juiz que
ird examinar ambos os lados para decretar a vitdria daquele que tiver a posi¢cdo mais coerente
sobre o assunto, Socrates descobre que os dois possuem suas falhas: se a linguagem ¢é
convencional, como propde Hermdgenes, as coisas devem ser nomeadas de modo arbitrario e
conforme as opiniGes (kata doxai) de cada individuo. Entretanto, como Sécrates diz
compreender “o nome como a menor parte do discurso” (Iégou smikréteron morion allo ¢
6noma) (PLATAO, Cratilo, 385c) e supde que ha “discursos verdadeiros e falsos” (16gos
alethés kai pseudés) (PLATAO, Crétilo, 385b), 0s nomes precisam ja conter em sua esséncia
(eidos) a capacidade de serem verdadeiros.

Por outro lado, por mais que Socrates queria admitir a necessaria relacdo entre a
linguagem e a natureza das coisas (PLATAO, Crétilo, 386e, 387a-d, 389e-, 390e, 391b), 0
Naturalismo também vai, no decorrer de inimeras analises etimoldgicas (PLATAO, Cratilo,
391c-428c), revelar suas aporias. Os nomes primitivos, por exemplo, que formam a grande
maioria dos nomes compostos, ndo apresentam uma relagdo exclusiva com a natureza das

coisas (como deseja a tese naturalista), mas séo estabelecidos de acordo com certa convencéo:

O contraexemplo da ‘durabilidade’ que tem o ‘I’ de leveza é mais um
artificio utilizado por Socrates para demonstrar que 0s nomes ndo podem,
como querem os naturalistas, ser verdadeiros gracas a sua funcdo descritiva.
Diante dessa evidéncia € preciso aceitar que a convengdo desempenha algum
papel no funcionamento dos nomes. E por convengio que os nomes imitam
as coisas pelas suas letras ou as descrevem pelas suas raizes etimolégicas
(VIEIRA, 2014, p. 92, nota 45).

Ora, tal falha revela que tanto o Naturalismo quanto o Convencionalismo possuem
aspectos necessarios para se compreender a ligacdo linguagem-mundo e que, se separados de
modo tdo radical, se tornam aporéticos. No desfecho do didlogo (a partir de 438d),
encontramos SdOcrates abandonando a tese de que é possivel aprender as coisas pela
linguagem para buscar algo que exista para além dela e que nos auxilie a melhor compreender

o mundo®!. O Cratilo se encerra com o personagem Sécrates afirmando que a investigacdo se

31 importante lermos o trecho que apresenta tal afirmagdo: “Sécrates: em seguida, uma vez gue 0s nomes estio
em conflito, e alguns deles afirmam que sdo iguais a verdade e outros que s&o de acordo com nossa decis&o,
como poderemos, afinal, distingui-los? Certamente ndo sobre nomes diferentes destes, pois ndo existem. €&
obvio que devemos procurar outras entidades, para além dos nomes, que nos mostrem, sem o auxilio dos



22

revelou uma empreitada muito grande para ser alcancada por qualquer um dos dialogantes e
que ndo se deve procurar entender o mundo através dos nomes (ou da linguagem), mas a

partir das coisas em si mesmas®*:

se opondo a Cratilo, Socrates sustenta que ha uma maneira de apreender 0s
seres (ta onta) ‘sem ajuda dos nomes’ (aneu onomaton) (438e) e que esta é
‘a mais natural e a0 mesmo tempo a mais legitima’. Consiste em ‘conhecer
as coisas umas por meio das outras’ (di’allélon) ou ‘em si mesmas e por si
mesmas’ (auta di’autdn) (487¢) (BRAVO, 2008, p.74).

Uma leitura rapida, portanto, que deixe de lado os siléncios e as entrelinhas do drama
e que se concentre apenas nas afirmac6es dos personagens no dialogo, podera levar o leitor a
acreditar que o Cratilo é, em sua esséncia, uma obra aporética — como se Platdo estivesse
sugerindo que diante da relagdo entre a linguagem e as coisas sua posicdo fosse cética
(HILLESHEIM, 2001, p. 256-258; VALDES, 1987, p. 110) ou que a finalidade do dialogo
fosse apenas principiar uma discussdo que teria seu desfecho em outras obras (FLOREZ,
2009; PINHEIRO, 2003; SANTOS, 1., 2010, p. 105).

Todavia, ndo acreditamos que qualquer didlogo do corpus platonicum seja de carater
meramente introdutério a uma determinada tematica, mas que cada um deles discuta aspectos
distintos de um mesmo problema. Quem ird conduzir o desenvolvimento dos didlogos serdo
0S seus personagens que, podendo representar correntes especificas de pensamento na

historia, acabardo por exigir métodos proprios de abordagens e de discusséo:

de fato, Platdo articula o uso desses instrumentos [a utiliza¢do de ‘alegorias’
e 0 uso de ‘ironias’, mas também de ‘siléncios’ e de ‘impasses’] em fung¢io
do objetivo que se propde: se a intengdo é criticar um sofista, 0 método
critico-refutatério € o mais eficaz; se é argumentar a favor de um
determinado principio moral, o didlogo assume uma dindmica propositiva;
se, pelo contrério, se pretende tratar de coisas imponderaveis e impalpaveis,
como o destino das almas depois da morte ou a origem das civilizacdes, € o
mito o instrumento mais indicado (TRABATTONI, 2010, p. 26).

nomes, qual dos dois grupos [mobilidade ou permanéncia] é o verdadeiro...” (Sokrates: onomaton olin
stasiasanton, kai tdn menphaslénton heauta efnai ta hémoia téi aletheiai, tdnd heatd, tini éti diakrinotimen, €
epi ti elthdntes; ou gar pou epi ondmata ge hétera alla touton: ougar éstin, alla délon héti al/’dtta dzetetéa
plénonométon, ha hemin emphaniei aneu onomatonhopétera tolton esti talethé, deixanta delon hotitén
alétheian ton 6nton...) (PLATAO, Cratilo, 438d).

%A passagem que podemos encontrar essa afirmativa se encontra no final do Cratilo, em 439b: “Saber de que
modo as realidades devem ser aprendidas ou descobertas é talvez uma pergunta muito grande para vocé ou
para mim, mas é desejavel que tenhamos concordado nisto, que ndo é a partir dos nomes, mas muito mais em si
e a partir de si mesmas que as coisas devem ser apreendidas e investigadas, do que a partir dos nomes” (hontita
men toinun trépon dei manthanein & euriskein ta 6nta, meizon isos estin egnokénai & kat’emé kai sé: agapeton
dé kai tolto homologésasthai, héti ouk ex onomaton alla polu mallon auta ex autdn kai mathetéon kai
zetetéon).



23

Por sua vez, em relacdo a perspectiva que atribui certo ceticismo ao pensamento
exposto no Crétilo, se destaca o fato de que os escritos da juventude®® de Platdo tém
desfechos em que seus personagens se confrontam com algum tipo de impasse: no Eutifron,
Carmides, Laques e Lisis, por exemplo, “encontramos Sécrates falhando no seu objetivo de
‘examinar’ (exétasis) o que ¢ a ‘piedade’ (6sion), a ‘temperanga’ (sophosyne), a ‘coragem’
(andreia) e a ‘amizade’ (philia), respectivamente (SANTOS, 1., 2010, p. 101). Essa atitude
vem suscitando interpretacGes diversas: algumas vezes admitindo certa imaturidade no
pensamento do filésofo (ROSS, 1997, p. 15-25), outras afirmando que tais obras tinham o
objetivo de expor as caracteristicas do Sdcrates histérico (GOMPERZ, 2013, p. 57-61;
PENNER, 2013, p. 147 et seq.).

Seja como for, se queremos descobrir as razdes inerentes ao dialogo e, sobretudo, qual
¢ a posicdo de Platdo diante das suas respectivas aporias, se faz necessario que entendamos
também o que cada personagem representa no seu momento histérico (inclusive o préprio
Sécrates), conduzindo um levantamento de ambas as teses (Naturalista e Convencionalista)
desde suas origens até se tornar aquilo que encontramos no dialogo. Para isso, devemos tomar
como ponto de partida o discurso méagico-religioso do poeta (aoid6s)**, do profeta (mantis) e
do rei antigo (basileus ou &nax), analisando seu processo de transformagdo em contraste com
o discurso-diadlogo adotado pelos nobres guerreiros que, como revelam Detienne (2013, p.
113-155) e Garcia-Roza (1990, p. 36-37), formam a génese do que viria a ser o Naturalismo e
0 Convencionalismo linguistico.

Mas, afinal, o que significa esta questdo? Serd que ainda poderemos extrair de um
pensamento tdo antigo e aparentemente ja superado as contribuicdes que necessitamos para
nossos dias? As respostas para essas perguntas ndo estao claras e vao depender muito mais de
um retorno ao passado do que a compreensdo do presente. A virada linguistica trouxe a
linguagem ao centro do debate filos6fico, mas as tentativas de entendé-la sdo oriundas de
tempos mais remotos. O Cratilo de Platdo é a obra mais antiga que possuimos sobre o tema,

pondo em debate duas concepgdes vigentes em seu tempo. Compreendé-lo, portanto, requer

3penner (2013, p. 154-168) destaca alguns contrastes entre os dialogos da juventude (socraticos) e os demais.
Dentre os pontos ressaltados se encontra o fato de que “os didlogos socraticos tendem a ser aporéticos e
desprovidos de resultados positivos, condizentes com um investigador principal que confessa a propria
ignorancia; os outros dialogos costumam ter resultados positivos, o personagem principal geralmente
apresentando uma doutrina bastante positiva (exce¢Bes notaveis: Teeteto e 0 Parménides)”.

**0 termo aoidods significa primeiramente “cantor”, tendo adquirido sua atribuigdo a poeta (poietés) apenas no
século V a.C. Todavia, assim como defende Jacynto Lins Branddo (2015, p. 21), acreditamos que as tentativas
modernas de separa-los acabam sendo improcedentes com relagdo a antiguidade, visto que tudo que sabemos
sobre 0s poetas gregos é que sdo os enunciadores dos poemas que deles recebemos. Optaremos, portanto, por
traduzir o termo aoidds por “poeta” por a) Nao haver grandes mudangas em seu significado e b) Para
aproximar a pesquisa ao universo conceitual de Platéo.



24

tanto uma andlise dos tipos de discurso encontrado na Grécia Arcaica® (e 0s seus processos
de transformacdo), quanto uma leitura verticalizada do dialogo, focando ndo somente nas
falas dos seus personagens, mas também em seus siléncios.

Na proxima secdo, buscaremos iniciar uma andlise historica a partir do processo de
laicizacdo da palavra inspirada em direcdo as concepgdes naturalistas e convencionalistas da

linguagem.
2.2 A PALAVRA INSPIRADA E O SEU PROCESSO DE LAICIZACAO

Muito se tem discutido, recentemente, acerca da linguagem e a sua importancia no
processo de significacdo de mundo. Tende-se a pensar, por exemplo, que todo conceito aplica
“a representagdo de propriedades invariantes de uma categoria a objetos particulares”
(HARDY-VALEE, 2013, p. 20), sendo a propria expressdo dos acontecimentos (objetivos e
subjetivos) da realidade. Mas ha quem pense também que eles ndo passam de “abreviaturas
mortas”, incapazes de manter a vida e a plenitude individual de cada fendmeno (CASSIRER,
2009, p. 21). Seja qual for a posicdo correta, 0 que estd em jogo é se a linguagem tem ou nédo a
capacidade de significar a realidade e qual é o seu papel na maneira como compreendemos 0
mundo.

Essas duas questdes, embora tendo adquirido destaque apenas no debate filosofico da
contemporaneidade, encontram resquicios de interpretacdo nas obras de alguns filésofos
gregos. Platdo, como vimos, elaborou um dialogo para discutir duas concepgdes vigentes em
seu tempo que, mutatis mutandis, se aproximam das posicdes que acabamos de mencionar: 0
Naturalismo, assim como quer Hardy-Valée, defende que hd uma relacdo intrinseca entre
linguagem e realidade, sendo a primeira uma manifestacdo dos acontecimentos da segunda. O
Convencionalismo, por outro lado, se assemelha ao que Cassirer afirma sobre a incapacidade
do conceito de manter vivo um fendmeno: a linguagem, quando pensada nesse formato, ndo
passa de um “sopro de voz” (flatus vocis)® que representa, de modo arbitrério, os fenémenos

do mundo.

%0 termo “Grécia Arcaica”, assim como esclarece Torrano (2014, p. 15), “aponta a anterioridade e a antiguidade
(quando o pensamento racional comecava a se pré-configurar-se), e ainda um sentido etimolégico, que envolve
a ideia de arkhé, de um principio inaugural, constitutivo e dirigente de toda experiéncia da palavra poética”.
Seu periodo data de antes do século VIII a.C. e se prolonga até o século VI a.C. com o advento da pélis e,
principalmente, da democracia grega.

%Esse termo ficou conhecido, sobretudo, na corrente nominalista da Idade Média. Influenciado pelos sofistas
(em especial, Gorgias) e o processo de desconstrugdo da ontologia por meio da linguagem (Cf. ALMEIDA, L.,
1999), Roscelino de Compiégne acreditava que os universais “ndo possuiam qualquer valor semantico ou
predicativo, ndo podendo ser referido a nenhuma coisa em particular, uma vez que todas elas existem
singularmente e individualmente. Somente a individualidade é real, ndo havendo outro meio possivel de



25

Se algumas das teses expostas em nossos dias seguem a mesma linha de raciocino
daquelas encontradas na Grécia Classica, estamos enfrentando os mesmos problemas que,
outrora, Platdo ja havia exposto no Cratilo®’. Foi em vista disso que encerramos a Se¢&o
anterior apresentando a necessidade de entender as suas criticas e 0 seu posicionamento frente
ao Naturalismo e o Convencionalismo linguistico, propondo uma andlise da construcao
historica de ambas as posi¢fes. Os dois pontos de vista, como veremos, possuem raizes em
comum que devem ser mais bem examinadas: a adocdo de alguns elementos exteriores a
cultura e o conflito entre nocdes politicas atreladas a religiosidade, promoveram um
rompimento na interpretacdo de mundo dos gregos que refletiu na posicdo acerca da
linguagem que cada personagem parece adotar no didlogo.

Todavia, anterior a isso, esse rompimento configurou o0 modo como o pensamento
filoséfico se desenvolveu e a maneira como ele seguiu sua historia até o sincretismo cultural
entre 0s gregos e a tradicéo semita®.

Quando Tales de Mileto, no século VII a.C., buscou encontrar uma resposta para o
principio (arkhé) de todas as coisas (physis), ele abriu méo de elementos da tradi¢cdo na qual
se encontrava inserido e, como porta-voz de um novo tipo de racionalidade, fundamentada na
observacdo dos fendmenos naturais, atribuiu a &gua (hydor) o principio de tudo
(ARISTOTELES, Metafisica, I, 3, 983). Embora saibamos que ndo houve, de fato, uma cisdo
entre a filosofia e 0 mito — como parecem propor alguns estudiosos (BURNET, 2007, p. 21-
40; VERNANT, 2015, p. 109-114) —, a imagem de Tales (e, por conseguinte, de toda a
filosofia) ilustra uma ruptura com um tipo de discurso que é legitimado por uma verdade
inspirada: o discurso méagico-religioso, ao contrario daquele empregado por Tales, adquire
veracidade através da presenca do divino (CONFORD, 1981, p. 19).

considerar o individuo fora dessa indivisivel individualidade. Através disso, Roscelino propde que o0s
universais sdo apenas expressfes puramente abstratas (flatus vocis) que ndo possuem qualquer valor de
existéncia...” (Cf. CRUZ; SILVA, 2014, p. 51).

¥Como aponta Ivanaldo Santos (2011, p. 214): “Othero e Brauner (2006, p. 127) afirmam que existem
‘ramificacdes dessas ideias [contidas no didlogo] para o estudo da linguagem moderna e contemporanea’ e
Rodrigues ressalta que no século XX houve um ‘retorno aos enigmas do Crdtilo’ (1998, p. 42), ou seja, as
pesquisas sobre a linguagem retomaram, de alguma forma, as questdes postas neste didlogo platonico”.

%Ap6s Alexandre Magno expandir a cultura helénica para além das fronteiras do mundo ocidental em 334-323
a.C., “os gregos passaram por uma revolucdo de enorme importancia, ndo so6 pelas consequéncias politicas,
mas também por uma série de mudangas concomitantes de antigas convicgBes que determinaram uma
reviravolta radical em sua vida espiritual” (REALE, 1994b, p. 5). A ruina das cidades, a “descoberta” do
conceito de “individuo” e a revivescéncia do espirito socratico s6 sdo alguns exemplos de importantes
acontecimentos oriundos do império de Alexandre que desembocou no fim da era pagd e no surgimento de um
novo tipo de filosofia que ligava os conceitos dos filésofos gregos com os ensinamentos do novo testamento e
com as raizes da tradigdo semita (Cf. GILSON, 2013, p. 1-25).



26

Por ser oriunda dos deuses, a palavra inspirada (aoidé)*® n&o faz parte do ambito do
homem comum (KRAUSZ, 2007, p. 23; VERNANT, 2015, p. 63), apenas algumas figuras
especificas, “qualificadas por suas fungdes no contexto social e cultural da Grécia Arcaica”
(DETIENNE, 2010, p. 4), sdo seus detentores. O poeta, 0 profeta e o rei®’, cada qual em seu
campo de atuacdo, se vale do discurso magico-religioso para acessar 0S momentos atemporais
e relatar, por meio das palavras, os acontecimentos originas*, os gestos dos deuses, as ordens
superiores e os fatos que ainda estdo por vir (GARCIA-ROZA, 1990, p. 26-27). Em um
periodo histérico no qual o conhecimento é perpetuado exclusivamente por meio da
oralidade®?, aqueles que sdo inspirados pelos deuses se tornam intermediarios entre 0 mundo
profano e o divino, trazendo mensagens e interpretando sinais*.

Platdo, em alguns dos seus dialogos, trata da tematica em questido**: no fon, ele parece
efetuar uma distingdo entre os conceitos de “técnica” (tékhne) e “inspiragdo” (enthousiasmos),

na tentativa de definir qual é o tipo de atividade exercida pelos poetas®. Ao sublinhar a

%0 termo “palavra inspirada” aqui tem o mesmo sentido de “palavra cantada” (aoidé) utilizada por Detienne
(2013, p. 13) para se referir a todo tipo de enunciado poético de origem divina. Escolhemos utilizar “palavra
inspirada” em vez de “palavra cantada” por abrir a possibilidade de inserir nesse tipo de enunciado, ndo apenas
as palavras do poeta (que canta), mas também as do profeta e as do rei. Ora, independente de como o
enunciado é declarado (seja por meio de cantos ou por ditos oraculares), tanto o poeta, quanto o profeta ou rei
enunciam discursos inspirados pelos deuses e, portanto, utilizam de uma mesma concepcéo de linguagem, a
saber, a palavra inspirada (Cf. MORAES, A. S., 2001, p. 6 et seq.).

“Essa caracterizacdo do poeta, profeta e do rei como detentores da palavra inspirada é encontrada amitde nos
didlogos de Platdo (Cf. OLIVEIRA, C., 2011, p. 14-15). No Ménon (99c-d), por exemplo, Sécrates afirma que
seria correto chamar de divinos (theious), “prenunciadores de oraculos e profetas inspirados, quanto todos, sem
excecdo, do género poético. E os politicos, ndo diriamos menos do que desses que sdo divinos e que 0s deuses
estdo neles inspirados que sdo e possuidos pelos deuses, quando, pela palavra, realizam com sucessos muitas e
importantes coisas, sem nada saber das coisas que dizem” (khresmodous kai ménteis kai tous poietikous
hapantas; kai tous politikous oukh hékista tolton phaimen an theious te einai kai enthousizein, epipnous
ontos kai katekhoménous ek toll theod, hotan katorthdsi 1égontes polla kai megala pragmata medén eid6tes 6n
Iégousin).

*'A palavra inspirada tem o poder de trazer a0 momento atual os tempos primordiais que deram origem ao
mundo, aos seres e aos proprios deuses com toda a vitalidade e energia que vieram a surgir pela primeira vez.
A recitacdo dos cantos cosmogonicos, por exemplo, “tinha o poder de pdr 0s doentes que 0s ouvissem em
contato com as fontes origindrias da vida e restabelece-lhe a satde, tal o poder e impacto que a forca da palavra
tinha sobre os ouvintes” (TORRANO, 2014, p. 19).

2«0 tecido cultural grego foi construido [em sua génese] pela tradicdo da oralidade e da meméria social, a
partilhada pelos membros do grupamento humano, que Ihes permitiu a reproducéo dos seus comportamentos
sociais, preservados pela linguagem e pela técnica, criando-se o conjunto do conhecimento a que se chama
cultura, caracteristicas das sociedades de tradi¢do oral” (ROCHA, 1996, p. 194).

*No caso do poeta, por exemplo, as Musas indicam “os nomes que ele repete para sua audiéncia, fazendo dele
uma espécie de mensageiro, um intermediario entre os mundos divino ¢ humano” (KRAUSZ, 2007, p. 54).

*Além do fon, que iremos abordar a seguir, o Eutifron e o Fedro s&o outros exemplos de di4logos platdnicos em
que o tema da atividade poética é posto em discussdo: no primeiro, o personagem homénimo ao didlogo afirma
que o fato de ser um profeta, intermediario entre deuses e homens, o torna uma pessoa diferente da maioria
(Cf. PLATAO, Eutifron, 5a); j& no segundo, Sécrates, inflado por uma sabedoria inspirada pelas ninfas que
residem no ambiente ao seu redor, atenta Fedro para ndo se surpreender se, porventura, for transportado por
elas no desenrolar do seu discurso (Cf. PLATAO, Fedro, 238d).

*Desde o inicio do dialogo (Cf. PLATAO, ifon, 530b-d), Sécrates parece por em discussdo as técnicas dos
rapsodos (aqueles que recitam os poetas famosos). O fato de fon ser incapaz de falar sobre qualquer outro



27

excepcionalidade do fenbmeno poético, SAcrates acaba atribuindo a incapacidade (também
mencionada na Apologia, 22a-c e no Fedro, 245a) do poeta de discorrer sobre os assuntos
expostos em seus poemas, ao fato de ndo serem de sua propria autoria, mas das divindades
que o inspiraram (JARESKI, 2010, p. 302; PIEPER, 1965, p. 81). Alguns trechos do didlogo
(PLATAO, Ion, 534b-d, 536¢, 542a-b) enfatizam o carater mediador do poeta, mas um, em
especial, parece tornar isso evidente:

(...) o0 deus mostra, para que ndo tenhamos duvida, que ndo sdo humanos
estes belos poemas, nem de homens, mas divinos e de deuses, e 0s poetas
ndo sdo nada além de intérpretes dos deuses, inspirados por aqueles que
possuem cada um (ho theds endeiksastha hemin, hina me distdzomen, hoti
ouk anthropina estin ta kala talta poiémata oudé antrépon, alla thefa kai
thedn, hoi dé poietai ouden all’ € hermenés eisin ton thebn, katekhémenoi
eks hotou an ékastos katékhetai) (PLATAO, fon, 534e).

Em vista disso, aqueles que se tornam intermediarios entre deuses e homens, adquirem
o privilégio e a legitimidade para des-velar (a-létheia)*® e narrar (Iégein) os segredos do
mundo (TORRANO, 2014, p. 30). A sua palavra ndo exprime o conteddo fenoménico da
realidade como mero simbolo convencional, mas “é parte integrante do mundo natural e €
capaz de interagir com ele em termos causais” (GARCIA-ROZA, 1990, p. 30), produzindo-o

e modificando-o:

0 conteudo da percepgdo ndo imerge de algum modo na palavra, mas sim
dela imerge. Aquilo que alguma vez se fixou na palavra ou nome, dai por
diante nunca mais aparecera apenas como uma realidade, mas como a
realidade. Desaparece a tensdo entre o mero ‘signo’ ¢ o ‘designado’; em
lugar de uma ‘expressdo’ mais ou menos adequada, apresenta-se uma relagdo
de identidade, de completa coincidéncia entre a ‘imagem’ e a ‘coisa’, entre o
nome e o objeto (CASSIRER, 2009, p. 75-76).

Os detentores da palavra inspirada, portanto, desvelam o mundo por meio da
linguagem. O discurso maégico-religioso, sendo proveniente dos deuses, € sempre acerca

daquilo que é o mais verdadeiro: a realidade (alethés). Esta, entretanto, é o plano da physis

poeta que ndo Homero é porque sua atividade néo é oriunda de uma tékhne ou de uma epistéme: “é evidente a
todos que és incapaz de falar acerca de Homero em virtude de uma técnica e de uma ciéncia; pois, se fosses tal
em virtude de uma técnica, também acerca de todos os outros poetas seria capaz de falar; pois, suponho, uma
técnica poética, eu suponho, é em relagdo a todos [os poetas]” (panti délon héti tékhne kai epistéme peri
Homéron Iégein adynatos eT; ei gar tékhne 010s te éstha, kai peri tdn allon poietdn apanton légein oids t’an
éstha; poietike gar pou estin to holon) (PLATAO, lon, 532¢).

*«Como desocultagio [ou desvelamento] é que 0s gregos antigos tiveram a experiéncia fundamental da verdade.
A palavra grega alétheia, que a nomeia, indica-a como n&o-esquecimento, no sentido em que eles
experimentaram o esquecimento ndo como um fato psicolégico, mas como forca numinosa de ocultacéo, de
encobrimento. Desde as reflexdes de Martin Heidegger estamos afeitos a traduzir alétheia por re-velacao, des-
ocultacdo, ou ainda, ndo-esquecimento. Isto porque a experiéncia que originariamente os gregos tiveram da
Verdade é radicalmente distinta e diversa da nogdo comum hodierna que esta nossa palavra verdade veicula”
(TORRANO, 2014, p. 25).



28

(natureza), restrita ao &mbito fenoménico, livre dos segredos, campo do desnudo e de tudo
aquilo que ha de mais real, isto é, a totalidade das coisas (DETIENNE, 2013, p. 59).
Linguagem, natureza, verdade e realidade séo, desse modo, sinbnimos e manifestam, no

interior do discurso magico-religioso, uma imanéncia reciproca:

o0 ser se da na linguagem porque a linguagem é numinosamente a forca-de-
nomear. E a forga-de-nomear repousa sempre no ser, isto €, tem sempre
forca de ser e de dar ser. N&o se trata, portanto, de uma relacédo, mas de uma
imanéncia reciproca: o ser estd na linguagem porque a linguagem esta no ser
(e vice-versa) (TORRANO, 2014, p. 29).

E, assim, complementa Detienne (2013, p. 29):

(...) 0 poeta [ou 0 profeta ou o rei] é sempre um ‘Mestre da Verdade’. Sua
‘Verdade’ é uma ‘Verdade’ assertdérica: ninguém a contesta, ninguém a
demonstra. ‘Verdade’ fundamentalmente diferente de nossa concepcéo
tradicional, Alétheia ndo é a concordancia entre a proposicao e seu objeto,
tampouco a concordancia de um juizo com 0s outros juizos; ndo se opde a
‘mentira’; ndo ha ‘verdadeiro’ em face do ‘falso’ (...) se 0 poeta é realmente
inspirado, se seu verbo se fundamenta num dom de vidéncia, seu discurso
tende a identificar-se com a ‘verdade’.

Mas que poténcias divinas (theiai dynameis) se encontram por trds desse tipo de
discurso? Quais sdo os elementos religiosos que configuram e atribuem poder as palavras do
poeta, do profeta e do rei na Grécia Arcaica? Embora personificados de modos distintos, a
“inspiracdo” (enthousiasmos) e a “memdaria” (mnemosyne) se revelam como componentes
substanciais que caracterizam e singularizam o discurso magico-religioso (VERNANT, 2008,
p. 137). Entre o poeta, o profeta e o rei, a diferenca ndo diz respeito as suas caracteristicas
pessoais, mas as divindades em relacdo aos quais eles funcionam como mensageiros: “se 0
adivinho deveria responder as questdes referentes ao futuro, enquanto o poeta se voltava para
o tempo primordial tal fato era devido a que representavam ‘Apolo’ ou ‘Mnemosyne’”
(GARCIA-ROZA, 1990, p. 26).

Ao iniciar seu canto, o poeta deve invocar a presenca das Musas*’ que irdo inspirar
suas palavras. Sem elas, o seu discurso ndo possui qualquer validade, se torna estéril da

verdade e de todo tipo de conhecimento (DETIENNE, 2013, p. 10). S6 por meio das Musas €

*“Em diversos momentos historicos elas tiveram nomes e fungdes distintas, mas sempre se interligavam num
mesmo ponto: Clio, por exemplo, conota a ‘gloria’ dos grandes feitos que 0s poetas transmitem as geragdes
futuras; Talia remete a ‘festa’, uma condicdo social intrinseca ao poeta. Melpomene e Terpsicore sdo as
‘musicas’ e as ‘dangas’ indissociaveis do universo poético. J4 em outros tempos anteriores a Hesiodo, Meleté
exprimia a ‘aten¢do’ ou a ‘concentragdo mental’ que um poeta precisa ter; Mnemé € o ‘improviso’ que
possibilita a recitagdo, e a Aiodé ¢ o ‘poema’ finalizado e cantado que deu origem ao proprio termo ‘aedo’.
Além disso, todas elas eram filhas de Mnemosyne (memoria) e estavam intimamente ligadas a ela” (CRUZ,
2014, p. 73).



29

que o poeta pode participar do infinito mundo da memdria e se tornar capaz de acessar 0 que
ha para além de sua experiéncia cotidiana (BRANDAO, J. L. 1999, p. 19-21). Ademais, por
serem filhas de Mnemosyne*® (HESIODO, Teogonia, 915-917), as Musas e a memoéria estio
estreitamente conectadas e € por meio dessa relacdo que tanto a tradi¢do cultural quanto os
feitos dos homens ndo caem no esquecimento (léthe)*®. O poeta da Grécia Arcaica, portanto,
representa 0 maximo poder de comunicacdo do seu tempo, conservando e transmitindo ao

homem comum toda a visdo de mundo e a historia do seu povo:

E através da audicdo deste canto [aoidé] que o homem comum podia romper
0s restritos limites de suas possibilidades fisicas de movimento e visdo,
transcender suas fronteiras geogréficas e temporais, que de outro modo
permaneceriam infranqueaveis, e entrar em contato e contemplar figuras,
fatos e mundos que pelo poder do canto se tornam audiveis, visiveis e
presentes. O poeta, portanto, tem na palavra cantada o poder de ultrapassar e
superar todos os bloqueios e distancias especiais e temporais, um poder que
sG lhe é conferido pela Memdria [Mnemosyne] através das palavras cantadas
[Musas] (TORRANO, 2014, p. 16).

A Teogonia de Hesiodo ilustra como as poténcias divinas do poeta se relacionam com
a alétheia na composicéo do seu discurso magico-religioso. Em uma importante passagem do
poema (HESIODO, Teogonia, 28-35), as Musas parecem exibir orgulhosamente o seu
privilégio de “anunciar o que é verdadeiro” (alethéa gerysasthia), construindo um lago

indissociavel entre a palavra inspirada, as poténcias divinas, a verdade e a realidade:

As Musas sdo aquelas que ‘dizem o que é, o que sera, o que foi’; Sd0 as
palavras da Meméria. Portanto, s6 o contexto da Teogonia ja leva a indicar a
estreita relacdo entre alétheia e Memoria, convidando até a reconhecer
nessas duas poténcias religiosas uma Unica e mesma representacao
(DETIENNE, 2013, p. 19).

Do mesmo modo, encontramos poténcias similares nos discursos do profeta e do rei.
Em rela¢do ao primeiro, “‘as Trés Virgens aladas, as trés mulheres-abelhas (thriai)’, que
ensinaram a adivinhacdo a Apolo, apresentam-se como fazedoras da realidade” (DETIENNE,

2013, p. 61) e todo discurso que advém delas possui 0 mesmo carater desvelador que

*®Na tradi¢do Hesiodica, as Musas sio filhas do quinto casamento de Zeus com a deusa Mnemosyne: “Memoria,
que mantém as agdes e os seres na luz da Presenca enquanto eles se ddo como ndo-esquecimento (a-létheia),
gera de Zeus Pai as For¢as do Canto [as Musas], cuja funcdo é nomear-presentificar-gloriar tanto quanto a de
deixar cair no Oblivio e assim ser encoberto pelo noturno N&o-Ser tudo o que reclama a luz da Presenga”
(TORRANO, 2014, p. 67).

*Podemos citar, a titulo de exemplo, os guerreiros aristocraticos que eram obcecados pelos valores da “gloria”
(seja a kydos, isto &, aquela sobrevinda dos deuses, ou a kléos, a que sobe até eles) e necessitavam do discurso
méagico-religioso para se eternizarem. Como destacamos em momentos anteriores, “na tradi¢do oral aqueles
dos quais 0s poetas ndo esquecem, nunca morrem; sdo sempre e jamais deixaram de ser. Ndo obstante, aqueles
que os poetas ndo se lembram, deixam de ser e caem na escuriddo do léthe” (CRUZ, 2014, p. 74).



30

encontramos no poeta: “[as trés mulheres-abelhas] alcam voo para ir a todos 0s cantos
alimentar-se da cera, fazendo que se ‘realizem todas as coisas’ (kai te krainousin hékasta)”
(Hino Homérico a Hermes, 599 apud DETIENNE, 2013, p. 61). O profeta, quando inspirado
por Apolo®, se alimenta junto as thriai da méagica que ha no mel sagrado e, passando a fazer
parte da esfera do divino, adquire a legitimidade para proferir discursos proféticos
(HOMERQO, lliada, I, 70).

Esse privilégio, como destacam Werner e Lopes (2014, p. 29-30), confere ao profeta a
“prerrogativa de participar das decisbes politicas ao lado dos reis”, de tal modo que, ao
anunciar o futuro e, eventualmente, conecta-lo as memdrias do passado, ele apoia ou rejeita a
sua autoridade, tornando presente tanto os problemas do outrora (que ainda se mantém
ocultos), quanto trazendo a tona os acontecimentos vindouros que poderdo trazer beneficios
ou maleficios aos homens. O profeta, portanto, diferente da figura que se tornou na Grécia do
periodo Classico®!, tinha uma importancia social bem definida: sua inspiracdo de trazer
consigo a memoria do passado (sob a forma da histéria e da genealogia), o desvendar do
presente (sob a forma da alétheia) e o vislumbrar do futuro (sob a forma de profecias)®
(CORNFORD, 1989, p. 150-151).

Ja no que se refere ao rei, ele é encarregado por manter tanto a ordem social®® quanto a
ordem cosmica, “sendo o responsavel por fendmenos naturais, tais como as condigdes

climaticas ou a fertilidade da terra” (GARCIA-ROZA, 1990, p. 29). Seu discurso é

%%Platdo, no Fedro (244b), aponta para trés figuras que possuem o titulo de “profetas” e que, quando inspiradas
por divindades oraculares, adquirem o privilégio de realizar o discurso magico-religioso: a profetisa que hd em
Delfos (que possui um lago com as Musas e com 0s deuses), A sacerdotisa de Dodona (com sua ligagdo com o
deus soberano Zeus) e as Sibilas (ninfas inspiradas por Apolo). Conforme Pieper (1968, p. 82), “o que clas
possuem em comum é o fato de produzirem grandes feitos por meio de suas manifestacbes em estado de
inspiracdo, tanto que quando estdo com o espirito claro, em posses de si mesmas, ndo sdo capazes de dizer
nada significativo”.

5IA figura do profeta no Eutifron de Platdo ilustra como seu valor parece ter se perdido na Grécia Classica. Em
uma passagem do didlogo (3c), o personagem Eutifron desabafa que as pessoas, de um modo geral, chegam a
rir dele nas assembleias quando “fala das coisas divinas” (1égo peri ton theion) e “prever o futuro” (prolégon
autofs ta méllonta). Mais a frente (3e), Platdo parece demonstrar o motivo de Eutifron ser tdo ridicularizado: na
primeira oportunidade de demonstrar que eles estdo equivocados sobre seu dom, o profeta, diante da acusacdo
que ird levar Socrates a morte, Ihe diz que “ndo ha de ser nada” (isos oudén éstai) (SANTOS, F., 2008, p. 59).

*2F importante destacarmos a diferenga entre “profecia” (mantike) e “augurio” (oionoistica) que Platdo parece
querer destacar no Fedro (244d-e). Conforme Cornford (1989, p. 118), “a adivinhagdo ou profecia deste tipo
inspirado diz respeito tanto ao passado e ao presente oculto como ao futuro; ao passo que o augirio se limita
normalmente a previsdo de acontecimentos futuros”. Desse modo, enquanto a primeira ¢ uma dadiva dos
deuses, a segunda é uma tékhne humana que reine conhecimentos adquiridos pela observacéo da natureza.

%Na cultura micénica, “a vida social aparece centralizada em torno do palacio cujo papel é a0 mesmo tempo
religioso, politico, militar, administrativo e econdmico. Neste sistema de economia que denominou ‘palaciana’,
o rei concentra e unifica em uma pessoa todos os elementos do poder, todos os aspectos da soberania”
(VERNANT, 2015, p. 24).



31

igualmente dotado de alétheia por ser composto de ditos oraculares (thémistes) que, junto a

objetos mégicos oriundos dos deuses, o tornam eficaz’*:

Ot rei, também como mestre da verdade, possui 0 mesmo poder de eficacia:
seu thémistes sdo espécies de oraculos que realizam todas as coisas. O coro
dos Suplicantes de Esquilo declara ao rei de Argos que so ele realizara tudo
(pan epikraineis); o bastdo (ou varinha magica) que Hermes entrega a Apolo
exprime o poder régio e a eficacia dos ditos de justica, é ele (ou ela) que
confere forga executdria a todos os decretos que declaram conhecer da boca
de Zeus, para que eles se tornem palavras e atos salutares (CRUZ, 2014, p.
76).

A ordem social ndo é sendo um aspecto da ordem cdsmica assumida entre os homens,
isto é, a harmonia que existe na natureza e que é mantida em meio a sociedade por for¢a das
divindades que organizam e ordenam o mundo (TORRANO, 2014, p. 37). O rei, como
intermediario entre deuses e homens, € o ponto de intersecdo que torna possivel o equilibrio e
a conexdo entre esses dois ambitos. O seu discurso colabora tanto para assegurar uma vida
saudavel e prospera ao seu povo, quanto opera no modo como a realidade é construida ao seu
redor™. O poder que tem sua palavra, portanto, lhe d& o privilégio de participar dos
acontecimentos humanos e divinos, desvelando, por meio da linguagem, a totalidade das
coisas (DETIENNE, 2013, p. 45-54).

Em uma importante passagem do Fedro (244b-257b), Socrates diferencia quatro tipos
de loucuras divinas (theiai maniai) que podem se apoderar das almas dos homens,
“transfigurando seu carater habitual e atribuindo magia aos seus discursos” (CORNFORD,
1989, p. 116). O que ele parece querer apontar € o motivo pelo qual algumas figuras detém o
conhecimento que as diferenciam das demais: o profeta, por exemplo, por meio das profecias
qgue vem de Apolo, é tomado pelo conhecimento do passado, presente e futuro; ja o poeta,
tomado pela loucura que advém das Musas, “desperta [sua alma] para um frenesi dionisiaco
de cantos e outras poesias que glorificam os feitos do passado e, por meio destes, educa as
novas geragdes” (egeirousa kai ekbakkheuousa kata te odas kai kata tenallen poiesin, myria

ton palaidn erga kosmodsa tousepigignoménous paidetei) (PLATAO, Fedro, 245a).

>*Conforme observa Richard Oliveira (2013, p. 25, nota 9 apud CHANTRAINE, 1983, p. 427-428): “o sentido
mais comum de thémis, singular, nos poemas de Homero é o de regra, costume, como, por exemplo, na
frequente férmula homérica hé thémis esti: ‘como é a regra, como ¢é o costume’; hé thémis esti gynaikés: ‘como
é costume de uma mulher’. No plural [thémistes], contudo, a palavra traduz-se geralmente por direitos,
julgamentos, oraculos, prerrogativas de um chefe, tributos, sentencas. Etimologicamente, thémis deriva, ao que
tudo indica, do verbo tithemi: ‘pér, colocar, estabelecer, instituir’”.

5°E importante lembrarmos também a passagem da Odisseia (X1X, 109-114) que associa a imagem do rei justo a
arvores carregadas de frutos, rebanhos que se multiplicam e populagGes prolificas. Quando, por outro lado, 0
rei esquece a justiga, “automaticamente a comunidade é esmagada por calamidades, fomes, esterilidade das

mulheres e do rebanho” (DETIENNE, 2013, p. 45).



32

E desse modo que tanto o poeta quanto o profeta e o rei, conquanto sejam figuras com
funcées sociais distintas na Grécia Arcaica, tm semelhancas que os identificam®. Todos eles
partilham do mesmo tipo de discurso que, por ser proveniente de poténcias divinas, comunica,

de forma maégica e religiosa, o real:

no mundo antigo, davam-se sob o signo da reflexdo e da conjuragéo; isto é,
as palavras e as coisas que designavam compartilhavam de uma mesma
esséncia. Pronunciar palavras, com isto, significa conjurar presengas. O
mundo e as palavras sdo contrapartidas de uma so realidade e existe entre
eles uma alianca simbdlica (KRAUSZ, 2007, p. 167).

Todavia, ao longo dos séculos, a palavra inspirada acabou perdendo sua eficacia. Entre
Homero e Hesiodo ja é possivel encontrar diferencas substanciais na importancia atribuida as
poténcias religiosas que legitimam o discurso do poeta® (DETIENNE, 2013, p. XVII;
KRAUSZ, 2007, p. 117). Isso se deu, sobretudo, pela passagem da oralidade a escrita, onde se
perdeu o fascinio no valor da memoria que mantinha viva uma tradi¢do e se atribuiu uma
maior democratizacdo no uso da palavra (KRAUSZ, 2007, p. 28). A preservacdo da historia
(que era concebida como um privilégio dos deuses aos homens) passa a ser encarada como
uma atividade essencialmente humana, permitindo a completa divulgacdo de conhecimentos

que até entdo eram reservados ou interditos:

Certamente, a verdade do s&bio, como o segredo religioso, é revelacdo do
essencial, descoberta de uma realidade superior que ultrapassa muito o

*®Torrano (2014, p. 36) faz uma anélise das semelhancas que ha entre a figura do rei e do poeta que pode nos
servir, sobretudo, para recapitular tudo que vimos até entdo. Se acrescentarmos também a figura do profeta,
podemos destacar 0s seguintes pontos de semelhancas entre os trés: 1) A fungdo de cada um tem fundamento
no uso eficiente da palavra, das quais eles sdo os Unicos guardides; 2) O uso da palavra inspirada é uma
qualificacdo que os distingue do &mbito comum; 3) A autoridade de todos eles se encontra no fato de serem
intermediérios e mensageiros dos deuses, exercendo fascinio nos homens comuns por meio dos seus discursos;
4) O uso que fazem da palavra tem repercussdes nos destinos da comunidade e na ordem do mundo, isto é, a
palavra tem o poder sobre o mundo, sua configuracdo e suas forgcas produtoras e 5) Todos os trés sdo
protegidos das divindades que os inspiram.

%’ Alguns estudiosos, no entanto, acreditam que essas diferencas ja podem ser encontradas na passagem da Iliada
para a Odisseia. Krausz (2013, p. 62-63 apud KRANZ, 1924; TIGERSTED, 1969, p. 166), por exemplo,
destacando como os poemas homéricos podem ser encarados a partir da mundaga entre 0 momento em que 0
poeta se via como um simples porta-voz da Musas e 0 momento em que ele se torna mais consciente de sua
atividade: “a ideia de que o homem ndo €, de maneira nenhuma, o autor da obra cantada, recitada ou escrita,
mas de que ele mesmo ndo é mais do que um receptor ou o instrumento de um poder superior — esta pode ser
considerada como a ideia central da literatura grega mais antiga (...) assim, o poeta torna-se o aprendiz da
divindade, como Fémio na Odisseia. A énfase sobre a atividade do proprio poeta representa, evidentemente,
um estagio posterior. E o Gltimo estagio, caracteriza-se pela auséncia de qualquer inspirador sobrenatural: o
proprio poeta é o inico criador do seu trabalho”. Essa distin¢do (entre a Iliada e a Odisseia), no que tange a
atividade do poeta, fez com que alguns estudiosos chegassem a conclusdo de que os poemas ndo foram feitos
pelo mesmo homem: “atualmente ndo é possivel considerar a lliada e a Odisseia como fontes da primitiva
histdria da Grécia — como uma unidade, quer dizer, como obra de um s6 poeta (...) do ponto de vista historico,
a lliada é um poema muito mais antigo. A Odisseia reflete um estigio muito posterior da historia da cultura”
(JAEGER, 2013, p. 36).



33

comum dos homens; mas, entregue a escrita, ela é destacada do circulo
fechado das seitas para ser exposta em plena luz aos olhares da cidade
inteira; isto significa reconhecer que ela é por direito acessivel a todos,
aceitar submeté-la, como o debate politico, ao julgamento de todos, com a
esperanca de que em definitivo serd por todos aceita e reconhecida
(VERNANT, 2015, p. 58).

Essa passagem ¢ refletida na relacdo entre o poeta e a Musa: com o advento do
alfabeto®®, os poetas foram se percebendo como atuantes no processo de construcéo dos seus
poemas. Hesiodo, por exemplo, em contraste com Homero, se revela como “o primeiro dos
poetas gregos a apresentar um relato pessoal de sua iniciagdo ao mundo e a arte das Musas”
(KRAUSZ, 2007, p. 81). E por isso que Schiiler (1989, p. 11) vai nomea-lo como um dos
grandes culpados da crise no discurso magico-religioso, encontrando, em suas obras®,
elementos que destacam uma tentativa, ao menos incipiente, de tornd-lo humano. Com o
poeta de Ascra, 0 poema cantado, que antes era de autoria exclusiva dos deuses, passa a ser
produzido com a ajuda do homem comum: “ele, o pastor anénimo das pastagens da Bedcia,
ousa declarar o [seu] nome, marca da passagem do anonimato a dignidade humana (...) 0
camponés, até aqui obscuro, arroga-se proeminéncia negada ao autor dos poemas homéricos”
(SCHULER, 1989, p. 11).

De Hesiodo em diante, o discurso méagico-religioso se modifica de uma maneira téo
radical que podemos observar 0s poetas abandonando as poténcias divinas para legitimar suas
palavras em experiéncias pessoais, em emocBes, em pensamentos € nos desejos mais
particulares (TORRANO, 2014, p. 17). Com Arquiloco (século VII a.C.), por exemplo, é
possivel encontrar uma poesia lirica que revela uma percep¢do mais aguda da subjetividade
do poeta®®, desembocando na reforma do individuo inspirado e sua relagido com o mundo dos

homens:

A contradicdo entre a ideia de poesia como dom divino e a ideia de poesia
como uma atividade puramente humana pertencente a esfera do profano, esta
implicita na obra de Arquiloco como um todo. Ele é o primeiro poeta a falar

%80 advento do alfabeto grego trouxe, dentre outras importantes contribuicdes, a possibilidade de se efetivar a
democratizagdo do conhecimento. A palavra escrita tornou disponivel “um registro visual completo, em lugar
de um registro acustico, aboliu a necessidade da memorizagdo, e, por conseguinte, do ritmo (...) encorajando a
producdo do enunciado insdlito, estimulando os novos pensamentos e assim irradiar sua influéncia entre
leitores” (HAVELOCK, 1996, p. 85-86).

*Tanto a Teogonia, quanto Os Trabalhos e os Dias revelam uma poesia grega que caminha lentamente ao
lirismo, isto é, o subjetivismo artistico. No primeiro, Hesiodo se nomeia como aquele quem as Musas conferem
0 poder para narrar a genealogia dos deuses; ja o0 segundo, parece tematizar as emocdes, pondo em destaque o
sofrimento do homem comum em sua atividade laboral (Cf. VERNANT, 2008, p. 27-103).

%0«S30 os liricos gregos que na Epoca Arcaica fazem a descoberta da profundidade e da intensidade espiritual,
preparando caminho para a ulterior constru¢do de uma interioridade subjetiva oposta & exterioridade objetiva”
(TORRANO, 2014, p. 47-48).



34

de um ponto de vista estreitamente pessoal e particular. Suas emoces, seus
pensamentos, suas experiéncias, desejos, sentimentos e memérias sdo o tema
de uma poesia que inaugura um novo género na tradicdo literaria grega — o
da lirica (KRAUSZ, 2007, p. 125).

E complementa Ferreira (2009, p. 3):

A poesia de Arquiloco geralmente é definida como impregnada de cru
realismo, é apresentada como sendo uma original e revolucionéria
reavaliacdo humana, pois nela esta sempre em jogo a totalidade do ser
humano. O poeta isso faz por meio de reflexdes sobre 0 homem e sobre suas
paix0es, combinadas a um carater parenético, visando a uma reforma do
individuo. Nesse contexto, conforme Barros (1999:23-4), tal realismo é
produto de uma nova época, de novas criacbes desenvolvidas nos mais
diversificados sentidos.

Outro aspecto que contribuiu para a transformacdo do discurso magico-religioso se
encontra em seu contraste com o discurso-didlogo. A laicizacdo da palavra operada pelos
nobres guerreiros auxiliou na modificacdo da compreensdo que 0s poetas tinham de sua
prépria arte, transformando a palavra inspirada em uma técnica (tékhne). A palavra laicizada,
desprovida de um contato direto com o ambito divino (DETIENNE, 2013, p. 99), faz parte do
mundo profano, ndo € essencialmente eficaz e muito menos atemporal. Ampliada para
dimensdes de um grupo social mais diversificado e menos unilateral, ela comp&e um discurso
que se baseia em oposicdo as poténcias divinas do discurso magico-religioso, “desvinculado
do compromisso com a verdade e que diz respeito a troca de ideias e de estratégias de luta”
(GARCIA-ROZA, 1990, p. 36).

O discurso-didlogo, formado por homens especializados na fungdo de guerreiro, é
datado da época Micénica (séculos XVII-XVI a.C.) e se estende até a reforma hoplita (675
a.C.), que marca, como lembra Detienne (2013, p. 87), “o fim do guerreiro como individuo
particular e a extensdo de seus privilégios ao cidadao da polis”. Sua peculiaridade se encontra
nos comportamentos e nas diversas técnicas de educacao efetuadas pelo grupo: eles passavam
por provas que testavam sua pericia, consagravam-lhes um prestigio na comunidade e
determinavam-lhes a morte. Essas trés caracteristicas indicam bem o seu tipo de discurso:
“como adquirem uma promogao social pelo fato de que sdo determinados a lutar até a morte,
ha banquetes, jogos funebres e assembleias onde a palavra ¢ um bem comum e livre a todos”
(CRUZ, 2014, p. 78).

Ligados pelo mesmo destino, a nog¢éo de isonomia reflete no modo como a palavra é

partilhada:



35

Um traco fundamental da relacdo social que liga guerreiro a guerreiro: a
igualdade que marca a instituicdo militar dos ‘banquetes igualitarios’ (dais
eise), nos quais se reunem os homens do lads, assim como marca as
assembleias guerreiras em que cada um dispde do mesmo direito & palavra.
Ja epopeia, 0 grupo dos guerreiros tende a definir-se como o grupo dos
semelhantes (hémoioi) (DETIENNE, 2013, p. 100).

Dessa maneira, o discurso-dialogo ndo se preocupa em desvelar a realidade, sua
eficacia ndo provém de forgas religiosas, “mas baseia-se essencialmente na concordancia do
grupo que atesta aprovacao ou reprovacao” (DETIENNE, 2013, p. 101). Os Aqueussl, por
exemplo, se reuniam para escolher e tomar suas atitudes diante da aprovagéo ou reprovagao
daqueles que melhor discursavam; do mesmo modo, os Argonautas®, quando se preparavam
para efetuar determinadas expedigdes, “sempre se reuniam para aconselhar uns aos outros € os
melhores conselhos eram elogiados” (CRUZ, 2014, p. 78). O binémio ‘“aprovacao”
(doximazo) e “reprovagdo” (apodoximézo) marca, portanto, o discurso-dialogo dos nobres
guerreiros, a verdade do poeta, do profeta e do rei possui pouco valor para eles; sera a

persusasao (peithd) que ird legitimar a validade da palavra laicizada:

Aquilo que a palavra do guerreiro visava ndo era a verdade, mas a persuasao
(peithd). O que estava em jogo era, sobretudo, o poder que a palavra exercia
sobre o0 outro, sua capacidade de sedugdo ou de persuasdo. Ha aqui uma
dupla diferenca em relacdo a palavra do poeta. Em primeiro lugar, sua
dessacralizacdo; em segundo lugar, sua desvinculagdo da verdade (alétheia)
(GARCIA-ROZA, 1990, p. 36).

Ndo € por acaso que encontramos a retérica (a arte da argumentacdo) sendo
configurada, pela primeira vez, nas assembleias antigas, pois “aqueles que precisam dar bons
conselhos devem se fazer ouvir perante os demais” (DETIENNE, 2013, p. 107). O guerreiro
tornou-se, de modo gradual, um orador (rétor): aquele que conhece o0 uso das palavras, capaz
de afetar os sentimentos dos ouvintes, de fazer ceder as suas suplicas e de conseguir, por meio
de argumentos persuasivos, a aprovagdo do grupo.

Como destacamos em outros momentos:

®1<por volta de 1600-1580 a.C., a Hélade recebe uma nova onda de invasores indo-europeus: tratava-se dos
Aqueus, nome genérico que Homero, logo nos dos primeiros versos da iliada, estendeu a todos 0s gregos que
lutaram em Trdia. Embora poucos numerosos, esses Nnovos invasores eram aguerridos e conquistaram
rapidamente o Peloponeso, empurrando 0s jonios para as costas asiaticas, onde se instalaram a margem do
golfo de Esmirna” (BRANDAO, J. S. 2015, p. 2).

620s Argonautas eram tripulantes dos mares que efetuavam expedicdes por volta do ano 939 a.C. em busca de
riquezas. Conta-se que em suas viagens “tiveram grande nimero de aventuras que, como toda a mitologia
grega, contém elementos de espécies diferentes. Algumas eram trdi¢des genuinas de viagens de exploragéo;
outras eram baseadas no ritual e ainda outras estavam la para permitir mostrar suas habilidades especiais”
(PINSENT, 1982, p. 76).



36

Um orador deve conhecer aquelas palavras que gracejam ou irritam 0s
ouvintes; que exortam ou menosprezam. Ele deve saber provocar
determinados sentimentos através do seu discurso. O discurso-didlogo é um
instrumento de dominagdo e por isso uma primeira forma de retérica
(CRUZ, 2014, p. 78).

Mais tarde, no século IV a.C., quando Aristételes (Retorica, I, 2, 1356a), comenta
quais sdo os elementos basicos que constituem a arte da retorica, ele dird que a persuasdo
possui trés pontos de partida que, mutatis mutandis, j& podiam ser encontrados no discurso-
didlogo dos guerreiros: a) Aquela derivada do carater (éthos) do orador; b) Da emocao
(pathos) despertada nos ouvintes e ¢) Dos argumentos (logoi) mais provaveis, isto €, aqueles
gue mais se assemelham com a verdade (ALEXANDRE JUNIOR, 2005, p. 37). Isso parece
sugerir, portanto, que, desde bem cedo, nas assembleias militares, a linguagem era
compreendida como “um instrumento de dominagdo sobre outrem, ou seja, uma primeira
forma de retorica” (DETIENNE, 2013, p. 102).

Todavia, conquanto o discurso-dialogo faca parte de um nimero maior de pessoas (se
compararmos ao discurso magico-religioso), ele ainda permanece sendo um privilégio de
figuras destacadas. Existe um outro grupo, entretanto, muito maior em quantidade, que né&o
possui o direito de falar nas assembleias (por ndo serem guerreiros®®): o povo (démos) é uma
massa (plethys) afénica que sé tera algum privilégio a partir da construcdo das cidades. O
surgimento da polis, conforme explicita Diogo da Silva (2012, p. 5), se encontra atrelado a
mudanga no modo como os guerreiros efetuavam os seus combates: a reforma hoplita marca,
antes de qualquer coisa, a passagem® do modelo aristocratico de luta (por meio de cavalaria e
de duelos) para um modelo civico de combate, com a adesdo das falanges hoplitas®® e de um
posicionamento coletivo no campo de batalha.

Na medida em que a reforma hoplita vai se fortalecendo com o novo modelo de luta e

a aristocracia guerreira passa a renunciar as facanhas individuais em favor do combate

830 homem que faz parte do démos n&o tem o direito de falar no meio das assembleias, pois néo é combatente.
Quando Tersites eleva a voz, Ulisses ndo procura combate-lo com argumentos, mas acertando-lhe um golpe de
centro. N&o h& nem isegoria nem isonomia entre eles, pois Tersites ndo ¢ um guerreiro” (CRUZ, 2014, p. 78).

*H4 duas interpretacdes basilares no que diz respeito & passagem do modelo aristocratico de luta a0 modelo
civico: por um lado, historiadores como Moses Finley (1990) e Chester Starr (1977) acreditam que essa
passagem se deu de modo gradual, estendendo-se até o século VIII a.C.; por outro lado, estudiosos como
Victor Hanson (1993) e José Ferreira (2004) enxergam na falange hoplita uma mudanca radical de cultura,
afetando completamente 0 modo como os guerreiros organizavam seus exércitos (Cf. SILVA, D., 2012, p. 13).
NGs, no entanto, acreditamos que a primeira linha parece propor uma melhor interpretacdo: como queremos
deixar claro desde o inicio desta pesquisa, nada se da de modo repentino na historia, mas tudo é fruto de um
processo de transformacao.

%A falange hoplita representa uma inovagéo técnica no que diz respeito a0 modelo de combate: o escudo de
dupla empunhadura, além de garantir a sua defesa, passa proteger também o seu companheiro, promovendo um
tipo de batalha que conta cada vez mais com a presenga de um parceiro (Cf. SILVA, D., 2012, p. 13).



37

coletivo, o modelo da polis vai se constituindo como o novo paradigma da organizacgao social
e politica (SILVA, D., 2012, p. 8). Os seus membros, mesmo que partindo de origens
diferentes, isto €, de grupos sociais distintos e com funcdes distintas, vao se tornando “iguais”
(isoi) na medida em que o fortalecimento e a sobrevivéncia de cada um dependem, sobretudo,
do modo como vivem em conjunto.

Como esclarece Vernant (2015, p. 65):

0 vinculo do homem com homem vai tornar assim, no esquema da cidade, a
forma de uma relacdo reciproca, reversivel, substituindo as relacdes
hierarquicas de submissao e de dominio. Todos o0s que participam do Estado
vao se definir como hémoioi, semelhantes, depois, de maneira mais abstrata,
Como 0s isoi, iguais.

Ja em relacdo a linguagem, o surgimento da polis marca, definitivamente, o declinio
do discurso magico-religioso e a ascensao do discurso-didlogo. A palavra ja ndo manifesta a
verdade dos deuses, mas a argumentacdo, a controvérsia e o debate entre os homens
(VERNANT, 2015, p. 53). O poeta, o profeta e 0 rei passam a se tornar personagens
“anacrénicos” em um mundo que ndo necessita mais dos seus poderes. Esse Ultimo, por
exemplo, que antes adquiria a legitimidade dos seus thémistes por meio dos objetos méagicos,
agora precisa recorrer a persuasao como qualquer outro orador (DETIENNE, 2013, p. 110). A
arte politica passa a se desenvolver por meio do exercicio da linguagem e o l6gos toma
consciéncia de si mesmo, de sua importancia, de suas regras, e, em especial, de sua eficacia.

N&o podemos deixar de mencionar também a importancia do surgimento da lei escrita
(nébmos) para o processo de laicizacdo do discurso, visto que existe uma profunda
interdependéncia entre a sua descoberta “como instrumento privilegiado de fixagdo do direito
e a génese da polis, como locus superior da convivéncia humana” (OLIVEIRA, R., 2013, p.
19). Foi apenas com a implementacdo de condutas e regras morais escritas que vemos ser
possivel a subtracdo da soberania dos reis e uma distribuicdo mais igualitaria do poder e das
prerrograticas politicas encontradas nas cidades. A justica (dike), como ressalta Vernant
(2015, p. 57), que antes era concedida apenas por meio da palavra inspirada dos reis, “vai
poder encarnar-se num plano propriamente humano, realizar-se na lei, regra comum a todos,
mas superior a todos, norma racional, sujeita a discussdo e modificagdo por decreto, mas que
nem por isso deixa de exprimir uma ordem concedida como sagrada”.

Assim, é do contraste entre o discurso magico-religioso e o discurso-dialogo, entre a
alétheia dos deuses e a peitho dos homens, que nasce uma cisdo no seio da cultura helénica:

de um lado, encontramos o discurso sendo compreendido como um instrumento das relagdes



38

intersociais, influenciando boa parte da sofistica e da retérica do século V a.C.; por outro lado,
temos o discurso como meio de conhecimento da realidade, atuando na maneira como alguns

filosofos entendiam o mundo:

Uma reflexdo sobre a linguagem é elaborada em duas grandes dire¢des: por
um lado, sobre o 1égos como instrumento das relagcBes sociais, por outro,
sobre o 16gos como meio de conhecimento do real. A Retdrica e a Sofistica
exploram o primeiro caminho, forjando técnicas de persuasdo,
desenvolvendo a analise gramatical e estilistica do novo instrumento. O
outro caminho é objeto de uma parte da reflexdo filosofica: o discurso serd o
real, todo o real? (DETIENNE, 2013, p.111).

Na proxima secdo, analisaremos como os tipos de discurso da Grécia Arcaica se
transformaram no Naturalismo e no Convencionalismo linguistico encontrados na Grécia do

periodo Cléssico.

2.3 ENTRE A VERDADE E O ENGODO: SEMELHANCAS E DIFERENCAS ENTRE O
NATURALISMO E O CONVENCIONALISMO LINGUISTICO

Parece ser uma pratica comum atribuir como ponto marcante na discussdo dos
primeiros filésofos o conflito de ideias entre Parménides e Heraclito. A maior parte dos
manuais de historia da filosofia antiga, por exemplo, constr6i o caminho que liga as
investigacbes dos pensadores naturalistas (ou pré-socraticos) até Platdo, por meio de uma
tentativa sistemética de estabelecer a harmonia entre o devir heraclitico e o imobilismo do Ser
parmenidico®® (GILES, 1979, p. 40; KIRK; RAVEN; SCHOFIELD, 2013, p. 296;
MCKIRAHAN, 2013, p. 298; REALE; ANTISERI, 1990, p. 59). Embora essa dissonéncia de

pensamento ndo esteja de fato equivocada, ha, entretanto, pontos de convergéncias

%A filosofia de Parménides ficou conhecida, sobretudo, em contraste com o devir heraclitico que, em palavras
gerais, compreendia a physis enquanto um processo continuo de mudanca (Cf. HUSSEY, 2008, p. 152-156). O
imobilismo é, para o filésofo de Eleia, uma das caracteristicas centrais do Ser, isto €, da physis que, em sua
totalidade, compreende tudo que ha (Cf. CASERTANO, 2011, p. 86). Ora, sendo o Ser a totalidade das coisas
que sdo, ndo existe nada que o transcenda. Os seus atributos, portanto, ndo deverdo conter qualquer
possibilidade de mudanca, pois isso indicard algo para além da prdpria totalidade no qual ela devera mudar.
Assim, o Ser (ou, nesse caso, a propria physis) devera ser ingénito (agéneton), imperecivel (andlethrén),
inabalavel (atremes), homogéneo (homoion) e imovel (akineton) (DK28B8). Vale ressaltar, entretanto, que a
leitura do poema de Parménides, desde os tempos mais remotos, desembocou em uma variedade de
interpretacdes distintas que, por vezes, sdo contraditérias. H& quem pense, por exemplo, que o Ser de
Parménides é transcendental, ou seja, um preludio para as ideias inteligiveis de Platdo (Cf. SEDLEY, 2008, p.
178-179). Ja Aristoteles constroi sua Fisica (I, 2, 185a) em ataque direto a Parménides: para o Estagirita, a
physis é caracterizada pelo movimento, sendo algo comprovado pela simples observacdo dos fendmenos em
nossa volta. O Ser parmenidico, portanto, sd deve fazer parte de um outro &mbito de investigacdo (que ndo o
cosmoldgico), a saber, o ldgico. N6s, no entanto, ficaremos com a interpretacdo proposta por Casertano que,
como sera explorado mais a frente, pde o eleata em contato com os seus contemporaneos (0s naturalistas) e
valoriza a segunda parte do seu poema que, por ser uma analise cosmoldgica, perde seu sentido com a
interpretagdo de matriz aristotélica.



39

substanciais entre os dois e, no que toca a nogdo de linguagem adotada por eles, podemos
afirmar que ambos fazem parte de uma mesma concepgéo.

Do mesmo modo, conquanto alguns estudiosos na esteira de Grote (1984, p. 434-544
apud KERFERD 2003, p. 20-21) afirmem que os sofistas s@o figuras independentes e sem
qualquer confluéncia de pensamento, a nocdo de linguagem que alguns adotam o0s perpassa
como um fendmeno social, interligando-os e reunindo-os em um sé grupo (KERFERD, 2003,
p. 125-127).

Tende-se a atribuir a Protagoras de Abdera®’ o titulo de precursor do movimento
sofista, sobretudo por conta do seu fragmento®® que parece legitimar as opinides (déxai) dos
homens frente a verdade (alétheia) oriunda dos deuses (UNTERSTEINER, 2012, p. 92-102).
E por meio da supervalorizacio das opinides que, como veremos, muitos discursos sofisticos
irdo se formar — independentemente de suas diferencas. A acdo de separar a ontologia da
linguagem perpassa tanto o sofista de Abdera, quanto Gérgias, Prodico, Antifon e outros®®.
Encontramos, em cada um deles, uma tentativa mais ou menos rigorosa de estabelecer uma

separacao entre a linguagem e o mundo, entre a linguagem e o Ser:

A reviravolta promovida pela sofistica consiste em deslocar o eixo da
reflexdo do ser, onde as possibilidades da linguagem sdo atreladas a sua
capacidade de descrevé-lo, para a linguagem como entidade auténoma,
despoja compromisso ontoldgico. Para os sofistas 0 que importa é a maneira
como se usa a linguagem. A sofistica ressalta, portanto, o aspecto
pragmatico da linguagem. Afirmando que as palavras sdo signos arbitrarios
das coisas, os sofistas rompem 0 nexo que ligava as palavras as coisas,
eliminando a possibilidade do discurso como instrumento de conhecimento
da realidade (ALMEIDA, L., 1999, p. 111).

Como foi discutido nas paginas anteriores, o desenvolvimento dos discursos

encontrados na Grécia Arcaica pressupde um choque de compreensdes de mundo que

%"Nascido em Abdera por volta de 485 a.C., Prétagoras foi o mais famoso e, talvez, o mais antigo dos sofistas.
Sua fama em Atenas foi relatada por Platdo (Prétagoras, 310e) que mencionou ao menos duas de suas visitas.
Didgenes Laértios (Vidas e doutrinas dos fildsofos ilustres, IX, 8, 51) afirmou que o sofista “foi o primeiro a
dizer que em relagdo a qualquer assunto ha duas afirmagdes contraditorias”, sendo o precursor do relativismo €
da supervalorizacdo da doxa que marcara o discurso sofistico de um modo geral. Muito de nossas informacdes
sobre Protagoras vieram dos dialogos de Platdo que, apesar do seu respeito ao sofista, acabaram o
caricaturando conforme seu préprio ponto de vista (Cf. GUTHRIE, 2007, p. 246-248).

%8Conforme a traducdo de Untersteiner (2012, p. 78-79): “o homem ¢ dominador de todas as experiéncias, em
relagdo a fenomalidade do que é real e a nenhuma fenomalidade do que estd privado da realidade” (panton
khrematon métron estin anthropds, ton mén énton hos éstin, tdn dé ouk énton hés ouk éstin) (DK80B1).
Podemos encontrar essa frase também no Teeteto (152a) e no Crétilo (385¢).

®De acordo com Kerferd (2003, p. 75), “conhecemos o nome de mais de vinte e seis sofistas do perfodo entre
460 a 380 a.C., quando sua importancia e sua atividade estavam no auge”. Desse niimero, apenas 0ito ou nove
ficaram realmente famosos e tiveram seus nomes citados nas obras dos fildsofos do seu tempo: Prétagoras,
Gorgias, Pradicos, Hipias, Antifon, Trasimaco, Calicles, Critias, Eutidemo e Dionisodoro. Além desses, dois
autores anénimos de duas obras importantes devem ser mencionados: o autor das Dissoi Logoi e 0 andnimo
Jamblico — como ficou conhecido.



40

somente na construcdo das cidades poderam melhor se entrelacar. Foi por meio da polis e da
mistura de elementos oriundos do processo de laicizacdo da palavra inspirada que se fez
possivel uma compreensdo da linguagem capaz de, por um lado, secularizar o valor da
alétheia, trazendo-a ao mundo dos homens e, por outro, transformar o 16gos em uma realidade
autdbnoma e independente, preparado para desvendar, por si mesmo, a totalidade das coisas.
Mas ndo ¢é tarefa facil acompanhar a transformacéo do discurso e suas ramificages. De um
mesmo ponto de partida, filosofos e sofistas encontraram 0s componentes necessarios para
construir seus proprios fundamentos.

E com Simonides de Céos, por exemplo, que a classe-poeta se separa da palavra
inspirada e se refugia nas doxai (CRUZ, 2014, p. 80). A poesia que desde Hesiodo ja vinha
abrindo mao do seu carater objetivo, transforma-se em uma técnica similar as dos pintores que
copiam a realidade por meio de uma imagem (eikon)™. Plutarco, em uma passagem traduzida
por Mufioz (2012, p. 170), disse que “Simonides (...) chamava a pintura de poesia silenciosa e
a poesia de pintura falante”, pois a mistura de cores realizada pelos pintores mostra os
acontecimentos como se estivessem ocorrendo continuamente, enquanto que a poesia 0s narra
como se fossem passados. Essa realizacdo é fundamental, pois marca, de forma definitiva, a
cisdo entre o ambito divino e o humano: o poema como “técnica” ¢ uma construgdo
meramente humana e ndo depende de nenhum elemento religioso para sua confeccido’
(DETIENNE, 2013, p. 117).

Com Simoénides encontramos “uma fratura cultural expressada na desvaloriza¢do do
carater sagrado e da funcdo social da palavra poética. O poeta ndo é mais o porta-voz das
Musas’? e tampouco ¢ o portador da verdade” (MUNOZ, 2012, p. 170). Essa secularizagio da
poesia marca certo triunfo da doxa frente a alétheia que, realizada em um tipo de discurso
entendido como uma imagem da realidade, enaltece as aparéncias e pde em Xxeque a
possibilidade da linguagem de expressar o real (DETIENNE, 2013, p. 127). Com a verdade

separada do discurso, Simonides sublinha a peithd dos guerreiros arcaicos e transforma a

"Para toda uma tradi¢do, a pintura é uma arte da ilusdo, uma ‘enganacio’: o autor dos Dissoi logoi a define
como uma arte em que melhor é quem engana (exapatei) ‘fazendo a maioria das coisas semelhantes ao
verdadeiro (plefsta (...) hdmoia tofs alethinofs poiéon)”” (DETIENNE, 2013, p. 115).

""Como Siménides afirma no fragmento 17: “os deuses facilmente enganam a inteligéncia dos homens”
(ADRADOS, 1980 apud MUNOZ, 2012, p. 170, nota 39).

?Deve-se ressaltar, no entanto, que essa ruptura ndo significava o completo abandono das Musas por parte de
Simoénides. Ele ainda continua sendo um poeta e isso significa, ainda em seu tempo (e mesmo depois dele),
aquele guem invoca as Musas e compde poesias (Cf. KRAUSZ, 2007, p. 179). Todavia, como destaca
Detienne (2013, p. 117, nota 19), as Musas de Siménides ja ndo tém mais a forca das de Homero. Elas ndo
possuem mais o poder de desvelar a realidade, apenas auxiliam, como um instrumento do 16gos, a criagdo e a
manutencdo dos poemas. Ndo é por acaso que as representacdes platonicas da loucura (mania) poética
permanegam atribuindo a criatividade e a fluéncia verbal a uma esfera que se encontra além do racional.



41

poesia em uma técnica do “engodo” ou da “ilusdo” (apate): “a arte do poeta agora tem a
funcdo de seduzir, enganar suscitando ‘imagens’, seres fugazes que sdo o que sdo € o que nao
sdo” (DETIENNE, 2013, p. 128).
Além disso, é com Simonides que também vemos a classe-poeta se transformar em
uma profissdo remunerada (DETIENNE, 2013, p. 114; GARCIA-ROZA, 1990, p. 35;
MURNOZ, 2012, p. 171). Uma vez que o poeta deixa de se ver como um mediador entre
deuses e homens e comeca a se enxergar como 0 artesdo dos seus proprios poemas, ele passa
a cobrar por suas confecgbes. Essa acdo, como destaca Detienne (2013, p. 114), €
menosprezada por outros poetas que, como Pindaro, falam disso em tons de indignagdo: “os
doces cantos de Terpsiscore, seus cantos suaves, seus cantos embaladores estdo a venda; com
Simonides, a Musa torna-se cupida (philorkedés), mercenéria (ergatis)”. O poeta de Céos,
portanto, coloca seus contemporaneos diante de uma experiéncia inédita da poesia: 0s que
seguirdo em um viés tradicional irdo deprecia-lo e acuséa-lo de iconoclasta, mas os que estdo
na vanguarda das mais novas mudancas culturais irdo ndo s aceitd-lo, como também
incorporéa-lo as suas proprias ideias:
Simonides, portanto, introduz um ponto de vista que altera a base da cultura
em seu tempo e dentro dela essa nova concepcao vai acabar impondo a ideia
de ‘autoria’ nas obras dos poetas que ja possuem ao seu alcance o alfabeto

como ferramenta para a publicagio dos seus poemas (MUNOZ, 2012, p.
173).

Tende-se a atribuir a invengdo da “mnemotécnica” (método de estimulacdo da
meméria) a Siménides” e a forma como, a partir dele, ela é “convertida em uma ‘técnica
secularizada’ que a compreende como ‘faculdade psicologica’, onde todos podem pratica-la
em conformidade com as regras comuns, deixando de lado a fungdo ‘forma privilegiada de
conhecimento’” (MUNOZ, 2012, p. 172-173). A memoria que antes possibilitava o acesso as
realidades atemporais passa a ser um instrumento para alcangar um saber enciclopédico,
reunindo o maior nimero de informagdes possiveis a respeito de todas as coisas (GARCIA-
ROZA, 1990, p. 35).

Com a desvalorizacdo do ambito divino em diversos aspectos, a alétheia também

perde seu valor. Em seu lugar, Simonides reivindica a doxa, que, junto a peithd dos guerreiros

"*Detienne (2013, p. 118, nota 21) cita algumas pesquisas que contribuiram para o esclarecimento da conexao
entre Simdnides e a inven¢do da mnemotécnica: “os testemunhos citados por W. Schmid e O. Stéahlin,
Geschichte der griechischen Literatur, I, 1, Munique: 1929, p. 505-523; P. Maas, Simonides, R.-E (1927), c.
192; G. Christ, Simonidesstudien, Diss, Zurique: 1962, p. 346-370. W. Schmid ndo deixou de ressaltar as
afinidades que se impde com a corrente sofistica. H4 também muito proveito em ler F. Grégaire,
‘Mnémotechnie et mémoire’, Revue philosophique, 1956, p. 494-528.



42

arcaicos, se transforma no meio principal de comunicagio entre os homens. E a partir desse
momento, portanto, que pela primeira vez, a verdade se opGs a opinido, fazendo emergir o

conflito que ira caracterizar toda a histéria da filosofia posterior’*:

praticar a poesia como oficio, definir a arte poética como obra de ilusdo
(apate), fazer da memoria uma técnica laicizada, rejeitar a alétheia como
valor cardinal, todos esses sdo aspectos da mesma inciativa. Nesse plano,
percebe-se também o vinculo necessario entre a laicizacdo da memoria e o
declinio de alétheia. Separada de seu fundamento, a alétheia é brutalmente
desvalorizada; Simdnides a rejeita como simbolo da antiga poética. Em seu
lugar, ele reivindica to dokein, a doxa. E a primeira vez, parece, que alétheia
se opde diretamente a doxa; e ai se trava um conflito decisivo que pesara em
toda a historia da filosofia grega (DETIENNE, 2013, p. 120).

Os sofistas, seguindo na esteira de Simoénides, irdo pér a déxa no centro do seu
pensamento. As condi¢des sociais e politicas que foram engendradas desde o florescimento da
polis e a influéncia direta de estadistas (como Péricles em Atenas)’® tornaram possivel o
surgimento desse tipo de movimento que coloca a ambiguidade (amphibolia) dos discursos
como peca central nas relagcbes humanas (KERFERD, 2003, p. 95). Como apontamos em um
outro momento (CRUZ, 2015, p. 95), a ideia democrética grega de que o poder deve pertencer
ao démos e que os cargos de conselho deverdo ser confinados aos mais competentes
contribuiu para que esses pensadores viessem de toda a parte do mundo afirmando serem
capazes de ensinar a arte da retérica, bem-quista por aqueles que desejavam seguir uma vida
politica. Os sofistas, em resumo, “sdao homens que t€ém uma sabedoria proxima a dos Sete

Sébios’®: “habilidade politica e inteligéncia pratica’ (DETIENNE, 2013, p. 128).

"Desde Xendfanes, passando por Parménides e Heraclito até Platdo e Aristoteles, o embate entre alétheia e doxa
parece delinear os caminhos que foram tracados pela filosofia na antiguidade. As duas rotas tragadas por
Parménides em seu poema colocam a verdade e a opinido em vias opostas: de um lado, o Ser acompanha a via
da verdade, enquanto que do outro a opinido segue a via da contradi¢cdo que ha entre o Ser e o Nao-Ser (Cf.
DK28B1-2; DK28B7). Platdo, seguindo no mesmo percurso, separa em uma variedade de obras (Cf. Banquete,
202a; Ménon, 98b; A Republica, 478c-d; Teeteto, 187h, 200e, 201b-c; Timeu, 51d-52a ¢ etc.), o “saber” da
mera “opinido”. Para o filosofo da academia, o conhecimento (epistéme) das coisas s6 é possivel por meio da
verdade imutavel que ha nelas; a ddxa, por outro lado, apreende apenas o que ha de mais superficial.

Péricles foi, dentre os mais importantes lideres democréticos de Atenas, 0 que teve maior influéncia no
pensamento filosofico e sofistico. Sendo um personagem politico de grande relevo para a Atenas do século V
a.C., alguns estudiosos tendem a atribuir a sorte de alguns pensadores a ele. Kerferd (2003, p. 43), por
exemplo, acredita que ndo foi um acaso que o movimento sofista tenha florescido justamente quando Péricles
comandava Atenas: “ndo somente a situacdo geral de Atenas, mas também o franco encorajamento de Péricles
é que trouxeram tantos sofistas a Atenas. Eles faziam parte do movimento que estava produzindo a Nova
Atenas de Péricles, e era como tal que foram, ao mesmo tempo, bem-vindos e atacados”.

®0s Setes Sabios sdo os que, conforme relata Vernant (2015, p. 75 apud ARISTOTELES, Peri Philosophias),
“dirigiam seus olhares para a organizagdo da pélis, inventaram as leis e todos os vinculos que relinem as partes
de uma cidade; e essa invencdo, nomearam-na de sabedoria”. Todavia, embora a existéncia dos Setes Sabios
ndo seja um objeto de desconfianga, a lista que os nomeia é variavel. Diégenes Laércio (Vidas e doutrinas dos
filésofos ilustres, I, proémio, 13), por exemplo, afirma que os Sete Sabios sdo Tales, Solon, Periandros,
Cledbulos, Quilon, Bias e Pitacos, acrescentando, por vezes, Anacarsis, Mison, Ferecides e Epiménides — de
quem ainda falaremos mais adiante.



43

O proprio termo sophistes (como se autoproclamavam)’’ sugere essa aproximagao:
sendo um nome do agente derivado do verbo, ele possui uma estreita relacdo com as palavras
gregas sophos e sophia que costumam ser traduzidas por “sabio” e “sabedoria”, e que denota,
dependendo do contexto em que estdo inseridas, caracteristicas técnicas, praticas ou
espirituais (GUTHRIE, 2007, p. 32). O dominio de uma tékhne, por exemplo, pode indicar
certa sophia: “um construtor de navios em Homero (...), um cocheiro, um piloto de navio, um
augure, um escultor sdo sophoi cada um em sua ocupacgdo” (GUTHRIE, 2007, p. 31). De
outro modo, sophia também esta associada ao saber do poeta, do profeta e do rei — todos
aqueles que, como vimos, séo dotados por um tipo de conhecimento que ndo faz parte dos
homens comuns’. O saber, quando compreendido dessa maneira, ndo tem relagdo com a
técnica, mas é de matriz espiritual, obtido pelos deuses e passado aos homens por intermédio
de certas figuras privilegiadas (KERFERD, 2003, p. 46).

A partir do século V a.C., o termo passou a referenciar dois tipos de personagens
distintos: a) Aqueles que ainda seguem a matriz de pensamento dos primeiros poetas, profetas
e reis, ou seja, os pensadores naturalistas que a tradicdo’® legou o titulo de “primeiros
filosofos” e b) Aqueles que, a partir de Simdnides, declaravam ser profissionais do
conhecimento, a saber, os sofistas.

Os que se enquadram no primeiro tipo, como veremos mais adiante, incorporaram a
presenca do divino e o valor da alétheia tanto em uma série de novas praticas que surgiram a
partir do sincretismo cultural com outras partes da Grécia e do mundo, quanto as inovacdes

adquiridas por meio do uso do 16gos na observacdo dos fendmenos naturais®. Os do segundo

""Platdo, no Protagoras, ilustra como os sofistas se enxergavam como herdeiros de uma tradicdo que, desde os
poetas mais antigos, eram chamados de sophos. Em 316d-e, por exemplo, ele faz Protagoras afirmar que “a
sofistica € uma arte antiga e que 0s homens da antiguidade que a praticaram, temendo a ira que suscitava,
disfarcaram-na com uma roupagem apropriada”, as vezes a de poesia, no que se enquadram Homero, Hesiodo
e Simonides” (egd dé tén sophistiken tékhnen phemi men einai palaian, tous dé metakhei phizoménous autén
ton palaion andrén, phoboyménoustd epakhthés autés, proskhema poieisthai kai prokalyptesthai, tous
menpoiensin, hofon Homeron te kai Hesiodon kai Simoniden).

"®Guthrie (2007, p. 33) chama a atengdo para o fato de que a ocorréncia mais antiga do termo sophistes foi
encontrada justamente em uma Ode (poema lirico) de Pindaro, tendo o sentido claro de “poeta”. Isso corrobora
para o fato de que, em sua génese, a sophia tinha o sentido puramente espiritual, vindo a significar uma
sabedoria técnica apenas com o processo de laicizagdo da palavra inspirada.

"Foi, sobretudo, a partir da préatica exercida por Aristoteles de construir seu pensamento a partir das
investigacGes daqueles que o precedeu que ficou comumente atribuido aos pensadores naturalistas o titulo de
“primeiros filésofos” (Cf. MCKIRAHAN, 2013, p. 35-36). No livro A da Metafisica, por exemplo, ele
“prefaciou alguns dos tratados com exames metddicos das suas opinides” (KIRK; RAVEN; SCHOFIELD,
2013, p. XV), contribuindo (embora as vezes deformando) para a conservacgao desses pensamentos que foram,
em grande parte, perdidos.

80«Foi na Jonia [do século VII ou VI] que se efetuaram os primeiros esforgos de carater completamente racional
para descrever a natureza do mundo. Ai, a prosperidade material e as excepcionais oportunidades para
estabelecer contatos com outras culturas — por exemplo, com Sardes, por terra, e com o Ponto e o Egito, por



44

tipo, por outro lado, adquiriram uma série de caracteristicas singulares: cobraram por seus
ensinamentos (embora ndo tivessem o consenso sobre o valor)®, fizeram longas exibicoes
(epideixeis) em pracas e prédios publicos (as vezes sem proposito ou sO para mostrar a
eficacia de suas oratorias) e acreditaram que a linguagem tinha o papel fundamental de revelar
a ambiguidade existente por trds de cada opinido, fazendo prevalecer o argumento mais forte
sobre o mais fraco (CRUZ, 2015, p. 96).

Tanto Platdo quanto Aristdteles tentaram construir fortes linhas demarcatdrias entre
esses dois perfis. Para eles, os sofistas eram uma ameaca por valorizar tanto o subjetivismo
quanto o relativismo e por pregar o uso da linguagem apenas como um instrumento de
seducdo (TRABATTONI, 2010, p. 49-66). Assim, como aponta Reale (1993, p. 190), a
autoridade que ambos exerceram sobre a historia da filosofia sucessora acabou por atribuir um
significado pejorativo ao termo “sofista”, alegando que aqueles que se autoproclamavam
“sibios” possufam apenas um saber aparente e ndo real® além de professarem com fins
meramente lucrativos e nunca por um desinteressado amor ao conhecimento (CASSIN, 1990,
p. 7).

E nesses termos, por exemplo, que Platdo no Banquete constr6i uma linha que separa
os “sabios” (sophistai) daqueles que “amam a sabedoria” (philésophoi):

Deus algum filosofa ou deseja torna-se sabio, pois ja é. Da mesma forma,
qualquer outro, se é sabio, ndo filosofa. Tampouco filosofam os ignorantes,
nem desejam ser sabios. O que irrita na ignorancia é precisamente isso: ha
pessoas que nem sdo distintas, nem sensatas e declaram-se satisfeitas. Ora,
guem ignora que lhe falta algo, ndo sente necessidade nada (...) filosofa
guem se encontra entre esses dois extremos [sabios e ignorantes] (thedn
oudeis philosophet oud epithymeri sophos genésthai, Esti gar, oud el tis dllos
soph6s, ou philosophel. Oud’aii  hoi amatheis  philosophotisin

oud’epithymoiisi sophoi genésthai: auto gartoiito esto khalepon amathia, to
me oOntakalon kagathon medé phrénimondokein autéeinai hikavon. Oukoun

mar — aliaram-se, pelo menos durante algum tempo, a uma forte tradi¢do cultural e literaria que vinha do tempo
de Homero” (KIRK, RAVEN, SCHOFIELD, 2013, p. 71).

815egundo Kerferd (2003, p. 50-52), os valores que eram cobrados variavam de acordo com a fama do sofista.
Tanto Protagoras quanto Gorgias cobravam 100 minas de cada aluno (sendo uma mina equivalente a 100
dracmas, 425 gramas de prata ou a 74 dolares de 1978). Prodicos geralmente cobrava meia mina por uma tnica
prelecdo e Hipias teria afirmado que s6 foi uma vez a Sicilia e que 14 conseguiu mais de 150 minas em um
curto periodo de tempo.

82Como aponta Reale (1993, p. 189-190), “a acepg¢do negativa do termo tornou-se corrente a partir talvez ja de
Sécrates e, certamente, dos discipulos de Sdcrates, Platdo e Xenofonte, que radicalizam a batalha ideolégica
contra os sofistas, e depois Aristoteles, que codificou tudo o que dissera Platao”. No dialogo Sofista (231d-¢),
por exemplo, Platdo os define como a) Cacadores remunerados de jovens ricos; b) Importadores de
conhecimentos que interessam a alma; c) Biscateiros desses mesmos produtos; d) Mercador dos proprios
produtos cientificos; e) Atleta da agonistica aplicada aos discursos e f) Algo de controvertido que impedem a
alma de saber. J& Xenofonte, nos Ditos e feitos memoraveis de Socrates (I, 6, 13), afirma que eles vendem a
sabedoria por dinheiro e, conforme Aristoteles (Elencos Sofisticas, 1, 165-121), essa sabedoria é apenas
aparente e no real.



45

epithymel ho me oidmenos endees einai hol an meoietai epideisthai (...) hoti
hoi metaxu toGtonamphotéron) (PLATAO, Banquete, 204a-b).

Dentre a variedade de sofistas que se apresentaram em Atenas no século V a.C.,
destacaremos apenas 0 pensamento de Protadgoras de Abdera e Gorgias de Leontinos por
trazerem importantes consideracGes a discussao sobre o significado da linguagem no mundo
antigo.

Como dissemos, boa parte dos sofistas seguiram a linha de interpretacdo que, desde 0s
guerreiros arcaicos, rompia 0 nexo que ligava as palavras as coisas (GARCIA-ROZA, 1990,
p. 55-58). Embora alguns buscassem tematizar a physis, alegando que “as palavras sdo a
tentativa de reproduzir a natureza por meio do som” (GUTHRIE, 2007, p. 195), o modo como
compreenderam o uso da linguagem acabou por tornar explicito a ambiguidade existente no
uso da palavra. E o caso de Protagoras que acreditando que a linguagem deveria prover
formulas para exibir a realidade, expressou os dois logoi concernentes a todas as coisas. 1sso
se deu, sobretudo, porque para o sofista “o mundo da experiéncia é caracterizado pelo fato de
que todas as coisas nele, ou a maioria delas, a0 mesmo tempo sdo e ndo sdo. Portanto, a
linguagem também deveria exibir a mesma estrutura”® (KERFERD, 2003, p. 127).

De suas obras, entretanto, nos restou apenas um ‘“elenco mutilado ¢ ndo totalmente
confiavel’, conservado por Didgenes Laértios” (UNTERSTEINER, 2012, p. 36) que afirmou
que o sofista, por acreditar que a linguagem exibia a ambiguidade existente na natureza, “foi o
primeiro a dizer que em relacdo a qualquer assunto é possivel encontrar duas afirmacdes
contraditorias” (LAERTIOS, Vidas e doutrinas dos fildsofos ilustres, IX, 8, 51) e que essas
duas afirmacdes sdo igualmente validas e possiveis. O relativismo existente por detrds dessa
afirmacdo pbe a ddxa em uma posicdo de destaque no pensamento do sofista que acabou
levantando uma série de conclusbes inovadoras a partir da premissa de que a opinido do

homem é o critério fundamental para se avaliar todas as coisas (SOUZA, 2010, p. 128-129).

8Alguns intérpretes, a partir da leitura do Teeteto de Plat&o, tendem a construir um paralelo entre o relativismo
do sofista e o devir heraclitico (Cf. ZENI, 2012, p. 28-29). Como exposto em algumas passagens do didlogo
(Cf. PLATAO, Teeteto, 152d-e, 157a, 160a-c), desde Homero, passando por Heraclito e Empédocles até
Protagoras, ha uma forte tendéncia a se pensar que todas as coisas nascem do fluxo e do movimento. Outros
dialogos platdnicos também parecem reforgar essa tese: no Cratilo (385e-386e), como aponta Souza (2010, p.
125), o filésofo da academia afirma que a “doutrina do homem-medida é associada a tese de que a esséncia
(ousia) das coisas é propria (idion) a cada um e explicada da segunda forma; na pratica sdo para mim como
parecem a mim e para vocé como parecem a vocé” revelando o fluxo de opinides. No Eutidemo (283e-286b)
encontramos Platdo atribuindo a Protégoras e a outros pensadores mais antigos argumentos que evidenciam a
contradicdo existente no mundo.



46

No que nos restou das suas Antilogias®, por exemplo, encontramos quatro temas
discutidos sobre o dominio da déxa: a) O problema da existéncia dos deuses; b) As novas
concepcdes defendidas pelos filosofos naturalistas (em especial os eleatas); ¢) O fundamento
tedrico da arte e d) A validade do direito e das leis em relagdo as questdes éticas e morais
(UNTERSTEINER, 2012, p. 59).

Em todos os quatro casos, o dominio da doxa torna explicitos o ceticismo e o
relativismo em que o discurso sofistico se encontra imerso. Sobre os deuses, Protagoras
afirma ndo ter meios de saber se eles existem ou ndo (LAERTIOS, Vidas e doutrinas dos
filosofos ilustres, 1X, 8, 51), pois isso demandaria a necessidade de uma verdade que
transcenderia a brevidade da vida humana e tornaria evidente a obscuridade natural do assunto
(UNTERSTEINER, 2012, p. 59-64). J4 em relacéo a filosofia naturalista, o relativismo e o
ceticismo impossibilitam que o sofista dialogue com qualquer perspectiva argumentativa a
favor da univocidade do Ser®®. A compreensdo univoca proposta pelos eleatas, por exemplo,
fortalece a existéncia de uma verdade estavel que, para Protagoras, esbarra na ordem do
mundo como “um devir ininterrupto e sem principio ordenador a priori” (GARCIA-ROZA,
1990, p. 59).

A filosofia naturalista, portanto, quase que de um modo geral®, é criticada pelo sofista

por considerar que a physis existe em funcéo de um Unico principio ordenador:

A filosofia pré-socrética, portanto, tinha sido objeto da critica de Protagoras
gue em uma secdo das Antilogias, que podemos, com um bom fundamento,
supor gue intitulasse Peri tol 6ntos [a respeito do Ser], e pelo menos isso se

#Um nimero excessivo de obras atribuidas a Protagoras se perdeu ao decorrer dos séculos. Di6genes Laértios
(Vidas e doutrinas dos fildsofos ilustres, 1X, 8, 55) listou aproximadamente quatorze obras, mas apenas as
citagdes de uma obra conhecida como A verdade e alguns dos fragmentos das Antiologias é que sobreviveram
até o nosso tempo (Cf. GUTHRIE, 2007, p. 246; UNTERSTEINER, 2012, p. 35-36).

8E necesséario, portanto, citarmos um trecho do Teeteto (157a) que torna explicito essa divergéncia de
pensamento entre Protagoras e aqueles que compreendem o Ser de forma univoca. Sécrates, apresentando a
tese do sofista no didlogo, afirma que “nada existe em si mesmo, mas que todas as coisas de todos os tipos
surgem do movimento mediante a unido entre elas (...) 0 que de tudo isso se conclui é que nada existe [é] como
invariavelmente uno, por si mesmo, estando tudo continuamente vindo a ser relativamente a alguma coisa,
devendo a palavra ‘ser’ ser completamente suprimida” (ho dé kai tote elégomen, em dé té prosallela homilia
panta gignesthai kai pantofa apd tés kinéseos (...) hoste ex apanton touton, héper ex arkhés elégomen, oudén
einai hén auto kath’hauto).

%Embora Protagoras destoe de grande parte dos pensadores naturalistas, seu pensamento, no que diz respeito ao
modo como a linguagem se relaciona com o mundo, parece dialogar com ao menos dois: Empédocles de
Agrigento e Demdcrito de Abdera. Florez (2009, p. 46) chama a atencdo para 0 modo como tanto um quanto o
outro sustentam a tese de que os nomes sao atribuidos de modo arbitrario e convencional as coisas: “a
linguagem nao é algo natural, nem estabelece uma relagdo direta e indissoltvel entre as coisas e 0s nomes. A
linguagem é uma convengdo humana que esta a servico da crenca [ou da opinido] de cada um”. J4 Democrito,
como destaca Proclo em um comentario ao Cratilo de Platdo (XVI, 20), estabeleceu por meio de quatro
argumentos que 0s nomes se dao por convencdo: a) Por homonimia; b) Por paronimia; c) Pela transposicéo dos
nomes e d) Pela falta de semelhanga que ha entre os nomes e as coisas.



47

sabe com certeza: que nela se refutava a doutrina eleata que afirmava o Ser é
uno (UNTERSTEINER, 2012, p. 65).

Em relacdo ao fundamento tedrico da arte, o Protagoras de Platdo lanca alguns
indicios de como o sofista parece té-lo compreendido. Em 318e, por exemplo, o personagem
homénimo ao diadlogo despreza aquelas artes (tékhnas) que eram comumente ensinadas aos
jovens do seu tempo: artes manuais (confeccdo de calgados, olaria, construcdo de barcos e
etc.), artes plasticas (pintura, escultura, poesia e etc.) e até as artes de cunho cientifico
(navegacdo, medicina, matematica e etc.) (BINI, 2007, p. 263, nota. 38). Desse modo, para o
sofista, 0 Unico saber que merece atencdo € aquele centrado nas déxai dos homens e que
fazem do seu portador uma figura de destaque nas tomadas publicas: “o que ensino € ter bom
discernimento e bem liberar seja nos assuntos privados, mostrando como administrar 0s
negocios domesticos, seja nos assuntos da cidade, mostrando como pode exercer maxima
influéncia nos negocios publicos, tanto através do discurso quanto da agdo” (para d’eme
aphikémenos mathéstai ou peri allou tou éperi o0 hékei. to dé mathema estin euboulia peri
ton oikeion, hépos an arista ten hautol oikian dioikol kai peri ton tés poleos, hdpos ta tés
poleos dynatdtatos anein kai prattein kai légein) (PLATAO, Prétagoras, 318e-319a).

Por fim, no que diz respeito a validade do Direito e das leis em relacdo as questbes
éticas e morais do seu tempo, Protagoras destacou o carater voluntario e arbitrario das causas
que aceitam ou rejeitam as acdes tendo em vista 0 modo como cada um compreende 0 que € 0
justo e o util (UNTERSTEINER, 2012, p. 66-72). Com a secularizacdo também do ambito
juridico, as acbes que antes eram tomadas tendo em vista o equilibrio e a conexdo entre o
mundo dos homens e dos deuses, passam a ser exercidas a partir do conflito entre as déxai dos
homens. A opinido que se sobressai diante das demais (seja por ir de acordo com o
pensamento da maioria ou porgue convence o maior nimero de pessoas) torna-se o critério
regulador para qualquer decisdo. O sofista, nesses moldes, se caracteriza como “aquele que
sabe fazer triunfar uma opinido que tem mais valor, sendo que os juizos e valor estdo
submetidos aos critérios de coeréncia e eficacia” (SOUZA, 2010, p. 131).

Com Protagoras, portanto, tem inicio o exercicio politico onde cabe aos préprios
atores levar em consideragdo tanto a constru¢do dos argumentos quanto 0 momento mais
oportuno (kairés) para proferi-los (LAERTIOS, Vidas e doutrinas dos fildsofos ilustres, IX, 8,
52). O discurso sofistico se torna, a partir desse ponto, inseparavel da retorica e das técnicas
persuasivas do discurso, que logicizam o ambiguo e fazem prevalecer qualquer opinido frente

as demais:



48

para o sofista, o campo do discurso é delimitado pela tensdo dos dois
discursos sobre cada coisa, pela contradicdo das duas teses sobre cada
questdo. Nesse plano de pensamento, regido pelo ‘principio de contradi¢ao’,
o sofista aparece como o tedrico que logiciza o ambiguo e faz dessa légica o
instrumento apto a fascinar o adversario, capaz de fazer o menor triunfar
sobre o maior. A finalidade da sofistica e da retérica é a persuasdo (peitho),
0 engodo (apate). No coragdo de um mundo fundamentalmente ambiguo,
s8o técnicas mentais que possibilitam dominar os homens pelo préprio poder
do ambiguo. Sofistas e retdricos, portanto, sdo plenamente homens da doxa
(DETIENNE, 2013. p. 130-131).

Todavia, no que diz respeito ao poder e ao uso da retorica, nenhum outro sofista teve
maior destaque do que Gorgias de Leontinos. Na verdade, nenhum outro pensador do seculo v
a.C. tematizou de modo tdo profundo em favor da interpretacdo convencional da linguagem.

Alguns sofistas, como vimos, por ressaltarem o0 aspecto pragmatico da linguagem,
acabaram por eliminar a possibilidade do discurso como um instrumento de conhecimento da
realidade. O 16gos encontra sua finalidade em si mesmo, como um mecanismo eficaz capaz de
convencer e agir sobre o outro. O que Gorgias faz é radicalizar essa reflexdo, argumentando
sobre a impossibilidade da linguagem de comunicar o Ser. No seu Tratado sobre o Nao-Ser
ou Da Natureza, encontramos aquilo que Luciana Almeida (1999, p. 111) ira chamar de

“desconstrugdo da ontologia por meio da linguagem”:

E especialmente com Gorgias e seu Tratado sobre o N&o-Ser que esta
reflexdo alcanga uma radicalidade extrema. Em seu Tratado, Gérgias rechaca
a possibilidade de uma linguagem capaz de descrever o Ser, enunciando um
conhecimento acerca da realidade, conhecimento esse que seria, por sua vez,
comunicavel ao outro. No Tratado Sobre o N&o-Ser encontramos a
desconstrugdo da ontologia, fundando em seu lugar a arte do discurso — a
retorica.

Filostrato (Vidas dos Sofistas, I, 9, 1-2), nos primeiros séculos de nossa era, escreveu
que pela a inspiracdo e o modo extraordinario como Gorgias interpretava grandes assuntos,
era a ele quem deveriamos considerar (mais do que a Prétagoras) o pai do movimento sofista.
Foi Filostrato (Vidas dos Sofistas, I, 1, 1) também que, junto a Platdo (Ménon, 70a-b;
Gorgias, 447c) e Cicero (De Inuentione, 5, 2), afirmou que Gorgias foi o primeiro a falar por
improviso, desenvolvendo em voz alta qualquer tipo de assunto que Ihe propusessem a falar.
Diodoro da Sicilia (XII, 53, 2), também nos primeiros séculos da era cristd, complementou
alegando que Gorgias se sobressai em relacdo aos demais pelo poder do seu discurso e pelo
modo como utilizava a retorica que ultrapassava a de todos os outros em perfeicdo. Ja

Aristoteles, por outro lado, em algumas passagens da sua Retdrica, condenou o estilo floreado



49

e prolixo da retorica utilizada por Goérgias, acusando-o0 de possuir um profundo “mau gosto”
no uso das palavras (BARBOSA; CASTRO, 1993, p. 36).

Mas seja a favor ou contra o estilo empregado por Goérgias em seus discursos, 0S
comentarios citados destacam a relevancia da retorica no pensamento do sofista. De suas
obras tedricas sobre 0 uso e 0 emprego da retorica nos discursos publicos, sobreviveram
apenas alguns fragmentos do que seria um manual que prescreveria conselhos para a pratica
da oratoria (BARBOSA; CASTRO, 1993, p. 60). Essa obra apresentaria modelos de discursos
prontos gque serviriam como exercicios para que seus alunos pudessem construir suas proprias
exibi¢cdes. Mesmo sobrando apenas dois desses discursos (Defesa de Palamedes e Elogio de
Helena), podemos ter uma compreensdo tanto do estilo gorgiano de retdrica quanto do modo
como o sofista compreendia o fendmeno da linguagem. Além disso, 0 supramencionado
Tratado Sobre o N&o-Ser é uma obra que nos restou em duas versdes®’ e que, conquanto
alguns intérpretes acreditem conter elementos irdnicos e retéricos (GUTHRIE, 2007, p. 251),
teoriza importantes aspectos gnosiolégicos da linguagem.

Na Defesa de Palamedes e no Elogio de Helena, encontramos o mesmo estilo de
escrita: a estrutura do discurso é determinada pela mesma disposicédo cuidadosa das partes; as
figuras de linguagem®, assim como o modo apagdgico que fundamenta a argumentacéo dos
textos, qualifica-os como auténticos tratados gorgianos (UNTERSTEINER, 2012, p. 155). A
tematica do primeiro gira em torno da autodefesa de Palamedes contra a infamia de Ulisses
que tendo a covardia desmascarada, elaborou um habil discurso para acusa-lo de traicdo a
patria (BARBOSA; CASTRO, 1993, p. 47). O segundo, por sua vez, € um discurso em favor
de Helena que, ao ser seduzida por Paris, abandonou o marido, dando origem a guerra de
Tréia®®. Em ambos os casos, Gérgias mostra como, por meio da habilidade retérica, é possivel

8Chegaram até nés duas versdes do Tratado sobre o N&o-Ser: a primeira é aquela encontrada no interior da obra
Contra os Matematicos de Sexto Empirico (filosofo e médico cético do século 1I-111 d.C.), enquanto que a
segunda chegou até nds por meio da terceira parte de um opusculo pseudo-aristotelico intitulado De Melisso,
Xenofanes e Gdrgias (MXG). Embora representem a mesma obra, as duas versdes possuem diferencas no
estilo da escrita e no modo como os argumentos sdo postos: enquanto a demonstragdo de Sexto Empirico
possui apenas uma demonstracdo para cada tese, a do opUsculo MXG expde ao menos duas (Cf. CASSIN,
2005, p. 20). Todavia, por conta de sua clareza, utilizaremos apenas a versdo apresentada por Sexto Empirico.

8 As figuras de linguagem mais empregadas por Gorgias costumam ser quatro: isocolo, antitese, homeoteleuto e
paradoxo (Cf. BARBOSA; CASTRO, 1993, p. 49). A primeira consiste na sequéncia de dois ou mais
segmentos sintaticos de mesma simetria; a segunda expde uma variedade de ideias opostas em sucessdo; a
terceira apresenta uma correspondéncia nas terminagdes das palavras; e a quarta declara uma afirmagédo
aparentemente verdadeira, mas que acaba por levar a alguma contradi¢do légica.

89Como contado na iliada, Gregos e troianos guerrearam por causa do rapto de Helena (esposa do rei Menelau)
por Paris (filho do rei Priamo de Troia). O principe de Troia, quando deixou sua terra e foi a Esparta, em
missdo diplomatica, acabou se apaixonando pela mulher de Menelau, roubando-a para si. O evento
desencadeou 0 cerco grego a Troia por dez anos, até que um guerreiro grego (Odisseu) teve a ideia de
presentear os troianos com um grande cavalo de madeira em nome de uma oferta de paz. Mas o cavalo, na



50

defender causas praticamente perdidas: “[o discurso] quando redigido com arte”, afirma ele,
“encanta ¢ convence toda uma multiddo, mesmo sem respeitar a verdade” (en hofs eis 16gos
polun 6khlon éterpse kai épeise tékhnei grapheis, ouk aletheiai lekhteis) (GORGIAS, Elogio
de Helena, XI, 13).

Em uma importante passagem do Elogio de Helena (XI, 14), ao discutir sobre o poder
do l6gos sobre aqueles que o ouvem, Gorgias constréi uma importante analogia entre a forca
do discurso em ordem a disposicdo da alma (psykhés) e a eficacia dos medicamentos

(pharmékon) para a saude do corpo (somaton):

assim como certos medicamentos expulsam do corpo certos humores,
interrompendo uns a doenga e outros a vida, do mesmo modo, de entre 0s 0s
discursos, uns ha que inquietam, outros encantam, outros atemorizam, outros
que incutem coragem no auditério, outros ainda que, mediante uma funesta
persuasdo, envenenam e enfeiticam o espirito (hésper gar ton pharmakon
allous alla khymous ek tod sématos exagei, kai ta mén ndsou ta dé biou
pauei,houto kai ton loégon hoi men elypesan, hoi de éterpsan, oi dé
ephdbesan, hoi dé eis tarsos katéstesan tous akoulontas, hoi dé peithofl tini
kakeéi ten psykhén ephamakeusan kai exegoéteusan).

O modo como Gorgias compreende o discurso ressalta o valor da linguagem como um
instrumento de persuasdo (peithd) e engodo (apate), capaz de modificar os estados de ser e
suscitar afetos que podem influenciar os juizos, impelir, ou até mesmo inibir aces (SALLES,
2014, p. 106). Mas isso sO € possivel porque, para o sofista, a linguagem possui autonomia
com relacdo ao ser, ou seja, ela ndo € o mecanismo de revelacdo da realidade, mas sim um
fazer técnico que se esgota na producdo do seu préprio discurso (SOUZA, 2010, p. 123). Essa
sera a conclusdo exposta no Tratado Sobre o Nao-Ser que diferente da Defesa de Palamedes e
do Elogio de Helena, ndo ilustra apenas a capacidade da retorica, mas também teoriza os
aspectos basilares que sustentam a concepcdo de linguagem para que ela seja possivel
(BARBOSA; CASTRO, 1993, p. 29).

A tese fundamental do Tratado ¢ a afirmagdo de que “nada existe” ou, em seu sentido
mais exato, que “nada ¢”. Com ela Gorgias pretende nao so refutar a tese central do poema de
Parménides que, como veremos, se resume no fato de que o “Ser é”, mas também qualquer
concepcao que ouse afirmar o contrario: que o N&o-Ser € ou que € possivel a existéncia
compartilhada entre o Ser e o N&o-Ser (ALMEIDA, L., 1999, p. 112-113). Nesse sentido,
como aponta Paes (1989, p. 114), o Tratado imita o discurso parmenidico em dois aspectos:

“imita repetindo, transpondo esse texto, ‘copiando-o0’; e imita no sentido origindrio da palavra

verdade, estava repleto de guerreiros que, ao entrar na cidade de Troia, abriram os portfes para que os demais
atacassem.



51

mimesis, isto é, faz vir, faz ser (o nada) o que antes ndo era”. Gorgias, ao ler Parménides,
imita-o radicalizando os seus principios, forcando-os a encararem suas Ultimas consequéncias.
O resultado é o movimento de desconstrucdo da onologia que subverte e contradiz o discurso
sobre o Ser (ALMEIDA, L., 1999, p. 112).

Sexto Empirico (Contra os Mateméticos, VII, 65), em uma das versdes do Tratado,
divide a argumentacdao do Tratado em trés etapas: “em primeiro lugar, que nada existe; em
segundo, que ainda que exista é incompreensivel ao homem e, em terceiro lugar, que mesmo
sendo compreensivel €, todavia, impossivel de se comunicar e explicar a outrem” (hén men
kai préton hoti ouden estin, detteron hoti ei kai éstin, akatalepton anthrdpoi, triton hoti ei kai
katalepton, ala toi ge anéxoiston kai anepmeéneuton tdi pelas). O raciocinio da primeira se
desenvolve da seguinte maneira: se realmente o Ser existe, ou ele serd eterno ou gerado, ou
entdo simultaneamente eterno e gerado. O conceito de eterno deve ser compreendido como
aquilo que ndo teve principio, pois o principio é uma caracteristica exclusiva do que foi
gerado. Ora, ndo tendo principio € infinito e se é infinito ndo existe em lugar algum. Mas se 0
Ser ¢, é em algum lugar, portanto, o ser ndao é infinito e nem eterno (SEXTO EMPIRICO,
Contra os Matematicos, VI, 68-70).

Todavia, aquilo que é gerado é gerado a partir do Ser ou do N&o-Ser. Mas se 0 Ser &,
ndo pode ter sido gerado pelo Ser, porque entdo ja era. Nem foi a partir do N&o-Ser, pois ele
nada pode gerar. Deste modo, conclui Goérgias, “se o Ser nao € eterno, nem gerado, nem as
duas coisas, o Ser ndo ¢” (toinyn ei méte aidion esti t0 Oon méte geneton méte to
synamphéteron, ouk an ein td 6n) (SEXTO EMPIRICO, Contra os Matematicos, 72) e como
o N&o-Ser também néo é (conforme havia argumentado Parménides em seu poema)®, nada é.
Luciana Almeida (1999, p. 115) afirma que isso s6 é possivel porque o sofista mistura

indiscriminadamente os sentidos do verbo Ser:

O artificio gorgiano consiste em utilizar o é primeiramente em sua fungéo
existencial, tal como € utilizada por Parménides, para em seguida utiliza-lo
como coépula na identidade tautoldgica, formulada como se se tratasse de
uma consequéncia da afirmacédo de existéncia: ndo-ser € ndo-ser, assim como
0 ser é o ser. Finalmente, Goérgias extrapola a identidade meramente
tautoldgica, identificando o ser e Ndo-Ser na suposta existéncia dos dois.
Assim, a existéncia fracassa como o ponto que marca a diferenca entre o ser
e 0 N&do-Ser.

%Em seu poema, a deusa revela a Parménides as alternativas logicamente coerentes que uma investigacéo sobre
a physis pode seguir. Como veremos mais adiante, a via do N&o-Ser representaria o oposto de tudo aquilo que é
(o que se encontra oculto na physis, o ndo-real, a totalidade das coisas que ndo-sdo) e ndo sendo, nada poderia
ser.



52

Cassin (2005, p. 33) complementa apontando que

o efeito-limite produzido por Gorgias, com essa tese do Tratado Sobre o
N&o-Ser, é o de mostrar que, se o texto da ontologia € rigoroso, isto &, se ele
préprio ndo constitui uma excecdo em relacdo a regra que ele instaura, entdo
é um texto sofistico. Duplamente: primeiro porque toda identificagdo do ser,
tal como se prova pela do N&o-Ser, apoia-se em um equivoco entre copula e
existéncia eternamente caracteristico do sofisma. Em seguida porque o
préprio ser (...) é de fato produzido como um efeito de linguagem, e dessa
linguagem que opera no poema: o ser da ontologia nada mais é do que um
efeito do dizer.

A segunda etapa do Tratado Sobre o N&o-Ser se refere ao trecho do poema de
Parménides em que o filésofo afirma a correlacdo entre Ser e pensar. Para o eleata, uma vez
que o Ser compreende a totalidade das coisas que sao, é impossivel, para nosso pensamento,
deixar de pensa-lo (DK28B3, 6, 8). Gorgias, ao contrario, por mostrar que nada é, trabalha em
favor da concepcdo que separa 0 pensamento da realidade, admitindo que sejam duas
instancias completamente distintas e independentes uma da outra (ALMEIDA, L., 1999, p.
117): “se as coisas pensadas existissem, tudo o que for possivel de ser pensado, existira
independentemente da forma como for pensado” (ei gar phronolmena estin 6nta, panta ta
phonoumena éstin, kai hdpe an tis auta phronései. Hoper estin apemphainon ei dé esti,
phadlon) (SEXTO EMPIRICO, Contra os Matematicos, VII, 79). Mas ndo é porque
pensamos um homem voando ou carros andando sobre 0 mar que essas coisas passam a
existir. Por isso, conclui Gorgias, que se aquilo que pensamos nao existe como Ser, isto &, que
0 Ser n&o pode ser pensado (SEXTO EMPIRICO, Contra os Matematicos, VI, 78).

Por fim, mesmo que os seres existissem e fossem passiveis de serem apreendidos pelo
pensamento, eles seriam incomunicaveis (akoustd) (SEXTO EMPIRICO, Contra os
Matematicos, VII, 83). Isso porque, para Gorgias, 0 modo como apreendemos a realidade ndo
possui qualquer relagdo com os elementos que constituem a nossa linguagem. Os seres fazem
parte do nosso exterior, 0s captdmos por meio dos sentidos, cada qual em seu proprio campo
sensorial. O olho, por exemplo, vé e s6 vé os seres (ou 0s aspectos dos seres) que Sao
possiveis de serem vistos, enquanto que 0 ouvido escuta e SO escuta 0s seres que Sao possiveis
de serem escutados (CASSIN, 2005, p. 48).

Mas a palavra ndo faz parte do mundo exterior, ela ndo se encontra diante dos nossos
olhos ou ouvidos: “Tal como o que ¢ visivel ndo se pode transformar audivel e vice-versa,
também o ser, porque subsiste exteriormente, nunca se pode transformar na palavra”
(kathapep oun to horaton ouk an génoito akouston kai anéapalin, outos hepei updkeitai to on
ektos, ouk an génoito 16gos ho heméteros) (SEXTO EMPIRICO, Contra os Matematicos, VII,



53

84). O discurso, desse modo, “s6 comunica a si proprio, ou seja, comunica a materialidade
dos sons que o constitui. Através dele, ndo podem ser expressas as sensagdes, tdo pouco 0s
seres que nos sdo inacessiveis” (ALMEIDA, L., 1999, p. 118).

Com o Tratado sobre o N&o-Ser o discurso sofistico ganha sua maxima expressao.
Todos os elementos que, desde Simonides, configuraram esse novo modo de compreender a
linguagem encontram com Gorgias sua teorizagdo. O l6gos, adquirindo autonomia diante da
realidade, ndo possui compromisso em comunicar 0 Ser, 0 processo de “des-ontologizacao”
da linguagem possibilita, ao contrario, a sua instrumentalizacdo. Todo o critério de verdade,
portanto, desaparece, legando a persuasdo 0 parametro para estabelecer a norma do regime

discursivo:

Com seu Tratado Sobre o Nao-Ser, Gorgias mostra que o discurso é uma
realidade em si mesma, autbnoma e alheia a fins que lhe séo exteriores. O
discurso é agora despojado do compromisso ontolégico de enunciar o Ser, e
mesmo, desobrigado de exprimir qualquer realidade que lhe seja exterior.
Isento de revelar o Ser, o discurso revela a si mesmo, comunica apenas a sua
prépria materialidade. Se ndo ha um Ser que regulamente o discurso, na
medida em que o discurso Ihe faca referéncia, o discurso nada enuncia, mas
é exatamente o nada que lhe garante toda a sua potencialidade. Ora, se nada
regulamente o discurso, tudo pode ser dito. Exilando o ser como a norma do
regime discursivo, a linguagem se desdobra a margem da verdade. Néo ha
Ser, ndo ha critério de verdade. O discurso encontra sua validade em si
mesmo, no ato de ser pronunciado (ALMEIDA, L., 1999, p. 119).

Todavia, para além do discurso sofistico preconizado por Simdénides, surgiu também
na Grécia do século VI a.C., uma concepcdao de linguagem que misturava elementos
filosoficos com aspectos particulares de algumas tradi¢des religiosas, tomando tanto a
verdade como a finalidade dos seus discursos quanto se apropriando da laicizacdo da palavra
efetuada pelo discurso-didlogo dos guerreiros arcaicos. O discurso filoséfico-religioso, como
iremos chamé-lo daqui em diante, embora centrado no mundo exterior e nas reflexdes
politicas, econdmicas e sociais, é de carater sacro, “fechado em si e preocupado com a
salvacdo individual” (DETIENNE, 2013, p. 134). Entre os seus representantes encontramos
poetas e profetas que ainda seguem a matriz arcaica de pensamento, seguidores do culto

6rfico® e, em especial, alguns fildsofos do periodo naturalista.

%0s cultos orficos floresceram na Grécia Antiga entre os séculos VI-IIl a.C. e trouxeram novas mensagens
acerca do fendmeno da morte. Embora pouca coisa tenha nos restado que possa, de fato, trazer informacgdes
confidveis sobre o culto, a tradigdo filoséfica daquele periodo (especialmente Empédocles e Platdo) manteve
vivo alguns dos seus aspectos mais importantes — seja por adota-los, seja por critica-los (Cf. GAZZINELLI,
2007, p. 8-14). O culto érfico ganhou seu nome a partir da figura mitica do poeta Orfeu que, conforme alguns
relatos (Cf. BERNABE, 2011, p. 43-49), havia decido ao Hades para trazer sua mulher (Euridice) de volta do
submundo. Seus seguidores, portanto, inspirados pelo mito de Orfeu, passaram a falar “da presenga no homem



54

Enquanto Simonides e os sofistas haviam rompido com o modo de pensar e as
poténcias religiosas estabelecidas pelo discurso mégico-religioso, podemos encontrar com
esses homens uma readaptacdo da memdria e da verdade, ganhando dimensdes ainda mais
relevantes. A memoria, por exemplo, possui tanto uma poténcia religiosa — como a “agua da

%2 que no interior dos cultos 6rficos demarca o extremo ciclo das metempsicoses —

vida
quanto uma poténcia intelectual que propicia a vitdria sobre o tempo e a morte, possibilitando
0 saber mais completo (CRUZ, 2014, p. 80). Nesse sentido, a memoria dos portadores do
discurso filosofico-religioso € anamnesis, ou seja, 0 processo pelo qual se adquire
conhecimento por meio das lembrangas (reminiscéncia) dos acontecimentos vividos em vidas
passadas (SCHAFER, 2012, p. 276-279).

Como aponta Cornford (1989, p. 78-79), essa compreensdo de conhecimento foi
proclamada por alguns poetas do século VI a.C. que, assim como Pindaro, acreditavam que a
alma do homem era imortal e que havia nascido muitas vezes, vivendo e aprendendo todas as
coisas neste mundo e no outro. Garcia-Roza (1990, p. 33), lembrando a opinido de Vernant
sobre o assunto, destaca como a anamnesis, também no pitagorismo®, realiza aquilo que em
Hesiodo estava apenas esbocado: “uma transformagao radical da experiéncia pessoal,
centralizada na historia individual das almas, a doutrina tem por objetivos provocar uma
lembranca ndo apenas dos fatos passados, mas de todas as existéncias anteriores de uma alma
e dos erros que ela cometeu”. A andmnesis, portanto, resgata o valor da memoria dos antigos
poetas, profetas e reis, atribuindo-lhe um novo status: o conhecimento ndo advém mais dos

deuses, mas é divino o principio pelo qual o adquirimos (BERNABE, 2011, p. 155-170).

de algo divino e ndo mortal, que provem dos deuses e habita no proprio homem, de natureza antitética a do
corpo” (REALE, 1993, p. 374). Essa concepcdo dualista, que contrapde a alma imortal ao corpo mortal,
desencadeou ao menos duas novas posi¢des a respeito do fenémeno da morte: a crenca na metempsicose (a
passagem da alma de um corpo a outro) e o seu processo de purificagao (katharsis).

%2<A maior parte da escatologia orfica foi revelada por tabuinhas encontradas em Petéleia, Tario, Hiponio e
Creta. Elas eram enterradas junto aos iniciados nos mistérios para guiar suas almas no além-timulo. As
laminas encontradas em Hipénio indicam os caminhos cuja alma deve seguir ao entrar no mundo infernal. A
alma ¢ apresentada como ‘(...) filha da terra e do Céu estrelado’ e deve seguir o caminho da direita que leva a
fonte que brota a 4gua da memoria; em oposi¢do ao caminho da esquerda que representa o esquecimento. A
meméria é a 4gua da vida e marca o fim do circulo de reencarnagdes; 0 esquecimento é a dgua que representa a
vida terrestre destruida pelo tempo e 0 ndo-ser da existéncia” (OLIVEIRA, A., 2004, p. 16).

%0 pitagorismo é uma corrente filoséfica da antiguidade que teve seu inicio por volta do século VI a.C. e se
estendeu até o século XVII d.C., desenvolvendo importantes contribui¢es ndo sé no &mbito da filosofia, mas
também na religido e na ciéncia. A maior parte das descobertas foi atribuida a figura lendéria de Pitagoras que,
embora tenha sido o precursor do movimento, nada restou que comprovasse sua existéncia (Cf. KAHN, 2007,
p. 15-21). Diogenes Laértios (Vidas e doutrinas dos filosofos ilustres, VIII, 1, 11) o retrata como um homem
envolvido em lendas e dedicado ao estudo da aritmética. Das principais mensagens passadas por Pitagoras e 0s
seguidores, podemos resumir suas atividades em dois tdpicos: a) Aquelas dedicadas a religiosidade
(akousmatikoi) — doutrina da imortalidade e reencarnacfes da alma — e b) Aquelas que envolvem o interesse
pela filosofia e pela matematica (mathématikoi) (Cf. MCKIRAHAN, 2013, p.169-204).



55

Ademais, com os pitagoricos encontramos uma investigacdo filosofica que, em contato
com a religiosidade, delimita os caminhos do discurso filoséfico-religioso: “sob o ponto de
vista filosofico, a natureza contemplada é a natureza ultima das coisas; sob o religioso é o
conhecimento que permite ao homem avancar no caminho da perfeicéo espiritual, assimilando
a sua propria natureza a ordem invisivel do universo” (CORNFORD, 1989, p. 179). A physis,
nesse entendimento, torna-se o ponto de intersec¢do que liga as descobertas filosoficas as
revelagdes divinas. O principio que constitui a natureza €, a0 mesmo tempo, a via de acesso a
purificacdo (katharsis) da alma e o elemento que organiza e possibilita o conhecimento do
mundo (MCKIRAHAN, 2013, p. 177). Esse principio, como aponta Aristoteles — tanto na
Fisica (lll, 4, 203a) quanto na Metafisica (I, 5, 985b-987a; Ill, 4, 203a) —, é 0 numero
(arithmos) °*:

Mais precisamente, a doutrina enunciada por Aristételes deve ser a de que 0s
elementos dos nimeros sdo os elementos das coisas e, portanto, as coisas sao
numeros. Ele esta igualmente certo de que essas ‘coisas’ sdo sensiveis e, na
verdade, sdo corpos, 0s corpos de que é construido o mundo. Essa

construgdo do mundo a partir dos nimeros era um processo real no tempo,
pormenorizadamente descrito pelos pitagéricos (BURNET, 2006, p. 299).

O nimero &, para 0s pitagéricos, o principio de todas as coisas™. E ele quem torna

possivel tanto o conhecimento da physis quanto a sua comunicagdo®. A linguagem, tendo sua

%Podemos encontrar essa mesma afirmagdo em alguns dos fragmentos de Filolau de Crotona — um famoso
pensador do século V a.C. que pdde ter escrito um livro sobre as doutrinas pitagéricas (Cf. HUFFMAN, 2008,
p. 130-131) do qual Didgenes Laértios (Vidas e doutrinas dos filosofos ilustres, VII, 84-85) alegou ter sido
comprado por Platdo por uma quantia razoavel e que Aristételes teve contato ao escrever seus comentarios (Cf.
KIRK; RAVEN; SCHOFIELD, 2013, p. 358). Filolau, em um dos seus fragmentos, declara que “todas as
coisas que sdo conhecidas tém namero; pois, deste modo ndo é possivel que nada possa ser pensado ou
conhecido sem ele” (kai panta ga man ta gygnoskémena arithmon; ou gar oién te oudén oute noethémen olte
gnosthemen &aneutoltou (DK44B4). J& em outro momento ele complementa dizendo que “o numero possui
duas espécies que Ihe sdo préprias, a impar e a par, e uma terceira, oriunda de uma combinagdo destas duas, a
par-impar. Cada uma das duas espécies tem formas variadas que revela cada coisa em si mesma” (h6 ga man
arithmos ékhei dio men idia eide, perisson kai drtion, triton dé ap’ amphotéron meikhthénton artiopéritoon;
ekatéro dé to eideos pollai morphai, has ékaston autautd semainei (DK44B5). E desse misto, portanto, entre 0s
nameros e sua harmonia (impar, par e par-impar), que a physis é construida (Cf. CORNELLI, 2010, p. 217-
223; HUFFMAN, 2008, p. 134-135; KAHN, 2007, p. 42-59).

%Vale ressaltar, no entanto, que alguns intérpretes buscaram demonstrar que essa compreensdo é um olhar
Aristotélico do pitagorismo proposto por Filolau e ndo o que os pitagéricos acreditavam de fato. Quem segue
nessa perspectiva, como Cornelli (2010, p. 178 et seq.) e Huffman (2008, p. 135), destacam a importancia do
“limite” e do “ilimitado” no principio constitutivo de todas as coisas. Para isso eles se apoiam nos fragmentos
DK44B1-B3 e DK44B6 de Filolau, que ressaltam justamente essa perspectiva. Todavia, seja qual for a viséo
correta, 0 nimero (arithmds) aparece como ponto de destaque tanto na filosofia quanto na religido dos
pitagoricos (Cf. CORNFORD, 1989, p. 181), sendo fundamental no modo como compreendiam a physis.

%“Em certa ocasido foi perguntado a Pitagoras ‘qual é a coisa mais sabia?” e eis que ele respondeu ‘o numero’.
Logo, prontamente, foi perguntado ‘o que leva a ter sabedoria?’ e ele respondeu que ‘atribuir o nome as
coisas’. Por ‘nimero’ se referia, enigmaticamente, a uma ordem inteligivel que abarca uma grande quantidade
de ideias inteligiveis (...), por ‘atribui¢do de nome’ se referia a alma que se submete a mente, porque as coisas
em si mesmas ndo estdo em primeiro lugar que a mente, embora ela tenha imagens das coisas e das palavras
semelhantes as coisas externas, da mesma forma que os nomes imitam as formas inteligiveis dos nimeros. Por



56

origem no mesmo principio constitutivo da natureza, s6 podera comunicar aquilo que advém
da physis, isto é, a verdade:
[os pitagdricos] consideravam o0 nome como uma imitacdo, mas nao
qualquer imitacdo, se ndo a imitacdo que a alma faz do principio numérico;

por isso é algo natural, porque comunica a verdade e a sabedoria do ‘mundo
inteligivel’ (FLOREZ, 2009, p. 44).

O discurso filosofico-religioso se aproxima do discurso magico-religioso por colocar a
natureza como ambito da verdade desvelada, mas se distancia na medida em que ndo pde 0s
deuses como o parametro de compreensdo de mundo. Nesse sentido, a aventura realizada por
Epiménides de Creta®, por um lado, parece seguir a concepcdo de linguagem adotada pelos
pitagoricos e, por outro, faz uma aproximagdo fundamental com o sentido do Ser comumente
atribuido a Parménides e Heraclito.

Conta-se que embora ndo deixando duvidas acerca de sua existéncia histérica, os
feitos que foram atribuidos ao seu nome o tornaram uma figura mitica similar a Pitagoras
(CASSERTANO, 2011, p. 14). Segundo Xendfanes (DK21B20), Epiménides viveu cerca de
cento e cinquenta e quatro anos, alimentando-se apenas de plantas (malva e asfodelo) e tendo
misteriosos acessos de sono® que o transportavam para planicies atemporais, onde, assim
como o0s antigos profetas, conhecia os eventos do passado, do presente e do futuro
(DETIENNE, 2013, p. 139).

Diogenes Laértios (Vidas e doutrinas dos fildsofos ilustres, I, 10, 109) relata que
Epiménides, ainda quando jovem, foi ao campo em busca de uma ovelha perdida de seu pai,
mas durante o caminho acabou parando em uma caverna e adormecendo por cingquenta e sete

anos®. Durante esse longo sono, sua alma havia deixado o corpo, partindo em uma aventura

conseguinte, o ser de todas as coisas provém do conhecido e do sabido, ao passo que o nomear procede da
alma que imita a mente. Portanto, diz Pitagoras, que ndo é por causalidade que se colocam os nomes, mas pela
contemplacdo que faz a mente da natureza das coisas. Em concluso: os nomes sdo por natureza” (PROCLO,
1999, p. 71).

¥Nao existe um consenso quanto ao lugar de nascimento de Epiménides. Alguns comentam em favor de
Cnossos (Platdo, Teopompo, Laértio, e Pausénias), outros, no entanto, acreditam que ele nasceu em Festos
(Plutarco e Estrabdo). Seguimos a interpretacao de Casertano (2011, p. 14, nota 3) que, através da observacdo
de Colli (1978, p. 267), acredita que Cnossos, em Creta, seja 0 lugar mais adequado.

%Esses sonos, como observa Detienne (2013, p. 139-140), “tratam-se de um tipo de experiéncia que prolonga
incontestavelmente procedimentos de mantica incubatoria. O sono é 0 momento privilegiado em que a alma,
‘trancada ao corpo’ durante o dia, depois de libertada de seu servi¢o, pode contemplar a pura alétheia: pode
‘lembrar-se do passado, discernir o presente, prever o futuro’”. Casertano, por sua vez, relaciona esse tipo de
sono com a pratica da “letargia” realizada até a época, onde “para obter sonhos divinatérios dos mortos ou dos
deuses, o sacerdote, 0 sabio ou o escolhido, retirava-se para um lugar pouco acessivel e caia num sono longo e
profundo, e quando acordava era capaz de revelar fatos ou verdades de interesse pessoal ou coletivo” (2011, p.
14).

%0utros relatos, no entanto, contam que o sono de Epiménides pode ter durado cerca de quarenta anos
(Pausanias) ou até mesmo sessenta (Suda) (Cf. CASERTANO, 2011, p. 14, nota 6).



57

por outros mundos, conversando com os deuses e entretendo-se, especialmente, com as
palavras das deusas Alétheia e Dike (DETIENNE, 2013, p. 139). As deusas revelaram ao
mortal a diferenca entre os dois planos da physis: o do Ser, da verdade inalteravel e
permanente, que ndo se encontra submetido a geracdo e a corrupcao e nao é corroido pelo
tempo; e o do esquecimento (léthe), oposto da alétheia, que simboliza 0 mundo dos homens,
da ambiguidade de uma natureza que se manifesta por meio da contradigdo e que se encontra

situada sob o signo da doxa:

Num sistema de pensamento que se depreende, se nao das formas miticas
pelo menos da l6gica do mito, alétheia torna-se uma poténcia mais
estritamente definida e mais abstratamente concebida: ela simboliza um
plano do real, mas um plano do real que assume a forma de uma realidade
intemporal, que se afirma como o Ser imutavel e estavel, uma vez que
alétheia se opde radicalmente a outro plano da realidade, o que é definido
por Tempo, Morte e léthe (DETIENNE, 2013, p. 146).

Quando finalmente acordou do seu sono, Epiménides ja ndo era mais 0 mesmo
homem. Ele passou a encarar a realidade em sua volta de forma polarizada, valorizando tanto
0s aspectos naturais da physis, quanto os espirituais. Passou a escrever sobre cosmologia,
politica, poesia e medicina, combinando, como apenas poucos homens eram capazes de fazer,
“as fungdes de profeta e naturalista, poeta e filosofo, pregador, curandeiro e conselheiro
publico” (MARTINEZ NIETO, 1998, p. 123). Sua cosmologia identifica e denomina algumas
estrelas e constelagdes a partir de contos miticos e das figuras divinas e heroicas,
manifestando tragos originais diante da cosmologia ‘“hesiédica” ou “tradicional”
(CASSERTANO, 2011, p. 25).

No que diz respeito ao pensamento filosofico sobre a origem do cosmos, 0S

testemunhos que nos restaram’®

afirmam que Epiménides p6s dois principios primos — o Ar
(Aér) e a Noite (Nyx) — para gerar o Tartaro (Tartaros) e, por meio deles, as demais coisas
(MARTINEZ NIETO, 1998, p. 129-140). Esse aspecto de sua filosofia, como aponta
Casertano (2011b, p. 26), tem profundas liga¢cbes com o trecho do poema de Parménides em
que o filosofo “elaboraria, segundo a Luz e a Noite ou o Fogo e a Noite, as ‘formas’ de tudo o
que ¢ visivel”.

No campo da légica e da linguagem, Epiménides segue com a mesma concepcao
magico-religiosa dos pitagoricos que, desde os partidarios do discurso magico-religioso,

construiam uma ligag@o entre o discurso, a verdade e a realidade. O “paradoxo do mentiroso”

19905 testemunhos que nos restauram da cosmologia de Epiménides sdo do neoplaténico Damascio de Damasco
(séculos V-VI d.C.) e Filodemo de Géadara (século | a.C.).



58

que, conquanto alguns intérpretes ndo acreditam ser de autoria de Epiménides, traz
importantes contribuicGes sobre o0 modo como seu autor compreendia a linguagem. Uma das
formulacGes mais claras do paradoxo € descrita por Cicero da seguinte maneira: “se tu afirmas
mentir e dizes que isso é verdade, mentes ou dizes a verdade?” (CASERTANO, 2011a, p. 30).

101

Mais tarde, durante os primeiros séculos da era cristd, o apostolo Paulo™", enviando uma carta

a Tito, descreve os cretenses por palavras similares aquelas encontradas no paradoxo: “os
cretenses sdo sempre mentirosos, bestas ruins, ventres preguicosos. Este testemunho é
verdadeiro” (TITO, Biblia, 1, 12-13).

Quanto a autoria do paradoxo, se ndo podemos atestar com veeméncia que pertencia a
Epiménides, podemos ficar a0 menos com a interpretacdo desenvolvida por Casertano que
ilustra como, por meio de diversos comentarios ao longo dos séculos, é possivel tracar uma
linha que conduz o profeta ao paradoxo. Clemente de Alexandria (séculos I-11 d.C.) foi o
primeiro a identificar o cretense recordado por Paulo na epistola a Tito em Epiménides, mas
had um escrito anterior de Diodoro da Sicilia (século | a.C.) que demonstrar conhecer os
escritos cretenses e atribui caracteristicas contraditorias a0 modo como 0s escritos de
Epiménides eram construidos: “dado que os escritores cretenses discordam uns dos outros,
nés seguimos os que dizem coisas mais persuasivas (ta pithanotera) e que sdo muito mais
dignos de crédito (tois malistas pisteuoménois), aproximando-nos de Epiménides em algumas
coisas” (CASERTANO, 2011a, p. 31-32).

Seja como for, sendo de sua autoria ou ndo, Epiménides parece ter apresentando textos
similares durante sua vida e isso sO foi possivel porque ele partilhava a mesma concepcéo de
linguagem utilizada pelos pitagéricos. O paradoxo acontece por conta do principio de
bivaléncia, “da defini¢do correspondencial de verdade e falsidade, e pela possibilidade
legitima de autorreferéncia dos enunciados declarativos na linguagem natural” (ALMEIDA,
N., 2013, p. 432). Uma vez que para o discurso filoséfico-religioso todo o enunciado possui
uma ligag&o intrinseca com o que é real, isto €, a alétheia, a afirmagdo “esta declaracdo ¢
falsa” ¢ verdadeira, mas se assim for, o seu enunciado a desmente — 0 que ocasiona nédo

somente uma contradi¢do loégica como uma impossibilidade linguistica dentro do discurso. O

9%paulo de Tarso, também conhecido como “apéstolo Paulo” ou apenas “Sao Paulo”, foi um dos mais influentes

escritores do pensamento cristdo no inicio de nossa era. Suas obras compdem uma parte fundamental do Novo
Testamento, auxiliando a construir o que ficou conhecido como o “Pensamento Cristdo”. Dentre suas maiores
realizagdes, destaca-se seu processo de conversdo (onde o préprio Deus teria aparecido para ele) e a elaboragdo
das treze epistolas, cujas as influéncias foram decisivas para o pensamento de importantes filosofos cristdos
(como, por exemplo, o ja mencionado Agostinho de Hipona).



59

paradoxo sé encontra sua solucdo se encararmos a linguagem de modo instrumental, como

alguns sofistas, distinguindo-a do plano do real:

Naturalmente o paradoxo é formuldvel e compreensivel sé se quebrar a
unidade parmenidea entre linguagem, verdade e realidade, segundo a qual
tudo o que se diz — traduzindo em uma linguagem uma relacao real — é por
essa mesma razdo verdade. A ruptura daguela unidade foi operada pelos
sofistas, que distinguiram o plano do real do da linguagem (CASERTANO,
20114, p. 32).

O paradoxo do mentiroso, portanto, no que diz respeito a concep¢do de linguagem
adotada por Epiménides, parece coloca-lo junto ndo s aos pitagéricos, mas também a
Parménides e Heraclito. As semelhancas entre eles, entretanto, estdo para além de simples
aspectos pontuais do pensamento, sendo possivel encontrar uma mesma linha de raciocino no
que diz respeito a estrutura de suas filosofias.

O poema de Parménides'®?, além de indicar interpretacdes cosmolégicas similares
aquelas suscitadas por Epiménides, possui afinidade em uma série de pontos cujo lugar
geométrico é precisamente a alétheia (DETIENNE, 2013, p. 148): o filésofo de Eleia €
transportado (como que através de um sonho) até a morada da noite, onde uma deusa'®
profere a verdade. Ele descobre que Alétheia e Dike encontram-se conectadas, como
Epiménides que em seu sonho acabou se distraindo com ambas. Ademais, 0 caminho da
verdade, proposto pela deusa, é o caminho do Ser (ou daquilo que efetivamente €), enquanto
que o caminho do erro (apéate) é o da opinido (déxa): “¢ necessario”, afirma a deusa, “que
aprendas sobre todas as coisas, ndo somente o inabalavel coracdo da verdade, mas também as
opinides dos mortais em que ndo existe qualquer confianca verdadeira” (khreo dé se panta
pythésthai emén Aletheies eukukléos atremes hétor edé Brotdn doxas, tais ouk éni pistis
alethés) (DK28B1).

O poema como um todo preserva tracos de um discurso em que a palavra ndo possui
forca suficiente em relacdo aos objetos (ALMEIDA, L., 1999, p. 110), além de indicar

aspectos filosoficos na medida em que lanca uma reflexdo légica em favor de certa

%2Djggenes Laértios (Vidas e doutrinas dos fil6sofos ilustres, IX, 3, 22) atribui um Gnico Tratado a Parménides,
escrito em forma de um poema hexametros e que chegou até nds alguns dos seus fragmentos por meio de Sexto
Empirico (que conservou o prélogo) e a Simplicio que transcreveu importantes trechos nos seus comentarios
ao Do Céu e a Fisica de Aristoteles (Cf. KIRK; RAVEN; SCHOFIELD, 2013, p. 251). Apds o prélogo
(DK28B1), o poema se divide em duas partes: a exposi¢cdo do caminho da alétheia (DK28B2-8) e 0 caminho
das déxai dos mortais (DK28B9-19). Embora o poema seja escrito de modo l6gico-argumentativo, ele esta
todo escrito em versos, “seguindo assim a tradicdo de que € a poesia a linguagem propria da revelagdo
profética” (CORNFORD, 1989, p. 195).

%3proclo, em um comentario ao Parménides de Platdo (640, 38), parece sugerir que Parménides chamava a
deusa de “a ninfa Hipsipila”, “certamente uma alusdo aos altos portdes do Dia e da Noite para 14 dos quais ela
se encontrara com ele” (CORNFORD, 1989, p. 194).



60

univocidade do Ser'® (CASERTANO, 2007, p. 310-312). Enquanto o prélogo do poema
aproxima o fildsofo dos poetas, profetas e reis da Grécia Arcaica (DETIENNE, 2013, p. 148-
150), a partir do fragmento 2 ele situa o filésofo no interior de um momento histérico em que
é necessario argumentar em favor da verdade (CASERTANO, 2007, p. 315; LOPES, 2006, p.
43). Isso se da, sobretudo, porque o discurso filosofico-religioso ndo se restringe ao &mbito
divino (embora ele resguarde muitos elementos sagrados de tradi¢Oes religiosas), mas

compreende também a importancia de se elaborar argumentos a seu favor:

O Ser [em Parménides], sujeito do enunciado decretado pelo sujeito da
enunciacdo, se diz ora como mythos, nome préprio do her6i do Poema,
palavra isolada servindo para nomear a via atraente da verdade e da
persuasdo (...), ora como légos, quer dizer, como aquele que possibilita a
relacdo, a composicéo e sintaxe, o proprio discurso (CASSIN, 1993, p. 22).

A deusa revela a Parménides dois caminhos e instrui que ele leve sua mensagem ao
mundo dos mortais. O primeiro € o caminho do Ser, descrito no fragmento 8 com uma série
de sinais (sémata) que o qualificam como “ingénito” (agéneton), “imperecivel” (andlethron),
“inabalavel” (atremes), “homogéneo” (homoion) e “imével” (akineton). O segundo é o
caminho do N&o-Ser, impossivel de ser pensado e falado (DK28B3), visto que “faz com que
uses um olhar que para nada se dirige ou um ouvido e uma lingua cheia de sons sem
significado” (noman askhopon émma kai ekhémessan akouen kai gléssan) (DK28B7). O Ser,
como aponta Sedley (2008, p.169-179), é o caminho da alétheia, da verdade, mas também do
que é real, da totalidade das coisas que sdo, enquanto que o caminho do Nao-Ser, se existisse,
representaria 0 oposto de tudo isso: o que jaz oculto na physis, 0 ndo-real, a totalidade das
coisas que ndo-sao. Tal caminho, portanto, ndo pode ser pensado, na medida em que ndo “se
pode investigar 0 que ndo é, pois uma vez que nao ¢, ndo ha nada para investigar”
(MCKIRAHAN, 2013, p. 267).

Desse modo, 0 poema segue construindo uma série de argumentos que procuram
rejeitar a existéncia do N&o-Ser no interior das possiveis definigdes para o Ser. Cada aspecto
do Ser mencionado pela deusa inviabiliza a existéncia daquilo que ndo é, acarretando na
descoberta do Principio de Identidade'® que, como aponta Berti (2013, p. 33), sera

fundamental para o exercicio da dialética, bem-quista e empregada por Sécrates e Platéo.

10%Toda a filosofia de Parménides é como fascinada pelo Ser: pois ele exprime por uma palavra, o Ser tem um
significado Unico, irredutivel. Sendo um substantivo Uno, significa necessariamente uma coisa Una. Sua
unicidade abole a diversidade das significagdes, a pluralidade dos predicados” (DETIENNE, 2013, p. 152).

1950 principio da identidade é modo como o pensamento constréi sua relagdo com os objetos do mundo,
percebendo que uma coisa (seja ela qual for) s6 pode ser conhecida e pensada se for concebida com sua
identidade. Desse modo, cada coisa possui caracteristicas proprias que lhe fazem pertencer a um conjunto
especifico de seres e os diferencia dos demais: a=aea #b.



61

Assim, o Ser deve ser ingénito (agéneton) e imperecivel (andlethron) porque o nascimento e a
corrupgdo pressupdem o N&o-Ser. Aquilo que vem-a-ser, antes ndo era e aquilo que deixara-
de-ser passara a ser o que ndo é. Igualmente, ¢ fundamental que o Ser seja inabalavel
(atremes), homogéneo (homoion) e imovel (akineton), pois o que é abalado é acometido por
outro que Ihe é exterior (0 N&o-Ser), o heterogéneo pressupde um outro que lhe ¢é diferente
(ou Nao-Ser) e aquilo que € mdvel se movimenta em um outro que lhe é externo (o N&o-Ser)
(SEDLEY, 2008, p. 173-174; MCKIRAHAN, 2013, p.275-280).

Do ponto de vista da linguagem, Lopes (2006, p. 35) nota que Parménides deixa
inteditado qualquer discurso que tenha o N&o-Ser como referente. Nem mesmo a proposicao
de identidade “o Nao-Ser € Ndo-Ser” seria possivel, uma vez que a copula que liga as duas
partes da oracdo se daria pelo verbo ser. Se o reino da verdade coincide com o reino do Ser, 0
reino do N&o-Ser deveria ser o ambito da falsidade, de tal modo que dizer a verdade
significaria dizer sempre as coisas que sdo, enquanto dizer a falsidade significaria dizer as
coisas que ndo sdo. Ora, se ndo é possivel pensar e dizer aquilo que ndo-¢é, e visto que que s é
possivel, segundo a deusa, dizer aquilo que é, a consequéncia que podemos extrair do poema
de Parménides é que cada vez se que fala, se fala sempre a verdade e que, portanto, todo
discurso filosofico-religioso é verdadeiro (CASERTANO, 2007, p. 314-315).

Mas as pessoas dizem o falso o tempo todo, seja em discursos publicos ou privados. A
deusa de Parménides parece estar ciente disso e por esse motivo também lhe revela a via dos
mortais, “gente de duas cabegas” (dikhronoi), que “nada sabem” (ouden plattontai) e “julgam
que Ser e N&o-Ser é e ndo ¢ a mesma coisa” (10 pélein te kai ouk einai tauton nendmistai kou
tauton) (DK28B6). Aqui, como percebe Detienne (2013, p.153-154), o discurso filoséfico-
religioso mostra a expressdo maxima de sua singularidade: embora conduza uma verdade
entrelacada com aspectos espirituais e religiosos, ndo deixa de discutir sobre o lado humano.
Parménides leva em consideracao as doxai dos mortais, promovendo, se ndo a confrontacéo
entre 0s dois ambitos, a0 menos uma verificagdo. A deusa parece “especificar alternativas
logicamente coerentes entre 0 que 0s investigadores racionais devem decidir” (KIRK, G;
RAVEN, J; SCHOEFILD, M, 2013, p. 258) e argumenta em favor daquela que se mostra
mais coerente. Com ela, portanto, os deuses deixam de falar por meio de palavras inspiradas
(aoide) e passam a utilizar o 16gos para se comunicar com 0s homens.

Nesse sentido, encontramos em Heraclito o porta-voz do 16gos como um principio
ordenador de mundo. Sexto Empirico (Contra os Matematicos, VII, 132-133 apud COSTA,

2012, p. 39) conta que o filésofo acreditava que “esse 16gos, universal e divino, do qual



62

participamos e pelo qual nos tornamos seres dotados de 16gos, ¢ o critério da verdade” (todton
dé ton koinon l6gon kai theion, kai hoQ kata metokhen gigometha logikoi, kritérion aletheias).
Quando ele alerta aos ouvintes para ndo escuta-lo, mas ao 16gos (DK22B50), isso representa
que, embora sendo aquele quem profira os discursos, a verdade nédo Ihe pertence. Ela faz parte
de outro ambito, mas que todos temos acesso, desde que saibamos ouvi-lo com atengéo
(DK22B1, 19, 34, 116). As pessoas erram porque vivem como se tivessem um “pensamento
particular” (idian ékhontes phonesin), enquanto que, na verdade, o 16gos ¢ “comum a todos”
(ton koinon) (DK22B2,113).

Essas caracteristicas fazem de Heraclito um membro do discurso magico-religioso
que, assim como os pitagoricos, Epiménides e Parménides, “julga que o seu discurso € ndo s6
aquilo que ele diz e em que acredita, mas a propria verdade” (CORNFORD, 1989, p. 195).
Ademais, por ser um privilégio adquirido do ambito divino, a verdade que profere se
contrapde as déxai dos homens comuns. Seu objetivo é a salvacdo individual dos homens,
trazendo a mensagem que ird libertd-los dos erros em que estdo envolvidos. No caso de
Parménides, foi uma deusa que o instruiu a seguir o caminho da verdade e esse caminho é
diferente daquele seguido pelos mortais. Ja para Heréclito, os homens séo incapazes de
entender a linguagem dos seus préprios olhos e ouvidos (DK22B107) e por isso néao

enxergam a natureza e nem escutam o Iégos:

De fato, tudo depende do homem, de sua atencdo na lida com o que esta
sempre diante dele (DK22B72), pois, enquanto conservar barbara a alma,
seus olhos e ouvidos serdo méas testemunhas daquilo que se oferece a ele
cotidiana e constantemente (KD22B112). Heraclito chama os sentidos de
testemunhas (DK22B101a, 107) exatamente porque testemunham o 16gos.
Tal testemunho, entretanto, pode ser deficiente e no mais das vezes o é,
fundamentando assim a experiéncia inexperiente (DK22B1) (COSTA, 2012,
p. 188).

A physis é o campo em que a verdade pronunciada pelo 16gos serda demonstrada. Boa
parte dos seus fragmentos'® é uma tentativa de mostrar como, na natureza, a unidade entre
opostos revela que “tudo é [um]” (panta einai) (DK22B50): “a natureza de cada dia é uma e a
mesma” (physin heméras hapéses mian) (DK22B106); “caminho: em cima, embaixo, um € o
mesmo” (hodo6s: ano kato mia kai houté) (DK22B60); “o comum: comeg¢o e fim na
circunferéncia do circulo” (xynon gar arkhe kai péras epi kyklou periphepeias) (DK22B103);
“conjungodes: completas € Nndo completas, convergente e divergentes, consonante e dissonante,

e de todas as coisas um e de um todas as coisas” (syllapsies hdla kai oukh hdla, sym

106Restaram pouco mais de cem fragmentos da obra de Heréclito que, embora escritos em formato de prosa,
possuem uma linguagem altamente poética (Cf. CORNFORD, 1989, p. 189).



63

pheromenon diapherémenon, synadon diadon; ek panton én kai ex henon pénta)
(DK22B106); “nos mesmos rios entramos e ndo entramos, somos € nao somos” (potamois tois
autofs embainomen te kai ouk embainomem, eimén te kai ouk eimen) (DK22B69a).

Assim como Parménides, Heraclito parece alimentar ambigdes “monistas”, isto €, ele
procura demonstrar que a verdade da physis “se encontra sob a unidade subjacente ¢ 0 modo
como esta incorpora ¢ manifesta os opostos” (HUSSEY, 2008, p. 149). O 16gos ndo é apenas
divino, mas também revelador dos aspectos secretos do cosmos, 0 que implica dizer que ha
“uma substancial coincidéncia entre os aspectos linguisticos da verdade enunciada e o0s
aspectos ontologicos da verdade contemplada e existente” (CALOGERO, 1936, p. 203 apud
MONDOLFO, 1969, p. 297). Em outras palavras, o 16gos de Heraclito exige que haja uma
natural correspondéncia entre o0s signos e os significados, ou seja, uma correcdo natural da
linguagem, que fortaleca a maneira como a physis é entendida.

Mondolfo acredita que a compreensdo da correcdo natural dos nomes esclarece o
motivo pelo qual Heraclito participa do antigo prazer em investigar as etimologias, cujas
primeiras manifestacdes ja podiam ser encontradas desde os poetas arcaicos: “suposta uma
correspondéncia natural entre 0 nome e a coisa, a etimologia deveria revelar a verdade
(étymos) das coisas, a esséncia dos seres naturais, dos homens e dos seres divinos” (1969, p.
298). Desse modo, os jogos de palavras*® que frequentemente encontramos nos fragmentos
de Heréclito ndo devem ser entendidos como meras brincadeiras ou recursos retoricos, mas
sdo realizados com seriedade, pois buscam penetrar através das analises dos nomes o que ha
de mais verdadeiro, isto €, 0 etymon das coisas, a propria realidade desvelada (DUESO, 2003,
p. 27; HUSSEY, 2008, p. 142; MONDOLFO, 1969, p. 298).

Uma vez que para Heraclito toda a realidade é a manifestacdo da unido entre dois
opostos, a sua esséncia devera exibir a luta que ha entre eles. A linguagem, sendo a propria
expressao da guerra (polemos), devera estar em concordancia com o jogo de contradicdes que
torna possivel a existéncia da physis'®. Os fragmentos DK28B48 — “0 nome do arco, vida;

sua obra morte” (t6 oun toxo 6noma bids; érgon deé, thanatos) — e DK28B51 — “o arco, como

Y7Dueso distingue dois tipos de “jogos de palavras” que podem ser encontrados nos fragmentos de Heraclito:
“os que se apoiam no duplo sentido das palavras (anfibologia), como ocorre nos fragmentos 26 e 93, e os que
dependem de palavras similares ou de sons semelhantes (paronomasia) (fragmentos 5, 25, 28, 50, 114)” (2003,
p. 32, nota 19 apud KRAUS, 1987, p. 114).

1%Essa passagem é essencial para esclarecer tanto as semelhancas quanto as diferencas existentes entre
Parménides e Heréaclito. Isso se d&, sobretudo, porque a concepc¢do filosofico-religiosa da linguagem exige, de
antemao, uma determinada compreensao sobre a physis que pode ser divergente entre dois ou mais pensadores.
Desse modo, embora Parménides e Heraclito sejam dissoantes no que diz respeito ao que cada um compreende
por physis, a concepcéo filoséfico-religiosa subjaz em ambos os seus pensamentos. A linguagem ira se referir
por um lado, a unidade entre os contrarios (Cf. DK22B10, 22, 32, 48, 50, 57) e, por outro, a unidade estavel do
Ser (Cf. DK28B3, 6, 19).



64

a lira ¢ a unido de tensdes opostas” (palintropos harmonie, hokosper toxou kai lyres) —

parecem ilustrar bem essa relagdo:

A mesma natureza do arco que concordia discors de tensbes contrérias, se
manifesta também no fato de que seu nome, posto em relagdo com sua
funcéo, revela a co-presenga deste emparelhamento de ‘vida’ e ‘morte’ ‘que
para Heraclito é a exemplificacdo principal da universal relacdo reciproca
entre os opostos’. Para descobrir este nd entre vida e morte na esséncia do
arco, cujo nome ¢ vida e cuja obra é morte, ‘¢ necessario que a fungdo e o
nome sejam considerados no mesmo plano como determinagfes igualmente
objetivas do real’ (MONDOLFO, 1969, p. 299-30).

Assim, de um modo geral, se colocarmos em um quadro as principais caracteristicas

que singularizam e diferenciam os quatro tipos de discursos que discutimos ao longo desse

capitulo, teremos a seguinte imagem:

Figura 1 — Tipos de discurso e suas principais caracteristicas

Tiposde | Palavra Palavra | \/erdade | Persuasédo | Engodo Razdo
discurso | Inspirada | Laicizada | (alétheia) | (Peithd) | (Apate) (I6gos)
Magico-

religioso X X

Discurso-

dialogo X X

Discurso

sofistico X X X

Filosofico-

religioso X X X X

O discurso magico-religioso, sendo um privilégio dos deuses, concebe a legitimidade
para desvelar o real por meio de uma palavra essencialmente inspirada. Destacam-se figuras
como o poeta, o profeta e o rei por terem acesso as poténcias divinas que 0s conduzem a
momentos atemporais. O discurso-dialogo, ao contrario, de matriz secular é do ambito dos
mortais, homens belicos que lutam para sobreviver diante dos confrontos com outros povos.
Entre eles ndo ha diferengas hierarquicas, a linguagem possui 0 mesmo efeito para todos,
cabendo a cada um produzir o discurso que melhor convence os demais. Dessa mistura e com
0 surgimento de alguns eventos culturais de importante relevo para a cultura helénica (a
reforma hoplita e 0 advento das cidades) irrompeu a necessidade de compreender a linguagem
a partir de novos olhares.

O discurso sofistico tornou secular o valor da alétheia pela desvalorizagcdo do ambito

divino, transformando a doxa no principal meio de comunicacdo entre os homens. Ele ressalta



65

0s aspectos pragmaticos da linguagem, compreendendo a sua ligacdo com o mundo por meio
de uma mera convencdo social. Por outro lado, o discurso filosofico-religioso, persiste em
colocar a verdade como o objetivo dos seus discursos, tomando essa relacdo como necessaria
e intrinseca. Encontraremos no Cratilo de Platdo ambas as concepcdes sendo analisadas por
meio de dois personagens. O Convencionalismo e o Naturalismo linguistico (como ficaram
conhecidos os discursos sofistico e filoséfico-religioso), entretanto, desembocaram em
algumas aporias que s@o mais bem analisadas ao decorrer do dialogo.

No proximo capitulo, buscaremos demonstrar como, a partir da leitura e da exposi¢éo
do Crétilo, Platdo apresenta tais impasses, ressaltando a radicalidade como o Naturalismo e o

Convencionalismo linguistico compreenderam a relacéo linguagem e mundo.



66

3 AS RELACOES ENTRE LINGUAGEM, VERDADE E CONHECIMENTO NO
“CRATILO” DE PLATAO: UMA ANALISE DAS APORIAS SUSCITADAS PELO
NATURALISMO E CONVENCIONALISMO LINGUISTICO

3.1 QUEM SAO OS PERSONAGENS DO “CRATILO™?

Os personagens dos didlogos platdnicos costumam representar correntes de
pensamento ou importantes personalidades do seu tempo. Em um universo metaforico e irreal,
essas obras fantasiam embates entre as principais ideias suscitadas desde a génese da filosofia,
revelando as suas aporias e sugerindo superagfes. Todavia, conquanto seja o autor de cada
trama, Platdo ndo controla completamente as acdes dos seus personagens. Muitas vezes eles
defendem posicdes que o filésofo ndo concorda, mas que se propde a eximinar quando postas
em um debate filosofico. E por isso que encontra-lo no interior dos seus dialogos tornou-se
um complexo exercicio hermenéutico que pressupde tanto o estudo da historia quanto o
conhecimento basico das figuras que influenciaram a elaboracdo dos seus personagens.

No capitulo anterior, exploramos as raizes do Naturalismo e do Convencionalismo
linguistico que surgem no Crétilo, revelando 0 modo como cada um se desenvolveu a partir
dos tipos de discursos encontrados na Grécia Arcaica. O objetivo era explorar as teses que
permeiam e fundamentam ambas as concepc@es e assim, com mais propriedade, identificar as
aporias levantadas por Platdo no didlogo. Contudo, antes de realizarmos uma leitura dos
principais pontos discursivos da obra, € necessario compreendermos como se deu a
apropriacdo do Naturalismo e do Convencionalismo por parte dos personagens que aparecem
no didlogo, buscando entender como e por que defendem cada qual sua posi¢do. Ademais,
diante do grande nimero de pensadores que foram adeptos aos discursos filosofico-religioso e
sofistico, cabe perguntarmos também por que Platdo havia os escolhido como personagens do
seu dialogo.

E de se estranhar o fato de Hermoégenes, figura secundaria na histéria do século V a.C.
ser o0 representante de um tipo de discurso pregado por personalidades famosas e opositores
de grande parte dos dialogos platdnicos*®. Como ressalta Ivanaldo Santos (2010, p. 102),

Hermaogenes era um discipulo muito proximo de Sécrates, membro do chamado grupo dos

1990 contraste entre filosofia e sofistica é um tema caro a filosofia de Platdo, perpassando um grande nimero de
obras do seu corpus: “se se considera 0 nimero de didlogos em que Socrates se vé em coléquio com um
sofista, um retérico profissional ou de seus seguidores (p. ex., Eutidemo, Gdrgias, Protagoras, Hipias maior,
Hipias menor, A Republica), em que Socrates discute os sofistas ou um sofista em particular (p. ex., Apologia,
Teeteto), ou em que a definicdo do sofista é abstratamente comparada com outras atividades relacionadas (p.
ex., Sofistica, Politico), a lista é longa” (MCCOY, 2010, p. 10).



67

“socraticos menores™'°. Tanto Platdo quanto Xenofonte, em obras que versam sobre a vida de
Sdcrates, destacam a relacdo de Hermdgenes com o fil6sofo. O primeiro, por exemplo, no
Fédon (59b), aponta-o como um dos amigos presentes no dia da morte de Sdcrates; ja o
segundo afirma que Hermogenes faz parte dos seus seguidores mais importantes, junto a
figuras como Criton, Querefonte, Fédon e outros™ (XENOFONTE, Ditos e feitos
memoraveis de Sécrates, |, 2, 48).

Nails (2002, p. 162-164), em seu livro sobre os personagens de Platdo, questiona se,
de fato, o Hermdgenes citado por Xenofonte € 0 mesmo que aquele utilizado por Platdo no
Crétilo, pois enquanto que o primeiro parece fazer fetiche da pobreza de Hermdgenes
(XENOFONTE, Ditos e feitos memoraveis de Socrates, 11, 10), o segundo destaca-o como
uma pessoa que detém certo nimero de escravos'*? (Crétilo, 384d). Ademais, a autora
também destaca o fato de Hermdgenes ser um filho ilegitimo, isto €, um bastardo (nothos),
que ndo possui 0s mesmos direitos de um cidaddo comum, filho de um casamento
reconhecido pela pdlis (NAILS, 2002, p. 162). Conquanto essa informacdo pareca trivial,
alguns interprétes vao acreditar que essa sera uma caracteristica fundamental para
entendermos a postura do seu personagem no Cratilo. Como veremos, a fragilidade do seu
pensamento e a necessidade constante de amparo parecem fazer de Socrates um pai adotivo
que ira ndo s6 defendé-lo das investidas de Cratilo como também guia-lo no caminho as
respostas.

Outro ponto de controvérsia é o fato de Didgenes Laértios (Vidas e doutrinas dos
filosofos ilustres, 111, 6) afirmar que, apos a morte de Sdcrates, Platdo passou a seguir tanto

Crétilo quanto Hermdgenes, sendo o primeiro um seguidor das doutrinas heracliticas e o

190 circulo dos “socraticos menores” pode ser definido como o grupo de amigos e discipulos mais préximos de
Sécrates que, influenciados por aspectos distintos do seu mestre, quiseram pér adiante seus ensinamentos,
elaborando, cada qual, escolas e doutrinas filoséficas que o representava (Cf. REALE, 1993, p. 329-332). As
mais conhecidas e estudadas sdo aquelas fundadas por Antistenes, Aristipo, Euclides, Fédon e Platdo. Didgenes
Laértios (Ditos e feitos memoraveis de Sdcrates, I, 18) estende a influéncia do pensamento socratico até as
escolas helenisticas, alegando que a Etica, como um campo tedrico de estudo realizado pela filosofia, por ter
tido origem com Socrates, acabou por influenciar dez escolas: a académica, a cirenaica, a eliaca, a megarica, a
cinica, a eretriana, a dialética, a peripatética, a estoica e a epicurista.

1Al6m de Criton, Querefonte e Fédon, Xenofonte cita também Querécrates, Hermdcrates, Simias e Cébes. Com
a excecdo de Querécrates e Hermdcrates, os demais foram citados ou possuem papel de destaque nos didlogos
de Platéo. Criton, por exemplo, tem um didlogo com seu nome; Querefonte aparece na Apologia (21a) como
sendo o culpado pelo despertar do “sono dogmatico” de Sécrates; Fédon, Simias e Cébes aparecem no Fédon:
0 primeiro relata os acontecimentos em torno do dia da morte de Sdcrates (57a et. seq.), ja os demais
participam do didlogo como os interlocutores do fil6sofo, defendendo posicdes essencialmente pitagoéricas
(62d).

120 nGimero de escravos que um cidaddo detinha estava intimamente ligado ao seu ndmero de riquezas, isso
porque o escravo que Atenas criou “é o escravo-mercadoria, vendido e comprado num mercado internacional
de escravos e que, desvinculado totalmente de sua terra, de origem, de sua familia e comunidade tornava-se
apenas, para usar a expressdo célebre de Aristoteles, ‘uma coisa viva’, ou seja, um mero instrumento de
trabalho, uma mera ferramenta de produgdo” (BENOIT, 1996, p. 20).



68

segundo adepto do pensamento Parmenidico. Mas 0 Hermdgenes exposto no didlogo defende
o Convencionalismo linguistico que, como vimos, pressup8e uma interpretacdo da physis que
se adequa muito mais ao pensamento de Heraclito do que ao de Parménides.

Todavia, sendo ou ndo a mesma pessoa, tanto Platdo quanto Xenofonte afirmam a
existéncia de um Hermdgenes proximo a Socrates e que esteve presente em momentos
importantes de sua vida. Na Apologia escrita por Xenofonte é ele quem oferece o relato que
mostra a congruéncia do pensamento do filésofo com suas acbes (PINHEIRO, A., 2008a, p.
92-96). Ja em outra passagem (XENOFONTE, Ditos e feitos memoraveis e Socrates, 1V, 8, 4-
11) que se aproxima das teméticas trabalhadas no Criton e no Fédon por Platdo™, o
Hermoégenes de Xenofonte “supostamente diz que ele proprio tentou persuadir Socrates a
pensar em sua defesa antes do julgamento, mas este havia negado, afirmando que toda a sua
vida tinha vivido como preparacdo para aquele dia” (NAILS, 2002, p. 163).

Além disso, embora Platdo e Xenofonte ndo mencionem um ao outro como pessoas
importantes no circulo de amizades de Sdcrates (atitude aparentemente comum entre 0s seus

114

discipulos)™", ambos concordam quanto a presenca de Hermdgenes e a sua afinidade com o

filosofo:

Platdo s de passagens refere Antistenes (Fédon, 59b), Esquines (Apologia,
33e) ou Aristipo (Fédon, 59b) e ignora Xenofonte completamente; este, por
sua vez, também o refere uma Unica vez (Memoraveis, Ill, 6, 1), ndo o
mencionando, por exemplo, quando, em Memoraveis I, 2, 48, enumera 0s
mais importantes seguidores de Sécrates: Criton, Querefonte, Querécrates,

BTanto o Criton quanto o Fédon parecem tematizar 0 modo como homem deve se comportar diante das
intempéries da vida. No primeiro, por exemplo, Platdo parece argumentar em favor das leis e a sua importancia
na preservacao da polis e do cidaddo. Sdcrates, a partir do argumento de que “ndo devemos cometer injustica
em hipdtese alguma” (oudeni trépo phamen hekéntas adiketéon einai) (49a), parece encaminhar o didlogo em
direcdo ao fato de que sempre precisamos seguir as leis — mesmo que 0s homens fagam mau uso delas (54c¢). J&
no Fédon, ao discutir sobre a natureza da alma, Platdo retrata que ndo devemos temer a morte quando
passamos tanto tempo esperando por ela. O fildésofo, aquele que ¢ “inteiramente desafeicoado do corpo e que
anseia pela independéncia da sua alma” (ei gar diabéblentai men pantakh@i t6i somati, autende hath hauten
epithymodsi ten psykén ékhein) (67e), é quem melhor pode aguarda-la, com coragem (andreia) e prudéncia
(sophosyng) (69b).

1905 discipulos de Sécrates raramente mencionavam os nomes uns dos outros. Alguns, como Platio e Aristipo,
tinham ponto de vistas tdo diferentes que se citavam apenas para exemplificar o que deveria ser evitado. O
hedonismo proposto por Aristipo ia de confronto a0 modo de vida pregado por Platdo em seus diélogos.
Enguanto que o fildsofo da academia acreditava que o verdadeiro filésofo ndo deveria devotar sua vida em
detrimento dos prazeres do corpo, Aristipo julgava que “o prazer deveria ser considerado, sempre e em todas as
partes, como um bem” (GOMPERZ, 2013, p. 187) e que o estudo de toda a ciéncia da natureza deveria ser
recusado (Cf. REALE, 1993, p. 348 apud PSEUDO-PLUTARCO, 9). Ademais, conforme Didgenes Laértios
(Ditos e feitos memoraveis de Socrates, II, 8, 65), Aristipo foi “o primeiro a cobrar honorérios ¢ a mandar o
dinheiro para seu mestre”. Por essas e outras atitudes conflitantes ao pensamento de Platdo, encontramos a
figura de Aristipo sendo menosprezada (tanto indiretamente quanto diretamente) no Fédon (59c¢). O fildsofo da
academia diz que o hedonista, por exemplo, havia trocado de estar presente nos dltimos momentos do seu
mestre por Egina, uma ilha de festividades, lascivia e devassidao.



69

Hermdgenes, Simias, Cebes e Fedondas (PINHEIRO, A., 2008b, p. 111,
nota 11).

Assim, parece ndo restar davidas quanto a importancia de Hermdgenes na vida de
Sécrates. Mas por que ele defenderia no Crétilo uma concepcdo da linguagem que o
aproximaria dos sofistas? Algumas conjecturas podem indicar possiveis solugdes para essa
pergunta, mas nenhuma parece ser forte o suficiente para respondé-la por completo.

Podemos pensar, por exemplo, que por ser filho de Hipdnico e meio-irméo de Calias
(um amante da retdrica e de disputas eristicas) tenha tido contato com teses sofistas (NAILS,
2002, p. 162). Tanto na Apologia (20a) quanto no Crétilo (390c), Sécrates afirma abertamente
que Calias pagou uma boa quantia de dinheiro para que eles o tornassem sabio. No
Protagoras (335d-336e), Platdo o descreve como alguém que se diverte com o duelo de
argumentos entre Sdcrates e Protagoras, mas que concede total apoio ao sofista e aos dissoi
logoi levantados por ele. Do mesmo modo, o Banquete de Xenofonte ilustra um Calias que
promove banquetes em detrimento de disputas argumentativas'™. Nessa ocasi&o, em especial,
destaca-se a presenca (dentre outros)'*® de Sécrates e Hermdgenes como personagens centrais
da trama (PINHEIRO, A., 200843, p. 15).

Outra suposicdo que merece destaque é aquela que, seguindo na esteira de Kerferd
(2003, p. 96-100), sugere que Socrates, embora com outros objetivos*’, encontra-se inserido
no movimento sofista. Essa hipdtese leva em consideracdo a semelhanca (também
mencionada no Sofista, 217a-b) entre a figura do filésofo e a do sofista. Conquanto a imagem
de Sdcrates desenhada por Platdo como arqui-inimigo dos sofistas tenha se tornada candnica
na historia da filosofia, ha alguns elementos que parecem aproxima-los: a) A opinido de

5Como nota Ana Pinheiro na sua introdugdo sobre o Banquete de Xenofonte, “Célias aparece com alguma
frequéncia nesse papel de anfitrido” (2008a, p. 15), sempre com uma postura pedante e superior, se
vangloriando da “capacidade de desenvolver muitos e sabios discursos” (XENOFONTE, Banquete, I, 6; 11, 3).
Ademais, em outra passagem da obra (Cf. XENOFONTE, Banquete, IlI, 4), encontramos mais semelhancas
entre Calias e os sofistas: cobrado por Socrates para que revele seu conhecimento, o irmao de Hermogenes
afirma que era capaz de “tornar os homens melhores”. Ora, como nota mais uma vez Ana Pinheiro (2008a, p.
43, nota 15), “esse era também o objetivo de ensino do sofista Protagoras, no dialogo homdénimo de Platdo”.

180 Banquete de Xenofonte conta com a participagdo, dentre os ja mencionados Célias, Socrates e Hermégenes,
de Critobulo, Antistenes, Carmides, Nicérato, Autolito e seu pai Licon. Além deles, com base na afirmacédo
inicial do proprio texto — “porque eu préprio 0s presenciei e quero agora transmitir o que sei” —, alguns
intérpretes tendem a acreditar que Xenofonte também estava presente na ocasidao (Cf. PINHEIRO, A., 20084,
p. 15).

"Embora Kerferd (2003, p. 99) defenda que Sécrates desempenhe um papel importante dentro do movimento
sofista, ele também acredita que entre eles haviam algumas diferengas significativas. A metodologia
empregada pelo filésofo e o contetdo do seu ensino sdo exemplos que, apontados por Aristoteles (Metafisica,
1078b27-31), tornariam explicitas essas diferencas. Na busca por defini¢cbes gerais (0 tO ti esti), Socrates
objetiva encontrar o0 16gos correto de alguma coisa que “aparece no mundo, acima de tudo uma virtude ou uma
qualidade moral ou estética” (KERFERD, 2003, p. 99). Em Platéo, a dialética empregada pelo filésofo também
o diferencia dos sofistas, na medida em que procura “alcancar ndo apenas a vitoéria em um combate e sim uma
verdade que envolve regularmente uma aproximagao com as formas inteligiveis” (CRUZ, 2015, p. 97).



70

alguns dos seus contemporaneos (como Aristéfanes)**®

que os colocavam participantes de um
mesmo grupo de pensadores; b) Sua provavel amizade com Péricles que encorajava 0s seus
debates em pragcas publicas e ¢) Seu impacto intelectual sobre os jovens do seu tempo.
Ademais, 0 uso das antilogias — que “consiste em opor um 16gos a outro 16gos, ou em
descobrir ou chamar a atengdo para a presenca de uma oposicdo em um argumento”
(KERFERD, 2003, p. 110) — e de alguns elementos retdricos — como o uso de figuras de
linguagem e técnicas de persuasdo — aproximam o filésofo das epideixeis realizadas pelos
sofistas. A falta de uma definicdo clara do conceito “filosofia” nos dialogos platdnicos
também demonstra a dificuldade em querer tracar uma linha que separa Sécrates dos seus
opositores. Ha, na verdade, quase sempre uma ambivaléncia entre eles que frequentemente
pde em duvida se essa distingdo é de fato possivel:
As vezes, os dialogos de Platdo expressam alguma ambivaléncia sobre se a
distingdo pode ser feita tdo claramente como o proprio personagem de
Socrates deseja fazer parecer. Um olhar atencioso as multiplas camadas dos

didlogos revela um Socrates que as vezes se parece mais com seus oponentes
do que ele gostaria de admitir ou vice-versa (MCCOY, 2010, p.11).

O Gorgias, por exemplo, um didlogo que parece tratar essencialmente das diferengas
entre a filosofia e a retérica'™®, acaba, de modo paradoxal, tornando mais explicitas suas
semelhancas (BENOIT, 1996, p. 55-57). Vez por outra, Socrates faz justamente aquilo que
critica em seus opositores'® e o dialogo acaba evidenciando que “filosofia e retérica estio
intimamente inter-relacionadas: o conteudo do pensamento e sua descoberta e expressdo
formal no discurso estdo interligados” (MCCOY, 2001, p. 13). Além disso, no Sofista (217a-
231e), quando o Estrangeiro de Eleia busca definir o conceito de “sofista” para assim
diferencia-lo do filésofo e do politico, ele chega a seis defini¢des dos quais a0 menos uma, a

sexta, se aproxima do Sdcrates exposto por Platdo em seus dialogos:

“8Aristéfanes de Atenas é considerado como um dos maiores comedi6grafos da Grécia do século V a.C. Suas
obras costumam abordar, de modo irdnico e jocoso, as mudancas culturais que o “século de Péricles” havia
empregado em Atenas (Cf. AGOSTINI, 2008, p. 36). Dentre suas obras, destaca-se As Nuvens que, como
veremos, elabora uma figura do Socrates histdrico que o aproxima das acusacdes que irdo leva-lo a morte.
Discutiremos mais sobre Aristofanes no decorrer desta secao.

Mccoy (2010, p. 95-96), de um modo geral, sintetiza as opinides dos comentadores sobre as semelhancas entre
a filosofia e a sofistica levantadas por Platdo no Gorgias. Segundo a autora, “1) A filosofia requer a
consisténcia de crencas, enquanto a retorica consiste de mera refutacdo verbal; 2) A filosofia requer um
compromisso com a razdo da qual os sofistas carecem; 3) O filésofo esta comprometido com uma
compreensdo diferente do poder — por exemplo, o de tornar outros virtuosos em vez de dominacdo sobre
outros; 4) Os fil6sofos possuem autoconhecimento refinado, que os retéricos ndo tém; 5) A filosofia valoriza o
conhecimento técnico, diferentemente da retdrica; ou 6) A filosofia esta ligada a um conjunto especifico de
afirmac6es morais.”

20F o caso, por exemplo, dos pedidos de Socrates para que seus interlocutores fagam “discursos breves”
(brakhylogia) (Cf. PLATAO, Gorgias, 449a-b) e que, no entanto, ele mesmo descumpre ao decorrer do
didlogo (Cf. PLATAO, Gérgias, 464c-466a).



71

Estrangeiro: [esses homens] questionam um individuo acerca das coisas em
relacdo as quais ele julga estar falando algo com sentido, quando fala algo
sem sentido; depois, essas pessoas submeterdo a exame, reinem as opinides
dos individuos durante a discussdo, confrontam-nas e mostram que se
contradizem. Os individuos que estdo sendo submetidos a exame percebem
isso, irritam-se consigo préprios e tornam-se mais gentis com 0s outros, o
gue denota a forma de se libertarem de suas pretensiosas opinides sobre si
mesmos...

Teeteto: A descricdo que acabastes de fazer, contudo, é de alguém muito
semelhante [ao sofista].

(Xénos: dierotésin hdn an oietai tis ti péri légein légon medén;
eith "hdteplanoménon tas doxas radios exetazousi, kai synagontes dé tois
logois eis tauton tithéasi par’allélas, tithéntes de epideiknUousinautas autais
hama peri ton autbn pros ta auta kata tauta enantias. Hoi d’horfntes
heautois mén khalepainousi, pros de tous allousemerodntai, kai todto de td
tropo ton peri hautous megéalon kai skler6n doxén (...).

Theaitetos: alla mén proséoiké ge toiouto tini ta nln eireména.) (Sofista,
230b-c; 231a).

Desse modo, a segunda hipétese argumenta que o motivo pelo qual Hermogenes
defende a posi¢do convencionalista da linguagem se encontra no fato de Socrates transparecer
certa proximidade com teses e posicionamentos sofisticos, mesmo que Platdo tente a todo
custo distancia-los. No proprio Cratilo, como veremos, embora Sdcrates rechace o
Convencionalismo desde as primeiras passagens do dialogo (386 et seq.), ele acaba tendo que
admiti-lo, quando, ao refletir sobre os problemas levantados pelo Naturalismo, conclui sua
necessidade: “é de certa maneira necessario”, afima o filésofo, “que a convencao e 0 costume
contribuam para mostrar aquilo que temos em mente quando falamos” (anankaidn pou kai
synthéken ti kai éthos symballesthai pros délosin hdn dianootimenoi Iégomen) (PLATAO,
Cratilo, 435b).

Por fim, a terceira conjectura, levando a sério o conselho do Estrangeiro de Eleia no
Sofista (217d)**, defende que a presenca de Hermégenes no dialogo é pertinente por facilitar
o desenvolvimento discursivo da obra. Isso é importante, sobretudo, quando temos no dialogo
alguém como Crétilo que, como observa Aristdteles (Metafisica, IV, 5, 1010a10), “acreditava
que nao se deve dizer coisa alguma e apenas agitava os dedos” (hos to0 teleutaionouthén geto
dein légein alla ton daktylon ekinei ménon). Se dividirmos o didlogo em trés partes iguais,
encontraremos a fala de Cratilo em apenas um terco do total (SANTOS, J., 2001, p. 10), o que

parece demonstrar a sua total indisposic¢do ao debate’?,

27 saber, “o método do didlogo, 6 Socrates, se revela mais facil quando o interlocutor é uma pessoa facil de
conviver e ndo um criador de transtornos” (t0i mén, & Sokrates, alypos te kai euenios prosdialegoméngi réon
hotto) (PLATAO, Sofista, 217d).

22No inicio do dialogo, por exemplo, é Hermédgenes quem convida Sécrates para fazer parte da discussdo,
enquanto Crétilo apenas o aceita com certa indiferenca (Cf. PLATAQ, Cratilo, 385a). Sua posicdo diante das



72

Ademais, os que defendem essa hipdtese, sustentam que a posi¢do de Hermdgenes ndo
é inteiramente convencionalista e que ha, portanto, uma abertura para posicdes contrarias a
dele. Isso facilitara para que Sdcrates construa seus argumentos e supere as aporias que, por
ventura, surgirem durante o desenvolvimento do didlogo (BARROS NETO, 2011, p. 38-41).
Logo de inicio, por exemplo, Hermdgenes concorda com o filésofo em afirmar que tanto o
verdadeiro (alethés) quanto o falso (psuedés) existem e que s&o coisas distintas (PLATAO,
Cratilo, 385b). Esse posicionamento, ao contrario de corroborar com o Convencionalismo

linguistico, acaba por auxiliar Socrates na refutacdo das teses sofisticas:

Hermdgenes, como seu discipulo fiel, aceita que a relacéo entre linguagem e
mundo possa ser verdadeira ou falsa, e que, portanto, 0s nomes enquanto
partes de proposic¢Oes verdadeiras, devem ser necessariamente verdadeiros,
limita a convencao a convencionar o verdadeiro. Esta conclusao favorece o
afastamento de Sdcrates, na obra, de posicdes sofisticas (PIQUE, 1996, p.
172).

Mas seja qual for o motivo pelo qual Hermdgenes defende o Convencionalismo no
Cratilo ou a razdo que existe no fato de Platdo té-lo escolhido como um dos seus personagens,
h& um consenso por parte dos comentadores que a sua posi¢do o aproxima daquela defendida
pelos sofistas (AUBENQUE, 2012, p. 104). O fato de a tese ser fundada na percepcéo
individual de cada individuo (PLATAO, Crétilo, 385e-386a), liga Hermdgenes a Protagoras
(BUARQUE, 2012, p. 158-159; SANTOS, F., 2008, p. 253), enquanto que a suposta
incompatibilidade entre as palavras e as coisas (PLATAO, Crétilo, 384d-e) o aproxima de

Gorgias e do seu Tratado Sobre o Nao-Ser:

Parece existir, realmente, muita afinidade entre Hermdgenes e Goérgias. Em
seu Tratado Sobre o N&o-Ser, o sofista se esforca em revelar a fun¢éo impar
do discurso como um ser entre 0S seres, ou seja, cOmo uma estrutura
autbnoma que ndo se liga diretamente com as coisas (...) tudo nos leva a crer
que foi em posse deste feedback fornecido pela paidéia sofistica que
Hermogenes pOde chegar a hipdtese que procurou defender no Cratilo
(PINHEIRO, P., 2003, p. 47-49).

Cratilo, ao contrario, tem uma importancia mais explicita na obra de Platdo. O fato de
0 personagem nomear um dialogo que trata essencialmente da linguagem parece apontar a

relevancia de sua figura histérica para a tematica em questdo (MONTENEGRO, 2008, p.

davidas de Hermogenes é sempre reclusa e irdnica, acreditando ja deter a verdade e ndo se importando em
discuti-la com opinides contrarias: “quando eu”, diz Hermdgenes em uma passagem, “pergunto-lhe o porqué
de sua fala, ele nada me esclarece. E ainda me ironiza, como se possuisse em seu interior um saber que, se
fosse enunciado, faria com que eu concordasse e afirmasse o mesmo que ele” (kai emo( erotdntos kai
prothymouménou eidénais héti pote légei, 6ute aposaphel ouden eironeletai te pros me prospoioimends ti
autos em heaut6i dianoieishtai hos peri autodi, hoei bouloito saphds eipein, poiéseien an kai emeé homologein
kai légein haper autos légei) (PLATAO, Cratilo, 383b-384a).



73

409). E sabido, por meio de Aristoteles (Metafisica, I, 6, 987a30), que Platio teve contato
com ele ainda em sua juventude, antes de fazer parte do circulo de amigos e discipulos de
Socrates. Diogenes Laértios (Vidas e doutrinas dos filosofos ilustres, 1ll, 6), em um
comentario bastante incoerente quanto a ordem dos fatos'®®, afirmou o mesmo que o
Estagirita, asseverando a opinido de que Platdo teve contato com Crétilo e as tematicas
exploradas por ele em algum momento de sua vida. Ja Nails (2002, p. 105-106) fortalece essa

ligacdo sugerindo algumas mudancas nas datas histéricas:

Se Crétilo era jovem e estava no auge em 420 a.C., entdo Platdo poderia ter
encontrado suas opinides e até o proprio ateniense antes de se associar a
Sécrates. Uma mudanca na data de nascimento de Créatilo (de 460/450 para
440 a.C.), portanto, seria mais apropriado.

De natureza oracular e “um tanto obscuro na expressdo” (PIQUE, 1996, p. 174),
Cratilo segue o estilo de Heraclito, a quem Aristoteles atribui como sendo seu mestre
(Metafisica, I, 6, 987a30). Ele ficou conhecido em Atenas justamente por tomar a filosofia
mobilista em seu sentido mais extremo, ndo admitindo, por exemplo, a possibilidade de “se
banhar no mesmo rio sequer uma Unica vez” (hoti dis toi autdi potamdi ouk éstin embénai:
autds gar Oeto oud’hdpax) (ARISTOTELES, Metafisica, IV, 5, 1010a10). Esse devir
constante da physis reflete, aos seus olhos, na maneira como a linguagem comunicar o Ser:
sendo herdeiro de uma tradi¢do que toma de modo intrinseco a ligacdo das palavras com as
coisas, a fluidez continua da natureza torna impossivel a sua comunicacdo (MONTENEGRO,
2008, p. 410). Desse modo, Cratilo se cala e limita a apontar as coisas, buscando comunicar,

sem 0 uso das palavras, a transformacdo da natureza:

Cratilo consequente se cala e ordena que se faca 0 mesmo. Mas, de forma
verossimil, o gesto da deixeis: o indicador, a0 menos ele bem nomeado,
apontando para 0 que passa, ndo designa sequer 0 passaro, nem mesmo seu
V0o, mas sua transformacao, seu desaparecimento (CASSIN, 1990, p. 31).

Ndo é de se estranhar, portanto, a prudéncia de Aristoteles (Metafisica, IV, 3,
1005b20-30) em querer destacar as diferencas entre Heraclito e Cratilo. Enquanto que para o
primeiro, “era objeto de satisfagdo encontrar a unido dos contrarios contidas em uma sé

palavra” (MONDOLFO, 1966, p. 349), para o segundo ndo hé qualquer identidade no fluxo

125Na passagem supracitada, Didgenes Laértios afirma que Platdo passou a seguir Crétilo e Hermdgenes apenas
apo6s a morte de Socrates. Mas os dados histdricos e os comentarios realizados por outras figuras mais
préximas e mais fiéis a0 pensamento platonico, isso seria impossivel. Ora, Sécrates morreu em meados dos
anos 399 a.C. Se Crétilo estivesse vivo nessa data, ele teria aproximadamente sessenta anos. Assim, € mais
provavel a afirmacdo de Aristoteles de que Platdo foi discipulo de Cratilo antes de Socrates, quando o filésofo
ainda era jovem e apaixonado pela a ideia de participar da atividade politica.



74

que possa sustentar a sua significacdo. Crétilo toma o panta rei de Heréclito como um
imperativo e abandona o uso da linguagem que pressupfe a permanéncia de um significado
sempre igual. Em outras palavras, o seu mobilismo exagerado marca o limite do discurso
magico-religioso, pois levada ao extremo, a relacdo entre linguagem e Ser desemboca em um

completo siléncio:

Dizer que ndo poderiamos entrar ai ‘nem mesmo uma vez’, ¢ dar entender
que é impossivel demarcar o rio, ou que o fluxo ndo tem margens: ndo
apenas 0s entes, quer dizer, a sensacdo, se altera (...) é preciso interpretar
com determinagdo o extremismo de Cratilo: seu ‘ndo deve, afinal, dizer
nada’ tem o rigor de um imperativo filoséfico. Isso ocorre porque Cratilo se
situa na exigéncia Aristotélica da adequacdo entre dizer e ser, porque ele é
um verdadeiro filésofo que sé pode se calar, e seu siléncio faz dele o mais
consequente dos pré-socraticos (CASSIN, 1990, p. 30).

Na medida em que sua interpretacdo radical sobre a physis o afasta de seu mestre,
Crétilo acaba adquirindo uma maior proximidade com o modo em que a l6gica e a linguagem
eram entendidas por Antistenes — um dos discipulos de Socrates e enunciador daquilo que
viria se consolidar como a corrente cinica do periodo helenistico’®* (GOMPERZ, 2013, p.
125-128; REALE, 1993, p. 341-343).

Segundo Didgenes Laértios (Vidas e doutrinas dos filésofos ilustres, VI, 1, 1),
Antistenes foi, quando jovem, seguidor de Gorgias de Leontinos, adquirindo algumas
caracteristicas importantes da sofistica. Ha evidencias, por exemplo, que ele cobrava taxas
para assisténcias dos seus seminarios, além de ser um feroz opositor da filosofia pregada por
Platdo (DINUCCI, 1999, p. 105). Quando, mais tarde, finalmente entrou em contato com
Sécrates, deixou de lado as longas exibicdes e os debates retoricos para valorizar a resisténcia
do corpo e a impassibilidade da alma — caracteristicas que seriam fundamentais para a
elaboracéo da corrente cinica (LAERTIOS, Vidas e doutrinas dos fildsofos ilustres, VI, 1, 2).

No que diz respeito a l6gica e a concepcao de linguagem que segue, Antistenes parece

1% (ouk éstin antilégein) que

ter estabelecido o paradoxo da “impossibilidade de contradizer
afirma que “nada pode ser descrito exceto pelo seu proprio 16gos” (metheén axién légesthai

plén toi oikeioi 16goi) (ARISTOTELES, Metafisica, V, 1024b30). Isso significa que, longe da

124 expansdo da cultura helénica para além das fronteiras do mundo ocidental desembocou na igualizagdo entre
gregos e barbaros, desmoronado 0s antigos preceitos gregos da pélis que tornavam o cidaddo uma figura de
valor excepcional. A descoberta do individuo e o florescimento da filosofia como sabedoria prética elevou ao
primeiro plano as instancias socraticas (Cf. REALE, 1994b, p. 12). Tem destaque as escolas fundadas pelos
discipulos de Sdcrates e 0 pensamento que por ela foi desenvolvido. Antistenes, por rejeitar as regras basicas
para uma vida em sociedade e valorizar a total independéncia (autarkeia) do homem frente as necessidades
mais indteis (o luxo ou vaidade, por exemplo), tornou o precursor da corrente cinica que, com Didgenes de
Sinope, ganhou notoriedade em toda a Grécia (Cf. HADOT, 2011, p. 162).

125plato discutiu sobre o paradoxo no didlogo Eutidemo (285e-286¢).



75

incomunicabilidade do discurso gorgeano com as coisas, as palavras possuem uma relagéo téo
intrinseca com o mundo que “o ato da fala implica na referéncia imediata a um objeto
(pragma)” (PINHEIRO, P., 2003, p. 50). Todo discurso, nesse sentido, possui um referencial
no mundo, sendo impossivel a existéncia de palavras sem qualquer significado. O ato de
contradizer, realizado quando dois discursos distintos referenciam um mesmo objeto, é uma
inadequacdo (allodoxia) entre palavras e objetos. Se dois enunciados tendem a possuir um
mesmo significado, cabe a nds encontrarmos qual deles ndo esta se referindo ao objeto

correto:

A e B supostamente estdo falando da mesma coisa. A coisa é uma coisa em
sentido amplo (...) eles chamam pelo mesmo nome; mas eles ndo ligam ao
nome necessariamente a mesma formula ou a formula certa ao nome. Ainda
assim, em nenhum caso pode-se dizer que eles se contradizem mutuamente;
se ambos tiverem em mente a féormula correta, eles concordam; se um tem a
formula correta e outro a errada, eles estdo falando de coisas diferentes; se
ambos tém a férmula errada em mente, nenhum deles esta falando sobre a
coisa (GILLESPIE, 1913, p. 21 apud DINUCCI, 1993, p. 111).

Os principios l6gicos que sustentam a concepcdo da linguagem proposta por
Antistenes, assim como as aporias que eles desembocam, sdo idénticos aqueles que
encontramos com Crétilo no diélogo platénico (GUTHRIE, 1969, p. 209; PINHEIRO, P.,
2003, p. 52). A forma como um Unico l6gos se liga a natureza e a maneira como essa relacéo
ndo se da de modo convencional (mas necessario) é central nos tipos de discursos que tiveram
como ponto de partida a palavra inspirada dos poetas, profetas e reis. Mas esses problemas s6
sdo possiveis de serem visualizados porque tanto um quanto o outro buscaram argumentar
essa relacdo de modo radical: o ultra objetivismo de Antistenes e 0 mobilismo exagerado de
Cratilo sdo expressfes maximas de uma teoria da linguagem que possui como fundamento a
aderéncia natural e indissoltvel entre linguagem e mundo (AUBENQUE, 2012, p. 101).

Se Platdo foi realmente discipulo de Créatilo quando jovem, ele deve ter herdado o
problema da significacdo da linguagem no interior da tese naturalista. Uma vez que as
palavras estdo conectadas com as coisas, e a natureza se encontra em constante mudanca,
como € possivel sermos capazes de comunicar algo? Ou, de um modo ainda mais alarmante,
como é possivel conhecermos as coisas do mundo se tudo permanece em um constante devir?
Essas parecem ser as aporias principais que Platdo tentard superar no Cratilo. A julgar, como
veremos, pelo desenvolvimento do didlogo, “que inicia com o exame e a refutagdo,

relativamente facil, da tese convencionalista de Hermdgenes, encaminhando-se para uma



76

evidente simpatia de Sécrates por uma concepgdo naturalista da linguagem, pode-se supor que
é a tese de Cratilo o alvo privilegiado de Platao” (MONTENEGRO, 2008, p. 410).

A importancia do personagem Cratilo em seu didlogo homodnimo, portanto, parece se
tornar explicita na medida em que é, a partir de sua figura histérica, que o problema da
relagdo linguagem e mundo se faz presente no interior da tese naturalista. E por meio dele que
foi possivel notar que o tipo de discurso empregado pelos filésofos, conquanto divergente
daquele utilizado pelos sofistas, também desemboca em profundas aporias, restringindo o uso
da linguagem e inviabilizando o acesso ao conhecimento. Se a filosofia &, como indica seu
préprio nome, o desejo incessante pelo saber, o Naturalismo linguistico empregado pelos
filésofos estava tornando essa tarefa impossivel de ser executada.

Desse modo, o Cratilo deve ser lido como a obra do corpus platonicum dedicada a
superacdo dos problemas levantados pela tese naturalista da linguagem. O Convencionalismo,
embora também seja alvo de criticas por parte do filésofo, é descartado cedo demais (em
menos de um terco do dialogo), enquanto que o Naturalismo persistird até o Gltimo momento.
E precisamente esta a peculiaridade do dialogo frente aos demais: enquanto que podemos
encontrar outras obras de Platdo que tematizam as irregularidades dos discursos sofisticos e as
suas variacdes (como o Sofista, Gérgias e o Eutidemo), apenas no Cratilo ha uma analise
detalhada da tese naturalista e a possivel superacdo dos seus problemas:

Esta é, pois, a verdadeira questdo filosofica a que o texto nos convida: a
pergunta pela identidade desse algo a que as palavras por esséncia se
referem, a interrogacéo pela natureza dessas coisas que 0S nomes nomeiam e
que sdo parte integrante e determinante da sua condigdo enquanto
precisamente nomes (MESQUISTA, 1997, p. 89).

Mas onde poderemos encontrar as respostas de Platdo aos problemas destacados pelo
didlogo?

Alguns intérpretes defendem que Platdo apresenta sua posicdo por meio do seu
personagem principal, SOcrates, e que as aporias que alguns dialogos desembocam sdo, na
verdade, tragos de um pensamento imaturo que almeja encontrar solucGes para os problemas
levantados por seus predecessores (IRWIN, 2013, p. 98-99). Mas a voz do filésofo, mesmo
que ouvida na maior parte das vezes por meio de Socrates, ndo se restringe a ele. Assim como
seus interlocutores nos didlogos, Socrates é apenas um personagem que representa uma figura
precisa na historia. Do mesmo modo que seria ingenuidade acreditar que ndo existe qualquer
paridade entre as respostas propostas por Socrates e a opinido de Platdo sobre os temas, €

igualmente ilusorio supor que essa relagdo se da de modo t&o explicito. Assim, se queremos



77

encontrar as respostas de Platdo aos problemas levantados no Cratilo, devemos ter em mente
que Sdcrates também é um personagem e, como tal, esta sujeito tanto as limitacGes por parte
de sua figura histérica, quanto a possiveis alteracdes por parte do seu autor'?.

Todavia, seria um trabalho pretensioso e desmedido analisa-los separadamente, visto
que a principal fonte que disponibilizamos para recorrer aos pensamentos de Socrates seja 0s
didlogos escritos por Platdo. Alguns estudiosos (BREHIER, 1942, p. 145; GOMPERZ, 2013,
p. 58; KIERKGAARD, 1991, p. 38-39), porém, atribuem as caracteristicas empregadas pelo
personagem Socrates, nos primeiros dialogos platdnicos*?’, aos aspectos do Sécrates
historico. Outros ainda utilizam como ponto de apoio para tal distin¢do, a comédia As Nuvens

de Aristofanes e as obras de Xenofonte!?®

por julgarem mais histéricas do que filosoficas e,
portanto, mais fiéis aos pensamentos do filésofo (DINUCCI, 2008, p. 55; FERNANDEZ,
2002, p. 81; PINHEIRO, A., 2008b, passim).

Mesmo que ambas as concepcOes parecam ter problemas para provar a veracidade dos
seus argumentos (ROSSITO, 1995, p. 45), partiremos delas para compreender e distinguir as
diferengas esséncias entre 0 Socrates historico € o “conceito de Socrates” criado por Platdo
que, conforme define Benoit (1996, p. 36), é “a superagdo da multiplicidade de imagens que
se criaram da figura de Socrates” em um personagem centrado na busca pelo conhecimento

129

das hipéteses inteligiveis. Ora, a teoria das ideias (idea ou eidos)™, como ficou conhecida,

126 Y. . C . . ..
O “problema socratico”, como ficou conhecido, “tem uma longa historia e, hoje talvez se limite a ser parte da

Historia, uma vez que sua natureza desesperadoramente insolivel ndo lhe parece garantir muito futuro”
(DORION, 2016, p. 23). Mas seria um equivoco afirmar que ele é uma questdo fechada apenas porque nao
admite uma solucéo definitiva ou ao menos parcial do problema. Podemos, ao menos, tentar tracar um perfil
das caracteristicas histéricas de Sécrates por meio de seu personagem nos dialogos platénicos.

1274Og historiadores da filosofia sempre procuraram estabelecer a exata cronologia dos escritos platdnicos (sob o
aspecto, a utilidade da ordem efetuada por Trasilo é insignificante). Com essa finalidade, foram tentados
diversos métodos, dos empiricos (por exemplo, estudos sore a relevancia da figura de Sécrates) aos quase
cientificos (como anélises feitas ao computador do estilo platdnico). Com base nessas pesquisas, conclui-se
que a obra platonica pode ser dividida aproximadamente em trés grupos: 1) Dialogos do primeiro periodo,
predominantemente polémicos em relacdo a cultura tradicional e a sofistica, muitas vezes aporéticos (ou seja,
em aparéncia incapazes de resolver os problemas propostos), muito ligados ao método e a temas de
ensinamento socraticos; 2) Dialogos da maturidade, predominantemente construtivos, nos quais se reconhece a
presenca de verdadeiras doutrinas atribuidas a Platdo; 3) Didlogos da maturidade e da velhice, nos quais Platdo
se confronta, sobretudo, com dificeis problemas dialéticos (razéo pelo qual encontramos a classificacdo dos
‘didlogos dialéticos’ atribuida a alguns deles) e reelabora suas doutrinas politicas” (TRABATTONI, 2010, p.
13-14). Por meio dessa explicacdo, os dialogos do primeiro grupo sdo: Apologia de Socrates, Criton, Eutifron,
Lisis, Carmides, Laques, Hipias Maior, Ménon, o primeiro livro d’A Republica, fon, Alcibiades 1, Hipias
Menor, Gorgias, Protagoras, Eutidemo e Menéxeno.

128 enofonte escreveu quatro obras dedicadas a figura de Sécrates: a) Apologia de Sdcrates, b) Econémico, c)
Memoréaveis ou Ditos e feitos Memoraveis de Socrates e d) Banquete (Cf. FERNANDEZ, 2002, p. 81). No
presente trabalho, deixaremos de fora apenas o Econémico.

Tanto Grube (1987, p. 18) quanto Reale (1994a, p. 61) chamam a atengio para o fato de que a palavra “ideia”,
como ficou comumente traduzido os termos idea e eidos, ndo correspondem, de fato, com o significado real
das palavras em grego. Na linguagem moderna, “ideia” assumiu um sentido estranho ao sentido platdnico:
atualmente ela significa “um conceito, um pensamento, uma representagdo mental”, mas o filésofo entendia



78

nada tem a ver com Socrates. Ela é precisamente uma tentativa de Platdo para superar 0s
problemas suscitados pela filosofia naturalista do seu tempo (ROSSET; FRANGIOTTI, 2012,
p. 41). A busca por entes transcendentais, embora trazendo problemas inéditos e até hoje
insuperaveis ao pensamento grego®®, auxiliou na superacéo do embate entre Parménides e
Heréaclito (REALE, 1994a, p. 69-70).

Mas os problemas de Sécrates sdo de outra origem. Como descrito por Aristoteles em
sua Metafisica (I, 6, 986a30-987b5) e por Xenofonte em seus Ditos e Feitos Memoraveis de
Sdcrates (I, 1, 16), o filésofo deixou de lado o estudo da natureza dos entes para se concentrar
exclusivamente no estudo das questdes éticas. Definir as virtudes que permeiam as acGes
humanas para, assim, tornar capaz de conhecer melhor a alma do homem era o imperativo que
movia a sua missdo (PLATAO, Apologia, 21b; XENOFONTE, Ditos e feitos memoraveis de
Socrates, I, 1, 61). Platdo, no Fedro (230d), fortalece esse ponto quando pbe na boca do
filosofo que “os ambientes rurais e as arvores” (khoria kai ta déndra) nada poderdo lhe
ensinar, “mas apenas 0s homens na cidade” (hoi d’em t0i &stei anthropoi).

Essas atitudes, entretanto, na medida em que o afastavam dos filésofos precedentes™,
0 aproximavam dos sofistas que também estavam envolvidos com as questfes relativas a
virtude ou exceléncia (areté) humana (GUTHRIE, 2007, p. 233-242). E por isso que diante
dos seus contemporaneos, a figura de Sécrates tornou-se paradoxal: para os seus discipulos e
amigos, uma figura extraordinaria e precisamente filosofica; para os demais, um charlatdo,
alguém que corrompe 0s jovens e desrespeita as tradicdes religiosas da cidade (WOLFF,
1982, p. 85-86). Nao é por acaso, portanto, que Aristofanes, escritor de comédias e resistente
as inovacOes sociais e politicas do seu tempo (SOUZA; PEREIRA MELO, 2012, p. 6),
elaborou uma obra em que Sécrates é retratado de modo semelhante aos sofistas**.

eidos como “o objeto especifico do pensamento, para o qual o pensamento esta voltado de maneira pura, aquilo
sem o qual o pensamento ndo seria pensamento”. Desse modo, a melhor tradu¢do do termo seria “esséncia”
“forma”, “semblante” ou até mesmo “aspecto”.

10Como Rosset e Frangiotti (2012, p. 58) destacam em seu livro sobre a metafisica antiga e medieval, a
fragilidade da teoria de Platdo é mostrada por Aristoteles em varios dos seus escritos. Essa debilidade ocasiona
problemas inéditos a filosofia que, a partir de entdo, recorre a entes transcendentais para explicar a natureza
dos seres naturais. Aristoteles, sendo herdeiro desse tipo de pensamento, tenta solucionar alguns dos seus
problemas. Ele pontua ao menos cinco objecfes contra as hipéteses inteligiveis: a) A desnecessaria duplicacao
das coisas; b) O argumento do terceiro homem; ¢) A criacdo das ideias das relacfes; d) A ideia do negativo e e)
A falta de explicagdo sobre a producéo e a génese de todas as coisas.

101 por isso que a tradigdo passou a chamar de “pré-socraticos” os filosofos naturalistas que, anteriores ou
contemporaneos a Sécrates, investigaram a physis (Cf. REALE, 1993, p. 35).

B2Embora Aristofanes seja 0 mais conhecido dramaturgo que escreveu uma obra contra a imagem de Sécrates,
houve outros nomes do teatro grego que elaboraram pegas em que o filésofo era visto de modo pejorativo.
Como aponta Konstan (2016, p. 114): “no mesmo festival em que Aristofanes produziu As Nuvens, no ano de
423 a.C., Ameipsias apresentou uma peca intitulada Konnos, na qual ele também caricaturou Socrates, que
deve ter feito algo que atraiu alguma atengdo mais ou menos naquela época. Em um fragmento de Eupolis, um



79

Nas Nuvens, o filésofo aparece como dono de uma escola (o phrontistérion) de
filosofia natural e de retdrica que investiga desde as coisas mais triviais — como o didmetro
interno do intestino de um mosquito (ARISTOFANES, As Nuvens, 160) ou quantas vezes
uma pulga poderia saltar o tamanho dos seus proprios pés (ARISTOFANES, As Nuvens, 145-
150) — até o que ha de mais incomum — a formacdo de nuvens chuvosas e o0 estrondar dos
trovoes (ARISTOFANES, As Nuvens 370-380). Ja em relacdo a sua aparéncia, Socrates é
descrito como um soldado espartano: descalco, sujo e palido*** (ARISTOFANES, As Nuvens,
100). Essa afirmacéo parece estar de acordo com os testemunhos de Xenofonte (Ditos e feitos
memoraveis de Socrates, I, 6, 2) e de Platdo (Banquete, 220b) que também atestam que o
filésofo ndo se preocupava com suas vestimentas, exibindo pouca vaidade e muita resisténcia
quanto as intempéries climaticas (REALE, 1993, p. 247, nota 1).

A comédia tem inicio quando o velho Estrepsiades, arruinado por dividas gracas ao
seu casamento, decide frequentar a escola de Socrates na expectativa de aprender técnicas de
persuasdo e retdrica para assim convencer os seus credores a ndo paga-los (ARISTOFANES,
As Nuvens, 95). Entretanto, por conta de sua falta de capacidade intelectual, Estrepsiades
desiste de ir adiante e convence seu filho, Fidipides, a prosseguir com o plano
(ARISTOFANES, As Nuvens, 795-865). Este, a partir as aulas de Sdcrates, acaba aprendendo
tdo bem as sutilezas da argumentacdo que bate em seu proprio pai, propondo demonstrar que
essa € uma atitude legitima (ARISTOFANES, As Nuvens, 1330). A comédia termina quando
Estrepsiades, em um momento final de furia, lanca fogo a escola de Socrates, na expectativa
de matar a todos (ARISTOFANES, As Nuvens, 1485-1510).

Se analisarmos mais atentamente o desfecho da comédia podemos encontrar profundas
semelhangas com os motivos pelos quais Sdcrates foi condenado a morte (PINHEIRO, A,
2008b, p. 104). Conforme as Apologias descritas tanto por Platdo (24b) quanto por Xenofonte
(I, 2, 10 et seq.), o filosofo foi réu “por corromper a juventude, descrer dos deuses do Estado e
acreditar em outras divindades” (Sokrate phesinadikein tous te néous diaphtheironta kai
theous hous hepolis nomizei ou nomizonta, hétera dé daimoniakaind). Ora, é precisamente

essa a figura apresentada por Aristofanes: Fidipides foi corrompido, jogado contra seu proprio

contemporaneo mais velho de Aristofanes, um personagem declara: ‘eu odeio Socrates, o mendigo tagarela,
que teoriza sobre tudo, mas se esquece de onde pode arranjar uma refeicdo’. A mesma pessoa Ou outra,
supostamente na mesma pega, diz: ‘mas ensina a tagarelar, esse sofista’”.

133 cor pele de Sdcrates é um trago caricaturado por Aristéfanes que ndo se faz presente nem em Xenofonte e
nem Platdo. Como nota Leo (1995, p. 330), “a cor macilenta da pele, que nem o pobre, que trabalhava
debaixo do sol, nem o rico, praticante de desportos ao ar livre, teriam. Era propria desses seres estranhos que
passavam o tempo fechados em meditagdo”, uma tentativa de comediografo de reforcar a imagem de um

homem que passava suas horas dedicando-se ao estudo, longe do bulicio da vida e do sol.



80

pai, por um homem que n&o crer nos deuses da tradicdo (ARISTOFANES, As Nuvens, 245),
mas que acredita que as nuvens e os fendmenos naturais sdo as verdadeiras divindades
(ARISTOFANES, As Nuvens, 250). A esse tipo de homem, quase que como sintetizando o
desejo da maioria dos seus contemporaneos, Aristéfanes aconselha que o calem, até com a

violéncia se for preciso:

As chamas que derretem o phrontistérion socratico e pde termino a pega,
longe de um jubiloso kbmos com que normalmente celebra o triunfo do her6i
cdmico nas comedias de Aristofanes, até parece um convite [aos seus
contemporaneos] para acabar com os ensinamentos socraticos, recorrendo a
violéncia se for preciso (FERNANDEZ, 2002, p. 79).

Desse modo, quando Anito, Meleto e Licon resolvem acusar Sdcrates no tribunal, eles
apenas formalizam um desejo que, como apresentado na comédia de Aristofanes, € vigente
em seu tempo. Ndo é por acaso que quando Platdo procura exemplificar os mais antigos
acusadores de Sdcrates, isto €, aqueles que antes de Meleto faziam-lhe acusacdes semelhantes,
ele acaba citando Aristofanes e sua obra (Apologia, 19c¢). Todavia, tanto Platdo quanto
Xenofonte estdo seguros que a imagem pintada pelo comediografo ndo passa de uma
caricatura equivocada e desleal. Eles parecem certos que seus contemporaneos néo
conseguiram captar o bem que Socrates de fato representava a toda cidade.

Xenofonte, em seus Ditos e Feitos Memoraveis de Socrates, desenhou o retrato de um
Sécrates familiar e amigo que “é totalmente voltado para questdes pratico-existéncias como a
amizade, o cuidado com o corpo, a paz, a guerra, a serviddo e a liberdade” (DINUCCI, 2008,
p. 56). Ao contrario de possuir um phrontistérion e passar seus dias em investigac@es sobre a
natureza e a origem do universo, o Sécrates de Xenofonte, semelhante aquele que estamos
habituados a ver em Platdo, “€ um homem sem segredos ou comportamentos misteriosos: que
vive as claras, nos passeios publicos, nos ginasios, na agora, em sitios onde pode ver muita
gente, falar com muita gente, ser ouvido por muita gente” (PINHEIRO, A., 2008b, p. 108).
Para esse Soécrates, o didlogo é imprescindivel, pois as questdes humanas s6 podem ser
tratadas por meio do 16gos e a troca de conhecimento entre as pessoas (FERNANDEZ, 2002,
p. 81; HUISMAN, 2006, p.29).

Ademais, podemos encontrar no Socrates de Xenofonte a imagem de um homem
inspirado que, guiado por um daimonion (algo como um “espirito guardido” que o aconselha
em suas agoes), se assemelha com os antigos profetas ou dugures que “interrogam o voo das
aves, as vozes, 0s signos e as entranhas das vitimas” (Ditos e Feitos Memoraveis de Socrates,

I, 1, 3). Esse sinal (semeion), que “aconteceu a poucos ou a ninguém antes de Socrates”



81

(MCPHERRAN, 2016, p. 173), também é apontado por Platdo em inimeros dos seus dialogos
(Apologia, 40b; Eutidemo, 272e; Fedro, 242b; A Republica, 496¢). Na Apologia (27a-28a),
por exemplo, o filésofo utiliza o seu guia pessoal como subterfugio para refutar uma das
acusacdes a qual era réu: se acredito em divindades, pergunta Socrates, como posso ser
acusado de impiedade?

Todavia, como nota Pereira da Silva (2001, p. 108), se tragcarmos um paralelo da obra
de Platdo com a Apologia e os Ditos e Feitos Memoraveis de Socrates de Xenofonte,
podemos perceber que Sécrates foi culpado ndo por descrer nos deuses da pdlis, mas por ter

justamente introduzido novas divindades:

A utilizacdo por Xenofonte do verbo eisphéron, ao lado de ‘ou nomizon’,
citado também por Platdo, especifica que Sdcrates ndo s6 ndo acredita nos
deuses estabelecidos pelo némos da cidade, como também, introduzia uma
divindade nova. Este verbo é importante porque destaca o ponto pretendido
pelos acusadores de Sdcrates, mostrar que 0 réu estabelecia uma nova
relacdo com o seu daimon que contrariava a tradigdo. Apesar de Platdo ndo
utilizar o termo eisphéron, o sentido de ‘ou nomizon’ possibilita 0 mesmo
sentido, ou seja, se ele ndo acredita nos deuses estabelecidos pelo némos,
elabora uma nova concepcao de divino.

E complementa MCPHERRAN (2016, p. 183):

Ha, entdo, pelo menos trés areas de perigo potencial para as quais 0s
acusadores poderiam ter apontado: 1) a fonte do daimonion pode ser uma
divindade néo licenciada a qual Socrates presta um culto néo licenciado; 2)
sua caracterizacdo desse sinal o coloca em termos especiais e privados com
uma divindade; 3) esse sinal e a divindade por tras dele podem ser ilusérios,
ou a divindade pode ter intencGes hostis em relagdo a Atenas.

Xenofonte também construiu a imagem de um homem descomprometido com a
politica, que criticava tanto a oligarquia dos Trinta Tiranos™>* quanto & democracia de Péricles
(PINHEIRO, A., 2008b, p. 109). Esse tipo de atitude sugere, na obra do historiador, que
Sécrates tenha sido condenado pela franqueza de suas opinides e o0 modo como acabou
adquirindo a inimizades de homens do poder (O’CONNOR, 2016, p. 101). Em Ditos e feitos
memoraveis de Socrates (I, 2, 9), o filésofo “instigava seus discipulos ao desprezo das leis
estabelecidas, tachando de estupidez o escolher com uma fava os magistrados de uma

republica, quando ninguém tiraria a sorte um piloto, um arquiteto, um tocador de flauta e

1340 governo dos Trinta Tiranos foi um regime oligarquico que se sucedeu a democracia ateniense ao final da
guerra do Peloponeso (Espartas contra Atenas) em 431 a 401 a.C. Em sua Carta VIl (324d-e) e na Apologia
(32c), Platdo conta-nos que certa vez os Trinta Tiranos ordenaram que Socrates e outros quatro individuos
trouxessem um homem de Salamina para a morte. Mas o filésofo, por ndo querer se tornar cimplice de agdes
que discordava, os desobedeceu, pondo sua vida em risco: “mas eu nunca me curvaria, por medo da morte, a
qualquer pessoa que contrariasse o que € justo” (oud’an hevi hypeikathoimi para to dikaion deisas thanaton,
mé hypeikon dé alla kan apolpimen) (PLATAO, Apologia, 32a).



82

etc.”. Esse tipo de afirmagdo pdoe em xeque os fundamentos basilares da democracia que,
sustentada por suas leis, ruiria caso os jovens passassem a renuncia-las'®.

Outra caracteristica importante do Socrates de Xenofonte é o seu gosto por discutir
determinados assuntos e levar o seu adversario a admitir sua propria ignorancia
(XENOFONTE, Ditos e feitos memoraveis de Socrates, |, 4, 1). Mas, embora induza o outro a
responder seus questionamentos, ele nada parece saber. Sua filosofia é construida por meio de
uma “razao negativa”, isto ¢, sem qualquer afirmagao, apenas desconstruindo 0 que se pensa
que sabe (BENOIT, 1996, p. 91-96). Em uma passagem especifica da obra de Xenofonte
(Ditos e feitos memoraveis de Sdcrates, 1V, 4, 9-10), um dos dialogantes de Sécrates o acusa
de nunca expor suas opinides, mas apenas de refutar as dos outros: “Por Jupiter!”, protesta
Hipias, “nada saberas antes de me dizeres o que pensas tu proprio da justica. H4 muito que
zombas sempre, sem jamais querer prestar contas a ninguém sobre tua opinido”.

Boa parte dos elementos que acabamos de ressaltar sobre Sdcrates nos escritos de
Xenofonte também pode ser encontrada nos dialogos de Platdo. Eles parecem se destacar,
sobretudo, nos escritos da juventude, em que “o personagem principal, Sdcrates, pode ser
tomado como expressando concepgdes do Socrates historico” (PENNER, 2013, p. 152). Se
seguirmos o critério da estilometria'®®, iremos deparar com uma série de caracteristicas
proprias desses dialogos que os diferenciam dos demais: a) Eles tendem a ser breves e
pontuais com a analise de uma questdo definida; b) Costumam ser aporéticos e desprovidos de
qualquer valor positivo; c¢) Sdo divertidos, interativos e otimistas e d) Sdo, em sua esséncia,
éticos, quase sempre preocupados com as a¢es dos homens (PENNER, 2013, p. 154).

Ademais, 0 método de investigacdo utilizado pelo personagem Sécrates nos dialogos
da juventude possui a0 menos trés etapas que parecem se repetir: a) O estabelecimento do
dialogo; b) A refutacdo das opinides propostas e ¢) O estado aporetico do ndo saber.

Essas recorréncias sugerem aquilo que seria 0 modus operandi do filésofo, revelando

alguns tracos importantes de sua figura historia (BENSON, 2016, p. 237-238). Em contraste

%No dialogo Criton de Plat&o, ao contrério, Socrates parece fazer uma apologia as leis do Estado Ateniense, na
medida em que procura demonstrar para seu amigo, Criton, que o Estado ruiria caso as pessoas deixassem de
obedecé-las. Nessa ocasido, o filésofo € convidado a fugir da prisdo para salvar sua vida, mas nega por
acreditar que seria uma injustica contra sua propria patria negar uma ordem das leis (51c): “Se partires
injusticado, como alegas, foste injusticado ndo por nés [as leis], mas pelos homens; por outro lado, se fugires
apo6s de maneira tdo infame retribuires a injustica com a injustica e o0 mal com o mal, descumprindo teus
compromissos e acordo conosco, e causando danos aos que menos queres causar dano, isto é, a ti proprio, aos
teus amigos, a tua patria e a nds” (ean dé exélthes houtos aiskhrds antadikésas tekal antikakourgésas, tas
sautod homologias te kai synthékastas pros hemas parabas kai kaka ergasamenos toGtous hous hékista édei,
sautdn te kai philous kai patrida kai hemas) (54c).

B3%Dentre os diversos métodos utilizados para revelar a ordem dos dialogos de acordo com a sua cronologia, a
estilometria estuda a frequéncia de ocorréncias de certas expressdes nos didlogos como meio de ordena-los
cronologicamente (Cf. BRANDWOOD, 2013, 113-146).



83

com as epideixeis dos sofistas, por exemplo, o Socrates de Platdo acredita que o didlogo pode
trazer maior clareza ao debate do que as longas exibi¢cGes que volta e meia acabam por
desembocar no afastamento da raiz original do problema. No Gorgias isso parece se tornar
mais evidente porque “a diferenca entre o didlogo exigido por Socrates e as exibigdes
retéricas elaboradas por Célices desemboca na inconciliabilidade entre os discursos,
transformando esse didlogo no ‘mais aporético dentre os didlogos Socraticos’ (MUNIZ,
2003, p. 38).

Mas para que ocorra um dialogo é necessario que haja um acordo entre seus
participantes. Lembremos, por exemplo, da célebre passagem no inicio do livro | da
Republica (327c), em que Polemarco, valendo-se do apelo a for¢a (Argumentum ad Baculum),
demonstra ser impossivel a existéncia de um didlogo quando um dos dois lados se recusa a
ouvir: “porventura”, perguntou ele a Socrates, “sereis capazes de nos persuadir se nos
recusemos a ouvir?” (€ kai dynaisth’an, € d’hos, peisai me akolontas;) e eis que Glauco

responde em seu lugar: “de modo algum” (oudamds)**’

. A ironia (eironeia) empregada por
Socrates é, nesse sentido, a maneira de instaurar um acordo com aqueles gque estdo convictos
de possuirem a verdade e ndo desejam mais dialogar (SILVA, H., 2008, p. 44). Ele se
autodeprecia frente ao outro com o intuito de aproxima-lo, desarmando-o de qualquer postura
fechada que inviabiliza tanto a construcdo quanto o desenvolvimento do didlogo.

Como explica Lane (2016, p. 310):

O modo como as pessoas se autodepreciam (eironeia) subestimam a si
mesmas faz seu carater parece mais atraente, uma vez que elas parecem fazé-
lo a partir de um desejo de evitar a pompa, e ndo visando tirar proveito;
acima de tudo, sdo coisas que trazem boa reputagdo que essas pessoas
também negam, como de fato fazia Sdcrates.

Apos o diédlogo ter sido iniciado, Socrates passa a exigir dos seus adversarios as suas
opiniBes (doxai). No Eutifron (5d), por exemplo, quando o personagem homénimo demonstra
agir de acordo com certa convicgao acerca da piedade (6sion), Socrates o interroga para que
ele exponha detalhadamente o seu entendimento sobre tal conceito. Do mesmo modo, no
Laques (184e), o filosofo pergunta se, na opinido de Melesias, julgamos melhor determinado

assunto de acordo com a epistéme ou conforme a opinido da maioria (kata pléthei). Assim, as

137 por essas e outras caracteristicas que muitos intérpretes tendem a somar o livro | de A Republica aos
dialogos da juventude de Platdo: “embora nitidamente integrado em toda a obra, na qual ganham finalmente
sentido as questdes que levanta o livro | de A Republica pode ser considerado, para feitos analiticos,
separadamente dos restantes livros; esta consideracao resulta da sua semelhanca com os dialogos eléncticos:
presenga da pergunta ‘o que é?° (aqui implicita); de defini¢des; dos elenchoi socraticos; de refutacbes das
defini¢des; de uma aporia final” (FIGUEIREDO, 1996, p. 65).



84

opinides individuais sdo sempre o ponto de partida do método de investigagdo empregado
pelo personagem Socrates e, portanto, se difere do discurso sofistico que as utiliza como
ponto final de uma discusséo.

O élenkhos, seguindo nessa analise, vai constituir o segundo momento do método
socratico. Muitas das opinibes que os seus dialogantes defendem com tanto afinco ndo séo de
fato aquelas que eles creem como verdadeiras (PAVIANI, 2008, p. 73), mas que acabaram
por absolver e defender sem qualquer tipo de reflexdo. A refutacdo tem o papel fundamental
de forcar uma analise nessas falsas opinides amilde enraizadas nas almas dos seus
interlocutores’®. Essa acdo, como demonstra alguns di4logos (PLATAO, A Republica, 514d-
e; Ménon, 80b), desemboca no estado doloroso e angustiante da aporia.

A aporia é um estado essencialmente filosofico. E ela quem prepara a alma do homem
para o genuino filosofar (PLATAO, Teeteto, 155d). A descoberta do ndo saber desmonta as
falsas crencas e instaura nos homens a busca pelo conhecimento verdadeiro'®. Em muitos
casos, por outro lado, ha uma resisténcia. Uma necessidade de permanecer na zona de
conforto que as falsas opinides parecem oferecer. A aporia se torna dolorosa por forcar a saida
dessa comodidade e é detestada por aqueles que ndo desejam uma agitacdo em seu cotidiano
(HUISMAN, 2006, p. 69). Ndo obstante, aqueles que aceitam a dor e compreendem que
permanecer na falsa opinido é ainda pior do que sair de sua comodidade, passam acompanhar
Sécrates na busca pela verdade, ou ao menos, passam a querer construir opinides que
acreditam serem mais corretas:

Sécrates: (...) pois agora, ciente de que ndo sabe, terd, quem sabe, prazer em,
de fato, procurar, ao passo que, antes, era facilmente que acreditava, tanto
diante de muitas pessoas quanto em muitas ocasides, estar falando com
propriedade, sobre a superficie que é o dobro, que €é preciso que ela tenha a
linha que é o dobro de comprimento.

Ménon: Parece.

Socrates: sendo assim, acreditas que ele trataria de procurar ou aprender
aquilo que acreditava saber, embora nao sabendo, antes de ter caido em
aporia — ao ter chegado ao julgamento que ndo sabe — e de ter sentido um

anseio por saber?
Ménon: ndo me parece, Sécrates.

1%¥Nesse sentido, é importante ressaltarmos a passagem do Teeteto (150c) em que Socrates afirma que o que ha
de mais expressivo em sua arte ¢ “a sua capacidade de testar, de todas as maneiras possiveis, se o intelecto do
jovem esta gerando uma mera imagem, uma falsidade ou uma genuina verdade” (t€i hemetérai tékhnei,
basavizein dynaton einai panti tropoi p6steron eidolon kai pselidos apotiketei tol néon he didnoia &€ génimén
te kai alethés).

19 perplexidade (thaumazein) que surge do que ndo se sabe foi o pontapé inicial da filosofia. Aristételes em
sua Metafisica (I, 2, 982b10-15), afirmou que “foi pela admiragdo que os seres humanos passaram a filosofar”
(dia gartd thaumazein hoi anthropoi kai nin kai t0 préton érxanto philosophein), maravilhando-se e
ponderando acerca da beleza do desconhecido.



85

(Sokrétes: (...) nn mén gar kai zetéseien an hedéos ouk eidds tétedeé raidios
an kai pros pollous kai pollakis 6iet an ed Iégein peri tod diplasiou khoriou,
hos def diplasian tén grammen ékhein mékei.

Ménon: éoiken.

Sokrates: oiei o0n an auton préteron epikheirésai zetein ¢ manthanein todto
hodito eidénai ouk eidds, prin eis aporian katépesen hegesamenos me
eidénai, kai ep6thesen to ei dénai; ~

Ménon: ol moi dokef, 6 Sékrates) (PLATAO, Ménon, 84b-c).

Os testemunhos de Aristoteles também podem nos auxiliar na identificacdo de quem
foi o Sécrates histdrico. Tanto Aristéfanes, quanto Xenofonte ou Platdo estavam proximos
demais do filésofo e, por isso, acabaram construindo imagens que se adequavam ao modo
como o enxergavam-no (DORION, 2016, p. 32-33). Mas o Estagirita, por ndo ter conhecido o

filésofo pessoalmente*°

, permanece a certa distancia, analisando-o com um olhar mais
técnico e impessoal (FERNANDEZ, 2002, p. 83). Como que para sintetizar tudo que
abordamos até aqui, podemos apontar, junto a Aristoteles, ao menos cinco caracteristicas que
se sobressaem das imagens construidas pelos rivais e amigos de Socrates: a) A nogdo de
“razdo negativa”; b) As questdes éticas; ¢) O método de investigacdo que o diferencia dos
sofistas; d) A busca por definicBes universais; e €) A ndo aderéncia por uma realidade
transcendental (PENNER, 2013, p. 149).

Deste modo, quando analisarmos as aporias e as supera¢des desenvolvidas no Cratilo
sobre as teses naturalista e convencionalista da linguagem, tomaremos as falas dos seus
personagens em contexto com as suas caracteristicas histéricas. As entrelinhas e os siléncios
que dai surgirem serdo entendidos como as possiveis opinides de Platdo sobre o assunto.
Passeremos, a seguir, a leitura dos principais pontos discursivos da obra para assim

analisarmos 0 modo como os tipos de discursos foram apresentados no dialogo.
3.2 HERMOGENES E AS APORIAS DO DISCURSO CONVENCIONALISTA (384a-387d)

O Cratilo, como ja& mencionamos, tem inicio com o convite de Hermdgenes a
Socrates, simbolizando o que parece ser a chegada do pensamento platénico a uma discussao
que ja vem sendo realizada desde tempos mais remotos**!. De fato, os tipos de discursos
defendidos pelos personagens tiveram suas raizes na Grécia do periodo arcaico, por meio de

nomes que valorizavam tanto a relacéo intrinseca da natureza com a linguagem quanto a sua

1056crates foi condenado a beber cicuta em 399 a.C., alguns anos antes do nascimento de Aristoteles em 384
a.C.

MlHermogenes: Eis aqui o Sdcrates, devemos levéa-lo como um parceiro em nossa discusséo? Cratilo: Se é do
seu prazer. (Hermogénes: boulei olin kai Sokratei toide anakoinosometha ton légon; Kratylos: ei soi dokef.)”
(PLATAQ, Crétilo, 383a).



86

completa separacdo, passando por diversas posi¢Oes intermediarias. Todavia, foi apenas com
0 advento da pdlis e do uso do l6gos como uma realidade autbnoma e livre de qualquer
autoridade divina que esses pontos de vistas se tornaram conflitantes: as vezes, por serem
teses opostas e contraditdrias, apenas uma poderia deter a verdade. O papel de Socrates,
portanto, a0 menos aos olhos de Hermdgenes, seria analisar ambas as concepcles e
determinar qual delas é a correta.

Mas Crétilo ndo demonstrar estar disposto a participar dessa discussao. Para ele, a sua
posicdo ja detém a verdade e se, por ventura, quisesse explana-la, faria Hermogenes nao
apenas concordar com o Naturalismo como também defendé-lo (PLATAO, Crétilo, 384a).
Assim, quase que de modo oracular, seguindo o0 que parece ser uma postura semelhante a de
Heraclito, ele se contrai a um canto e silencia, deixando a cargo dos demais a tentativa de

entender o que ele quer dizer por “corre¢do natural dos nomes” (orthoteta tina tdn onomaton):

Hermogenes: o Crétilo diz existir uma corre¢do dos nomes inerente a
natureza de cada um dos seres e que ndo € nome aquilo a que alguns
chamam por nome, pronunciando partes da sua voz e acordando em chamar-
Ihe assim. Mas havera uma correcdo natural dos nomes, que é a mesma para
todos, sejam Gregos ou barbaros (...) ora, se tu [SAcrates] puderes interpretar
o0 oraculo de Craétilo, te ouvirei com prazer, mas terei ainda mais prazer em te
ouvir se falares aquilo que pensas sobre a corre¢cdo dos nomes, se quiseres
dizer.

(Hermogénes: kratylos phesin hdde, 6 Sokrates, onématos orthéteta einai
hekastoi ton onton physei pephykyian, kai ou todto einai 6noma ho an tines
synthémenoi kalein kaldsi, tés autdbn phonés mérion epiphtengémenoi, alla
orthoteta tina tdn onomaton pehykénai kai Hellesi kai Barbarois tén autén
hapasin (...) ei oln ékheis symbalein ten Kratylou manteian, hedéos an
akousaimi: mallon dé autdi soi hopei dokel ékhein peri onomaton orthotetos
éti an hédion pythoimen, ef soi bouloménoi estin) (PLATAO, Craétilo, 383a-
383b).

O trecho supracitado também revela que a discussdo sobre a linguagem sera realizada
por meio de uma analise dos nomes e a maneira como eles se relacionam com 0s objetos a
qual nomeiam. Isso se dé, sobretudo, porque para Platio “o nome ¢ a menor parte do
discurso” (I6gou smikréteron morion allo & 6noma) (PLATAO, Crétilo, 385c) e que, quando
somados, constroem os enunciados que fundamentam a propria linguagem. Ademais, como
nota Mesquita (1997, p. 87, nota 1), “esta identificacdo [entre nomes e coisas] radica nas
proprias caracteristicas da lingua grega” que, por ter se desenvolvida em paralelo ao discurso
magico-religioso, evidenciou a ligagdo das coisas com seus proprios nomes. Basta

lembrarmos, por exemplo, do modo como os poetas invocavam as Musas: eles chamavam



87

Seus nomes varias vezes com o intuito de materializar as palavras que 0s sons queriam
significar.

Outro aspecto que pode ser ressaltado é o valor que a tradicdo (anterior a Platdo)
atribuia as andlises etimoldgicas. Vimos que Heraclito dava certa importancia ao modo como
0S nomes eram construidos e que a sua maneira de compreender a natureza tomava a
linguagem como uma correspondéncia natural entre os signos e os significados. Do mesmo
modo, Homero parece ter discutido sobre o ato de nomear, efetuando, por exemplo, uma
distingdo dos nomes que os deuses atribuiram aos homens daqueles que os préprios homens
atribuiam a si mesmos. Essa distingdo, como poderemos notar mais adiante no dialogo
(PLATAO, Cratilo, 391 et seq.), demonstra como a construcdo dos nomes, para 0 poeta,
parecia revelar a relacéo existente entre a linguagem e 0 mundo.

Os sofistas também, em sua grande maioria, tomaram as analises etimologicas como
um dos principais assuntos discutidos em suas exibicdes'*>. Eles deram inicio ao estudo
gramatical, realizando a distingdo de géneros e analisando as partes do discurso com o intuito
de “reformar a linguagem e aumentar sua eficacia por uma correspondéncia mais estreita com
a realidade” (GUTHRIE, 2007, p. 205). Nao ¢ por acaso, por exemplo, que Sdcrates, no
diélogo, responde ao convite de Hermogenes citando uma das exposi¢des de Prédicos sobre o
tema, alegando ironicamente que se tivesse participado de algumas das mais caras (a de 50
dracmas) seria capaz de apresentar a verdade sobre a correcdo dos nomes (PLATAO, Craétilo,
384b-C).

Desse modo, estudar a linguagem por meio dos nomes ndo parece ser uma inovacgao de
Platdo no dialogo, mas é a maneira do filésofo participar de uma tradicdo anterior a ele e que
ja fazia dessa préatica algo recorrente:

No Cratilo, encontramos mencdes diretas e indiretas a alguns dos pensadores
que foram de central importancia para a discussdo sobre a linguagem na
Grécia antiga: Protdgoras, Cratilo, Prddico, Eutidemo, Demdcrito (que
segundo Goldschmidt merece o titulo de “o primeiro filologo” mais do que
qualquer sofista), Antistenes (considerado como o primeiro filésofo da
linguagem, pois elevou o problema linguistico ao dominio da teoria do
conhecimento), Gorgias, Heréclito, Hesiodo, Homero e os pitagoricos. Por
isso tudo, percebe-se que o Crétilo apresenta um panorama geral sobre a

12podemos encontrar contribuicdes sobre a investigacdo das anélises etimol6gicas em quase todos os sofistas
famosos do século V a.C. e, em particular, nos testemunhos e fragmentos das obras de Protagoras (que realizou
uma distingdo das partes do discurso em “desejo”, “questdo”, “resposta” e “ordem), Gorgias (que parece ter
escrito um onomastikon com o estudo detalhado de alguns nomes), Prodicos (que se preocupou com as
distingBes entre os sindnimos) e Hipias (que tratou o valor das letras e silabas, dos ritmos e dos modos de se

usar as palavras) (Cf. MONTEIRO JUNIOR, 2011, p. 17).



88

discussdo acerca da linguagem, além de revelar uma visdo platdnica sobre
este tema (MONTEIRO JUNIOR, 2011, p. 19).

A posicdo de Hermogenes, por sua vez, ao contrdrio do Naturalismo proposto por
Cratilo, defende a arbitrariedade na correcéo e no uso dos nomes. Para ele, “aquele nome que
alguém puser a uma coisa, esse serd 0 nome correto; e se de novo o mudar e ja nao Ihe chamar
daquele modo, o segundo em nada sera menos correto do que o primeiro” (emoi gar dokel
hoti an tis toi thétai 6noma, tolto einai to orthdn: kai an adthis ge héteron metathétai, ekeino
dé mekéti kaléi, oudén hétton to hysteron orthds ékhein téu protérou) (PLATAO, Crétilo,
384d). Sabemos que essa perspectiva revela que ndao ha qualquer correspondéncia natural
entre o signo e o seu significante, mas é o costume (éthos) que faz com que os nomes tenham
sua significacdo. O uso regular da linguagem é o que garante a sua adequagdo com as coisas,
cabendo ao homem a tarefa de tornar compreensivel o mundo ao seu redor.

Né&o é dificil notar que, embora o didlogo deseje principiar uma discussdo acerca dos
nomes, as teses que os personagens defendem sdo as mesmas que fundamentam os tipos de
discursos empregados por alguns fildsofos e sofistas. Entretanto, a postura de Hermogenes ao
decorrer do didlogo o revelara mais partidario do dialogo socratico do que das epideixeis
realizadas por aqueles pensadores itinerantes. Ele se diz, por exemplo, “disposto a aprender e
a ouvir, ndo so Cratilo, mas também qualquer outra pessoa” (hetoimos égoge kai manthanein
kai akouein ou ménon para Kratylou, alla kai par’dllou hotouoiin) (PLATAO, Cratilo, 3840-
e) que, por ventura, traga posi¢cdes contrarias a dele. Essa atitude (notadamente aberta ao
dialogo) parece fazer com que Socrates aceite 0 seu convite e inicie a investigacdo sobre a
correcdo dos nomes, tornando-se porta voz do Naturalismo que, sem a assisténcia de Cratilo,
necessita de alguém que o defenda.

O Crétilo, portanto, inicia com a tentativa socratica de mostrar as inconsisténcias do
discurso convencionalista diante do Naturalismo linguistico. Uma das primeiras perguntas
que o filésofo lanca ja é, na verdade, contraria as teses de fundo do Convencionalismo:
“havera um discurso verdadeiro e outro falso?” (oukodn ein an l6gos alethes, ho de pseudés;)
(PLATAO, Cratilo, 385b). Vimos na secdo anterior que o método socratico pressupde
algumas etapas e que a aporia, adquirida por meio da contradi¢do dos argumentos, € 0 que
torna possivel a refutacdo do seu dialogante. Ora, se analisarmos detalhadamente os
desdobramentos do discurso convencionalista podemos perceber que ele inviabiliza qualquer

possibilidade de existir discursos falsos:



89

Podemos desdobrar a tese convencionalista de Hermdgenes da seguinte
forma: 1) os nomes sdo usados por convencdo, pela lei, pelo habito ou pelo
costume; 2) qualquer pessoa, a qualquer momento, pode dar o nome que
quiser a qualquer objeto; 3) podemos trocar os nomes ja existentes dos
objetos, a qualquer momento; 4) uma pessoa pode mudar 0 nome de uma
coisa, e todas as outras pessoas podem continuar usando o nome antigo (e
vice-versa); 5) um mesmo objeto pode ter varios (potencialmente infinitos)
nomes; 6) o nome dado a um objeto é o seu nome correto; 7) logo, ndo ha
nomes mal aplicados: todo nome é verdadeiro; 8) consequentemente, toda
nomeacao é verdadeira (RIBEIRO, A., 2006, p. 44).

Assim, quando Hermdogenes responde a essa pergunta de forma afirmativa, ele esta,
sem perceber, se contradizendo. Socrates, por outro lado, notando o descuido do amigo, busca
melhor especificar os significados de “discurso verdadeiro” (l6gos alethés) ¢ de “discurso
falso” (16gos psuedés), elaborando uma teia de definicbes que, cedo ou tarde, fard seu
interlocutor perceber seu erro: “aquele que diz as coisas que sao como sdo ¢ verdadeiro; ¢
aquele que diz as coisas que s@0 como ndo sdo ¢ falso” (dr’ otin hoiitos hos an ta onta légei
hos éstin, alethés: 4os d’an hos ouk éstin, pseudés) (PLATAO, Crétilo, 385b). Uma vez que o
nome é a menor parte do discurso, Socrates conclui que para uma sentenca ser verdadeira ou
falsa é necessario que os nomes que a compde sejam também verdadeiros ou falsos. Desse
modo, se Hermdgenes estiver certo e 0 nome que pusermos em algo é, de fato, 0 nome correto
daquela coisa, como é possivel haver a existéncia de nomes falsos? Ou, em palavras mais
gerais, como podemos dizer aquilo que € falso se tudo que falamos € tido como verdadeiro?

Talvez se Hermdgenes ndo estivesse desesperado demais par ouvir o posicionamento
de Socrates sobre a questdo, teria notado as artimanhas que o filésofo estava preparando para
ele. Como observa Vieira (2014, p. 25, nota 4 apud BARNEY, 1997), Sécrates utiliza
algumas estratégias para refutar seu companheiro, levando a posi¢do convencionalista “a um
extremo no qual qualquer um, a qualquer hora, pode usar qualquer nome para qualquer coisa”.
O exemplo que o filésofo cita em 385a parece tornar isso evidente: ao tratar de nomes téo
diferentes — como “cavalo” (hippos) e “humano” (&nthropos) — acerca de um mesmo objeto —
aquilo que atualmente chamamos de “humano” —, ele acaba comprometendo o
Convencionalismo com uma situacdo implausivel na qual cada pessoa acabaria tendo seu
proprio idioleto, isto é, um sistema linguistico particular e que ndo possui qualquer relacéo
com o de um outro (CABRAL, 2013, p. 113-114).

Kahn (1973, p. 158-159) observa que esse direcionamento socratico da tese
convencionalista acabou criando um conflito no interior das ideias apresentadas por
Hermaogenes, que passou de uma concepcao forte e ousada (fundamentando os nomes nas

convencgdes e nos acordos sociais) para uma compreensdo radical e ingénua que legitima o



90

relativismo absoluto dos nomes. Isso fez com que uma série de intérpretes julgasse (de modo
equivocado) ndo ser possivel retirar do Convencionalismo de Hermdgenes uma tese acerca da
linguagem que, de fato, possa se sustentar diante dos questionamentos socraticos (BARNEY,
1997, p. 144-145; MONTEIRO JUNIOR, 2011, p. 27-29):

Sob o questionamento socratico, a tese proposta por Hermégenes, com uma
sensata referéncia ao Convencionalismo da linguagem, rapidamente se torna
deformada ao ponto que é dificil classifica-la como uma tese sobre a
linguagem. Com efeito, podemos notar que essa posicdo Humpty-Dumpty
[personagem de Alice no pais das Maravilhas, de Lewis Carrol, que defendia
um relativismo absoluto dos nomes] falha ao explicar a funcdo central da
linguagem: a comunicacdo dos pensamentos de uma pessoa a outras
(WEINGARTNER, 1970, p. 7).

Ademais, como adverte Robinson (1935, p. 328), ao argumentar que um discurso
verdadeiro ou falso devera, necessariamente, conter nomes verdadeiros ou falsos, Socrates
estd cometendo uma falécia, visto que os nomes, quando tomados de modo isolado, ndo
possuem qualquer valor de verdade. No Sofista (262a-e), por exemplo, ao discutir com
Teeteto sobre a participacdo do Nao-Ser nos discursos, o Estrangeiro de Eleia afirma que o
valor de verdade é dado por meio das oracdes (logon) e que estas sdo construidas através de
nomes e verbos (onémata kai rémata). Assim, ‘“nomes falados de maneira sucessiva”
(onoméaton mén moénon synekhon legoménon) ou “verbos pronunciados sem nome” (rematon
khoris onomaton lekhthénton) ndo correspondem a um discurso e ndo devem ser considerados
verdadeiros ou falsos.

Como, portanto, Platdo poderia ter feito Socrates afirmar algo no Cratilo e se
contradizer, por meio do Estrangeiro de Eleia, no Sofista? Teria sido apenas uma construgéo
retorica e falaciosa do personagem ou as suas limitacGes sobre o assunto? Ou até, quem sabe,
ndo teria sido culpa do modo como o Crétilo foi organizado, deslocando essa passagem do
seu devido lugar, trazendo uma confusio ao dialogo?™** Seja como for, se Hermdgenes tivesse
percebido as armadilhas das perguntas socraticas, 0 Convencionalismo linguistico ndo teria
sido “refutado” tdo depressa. No nosso caso, portanto, para que nao incorramos N0 Mesmo
erro, devemos averiguar mais cuidadosamente as falas de Hermdgenes e diferenciar os
possiveis tipos de Convencionalismo que se escondem por tras delas.

Se seguirmos a leitura de Barney (1997, p. 147-148) da passagem 385d-e do diélogo,
podemos observar que, na exposicdo do Convencionalismo, Hermdgenes diferencia dois tipos

de agdes que parecem passar despercebidas (ou ignoradas) por Socrates:

3Essa é a postura, por exemplo, de Schofield (1972) que acredita que essa passagem do texto (385b) esta
deslocada, tendo seu lugar devido ap6s 387c (Cf. VIEIRA, 2014, p. 26, nota 5).



91

Eu posso chamar uma coisa por um nome, que eu dei, e vocé por outro, que
vocé deu. E da mesma forma, vejo gque as cidades tém seus proprios nomes
diferentes para as mesmas coisas e que o0s gregos diferem de outros gregos e
de barbaros em seu uso dos nomes (emoi mén héteron einai kalein hekastoi
6noma, ho ego ethémen, soi de héteron, ho ad sy. Houto dé kai Héllesi para
tous allous Héllenas, kai Hellesi para Barbarous).

H&, em primeiro lugar, o ato de impor um nome qualquer a um objeto e sé depois 0
costume de chama-lo por esse nome. A palavra utilizada para designar a imposicao dos nomes
é tithénai, um verbo que, como nota André Ribeiro (2006, p. 42), ¢ “normalmente usado
como referéncia ao ato de ‘assinalar, conceder, dar a uma crianga um nome a escolha’, isto ¢,
ao ato de batizar”. O batismo de uma crianga ¢ um ritual também de nomeac@o em que os pais
atribuem aos seus filhos um nome de sua escolha e que vem a ser conhecido, primeiramente,
pelos parentes e amigos da familia e s6 mais tarde pelo resto da cidade. A prética coletiva que
dai se segue é construida a partir do habito originario dos pais de chamar a crianga por meio
de um nome qualquer de sua escolha (MONTEIRO JUNIOR, 2011, p. 31). O
Convencionalismo linguistico, portanto, expande essa concep¢do para além dos nomes
préprios, afirmando que essas mesmas etapas acontecem para com todas as coisas.

Todavia, podemos aceitar uma versdo mais moderada do Convencionalismo, onde a
arbitrariedade sé existiria em um dos dois casos: ou 0s nomes seriam atribuidos de modo
convencional ou o utilizariamos conforme um acordo social. Essa serd, por exemplo, a
opinido de Sécrates quando, mais tarde, ao discutir com Créatilo, o Naturalismo revelar a
necessidade de aplicar o Convencionalismo no uso dos nomes. O filosofo dira que “¢ de certa
maneira necessario que a convencao e o costume contribuam para mostrar aquilo que temos
em mente quando falamos” (anankaidon pou kai synthéken ti kai éthos symballesthai pros
délosin on dianootmenoi légomin) (PLATAO, Cratilo, 435b), admitindo que diante do
convivio social, o convencionalismo se torna inevitavel para o didlogo entre os homens.

Mas Hermaogenes (talvez por ndo ser um verdadeiro defensor do Convencionalismo ou
por ter sido conduzido pelas perguntas de Sécrates) acaba ndo notando essa possibilidade e
permanece defendendo uma arbitrariedade absoluta dos nomes que desemboca na
impossibilidade tanto de comunicar o falso quanto de conhecer o mundo por meio da
linguagem. A critica ao relativismo absoluto segue por meio de um confronto direto com a
tese de Protdgoras do homem-medida que, como vimos, encontra-se na base do
Convencionalismo linguistico. O fato da opinido regular o conhecimento que o homem possui
do mundo desemboca em um relativismo epistemoldgico em que todo e qualquer discurso se

mostra como verdadeiro:



92

A critica ao relativismo absoluto é explicitada no confronto com a tese
protagoreana do homem-medida e parece dizer mais respeito as suas
consequéncias do que a sua compreensdao em si mesma. Nédo se trata do
modo como o sujeito é afetado. O que é frio ndo vai deixar de ser frio por
causa do modo como se percebe. O problema para Platdo é o entendimento
de que essa tese promova um individualismo exacerbado, determinado pela
desvinculagdo entre o ser e a linguagem e, assim, ndo haver nenhum critério
com o que regular o I6gos ou o discurso sendo a imaginacdo individual
(CABRAL, 2013, p. 114).

Uma vez que Hermdgenes concorda com Sdcrates sobre a existéncia de discursos
falsos, o filésofo apresenta a méaxima protagérica como querendo deixar explicita a
contradicdo em que seu amigo acabava de se encontrar. A base ontoldgica da tese
convencionalista, por ele defendida, é incompativel com a existéncia de discursos falsos e, ele
mesmo, parece comecar a notar essa contradi¢do quando afirma que: “ja me aconteceu de me
sentir na aporia e ser levado a aceitar a doutrina de Protagoras, mas agora ndo me parece nem
um pouco que seja assim” (éde pote égoge, aordn kai entaltha éxenéxthen eis aper
Protagoras légei: ou pany ti méntoi moi dokel houtos ékein) (PLATAO, Crétilo, 386a). Mas
Sdcrates ainda ndo parece estar satisfeito. O fato de Hermdgenes dizer que ja ndo concorda
com Protagoras ndo quer dizer que ele abandonou o Convencionalismo, visto que 0 seu amigo
nunca demonstrou ter sido inteiramente aficionado pelos sofistas.

Sdcrates, portanto, segue apresentando outras falhas do argumento do homem-medida
com o intuito de fazer Hermdgenes abrir mao do Convencionalismo de uma vez por todas: se
todas as opinides sdo verdadeiras, como é possivel diferenciarmos os homens bons (krestoi)
daqueles que ndo sdo? (PLATAO, Cratilo, 386b). A bondade dos homens, explica Socrates,
esta no fato deles serem sensatos (phronimous) e possuirem tanto o espirito reflexivo quanto a
capacidade de formularem boas opinides sobre aquilo que conhecem. Nesse sentido, nem
todos os homens costumam ser sensatos***, mas o relativismo protagérico sugere que todos os

homens s&o igualmente bons, visto que podem opinar sobre todas as coisas**.

4Basta lembrarmos, por exemplos, do relato de Sécrates na Apologia (22a et seq.) quando, motivado pelo
oraculo a encontrar um homem mais sabio do que ele, descobriu que os detentores da mais elevada reputacao
pareciam os mais deficientes no que diz respeito ao conhecimento e ao espirito reflexivo, enquanto outros
poucos, quase sempre desprezados pela maioria, pareciam homens superiores em discernimento.

“>No Gorgias (452e), por exemplo, o personagem homénimo ao diélogo, ao tratar sobre a retérica e o
relativismo de opinides afirma ser capaz de “persuadir mediante o discurso 0s juizes no tribunal, os
conselheiros no Conselho, os membros da Assembleia na Assembleia e em toda e qualquer reunido que seja
uma reunido publica. Ademais, por meio desse poder [a retdrica] terds o médico como escravo, € como escravo
o treinador. Tornar-se-4 manifesto que aquele negociante negocia ndo para si préprio, mas para outra pessoa,
para ti, que tens o poder de falar e persuadir a multiddo” (t0 peithein hoion t’einai tois logois kai em dikasterioi
dikastas kai em bouleuterioi bouleutas kai en ekklesiai ekklesiastas kai enalloi syllogoi panti, hdstis an
politikds syllogos gignetai. Kaitoi em taltei téi dynamei dodlon men héxeis ton iatrén, dodlon dé ton
paidotriben: ho dé xrematistés hodtos alloi anaphanésetai xhrematizémenos kai oukh autdi alla soi tdi
dynaménaoi légein kai peithein ta pléthe).



93

Assim,

Sécrates: (...) existindo a sensatez e a insensatez, é de todo modo impossivel
que Protdgoras esteja certo, visto que, na verdade, um homem em nada
poderia ser mais competente do que outro, se aquilo que cada um opina fosse
a verdade para ele.

(Sbkratés: (...) pronéseos ouUses kai aprosynes mepany dynaton einai
Protagdran alethé légein: oudén gar an pou téi algtbeiai ho héteros toll
hetérou proniméteros ein, eiper ha an hekéastoi) (PLATAO, Crétilo, 386c).

No Teeteto (161e), Platdo utiliza esse mesmo argumento contra Protagoras quando, ao
discutir sobre 0 modo relativista de conhecer o mundo, pergunta por que os homens deveriam
ser seus alunos, “se toda pessoa ¢ a medida de sua propria sabedoria?” (métroi onti autdi
hekastoi tés hautol sophias;). E por esse motivo que alguns intérpretes irdo acreditar que o
Cratilo se liga ao Protagoras e, mais precisamente ao Teeteto, visto que todos esses didlogos
refutam a ideia protagodrica “de que a diferenga entre os discursos esta apenas em sua eficacia
e utilidade, e ndo em sua verdade, ou capacidade de gerar conhecimento” (BUARQUE, 2012,
p. 159). Diante desse impasse, Socrates conclui que € necessario que “as coisas possuam certa
esséncia estavel, que ndo é referente a n6s e nem é por nods, que ndo é levada nem para cima e
nem para baixo, por acdo de nossa imagina¢cdo, mas tem uma esséncia que é em si mesma e
referente a si mesma, a qual ¢ por natureza” (idiai hékaston ton onton estin, délon dé hoti auta
hautdn ousian ékhonta tina bébaion esti ta pragmata, ou pros hemds oude hyph’hemén
helkbmena ano kai katoi tdi hemetéroi phantasmati, alla kath’hauta pros tén hautdn ékhonta
héiper péphuken) (PLATAO, Cratilo, 386d-e).

Mas antes de entrarmos na Ultima etapa da secdo sobre o Convencionalismo
Linguistico, € importante destacarmos também a critica que o filésofo levanta a um outro tipo
de pensamento subjetivista, em que “todas as coisas sdao da mesma maneira para todos
simultaneamente e para sempre” (panta homoios einai hama kai aei) (PLATAO, Craétilo,
386d). Essa doutrina, que no Cratilo é atribuida a Eutidemo™*®, ndo é diretamente expressa por
ele em seu didlogo homénimo, mas pode ser entendida como uma declaracdo que abrange
todas as afirmagdes que ele e seu irmdo defendem no didlogo (MONTEIRO JUNIOR, 2011,
p. 41, nota 63).

Naquela ocasido, Socrates discute temas ligados a educacdo com dois sofistas, 0s

irmdos Eutidemo e Dionisidoro. Na medida em que o didlogo se desenvolve, podemos

M8Eutidemo é um dos oito ou nove sofistas que tiveram seu nome marcado na histéria. Segundo Kerferd (2003,
p.94), sua existéncia (assim como a do seu irmao, Dionisidoro) é atestada pelos testemunhos de Xenofonte e
Aristoteles que sugeriam possuir algum dos seus escritos contendo argumentos sofisticos que ndo se
encontravam no Eutidemo de Platdo.



94

perceber a tensdo entre o método socratico de instruir e a técnica eristica*’ utilizada por
alguns sofistas, quase que como se Platdo estivesse levantando uma polémica contra as
demais formas de educacdo rivais a do seu mestre (IGLESIAS, 2013, p. 11). Mas o valor da
obra se encontra, sobretudo, no modo cémico como ela é apresentada: a todo 0 momento,
Eutidemo e Dionisidoro utilizam das mais excéntricas e extravagantes concepc¢des com a
simples finalidade de conseguir a vitéria na discussdo (PLATAO, Eutidemo, 275e, 276d,
278c, 285a, 287b, 288a, 294e-e, 303b-304b, 306¢c-d). No caso da linguagem, 0 modo como
encaram a sua relacdo com os objetos do mundo torna visivel a impossibilidade de dizer
discursos falsos, isso porque todas as opinides, uma vez que sdo da mesma maneira para cada
um de nos, sio sempre verdadeiras (PLATAO, Eutidemo, 286d).

E assim como no Cratilo (e também no Teeteto), Socrates chega a mesma conclusao:

Se, entdo, ndo erramos, nem agindo, nem falando, nem pensando, vocés, por
Zeus! Vieram para ca como instrutores de qué? Ou ndo é verdade que
afirmastes ainda agora pouco que poderias, melhor do que qualquer outro
homem instruir a virtude a quem estivesse disposto a aprender? (ei gar me
hamartanomen méte prattontes méte légontes méte dianoolmenoi, hymefs, 0
pros Dids, ei talta holtos ékei, tinos didaskaloi hékete; & ouk arti éphate
aretén kallist’an paradoiinai anthropon toi ethélonti manthanei;) (PLATAO,
Eutidemo, 287a-b).

Uma vez que Hermdgenes concorda que a sua tese nao parece ser a melhor maneira de
apresentar a relacdo linguagem-mundo e que, talvez, o Naturalismo seja, de fato, a concepcéo
mais adequada para satisfazer tal empreitada, SoOcrates segue na expectativa de refutar
definitivamente o Convencionalismo linguistico (PLATAO, Cratilo, 386e). Dessa vez, ele
observa que as acdes (praxeis) de todas as coisas sdo realizadas conforme a sua prépria
natureza. O ato de cortar (témnein), por exemplo, deve ser feito ndo de modo arbitrario, isto é,
da maneira como queremos e com 0 objeto que queremos, mas “de acordo com a natureza do
cortar e do ser cortado, e daquilo com que pertence naturalmente o cortar” (kata ten physin
boulethdmen hékaston témnein tod témnein te kai témnesthai kai hoi péphyke) (PLATAO,
Cratilo, 387a). Nao podemos, nesse sentido, cortar algo com o ar e nem cortar o ar com algo,

pois ndo pertence a natureza do ar cortar ou ser cortado.

17 Alguns estudiosos, como Reale (1993, p. 199), a partir da concepcdo do individualismo sofistico proposta por
Grote, tendem a dividir os sofistas em trés grandes grupos: a) Os grandes e famosos “sofistas da primeira
geragdo” que tiveram uma contribui¢do significativa para a historia da filosofia e, como Platao reconhece, sdo
dignos de respeito; b) Os “eristas” que exploravam o método sofistico sem qualquer interesse pelos conteudos,
transformando o discurso em uma “estéril arte de contendas”, e ¢) Os “politicos sofistas” que sendo aspirantes
ao poder politico e desprovidos de qualquer descrigdo moral utilizaram os principios sofisticos para pregar um
imoralismo moral. Tanto Eutidemo quanto Dionisidoro, por meio de suas figuras apresentadas no didlogo
platénico, fazem parte do segundo grupo.



95

Todas as demais ages deverdo seguir 0 mesmo raciocinio: se desejamos queimar
(k&ein) um objeto, explica Socrates, “ndo devemos fazer conforme todas as opinides, mas
segundo a opinifio correta” (ou kata pasan doxan def kaein, alla kata tén orthén) (PLATAO,
Cratilo, 387b) e esta revela que o ato de queimar devera ser efetuado apenas com e nos
objetos que possuem, por natureza, a possibilidade de serem queimados. Ora, o falar (Iégein)
também é uma acdo e, assim como os exemplos supracitados, devera ser efetuado conforme a
sua prépria natureza — se quisermos falar corretamente. Uma vez que 0 nome é a menor parte
do falar e “é nomeando que construimos os discursos” (dianomézontes gar pou légousi tous
l6gous) (PLATAO, Crétilo, 387c), o ato de nomear (onoméazein) devera ser efetuado também
conforme a natureza dos objetos.

Assim, de acordo com o que foi dito até entdo, Hermogenes se rende ao Naturalismo e
concorda com Socrates que “as coisas devem ser nomeadas, ndo como queremos, mas como
Ihes pertence por natureza serem nomeadas e por meio do que devem sé-lo; e assim, faremos
¢ nomearemos melhor” (oukoln kai onomastéon estin héi, péphyke ta pragmata onomazein te
kai onomazesthai kai hdi, all’oukh héi an hemeis bouleth6men; kai houto men an pléon ti
poioimen kai onoméazoimen, &llos dé od;) (PLATAO, Cratilo, 387d). Mas embora
Hermdgenes tenha concordado sobre a importancia da natureza das coisas para a realizagdo
das acBes humanas, alguns intérpretes do dialogo vao notar que os argumentados levantados
por Socrates ainda permanecem vagos e imprecisos.

Monteiro Junior (2011, p. 43 apud ROBINSON, 1955) afirma que o argumento da
existéncia autonoma da natureza das coisas “sugere algo, mas alguns pontos importantes ndo
sdo esclarecidos como, por exemplo: que tipo de natureza esta em questdo? Este ato de
nomear utiliza nomes ja formados ou inventa novos nomes? Ou os dois?” Essas brechas
esquecidas (ou até mesmo ignoradas) por Platdo indicam que o modo naturalista de falar e de
nomear se apresenta tdo suspeito quanto o préprio Convencionalismo proposto por
Hermadgenes e as suas aparentes contradigdes. Ademais, como observa Weingartner (1970, p.
15), o filosofo parece ter consciéncia da fraqueza dos seus argumentos e por isso elaborou
uma série de criticas ao Convencionalismo a partir de pontos de vistas distintos. 1sso
explicaria, por exemplo, a mudanca repentina de discussdo realizada por Sécrates que passou
da validade e da falsidade dos nomes para o ato de nomear.

Mas Hermogenes permanece sem perceber os problemas do discurso socratico e atesta
a vitoria do Naturalismo. Cratilo, em seu recanto, permanece em siléncio e ao contrario do

ue poderiamos pensar, ele ndo estd comemorando quanto a suposta “derrota” de Hermdogenes
p



96

na discussdo. Na verdade, a defesa do Naturalismo empregada por Socrates utiliza
argumentos que também vao de confronto com aquilo que ele acredita e isso s6 se mostrara
evidente quando, na parte final do final do didlogo (PLATAO, Crétilo, 437a-c), as analises
etimologicas revelarem as inconsisténcias da relagédo intrinseca da linguagem com o mundo.
Passaremos, portanto, ao trecho final e deixaremos para investigar as demais passagens no

préximo capitulo, quando nosso proposito for evidenciar a posi¢do de Platdo sobre o assunto.
3.3 CRATILO E AS APORIAS DO DISCURSO NATURALISTA (427d-440e)

O Naturalismo apresentado por Socrates acabard adquirindo, ao longo das analises
etimoldgicas, proporcdes inesperadas, visto que sua defesa sera realizada por premissas que
vao além daquilo que Cratilo acredita. Se lembrarmos dos principais conceitos que
destacamos na Figura 1 do discurso filosofico-religioso, veremos que o 16gos, embora sendo
laicizado, possui uma relacdo direta com a verdade, na medida em que a linguagem é
encarada de modo intrinseco a natureza. Essa necesséaria conexdo é rejeitada por Socrates,
que, desde o inicio do dialogo, acredita haver discursos verdadeiros e falsos. Ademais, 0
préprio conceito de physis, entendido por Cratilo como o constante fluir das coisas,
desemboca em equivocos no que diz respeito ao modo como alguns nomes foram construidos,
exigindo, muitas vezes, certa estabilidade na natureza.

Esses serdo os pontos analisados por Platdo no trecho final do didlogo, quando o
personagem Crétilo, confrontado com as conclusdes que Socrates e Hermdgenes haviam
chegado, ¢ impelido (mais uma vez) a explanar sobre a corre¢do dos nomes: “Por isso, 6
Cratilo”, pede Hermodgenes, “conta-me agora, aqui na presenca de Socrates, se te agrada
aquilo que ele disse acerca dos nomes ou se tens alguma coisa melhor. E, se tiveres, falas,
para que tu aprendas com Socrates ou nos ensine” (moi, 6 Kratyle, enantion Sokratous eipe
poteron aréskei soi héi 1égei Sokrates peri onomaton, € ékheis pei allei kallion 1égein; kai ei
ékheis, lége, hina étoi matheis para Sokratous ¢ didaxeis hemas amphotérous) (PLATAO,
Cratilo, 427¢). Mas a resposta de Cratilo ainda é oscilante, querendo legitimar seu siléncio na
dificuldade inerente ao proprio assunto: “O que queres dizer, Hermogenes? Achas que é facil
aprender e instruir tdo depressa algo, e ainda mais um assunto como esse, que parece ser um
dos mais importantes?” (ti dé, & Hermogenes; dokeT soi raidion einai houto takhy mathein te
kai didaxai hotio(in pragma, mé hoti tosodton, ho dé dokef en tois megistois mégiston einai;)
(PLATAO, Crétilo, 427e).



97

E por isso que Socrates recorre a sua ironia que, COmo vimos, serve justamente para,
no processo de refutacdo dos seus dialogantes, deixar o outro mais a vontade para revelar suas
opiniBes. Nesse caso em particular, o filésofo cita o fato de Cratilo ter sido discipulo de
homens ilustres (como Heraclito) e de ter participado de discussbes sobre a linguagem a
muito mais tempo do que ele ou Hermdgenes (PLATAO, Crétilo, 428b).

A ironia socrética parece surtir efeito, ao menos ao ponto de Créatilo adquirir o
entusiasmo necessario para querer discutir com Socrates sobre o assunto. O filosofo,
aproveitando a brecha que o enaltecimento provocou nas defesas do seu companheiro, propde
um retorno as questdes iniciais, alegando que “ser alguém completamente enganado por si
proprio ¢ a mais penosa das coisas” (to gar exapatdasthai auton hyp hautoii panton
khalepdtaton) e que, por isso, ¢ importante sempre “voltarmos as coisas que dissemos e
esforcarmo-nos, como diz o poeta, ‘para olhar ao mesmo tempo ao que esta adiante e ao que
se passou’” (def dé, hos éoike, thama metastréphestai epi ta proeireména, kai peirasthai, to
ekeinou to( poietoii, blépein ‘hama prosso kai opisso’ kai de kai nuni hemeis idomen ti hemin
eiretai) (PLATAO, Cratilo, 428d).

O “enganar-se a si proprio” (exapatasthai auton) parece ser uma indicacdo de Platdo
ao leitor desavisado que chegou até esse ponto do didlogo supondo que SoOcrates é um
naturalista por defender a tese de Cratilo em detrimento do Convencionalismo levantado por
Hermdgenes. Ora, somente fazendo um retorno aos pontos discutidos anteriormente e em
contraste com as verdadeiras opiniGes de Cratilo sobre o assunto é que sera possivel revelar
tanto as aporias do Naturalismo quanto 0s contrastes existentes entre ele e aquilo que
Sécrates, de fato, acredita. Assim, o filsofo parte das perguntas mais elementares: a) Se a
correcdo dos nomes consiste em mostrar a coisa nomeada; b) Se é por causa da instrucéo que
sdo dados 0s nomes; c) Se existe artesdo dos nomes (onomatourgds) e d) Se existem nomes
mais bem construidos do que outros (PLATAO, Cratilo, 428e-429b).

Mas Cratilo, ao contrario de Hermogenes, parece perceber as armadilhas do discurso
socratico: das quatro perguntas efetuadas pelo filosofo, ele nota que a Gltima contém sérios
desdobramentos que irdo entrar em conflito com a tese naturalista. Se a linguagem possui uma
relacdo intrinseca com a natureza, ndo ha qualquer problema em afirmar que os nomes séo
capazes de mostrar as coisas como sdo. Na verdade, essa é a propria funcdo da linguagem,
visto que as analises etimoldgicas efetuam um exame da realidade que se encontra por tras de
cada nome. Do mesmo modo, essa relagéo possibilita que os nomes sejam capazes de instruir

sobre as coisas a qual nomeiam e que, portanto, haja pessoas mais capazes de realizar essa



98

tarefa do que outras. Mas aceitar que existem nomes mal construidos indicaria uma falha
nessa relacdo, revelando a existéncia de momentos em que a corre¢do dos nomes nao €
realizada por meio da natureza das coisas.

Essa recusa, na medida em que Socrates vai se aprofundando com suas perguntas,
revela que o Naturalismo, assim como o Convencionalismo, impossibilita a existéncia de
discursos falsos. Isso porque para Crétilo (seguindo o que parece ser a ldgica de Antistenes)
ndo existem nomes piores ou melhores, mas que todos eles sdo bem construidos e
corretamente atribuidos aos seus respectivos objetos (PLATAO, Cratilo, 429b-d). Quando
ndo ha correspondéncia entre signo e significado é porque as palavras ndo foram sequer
atribuidas — como ¢ o caso do nome de “Hermogenes” que, por significar etimologicamente
“filho de Hermes”, representa o nome de outra pessoa e ndo do discipulo de Sdcrates que até
entéo conversava com ele'*.

Assim, Socrates percebe o problema central da tese naturalista: a impossibilidade de

dizer falsidades:

Sécrates: entdo tu sustentas a afirmacdo que é totalmente impossivel dizer
falsidades? De fato, sdo numerosos os que afirmam isso, meu caro Craétilo,
tanto agora como no passado.

Cratilo: Exatamente, 6 Sécrates, afinal, como é possivel alguém, dizendo
aquilo que diz, dizer o que ndo é? Pois dizer falsidades ndo é se nao isto:
dizer a s coisas que ndo séo?

(Sokrates: ara hdti pseudé Iégein to pardpan ouk éstin, ara to(td soidynatai
ho l6gos; sykhnoi gar tines hoi légontes, 6 phile Kratyle, kai nun kai palai.
Kratylos: pos gar an, & Sokrates, légon gé tis toto ho légei, mé to on légoi;
& ou toto estin to pseudéi légein, to mé ta onta légein;) (PLATAO, Cratilo,
429d).

Alguns intérpretes vao acreditar que este € o objetivo principal de todo o dialogo:
demonstrar que, embora por caminhos diferentes, ambas as teses desembocam em uma
mesma aporia (PINHEIRO, P., 2003, p. 47; SANTOS, F., 2008, p. 256). Esse paradoxo, como
chama Crombie (1988, p. 482-493), representa o problema basilar da linguagem para Platdo
que, por seguir a perspectiva do carater ambivalente da linguagem, acreditava que ela é capaz
de comunicar tanto o verdadeiro quanto o falso (VIEIRA, 2014, p. 83, nota 43). No Cratilo, o
filésofo “pde muito claramente o surgimento do problema e d4 também os passos inicias de

como ira resolvé-lo” (CROMBIE, 1988, p. 484): tanto o Convencionalismo quanto o

18Essa passagem s6 pode ser entendida se levarmos em consideracdo a pobreza de Hermdgenes. Afirmamos em
um momento anterior que Platéo faz certo fetiche da pobreza de Hermdgenes, mas seu nome indica, de forma
paradoxal, um movimento contrario: o deus Hermes ¢ conhecido, sobretudo, por ser “protetor do comércio e
dos mercados” (FIGUEIREDO, 2001, p. 44, nota 2). Se o nome de Hermogenes, portanto, estivesse
corretamente atribuido a sua pessoa, ele deveria seguir a linhagem de Hermes e ser rico.



99

Naturalismo sdo falhos e possuem uma série de impasses se tomados de modo isolado. Sera
necessario, portanto, um novo modo de encarar a relagdo linguagem e mundo, que abra méo
da sua relacdo intrinseca da natureza e que admita certo convencionalismo no uso dos nomes
(CABRAL, 2013, p. 127; PIQUE, 1996, p. 180).

Mas para que essa nova concepgao possa Vir acontecer € importante que Cratilo abra
mao de sua tese, caso contrario, 0 didlogo permanecera apenas como uma tentativa socréatica
de desconstrucdo de opiniBes, isto €, um movimento negativo em que a possibilidade de
alcancar novas respostas esta fadada ao fracasso. 1sso, como ja sabemos, ndo é algo incomum
nos dialogos platdnicos: boa parte das obras do periodo da juventude estdo marcadas por essa
caracteristica e acabam, quase sempre’*®, com um desfecho aporético e aparentemente sem
sentido, em que Sdécrates conclui o didlogo ndo trazendo nada de novo sobre o assunto.
Nessas ocasides, vale lembrar a passagem do Teeteto (149a-151d) em que o filésofo afirma
que, do mesmo modo que é capaz de atuar como uma “parteira” (maias) de novas ideias nas
almas daqueles que estdo gravidos e sentido as “dores do parto” (dustokéo), é capaz também
de fazer “aborta-las” (amblisko) se perceber que a alma esta preenchida de ilusGes (eidola).
Assim, Socrates segue investindo contra o Naturalismo na expectativa de que Crétilo perceba
a contradi¢éo de sua tese.

Ao perguntar se “alguém pode, ndo falar ou dizer uma falsidade, mas declara-la”
(pGteron légein mén ou dokel soi einai pseudé, phanai dé;) (PLATAO, Crétilo, 429¢), o
filésofo pretende descobrir alguma maneira de ressaltar a existéncia dos discursos falsos no
interior da tese naturalista. Ele cita, como exemplo, o fato de se uma pessoa qualquer vir até
Crétilo, estender sua mao e o saudar da seguinte maneira: “Alegrate, estrangeiro ateniense,
Hermogenes, filho de Esmicrion!” (khaire, 6 xéne Athenale, hue Smikrionos Hermdgenes)
(PLATAO, Crétilo, 429e), ela ndo estaria declarando, proclamando ou a0 menos dirigindo as
palavras de forma incorreta. Mas Créatilo nega também essa possibilidade, defendendo que
essa pessoa “ndo estaria fazendo outra coisa do que a pronunciar sons sem sentido” (allos an
hodtos tadta phténxasthai) (PLATAO, Craétilo, 429¢).

N&o podemos deixar de ressaltar, mais uma vez, as semelhangas entre as palavras de
Cratilo e a l6gica elaborada por Antistenes: quando a linguagem ndo exprime o ser das coisas,
afirma o pai do cinismo, ela apenas esta emitindo sopros vocais sem sentido, semelhantes a
barulhos e ruidos que nada parecem exprimir (DINUCCI, 1999, p. 110). Os discursos falsos,

assim como o proprio ato de contradizer, sdo aplicagdes incorretas (allodoxia) entre palavras e

91550 acontece, sobretudo, nos dialogos Eutifron, Hipias Maior, Carmides, Laques e Lisis em que “a
investigagao dialética nunca chega a esséncia” (GOLDSCHMIDT, 2002, p. 59).



100

objetos, cabendo aos homens corrigi-las sempre quando for necessario. Esse argumento,
embora permaneca renunciando a possibilidade de dizer o falso, é fragil e apresenta, aos olhos
de Socrates, uma maior facilidade de ser refutado. E por isso que o filésofo o aceita
animadamente e prossegue redirecionando suas perguntas: “mas os sons que pronuncia esse
que pronuncia 0s sons sao verdadeiros ou falsos? Ou alguns sdo verdadeiros e outros falsos?”
(ala’agapeton kai to(to. Poteron gar alethé an phthénxaito talta ho phthenxamenons e
pseudé; & td mén ti autdn alethés, tode pseddos;) (PLATAO, Crétilo, 430a).

Cratilo reforca o argumento da allodoxia alegando que 0s sopros vocais ndo Sao
verdadeiros ou falsos, mas seriam como “ruidos inarticulados de alguém que querendo agitar
um vaso de bronze, acaba apenas batendo-lhe” (psophein égog an phaien ton poioQ ton,
hosper an ei kalkion kinéseie krotsas) (PLATAO, Cratilo, 430a). Com essa resposta, Socrates
acredita ser possivel reconciliar ambas as posic@es e, com o argumento da semelhanca entre a
pintura e a linguagem, ele acaba fazendo Crétilo aceitar premissas que ndo estdo de acordo
com as conclus@es iniciais do Naturalismo (MACEDO, 1998, p. 50).

Na pintura, a imagem e a realidade sdo realidades distintas, sendo a primeira uma
representacdo (mimesis) da segunda. Podemos, por exemplo, atribuir tanto as imagens de
homens a homens e a imagem de mulheres a mulheres quanto realizar o movimento inverso,
designando a imagem de homens a mulheres e a de mulheres a homens. Todavia, apenas um
dos dois modos ¢ o correto: “aquele que atribui a cada um aquilo que lhe convém e ¢
semelhante a ele” (hé an hekastoi oimai to prosékon te kai to homoion apodiddi) (PLATAO,
Cratilo, 430c).

Ora, quando Crétilo passou a concordar que a linguagem possui as mesmas premissas
da pintura, ele acabou inconscientemente entrando em uma contradi¢do: o fato dos nomes
serem coisas distintas dos objetos ou dos nomes serem uma imitacdo das coisas nomeadas,
ndo corresponde com a necessaria relacdo entre a linguagem e o mundo, aproximando Crétilo
muito mais do discurso convencionalista do que o naturalista’®®. Assim, quando Sécrates
revela a concluséo problematica em que Cratilo havia se metido, ele tenta retomar a tese

central do Naturalismo, negando o que havia acabado de concordar:

Sécrates: (...), com efeito, meu caro, eu chamo a este género de atribuigcdo
que se aplica a ambas as imitagdes, tanto as pinturas como aos nomes, de
correta, e no caso dos nomes, para além de correta, também é verdadeira; e a

%0Basta lembrarmos, por exemplo, que foi Siménides, um dos precursores do discurso convencionalista, quem
primeiro utilizou um argumento semelhante ao exposto por Socrates, alegando que a poesia era uma técnica
semelhante a dos pintores, copiando a realidade em sua volta por meio de imagens.



101

outra, que consiste na doacdo e aplicacdo do dissemelhante, chamo incorreta,
e falsa, quando diz respeito aos nomes.

Cratilo: Mas também é possivel, 6 Sécrates, que assim seja nas pinturas, que
haja uma atribuicdo incorreta, mas ndo nos nomes que tem necessariamente
de ser sempre corretos.

(Sokrates (...) tén toiauten gar, & hetaire, kald égoge dianomeén
ep ‘amphotérois men tois mimeémasin, tois te zgiois kai tois onémasin, orthén,
epi dé tois ondmasi pros tdi orthen kai alethé: tén d’hetéran, ten tol
anomoiou ddsin te kai epipharan, ouk orthén, kai pseudé hétan ep’onomasin
éi.

Kratylos: all’hopos mé, & Sokrates, em meén tois zographémasin éi tofto, to
me orthds dianémein, epi dé tois ondmasin ou, all’anankaion ei aei orthds)
(Crétilo, 430d-¢).

Mas a contradi¢cdo em que Cratilo havia se envolvido ndo pode mais ser desfeita. Se
ele concorda que 0s nomes, assim como as pinturas, sdo meras representacdes da realidade,
como podera continuar sustentando que ndo existem discursos falsos? Do mesmo modo que
seria incorreto atribuir um retrato de uma mulher a um homem (ou vice-versa), seria
igualmente falso apontar para uma pessoa que se chama Hermdgenes e chama-lo por Cratilo.
Uma vez que as coisas se passem assim, explica Socrates, “havemos de chamar a um destes
como ‘dizer a verdade’ e ao outro de ‘dizer falsidade’” (t0 men héteron tolton alethelein
boulometha kalein, to d’héteron pseudesthai) (PLATAO, Cratilo, 431b). Além disso, sendo o
nome a menor parte do discurso, essa mesma ldgica devera aplicada aos verbos (rémata) e,
por conseguinte, as oragdes (l6goi). A linguagem, portanto, de um modo geral, é formada por

discursos verdadeiros e falsos, pois imita a realidade de maneira mais ou menos precisa:

Ainda que toda essa se¢do argumentativa analisada esteja calcada em uma
aproximacao analdgica entre a mimesis do nomear e a mimesis de pintar, ou
seja, calcada naquilo que elas tém de semelhantes, agora, na concluséo,
Sécrates indica uma diferenca fundamental que as afasta. Somente a
atribuicdo mimética operada pela linguagem dos nomes pode ser, além de
certa ou ndo — como a linguagem pictorica —, verdadeira ou falsa. Verdade e
falsidade sé&o propriedades do dizer (SANTOS, F., 2008, p. 218-219).

Cratilo, vendo sua contradi¢do exposta nitidamente, aceita o argumento de Sdcrates e
abre mdo da tese central do Naturalismo: que ndo existem discursos falsos. Ja o filosofo,
aproveitando a oportunidade de refuta-lo, segue levando até as dltimas consequéncias o
argumento da semelhanga entre a linguagem e a pintura. A sua critica agora tera como foco o
conceito de physis empregado por Cratilo que entende a natureza como o constante fluir das
coisas. O que Platdo parece querer mostrar com essa etapa do dialogo é que “o heraclitismo
generalizado [assim como o relativismo protagdrico] conduz a impossibilidade simultanea do

ser e do discurso” (MACEDO, 1998, p. 52) e que essa aproximacgdo [entre ambos o0s



102

discursos] so6 € possivel porque “o ponto comum de ambas as teorias ¢ a ideia de que so existe
o fendmeno, ou ainda, de que os entes sensiveis correspondem a totalidade da realidade”
(BUARQUE, 2012, p. 161).

Socrates comega comparando 0s “nomes primitivos” (prota ondémata), isto é, o0s
radicais que formam todos os nomes, com os retratos, alegando que eles também deverao ser
distribuidos de modo que as imagens construidas sejam mais ou menos fiéis a realidade
(PLATAO, Cratilo, 431c et seq.). Assim como certas cores e pinceladas retratam melhor uma
paisagem do que outras, as letras e as silabas dos nomes deverdo ser arranjadas de uma
maneira que a esséncia (ousia) das coisas seja revelada. Mas Cratilo replica (ainda por meio
de um argumento notadamente naturalista), apontando o fato de que se as letras e as silabas
deverdo imitar a esséncia de cada coisa, “caso retiremos, ou acrescentemos, ou mudemos
qualquer letra, o nome ficara escrito para nos, mas ndo corretamente, nem sequer O
escreveremos, visto que sera imediatamente outro nome” (eén ti aphélomen e prosthémen ¢
metathdmén ti, ou gégraptai men hemin td0 6noma, ou mévtoi orthés, alla to pardpan oudeé
gégraptai, all euthiis héterén estin edn ti touiton pathei) (PLATAO, Craétilo, 432a).

Todavia, como aponta Socrates, isso sO valeria no caso dos niUmeros gue se retirarmos
ou acrescentarmos qualquer valor, imediatamente se tornam outros (PLATAO, Crétilo, 432a).
Pensemos, por exemplo, no numeral “cinco”: se acrescentarmos ou retirarmos “dois”, ele se
torna imediatamente “sete” ou “trés”. Ja o oito, se somarmos ou subtrairmos “quatro”
transforma-se em “doze” ou “quatro”. O mesmo ndo acontece com a pintura ou com a
linguagem. Na verdade, € até necessario que existam pequenas diferencas entre as imagens e a
realidade para que elas ndo sejam idénticas. Como o caso de “Cratilo” e da “imagem de
Cratilo” que, como conta Socrates, sdo coisas diferentes e, por isso, devem possuir

caracteristicas distintas:

Socrates: (...) se um deus ndo se limitasse a representar apenas a tua cor € a
tua forma, como os pintores, mas a reproduzisse também todas estas coisas
que estdo no interior, mostrando a mesma suavidade e o calor, introduzindo
nelas 0 movimento e a alma e a razéo, tal como estdo em e tu e, em suma,
todas as coisas que tu és, as dispusesse todas elas ao teu lado, isso seria
Cratilo e uma imagem de Cratilo, ou seriam dois Créatilos?

Cratilo: Parece-me que seriam dois Cratilos, 6 SAcrates.

(Sokrétes: (...) eitis tedbn mé monon to son khréma kai skhéma apeikéseien
hosper hoi zographoi, alla kai ta entos panta toialta poiéseien hoiaper ta s,
kai malakotetas kai thermotetas tas autas apodoie, kai kinesin kai psykhen
kai phronesin hoiaper he para soi entheie, autofs, kai heni 16goi panta haper
su ékheis, toia(ta hétera katastéseien sou; poteron Kratylos an kai eikon
Kratylou tot’ein to toiotiton, € dio Kratyloi;



103

Kratylos: dio émoige doko(sin, 6 Sokrates, Kratyloi) (PLATAO, Craétilo,
432b-c).

Podemos observar com essa diferenca a proximidade do Cratilo com outros didlogos
platdnicos que discutem sobre o estatuto da arte e a sua relagdo com o mundo. A célebre
critica a poesia no Livro X da Republica (597e; 602c), por exemplo, contextualizando o
conceito de mimeses ao tipo de educacdo ideal que deve ser utilizada na polis, pbe a
representacdo artistica como um ““terceiro grau depois da verdade’ porque ela ndo ¢ a ideia, a
qual ¢ verdadeiramente, mas apenas imita sua apari¢io no mundo empirico” (SCHAFER,
2012, p. 172). Isso significa que toda a arte que exibe uma dada realidade devera ser
entendida como cdpia, ndo podendo jamais ser confundida com aquilo que pretende
representar. A linguagem, sendo também uma representacdo artistica, tera que seguir 0s

mesmos critérios:

Socrates: seria risivel, 6 Crétilo, o efeito que os nomes teriam sobre aquelas
coisas de gque sdo nomes, se fossem semelhantes a elas em todos 0s aspectos.
Pois todas as coisas se tonariam duplas e ninguém poderia dizer, acerca de
nenhuma delas, se era a préopria coisa ou 0 seu nome (geloia godn, 6 Kratyle,
hypo tén onomaton pathoi an ekeina hon ondmata estin ta onémata, ei panta
panta pantakhéi autois homoiothein. Ditta gar &n pou panta génoito, kai ouk
an ékhoi autdn eipein oudeis oudéteron hopéterén esti t0 men auto, tode
6noma) (PLATAO, Crétilo, 432d).

Com essa afirmacdo, Socrates conclui sua critica a0 modo como o Naturalismo
compreende a relacdo linguagem e mundo: se 0S nomes possuissem uma conexao tdo
intrinseca com a natureza, ndo seriamos capazes de diferencia-los da realidade. A préopria acdo
de falar, como um instrumento de distincdo e ensino das coisas, estaria vetada. Ndo € por
acaso que Cratilo silencia diante do mundo: falar para ele ja € um ato de contradicdo
(BUARQUE, 2015, p. 137). Ainda mais quando essa a¢do ocorre em paralelo com a crenca de
que a physis estd em constante mudanca. Como a linguagem seria possivel se na medida em
que dizemos que algo ¢ “x” ele se torna “y” e quando falamos que ¢ “y” ele se torna
imediatamente outra coisa? (MONTEIRO JUNIOR, 2011, p. 74-72). E necessario, portanto,
para além da linguagem, analisar a realidade e se a maneira como a compreendemos também
n&do ocasiona possiveis impasses ao Nosso ato de falar.

Desse modo, Socrates voltara as ultimas passagens do dialogo ao mobilismo
exagerado de Crétilo, apresentando uma critica que objetiva refutar definitivamente o
Naturalismo linguistico. Seu ponto de partida consiste em analisar se 0s nomes sao de fato a
melhor maneira para conhecer as coisas ou se podera existir alguma outra que realiza, de

forma mais satisfatoria, essa tarefa (PLATAO, Cratilo, 435d). Mas Crétilo, ainda partidario



104

do Naturalismo, afirma que “ndo ha absolutamente mais nenhuma outra maneira e que esta é a
Ginica e a melhor” (ou pany ti einai allon, to(ton dé kai ménon kai béltiston) (PLATAO,
Cratilo, 436a). Essa posicdo, se observarmos mais atentamente, ainda leva em consideracdo o
fato de que ndo existem nomes falsos e que a linguagem apresenta, da melhor maneira
possivel, a realidade: os nomes s6 seriam o melhor caminho para conhecer o mundo se, por
meio deles, ndo tivéssemos a possibilidade de nos enganar.

Socrates, entretanto, relembra as conclusdes que chegaram ao analisar o Naturalismo
linguistico e nega a possibilidade dos nomes serem a melhor maneira de conhecer a realidade.
Na verdade, como mostra o filésofo, hd& uma grande chance de nos enganarmos caso
pretendamos investigar as coisas por meio da linguagem (PLATAO, Cratilo, 436b et seq.).
Isso porque 0s homens que primeiro estabeleceram os nomes o fizeram por meio daquilo que
julgavam serem as coisas ao seu redor, ou seja, a partir da compreensdo de physis que
partilhavam naquele momento. Mas e se essa concepcgdo estiver equivocada e eles
estabeleceram os nomes de acordo com esse erro, ndo estariamos sempre fadados ao fracasso,
caso quiséssemos conhecer as coisas por meio dos seus nomes? E importante, portanto,
verificarmos se 0 conceito de natureza que possuiam esta de acordo ou ndo com a verdade.

Quando Socrates e Hermogenes efetuavam as analises etimoldgicas, eles descobriram
que a maior parte dos nomes exibia o fluxo continuo da natureza. Todavia, uma pequena
quantidade parece demonstrar também a fixidez das coisas. E o caso, por exemplo, das
palavras “conhecimento” (epistéme), “historia” (historia) e “memoria” (mnéme): a primeira,
“parece significar que fixa nossa alma nas coisas, em vez de que ela se move em conjunto
com elas” (kai mallon éoike semaionti héti histesin hemon epi tois pragmasi tén psykhen &
héti symperiphéretai) (PLATAO, Cratilo, 437a); a segunda, do mesmo modo, indica a propria
“fixa¢do do fluxo (histesi ton rotin) (PLATAO, Crétilo, 437b) e a terceira aponta que “ha
uma suspensao na alma das pessoas e ndo uma mobilidade” (panti pou menuei hoti estin em
t8i psykhéi all’ou phord) (PLATAO, Cratilo, 437b).

Essa ambiguidade entre a mobilidade e a fixidez revela uma contradi¢do na maneira
como os primeiros homens estabeleceram os nomes: embora partilhassem da crenca de que a
linguagem possui uma relacdo intrinseca com a natureza, eles ndo possuiam um consenso
sobre o significado da physis. Isso refletiu, sobretudo, nas investigacdes dos primeiros
filésofos: a maior parte deles parece concordar que a natureza é, de fato, a totalidade das
coisas, mas discordam sobre qual é o seu principio ordenador (arkhé). Essa divergéncia teve

seu ponto culminante com a antitese Heraclito-Parménides: enquanto o primeiro buscava



105

evidenciar a unidade entre os opostos, 0 segundo desejava indicar a unidade permanente do
Ser. Ora, parece que sao essas diferencas que Platdo quer apontar nessa passagem do dialogo:
a physis, como a totalidade das coisas, abarca uma variedade muito grande de significados
que inviabilizam o nosso conhecimento do mundo.
Assim,
Socrates: (...) é obvio que devemos procurar outras entidades, para além dos
nomes, que nos mostrem, sem o auxilio dos nomes, qual dos dois grupos
[mobilidade ou permanéncia] é o verdadeiro, exibindo de forma clara a
verdade dos seres.
(Sokrétes: (...) alla délon héti all’ datta zetetéa plén onomaton, ha hemin

emphaniei aneu onomaton hopotera todton esti talethe, deixanta délon hoti
tén alétheian ton 6nton) (PLATAO, Cratilo, 438d).

Uma vez chegado a conclusdo de que é possivel aprender as coisas por meio delas
mesmas e de que o conceito de physis abarca em seu seio uma pluralidade de significacdes
que atrapalham na atribuicdo e no uso da linguagem, Socrates revela qual seria a sua
concepgdo ontoldgica de mundo. Ele pede para Cratilo investigar aquilo que ele tem
“sonhado” (oneirdtto) muitas vezes: “se devemos dizer que existe uma coisa que ¢ o belo em
si € 0 bem e cada um dos seres da mesma maneira” (poteron phémeén ti einai auto kalon kai
agathon kai hén hékaston ton 6nton houlto, & mé;) (PLATAO, Cratilo, 493c-d). Essa tese
pressupde a existéncia de entidades imutaveis e aparece, nessa passagem do didlogo, como
uma alternativa que deixa de lado a natureza fisica do mundo e todos os problemas que ela
acarreta ao Naturalismo linguistico.

Com isso, o filésofo objetiva resolver dois problemas emergentes no dialogo: a)
Apresentar como o fluxo continuo da natureza conduz a impossibilidade de conhecer e de
comunicar 0 mundo; e b) Trazer uma resposta alternativa para os problemas epistemoldgicos
e linguisticos levantados pelo didlogo. Todavia, muitos estudiosos afirmam que o Créatilo é
uma obra aporética por ndo ter conseguido apresentar uma reposta ao segundo problema ou
por ter feito isso apenas de maneira introdutoria. De fato, explicitamente, o final do dialogo
parece argumentar em favor apenas do primeiro problema, resumindo o segundo a uma
conjectura de que a tese proposta por SAcrates poderia ser a solugdo dos impasses que tanto o

Convencionalismo quanto o Naturalismo acabaram desembocando:

Sécrates: Mas também é provavel que ndo possamos falar de saber, 6
Crétilo, se todas as coisas mudam e nada permanece (...) mas se houver
sempre aquele que sabe, também haverd aquilo que € sabido, e também
havera o belo, e também havera bem, e também havera cada um dos seres, e
ndo me parece que eles sejam semelhantes a qualquer fluxo e a qualquer
mobilidade.



106

(Sokrétes: all’oude gndsin einai phanai eikds, 6 Kratyle, ei metapippei panta
khrémata kai medén ménei (...) ei dé éstimen aei t0 gygndskon, ésti de to
gygnoskomenon, ésti de tokalon, ésti dé to agathon, ésti dé hén hékaston tdn
onton, oimoi phainetai tadta homoia 6nta, ha nin hemeis légomen, roéi
oudeén oudé phorai) (PLATAO, Crétilo, 440a-d).

Embora Socrates tenha apresentado fortes argumentos contra o Naturalismo
linguistico e a tese do fluxo continuo que sustenta a posicdo de Crétilo, este ainda persiste
defendendo que o mundo é tal como queria Heraclito: uma mistura dos contrérios (PLATAO,
Cratilo, 440d). O processo de refutagdo socrética, portanto, havia falhado e ndo haveria
motivos para que o filésofo perseverasse na tentativa de trazer qualquer conteldo positivo
explicito a discussdo: “nesse caso, me instruiras em outro momento, meu amigo, quando
vieres novamente. Por ora, se estds preparado, parte para o campo. Aqui o Hermdgenes ird
contigo” (eis adthis toinyn me, & hetaire, didaxeis, epeidan hékeis: nln dé, hosper
paresketiasai, poretiou eis argon: prétémpse dé se kai Hermogénes hode) (PLATAO, Cratilo,
440e).

Como em muitos outros diélogos, foi o interlocutor de Sécrates que tornou a obra
aporética, e Platdo, seguindo as caracteristicas historicas dos seus personagens, nao poderia
controlar o desfecho de suas acGes. Todavia, isso ndo significa que ndo podemos extrair de
tudo aquilo que foi dito e defendido ao decorrer do Cratilo, a posicdo platdnica da linguagem.
Se reunirmos 0s principais pontos discursivos da obra, realizando um paralelo das teses
convencionalista e naturalista com aquilo que seus representantes defenderam no diélogo,

teremos a seguinte imagem:



107

Figura 2 — Posicionamentos dos personagens do Cratilo em relacéo aos principais pontos
discursos da obra

Principais

. Convencionalismo | Hermogenes | Naturalismo | Cratilo | Socrates
Questionamentos

O nome
mostra/revela o
objeto que ele
nomeia?

NAO NAO SIM SIM SIM

E por causa da
instrucdo que
sdo dados 0s

nomes?

NAO SIM SIM SIM SIM

Existem artesaos

dos nomes? NAO SIM SIM SIM SIM

Ha nomes
melhores
construidos do
que outros?

NAO SIM NAO NAO SIM

Ha discursos 5 ~ -
verdadeiros e NAO SIM NAO NAO SIM

falsos?

A linguagem é
uma .
representacao SIM SIM NAO SIM SIM
mimética da
natureza?

A physis é

comp_reende a SIM SIM SIM SIM NAO
totalidade de

todas as coisas?

Acreditamos que essas informacdes, somadas a dois trechos que serdo mais bem
analisados no préximo capitulo (a discussdo sobre o artesdo da linguagem e a anélise
etimologica dos nomes), poderdo apresentar a tese platonica da linguagem que, conquanto néo
tenha sido desenvolvida no trecho final da obra, permaneceu presente de forma implicita

durante todo o dialogo.



108

4 PLATAO E A TEORIA MIMETICA DA LINGUAGEM: A LINGUAGEM COMO
INSTRUMENTO MEDIADOR ENTRE AS ESSENCIAS E O MUNDO

41 O ARTESAO OU LEGISLADOR DOS NOMES (“ONOMATOURGOS” OU
“NOMOTHETES”) (387e-390¢)

A andlise que efetuamos na construcdo histérica dos tipos de discursos encontrados na
Grécia Arcaica revelou as principais teses que sustentam (ou que ao menos deveriam
sustentar) o Naturalismo e o Convencionalismo linguistico apresentado pelos personagens de
Platdo em seu didlogo. Tanto Hermogenes quanto Cratilo seguem uma linha de interpretacdo
especifica da linguagem que advém de tempos mais remotos e que apesar das importantes
mudancas na estrutura da organizacdo da poélis, mantém a mesma configuracdo no que diz
respeito a relacdo linguagem-mundo. O Naturalismo, assim como o discurso mégico-religioso
dos poetas, profetas e reis antigos relaciona de modo intrinseco a natureza com a linguagem,
enquanto que o Convencionalismo, de maneira similar ao discurso-didlogo dos nobres
guerreiros, as separa.

Mas ao decorrer de todo o Crétilo pudemos observar o élenkhos socréatico revelando
tanto a falta de convic¢do dos seus dialogantes em defenderem as teses que pretendiam
sustentar, quanto as aporias que elas acabavam desembocando. No primeiro caso, por
exemplo, conforme pudemos perceber com a Figura 2, ha uma diferenca significativa entre
aquilo que o Convencionalismo defende e o que Hermdgenes acredita (ou que aparenta
acreditar): em apenas trés dos sete questionamentos levantados por Sdcrates hd uma
uniformidade de pensamento entre Hermdgenes e o Convencionalismo. Ja no segundo caso,
verificamos que ambas as teses inviabilizam a falsidade dos discursos, visto que tomam a
relacdo da linguagem com as coisas de modo t&o radical.

Se o dialogo fosse apenas isso que discutimos até 0 momento, isto €, uma analise das
teses que fundamentam o Naturalismo e o Convencionalismo linguistico, assim como as
aporias em que elas desembocam, teriamos que concordar com boa parte dos estudiosos que
afirmam que ele é uma obra essencialmente aporética e 0 nosso trabalho aqui teria chegado ao
fim. Contudo, ainda ha duas importantes passagens na obra que ndo parecem corresponder
com aquilo que extraimos da historia e da investigacdo do dialogo, e que por isso
conseguimos omiti-las sem prejudicar a leitura das espécies do Naturalismo e do

Convencionalismo tal como defendidas no Cratilo: a) 387e-390e, que discute sobre a



109

importancia de um artesdo (demiourgds) na producdo dos nomes; e b) 391d-422e, que contém
as analises etimoldgicas efetuadas por um Socrates aparentemente inspirado.

Qual é, pois, o sentido desses trechos para a obra?

Na presente secdo, analisaremos a primeira passagem buscando entender a
importancia do artesdo ou legislador dos nomes para a interpretacdo platonica da linguagem,
evidenciando também o surgimento das hipoteses inteligiveis e o seu significado no interior
do diélogo.

Em 387e, logo apos a aparente refutacdo do Convencionalismo linguistico a partir do
argumento de que a acdo de todas as coisas deve ser realizada conforme a sua prépria
natureza, Sécrates chama a atencao para o fato de que toda préxeis € executada por meio de
um instrumento (6rganon) que possui como finalidade a execucdo da sua propria acdo. Aquilo
que tem de ser cortado, por exemplo, é cortado por algo que tem em vista o préprio ato de
cortar. Do mesmo modo, aquilo que tem de ser furado, é furado por algo que tem em vista a
acdo de furar. Ora, se 0 nomear €, como vimos, também uma praxeis, é necessario que ele
seja igualmente executado por meio de um instrumento que tem como objetivo a realizacdo da
sua propria acdo (PLATAO, Craétilo, 388a). Nesse caso, 0 nome é o instrumento que realiza a
acdo de nomear, instruindo (didaskalikén) e distinguindo (diakritikdn) a esséncia (ousia) de
todas as coisas:

Sécrates: E vocé pode dizer o mesmo do nome? Se 0 nome é um certo instrumento,
0 que fazemos quando nomeamos?

Hermaogenes: Nao sei dizer.

Sécrates: Vocé ndo pode dizer que ensinamos alguma coisa uns aos outros e
distinguimos as coisas?

Hermdgenes: Completamente.

Sécrates: 0 nome é, portanto, um instrumento de ensino e de distingdo da esséncia,
da mesma maneira que a langadeira o é da teia.

(Sokrétes: ékheis dé kai peri onématos houtos eipein; organoi onti t6i ondmati
onomézontes ti poiolimen;

Hermogénes: ouk ékho légein.

Sokrates: dr’ou diddskomén ti allélous kai ta pragmata diakrinomen héi ékhei;
Hérmogénes: pany ge.

Sokrates: 6noma ara didaskalikén ti estin drganon kai diakritikon tés ousias hosper
kekris huphasmatos) (PLATAO, Crétilo, 388b-c).

Com essa afirmacdo, Socrates parece se aproximar um pouco mais da tese de Cratilo,
fortalecendo a linha argumentativa do didlogo que desfavorece o Convencionalismo em prol
do Naturalismo. Mas € necessario perceber que embora exista certa convergéncia de
pensamentos entre os dois personagens (Socrates e Cratilo), ha diferencas significativas que
demonstram um modo de se pensar a linguagem e a sua relagdo com o mundo para alem

daquilo que o Naturalismo procura defender. De fato, na medida em que existe uma relagédo



110

intrinseca entre a linguagem e o mundo, a tese naturalista também espera que o ato de nomear
seja capaz de instruir e distinguir as coisas ao nosso redor. Todavia, como observamos, essa
acao esta vetada pelo fato de que a compreensdo ontoldgica que subjaz ao Naturalismo se
encontrar imersa em um mobilismo da physis que impossibilita até o mais simples ato de
falar.

Ora, se a linguagem esta restrita a um modo imanente de compreender a realidade, a
pretensdo naturalista de instruir e distinguir as coisas com a linguagem cai por terra, pois
essas acOes necessitam de uma compreensdo ontoldgica que evidencie a fixidez das coisas e
ndo sua mutabilidade (PLATAO, Crétilo, 386d-e). E é isso que Socrates quer apontar quando
afirma que o nome é um instrumento de ensino e de distincdo da “esséncia” de todas as
coisas. O termo aqui utilizado para esséncia é ousia que, juntamente com idéa, eidos, morphé
e paradeigma, correspondem, no corpus platonicum, a tudo aquilo que ha de mais permanente
nas coisas e que possibilita tanto o0 seu conhecimento quanto a sua comunicacdo (PLATAO,
Fédon, 79d; Timeu, 28a).

Assim,

um nome funcionaria distinguindo uma classe composta de coisas cujas
esséncias realizadas seguem uma mesma [esséncia]. Essa distingdo
repousaria na informagdo dada pelo uso do nome. Quem diz “cavalo”,
informa que distinguiu aquilo a que nomeou como uma coisa cuja esséncia
realizada estd em acordo com a [esséncia] compartilhada pela classe cavalo
(VIEIRA, 2013, p. 32).

Trabattoni (2010, p. 88-89), seguindo o que Aristoteles havia declarado em sua
Metafisica (987b; 1078b-1079b), acredita que as buscas por definicdes realizadas pelo
Sdcrates histérico tenham instaurado em Platdo um novo modo de pensar a natureza que, em
contraste com a filosofia mobilista de Heraclito, destaca a importancia de haver entidades
imutaveis e subsistentes para o processo de apreensao dos objetos do mundo. Se a pergunta
Socratica (0 que € x?) interroga sobre os objetos que fazemos uso em nosso cotidiano, mas
gue ndo temos um contato objetivo e imediato, deverd haver uma dimensdo da realidade que
ultrapasse o plano fisico (isto €, uma realidade meta-fisica) e que abarque toda uma totalidade
de entes imutéveis e subsistentes.

Nos dialogos da juventude, quando a figura do Sdcrates histérico é mais fortemente
delineada, encontramos 0s seus personagens discutindo em torno da defini¢do de certos tipos

de conceitos que, por seu carater marcadamente abstrato, parecem exigir a presenca das



111

hipéteses inteligiveis como uma possivel solucdo para os problemas suscitados*®!. Todavia, é
apenas no Laques (191e) que podemos encontrar as primeiras indicacOes de sua presenca,
qguando Sdcrates, apds elencar uma série de circunstancias em que a coragem (andreia) pode
ser demostrada, pergunta o que é isso que ha em todas as coisas corajosas e que as faz serem
tal como sdo? Ora, “aqui nés temos, em fase germinal, a visdo que para todo nome comum ha
um unico ente o qual é referido em toda ocorréncia de nome” (ROSS, 1997, p. 26); e mesmo
que o dialogo ndo aponte explicitamente para o termo ousia (ou idea, eidos, morphé e
paradeigma), podemos perceber sua referéncia.

Na verdade, ao contrario do que poderiamos imaginar, ndo existe nenhuma passagem
em que Platdo discorra abertamente sobre as hipdteses inteligiveis, ou que elabore uma
analise doutrinal de uma teoria que organize de forma sistematica todo o tipo de questdes a
partir de uma Unica matriz conceitual. Nos dialogos, essas entidades sdo geralmente tratadas
como “velhas conhecidas” e quase sempre se pressupde um saber prévio sobre elas
(SCHAFER, 2012, p. 152). Em boa parte dos casos, apenas suspeitamos que Platio esta
discutindo sobre o assunto, quando, por exemplo, ele parece contrapor uma realidade
“imutavel” ¢ “uniforme” (asynthetos) as “coisas multiplas” e “variaveis” (sUntheta)
(PLATAO, Fédon, 78c-e, 79a) ou quando afirma a existéncia de entidades “invisiveis” e
“inteligiveis” (aidé) em desacordo com as “coisas em constante transformagdo” (ti to0
gigndémenon mén aei, on dé oudé pote) (PLATAO, Timeu, 27d-28a).

Ja em outros momentos, encontramos um Sdécrates consciente de que tais hipdteses
podem ser um recurso fraco (ou até mesmo falho) a certos tipos de problemas, e que diante da
pluralidade de pessoas e de formas de se pensar, elas sdo capazes de gerar um efeito

desconcertante ou risivel em quem as escuta:

‘E estas indeciso com respeito a outras coisas que poderias chamar de
ridiculas, tais como pelos, lama, sujeira ou qualquer outra coisa indigna e
insignificante? Estarias dispoto a afirmar que hd uma forma de cada uma
dessas coisas dissociadas e diferentes das coisas que temos contato, ou nao?’
‘de modo algum’, disse Socrates, ‘penso que essas coisas sao apenas o que
vemos, € seria inteiramente um absurdo acreditar que ha uma forma delas.
Mas, as vezes sinto perturbado com o pensamento de que talvez o que se
aplica a uma coisa, aplica-se a todas. A consequéncia € que assumida essa
posicao, fujo com receio de me preciptar em algum abismo de tolice e me

11Como indica Ross (1997, p. 26): “dentre os primeiros dialogos, ha pelo menos quatro cuja intencdo principal é
discutir as definicBes de certas coisas: 0 Carmides questiona ‘o que é temperanga?’; 0 Laques ‘o que ¢é
coragem?’; 0 Eutifron ‘o que ¢ piedade’; e 0 Hipias Maior ‘o que é beleza’. Na insisténcia de cada questdo, o
iniciar das hipdteses inteligiveis ja esta latente. Fazer essa pergunta pressup8e haver uma Unica coisa para a
qual cada palavra como ‘temperanga’ sustenta e que isso ¢ diferente para cada uma das muitas pessoas ou
acBes que podem corretamente ser chamadas de temperantes”.



112

arruinar; deste modo, quando me coloco diante dessas coisas que possuem
formas, me detenho e me ocupo delas’ (€ kai peri tdnde, & Sokrates, ha kai
gelofa ddxeien an einai, hofon thrix kai pelos kai rypos ¢ allo ti atiméton te
kai phaulétaton, aporels eite khre phéanai kai todton hekastou eidos einai
khoris, on allo all € hon ti hemeis metakeirizometha, eite kai mé; oudamos,
phanai ton Sokrate, alla talita mén ge haper horémen, talta kai efnai: eidos
dé ti autdn oiethénai einai mé lian é atopon. Ede méntoi pote me kai éthraxe
mé ti & peri panton: épeita hotan taute std, pheugon oikhomai, deisas mé
pote eis tina bython phluarias empeson diaphtard: ekeise d’oiin
aphikobmenos, eis ha nynde elégomen eide ékhein, peri ekeina
pragmateudémenos diatribo (PLATAO, Parménides, 130c-d).

Mas seja como for, de modo implicito ou explicito, produzindo um efeito sério ou
cdbmico, as hipoteses inteligiveis ocupam um lugar destacado na filosofia de Platdo e
correspondem uma verdadeira inovacdo em seu pensamento. Ele mesmo indica isso quando,
no Fédon (96a-101e), faz Socrates relatar “um esbogo biografico ricamente colorido de como
havia chegado ao desenvolvimento dessa teoria” (SCHAFER, 2012, p. 153). Essa passagem,
que ficou conhecida como a metafora da “segunda navegagao” (deuteros plous) (REALE,
19944, p. 52-53), ressalta a insuficiéncia nas abordagens da explicagdo do mundo por diversos
naturalistas e indica a necessidade de abandonar a observacdo direta da physis para “no
refigio do pensamento racional ver a verdade dos seres” (eis tous logous kataphygonta
enekeinois skopein onton tén alétheia) (PLATAO, Fédon, 99).

E os verbos “ver” ou “observar” (teasthai, theorein ou idein), como nota Schéfer
(2012, p. 153), tornam as hipdteses inteligiveis em uma “teoria das ideias” no sentido original,
pois a “apreensdo intelectual é descrita como uma visdo direta no sentido de uma captura néo
discursiva, como se vissemos o mundo e todas as suas propriedades, todos 0s seus
significados e nexos complicados com os olhos de Deus”. Tanto eidos quanto idéa sdo termos
derivados de idein e possuem em seu significado original o ato de ver ou observar. Isso
porque “a visao ¢ o mais informativo dos nossos sentidos” (ROSS, 1997, p. 29), sendo capaz
de tornar imediatamente acessivel o0 mundo ao nosso redor. Quando Platdo utiliza esses
termos, portanto, ele quer falar de um “verdadeiro enxergar”, que seja capaz de acessar o que
ha de mais oculto por tras da physis.

Essa pretensdo o coloca em uma linha de sucessdo que remota aos poetas, profetas,
reis e alguns filésofos naturalistas (como Heraclito e os pitagdricos), que acreditavam que o
que ha de mais essencial na natureza se encontrava escondido (krypteto), e que a verdade
seria justamente o processo de desvelamento (alétheia) do que se encontra oculto, mas
também o distancia na medida em que nega a natureza como a totalidade de todas as coisas. E

isso que Pinheiro destaca quando afirma que “a auténtica transformagao operada pela filosofia



113

de Platdo diz respeito a ‘natureza’ deste objeto tomado como modelo; em seu sistema a ousia
deixa de ser tomada como um elemento natural, sensivel e passa a se identificar com as
caracteristicas de um eidos, uma ideia” (2003, p. 54). A physis (natureza fisica do mundo)
passa a se tornar o lugar das “doengas” (n0soi), dos “apetites” (epithymion), dos “temores”
(phéboi), das “ilusdes” (eiddlon) e de “todos os demais empecilhos” (pantodapén kai
phlyarias) que inviabilizam o nosso acesso ao conhecimento (PLATAO, Fédon, 66b-67b).
Somente com o0 uso da razao que almeija o inteligivel é que poderemos observar, por detras de
todos esses impasses, a realidade imutavel dos objetos, isto €, sua verdadeira constituicéo, e
assim tentar adquirir o conhecimento mais duradouro.

Ross (1997, p. 30-31 apud RITTER, p. 228-326) chama a atencdo para a0 menos
quatro novos usos dos termos eidos e idéa ao decorrer do corpus platonicum gue ressaltam as
hipéteses inteligiveis como uma realidade objetiva e subsistente, capaz de superar 0s impasses
que a natureza mutdvel das coisas ocasiona. Sdo eles: a) A constituicdo ou a condi¢do de

algo™?% b) A caracteristica que determina o conceito™*; c) O préprio conceito’* e d) A

realidade objetiva que realca o conceito™”.

Qual desses sentidos, portanto, € aquele utilizado no Cratilo?

Nele, a palavra € ousia e sua raiz etimoldgica ndo diz respeito ao ato de ver ou
observar, mas é um substantivo derivado a partir do participio presente do verbo ser (einai),
que ¢ comumente traduzido por “substancia” ou “esséncia” (PEREIRA, I., 1998, p. 418). Sua
importancia para a histéria da filosofia surge, sobretudo, com Aristoteles, que tematiza sobre
0 conceito em sua Metafisica (IV, 1, 1003a), informando a “existéncia de uma ciéncia que
estuda o ser enquanto ser e seus atributos esséncias” (éstin epistéme tis hé theorei to on héi on
kai ta todtoi parkhonta ka th’auté). Para o Estagirita (assim como para Platdo), essa “ciéncia
do inteligivel” (AUBENQUE, 2012, p. 29 et seq.) deveria examinar a existéncia universal das

realidades imutéveis que fazem com que cada objeto seja o que ele é, ou seja, “os primeiros

1524y0cé pensa que existe uma satde do homem e outra da mulher? Ou é o mesmo eidos em todos os lugares,
quer esteja no homem quer esteja em quem quer que esteja?” (alle mén andros doket soi einai hygieia, alle dé
gynaikés; etauton pantakho( eidds estin, eanper hugieia €, eante en andri eante em alloi hotoudn §i;)
(PLATAO, Ménon, 72d-e).

153“Entﬁo, do mesmo modo, as virtudes; embora sejam muitas e de todos os tipos, todas possuem um eTdos
idéntico, razdo pela qual sdo virtudes, com uma visdo a qual aquele que responde possa indicar para 0 que vem
a ser, de fato, a virtude” (hoUto de kai peri ton aretdn: kan ei pollai kai pantodapai eisin, én gé ti eidos tauton
hdpasai ékhousin di’ho eisin aretai, eis ho kalds pou ékhei apoblépsanta ton apokrindmenon t6i erotésanti
ekeno deldsai, ho tunkhanei olisa areté) (PLATAO, Ménon, 72¢-d).

B«portanto, a idéa de par nunca serd admitida pelo nimero trés” (epi ta tria ara he tol artiou idéa oudépote
éxei) (PLATAO, Fédon, 104e).

1%%«E concordamos que cada uma das eide existe e que as outras coisas que delas participam adquirem seus
nomes delas” (Kai homologeito einai ti ékaston ton eiddn kai touton talla metalambanonta aut6n todton ten
eponymian iskhein) (PLATAO, Fédon, 102b).



114

principios e as causas supremas” (tas arkas kai tas akrotatas aitias) (ARISTOTELES,
Metafisica, 1V, 1, 1003a) de tudo aquilo que encontramos ao nosso redor.

Mas se acreditarmos que esses principios se encontram implicitos nos objetos da
natureza, a ousia € aquilo que encontramos quando conseguimos enxerga-los, isto é, quando
finalmente desvelamos a physis de todo o seu carater imediato. Desse modo, ousia e eidos se
entrelagam e adquirem seu sentido em conformidade com a alétheia, pois a esséncia dos
objetos sO pode ser alcancada se encontrarmos um modo de desvelar os seus primeiros
principios, invariaveis, imutaveis e universais:

Para Aristoteles [em conformidade com o pensamento de Platdo], as
experiéncias sensiveis, representadas pelos eres singulares, individuais, sdo
inumeraveis, s&0 mortais e estdo sujeitas a mudancas. Em razdo disso, as
experiéncias sensiveis ndo podem representar o que é verdadeiramente real
nem podem ser objeto de um conhecimento seguro. A metafisica inaugura o
estudo da estrutura geral de todos os seres ou as condi¢Bes universais e

necessarias que fazem com que exista um ser e que possa ser conhecido pelo
pensamento (ROSSET; FRANGIOTTI, 2012, p. 60-61).

Dito isso, é importante voltarmos a leitura do Crétilo. Uma vez que o nome tem a
funcdo de distinguir e instruir a ousia das coisas, sera necessario que existam pessoas mais
bem qualificadas para esse tipo de atividade do que outras. A lIdgica argumentativa do dialogo
segue a mesma que antes, mostrando como nas demais a¢cdes do mundo é necessario que haja
um especialista para melhor executa-las: “aquele que é habil em tecer usara, pois,
adequadamente a lancadeira, do mesmo modo que um bom instrutor usara adequadamente um
nome” (hyphantikos men &ra kerkidi kal6s khrésetai, kalbs d’estin hyphantikds: didaskalikos
deé onémati, kalbs d’esti didaskalikds) (PLATAO, Crétilo, 388c).

Como observamos, nem todos os dialogantes de Sdcrates estavam satisfeitos com as
hipoteses inteligiveis ou eram capazes de compreender a possibilidade de haver entidades que
se encontravam em um ambito para além dos nossos sentidos. De fato, a realidade perceptivel
é imediata e ndo parece levantar dividas ao seu respeito. Defender que a verdade daquilo que
vemos se encontrar naquilo que ndo vemos pode provocar davidas, desconfiancas e/ou causar
certa resisténcia nas demais pessoas (PLATAO, A Replblica, 517a; Fedro, 249d; Sofista,
216d; Teeteto, 174c-175b).

A tarefa de nomear, nesse sentido, mais do que qualquer outra atividade, “ndo ¢ para
todos 0os homens, mas para aquele que é o artesdo dos nomes; e este é o legislador dos nomes,
o mais raro dos artistas que surgem entre as pessoas” (Ouk ara pantos andros, onomathesthai
estin alld tinos onomatourgoii: hoiitos d’estin, h0s éoiken, ho nomothéetes, hos de tén

demiourgdn spanigtatos em anthrépois gignetai) (PLATAO, Crétilo, 388e-389a). Esse trecho



115

sugere a identidade de dois termos: o artesdo dos nomes (onomatourgos), isto é, aquele quem
produz o nome, e aquele que lesgila o seu uso (nomothétes) no interior das rela¢cbes humanas.
Aqui Platdo parece indicar, de maneira bem sutil, que sua compreensdo sobre a linguagem
manifesta a unido de elementos naturalistas e convencionalistas, mas ainda ndo formula
explicitamente. O importante no momento parece ser definir quem é esse que é 0 mais
capacitado a produzir os nomes e a legisla-los no interior da polis.

Socrates apresenta tal figura por meio de mais uma abordagem indireta das hipoteses
inteligiveis, reforcando a importancia da ousia no processo de nomeacéo dos objetos naturais.
O filésofo comega pedindo ao amigo que responda “para onde deve olhar o legislador dos
nomes ao produzi-los” (ithi dé, episkepsai pol blépon ho nomothétes ta ondmata tithetai)
(PLATAO, Crétilo, 389a), tendo em vista que um carpinteiro, caso quebre sua lancadeira,
deverad olhar para a esséncia da lancadeira que tem em mente e que existe independente
daquela que se destruiu.

O jogo de palavras nesse trecho do didlogo é significativo, rico em termos do
vocabulario filosofico de Platdo. Socrates nomeia a esséncia de langadeira como a “langadeira
em si” (auto ho estin kerkis) (PLATAO, Crétilo, 389b), mais uma das “designagdes
consagradas das esséncias platonicas” (FIGUEIREDO, 2001, p. 51, nota 9). Ele afirma
também que quando se possui a necessidade de fazer outra semelhante a ela é necessario “que
todas elas contenham a forma da langadeira, e que esta confira a cada um desses produtos a
natureza que ¢ melhor para cada um” (pasas men deito tés kerkidos ékhein eidos, hoia
d’hekastoi kalliste epephykei, tadten apodidénai tén physin eis to ergon hékaston) (PLATAO,
Cratilo, 389b). Do mesmo modo, os demais instrumentos deverdo ser sempre construidos
conforme a esséncia imutavel de cada objeto, para que cada um execute da melhor forma
possivel a sua acdo. O artesdo ou legislador dos nomes, portanto, devera fixar o olhar na
esséncia dos nomes de cada objeto para assim nomeéa-los da maneira mais adequada.

No Timeu, Platdo utiliza uma figura similar para discutir (alem da possibilidade do
movimento) sobre a geracdo e a corrupcao das coisas no mundo. Para tentar responder como é
possivel a relagdo entre as entidades fisicas e corruptiveis com as esséncias incorporeas e
imutaveis, o filésofo recorre a uma figura mitica, sumamente boa, isenta de inveja, que
“olhando para as coisas que sdo sempre ¢ das quais se serve como paradigma” (pros to kata
tautd ékhon blépon aei, toiodtoi tini proskhrémenos paradeigmati) (PLATAO, Timeu, 28a)
modelou a natureza para que todas as coisas fossem belas e ordenadas, assim como ele

mesmo era (DROZ, 1997, p. 125). Esse artesdo ou demiurgo do mundo “age como causa



116

eficiente que pensa na ordem como boa e superior & desordem” (MIGLIORI, 2008, p. 21),

conduzindo o movimento de tudo aquilo que é visivel e passivel de transformacéo:
De fato, este deus [0 demiurgo] quis que todas as coisas fossem boas e que,
na medida do possivel, nenhuma fosse méa e, assim, tomando tudo que era
visivel e passivel de transformacdo e se movia contra qualquer tipo de regra
e de modo desordenado, conduziu-o da desordem para a ordem,
considerando que esta é de todas as maneiras melhor do que aquela.
(Bouletheis gar ho theds agatha mén panta, pladron de medén einai kata
dynamin, houto de pan hdsonén horaton paralabon oukh hesykhian &gon
alla kinoimenon plemmel6s kai atéktos, eis taxin auto égagen ek tés ataxias
hegesamenos ekeino toltou pantos &meinon) (PLATAO, Timeu, 30a).

No caso do Crétilo, o artesdo da linguagem € aquele que é capaz de contemplar as
esséncias imutaveis dos nomes e plasmar aqueles que sdo mais adequados para nomear as
coisas do mundo. Para isso, serd necessario que ele se afaste do conhecimento imediato
adquirido pela experiéncia dos objetos sensitivos e concentre-se nas realidades metafisicas
adquiridas pela elevacdo do pensamento.

Ora, conforme os relatos encontrados tanto no Fédon quanto no livro VII da
Republica, este é precisamente o filosofo, a pessoa capaz de compreender que “ndo deve
confiar sendo no préprio testemunho se esse tiver examinado bem o que cada coisa € em sua
esséncia” (pistetein de medeni alloi a/l’ € autén hautéi, héti an noései aute kath hauten autd
kath’hauto ton 6nton) (PLATAO, Fédon, 83a-b) e que sempre que possivel se deve “conduzir
a alma do que é mutavel para o ser” (mathema psykhés holkon apotod gignmoménou epi to
6n) (PLATAO, A Republica, 521d). Nesse sentido, apenas o filésofo é o mais héabil na acéo de
nomear, pois € ele quem consegue voltar seu olhar para a esséncia das coisas, nomeando-as
conforme sua verdadeira natureza.

As passagens seguintes do Cratilo (389d-390a) revelam outras semelhancas entre o
artesdo da linguagem e a figura mitica encontrada no Timeu. Neste didlogo, o demiurgo
plasma as esséncias em uma matéria amorfa (khora) que por si s6 ndo possui a aparéncia de
nada. Trata-se de uma “realidade na qual se realiza a imagem (eikoni), que ndo tendo em si
nenhuma razao de ser, é fantasma mutavel que tem necessidade de um suporte para ser algo, e
ndao um puro nada” (MIGLIORI, 2008, p. 37). No caso do Crétilo, os nomes (e a propria
linguagem de um modo mais geral) sdo formados a partir das letras e das silabas que também
por si s6 ndo possuem qualquer determinacdo (RIBEIRO, 2006, p. 47). E necessario que o
onomatourgods, ao contemplar as realidades metafisicas, modele nos sons a esséncia dos

nomes das coisas:



117

Sécrates: mas e entdo, meu querido amigo, ndo serd adequado que o
legislador dos nomes saiba como incorporar 0s sons que nomeiam a hatureza
de cada objeto? Ele ndo deve fazer e dar todos os homes com os olhos fixos
sobre 0 nome absoluto ou ideal, se ele deve ser um fazedor de nomes dotado
de autoridade?

(Sokrates: ar’ oiin, & béltiste, kai td0 hekastoi physei pephykds dnoma ton
nomothéten eketnon eis tous phtongous kai tas sullabas dei epistasthai
tithénai, kai bléponta pros autd ekeino ho éstin 6noma, panta ta ondémata
poiein te kai tithesthai, ei méllei hyrios einai onomaton thétes) (PLATAO,
Crétilo, 389d).

Assim, uma vez que o onomatourgdés fabrica os nomes conforme as suas esséncias,
os diferentes tipos de sons e silabas que ele utiliza ndo afetam em sua composi¢do. Do mesmo
modo que um oleiro consegue fabricar um vaso com uma variedade de materiais distintos
(argila, vidro, pedra, prata e etc.), o artesdo dos nomes consegue produzi-los com diversos
tipos de sons e silabas (ALMEIDA, 2015, p. 65; PINHEIRO, 2003, p. 45). E assim que temos,
para um mesmo objeto, nomes diferentes, e em linguas diferentes™®, pois 0 mais importante
da linguagem e do préprio ato de nomear é a sua capacidade de referenciar, de forma correta,

0 que héa de esséncial por tras dos nomes:

Sécrates: (...) E, se nem todos os legisladores dos nomes os fizerem a partir
[das mesmas letras] e silabas, nem por isso devemos esquecer a esséncia dos
nomes. Pois, também ndo é exatamente o mesmo ferro que os ferreiros
trabalham, embora produzam o mesmo instrumento e com o mesmo fim; do
mesmo modo, enquanto lhe conferirem a mesma esséncia, embora fazendo
com ferros diferentes, o instrumento sera igualmente correto, seja feito entre
nos ou entre os barbaros. Ou nao é assim?

Hermaogenes: completamente.

(Sokrates: (...) ei dé mé eis tas autas syllabas hékastos ho nomothétes
tithesin, oudén dei toGto amphignoein oude gar eis ton auton sideron hapas
khalkeus tithesin, to0 autol héneka poibn to auto érganon: all’hémos, héos
an ten autén idéan apodiddi, eante em alloi sidéroi, hémos orthds ékhei to
organon, eante enthade eante em barbarois tis poiéi. & gar;

Hermogénes: pany ge) (PLATAO, Crétilo, 389d-390a).

Em resumo, fazendo um paralelo entre a atividade do onomatourgos do Cratilo com o

demiurgo exposto no Timeu, temos a seguinte imagem:

Figura 3 — Representacdo esquematica do Timeu e do Cratilo sobre os seus campos de
discusséo

B8Inclusive em linguas de sinais, quando na auséncia de sons ou silabas, os surdos utilizam o préprio corpo para
imitar as esséncias dos nomes (Cf. ALMEIDA, 2015, p. 69).



118

Timeu Cratile

LEGENDA

Realidade Metafisica

Realidade Fisica

O esquema representa a relacdo entre os campos da ontologia e da linguagem a partir
do que levantamos com a leitura das passagens mencionadas do Timeu e do Cratilo. As setas
brancas apontam uma ligag&o natural entre os campos de discusséo, enquanto que as pretas
remetem a necessidade de uma mediacdo entre as realidades fisica e metafisica. Conforme a
imagem, podemos perceber que a presenca das hipoteses inteligiveis no Cratilo, em contraste
com as do Timeu, diz respeito a esséncia da linguagem, isto &, as caracteristicas fundamentais
que determinam e tornam possivel a acdo do nomear. Assim, se lembrarmos dos quatro novos
usos dos termos eidos e idéa encontrados no corpus platonicum e destacados por Ross,
descobriremos que o primeiro (constituicdo e condicdo de algo) e o quarto (realidade objetiva)
dizem respeito as esséncias como paradigmas dos objetos naturais (discutidos no Timeu),
enquanto que o segundo (caracteristicas que determinam o conceito) e o terceiro (o proprio
conceito) remetem ao uso das esséncias como modelos indispensaveis para a construcdo e o
uso da linguagem (discutidos no Cratilo).

Mas, em vez de aprofundar com Hermogenes a nocdo metafisica de esséncia,
Sécrates novamente muda o dialogo de dire¢do, dessa vez inserindo outro tipo de personagem
indispensavel para a atribuicéo correta dos nomes: o dialético (dialektikos).

Conforme a argumentacdo socrética, existe uma diferenca fundamental entre aqueles
que fabricam um objeto e aqueles que o utilizam, sendo papel do segundo avaliar o trabalho
do primeiro. Somente aquele quem utiliza um determinado objeto é capaz de dizer se o
artesdo que o construiu conseguiu fazé-lo de modo adequado, isto é, conforme a sua
finalidade e sem nenhum defeito. Isso pode ser visto em 390b, quando Sdcrates pergunta: “E

guem podera saber se foi dada a esséncia adequada da langadeira a um certo pedaco de



119

madeira? Aquele quem a fez, o carpinteiro, ou aquele que vai usé-la, isto é, o teceldo?” (ti oln
ho gnosdmenos ei to0 prosékon eidos kerkidos em hopoioi oln xyloi keitai; ho poiésas,
hotékton, ¢ ho khresomenos ho hyphantes) e Hermogenes responde “que é provavelmente
aquele quem vai usa-la” (eikdos men mallon ton khresémenon).

Do mesmo modo, tanto o fabricador de liras quanto o construtor de navios deveréao
ter seus trabalhos supervisionados por aqueles que irdo utilizar os objetos produzidos. No caso
do primeiro, sera aquele quem toca a lira que ira julgar se ela foi fabricada corretamente®’. Ja
no segundo caso, sera o piloto de navios quem podera afirmar se ele foi construido de acordo
para 0 uso™®. Platdo cita apenas esses dois exemplos, mas a légica é clara e se aplica para
todo e qualquer tipo de instrumento: apenas quem utiliza um objeto sera capaz de analisar se
este estd mais proximo ou distante daquilo para que foi feito. Uma vez concluido que o nome
é um instrumento, e que existe aquele quem o fabrica conforme a sua esséncia, é forcoso que
também exista quem certifique a sua correcdo. Este, segundo Socrates, ndo pode ser outro se
ndo “quem sabe fazer perguntas e quem sabe respondé-las” (ton dé erotan kai apokrinesthai)
(PLATAO, Cratilo, 390c), isto é, o dialético.

O termo “dialética”, como vimos Nno capitulo anterior, possui uma importancia
significativa no interior da filosofia socratico-platénica, ganhando diferentes tipos de
abordagens ao decorrer de todo o corpus. Nos didlogos da juventude, por exemplo, enfatiza-se
0 método socréatico de interacdo que, por meio de perguntas e respostas, promove 0 exame de
opiniBes e verifica qual, dentre elas, € a mais satisfatdria para a solucdo de um determinado
problema.

Como destaca Berti (2013, p. 107):

o didlogo socrético ndo é simples comunicagdo reciproca de estados de
animo ou efusbes intercambidveis de sentimentos, mas €& por-se
reciprocamente a prova, submeter-se intercambiavelmente ao exame, com o

objetivo de verificar qual €, entre as mais diversas e até opostas posi¢des
assumidas, a mais satisfatéria, a mais confidvel e mais digna de ser aceita.

Ja no caso dos dialogos da maturidade (e em alguns da velhice)™*®

, a dialética adquire
o sentido de método que “plantando e semeando o discurso do conhecimento” (phyteUei te kali

speirei met ‘epistémes logous) (PLATAO, Fedro, 276e) é capaz de elevar a alma daqueles que

BT«ggcrates: E quem é que vai usar o trabalho do fabricante de liras? N&o sera aquele que melhor supervisiona
aquilo que fora fabricado, sabendo se esta bem ou mal fabricado? Hermogenes: certamente” (Sokrates: tis olin
ho tol lyropoiol érgoi kresémenos; ar’oukh hotitos hos epistaito an ergazoménoi kallista eistatein kali
eirgasménon gnoie eit eii eirgastai eite mé; Hermogénes: pany ge) (PLATAO, Crétilo, 390b).

18«gcrates: e quem conhecera melhor a obra do construtor do navio? Hermadgenes: o piloto™ (Sokréates: tis dé
ho tbi naupegoQ; Hermogénes: kybernétes) (PLATAO, Crétilo, 390b-c).

%9Como o Fedro, o Sofista, o Politico e o Filebo.



120

a praticam em direcdo a verdade, isto €, “ao Unico discurso que merece ter verdadeiramente o
nome de ciéncia” (BERTI, 2013, p.117). Embora ainda persistam alguns aspectos do método

socratico nos dialogos da maturidade'®

, a dialética aqui ganha uma nova dimensdo: a
presenca das hipoteses inteligiveis como pecas fundamentais para 0 processo cognitivo
instaura a necessidade de se obter um conhecimento seguro das coisas, e a dialética, como
método de investigacdo e aprimoramento de opinides, contribui por filtrar as concepgdes
menos verossimeis e por destacar aquelas que parecem solucionar o maior ndmero de
problemas.
A solucgdo das dificuldades impostas ao uso da razdo, que sdo indispensaveis para o

préprio filosofar, pode ser encontrada por meio do confronto de posi¢des contraditérias, se (e
somente se) o metodo dialético for aplicado aos objetos do pensamento em busca das
esséncias imutaveis das coisas. Este exercicio, que ja era aplicado por Zendo em sua apologia
a Parménides, “deve ser referido ndo mais as realidades visiveis, mas aquelas que se colhem
com o 16gos, isto é, as ideias inteligiveis” (BERTI, 2013, p. 130). Isso pode ser verificado,
sobretudo, em uma passagem significativa do didlogo Parménides (135d-e):

- E qual é Parmeénides, disse ele [Socrates], esse metodo de treinamento?

- E aquilo que ouviste Zendo pratica, ele respondeu. Todavia, quando

dirigires a ele ndo te direcione 0 uso as coisas visiveis, observando de tua

parte que elas vagam de modo variado, mas utilize tal método apenas ao que

concebemos, sobretudo por meio da razdo e estamos autorizados a chamar

de eidos.

(tis o0n ho trépos, phanai, 6 Parmenide, tés gymnasias; odtos, eipen, honper

ékousas Zénonos. Plén to(td gé sou kai pros tolton egasthen eipon tos, hoti

ouk eias em tols horoménois oudé peri ta(ta tén planen episkopein, alla peri
ekeTna ha malista tis an 16goi laboi kai eide an hegésaito einai).

O uso do termo dialektikés, tal como utilizado no Cratilo, portanto, remete a
dialética dos dialogos da maturidade e, em especial, a do Parménides: o uso das hipdteses
inteligiveis e 0 modo como o dialético € ligado a elas leva-nos a crer que Platdo estava
destacando sua importancia para o uso e verificacdo dos nomes. Enquanto que nem todas as
pessoas sdo capazes de vislumbrar as esséncias dos nomes e aplica-las aos objetos do mundo,
todos, sem distin¢do, os utilizamos em nosso contidiano e, por isso, somos capazes de

verificar se eles se encontram adequadamente atribuidos aos objetos. Isso significa que mais

180N os tltimos dialogos em que Platdo fala de dialética, ela nfo é mais posta em conexdo com as hipéteses, mas
com os dois procedimentos caracteristicos de ‘reunir’ (Synagogé) e ‘dividir’ (diairesis) as ideias. Todavia, isso
ndo constitui abandono da concepcdo de dialética como refutagdo que, pelo contrario, é explicitamente
enfatizado no Sofista e na Carta VII. Trata-se antes da tomada de conhecimento, por parte de Platdo, da ‘forga’
da dialética, obtida mediante o uso construtivo da refutacdo e, portanto, da sua capacidade de decidir quais
ideias devem ser unidas e quais devem ser divididas, ou seja, de afirma e negar segundo a verdade, como é
proprio da auténtica ciéncia” (BERTI, 2013, 139-140).



121

do que uma especializagdo no uso da linguagem, a dialética corresponde a uma metodologia
que podemos utilizar para averiguar se as letras e as sil&bas estdo designando corretamente a
esséncia dos nomes: “e o trabalho do legislador dos nomes ¢ produzir um nome tendo o
dialético supervisionando seu trabalho, se quer que os nomes sejam bem postos” (nomothétou
dé ge, hos éoiken, dnoma, epistaten ékhontos dialektikon andra, ei méllei kalés onémata
thésesthai) (PLATAO, Cratilo, 390d).

Aqui, novamente de maneira bem sutil, Platdo sugere a necessidade de certo
convencionalismo no uso da linguagem. E por meio da dialética, isto €, da troca de perguntas
e respostas, que podemos certificar a correta atribuicdo dos nomes. Desse modo, o0 ato de
nomear pressupde dois niveis: a) O vislumbrar da esséncia dos nomes e b) A correta
atribuicdo de suas esséncias aos objetos encontrados no mundo. Esses dois niveis ndo estao
necessariamente correlacionados, mas é apenas por meio deles que podemos encontrar o
discurso verdadeiro, ou seja, aquele que liga a esséncia dos nomes a esséncia dos objetos
fisicos encontrados na physis. Um artesdo dos nomes ndo é necessariamente um dialético (ou
vice-versa), mas apenas quando ambos estdo intimamente conectados que somos capazes de
encontrar um onomatourgos que é também um nomothétes.

A seguir, buscaremos explorar a se¢do das analises etimoldgicas, evidenciando como
0 método etimoldgico evidencia a ma atribuicdo dos nomes no interior da concepg¢do

naturalista.

4.2 A IMPORTANCIA DAS ANALISES ETIMOLOGICAS (391d-437c)

Uma vez estabelecido a necessidade da ousia para o conhecimento e a comunicagdo
das coisas do mundo, e identificado a figura do onomatourgds como principal agente no
processo de producdo dos nomes, o Cratilo segue em direcdo a secdo das analises
etimoldgicas. Essa passagem, como ja destacamos nos capitulos anteriores, compreende mais
da metade do dialogo, sendo peca central no modo como 0s comentadores interpretaram o
didlogo ao decorrer dos séculos. Destacamos de inicio que o estudo mais profundo das
etimologias seria mais adequado para um fil6logo ou um helenista e que, portanto, nosso
objetivo se concentrard apenas na analise de algumas caracteristicas que acreditamos ser
indispensaveis para a tese platonica da linguagem que evidencia as hipoteses inteligiveis, o
carater mimetico da linguagem e o método dialético no processo de construcdo dos discursos.
Assim, devemos comecar nossa apresentacdo ressaltando as duas interpretacbes mais

recorrentes das analises etimoldgicas e as suas consequéncias para a interpretacdo do diélogo.



122

A mais difundida é aquela que ressalta as caracteristicas irdnicas de Socrates,
afirmando a incapacidade das analises etimoldgicas trazerem qualquer esclarescimento acerca
do embate sobre o Convencionalismo e o Naturalismo. Os que seguem nessa perspectiva,
destacam o carater aporético da obra, apontando em algumas passagens especificas, trechos
em que Platdo parece querer demonstrar a impossibilidade de avangar na discusséo sobre a
linguagem. lvanaldo Santos (2010, p. 103) acredita que desde o inicio do Cratilo, o filésofo
“esta alertando aos seus interlocutores e também seus leitores que os mesmos tenham
cuidados, pois do contrario ele podera engana-los”. Ele afirma que o dialogo €, na verdade,
“uma pega teatral comica que tem por objetivo central a discussdo sobre os fundamentos da
linguagem e como objetivo secundario realizar uma série de discussbes paralelas com
correntes de pensamentos diferentes existente na Grécia do século V a.C.” (SANTOS, I,
2009, p. 740).

E necessario, portanto, afirmam os que defendem essa posicdo, que fiqguemos atentos
ao fato de que os dialogos, em sua formulag&o original, eram encenacdes que além do sentido
filoséfico-pedagdgico, tinham um forte senso de humor. As criticas que Platdo realizava a
outros filésofos e personagens da cultura grega eram efetuadas, quase sempre, por meio de
uma atmosfera de descontracdo e de sorriso, e isso pode ser evidenciado em ao menos trés
técnicas dramaturgicas encontradas no desenvolvimento de todo o Cratilo: a) A
caricaturizacdo dos personagens; b) A ocultacdo do saber socratico e ¢) A acdo continua da
trama (SANTOS, 1., 2009, p. 742).

Na primeira, por exemplo, o siléncio de Créatilo, mais do que uma caracteristica
marcante de sua figura historica, deve ser entendido como uma caricaturizacao realizada por
Platdo para destacar a incapacidade que seu mestre possuia de raciocinio e de discussao. Ja a
segunda enfatiza aquilo que Szleak chama de “ocultagdo do saber” (2005, p. 30), isto €, a
suspeita de que Sécrates ndo quer mostrar o seu verdadeiro conhecimento, seja porque gosta
de rebaixar seus interlocutores ou porque eles ndo sdo capazes de compreendé-lo. Essa ¢ “uma
brilhante técnica da dramaturgia comica” (SANTOS, 1., 2009, p. 742), que pode ser
encontrada em todas as analises etimoélogicas e, em especial, no desfecho do dialogo quando
Sécrates expde a sua aporia: “pode ser que as coisas sejam assim, ¢ Cratilo, mas também pode
ser que ndo” (isos mén odn dé, & Kratyle, hottos ékhei, isos dé kai o) (PLATAO, Cratilo,
440d). Ja a terceira consiste na construcdo da peca comica em uma sequéncia linear bem
definida. A estrutura do Cratilo facilita que o leitor inexperiente acompanhe e compreenda a

discussdo que Platdo quer que ele tenha acesso, enquanto que o publico mais familiarizado



123

com os debates filoséficos podera da boas risadas com as ironias contidas por todo o didlogo
e, em especial nas passagens das analises etimoldgicas (SANTOS, 1., 2009, p. 742).

Piqué, por seu turno, enfatiza outros aspectos dessa passagem para evidenciar a falta
de seriedade de Platdo em efetuar a analise dos 140 nomes. Para o autor, o que o filésofo quer
de fato demonstrar € que o método etimoldgico ovacionado por Crétilo ndo é capaz de
demonstrar a correta adequacdo dos nomes as coisas, sendo necessario encontrar um novo

método que satisfaca essa necessidade:

paradoxalmente, o que Sdcrates ira demonstrar nessa parte central do
didlogo, pela aplicagdo da posic¢do da posicdo de Cratilo a aproximadamente
140 nomes, é que o método etimoldgico é apenas uma engenhosidade
humana, com um carater muitas vezes derrisorio. O que mais propriamente
faz é parodiar o método etimoldgico, expondo suas falhas e levantando
conexdes com doutrinas filoséficas certamente criticaveis para Platdo
(PIQUE, 1996, p. 174).

A segunda interpretacdo, ao contrario da primeira, enfatiza a seriedade das analises
etimoldgicas e a sua importancia para o desenvolvimento descursivo da obra. Sedley (1998, p.
141 et seq.), por exemplo, utiliza quatro argumentos em favor dessa interpretacdo: a) A
seriedade em que Aristételes e a tradicdo posterior a Platdo reconhecem do método
etimoldgico; b) O fato de que nenhum escritor, nem mesmo Proclo que era conhecido como o
maior dos comentadores antigos e que elaborou um dos primeiros comentérios ao Cratilo,
insinuar a possibilidade do método etimoldgico ser apenas uma brincadeira ou um modo
irbnico de Socrates refutar seus opositores; ¢) A andlise etimologica ser, como ja destacamos
no primeiro capitulo, uma pratica usual do seu tempo e encarada de modo sério por uma
variedade de poetas, profetas, filésofos e tragedeogréafos; e d) O fato de Platdo utilizar
seriamente as analises etimoldgicas em outras obras, como na Républica, no Fedro e no
Timeu.

Ja José Santos (2014, p. 3-6) argumenta em favor da seriedade das analises
etimologicas enfatizando que Socrates utiliza tal método para minar a tese naturalista de
dentro de seu proprio campo de atuacdo. Apés Platdo ter argumentado em oposi¢do ao
Convencionalismo, expondo a necessidade das esséncias imutaveis, a conclusdo que o diadlogo
havia chegado era muito préxima daquela defendida pelo Naturalismo no inicio do didlogo,
em que “os nomes pertencem as coisas por natureza ¢ que nem todas as pessoas sao artifices
dos nomes, mas somente aquelas que sdo capazes de fixar os olhos no nome que €, por
natureza, o nome de cada coisa” (physei ta on0mata ebnais tois granmasi, kai ou panta

demiourgon onomaton einai, alla moénon ekeinon ton bléponta eis to téi physei énoma



124

onekastoi) (PLATAO, Cratilo, 390d-e). Todavia, 0 problema do Naturalismo ainda se
encontra no conceito de physis que compreende a natureza como a totalidade das coisas. E
com as andlises etimologicas, afirma José Santos (2014, p. 13), que poderemos encontrar o
argumento principal contra o Naturalismo de Cratilo, “mostrando que, se todo conhecimento
se refere a algo conhecido, ha que partir do conhecimento desse algo para chegar aos nomes”.

Embora ambas as interpretagdes possuam argumentos validos a seu favor,
acreditamos que se postas em separado elas sdo insuficientes para compreender o verdadeiro
significado da passagem no didlogo. Como veremos a seguir, ndo podemos deixar de notar a
ironia de Socrates em diversos momentos — sobretudo naqueles em que ele se diz “inspirado”
pela sabedoria de Eutifron. Da mesma maneira, ndo podemos deixar de perceber também que
as andlises etimoldgicas conduzirdo o dialogo para o fato de que é necessario tanto aspectos
convencionalistas quanto naturalistas para a correta adequacdo dos nomes. Desse modo,
achamos que a analise dos nomes iré trazer conclusdes positivas a obra e revelara aspectos
especificos da tese platbnica da linguagem, mas que isso sO sera possivel por meio da
dialética socratica que tem a ironia como um dos seus principais elementos.

Dito isso, podemos explorar o desenvolvimento do didlogo, tomando como ponto de
partida a passagem 391d, quando Sdcrates inicia suas analises etimoldgicas a partir da
distincdo entre os nomes que sdo atribuidos pelos homens daqueles que sdo atribuidos pelos
deuses. Aqui, com o pressuposto de que os deuses ndo seriam capazes de errar, o filésofo
deixa de lado a investigacdo de alguns nomes préprios encontrados em Homero — como o rio
Xanthos que os homens chamam de Skamandro ou o passaro khalkis que os homens chamam
de kymindis. Nesses casos, quando ha discordincia entre homens ¢ deuses, “o nome a ser
considerado correto serd, naturalmente, 0 nome dado pelos deuses” (RIBEIRO, 2006, p. 48).
Mas quando ha a discordancia de nomes por parte dos homens, isto €, quando ocorre 0
problema da sinénimia, o filésofo alega que o mais correto serd considerar aqueles que séo
utilizados pelas pessoas mais “sabias” e “razoaveis” (phonimotérous), principalmente se estas
forem gregas e do sexo masculino (PLATAO, Cratilo, 392b-d).

A partir desse ponto, Sécrates passa a examinar 0s critérios utilizados por Homero
para atribuir nomes a certas pessoas. De 393b a 394c, o fildsofo discute sobre a tese dos
nomes que séo derivados por meio da filiagdo. Chamamos, por exemplo, de “ledo ao filho de
um ledo e cavalo ao filho de um cavalo” (léontos ékgonon léonta kalein kai ton hippou
ékgonon hippon) (PLATAO, Crétilo, 393b), e isso se parece aplicar também ao caso de

nomes préprios, como Astyanax que recebeu esse nome justamente por ser filho do rei



125

Hektor. Ambas as palavras, como nota Ribeiro (2006, p. 49), “significam ‘rei’, pois &nax
refere-se a ‘rei’, ‘senhor’ e Hektor significa ‘aquele que detém o poder’”. Do mesmo modo,
derivando seus nomes dos nomes dos seus pais, Agis, Polémarkhos e Eupélemos significam
“general” ou “aquele quem € habil na guerra”, e latroklés e Akesimbrotos correspondem a
“médico” ou “aquele quem cura os mortais” (P LATAO, Crétilo, 394c¢).

O que é necessario notar nessa passagem € que apesar das palavras diferirem nas
letras e nas sildbas, elas sdo capazes de ter o mesmo poder (dynamis) de se referir a
determinadas coisas. Platdo parece querer exemplificar uma conclusdo que ele ja havia
chegado anteriormente, que um mesmo objeto pode possuir diferentes nomes e em diferentes
linguas. Assim podemos entender as diferencas entre Astyanax e Hektor, que possuem apenas
a letra “t” (tau) em comum, e Arkhépolis que apesar de possuir 0 mesmo significado das
palavras anteriores, s6 possuem as vogais “a’ (alfa) e “e” (épsilon) em comum com eles
(PLATAO, Crétilo, 394c). Conclui-se, portanto, que “pouco importa que seja acrescentada ou
retirada uma letra, desde que a esséncia da coisa seja manifesta no nome” (oud ‘ei proskeitai ti
gramma € aphéiretai, oude todto, héos an egkrates éi he ousia tol gradgmatos delouméne en
t6i onomati) (PLATAO, Cratilo, 393d).

Mas esse critério pressupde que a nomeacao se dé sempre segundo a filiacdo. Ha
alguns casos, entretanto, que isso nao € possivel e se faz necessario um novo critério para o
processo de nomeacgdo. Quando, por exemplo, “de um homem bom e piedoso nasce um
impio” (hofon hétan ex andros agathol kai theosebols asebgs génetai) (PLATAO, Cratilo,
394d), como devemos chama-lo? Devemos nomea-lo, explica Socrates, ndo conforme o nome
do pai, mas por meio do género ao qual de fato pertencem (PLATAO, Cratilo, 394d-e). Como
um boi que apesar de ser gerado por cavalo ndo pode ser chamado de potro, mas de bezerro,
que é a espécie a qual faz parte, assim também um homem impio ndo pode ser chamado de
Thedphilos ou Mnesitheos, pois estes nomes significam respectivamente “aquele quem ama a
deus” e “aquele quem pensa em deus” (PLATAO, Crétilo, 3494e).

O mesmo tipo de analise pode ser aplicado a outros nomes préprios encontrados em
Homero: Oréstes (que pode ser traduzido por “homem da montanha”) parece revelar
corretamente o carater bestial e selvagem do personagem (PLATAO, Cratilo, 394e);
Agamemnon, que se manteve firme na batalha de Troia, possui um nome apropriado por ser
“admiravel em sua perserveranga” (agastos kata tén epimonén) (PLATAO, Cratilo, 395a-b);
Atreds, um assassino, possui seu nome corretamente derivado de ‘“funesto” (ateros) e

“intrépido” (atrestos) (PLATAO, Cratilo, 394e-395c). Do mesmo modo, Tantalos e Zeus (ou



126

Di6s) que correspondem a duas importantes figuras do universo popular do povo grego,
tiveram seus nomes atribuidos de forma correta por corresponder a natureza a qual fazem
parte: enquanto o primeiro significa “arruinar” ou “destruir”, 0 segundo deve ser entendido
como uma frase, “pois as pessoas consideram esse deus a causa da vida (zén) e é por ele
(di ’hos) que todos os seres vivos recebem vida” (RIBEIRO, 2006, p. 50).

Assim, conclui Socrates:

Se me lembrasse da genealogia de Hesiodo e dos antepassados ainda mais
recuados dos deuses de que ele fala, ndo deixaria de mostrar como 0s seus
nomes lhes foram corretamente atribuidos, pondo a prova este saber que
agora me chegou subitamente, sem que eu saiba de onde, para ver se ele
sucumbue ou se mantém (ei d’ememnémen tén Hesidédou genealogian, tinas
éti tous anotéro progonous légeu tolton, ouk an épaudémen diexion hés
orthés autols ta ondmata keitai, héos apepeirathen tés sophias tautesi ti
poiései, ei ara aperei € ou, hé émoi éxaiphnes nln houtosi prospéptoken arti
ouk oid’hopéthen (PLATAO, Crétilo, 396¢).

Até o momento, Platdo faz Sdcrates analisar 0os nomes a partir da tradicdo
etimoldgica, isto é, conforme a metodologia que era recorrente em seu tempo. Podemos
perceber isso a partir do trecho final da passagem que acabamos de citar: Sdcrates afirma que
todos 0s nomes propostos por Homero e Hesiodo — que sdo a base da cultura grega — estdo
corretos e que seria capaz de provar isso por causa de certo saber que chegou até ele. Ora,
esse saber, conforme destaca Barros Netos (2011, p. 47), ndo € de espirito socratico, mas é
advindo de uma influéncia externa, certamente enraigada na tradi¢lo: “das-me a impressdo
Socrates”, afirma Hermogenes, “de que passastes de repente a enunciar oraculos, a
semelhanga daqueles inspirados pelos deuses” (kai men dé, & SOkrates, atekhnds gé moidokeis
hosper hoi enthousidntes exaiphnes khresmoidein) (PLATAO, Crétilo, 396d). E Sdcrates

confirma sua condicéo, apotando Eutifron como aquele quem o inspirou:

E é sobretudo a Eutifron de Prospaltos, 6 Hermdgenes, que apanhei isso,
pois passei grande parte da manha a ouvi-lo. E bem possivel que, estando ele
inspirado, ndo s6 tenha enchido meu ouvido de sabedoria divina, como
também a minha propria alma. Parece, portanto, que devemos fazer o
seguinte: por hoje, aproveitemos dessa sabedoria para investigarmos o que
resta acerca dos nomes, e amanhd, se tu concordares, expulsemo-la e
purifiqguemo-nos, se porventura encontrarmos alguém que entende de
purificacdo, quer seja sacerdote, quer seja sofista (kai aitibmai ge, 6
Hermdgenes, malista autén apd0 Euthyphronos told Prospaltiou
prospeptokénai moi: héothen gar polla autdi syne kai pareikhon ta ota.
kindynetei o0n enthousién ou moénon ta 6ta mou emplésai tés daimonias
sophias, alla kai tés psykhés epeiléphtai. dokel houtosi hemés poiésai: to
men témeron einai khrésasthai autéi kai ta loipa peri tbn onomaton
episképsasthai aldrion dé, an kai hymin sundokéi, apodiopompesémetha te



127

auten kai katharoumetha exeurontes hégtis ta toialta deinos kathairein, eite
tobn hieréon tis eitetdn sophistdn (PLATAO, Cratilo, 396d-397a).

N&o podemos deixar de perceber a ironia nas palavras de Sdcrates: em primeiro lugar
ele cita Eutifron que, como podemos notar em seu didlogo homdnimo, ndo €é a figura mais
indicada para defender um saber profético. Em certas passagens do seu didlogo, o personagem
erra algumas profecias (como em relacdo ao futuro de Sdcrates) (PLATAO, Eutifron, 3e) e
ndo € capaz de definir o conceito de “piedade” (6sion), mesmo afirmando saber com precisao
o seu significado (PLATAO, Eutifron, 5a). Depois, Socrates afirma querer utilizar da
inspiracdo adquirida por Eutifron para terminar de investigar os nomes, mas que no dia
seguinte ira expulsa-la, com o auxilio de um sacerdote ou de um sofista. Ora, tanto um quanto
0 outro sdo alvos de criticas por Platdo em seus didlogos, o que nos leva a concluir o tom
irbnico de Socrates ao cita-los.

Por muitos séculos, os interprétes acreditaram que esse trecho apenas evidenciava a
critica de Platdo as analises etimoldgicas. Para eles, o que o filésofo realmente queria apontar
era que toda a tarefa de Sdcrates em investigar os nomes ja estaria fadada ao fracasso pelo
fato dele se encontrar imerso em um saber inspirado e ndo filosofico. Todavia, foi apenas com
a descoberta do papiro de Derveni no século passado que essa passagem ganhou um novo
significado. Foi possivel entender, por exemplo, o verdadeiro motivo de Socrates se dizer
inspirado por Eutifron e ndo em outro profeta qualquer, ou o motivo de Platdo ter dedicado
um bom tempo de sua obra as andlises etimoldgicas. As semelhancas entre 0 papiro e 0
Cratilo facilitaram a interpretacdo do dialogo, auxiliando na possibilidade de encontrarmos as
inovacOes propostas por Platdo no interior de uma pratica ja bem antiga e consolidada.

Quanto a data em que foi escrito, os especialistas parecem concordar unanimente que
0 papiro pertence ao século IV a.C. (BORDOY, 2000, p. 56, nota 11). O texto comenta uma
variedade de versos da teogonia Orfica, recorrendo a alegorias e a longas explicacdes
etimoldgicas. 1sso porque o autor do texto acreditava que “as palavras utilizadas por Orfeu
possuiam um significado profundo e oculto” (BORDOY, 2000, p. 56-57) e que apenas com a
investigacdo dos nomes é que seria capaz de acessd-lo. Se lembrarmos bem, aqueles que
seguiam o Orfismo faziam parte da concepcdo naturalista da linguagem e acreditavam na
relacdo intrinseca entre 0os nomes e as coisas. O autor do papiro, portanto, se propds desvelar
os significados da natureza escondidos na linguagem, para revela-los aos poucos privilegiados

que desejassem fazer parte do seu culto (BORDOY, 2000, p. 57).



128

Quanto a sua autoria, apesar da divergéncia de opindes, muitos autores tém sugerido
Eutifron como o autor do papiro de Derveni ou que ao menos ele era um dos seus principais
sequidores. Isso porque o Cratilo revelou grandes semelhancas com o texto e diversas
citagdes do nome de “Eutifron” que ndo poderiam ser deixadas de lado.

No caso das semelhancas, Barros Neto (2011, p. 21-22) notou a0 menos quatro: a) A
ideia de um legislador dos nomes (nomothétes) que estabelece a linguagem da maneira mais
perfeita; b) A crenca naturalista de que os nomes, quando adequadamente interpretados, sao
capazes de revelar verdades sobre a realidade; ¢) O uso das analises etimologicas para
decodificar o sentido oculto nos nomes; e d) Referéncias a filosofia mobilista de Héraclito. Ja
em relacdo as citacbes do nome de Eutifron no Cratilo, Platdo insiste em ao menos seis
passagens, sempre afirmando que as analises etimologicas efetuadas por Socrates foram
influenciadas pelo saber inspirado do profeta (PLATAO, Cratilo, 396d, 399a, 400a, 407d,
409d e 428c).

A presenca de Eutifron, portanto, mais do que apenas para garantir a inviabilidade do
método etimoldgico nas analises dos nomes, parece indicar também um dialogo direto com a
tradicdo. Muitos dos nomes utilizados por Sdcrates, assim como a maneira como eles foram
analisados, correspondem exatamente aqueles utilizados pelo autor do papiro em seu texto
(BORDOQY, 2000, p. 64-67). Desse modo, independente de sua autoria, a descoberta do
papiro reforcou a seriedade das analises etimolégicas no Cratilo, inserindo o dialogo na
discussao sobre a linguagem em seu tempo. A proposta de Platdo parece ser realmente aquela
apontada por José Santos (2014, p. 3-6), a saber: revelar a inconsisténcia do Naturalismo,
promovendo a refutacdo da tese a partir de sua propria estrutura interna. SO entdo sera
possivel encontrarmos um novo método que seja capaz de “purificar a alma” por meio da
linguagem:

No Sofista, a sexta definicdo da arte sofistica a apontava como aquela eu
‘purifica as almas, afastando as opinides que impedem o aprendizado’
(231e). Mas atencdo, pois o ardiloso lobo é demasiadamente semelhante ao
cdo, nosso fiel companheiro: o sofista ndo passa de um falso purificador
(Sofista, 231a). Para a analise do Cratilo, a passagem 231b do Sofista é de
grande interesse, por vincular a purgacao a arte didatica e diacritica, que sdo
as fungdes dos nomes: a nomeacdo estad ligada a purificacdo. Mas dentre
aqueles que dominam a arte da purificacdo, quem a realiza adequadamente?
O sofista e 0 sacerdote sdo candidatos, mas serdo descartados. Eutifron, com
seu carater piedoso, talvez desemple o papel de sacerdote; ja a
desqualificacdo do sofista (que, para SAcrates, ndo passa de um embusteiro),
atrevessa a obra de Platdo. Ou seja, no trecho citado acima temos uma

promessa futura de purgacdo. Tal promessa sera mantida, mas ndo sera
realizada ‘amanhd’ e muito menos com um sacerdote ou sofista. Sera



129

Sdécrates que inicidra o processo de purificacdo em 428d [do Crétilo], em sua
recapitulacdo geral das teses apresentadas e posterior derrocada da teoria da
linguagem natural (BARROS NETO, 2011, p. 47-48).

A partir de 397c, podemos resumir as analises etimoldgicas realizadas por Socrates
em quatro grandes grupos: a) Os nomes de ordem teoldgica (PLATAO, Cratilo, 397¢-400d);
b) Os nomes de ordem césmica (PLATAO, Cratilo, 400d-411a); ¢) Os nomes de ordem moral
(PLATAO, Cratilo, 411a-421a) e d) Os “maiores ¢ mais belos [nomes]” (td mégista kai ta
kallista) (PLATAO, Cratilo, 421a-c). Em todos eles encontramos a presenca marcante da
teoria do fluxo universal, tal como posta por Heréclito e radicalizada por Créatilo. Os nomes
parecem indicar que a concepcao de natureza como mudanca e transformacdo se faz presente
desde os tempos mais remotos, “tanto entre os gregos, quanto entre os barbaros” (BARROS
NETO, 2011, p. 49), fortalecendo a méxima central da tese naturalista que indica a relagdo
direta da linguagem com as coisas.

O nome “deuses” (theous), por exemplo, originou-se do fato de que as divinidades
primitivas, ou seja, os corpos celestes, estdo em constante movimento no céu (PLATAO,
Crétilo, 397c-d). De sua “natureza mével” (que em grego é physis tou thein) derivou o
substantivo theds, nomeando, assim, os astros como “deuses” (FIGUEIREDO, 2001, p. 62,
nota 40). Do mesmo modo, os nomes “espiritos” (daimonas) e “herdis” (héros) derivam de
termos e expressdes que indicam certo movimento: no caso do primeiro, Sécrates afirma que
daimon, ao menos na lingua grega, ¢ sindbnimo de “sabio” (daémones) e que, portanto, todos
os homens que caminham (ou caminharam) na bondade devem ser chamados de “espiritos”
(daimonas) (PLATAO, Craétilo, 398b-c). Ja “heréis” (héros), mesmo ligeiramente alterado, é
proveniente do “amor” (éros) ou do fato de serem figuras retoricas, habeis a fazer “perguntas
e a falar” (erotén kai to eirein). Em ambos os casos, ha sinais de movimento: tanto um quanto
outro muda o estado da alma daqueles que o sentem e que o realizam (PLATAO, Craétilo,
398c-d).

O nome “ousia” que, como vimos, ¢ caro a filosofia de Platdo, também evidencia
sinais de movimento. Segundo Sdcrates, é possivel derivar o termo de duas raizes (essian e
osian), onde cada qual representa coisas distintas. No caso do primeiro, destaca-se a relagédo
com Hestia, a deusa do lar, essencial para a existéncia e o sustento da familia (PLATAO,
Cratilo, 401c-d). Os que derivam desse termo correspondem ousia a “esséncia” e a
“realidade”, pois Hestia é a deusa que torna possivel todas as demais realizagdes. Ja aqueles
que derivam o termo de osian, seguem os principios de Heraclito, que diz “que todas as coisas

se movem e nada permanece; e que a sua causa e o principio condutor é o impulso para o que



130

esta diante, o que seria adequadamente chamado ‘osian’” (ta dnta iénai te panta kai ménein
oudén: to oln aition kai t0 arkhegon autdon einai to otholn, héthen dékalés ékhein auto
‘osian’ onomasthai) (PLATAO, Cratilo, 401d).

Com a investigacdo etimologica, portanto, o mobilismo heraclitico revela seus
precendentes em periodos pré-filosoficos. Os nomes individuais dos deuses, por exemplo, ja
revelavam que todas as coisas se deslocavam e nada permanecia: Rhéa deriva do proprio
substantivo plural “fluxos” (rheumata) (PLATAO, Crétilo, 402b); Poséidon foi nomeado pela
forca do mar que retira o andarilho do seu caminho e lhe pde um “lago nos pés” (posidesmos),
ou por conta do “agitar incessante” (ho seion) das aguas (PLATAO, Cratilo, 402e-403a); as
Musas possuem esse nome por sempre serem “avidas” (mosthai) ao conhecimento, a
investigacdo e a filosofia (PLATAO, Crétilo, 406a); Dionysos é “aquele que d4 o vinho” (ho
didous ton ofnon) (PLATAO, Crétilo, 406c), agitando o pensamento e a acdo dos homens, e
Pallas provém da danca, do ato de “agitar” (pallein) e “ser agitado” (pallesthai) (PLATAO,
Crétilo, 406d-407a).

Todos os nomes de ordem teoldgica analisados por Socrates, portanto, mesmo com 0
acréscimo, a eliminacdo, a transposicdo ou a substituicdo de letras, representam aspectos da
mudanca na natureza (RIBEIRO, 2006, p. 53). Os nomes de ordem cdsmica e moral seguem
na mesma perspectiva, sempre evidenciando o carater mutavel das coisas: o0 ar (a€r) pode ser
entendido como aquilo que estd “sempre em movimento” (aei rhef) (PLATAO, Cratilo,
410b), enquanto que a terra (gé ou gaia) parece derivar seu nome do fato de ser a
“progenitora” (gennéteira) de todos os seres vivos (PLATAO, Cratilo, 410b-c). Ja a
prudéncia (phronesis) “trata-se do conhecimento da mobilidade e do fluxo, mas também pode
ser tomada como a utilidade da mobilidade, pois é certamente acerca do estar em movimento”
(phords gar esti kai rhoti noesis. ein d’an kai énesin hypolabein phords: all’oiin peri geto
phéresthai estin) (PLATAO, Crétilo, 411d). Por sua vez, o termo “conhecimento” (epistéme)
mostra que “a alma segue as coisas no seu movimento” (pragmasin hepoménes tés psykhés tés
axias) (PLATAO, Cratilo, 412a) e 0 “bom” (agathdn) advém daquilo que é “admiravel”
(agast6s) em toda a natureza, isto é, o que faz com que o0s seres se movimentem (PLATAO,
Cratilo, 412c).

E essa logica permanece com outras dizias de nomes: “justiga” (dikaiosyne),
“injustica” (adikia), “coragem” (andreia), “homem” (anér), “mulher” (gyné), “virtude”
(areté), “vicio” (kakia), “vantagem” (symphéron), “alegria” (khara), dentre outros (PLATAO,

Cratilo, 412c-420e). Os nomes que representam caracteristicas positivas sdo sempre aqueles



131

que estdo ligados ao movimento, a mudanca e a passagem de um estado a outro, enquanto que

0S negativos séo os que inviabilizam tal acédo:
Socrates: (...) e assim aquele que estabeleceu 0s nomes nédo se contradiz a si
proprio, ja que ‘dever’ e ‘util’ e ‘proveitoso’ e ‘lucrativo’ e ‘bem’ e
‘vantajoso’ ¢ ‘boa marcha’ parecem ser a mesma coisa, pois, embora com
nomes diferentes, significam que aquilo que ordena e se move é louvado de
todas as maneiras, e que aquilo que impede e prende é, pelo contrério,
censurado. Pensemos agora no ‘ruinoso’; se, seguindo a maneira antiga de
falar, substituires o dzeta [z] por um delta [d], tornard-se evidente que o
nome ‘demibdes’ foi posto aquilo que prende o que se move
(Sokrates: (...) kai holUto ouk enantio(tai autds hautdi ho ta ondmata
tithemenos, alla ‘déon’ kai ‘Ophélimon’ kai ‘lysiteloun’ kai ‘kerdraléon’ kai
‘agathon’ kal ‘symphoron’ kal ‘euporon’ to auto phainetai, hetérois
ondmasi semainon td diakosmodn kai ion pantakho( enkekomiasménon to dé
iskhon kai doln psegomenon. Kai dé kai to ‘dzemibddes’, ean kata té€n
arkhaian phonen podadis anti tol zéta delta, phaneitai soi keisthai to noma
epi toi dotinti to ion, eponomasthén ‘demiddes’) (PLATAO, Crétilo, 419a-
b).

Isso ocorre também com os “maiores e mais belos [nomes]” (ta mégista kal t&
kallista), ou seja, aqueles que Ribeiro (2006, p. 52) chama de “termos metafisicos” e que sdo
imprescindiveis para a discussdo do Cratilo: o “nome” (6noma), a “verdade” (aletheia), a
“falsidade” (pse(dos), 0 “Ser” (6n) e o “Nao-Ser” (ouk on). Em suas origens, cada um deles
corresponde a um aspecto do movimento ou a sua falta: 0 6noma, por exemplo, “é o ser do
qual é a investigagdo” (ho( tynkhanei zétema 6n) (PLATAO, Crétilo, 421a). Toda pesquisa é
sempre acerca de um nome, mesmo aquelas essencialmente destinadas a analise de aspectos
bem especificos da natureza. Isso ocorre, sobretudo, porque o nome possui uma relacao
intrinseca com aquilo que nomeia.

A “verdade” (aletheia), por sua vez, adquire seu sentido na medida em que se
relaciona com o “Ser” (6n): “a mobilidade divina do ser”, afirma Socrates, “parece ser
designada por esta palavra, a ‘verdade’, que ¢ como um ‘curso divino’” (he gar theia tod
ontos phora eoike proseirésthai toutoi tOi rémati, téi ‘aletheiai’, hos theia olsa ale)
(PLATAO, Craétilo, 421b). O trocadilho aqui se encontra na parte final da passagem: se
repetirmos varias vezes as palavras “curso divino” (theia alé) em grego, acabaremos
pronunciando também aletheia, como se ambas as palavras fossem formadas a partir de um
mesmo som®®*. J4 a “falsidade” (pse(idos), ao contrario, se corresponde com o “N&o-Ser”, isto

¢, com “tudo aquilo que ndo se move” ou “tudo aquilo que se encontra em repouso’ (Ouk ion)

810corre algo similar com certas palavras também no portugués. Quando repetimos diversas vezes a palavra
“caja”, por exemplo, acabamos pronunciando também “jaca”. Platdo utiliza esses argumentos, que aos nossos
olhos sdo bem fracos, para demonstrar a relagéo do termo alétheia com o0 movimento da physis.



132

(PLATAO, Crétilo, 421c), pois se retirarmos a letra psi da palavra em grego e acrescentarmos
outras em seu lugar, encontraremos aquilo que de fato o nome parece querer dizer: katheldo,
isto &, “dormir” (FIGUEIREDO, 2001, p. 98, nota 217).

Até agora as analises etimoldgicas parecem ter garantido apenas a vitéria do
Naturalismo e colocado em ddvida as afirmacdes propostas por SOcrates em passagens
anteriores. A base do pensamento platénico acerca da linguagem, por exemplo, se encontra na
necessidade de certa fixidez ou imutabilidade que garanta a existéncia dos objetos do mundo.
Mas os termos analisados no Cratilo provaram que etimologicamente a linguagem possui uma
relacdo com a concepcdo mobilista da natureza encontradas na tradicdo. Até 421d, portanto,
Platdo parece apenas reforcar aquilo que ja era possivel de ser encontrado no papiro de
Derveni, exibindo a forca do método etimoldgico e enaltecendo as suas conclusoes.

Mas por que ele faria isso? Qual é o sentido, afinal, de expor uma apologia ao
mobilismo se desde o inicio do didlogo ele havia concluido a importancia de entidades
estaveis para o processo de cognicdo e de comunicacao?

Temos boas razdes para acreditar que as respostas para essas perguntas serdo
formuladas a partir de 421e, quando Sécrates pde em duvida a formulacdo de todos os nomes
até entdo analisados, afirmando que eles foram compostos e decompostos de tantas maneiras
ao longo da historia que o mais correto seria avaliar os seus “elementos indecomponiveis”
(stoicheia) se quisessemos averiguar se 0s nomes estdo sendo de fato produzidos conforme as
suas naturezas. A adicdo e a subtracdo de letras ou a juncdo de diversos termos na composicao
de uma mesma palavra pode ter atribuido sentidos variados e, por vezes, incorretos aos
nomes, modificando a linguagem conforme o avango do tempo. Assim, “se pudermos chegar
a um nome que ndo € composto por mais nenhum outro nome, diremos convenientemente que
ja chegamos a um elemento e que ndo temos qualquer necessidade de referi-lo a outro nome”
(ean pote ge labomen ho oukéti ék tinon hetéron synkeitai onomaton, dikaios an phaimen epi
stoikheioi te éde einai kai oukéti todto hemas dein eis alla onémata anaphérein) (PLATAO,
Cratilo, 422a-b).

Aqui, por um curto periodo do diadlogo (422c-424a), Platdo retoma sua tese das
hipdteses inteligiveis e expande, afirmando que serdo as stoicheia que deverdo produzir o
nome conforme as esséncias imutaveis. Ele afirma que sera por meio da imitacdo (mimesis)
que o artesdo dos nomes plasmara a linguagem, de modo semelhante a um pintor que por

meio das cores e das pinceladas consegue retratar uma determinada paisagem (PLATAO,



133

Craétilo, 424d-e). No caso da linguagem, especifica Socrates, o processo se dard da seguinte
maneira:

(...) aplicaremos os elementos as coisas, um elemento a uma coisa, quando
nos parecer necessario, ou muitos elementos juntos, formando aquilo a que
se chamam silabas; e combinaremos as silabas, a partir das quais se
formacdo os nomes e os verbos; e, uma vez mais, a partir dos nomes e dos
verbos, iremos contruir uma coisa ainda maior e mais bela e mais completa;
da mesma maneira que [um pintor] fez um animal por meio da pintura, agora
construiremos o discurso por meio da arte de nomear, ou retorica, ou a arte
que for ((...) hemeis ta stoikhela epi ta pragmata epoisomen, kai hén epi hén,
ho( an dokéi dein, kai sympolla, poiolntes ho dé syllabas kalodsin, kai
syllabas ad syntithéntes, ex 6n ta te onémata kai ta rémata syntithentai: kai
palin ek tbn onomaton kai rematon mega éde ti kai kalon kai holon
systésomen, hosper ekel to zbon téi graphikéi, entaltha ton l6gon téi
onomastikéi & retorikéi & hétis estin he téxhne) (PLATAO, Cratilo, 424e-
425a).

Assim, chegamos a ultima fase das andlises etimoldgicas, aquela que pretende
investigar se as letras que compBem as silabas e 0s nomes possuem a capacidade de
referenciar a natureza dos objetos.

Aqui Socrates ressalta duas vezes o caréter risivel de tal empreitada (PLATAO,
Cratilo, 424a, 426b), ciente de que havia alcangado os limites do método etimoldgico. Ele
comeca analisando como a letra grega “r” (rd) ¢ “o instrumento de toda a mudanga” (6rganon
elnai pases tés kingseos (PLATAO, Cratilo, 426¢), iniciando palavras como “fluir” (rhein) e
“fluxo” (rhoe), indispenséaveis para expressar a acdo do movimento (PLATAO, Craétilo,
426d). Ela também se encontra presente em outros termos que indicam tanto “mudanca”
quanto “dureza” (apesar de ndo inicia-las): em “bater” (kroGein), “quebrar” (thrauein),
“rasgar” (ereikein) e “esmigalhar” (kermatizein), a sonoridade aspirida do r6 tem uma
presenca marcante, instaurando sempre um sentido de transformacdo em cada palavra
(PLATAO, Crétilo, 426¢).

Do mesmo modo, a vogal “i”” (iota) indica tudo que € sutil, e é utilizado “para as
coisas que melhor podem se mover através de tudo” (ha de malista dia panton ioi &n)
(PLATAO, Crétilo, 426e). As palavras “mover-se” (hiesthai) e “ir” (iénai), por exemplo, s&o
iniciadas por essa vogal e, portanto, parecem corresponder com aquilo que de fato querem
designar. Assim também ocorre com as letras “ps” (psi), “ph” (phi), “s” (sigma) e “z” (dzeta)
que estdo presentes nos nomes que representam a mudanca quimica de certos elementos: isso
pode ser verificado em palavras como “esfriar” (psykhron) e “ferver” (zéon) que iniciam com
psi e dzeta (PLATAO, Crétilo, 427a). J4 a consoante “I” (lambda), por promover um

deslizamento da lingua a partir do céu da boca, é indispensavel para a composi¢do de palavras



134

que representam as coisas que sdo lisas: “o proprio ‘deslizar’, o ‘gorduroso’, ‘o que cola’ e
todas as outras coisas que se ddo da mesma maneira” (kai auto to ‘olisthanein’ kai to
‘liparon’ kai to ‘kollddes kai talla panta ta toiadta) (PLATAO, Cratilo, 427D).

O filésofo segue sua analise com mais algumas letras, sempre enfatizando a
representacdo sonora dos elementos com o nome a qual eles se encontram: a presenga do “n”
(ni) indica aquilo que se encontra no interior de algo. Ndo é por acaso que palavras como
“dentro” (éndon) e “no interior” (entds) sejam constituidas com a presenca dessa consoante
(PLATAO, Cratilo, 427c). Ja as vogais “a” (alfa) e “e” (eta), por conta de suas longas
duragdes, se ligam ao que é “grande” (mégas) e ao “comprimento” (mékos). “Parece que é
desta maneira”, conclui Sdcrates, “que o legislador dos nomes aproxima as coisas das letras e
das silabas, produzindo para cada um dos seres um sinal e um nome, a partir dos quais
compdes as restantes coisas, imitando-as por meio destes nomes” (kai talla houto phainetai
pros bibazein kai kata grammata kai kata syllabas hekastoi tdn énton semeidém te kai 6noma
poidbn ho nomothétes, ek dé todton ta loipa éde autois toutois syntithénai apomimoUmenos)
(PLATAO, Crétilo, 427c).

Uma vez estabelecido a importancia dos elementos indecomponiveis nas estruturas
dos nomes, Socrates apresenta 0s argumentos necessarios para desbancar o Naturalismo.
Como as letras indicam certos aspectos da natureza que serdo imitados na formacdo dos
nomes, algumas palavras acabam trazendo uma contradicdo em seu processo de formacao,
pois se referem a dois ou mais elementos da natureza que se anulam. O termo “rigidez”
(sklerotes), por exemplo, contém as letras “r” (r6) e “I” (lambda) que correspondem
respectivamente a dureza e a flacidez de algo (PLATAO, Crétilo, 434c-d). Ora, se esse nome
corresponde a dois aspectos contraditdrios da natureza, como podemos compreender o que ele
de fato quer significar? Nao sentiriamos um estranhamento como sempre nos ocorre quando
infrigimos o principio da ndo contradicao?

A resposta para esses questionamentos vem do propro Cratilo, que, sem perceber,
atesta a necessidade de certo convencionalismo no uso da linguagem: “compreendo [o
[significado de duro]”, afirma ele, “pelo costume, meu amigo” (égoge, did ge to éthos, 6
philtate) (PLATAO, Cratilo, 435e). Sdcrates, 4gil na arte da refutacio, ndo tarda em alertar ao
seu companheiro que o que ele chama de “costume” (éthos) ndo é outra coisa se nédo
convencionalismo. Esse €, portanto, um dos trechos mais aporéticos da obra: a discussao
sobre a corre¢do dos nomes parece ter voltado ao seu inicio. A disputa entre

Convencionalismo e Naturalismo ndo teve um vencedor e o leitor que considerava que



135

Sécrates ate entdo afirmava a vitoria do Naturalismo se depara com uma virada surpreende do

Convencionalismo:

Socrates: por meio de uma coisa dissemelhante daquilo que tenho em mente
quando pronuncio, uma vez que o lambda é dissemelhante daquela dureza de
que tu falas; mas, se assim €, ndo é verdade que tu prdprio estabeleceste uma
convengdo contigo, e que a corre¢do do nome se torna para ti uma
convengdo, ja que tanto as letras semelhantes como as dissemelhantes o
manifestam, uma vez tomadas pelo costume e pela convencdo? (...) é de
certa maneira necessario que a convengdo e 0 costume contribuam para
mostrar aquilo que temos em mente quando falamos.

(Sokréates: apo tod anomoiou ge € ho dianooimenos phténgomai, ei per to
labda anémoidn esti téi héi pheis syskleréteti: ei dé tolto houtos ékhei, ti
allo ¢ autds sautdi synéthou kai soi gignetai he orthétes toll onématos
synthéke, epeidé ge deloi kai ta homoia kal ta andmoia grammata, éthous te
kai synthékes tykhonta; (...) anankaion pou kai synthéken ti kal éthos
symballesthai pros délosinhdn dianoolmenoi Iégomen) (PLATAO, Crétilo,
435a-b).

Assim, para entender a linguagem e o seu processo de nomeacao é necessario utilizar
aspectos de ambas as teorias. Tanto o Naturalismo quanto o Convencionalismo estdo
parcialmente corretos, visto que a linguagem pode manifestar a esséncia das coisas por meio
de certa convencdo estabelecida por seus usuarios. O problema estava no modo como Crétilo
e Hermdgenes relacionavam 0s nomes com 0s objetos, seja unindo-os ou separando-0s
completamente. O que ocorre, na verdade, é que tanto a linguagem quanto a natureza se
relacionam por meio de um terceiro elemento, metafisico, que torna possivel tanto a
existéncia de um quanto de outro. Ha uma relacdo, mas essa sO € estabelecida por meio do
homem que, sendo capaz de contemplar as entidades imutaveis, promove o contato entre o
nome e o0 seu objeto.

Se lembrarmos da Figura 3, por exemplo, veremos que 0s campos da ontologia e da
linguagem sdo estabelecidos por meio de uma realidade metafisica e que se faz necessario a
figura de um agente que os relacione. O método etimoldgico é incapaz de promover essa
relacdo, pois apenas analisa a estrutura dos nomes e 0 modo como eles parecem apontar as
caracteristicas fisicas do mundo. E um método somente de verificacdo e ndo de atribuicdo,
importante para descobrir a estrutura de alguns termos, mas ndo serve para corrigi-los ou cria-
los. O que vimos por meio dele foi a presenca marcante do mobilismo heraclitico na formacéo
da maioria dos nomes, mas ainda sim é possivel encontrar uma pequena parcela de palavras
gue apresentam justamente o contrario: aquelas que ja mencionamos no capitulo anterior, a
saber, “conhecimento” (epistéme), “relato” (historia) e “memdria” (mnéme), mas muitas

outras.



136

A secdo das analises etimoldgicas, portanto, trouxe ao menos quatro grandes
contribuicbes para o desenvolvimento do didlogo: a) As analises etimoldgicas ndo servem
para atestar a vitéria do Naturalismo, pois 0s homes apresentam em sua estrutura aspectos
contraditérios; b) Para se entender a linguagem € necessario que apliqguemos tanto aspectos da
tese naturalista quanto da convencionalista; ¢c) O método etimoldgico é apenas verificacional,
demandando um novo procedimento para a modificacdo e criacdo dos nomes, e d) O
mobilismo ontoldgico ndo é regra geral no estabelecimento dos nomes, podendo ser
encontrado palavras que expressam certa fixidez em sua formacao.

A seguir, buscaremos apresentar aquilo que acreditamos ser a tese platbnica da
linguagem, evidenciando como o filésofo sugere que ela deve ser entendida como

representacdo (mimesis) das hipéteses inteligiveis.

4.3 A ESSENCIA DOS NOMES: A LINGUAGEM COMO REPRESENTACAO DAS
HIPOTESES INTELIGIVEIS

Além de considerarmos as passagens referentes ao onomatourgés e as analises
etimoldgicas dos nomes como trechos indispensaveis para a compreensao daquilo que seria 0
Platonismo linguistico, devemos examinar como Platdo sugere que a linguagem deve ser
entendida como mimesis das hipdteses inteligiveis. No capitulo anterior, enquanto
discutiamos sobre as aporias do discurso naturalista, pudemos observar Socrates afirmando
que a linguagem, assim como a pintura, € uma representacdo da realidade, isto €, um modo de
expor o real por meio de imagens. Naguele momento essa analogia serviu para por Cratilo em
contradicédo, fazendo-o afirmar premissas que iam de confronto com as conclusfes alcancgadas
pelo Naturalismo. Agora precisamos retoma-la para dilinear a importancia do conceito de
“representacao” (mimesis) no interior da filosofia platdnica e destacar o seu sentido para a
discussdo sobre a linguagem.

Antes de Platdo, o conceito mimesis era utilizado para referenciar a representacao
artistica de um dancarino ou a incorporagdo de um determinado papel em uma peca dramatica
(SCHAFER, 2012, p. 170). Desse ato, ao longo da historia, derivou o significado mais amplo
de imitar ou copiar algo da melhor maneira possivel, utilizado por alguns poetas e
tragediografos na elaboracdo de suas obras. Com o filésofo da academia, ao contrario, 0
conceito adquire certo valor negativo de falsidade, iluséo, engano ou até falta de seriedade.
Ele o utiliza, por exemplo, quando discute sobre os deuses nos Livros Il e 11l da Républica,

afirmando que as mimesis antropomorficas (tal como elaboradas por Homero e Hesiodo em



137

seus poemas) sdo mas representacdes por ndo apresentarem a verdadeira esséncia dos deuses,
dos herdies e dos homens mais exemplares (PLATAO, Républica, 377, 388c).

Ja no livro X, encontramos Platdo rejeitando a poesia mimética ao indicar a grande
distdncia que existe entre a imitagdo artisticamente (mimema) e aquilo que ela quer
representar. Na ordem existente entre as coisas fisicas e as hipdteses inteligiveis, “a mimesis
artistica assume o terceiro grau depois da verdade, porque ela ndo € a idea, a qual é
verdadeiramente, mas apenas imita sua apari¢do no mundo empririco” (SCHAFER, 2012, p.
172). Se tomarmos como exemplo a representacdo de uma cama pintada a 6leo, teremos a
seguinte ordem: a ousia da cama vem em primeiro lugar em relacdo a verdade, sendo ela
propria o que ha de mais real sobre a cama; depois a cama em que deitamos no mundo
empirico e que ja copia do modelo anterior; por fim, temos a imagem da cama representada
por um pintor em seu quadro a 6leo.

Desse modo, critica Platdo, um artista mimeético ndo possui qualquer conhecimento
efetivo sobre o seu objeto de trabalho, apenas um saber aparente, limitado, adquirido por meio
da imagem que ele desenvolve a partir das coisas ao seu redor. Se a verdade de fato
transcende o mundo empirico, a mimesis acaba apenas apresentando aspectos turvos do real.
Por isso, “um poeta como Homero ndo representa a virtude e a vileza por causa de um saber; a
tradicdo que Ihe confere um saber universal confude destreza mimética com saber verdadeiro
(PLATAO, Républica, 598e-602b)” (SCHAFER, 2012, p. 172). Assim, na medida em que
Platdo assume a linguagem como uma espécie de pintura, ou seja, uma arte mimética, ele esta
Ihe atribuindo o mesmo valor negativo de representar a realidade a um terceiro grau de
distancia da verdade.

Herpich (2013, p. 43), a0 comentar a interpretacdo de Gadamer sobre o Crdtilo,
destaca que Platdo, ao criar um novo ambito ontologico e atribuir a ele as entidades
metafisicas que tornaram possivel o conhecimento do mundo efetivo, desfez 0 modo binario
de entender a correcdo dos nomes que era vigente em seu tempo: os elementos da corregédo
linguistica (tanto do Naturalismo quanto do Convencionalismo) eram restritos as palavras e as
coisas do mundo, mas a introducdo das esséncias que existem de modo independente das
palavras e das coisas criou um universo de referentes que exige uma nova explicagdo para o
modo como eles se relacionam. De modo analogo a pintura ou a poesia, portanto, Platdo
acredita que a linguagem € uma representacao das hipoteses em que a ousia ocupa a posi¢do
intermediaria entre a linguagem e 0 mundo (MESQUITA, 1997, p. 100).



138

Ora, todas as coisas possuem uma esséncia a qual permite agrupar em uma mesma
classe uma série de objetos existentes no mundo empirico (VIEIRA, 2012, p. 27). E assim que
podemos conhecer e comunicar as coisas do ambito fisico, independente do seu estado de
transformacdo. A mudanca constante do mundo ndo afeta em nosso processo cognitivo, pois
apreendemos a realidade por meio da ousia de cada objeto fisico que existe desde sempre e
para todo o sempre. Do mesmo modo, o ato de nomear devera seguir a mesma logica: “todas
as coisas sensiveis sdo nomeadas segundo as esséncias e em funcao de suas relacdes com elas,
uma vez que a pluralidade das coisas que tém o mesmo nome existe por participagdo nelas”
(hoGtos olnta men toialta ton 6nton idéas prosegoreuse, tad aistheta para talta kai kata
talta légesthai panta: katd méthexin gar einai ta polla homdnyma tois eidesin)
(ARISTOTELES, Metafisica, 987b7-10).

Se a funcdo do nome, tal como foi estabelecida no inicio do didlogo, € instruir e
distinguir a esséncia das coisas, a linguagem possui 0 papel de reconhecer uma classe
compostas de coisas que partilham de uma mesma esséncia (VIEIRA, 2012, p. 32). Quem diz
“cavalo”, portanto, indica que distinguiu dentre as demais coisas, algo que participa da classe
de seres vivos que compartilha a esséncia de cavalo. Como podemos observar na Figura 3, 0s
ambitos fisico e metafisico da realidade ndo se comunicam diretamente, mas s6 por meio de
um agente mediador que torna possivel essa relagdo. Quando o onomatourgés formula um
nome, ele esta na verdade utilizando as letras e as silabas para representar a linguagem de
acordo com a esséncia de um nome que ja se encontra ligado a esséncia do objeto a qual ele
pretende nomear.

O movimento segue o seguinte fluxo:

Figura 4 — Fluxograma do ato de nomear proposto por Platdo no Crétilo

Esséncia dos
nomes

Esséncia das
colsas

10
S Letras e
=1 silahas

f




139

Platdo, portanto, propde uma relagéo entre nomes e objetos bem diferente daquela que
encontramos com o Naturalismo: enquanto este aponta uma ligacdo natural entre a linguagem
e 0 mundo, aquele apresenta essa relacdo de modo indireto, por meio de um campo
metafisico. O objeto cadeira, por exemplo, tal como apresentado na Figura 4, adquire seu
nome quando o onomatourg0s representa, por meio de letras e silabas, a ousia do nome
“cadeira” que ja encontra associada & esséncia do proprio objeto em questdo. E por isso que
Socrates afirma em 398a que dar nomes ndo é tarefa para todos os homens, mas apenas para o
mais raro dos artistas que surgem entras pessoas. Ora, como podemos observar, essa
atribuicdo exige tanto o conhecimento das hipotesis inteligiveis, quanto a metodologia correta
para representar os nomes conforme as suas esséncias.

Caso falte qualquer um desses dois requisitos, 0s nomes nao serdo atribuidos de forma
adequada, ocasionando a formacdo de nomes mal representados, isto &, falsos. O Paradoxo da
Falsa Opinido, que antes era um grave problema as teses naturalistas e convencionalistas,
encontra sua solugdo no Cratilo: discursos verdadeiros sdo aqueles em que as letras e as
silabas representam de forma mais precisa a esséncia dos nomes dos objetos a qual pretendem
significar, enquanto que os falsos, ao contrario, representam de forma menos precisa tais
esséncias (GADAMER, 2008, p. 530; RIBEIRO, 2006, p. 45). Basta lembrarmos novamente
da analogia com a pintura: aquele que com as cores e as pinceladas consegue representar a
imagem da maneira precisa possivel é capaz de produzir belos retratos, do mesmo modo que
aquele que imitar a ousia das coisas por meio das silabas e das letras conseguira produzir bons
nomes (PLATAO, Crétilo, 431d).

O importante do ato de nomear, portanto, se encontra muito mais no referencial em
que o onomatourgds estd olhando ao produzir os nomes do que nas letras e nas silabas que ele
ird escolher para executar tal acdo. E assim que adquirimos nossa diversidade linguistica: as
formacgdes dos nomes sdo diferentes conforme o0s paises, mas 0s seus referenciais séo
invariaveis. “Cadeira”, “chair”, “sedia” e “stuhl” possuem um mesmo referencial, mas eles so
poderdo ser considerados verdadeiros se representarem corretamente a esséncia do nome do
objeto o qual pretendem nomear.

Como aponta Vieira (2012, p. 35):

é deste jeito, como qualquer outra coisa no mundo, que um nome pode ser
verdadeiro ou falso. Se ele realiza sua esséncia é verdadeiro, se ndo o faz,
assim como um potro nascido de uma vaca, ¢é falso. Para verificar se uma
coisa realiza sua esséncia € preciso ver se ela cumpre sua fungdo. Para
determinar a fungdo de um nome é preciso ter em mente uma particularidade
sua. Um nome é um instrumento, ou seja, uma coisa que funciona em



140

relacdo a outras. Assim como uma carda funciona em relagéo as coisas que
ele nomeia. E nesta medida que um nome estaria em relagdo com a
[esséncia] das coisas por ele nomeadas.

Mas como podemos verificar se um nome esta representando adequadamente a sua
esséncia?

Para o Naturalismo, a resposta se encontra no método etimoldgico: a estrutura dos
nomes indica a verdade de sua atribuicdo. Mas Platdo, como vimos, ndo considerava a
formacdo das letras e das silabas como um aspecto importante na representagdo dos nomes.
Ele utilizou as andlises etimoldgicas com outros fins: a) Evidenciar a necessidade de uma
nova concepc¢do ontoldgica que torne possivel o conhecimento e a comunicacgéo; e b) Destacar
a importancia de um novo método que seja capaz de verificar e estabelecer os nomes
conforme a suas esséncias. Ao primeiro objetivo, o filésofo indica a existéncia das esséncias
imutaveis, residentes de um ambito metafisico e modelos ideais dos objetos encontrados no
mundo empirico; ao segundo, ele indica 0 método dialético, de perguntas e respostas, que
voltado para o sentido dos nomes, discute as suas estruturas a partir dos seus referenciais.

Encontramos poucas linhas dedicadas a uma discussdo teorica sobre a dialética no
Crétilo, mas se tomarmos outros dialogos como base para nossa investigacdo podemos
facilmente tracar um paralelo entre 0 método etimologico e o método dialético. No Ménon,
por exemplo, Socrates afirma “que € preciso assumir uma hipdtese e ver quais as
consequéncias que derivam dela” (BERTI, 2013, p. 119). Se elas ndo apresentarem qualquer
problema em sua estrutura I6gica ou forem capazes de convencer todos os dialogantes, a
hipotese pode ser tomada como episteme (PLATAO, Ménon, 85c). No Fédon (99e-101e),
Socrates esclaresce que o processo dialético deve sempre analisar a forca das hipoteses,

construindo por meio dos logoi dos dialogantes um caminho de ascensdo a verdade:

(...) quando as consequéncias ndo discordam entre si, isso ndo significa que a
hipotese da qual derivam seja verdadeira, mas apenas que ela é nao
contraditdria, ou seja, possivel. Para ver se € verdadeira, é preciso deduzi-la
de uma hipdtese, cujo valor seja ‘suficiente’, isto ¢é, garantido, e que,
portanto, possa funcionar como auténtico ‘principio’. O Fédon nao diz como
se pode acertar a suficiéncia, isto €, o valor deste principio. Todavia, ele
alude claramente a necessidade de integrar o procedimento negativo,
destrutivo, praticado por Socrates, num procedimento positivo, construtivo,
capaz de conduzir a verdade (BERT]I, 2013, p. 119).

A “razdo negativa” em Socrates ganha um valor positivo com Platdo: as opinides que
sobressaem ao processo de refutacdo se mostram fortes o suficiente para se tornarem

conhecimento. E por isso que no Parménides encontramos seu personagem homdnimo



141

aconselhando Socrates a formular sempre duas hipdteses contrérias, pois sera na refutacdo de
uma das duas (ou até mesmo das duas) que resultara a verdade: “vocé deve considerar ndo s
0 que acontece se uma hipdtese especifica é verdadeira, mas também o que acontece no caso
dela nao ser” (symbainonta ek tés hypothéseos, alla kai ei me ésti to auto tolto hypotithesthai,
ei boulei mallon gymnasthénai) (PLATAO, Parménides, 136a).

Ora, o préprio Cratilo é construido nesse formato: temos duas hipoteses contrarias
sobre a correcdo dos nomes e que depois de um exame mais detalhado de suas consequéncias
se mostram insuficientes. N&o é por acaso que Platdo apresenta o didlogo como um ringue de
luta, pondo Sdcrates como o juiz da disputa. A troca rapida de perguntas e respostas apresenta
a organizacdo interna que compfe o Convencionalismo e o Naturalismo, indicando as
qualidades e os defeitos de ambas as concepcdes. Mas 0 método etimoldgico nada tem a ver
com isso. O que ocorre, como vimos, € um saber de origem divina que analisa 0 modo como
os nomes foram construidos conforme a estrutura das letras e das silabas. Desse modo, é
possivel tracar a linha que os separa, apontando o0s avan¢os que cada um é capaz de produzir
em relacdo a correcdo dos nomes.

O método dialético analisa a maneira como cada pessoa entende o significado de um
nome, promovendo a representacdo mais adequada de sua esséncia. Cada um de nds possui
uma lista de nomes que acreditamos serem corretos e que apenas por meio de um dialogo
poderemos coloca-los em analise para verificar suas veracidades. O aspecto convencional,
portanto, se mostra como uma ferramenta de auxilio indispensavel na atividade do
nomotaourgds que, em contato com a variedade de sentidos distintos atribuidos a um mesmo
nome, combina e recombina as letras na expectativa de apresentar a sua ousia de modo mais
adequado. Em outras palavras, o uso do método dialético se assemelha a uma oficina de
pintura em que o artista, com o auxilio de outros de sua area, consegue reformular varias
vezes uma mesma imagem até que ela se aproxime do modelo que pretende representar. O
movimento &, assim como aquele apontado no Fédon, de ascensdo a verdade que nesse caso é
a correspondéncia entre a formacao das palavras e a esséncia dos nomes.

Com isso, podemos extrair que Platdo “ndo sO reconhece que a linguagem € o Unico
nivel no interior do qual se pode encontrar a verdade (...), mas ao mesmo tempo também nega
que a verdade possa residir simplesmente nos nomes” (CASERTANO, 2010, p. 151). Essas
conclusdes, aparentemente contraditorias, sao apresentadas no desfecho do didlogo como o
fechamento de toda a sua discussdo. Com elas, o filésofo indica que a linguagem formula uma

representacdo da verdade, mas que ndo é em si propria “A Verdade”. Basta lembrarmos do



142

valor das artes miméticas atribuido por Platdo nos Livros Il e 11l da Républica: atribuindo um

terceiro grau de distancia das hipdteses inteligiveis. A linguagem, sendo também uma

mimesis, segue a mesma logica: aquele que ndo olhar para a ousia no processo de nomear,

portanto, conquanto seja um excelente orador (como os sofistas) ou participe de inimeros

didlogos, ndo seré capaz de comunicar a verdade.

Assim, conclui Socrates:

Saber de que modo as realidades devem ser aprendidas ou descobertas €
talvez uma pergunta muito grande para vocé ou para mim, mas é desejavel
que tenhamos concordado nisto, que ndo € a partir dos nomes, mas muito
mais em si e a partir de si mesmas que as coisas devem ser apreendidas e
investigadas, do que a partir dos nomes (héntina mén toinun trépon del
manthanein e heuriskein ta 6nta, meizon isos estin egnokénai € kat’emé kai
sé: agapeton deé kai toGto homologésasthai, héti ouk ex onomaton alla polu

mallon ~auta ex hautbn kai mathetéon kai zetetéon € ek tdn onomaton)
(PLATAO, Cratilo, 439b).

Para Platdo, portanto, tanto a linguagem quanto a realidade sdo compreendidos como
mimesis de certas entidades metafisicas que garantem a fixidez necessaria para 0s processos
de conhecimento e de comunicacdo. No caso desta ultima, € s6 por meio da ousia dos nomes
gue 0 onomatourgos sera capaz de nomear corretamente as coisas do mundo. A maneira como
as letras e as silabas estdo arranjadas € o0 que garantird que os sons representem (ou deixem de
representar) a esséncia dos objetos.



143

5 CONSIDERACOES FINAIS

A presente pesquisa buscou apresentar como Platdo, em seu dialogo Crétilo, ao se
confrontar com as diferentes nocdes de verdade associadas as concepcdes naturalista e
convencionalista da linguagem, elaborou o seu proprio posicionamento, na tentativa de
superar as aporias que ambas as concepcoes pareciam desembocar. Para isso, em um primeiro
momento, foi necessario que compreendéssemos a formacgdo e o desenvolvimento de certos
tipos de discursos encontrados na Grécia Arcaica e como eles resultavam naquilo que é
apresentado no dialogo por meio dos personagens Hermogenes e Cratilo.

Sendo oriundos desses tipos de discurso, o Naturalismo e o Convencionalismo
possuem caracteristicas singulares que os determinam e os diferenciam: o primeiro, por
acreditar que a linguagem possui uma relacdo intrinseca com as coisas, estabelece uma
ligacdo profunda com a verdade; enquanto que o segundo, por partir do pressuposto que 0s
campos da linguagem e do mundo ndo possuem qualquer relacdo, defende que a verdade nao
existe, que nossas opiniGes sdo originadas com base na construcdo socio-cultural a qual
estamos inseridos.

Essa analise histdrica, realizada no primeiro capitulo, serviu para que entedessemos
ndo apenas certos posicionamentos dos personagens no desenvolvimento da trama, como
também nos deu a possibildade de tentarmos escutar a voz oculta de Platdo nas entrelinhas do
didlogo. Ao realizarmos uma leitura mais rigorosa do texto, isto é, por meio da chave de
interpretacdo que extraimos da analise histdrica, conseguimos observar alguns pontos
importantes: o fato, por exemplo, de que as teorias das verdades que se encontram na base das
concepcdes naturalista e convencionalista, fazem com que elas desemboquem em profundas
aporias.

Ademais, com o segundo capitulo, identificamos também alguns posicionamentos do
personagem Sdcrates que parecem ndo dizer respeito aquilo que tradicionalmente 0s
intérpretes acreditam fazer parte daquilo que foi o Socrates histérico. O uso de um demiurgo
da linguagem, a aplicacdo do método dialético na formatacdo e no uso dos nomes, e a
mudanga do conceito de physis indo em diretagdo a certa “transcendéncia” se apresentam,
desse modo, como pontos centrais daquilo que acreditamos ser a posicdo platbnica da
linguagem apresentada no interior do Crétilo.

Ora, as hipoteses inteligiveis (ousia), objetos residentes desse novo ambito meta-
fisico, possuem uma existéncia independente das palavras e das coisas do mundo. Elas,

portanto, oferecem um novo espaco de referentes que auxiliard o filésofo na superacdo das



144

aporias enfrentadas pelo Naturalismo e pelo Convencionalismo linguistico. A linguagem, que
até entdo se enquadrava apenas em uma relacdo bidirecional com o mundo, seja aceitando-0
ou rejeitando-o inteiramente, agora contard com a presenca de um terceiro locus que facilitara
a superacao dos impasses enfrentandos pelos personagens Hermogenes e Cratilo.

O Paradoxo da Falsa Opinido, por exemplo, que antes era um grave problema as
teses naturalistas e convencionalistas, encontra sua solucéo a partir do uso da ousia: discursos
verdadeiros sdo aqueles em que as letras e as silabas representam de forma mais precisa a
esséncia dos nomes dos objetos a qual pretendem significar, enquanto que os falsos, ao
contrério, representam de forma menos precisa tais esséncias. Aqui se destaca a importancia
da representacdo (mimesis) no processo de construcdo da linguagem: assim como 0s objetos
metafisicos sdo copiados pelo demiurgo divino, no Timeu, o artesdo ou legislador dos nomes,
no Crétilo, olhando para a esséncia dos nomes, forjara as palavras.

A linguagem, nesse sentido, se transforma em um instrumento a partir do qual o
pensamento e 0 mundo podem se relacionar: “ndo ha uma anterioridade do mundo ou do
pensamento, mas ambos ja acontecem junto com a linguagem” (HERPICH, 2013, p. 45). E
por isto que o Crétilo é tdo importante: ele apresenta uma nova concepcao da linguagem que
sera fundamental para a problematizacdo da linguagem ao longo da tradi¢do ocidental até os
nossos dias. O auge dessa influéncia, por exemplo, se encontra na modernidade com a
concepcao de uma linguagem instrumentalista que serve, quase como exclusivamente, para
transmitir o pensamento.

N&o € uma surpresa, portanto, encontrarmos em nosso tempo, uma variedade de
pesquisadores que partem justamente do Cratilo para elaborar suas proprias concepgdes
acerca da linguagem. Abrahdo (2000), em um importante artigo, retne alguns desses
estudiosos e 0s apresenta em comparacdo a conclusdo extraida por Platdo no dialogo em
questdo. Todos parecem partir justamente do pressuposto de que a linguagem s6 pode
referenciar o mundo porque primeiro parece referenciar certa inteligibilidade alcancada
apenas pelo pensamento. Esta foi a maior descoberta de Platdo em seu didlogo: a linguagem
ndo deve ser encarada de modo t&o radical como querem os naturalistas e convencionalistas,
mas ela deve ser encarada como um instrumento mediador entre 0s objetos do pensamento e
0s objetos do mundo.

Desse modo, podemos concluir com Platdo que a verdade ndo reside na physis ou
exclusivamente na linguagem, mas somente abrindo caminho “por um formidavel mar de
palavras” (dianedsai toio0ton te kai toso(ton pélagos logon) (PLATAO, PARMENIDES,



145

137a) é que conseguiremos de fato comunicé-la — adequando os objetos inteligiveis aos
objetos do mundo.



146

REFERENCIAS

ABRAHAO, V. B. B. O Conceitual e/ou convencional nos processos de significacgo.
Contexto, Espirito Santo, n. 7, 2000, p. 163-171.

AGOSTINI, C. S. Arist6fanes e Platdo: deformadores da democracia antiga. 2008.
Dissertacdo (Mestrado em Filosofia) — Universidade de Sao Paulo, S&o Paulo, 2008.

AGOSTINHO. Confissdes. Trad. de J. Oliveira e A. Ambrosio de Pina. 4.ed. Petrdpolis:
Vozes, 2014 (colegéo de bolso).

ALEXANDRE JUNIOR, M. Prefcio e Introducdo. In: ARISTOTELES. Retérica. Trad. e
notas de Manuel Alexandre Junior, Paulo Farmhouse e Abel do Nascimento Pena. Lishoa:
Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa, 2005. p. 15-64.

ALMEIDA, L. A. Goérgias e a questdo da linguagem na sofistica: o tratado do ndo-ser ou a
desconstrucdo da ontologia. In: Scripta classica: histdria, literatura e filosofia na Antiguidade
Cléssica. Belo Horizonte. Org. de Ant6nio Orlando Dourado Lopes, Celina Figueiredo Lage e
Olimar Flores Junior. Belo Horizonte: Pés-lit, 1999, p. 109-122.

ALMEIDA, N. E. Uma solucédo aristotelica para o paradoxo do mentiroso em Metafisica 1V,
8. Veritas, Porto Alegre, v. 58, n. 3, p. 429-466, Set/Dez. 2013.

ARISTOFANES. As Nuvens. In: Socrates. Trad. e notas de Gilda Maria Reale Starzynski. 2
ed. Sdo Paulo: Editora Nova Cultural Ltda, 1980, p. 171-222 (Colecdo Os Pensadores).

ARISTOTELES. Do Céu. Trad. e notas de Edson Bini. Sdo Paulo: Edipro, 2014 (Série
Classicos Edipro).

. Elencos Sofisticos. In: ARISTOTELES. Organon. Trad. e notas de Pinharanda
Gomes. Lisboa: Guimardes Editores Ltda, 1986 (Volume V).

. Etica a Nicoémaco. Trad. e notas de Edson Bini. 4 ed. Edipro, 2014 (Série Classicos
Edipro).

. Fisica. Trad. y notas de Guillermo R. de Echandia. Barcelona: Editorial Gredos,
S.A., 1995.

. Metafisica. Ensaio intro., Trad. do grego e comentario de Giovanni Reale. Trad. para
portugues de Marcelo Perine. 2 ed. Sdo Paulo: Edigdes Loyola, 2005 (Vol. 11).

. Trad. e notas de Edson Bini. 2 ed. Sdo Paulo: Edipro, 2012 (Série Classicos

Edipro).

. Poética. Trad. e notas de Ana Maria Valente. Pref. de Maria Helena da Rocha
Pereira. 3 ed. Lisboa: Fundagdo Calouste Goulbekian, 2008.

. Retdrica. Trad. E notas de Manuel Alexandre Junior, Paulo Farmhouse Alberto e
Abel do Nascimento Pena. Pref. e intro. de Manuel Alexandre Junior. Lisboa: Imprensa
Nacional-Casa da Moeda, 2005 (Biblioteca de autores classicos).



147

AUBENQUE, P. O problema do Ser em Aristdteles. Trad. de Cristina de Souza Agostini e
Dioclézio Domingos Faustino. Sao Paulo: Paulus, 2012.

BAEZ, F. Los Escritos perdidos de Aristoteles. A Parte Rei, [s.l.], v. 24, n. 12, p. 1-14, 2002.
Disponivel em: <goo.gl/vJx209content_copy>. Acesso em 26 fev. 2017.

BARBOSA, M; CASTROS, I. O. Gérgias: Testemunhos e Fragmentos. Lisboa: Edigdes
Colibri, 1993 (Colecdes Mare Nostrum).

BARNEY, R. Plato on conventionalism. Phronesis, Leiden, n. 42, p. 142-162, 1997.

BARROS, J. D. A escola dos Annales e a Critica ao Historicismo e ao Positivismo. Revista
Territorios e Fronteiras, Mato Grosso, v. 3, n. 1, p. 75-102, Jan/Jun. 2010.

BARROS NETO, A. M. R. Sobre o Cratilo de Platdo. Tese (Doutorado em Filosofia) —
Universidade de Séo Paulo, Sdo Paulo, 2011.

BENOIT, H. Socrates: o nascimento da razdo negativa. Sdo Paulo: Editora Moderna, 1996
(colecéo logos).

BENSON, H. H. Método socratico. Trad. de André Oidés. In: MORRISON, D. R. (Org.).
SOCRATES. S3o Paulo: ldeias & Letras, 2016, p. 237-261.

BERNABE, A. Platdo e o orfismo: dialogos entre religido e filosofia. Trad. de Dennys
Garcia Xavier. 1 ed. Sdo Paulo: Annablume Classica, 2011 (Colecdo Archai: as origens do
pensamento ocidental).

BERTI, E. Contradicdo e dialética nos antigos e nos modernos. Trad. de José Bortolini.
Sdo Paulo: Paulus, 2013 (colecéo philosophica).

BIBLIA. Tito. In: Biblia Sagrada. Trad. de Jodo Ferreira de Almeida. 4. ed. Barueri:
Sociedade Biblica do Brasil, 20009.

BINI, E. Notas. In: PLATAO. Dialogos I: Teeteto (ou Do Conhecimento), Sofista (ou Do
Ser) e Protagoras (ou Sofista). Trad., textos complementares e notas de Edson Bini. Sao
Paulo: Edipro, 2007 (Cléssicos Edipro).

BONNET, A. R. Karl Popper y el historicismo: una critica interna. Razén y Revolucion,
Buenos Aires, n. 5, p. 1-16, Otofio. 1999.

BORDOQY, F. C. Nueva interpretacion del Cratilo platénico a partir de las aportaciones del
papiro de Derveni. Eremita: revista de linguistica y Filologia Clasica, n. LXVIII, v. 1, p. 53-
71, 2000.

BORNHEIM, G (Org.). Os fildsofos Pré-Socraticos. Sdo Paulo: Cultrix, 1985.

BRANDAO, J. L. Antiga Musa: arqueologia da ficgdo. 22 ed. Belo Horizonte, Relicério,
2015.

. A Musa e Homero. Organon, Porto Alegre, n. 27, p. 15-28, Jul/Dez. 1999.



148

BRANDAO, J. S. Mitologia Grega. 26 ed. Petropolis: Vozes, 2015.

BRANDWOOD, L. Estilometria e cronologia. Trad. de Saulo Krieger. In: KRAUT, R. (Org.).
Platdo. Sdo Paulo: Ideias & Letras, 2013, p. 113-146.

BRAVO, F. Verdad y teorias del linguaje em el Cratilo de Platon. Revista de Filosofia de la
Universidad de Costa Rica, Costa Rica, n. XLVI (117/118), Enero/Agosto. 2008.

BREHIER, E. Historia de la Filosofia. Trad. de Demetrio Nafiez. Prologo de José Ortega y
Gasset. Buenos Aires. Editorial Sudamericana. 1942 (Vol. I).

BUARQUE, L. Heraclito e Heraclitismo no Cratilo de Platdo. Archai, Brasilia, n. 15, p. 135-
141, 2015.

. Protagoras e Heraclito no Cratilo Platénico. Hypnos, Sdo Paulo, n. 28, p. 157-164,
2012.

BURNET, J. A aurora da Filosofia Grega. Trad. de Vera Ribeiro, Agatha Bacelar, Henrique
Cairus, Agatha Bacelar e Tatiana Oliveira Ribeiro. Rio de Janeiro: Contraponto, Ed. PUC-
Rio, 2006.

CABRAL, J. F. P. A dicotomia ndmos-physis no Crétilo de Platdo. Revista E. F. e H. da
Antiguidade, Campinas, n. 26, p. 111-129, 2013.

CASERTANO, G. A cidade, o verdadeiro e o falso em Parménides. Kriterion, Belo
Horizonte, n. 116, p. 307-327, Dez/2007.

. Epiménides: sabio ou filésofo? Hypnos, Sdo Paulo, n. 26, p.13-35, 2011a.

. Os Pré-Socraticos. Trad. de Maria da Graca Gomes de Pina. Sdo Paulo: Loyola,
2011b (Colecao Sabedoria Antiga).

. Paradigmas da Verdade em Platdo. Trad. de Maria da Graga Gomes de Pina. Sdo
Paulo: Edi¢des Loyola, 2010.

CASSIN, B. Ensaios Sofisticos. Trad. de Ana Lucia de Oliveira e Licia Claudia Ledo. Sdo
Paulo: Siciliano, 1990.

. O Efeito Sofistico. Trad. de Ana Lucia de Oliveira, Maria Cristina Franco Ferraz e
Paulo Pinheiro. S&o Paulo: Ed. 34, 2005 (Colegdo TRANS).

. Que Quer Dizer: Dizer Alguma Coisa. Trad. Marcio Suzuki. Sdo Paulo: Discurso,
Sé&o Paulo, n. 20, p. 19-39, 1993.

CASSIRER, E. Linguagem e mito. Trad. de J. Guinsburg e Miriam Schnaiderman. S&o
Paulo: Perspectiva, 2009.

CERBONE, D. R. Fenomenologia. Trad. de Caesar Souza. Petropolis: Editora VVozes, 2012
(Série Pensamento Moderno).

CICERO. De republica. Edit by James E. G. Zetzel. Cambridge, Cambridge University
Press, 1995.



149

CORNELLI, G. Em busca do pitagorismo: o pitagorismo como categoria historiografica.
2010. Tese (Doutorado em Histéria da Filosofia) — Universidade de S&o Paulo, Sdo Paulo,
2010.

CORNFORD, F. Antes y después de Soécrates. Trad. de Antonio Pérez-Ramos. 2 ed.
Barcelona: Editorial Ariel, 1981.

. Principium sapientiae: as origens do pensamento filoséfico grego. Trad. de Maria
Manuela Rocheta do Santos. Pref. de W. C. K. Guthrie. 3 ed. Lisboa: Fundacdo Calouste
Gulbenkian, 19809.

COSTA, A. Heraclito: fragmentos contextualizados. S&o Paulo: Odysseus Editora, 2012.

COSTA, M. R. N. Maniqueismo: Historia, Filosofia e Religido. Petropolis: Editora Vozes,
2003.

. O problema do mal na polémica antimaniqueia de Santo Agostinho. Porto
Alegre: EDIPUCRS/UNICAP, 2002.

CROMBIE, J. Andlisis de las doctrinas de Platén: el hombre y la sociedad. Trad. de Ana
Torén y Julio César Armero. Madrid: Alianza Universidad, 1988. (Tomo I).

CRUZ, M. B. Cadernos do Pet de Filosofia, Teresina, v. 6, n. 11, p. 93-100, Jan/Jul. 2015.
Resenha de: KERFERD, G. O movimento sofista. Sdo Paulo: Edi¢des Loyola, 2003.

. Cadernos do Pet de Filosofia, Teresina, v. 5, n. 10, p. 72-82, Jul/Dez, 2014. Resenha
de: DETIENNE, M. Mestres da Verdade Na Grécia Arcaica. 1 ed. Trad. de Ivone C.
Benedetti. Pref. de Pierre Vida-Naquet. Sdo Paulo: Editora WMF/ Martins Fontes, 2013.

CRUZ, M. B; SILVA, C. L; O nominalismo de Roscelino de Compiégne: 0s universais como
“flatus vocis”. Cadernos do Pet de Filosofia, Teresina, v. 5, n. 9, p. 48-55, 2014.

DETIENNE, M. Mestres da Verdade Na Grécia Arcaica. 1 ed. Trad. de Ivone C.
Benedetti. Pref. de Pierre Vida-Naquet. Sdo Paulo: Editora WMF/ Martins Fontes, 2013.

DINNUCI, A. L. A relacdo entre Virtude e Felicidade em Socrates. Filosofia Unisinos, Séo
Leopoldo, v. 10, n. 3, p. 254-264, Set/Dez. 20009.

Légica e Teoria da Linguagem em Antistenes. O que nos faz pensar, Rio de
Janeiro, n. 13, p. 105-119, 1999.

. Sécrates por Xenofonte: a filosofia em agdo para a constru¢cdo de um homem
integralmente forte e senhor de si mesmo. Nuntius antiquus, Belo Horizonte, n. 2, p. 55-70,
2008.

DORION, L-A. Ascengdo e queda do problema Socratico. Trad. de André Oidés. In:
MORRISON, D. R. (Org.). SOCRATES. Sio Paulo: Ideias & Letras, 2016, p. 23-49.

Trad. de Saulo Krieger. In: KRAUT, R. (Org.). Platdo. Sdo Paulo: Ideias & Letras, 2013, p.
69-112.



150

DUESO, J. S. Heraclito: la relacion y la problematica del nombre. Convivium, n. 16, p. 19-
36, Zaragoza, 2003.

FERREIRA, M. O. A lirica Grega Arcaica: Arquiloco de Paris estudo do Fr. 19. Revista
Alétheia, Rio Grande do Norte, v. 1, p. 1-16, Jan/Jul. 2009.

FERNANDEZ, L. G. El problema del Socrates Histdrico. Excepta Philologica, Barcelona, n.
10-12, p. 73-85, 2002.

FERNANDEZ, R. P. El concepto de Filosofia em las Investigaciones Filosoficas de Ludwig
Wittgenstein. Universitas Philosophica, Santafé de Bogota, v. 23, n. 24, p. 113-132,
Jun.1995.

FIGUEIREDO, M, J. Notas. In: PLATAO. Crdétilo. Intr. de José Trindade dos Santos e Trad.
de Maria José Figueiredo. Lisboa: Instituto Piaget, 2001 (Pensamento Filosofia).

. Problemas com a justica: uma analise da argumentacdo do Livro | da Republica.
Philosophica, n. 7, Lisboa, p. 65-83, 1996.

FILOSTRATOS. Vidas dos Sofistas. In: Gorgias: Testemunhos e Fragmentos. Trad. de
Manuel Barbosa e de Inés de Ornellas e Castro. Lisboa: Edi¢cdes Colibri, 1993 (Colecdes
Mare Nostrum).

FLOREZ, J. A. El linguaje en el Pensamiento Griego. Praxis Filosofica, Calle, n. 29, p.41-
60, Jul/Dic 2009. Disponivel em: <goo.gl/IWIYzGcontent_copy>. Acesso em 26 fev. 2017.

FRANCA, L. M. Hegel, o movimento especulativo do espirito e a historia. Simbio-Logias,
Séo Paulo, v. 3, n. 5, p. 75-89, Dez. 2010.

GADAMER, H-G. Verdade e Meétodo I: tragos fundamentais de uma hermenéutica
filoséfica. Trad. de Flavio Paulo Meurer. 10 ed. Petrdpolis: Editora VVozes, 2008.

GARCIA-ROZA, L. A. Palavra e Verdade na Filosofia Antiga e na Psicanalise. Rio de
Janeiro: Jorge Zahar Editor Ltda, 1990 (textos de erudi¢do & prazer).

GAZZINELLI, G. G. Fragmentos Orficos. Org. e trad. de Gabriela Guimardes Gazzinelli.
Belo Horizonte: Editora UFMG, 2017.

GILES, T. R. Introducéo a Filosofia. 2 ed. Sdo Paulo: EPU e EDUSP, 1979.

GILSON, E. trad. de Eduardo Branddo. 3 ed. Sdo Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2013
(Classicos WMF).

GOLDSCHMIDT, V. Os dialogos de Platéo: estrutura e método dialético. Trad. de Dion
Davi Macedo. Sdo Paulo: EdicGes Loyola, 2002.

GOMPERZ, T. Os pensadores da Grécia: histéria da Filosofia Antiga. Trad. de Claudio J.
A. Rodrigues. 1 ed. Sdo Paulo: Icone, 2013. Tomo Il filosofias socraticas e Platénicas. (Obra
completa em 3 volumes).



151

GORGIAS. Defesa de Palamedes. In: Gérgias: Testemunhos e Fragmentos. Trad. de Manuel
Barbosa e de Inés de Ornellas e Castro. Lisboa: Edi¢des Colibri, 1993, p. 50-60 (Colegdes
Mare Nostrum).

. Elogio de Helena. In Gorgias: Testemunhos e Fragmentos. Trad. de Manuel Barbosa
e de Inés de Ornellas e Castro. Lisboa: Edi¢gdes Colibri, 1993, p. 40-46 (ColecGes Mare
Nostrum).

: . In: GORGIAS. Elogio de Helena. Trad. de Daniela Paulinelli. Belo
Horizonte: Anagnosis, 2009. [Apresenta as traducdes de textos gregos realizadas pelo grupo
Anagnosis, da UFMG.]. Disponivel em: <goo.gl/SJS95u>. Acesso em: 11 Jun. 2017.

. Tratado Sobre o N&o-Ser. In Gérgias: Testemunhos e Fragmentos. Trad. de Manuel
Barbosa e de Inés de Ornellas e Castro. Lisboa: Edigdes Colibri, 1993, p. 29-39 (Colegdes
Mare Nostrum).

. In: CASSIN, B. O Efeito Sofistico. Trad. de Ana Lucia de Oliveira, Maria
Cristina Franco Ferraz e Paulo Pinheiro. Sdo Paulo: Ed. 34, 2005, p. 278-291 (Colecéo
TRANS).

GRUBE, G. M. A. EI pensamento de Platén. Trad. de Tomés Calvo Martinez. Madrid:
Editorial Gredos, 1987. 22 edicdo.

GUTHRIE, W. K. C. History of Greek Philosophy. Cambridge: Cambridge University
Press, 1969 (Vol. 111).

. Os sofistas. Trad. de Jodo Rezende da Costa. Sdo Paulo: Paulus, 2007. 22 edicao
(Colecao Filosofia).

HADOT, P. O que é a Filosofia Antiga? Séo Paulo: Edi¢es Loyola, 2011.

HARDY-VALLEE, B. Que é um conceito? Prefacio de Alice maria Aradjo Ferreira. Trad. e
posfacio de Marcos Bagno. S&o Paulo: Parébola, 2013 (colecéo epistéme).

HAVELOCK, E. A. A revolucdo da escrita na Grécia e suas consequéncias culturais.
Trad. de Ordep José Serra. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1996.

HEGEL, G. W. F. Principios da Filosofia do Direito. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1997.

HEIDEGGER, M. Heraclito: a origem do pensamento ocidental l6gica. A doutrina heraclitica
do légos. Trad. de Marcia Sa Cavalcante Schuback. Rio de Janeiro: Relume Dumard, 1998.

HERPICH, J. C. Linguagem e L&gos: a leitura gadameriana do Cratilo de Platdo. Perspectiva
filoséfica, Recife, v. 1, n. 39, p.39-53, 2013.

HESIODO. Os trabalhos e os dias. Trad. e estudo de Luiz Otavio Mantovaneli. Sao Paulo:
Odysseus, 2012.



152

. Teogonia: a origem dos deuses. Trad. de Jaa Torrano. S&o Paulo, Iluminuras, 1991.
22 edicéo.

HILLESHEIM, V. A filosofia da linguagem em Platdo. Sofia, Vitoria, ano VII, n. 7, p. 245-
285, 2001.
HOMERQO. lliada. Trad. de Frederico Lourenco. Lisboa: livros Cotovia, 2005.

. Odisseia. Trad. de Trajano Vieira. Texto e notas de Italo Calvino. Sdo Paulo: Editora
34, 2011.

HUFFMAN, C. A. A tradicdo pitagorica. In: LONG, A. A. (Org.). Primordios da Filosofia
Grega. Séo Paulo: ideias & Letras, 2008, p. 115-138.

HUISMAN, D. Sdcrates. Trad. de Nicolas Nyimi Campanario. Sdo Paulo: Edi¢bes Loyola,
2006.

HUSSEY, E. Heréclito. Trad. de Pedro Ferreira. In: LONG, A. A. (Org.). Primdrdios da
Filosofia Grega. Sdo Paulo: ideias & Letras, 2008, p. 139-166.

IGLESIAS, M. Notas. In: PLATAO. Eutidemo. Texto de John Burnet e Trad, apres. E notas
de Mauria Iglésias. 2. ed. Rio de Janeiro: Edi¢des Loyola, 2013 (Biblioteca Antiqua).

IRWIN, T. H. Platdo: o pano de fundo intelectual. Trad. de Saulo Krieger. In: KRAUT, R.
(Org.). Platéo. S&o Paulo: Ideias & Letras, 2013, p. 69-112.

JAEGER, W. Paideia: a formacdo do homem grego. Trad. de Artur M. Parreira. 6. ed. Sdo
Paulo: WMF Martins Fontes, 2013.

JARESKI, K. A inspiracdo poética no fon de Platdo. Kinesis, Santa Maria, v. 11, n. 3, p. 284-
305, Abr. 2010. Disponivel: <goo.gl/LTkCO>. Acesso em 28 fev. 2017.

KAHN, C. H. Pitagoras e os pitagdricos: uma breve histdria. Trad. de Luis Carlos Borges.
Sédo Paulo: Edicbes Loyola, 2007.

. Language and Ontology in the Cratylus. In: MOURELATOS; RORTY (Org.).
Exegesis and Argument: Studies in Greek Philosophy Presented to Gregory Vlastos;
Phronesis. Assen: Van Gorcum, 1973.

KERFERD, G. O movimento sofista. S&o Paulo: Edic¢des Loyola, 2003.

KIERKEGAARD, S. O conceito de Ironia: constantemente atribuido a Sdcrates. Petropolis:
Editora Vozes, 1991.

KIRK, G. S; RAVEN, J. E; SCHOFIELD, M. Os fil6sofos Pré-Socraticos. Trad. de Carlos
Alberto Louro Fonseca. 8 ed. Lisboa: Fundacdo Calouste Gulbenkian, 2013.

KONSTAN, D. Sécrates em As Nuvens de Aristéfanes. Trad. de André Oidés. In:
MORRISON, D. R. (Org.). SOCRATES. S&o Paulo: Ideias & Letras, 2016, p. 113-130.

KRAUSZ, L. S. As musas: poesia e divindade na Grécia arcaica. Sdo Paulo: Edusp, 2007.



153

LAERTIOS, D. Vidas e doutrinas dos filésofos ilustres. Intr., trad. e notas de Mério da
Gama Kury. 2 ed. Brasilia: Editora Universidade de Brasilia, 2008.

LANE, M. Reconsiderando a ironia socratica. Trad. de André Oidés. In. MORRISON, D. R.
(Org.). SOCRATES. S&o Paulo: Ideias & Letras, 2016, p. 307-332.

LEAO, D. F. Retrato fisico de Socrates nas Nuvens e em Platdo — breve apontamento.
Humanitas, Coimbra, v. XLVII, p. 327-339, 1995.

LESKY, A. Historia da Literatura Grega. Trad. de Manuel Losa. 3 ed. Lisboa: Calouste
Gulbenkian, 1995.

LOPES, D. R. N. Parménides vs. Gorgias: uma polémica sobre a linguagem. Phaos, n. 6, p.
21-50, 2006.

LO PIPARO, F. Platone e Aristotele sui nomi: dall’orthotes al symbolon. In: CASERTANO,
G. (Org.). Il Cratilo di Platone: struttura e problematiche. 1 ed. Napolo: Loffredo Editore,
2005.

LURIOLA, R. De eudaimonia a felicidade. Visdo geral do conceito de felicidade na antiga
cultura grega, com alguns vislumbres dos tempos modernos. Revista Espaco Académico,
Maringé, n. 59, Abr. 2006. Disponivel em: <goo.gl/z7iBml>. Acesso em 25 fev. 2017.

MARIOTTIN, H. Dialogo: um método de reflexdo conjunta e observacdo compartilhada da
experiéncia, Revista Thot, Sdo Paulo, n. 76, p. 6-22, 2001.

MACEDO, D. D. Platdo e Cratilo: do 6noma ao l6gos. Letras classicas, Sdo Paulo, n. 2, p.
47-56, 1998. Disponivel em: <goo.gl/sVQt55>. Acesso em 27 fev. 2017.

MACKENZIE, M. M. Putting the Cratylus in its place? Classical Quarterly, v. 36, 1986, p.
124-150.

MARTIN, J. A. S. Lenguage, Convencion y naturaliza em Platon y Aristoteles. Revista de
Filosofia, Santiago, v. XXV-XXXVI, p. 127-141, 1990.

MCKIRAHAN, R. A filosofia antes de SAcrates: uma introducdo com textos e comentarios.
Trad. de Eduardo Wolf Pereira. S&o Paulo: Paulus, 2013 (Colecdo Cétedra).

MCCOQOY, M. Platdo e a retérica de filosofos e sofistas. Sdo Paulo: Madras, 2010.

MCPHERRAN, M. L. Religido Socratica. Trad. de André Oideés. In: MORRISON, D. R.
(Org.). SOCRATES. S#o Paulo: Ideias & Letras, 2016, p. 155-185.

MENDONCA, W. Wittgenstein e os nimeros. O que nos faz pensar, Rio de Janeiro, n. 4, p.
5-36, Abr. 1991.

MESQUITA, A. P. Palavras e Coisas: subsidios para a compreensdo do Cratilo platonico.
Humanitas, Coimbra, v. XLIX, p. 85-102, 1997.



154

MIGLIORI, M. O problema da geragdo no Timeu. In: GAZOLLA, R. (Org.), Cosmologias:
cinco ensaios sobre filosofia da natureza. S&o Paulo: Paulus, 2008, p. 13-46 (Colegéo
Philosophica).

MONDOLFO, R. Heréclito: textos y problemas de su interpretacion. Trad. de Oberdan
Caletti e Prol. de Risieri Frondizi. México: Siglo XXI Editores, 1966.

MONTEIRO JUNIOR, C. A linguagem no Cratilo de Platdo. 2011. Dissertacdo (Mestrado
em Filosofia) — Pontificia Universidade Catdlica do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2011.

MONTENEGRO, M. A. P. Natureza e Convencao na linguagem: uma leitura contemporanea
do Crétilo de Platdo. In: Natureza e linguagem na Filosofia. Org. de Maria Aparecida P.
Montenegro, Clara Virginia de Q. Pinheiro e Ivanio Lopes de Azevedo Jr. Fortaleza: edicdes
UFC, 2008, p. 403-427 (série Filosofia).

MORAES, A. O. O filésofo como filho do seu tempo. IHU On-line - Revista do Instituto
Humanitas Unisinos. n. 430, Ano XIlIl, 2013 (Entrevista). Disponivel em: <goo.gl/EEXPjy>.
Acesso em 25 fev. 2017.

MORAES, A. S. O valor da fala inspirada de Poetas e Adivinhos na poesia homérica: 0s
méritos da memdria. Revista de Histéria Comparada, Rio de Janeiro, v. 5, n. 2, p. 6-21,
2001. Disponivel em: <goo.gl/ntwSng>. Acesso em 28/ fev. 2017.

MUNIZ, F. Dialética e incomensurabilidade no Goérgias de Platdo. Boletim do CPA, 15, p.
35-42, 2003. Disponivel em: <a>. Acesso em: 09/06/2017.

MUNOZ, C. J. P. Siménides De Ceos y la poesia como téchne. Revista Co-herencia,
Medellin, v. 9, n. 17, p. 155-175, 2012.

NAILS, D. The people of Plato: a prosopography of Plato and Other Socratics. Indianépolis:
Cambridge, 2002.

NIETO MARTINEZ, R. B. Epiménides y la aura del pensamiento racional. Agora, Vitria, V.
17,n. 2,119-144, 1998.

NIGRO, R. A virada linguistico-pragmética e o poOs-positivismo. Direito, Estado e
Sociedade, Rio de Janeiro, n. 34, p. 170-211, Jan/Jun. 2009.

O’CONNOR, D. K. Xenofonte e a invejavel vida de Socrates. Trad. de André Oides. In:
MORRISON, D. R. (Org.). SOCRATES. S&o Paulo: Ideias & Letras, 2016, p. 79-112.

OLIVEIRA, A, C. Orfismo, uma nova dimensdo do homem grego. Agora filosofica, Recife,
ano. 4, n. 2, p. 7-19, Jul/Dez. 2004.

OLIVEIRA, C. Introducdo. In: PLATAO. ion. Trad. de Claudio Oliveira. Pref. e posf. de
Alberto pucheu. Belo Horizonte: auténtica, 2011.

OLIVEIRA, R. R. Pdlis e Némos: o problema da Lei no Pensamento Grego. Sdo Paulo:
EdicOes Loyola, 2013 (Colecao Faje).


https://goo.gl/IYALUR

155

PAES, C. L. M. Gorgias ou a Revolucéo da Retdrica. 1990. Tese (Doutorado em Filosofia)
— Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 1990.

PAVIANI, J. Platdo & a educagéo. Belo Horizonte: Auténtica, 2008.

PENNER, T. Socrates e os primeiros dialogos. Trad. de Saulo Krieger. In: KRAUT, R.
(Org.). Platédo. S&o Paulo: Ideias & Letras, 2013, p. 147-199.

PEREIRA, I. Dicionario grego-portugués e portugués-grego. Braga: Apostolado da
Imprensa, 1970.

PEREIRA FILHO, G. Uma Filosofia da Historia em Platdo: o percurso historico da cidade
platonica de As Leis. Sdo Paulo: Paulus, 2009 (Colecéo Filosofia).

PIEPER, J. Entusiasmo y Delirio Divino: sobre el dialogo platonico “Fedro”. Trad. de
Consuelo Garcia. Madrid: Ediciones Rialp, 1965 (Biblioteca del pensamento actval).

PINHEIRO, A. Introducdo. In: XENOFONTE. Banquete e Apologia de Sécrates. Trad.,
Intr. e notas de Ana Elias Pinheiro. Coimbra: Fundacdo Calouste Gulbenkian, 2008a, p. 13-
26; 92-96.

. O Sdcrates de Xenofonte. Humanistas, Coimbra, n. 60, p. 101-113, 2008b.

PINHEIRO, P. Linguagem e conhecimento em Platdo: estudo sobre a correcdo dos nomes.
Lumina, Juiz de Fora, v. 6, n. 1/2, p. 31-56, 2003.

PINSENT, J. Grécia. Trad. de Ricardo Alberty. Sdo Paulo: Editora Verbo, 1982.

PIQUE, J. F. Linguagem e realidade: uma anélise do Cratilo de Platdo. Letras, Curitiba, n.
46, p. 171-182, 1996. Disponivel em: <goo.gl/YD6UrF>. Acesso em 27 fev. 2017.

PLATAO. Apologia. In: PLATON. Dialogos I: Apologia, Criton, Eutifron, lon, Lisis,
Céarmides Hipias Menor, Hipias Mayor, Laques, Protagoras. Trad. y notas de J. Calonge Luiz,;
E. Lledo Ifiigo e C. Garcia Gual. Intr. de Emilio Lledo ifiigo. Madrid: Editorial Gredos, S. A.,
1985, p. 148-186.

. A Republica. Trad. e org. de J. Guinsburg. Intr. de Marya Silva Carvalho Franco e
Notas de Daniel Rossi Nunes Lopes. 2 ed. Sdo Paulo: Perspectiva, 2014 (textos 19).

Banquete. Trad. de Carlos Alberto Nunes. 3 ed. Para: Ed. UFPA, 2011 (dialogos de
Platdo, v. 1).

. Cérmides. In: PLATON. Dialogos I: Apologia, Criton, Eutifron, lon, Lisis,
Carmides, Hipias Menor, Hipias Mayor, Laques, Protdgoras. Trad. y notas de J. Calonge
Luiz; E. Lledo Ifiigo e C. Garcia Gual. Intr. de Emilio Lled6 ifiigo. Madrid: Editorial Gredos,
S. A., 1985, p. 326-368.

. Carta VII. Trad. de José Trindade e Juvino Maia Junior. Intro. de Terence H. Irwin.
Texto estabelecido e anotado por John Burnet. 2 ed. Rio de Janeiro: Ed. PUC-Rio; S&o Paulo:
Loyola, 2013 (Biblioteca Antiqua).



156

. Crétilo. Trad. e notas de Celso de Oliveira Vieira. Sdo Paulo: Paulus, 2014 (colecdo
textos filosoficos).

. Trad. de Harold North Fowler. Cambridge: Harvard University Press, 1996.

: . Trad. e notas de Maria José Figueiredo. Intro. de José Trindade dos Santos.
Lisboa: Instituto Piaget, 2001.

Trad. e intro. de Ute Schmidt Osmanczik. Meéxico: Instituto de
investigaciones filoldgicas, 1988.

. Criton. In: PLATON. Dialogos |: Apologia, Criton, Eutifron, lon, Lisis, Carmides,
Hipias Menor, Hipias Mayor, Laques, Protagoras. Trad. y notas de J. Calonge Luiz; E. Lledd
ifigo e C. Garcia Gual. Intr. de Emilio Lled¢ Ifiigo. Madrid: Editorial Gredos, S. A., 1985, p.
193-211.

. Eutidemo. Texto estabelecido e anotado por John Burnet. Trad. de Maura Iglésias. 2
ed. Rio de Janeiro: Ed. PUC-Rio; Sao Paulo: Loyola, 2013. (Biblioteca Antiqua).

. Eutifron. In: PLATON. Diélogos I: Apologia, Criton, Eutifron, lon, Lisis, Carmides,
Hipias Menor, Hipias Mayor, Laques, Protagoras. Trad. y notas de J. Calonge Luiz; E. Lled6
ifiigo e C. Garcia Gual. Intr. de Emilio Lledo Ifiigo. Madrid: Editorial Gredos, S. A., 1985, p.
218-242.

. Fédon. Trad. de Carlos Alberto Nunes. 3 ed. Para: Ed.UFPA, 2011 (dialogos de
Platéo, v. 2).

. Fedro. Trad. de Carlos Alberto Nunes. 3 ed. Para: Ed.UFPA, 2011 (dialogos de
Platdo, v. 3).

. Gdrgias. Trad., ensaio intro. e notas de Daniel R. N. Lopes. Sdo Paulo: Perspectiva,
2011 (textos 19).

. fon. Trad. e intro. de Claudio Oliveira. Pref. e posf. de Alberto pucheu. Belo
Horizonte: auténtica, 2011.

. Lisis. In: PLATON. Dialogos I: Apologia, Criton, Eutifron, lon, Lisis, Carmides,
Hipias Menor, Hipias Mayor, Laques, Protagoras. Trad. y notas de J. Calonge Luiz; E. Lledd
ifigo e C. Garcia Gual. Intr. de Emilio Lledo ifiigo. Madrid: Editorial Gredos, S. A., 1985, p.
278-316.

. Laques. In: PLATON. Dialogos I: Apologia, Criton, Eutifron, lon, Lisis, Carmides,
Hipias Menor, Hipias Mayor, Laques, Protagoras. Trad. y notas de J. Calonge Luiz; E. Lledd
ifigo e C. Garcia Gual. Intr. de Emilio Lled6 Ifiigo. Madrid: Editorial Gredos, S. A., 1985, p.
450-485.

. Ménon. Texto estabelecido e anotado por John Burnet. Trad. de Maura Iglésias. 8 ed.
Rio de Janeiro: Ed. PUC-Rio; Séo Paulo: Loyola, 2014(Biblioteca Antiqua).



157

. Parménides. Texto estabelecido e anotado por John Burnet. Trad. de Maura Iglésias.
3 ed. Rio de Janeiro: Ed. PUC-Rio; Sdo Paulo: Loyola, 2008 (Biblioteca Antiqua).

. Protagoras. In: PLATON. Dialogos I: Apologia, Criton, Eutifron, lon, Lisis,
Céarmides, Hipias Menor, Hipias Mayor, Laques, Protdgoras. Trad. y notas de J. Calonge
Luiz; E. Lledo Ifiigo e C. Garcia Gual. Intr. de Emilio Lled6 ifiigo. Madrid: Editorial Gredos,
S. A., 1985, p. 502-589.

. Sofista. Trad. e org. de M. Henrique e J. Juvino. Lisboa: Calouste Gulbenkian, 2012.

. In: PLATON. Dialogos V: Parménides, Teeteto, Sofista, Politico. Trad.,
intro. y notas de Maria Isabel Santa Cruz, Alvaro Vallejo Campos e Nestor Luis Cordero.
Madrid: Editorial Gredos, S. A., 1988, p. 331-482.

. Teeteto. Trad. de Adriana Manuela Nogueira e Marcelo Boeri. Pref. de José
Trindade dos Santos. 3 ed. Lisboa: Calouste Gulbenkian, 2010.

. In: PLATON. Dialogos V: Parménides, Teeteto, Sofista, Politico. Trad.,
intro. y notas de Maria Isabel Santa Cruz, Alvaro Vallejo Campos e Nestor Luis Cordero.
Madrid: Editorial Gredos, S. A., 1988, p. 173-317.

. Timeu. Trad. de Maria José Figueiredo. Intro. de José Trindade dos Santos. Lisboa:
Instituto Piaget, 2003.

PONCZEK, R. L. Deus, ou seja, a Natureza: Spinoza e 0s novos paradigmas da Fisica.
Salvador: EDUFBA, 2009.

PRAZERES, R. S.; AQUINO, J. M; MARQUES, H. R. A busca pela verdade no Crétilo:
Naturalismo e Convencionalismo na concepcdo Platonica. Revista Eletronica Espaco
Teoldgico, Sdo Paulo, v. 7, n. 11, p. 99-107, Jan/Jun. 2013.

PROCLO. Lecturas Del Cratilo de Platon. Org e trad. de Jesis M. Alvarez, Angel
Gabilondo y José M. Garcia. Madrid: Akal, 1999.

REALE, G; ANTISERI, D. Histdria da filosofia: Antiguidade e Idade Média. 11 ed. S&o
Paulo: Paulus, 1990. Vol. I (Colec¢éo Filosofia).

REALE, G. Historia da Filosofia Antiga I: Das Origens a Sécrates. Trad. de Marcelo Perine.
9. ed. Sdo Paulo: Edigdes Loyola, 1993. (Obra completa em 5 volumes).

. Historia da Filosofia Antiga I1: Platdo e Aristoteles. Trad. de Henrique Claudio de
Lima Vaz e Marcelo Perine. 9. ed. S&o Paulo: Edi¢Oes Loyola, 1994a. (Obra completa em 5
volumes).

. Historia da Filosofia Antiga I11: Os sistemas da Era Helenistica. Trad. de Marcelo
Perine. 10. ed. S&o Paulo: Edic¢des Loyola, 1994b. (Obra completa em 5 volumes).

. Para uma nova interpretacdo de Platdo: releitura da metafisica dos grandes

didlogos a luz das “Doutrinas ndo-escritas”. Trad. de Marcelo Perine. 2 ed. Sdo Paulo:
EdicOes Loyola, 2004.



158

. (Org.). I Presocratici: prima traduzione integrale com testi originali a fronte delle
testimonianze e dei frammenti nella raccolta di Hermann Diels e Walther Kranz. Il ed.
Milano: Bompiani, 2008 (Il Pensiero Occidentale).

RIBEIRO, A, A. A filosofia da linguagem em Platdo. 2006. Dissertacdo (Mestrado em
Filosofia) — Pontificia Universidade Catolica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2006.

RIBEIRO, V. S. Nietzsche e a critica a ideia de progresso e ao Historicismo do Século XIX:
para um novo ideal de cultura (BILDUNG). Cadernos de Educacdo, Tecnologia e
Sociedade, Inhumas, v. 6, p. 273-280, 2014.

ROBINSON, R. A Criticism of Platos’s Cratylus. The Philosophical Review, v. 65, n. 3, p.
321-341, 1965. Disponivel em: <goo.gl/IDge70>. Acesso em 10 Jul. 2017.

ROCHA, M. C. C. F. Os Mitos heroicos e a historia da oralidade grega. Phoinix, Rio de
Janeiro, v. 2, p. 193-201, 1996.

ROMEDO, S. R. EI geometrismo como método y como estilo de pensar en Espinosa. Anales
del Seminario de Metafisica, Madrid, v. XVII, p. 9-39, 1982.

ROSSITO, C. La dialética platonica nel Sofista: elenchos o diairesis. In: Platone e la
dialética. Roma-Bari: Laterza & Figli, 1995.

ROSSET, L; FRANGIOTTI, R. Metafisica Antiga e Medieval. Sdo Paulo: Paulus, 2012
(Colecao Filosofia).

ROSS, D. Teoria de las ideas de Platén. Trad. de José Luis Diez Arias. Madrid, Ediciones
Céatedra, 1997 (Coleccion teorema).

ROVIGHI, S. V. Histéria da Filosofia Moderna: da revolucéo cientifica a Hegel. Sdo Paulo:
EdicGes Loyola, 1999.

SALLES, L. L. B. M. Goérgias Leotino da palavra como Pharmakon. 2014. Dissertacao
(Mestrado em Filosofia) — Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2014.

SANTOS, F. Platdo e a linguagem poética: o prenuncio de uma distin¢do. Chapecd: Argos,
2008.

SANTOS, I. A aporia no didlogo Crétilo de Platdo. Archai, Brasilia, n. 4, p. 101-106, Jan.
2010. Disponivel em: <goo.gl/J6S9vf>. Acesso em 09 set. 2017.

. A influéncia do didlogo Cratilo de Platdo na pesquisa em filosofia da linguagem
contemporanea. Revista Contexto, Mossoro, v. 4, n. 1-2, p. 213-221, 2011. Disponivel em:
<goo.gl/WO0InHg>. Acesso em 27 fev. 2017.

. A relacdo entre 0 énoma e o logos no Cratilo de Platdo. CEMOrOc-Feusp, Sao
Paulo, v. 17, p. 89-100, Mai/Ago. 2014.

. O logus do personagem Créatilo no didlogo homoénimo de Platdo. Fragmentos de
Cultura, Goiania, v. 19, n. 9/10, p. 735-746, 2009. Disponivel em: <goo.gl/rdV6GX>.
Acesso em 09 set. 2017.



159

SANTOS, J. T. Introducio. In: PLATAO, Cratilo. Trad. de Maria José Figueiredo. Lisboa:
Instituto Piaget, 2001.

. O Crétilo e a filosofia platdnica da linguagem. Anélise, Lisboa, n 7, 1987, p. 15-48.

. Para uma leitura aporética do Cratilo. Anais de Filosofia Classica, Rio de Janeiro, V.
VI, n. 15, p. 1-23, 2014.

SCHAFER, C. Léxico de Plat&o. Trad. de Milton Camargo Mota. S&o Paulo: Loyola, 2012.

SCHALCHER, M. G. F. O siléncio de Socrates no Timeu. Letras Classicas, Sao Paulo, n. 2,
p. 187-199, 1998.

SCHULER, D. O Mito em Crise. In: Cultura Greca Classica. Org. de Loiva Otero Félix e
Miriam Barcellos Goettems. Porto Alegre: Editora da Universidade/UFRGS, 1989. p. 7-16.

SEDLEY, D. Parménides e Melisso. Trad. de Pedro Ferreira. In. LONG, A. A. (Org.).
Primérdios da Filosofia Grega. Sdo Paulo: ideias & Letras, 2008, p. 167-189.

SEDLEY, D. Platdo e a linguagem. In: BENSON, Hugh H. (org). Platdo. Consultoria,
supervisdo e trad. de Marco Antonio de Avila Zingano. S&o Paulo: Artmed, 2011.

SEXTO EMPIRICO. Contra os Matematicos. In: Gérgias: Testemunhos e Fragmentos. Trad.
de Manuel Barbosa e de Inés de Ornellas e Castro. Lisboa: Edi¢cdes Colibri, 1993 (Colecdes
Mare Nostrum). p. 30-35.

SILVA, D. P. A reforma hoplitica e o desenvolvimento da cidadania na Grécia Arcaica (VIII-
VIl a.C.). Praesentia, Bogot, n. 13, p. 1-11, 2012. Disponivel em: <goo.gl/ph3gf0>. Acesso
em 28 Fev. 2017.

SILVA, J. C. S. P. Filosofia e Terapia em Wittgenstein. Analytica, Rio de Janeiro, v. 9, n. 2,
p. 87-114, 2005.

SILVA, H. A Atividade Socratica Posta diante dos Sofistas — Socrates: Mestre ou
Antimestre? Mirandum, Porto, n. 19, p. 43-64, 2008.

SOUZA, E. C. O Logos unificador de Protagoras. In: CORNELLI, G. (Org.). Representacfes
da Cidade Antiga: categorias historicas e discursos filosoficos. 1 ed. Coimbra: Archai, 2010.

SOUZA, J. C (Org.). Os Pre-Socraticos: Fragmentos, doxografia e comentarios. Sdo Paulo:
Abril Cultural, 1996 (Colecdo Os Pensadores).

SOUZA, P. R; PEREIRA MELQ, J. J. A Comédia de Aristéfanes como critica a “nova
educacdo” sofistica da polis classica. Anais da Jornada de Estudos Antigos e Medievais,
Maringa, p. 1-15, 2012.

SZLEAK, T. A. Ler Platdo. Trad. de Milton Camarco Mota. Sdo Paulo: Loyola, 2005
(Colecao Leituras Filosoficas).

TORRANO, J. O mundo como fungio das musas. In: HESIODO. Teogonia: a origem dos
deuses. Trad. de Jaa Torrano. Sao Paulo, lluminuras, 1991. 22 edicéo.



160

TRABATTONI, F. Platdo. Trad. de Rineu Quinalia. Sdo Paulo: Annablume, 2010 (Colegéo
Archai: as origens do pensamento ocidental).

UNTERSTEINER, M. A obra dos sofistas: uma interpretacdo filoséfica. Trad. de Renato
Ambrosio. Sdo Paulo: Paulus, 2012 (Colegdo philosophica).

VALDES, M. M. Dos Teorias de la Referencia em el Cratilo. Analisis Filosofico, Buenos
Aires, ano VII, n. 2, p. 97-112, 1987.

VALENTIM, I. A Carta VII, o manifesto e a autobiografia politica de Platdo. Revista
Opinido Filosofica, Porto Alegre, v. 3, n. 1, p. 60-72, 2012.

VERNANT, J. P. As origens do pensamento grego. Trad. de isis Borges B. da Fonseca. 22
ed. Rio de Janeiro: DIFEL, 2015.

. Mito e pensamento entre os Gregos. Trad. de Haiganuch Sarian. 2 ed. Rio de
Janeiro: Paz e Terra, 2008.

VIEIRA, C. O. Adequacdo, Formas e Funcdo de coisas e nomes no Cratilo de Platdo.
Classica, Belo Horizonte, v. 25, n1/2, p.23-36, 2012.

. Notas. In: PLATAO. Cratilo. Trad. e notas de Celso de Oliveira Vieira. Sdo Paulo:
Paulus, 2014, p. 23 e 42, notas 2 e 45.

WEINGARTNER, R. H. Making sense of the Cratylus. Phronesis, Laiden, n. 15, p. 5-25,
1970.

XENOFONTE. Apologia de Sdcrates. In: XENOFONTE. Apologia de Sécrates e Banquete.
Trad., intro. e notas de Ana Elias Pinheiro. Coimbra: Fundagdo Calouste Gulbenkian, 2008, p.
101-114.

. Banquete. In: XENOFONTE. Apologia de Sécrates e Banquete. Trad., intro. e
notas de Ana Elias Pinheiro. Coimbra: Fundacdo Calouste Gulbenkian, 2008, p. 31-82.

. Ditos e feitos memoraveis de Socrates. In: Sécrates. Trad. de Libero Rangel de
Andrade. 2 ed. Sdo Paulo: Editora Nova Cultural Ltda, 1980, p. 31-158 (Colecdo Os
Pensadores).

WERNER, C.; LOPES, C. E. Poeta-adivinho em Teogonia e Trabalhos e dias: o futuro no
discurso poético hesiddico. Archai, Brasilia, n. 13, p. 25-33, Jul/Dez. 2014. Disponivel em:
<goo.gl/aJovGY>. Acesso em 28 fev. 2017.

WITTGEINSTEIN, L. J. J. Investigac6es filoséficas. Trad. de Jodo Carlos Bruni. Sdo Paulo:
Editora Nova Cultural Ltda, 1999 (Colegéo os Pensadores).

WOLFF, F. Socrates. Trad. de Franklin Leopoldo e Silva. 2 ed. So Paulo: Brasiliense, 1982.

ZENI, E. L. Conhecimento e linguagem: um estudo do Teeteto de Platdo. 2012.
Dissertacdo (Mestrado em Filosofia) — Universidade Federal de Santa Maria, Rio Grande do
Sul, 2012.



161

APENDICE A - NOTAS DE TRADUCAO E TRANSLITERACAO

As citacdes referentes aos fragmentos dos Pre-Socraticos, assim como os dialogos
platbnicos e as obras aristotélicas, embora j& dispondo de traducdes em lingua portuguesa,
foram traduzidos pelo autor a partir da versdo grega encontrada no site da Perseus Digital
Library (no caso de Platao e Aristoteles) e do livro “I Presocratici: prima traduzione integrale
com testi originai a fronte delle testimonianze e dei frammenti nella raccolta di Hermann
Diels e Walther Kraz” (no caso dos fragmentos dos Pré-Socraticos). Para a tradugdo, o autor
também contou com o auxilio de outras versbes dos textos gregos traduzidos para linguas
modernas, todas devidamente citadas nas referéncias bibliograficas.

No caso da citacdo dos Pré-Socraticos, o autor optou pela abreviagdo “DK” seguida da
notacdo do fragmento estipulada por Dielz e Kraz.

Abaixo, segue o0 quadro de transliteracdo adotado pela Sociedade Brasileira de Estudos
Cléssicos que orientou esta traducdo. Destaca-se uma pequena alteracdo: as vogais longas
“Eta” e “Omega” foram transliteradas com o sublinhado abaixo das letras “e” e “0”

respectivamente.

Assim:
Letra Nome Transliteracio
A« Alfa a
BB Beta b
'y Gama g (n, diante de outro g, k ou kh)
Ad Delta d
Ee Epsilon e (breve)
Z( Zeta z
Hn Eta ¢ (longa)
00 Teta th
It lota i
Kk Kapa K
A Lambda I
M u Mi m
Nv Ni n
BEE Ksi X
Oo Omicron 0 (breve)
IIn Pi p
Pp RO r/rh
2 0,G Sigma S
Tt Tau t
Y ipsilon y/u (u depois de a, €, 0)
D ¢ Phi ph
Xy Khi kh
Yy Psi ps
Qo Omega o (longa)




