
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA  

 

 

 

 

GILSON GONÇALVES 

 

 

 

 

O ESPAÇO SUBMISSO: o problema da tese de Heidegger sobre a espacialidade 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife  

2003 



GILSON GONÇALVES 

 

 

 

 

 

O ESPAÇO SUBMISSO: o problema da tese de Heidegger sobre a espacialidade 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

graduação em Filosofia da Universidade 

Federal de Pernambuco, como parte dos 

requisitos parciais para obtenção do título de 

Mestre em Filosofia. 

 

Orientador: Profº. Dr. Jesus Vasquez Torres. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife  

2003 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Catalogação na fonte 

Bibliotecária Maria do Carmo de Paiva, CRB4-1291 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   G635e      Gonçalves, Gilson. 

               O espaço submisso : o problema da tese de Heidegger sobre a espacialidade / 

Gilson Gonçalves. – 2003. 

      78 f. : 30 cm. 

 

      Orientador:  Prof. Dr. Jesus Vásquez Torres. 

      Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH. 

Programa de Pós-graduação em Filosofia, Recife, 2003. 

      Inclui referências. 

                       

  

      1. Filosofia. 2. Espaço e tempo - Filosofia. 3.  Heidegger, Martin, 1889-1976. 4. 

Existencialismo.  I. Vásquez Torres, Jesus (Orientador). II. Título. 
   

 

 

100 CDD (22. ed.)                                                            UFPE (BCFCH2019-008) 



GILSON GONÇALVES 

 

 

 

O ESPAÇO SUBMISSO: o problema da tese de Heidegger sobre a espacialidade 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

graduação em Filosofia da Universidade 

Federal de Pernambuco, como parte dos 

requisitos parciais para obtenção do título de 

Mestre em Filosofia. 

 

 

Aprovada em: 15/10/2003.  

 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

 

 

___________________________________________________________________________ 

Profº. Dr. Jesus Vasquez Torres (Orientador)  

Universidade Federal de Pernambuco 

 

 

 

 

___________________________________________________________________________ 

Profº. Dr. Marcelo Pelizzoli (Examinador Interno) 

Universidade Federal de Pernambuco 

 

 

 

 

___________________________________________________________________________ 

Profº. Dr. Miguel Nascimento (Examinador Externo) 

Universidade Federal da Paraíba 

 



AGRADECIMENTOS 

 

Professores: ao meu orientador Dr. Jesus Vasquez Torres, pelo rigor, paciência e 

solicitude em apontar o essencial; Dr. Marcelo Pelizzoli; Dr. Roberto Markenson; Dr. Miguel 

Nascimento; Dr. Vincenzo Di Matteo; Dr. Inácio Strieder; Dr. Paulo Gileno Cisneiros; Dra. 

Maria Ângela de Souza. 

Colegas: Maria de Fátima; Virgínia; Vânia; José Luiz; José Arlindo; Renivaldo; 

Roberto; João Bosco; Betânia.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RESUMO 

 

Discuto o problema do espaço em Heidegger analisando, particularmente, a seguinte 

tese enunciada no § 70 de Ser e tempo: a temporalidade funda a espacialidade. Questiono na 

tese o nexo fundacional que defende a primazia ontológica exclusiva da temporalidade sobre a 

espacialidade na constituição originária do existir humano. Para isso, estabeleço uma base 

preparatória para a análise, composta das teses ontológicas centrais de Ser e tempo, 

evidenciando a questão do tempo e da temporalidade e, também, da temporalidade e da 

espacialidade. A seguir, apresento a interpretação ontológico-existencial da espacialidade e do 

espaço realizada por Heidegger. A partir daí, analiso a tese da espacialidade e avalio seus 

argumentos básicos. Como resultado, identifico dois problemas na tese da espacialidade: o da 

derivação e o da interdição. O problema da derivação é duplo: a fragmentação do espaço e o 

ser do espaço. O problema da interdição é, também, duplo: a corporeidade e a co-

originariedade da temporalidade e da espacialidade. Vale dizer, temporalidade e espacialidade 

seriam equiprimordiais na constituição originária do existir humano. Tal suspeita permite 

supor que a temporalidade se acoplaria à espacialidade no âmbito existencial não havendo, 

portanto, relação de submissão entre espacialidade e temporalidade, mas sim coparticipação 

originária de integração desde o âmbito existencial. 

 

Palavras-chave: Temporalidade. Espacialidade. Heidegger. Filosofia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ABSTRACT 

 

I discuss the problem of space in Heidegger by analyzing, in particular, the following 

thesis enunciated in § 70 of Being and time: temporality founds spatiality. I question in the 

thesis the foundational nexus that defends the exclusive ontological primacy of temporality 

over spatiality in the original constitution of human existence. For this, I establish a 

preparatory basis for the analysis, composed of the central ontological theses of Being and 

time, evidencing the question of time and temporality, and also of temporality and spatiality. 

Next, I present the ontological-existential interpretation of Heidegger's spatiality and space. 

From there, I analyze the thesis of spatiality and evaluate its basic arguments. As a result, I 

identify two problems in the thesis of spatiality: that of derivation and that of interdiction. The 

problem of derivation is twofold: the fragmentation of space and the being of space. The 

problem of interdiction is also twofold: corporeality and the co-origin of temporality and 

spatiality. 

 

Keywords: Spatiality. Corporality. Heiddeger. Philosophy. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



LISTA DE ABREVIATURAS
1
  

 

BP The basic problems of phenomenology (Die Grundprobleme der 

Phänomenologie – 1975), publicada em 1988 

CE Conferências e escritos filosóficos [textos variados], publicado em 1996 

CT O conceito de tempo (Der Begriff der Zeit –1924), publicada em 1997 

EC Ensaios e conferências (Vorträge und Aufsätze – 1954), publicada em 

2001 

EF A essência do fundamento (Vom Wessen des Grundes –1949), publicada 

em 1988 

IM Introdução à metafísica (Einführung in die Metaphysik – 1953), publicada 

em 1987 

IF Introducción a la filosofía (Einleitung in die Philosophie – 1928-1929), 

publicada em 1999 

KM Kant y el problema de la metafísica (Kant und das Problem der 

Metaphysik – 1951), publicada em 1996 

MF The metaphysical foundation of logic (Metaphysiche Anfangsgründe der 

Logic im Ausgang von Leibniz – 1978), publicada em 1984 

OH Ontología: hermenéutica de la facticidad (Ontologie: Hermeneutik der 

Faktizität – 1923), publicada em 1999 

QP Qué significa pensar? (Was heisst denken? – 1951-1952), publicada em 

1964 

SH Sobre o humanismo (Über den Humanismus – 1947), publicado em 1967 

SP Sendas perdidas (Holzwege – 1950), publicada em 1960 

ST-I Ser e tempo (Parte I) (Sein und Zeit – 1927), publicada em 1993 

ST-II Ser e tempo (Parte II) (Sein und Zeit – 1927), publicada em 1989 

SV Sobre a essência da verdade (Von Wessen der Wahrheit – 1943), 

publicada em 1996 

SZ Sein und Zeit (1927), publicada em 1993 

TS Tempo e ser (Zeit und Sein – 1962), publicada em 1996 

ZO Seminário de Zollikon (Zollikoner Seminare – 1987), publicada em 2001 

 

                                                 
1
 Lista de abreviaturas referentes às obras consultadas de Heidegger. Entre parênteses consta o título e a data da 

primeira edição alemã. 



SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO ............................................................................................ 9 

2 AS TESES CENTRAIS DE SER E TEMPO E A ESPACIALIDADE .... 13 

2.1 Exposição das teses ....................................................................................... 14 

2.2.1 Primeira tese: a questão sobre o sentido do ser é a mais primordial .............. 14 

2.2.2 Segunda tese: Dasein é existência e compreensão ......................................... 18 

2.2.3 Terceira tese: Dasein é ser – no – mundo: ...................................................... 21 

2.2.4 Quarta tese: ser – no – mundo é cuidado ........................................................ 24 

2.2.5 Quinta tese: cuidado é temporal ..................................................................... 27 

3 TEMPO E TEMPORALIDADE ................................................................. 31 

3.1 O conceito vulgar de tempo ......................................................................... 32 

3.2 O conceito de tempo do mundo ................................................................... 33 

3.3 O conceito de temporalidade originária do Dasein ou a interpretação 

ontológico-existencial da temporalidade .................................................... 

 

35 

4 MUNDANIDADE E ESPACIALIDADE ................................................... 38 

4.1 A mundanidade do mundo .......................................................................... 38 

4.2 Mundo circundante e manualidade ............................................................ 41 

4.3 A ontologia cartesiana do mundo ............................................................... 44 

4.4 Espacialidade e espaço ................................................................................. 48 

4.4.1 O conceito de espaço cósmico ........................................................................ 50 

4.4.2 O conceito de região ....................................................................................... 50 

4.2.3 O conceito de espacialidade do Dasein .......................................................... 52 

5 A TESE DA ESPACIALIDADE ................................................................. 58 

5.1 A temporalidade funda a espacialidade? ................................................... 59 

5.2 O problema da derivação ............................................................................ 63 

5.2.1 A fragmentação do espaço ............................................................................. 63 

5.2.2 O ser do espaço .............................................................................................. 65 

5.3 O problema da interdição ............................................................................ 70 

5.3.1 Corporeidade .................................................................................................. 70 

5.3.2 Espacialidade e temporalidade: co-originariedade ......................................... 72 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS ...................................................................... 73 

 REFERENCIAS ........................................................................................... 75 

 



9 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

A presente dissertação tem como ponto de partida a suspeita de que, na constituição 

fundamental do existir humano – Dasein ou ser-no-mundo – a temporalidade e a 

espacialidade são co-originárias
2
. Significa dizer que, entre a temporalidade e a espacialidade, 

não há relação de dependência hierárquica, sendo insustentável, então, a seguinte tese: a 

temporalidade funda a espacialidade. Cabe, como primeiro ponto dessa introdução, explicitar 

a validade dessa suspeita que emerge da própria leitura do último capítulo de Ser e tempo que, 

entre outras considerações, apresenta os conceitos de tempo e de temporalidade.  

Heidegger afirma que o Dasein, ser-no-mundo, sempre ocupa um local e este “ocupar” 

não se refere a uma posição no espaço
3
, mas diz respeito a um acontecimento referenciado ao 

tempo (presente/agora, futuro/então, passado/outrora) e denominado de possibilidade de 

datação. Por isso, conclui, a temporalidade constitui a condição de possibilidade para que a 

datação possa se ligar ao lugar. Não é o tempo que se acopla ao espaço, mas o “espaço”, que 

se descobre no mundo, só vem ao encontro com base na temporalidade das ocupações do 

tempo
4
. 

Ora, se a temporalidade do ser-no-mundo de fato possibilita, originariamente, a 

abertura do espaço e a presença espacial
5
, então a relação se dá no âmbito originário, isto é, 

ontológico. Daí, o acoplamento entre a temporalidade e a espacialidade seria, 

necessariamente, no âmbito ontológico. Não é evidente, neste argumento de Heidegger, a 

originariedade apenas da temporalidade, visto que – e isso é manifesto – tanto o espaço, como 

o tempo acoplam-se num mundo de significância, num mundo constituído como rede de 

significações dado pela existência, onde não existem problemas centrais e problemas 

subordinados: todos os problemas são concêntricos
6
.  

Assim, por não parecer evidente tal argumento de Heidegger, surgiu a suspeita de que 

a temporalidade e a espacialidade são co-originárias na constituição ontológica do existir 

humano. 

                                                 
2
 A expressão “constituição fundamental do existir humano” é de Heidegger: A constituição fundamental do 

existir humano a ser considerada daqui em diante se chamará “Dasein” ou ser-no-mundo”. Cf. (ZO, 33).  
3
 Cf. (ST, I, 156) [SZ, 107]: A espacialidade da pre-sença [Dasein] também não se determina, indicando-se a 

posição em que uma coisa corpórea é simplesmente dada. Sem dúvida, também dizemos que a pre-sença 

sempre ocupa um local. Este “ocupar”, no entanto, deve ser em princípio distinto do estar à mão num local, 

dentro de uma região previamente descoberta numa circunvisão.  
4
 Cf. (ST, II, 229) [SZ, 417]: A temporalidade do ser-no-mundo de fato possibilita, originariamente, a abertura 

do espaço e a presença [Dasein] espacial, partindo de um lá já descoberto, sempre está referida a um aqui, 

dotado do carácter da presença. 
5
 Ibid. p. 229. 

6
 Cf. MERLEAU-PONTY, 1989, p. 580.  



10 

 

A temporalidade funda a espacialidade. Este nexo fundacional, enunciado por 

Heidegger e aqui nominado tese da espacialidade, defende que a temporalidade do 

existir humano funda a espacialidade. É deveras intrigante tratar a constituição do 

existir humano circunscrita apenas à temporalidade, não postulando a espacialidade 

como parte dessa estrutura fundamental. Assim, motivado pela suspeita aludida, 

pergunta-se: como é possível a espacialidade ser submissa à temporalidade? Emerge 

da pergunta o título da dissertação – o espaço submisso – na qual é investigado os 

motivos da dependência do nexo fundacional.  

Em oposição ao sentido exclusivamente temporal do Dasein, como assevera a 

tese da espacialidade, poderíamos apontar, na própria hermenêutica do espaço 

desenvolvida por Heidegger em Ser e tempo, que a espacialidade deste ente que nós 

somos, que eu sou, interpretada à luz do modo de ser do manual, faria emergir um 

espaço manual inderivável da temporalidade, visto que a mão corporal, meu corpo, 

não parece ser constituído pelo tempo. O fio condutor desta investigação, instaurada 

nesta suspeita, é identificar na hermenêutica do espaço as possíveis razões da 

irredutiblidade da espacialidade à temporalidade. 

Portanto, define-se como tarefa da presente investigação defender que a 

espacialidade seria insubmissa à temporalidade em contraste com a tese de Heidegger, 

apresentada no § 70 de Ser e tempo, afirmando que a temporalidade funda a 

espacialidade. Procura-se, assim, questionar a tese sobre a espacialidade buscando 

argumentos a partir da própria analítica existencial exposta em Ser e tempo.  

Na conferência Tempo e ser, proferida trinta e cinco anos após a publicação do 

tratado Ser e tempo, Heidegger admite que o nexo entre temporalidade e espacialidade 

defendido no §70 desse tratado é insustentável. Cabe perguntar se o motivo dessa 

crítica viria por causas externas ou o motivo não estaria pré-anunciado no quadro 

analítico do existir humano. Não já estariam em Ser e tempo as razões da 

irredutibilidade do espaço? Essa leve suspeita sugere arriscar uma investigação, não 

tanto pelas dúvidas externas e reviravolta no pensamento do filósofo, mas pelas 

possíveis tensões internas contidas no seio da própria análise hermenêutica da 

espacialidade e da temporalidade em Ser e tempo. É plausível que estaria aí uma das 

dificuldades ou causas do abandono do projeto da ontologia fundamental – uma 



11 

 

ontologia originária que fundaria todos os modos de ser no modo de ser do existir 

humano, isto é, uma ontologia de onde todas as outras poderiam originar-se – em troca 

de um outro projeto que não mais estabelece teses sistemáticas a serem 

inteligivelmente tematizadas
7
, mas busca o destinamento do ser no âmbito do tempo, 

denominado por Heidegger, na citada conferência Tempo e ser, de acontecimento-

apropriação. Questionar a tese da espacialidade no quadro de uma analítica da 

existência é um esforço árduo e inquietante no sentido de compreender os motivos 

fenomenológicos pelos quais se possa desvendar a possível insubmissão da 

espacialidade do existir humano à temporalidade.  

A dissertação está estruturada em 6 seções. A primeira seção intitulada Introdução, se 

explicam os motivos que justificam a pesquisa tanto no plano teórico como no prático. 

A segunda seção, intitulada As Teses Centrais de Ser e Tempo e a Espacialidade, 

divide-se em três subseções. A primeira aborda as teses centrais de Ser e tempo para entender 

a estrutura sistemática da obra, visando dar apoio à discussão da espacialidade no âmbito da 

interpretação ontológico-existencial. São apresentadas cinco teses: a questão sobre o sentido 

do ser é a mais primordial; Dasein é existência e compreensão; Dasein é ser-no-mundo; ser-

no-mundo é cuidado; cuidado é temporal. Mas, situar o problema filosófico do espaço em 

Heidegger, implica, necessariamente, uma análise mais acurada da temporalidade, o que nos 

levou, em seguida, à seção 3, Tempo e Temporalidade que distingue três concepções do 

tempo: o conceito vulgar de tempo, o conceito de tempo do mundo e o conceito de 

temporalidade originária do Dasein. Esta seção gera conclusões sobre a temporalidade e, 

também ressalta a similaridade, em alguns aspectos, entre a abordagem da temporalidade e da 

espacialidade. Objetiva esclarecer a condução da análise sobre a espacialidade e o espaço 

contida na seção 3. 

A quarta seção, Mundanidade e Espacialidade, está dividido em quatro subseções. A 

primeira e segunda subseções apresentam, respectivamente, o conceito ontológico de 

mundanidade e de manualidade. A seguir, a terceira subseção trata da ontologia cartesiana do 

mundo que, por apresentar o ser do mundo a partir de um ente intramundano, recebe a critica 

de Heidegger. Entretanto, Heidegger reconhece que é possível uma recuperação da análise 

cartesiana do mundo. A quarta e última subseção, contém a interpretação ontológico – 

existencial da espacialidade e do espaço. Nesta concepção, Heidegger quer marcar sua 

diferença com a tradição enfatizando que a percepção de espaço é um fenômeno de estrutura, 

                                                 
7
 Ver na segunda seção, a Exposição das Teses Centrais que dão idéia da estrutura sistemática de Ser e tempo.   



12 

 

ou seja, sua compreensão só ocorre no seio de um campo perceptivo e significativo. Assim, é 

a espacialidade do Dasein a condição de possibilidade para “descobrir” o espaço que advém 

no mundo. Por sermos espaciais é que lidamos com o espaço. Aqui são apresentados os 

conceitos de espaço cósmico, de região e da espacialidade do Dasein. 

A quinta seção, dividida em três subseções, tem o título A Tese da Espacialidade. A 

primeira subseção apresenta e comenta a estrutura formal da tese da espacialidade, expondo 

suas premissas e conclusão. Em seguida é feito uma apreciação crítica da tese. A segunda 

subseção identifica dois problemas: o da derivação que aponta para a fragmentação do espaço 

e também para o incerto ser do espaço. A terceira subseção identifica o problema da 

interdição que refere-se à questão da corporeidade e da co-originariedade da temporalidade e 

da espacialidade. 

A Conclusão da presente dissertação, procura contemplar dois pontos: responder à 

pergunta lançada na introdução, como é possível a espacialidade ser submissa à 

temporalidade? e indicar o problema da tese de Heidegger sobre a espacialidade. Acenando, 

em linhas gerais, para as respostas que se imbricam, diríamos que, segundo as análises, 

existem indícios de que a espacialidade seria, juntamente com a temporalidade e, talvez, a 

corporeidade um dos constituintes fundamentais do existir humano. Significa dizer que 

temporalidade, espacialidade e corporalidade participariam de forma centralizada nessa 

constituição, isto é, seriam co-originárias. Equivale a dizer que a espacialidade não seria 

redutível à temporalidade. Aqui aparecem questões sobre co-originariedade e corporalidade. 

Além desses dois problemas da tese, indica-se também a questão da fragmentação dos 

espaços em lugares e se isso não conflitaria com a unidade própria da espacialidade, 

defendido por Heidegger.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



13 

 

2 AS TESES CENTRAIS DE SER E TEMPO
8
 E A ESPACIALIDADE 

 

A análise da espacialidade e do espaço situa-se no quadro da analítica do Dasein
9
 

exposta em Ser e tempo. Para compreender a posição de Heidegger faz-se necessário, 

inicialmente, uma explicitação das idéias centrais ali contidas, devendo ficar claro que está 

longe do nosso propósito, evidentemente, expor e desvendar a abrangência, complexidade e 

brilho do tratado, mas apenas delimitar aquilo que foi estudado e pertence ao interesse do 

nosso tema de investigação, o espaço. Nesse sentido, o presente capítulo foi dividido em três 

partes, quais sejam: 1) exposição das teses centrais
10

; 2) tempo e temporalidade; 3) ontologia 

fundamental e espacialidade. Mas, antes de apresentá-las, um esclarecimento se faz 

necessário. 

                                                 
8
 Todas as citações de Ser e tempo, contida na presente investigação, remetem às edições brasileira e alemã. A 

indicação entre parênteses refere-se à edição brasileira de Ser e tempo - (ST, I), Parte I, 4
a
 edição, 1993 ou 

(ST, II) Parte II, 1
a
 edição, 1989. A indicação em colchetes refere-se à edição original alemã de Sein und Zeit 

[SZ] - 17
a
 tiragem, 1993. Assim, apenas o tratado Ser e tempo será referenciado simultaneamente com as 

abreviaturas entre parênteses e colchetes com as respectivas páginas de cada edição. Eventualmente, será 

indicado também, antes da página, o parágrafo com o sinal §. As outras obras de Heidegger serão citadas entre 

parênteses somente pelas abreviaturas e com as páginas. Para identificação das abreviaturas com as obras de 

Heidegger, ver a lista de abreviaturas. As obras de outros autores serão referenciadas de modo convencional, 

isto é, pelo autor, título, local, editora e ano de publicação. Para informações sobre as edições ver a 

bibliografia. Todas as citações do presente texto, bem como as das notas de rodapé, estão indicadas em itálico. 

O tratado Ser e tempo foi programado como um projeto a ser desenvolvido em duas partes. Do programado só 

um terço foi realizado. Apenas o trecho da parte I foi publicado, no ano de 1927, caracterizando o 

empreendimento como um projeto inacabado. A parte I tinha como objetivo, como esclarece o sumário do 

tratado, “A interpretação da pre-sença pela temporalidade e a explicação do tempo como horizonte 

transcendental da questão do ser”. Foi programada com três seções, quais sejam: 1) análise preparatória dos 

fundamentos do existir humano; 2) Dasein (existir humano) e temporalidade; 3) tempo e ser. A parte II visava 

uma destruição da metafísica e também foi programada em três seções: 1) a doutrina kantiana do 

esquematismo e do tempo; 2) o fundamento ontológico do “cogito sum”; 3) o tratado de Aristóteles sobre o 

tempo. O tratado cumpre apenas as duas primeiras seções da parte I, não sendo publicada a seção três (Tempo 

e ser) (TS). No ano de 1962 Heidegger publica a conferência Tempo e ser na qual faz uma crítica ao projeto 

fundacional de Ser e tempo ao afirmar a insustentabilidade da tese sobre a espacialidade. Sobre o sumário do 

tratado Ser e tempo, cf. (ST, I, §8, 70-71) [SZ 39-40]. Sobre a crítica em Tempo e ser, cf. (TS 267-268). Ser e 

tempo e o texto Tempo e ser refletem momentos ou estágios do pensamento de Heidegger, apesar da questão 

central, a questão do ser, permanecer a mesma. Heidegger faz observações sobre esses momentos (Kehre), 

entre eles pode-se ver em (SV, 170) e (SH, 47). Alguns chamam a essas mudanças de viragem, viravolta, 

reviravolta. Quantos aos comentadores ver NUNES, 1992, p. 225; LOPARIC, 1966, p. 127-130; Ver também 

STEIN, 1996, em nota do tradutor, que precede (SV, 151). Recentemente, Stein fala de três formas de pensar 

em Heidegger, no livro Pensar é pensar a diferença. Cf. STEIN, 2002, p. 21-38. 
9
 Ver na nota 21 que, entre outras considerações, argumenta sobre a manutenção da palavra alemã Dasein.  

10
 A fortuna crítica de Ser e tempo é imensa. Entretanto, para o nosso propósito de entender as idéias centrais 

desta obra, utilizaremos as indicações de comentadores que tenham uma discussão compreensiva do método 

na obra de Heidegger. Ernildo Stein apresenta a estrutura sistemática de ST em seis teses centrais: 1) o sentido 

do ser; 2) estar-aí; 3) estar-aí é ser-no-mundo; 4) ser-no-mundo é cuidado; 5) cuidado é temporal; 6) 

temporalidade do cuidado é temporalidade ecstática. Apresentaremos cinco teses visto que as duas últimas, por 

referirem-se à questão da temporalidade, serão incorporadas na quinta tese. Cf. STEIN, 1988, p. 10 -12. No §8 

de Ser e tempo algumas teses centrais já são pré-anunciadas. Cf. (ST, I, 70-1) [SZ, 39-40]. 



14 

 

Ao comentar a fundamentação da Metafísica em Kant, Heidegger pergunta quais são 

as teses principais que suportam a argumentação
11

. Nas investigações filosóficas, esclarece, é 

característico o emprego de princípios ou proposições sob os quais repousa um mundo de 

pressupostos. No caso de Kant, o que pretende Heidegger é expor as idéias que ele põe de 

antemão para discutir o problema da Metafísica, idéias que não são postas tematicamente, mas 

que permeiam o texto com segura clareza interna. Conclui ele este preâmbulo afirmando: o 

que Kant não discute em detalhe, e aquilo que a filosofia não diz, é sempre o essencial. Esta 

breve, porém incisiva, observação sugere que desvendar as teses subjacentes nas 

investigações filosóficas é um caminho para se discutir o essencial do pensamento. A leitura 

de Ser e tempo revela que o filósofo aplicou suas próprias sugestões nesse tratado. De fato, 

trabalhar com teses - seja na exposição, defesa ou refutação – deixa as bases da discussão 

mais evidentes, como é visto no §43 em que o termo „tese‟ é utilizado na passagem sobre a 

discussão do “mundo exterior”. A tese do realismo e a tese idealista são ambas criticadas à luz 

da proposição existencial defendida no tratado
12

. 

Assim, esta investigação sobre o espaço, na busca de maior clareza, utiliza a seguinte 

sugestão de Heidegger: desvendar as teses é trabalhar o essencial do pensamento. 

 

2.1 Exposição das teses  

 

2.1.1 Primeira tese: a questão sobre o sentido do ser é a mais primordial 

 

É a tese guia do tratado pelo seu conteúdo e função estruturadora. Heidegger coloca 

como preocupação filosófica básica a questão do ser, ponto de partida do projeto Ser e tempo 

e também como tema central de toda sua reflexão, constituindo o problema fundamental de 

seu pensamento, o problema ontológico. Elucidar essa questão não é um capricho, mas não 

                                                 
11

 Cf. (IF, §34, 271). O objetivo de Heidegger é deixar claro a sua posição em relação à tradição. Para isso, faz-se 

necessário distinguir com clareza a tese metafísica que pretende refutar com a proposição existencial: Es 

característico de todas las investigaciones filosóficas el empezar com princípios o proposiciones 

aparentemente sencillos y elementares, pero de modo que trás esos princípios o proposiciones esconde y vive 

todo um mundo de presupuestos [...] Lo que vamos a discutir ahora son lãs ideas que Kant pone de antemano 

a la base de la discussión  del problema de la Metafísica, Idea que él no discute tematicamente em absoluto, 

pero que, sin embargo, a él se lê ofrecen, por así decir, com uma segura claridad interna [...] Esas tesis 

básicas podemos reducirlas a três: 1) Tesis sobre qué sea el conocimento. 2) El problema es la finitud del 

conocimiento del hombre. 3) El objeto de tal conocimiento es o cognoscible mismo en tanto que fenómeno, no 

en tanto que cosa en sí.  
12

 Cf. (ST, I, 274) [SZ, 207]: Heidegger discute as teses realista e idealista contidas no §43 intitulado Dasein, 

mundanidade e realidade.   



15 

 

será de toda a questão mais principal e concreta?
13

. Qual o sentido do ser? Esta não é uma 

pergunta qualquer, pois tem a função norteadora de pensar o ser a partir de uma nova forma 

de pensar no quadro esboçado por uma analítica existencial, em oposição ao que a história da 

filosofia nos legou, o pensar metafísico. Afirma Heidegger que ser é o único e exclusivo tema 

da filosofia não constituindo uma ficção, mas é, sim, colocar um tema que surge no alvorecer 

da antiguidade filosófica e segue até sua forma mais grandiosa na lógica de Hegel
14

; isto 

significa, colocando negativamente, que a filosofia não é uma ciência dos entes mas do ser, ou 

segundo a expressão grega, ontologia
15

. A ciência do ser é, então, ontologia, contudo ser é 

sempre ser de um ente
16

. Mas, visto que ser não é ente, como captá-lo, como fazer possível a 

explicação? A resposta correta, responde Heidegger, é estabelecer uma pressuposição básica 

da ontologia como ciência do ser e não do ente, vale dizer, visando fazer do ser o tema da 

investigação. Esta distinção é denominada diferença ontológica e estabelece com dignidade e 

clareza o campo da investigação filosófica. Assim, distinta das ciências das coisas que são, os 

entes, a ontologia ou filosofia em geral é uma ciência crítica, tomando o mundo como se este 

estivesse colocado às avessas ao não partir do ente, mas sim do ser
17

.  

                                                 
13

 (ST, 35) [SZ, 9]. 
14

 Cf. (BP, 11). No §3 intitulado Filosofia como ciência do ser, diz ele: Nós acreditamos que o ser é o próprio 

tema base da filosofia. Isto não é nossa invenção; é uma forma de colocar o tema que vem à tona no início da 

filosofia da antiguidade e se desenvolve em sua mais grandiosa forma na lógica de Hegel. 
15

 Cf. (BP, 11) Um pouco mais adiante, na p. 13, diz Heidegger que “Filosofia é a ciência do ser”. Sua 

preocupação é demarcar o domínio da filosofia que é distinto do domínio da ciência, ou seja, existe a 

filosofia e as ciências não filosóficas. Para Heidegger, ciência é Wissenschaft termo abrangente significando 

qualquer estudo sistemático de um determinado campo ou domínio. Daí que as Naturwissenschaften, ciências 

da natureza, como as Geisteswissenschaften, ciências sociais, são ambas, na abrangência deste conceito, 

ciências (cf. INWOOD, 2002, p. 14). Sobre esta distinção é esclarecedora a citação de Heidegger, a seguir, 

que também faz alusão ao nosso tema, referindo-se ao espaço puro da geometria como domínio abstraído do 

espaço pré-teórico (BP, § 3, p. 13): Todas as proposições das ciências não filosóficas, incluindo aquelas da 

matemática, são proposições positivas. Daí, para distingui-las daquelas da filosofia, nós as chamaremos de 

ciências positivas não filosóficas. Ciências positivas lidam com aquilo que é, com os entes; vale dizer, elas 

sempre lidam com domínios específicos, por exemplo, natureza. Dentro de um dado domínio a pesquisa 

científica recorta esferas particulares: natureza como natureza do material físico bruto e natureza como 

natureza viva. Ela divide a esfera do vivo em campos individuais: o mundo das plantas, o mundo animal. Um 

outro domínio é história; suas esferas são história da arte, história política, história da ciência e história da 

religião. Ainda outro domínio dos entes, é o puro espaço da geometria que é abstraído do espaço pré-teórico 

descoberto no mundo. Os entes desses domínios são familiares para nós, mesmo se inicialmente e na maioria 

das vezes nós não estejamos na posição de delimita-los, precisa e claramente, um dos outros. (Tradução 

nossa). 
16

 (ST, I, 68) [SZ, 37].  
17

 Cf. (BP, p. 17). Estas reflexões estão contidas no § 4 intitulado As quatro teses sobre o ser e os problemas 

básicos da fenomenologia. A metáfora do mundo às avessas é do próprio Heidegger: “A ciência do mundo às 

avessas”. (Aqui Heidegger faz uma referência velada à definição de filosofia dada por Hegel). Sobre a 

diferença ontológica vamos ler o que diz Heidegger quando pela primeira vez utiliza a expressão, apesar da 

distinção já estar expressa em Ser e tempo: Nós devemos fazer clara a diferença entre ser e ente, para fazer do 

ser o tema da investigação. Esta distinção não é arbitrária; mais que isso, é a único tema da ontologia e, 

portanto, da filosofia mesmo. Esta distinção é a primeira e a mais constitutiva para a ontologia. Nós a 

chamamos de diferença ontológica – a diferença entre ser e ente. Somente fazendo tal distinção – krinein, em 

grego – não entre um ente e outro ente, mas entre ser e ente, é que entraremos no campo da pesquisa 



16 

 

Com base na pressuposição filosófica exposta acima e para garantir a especificidade 

da sua investigação relativa à tradição da metafísica, cuja tarefa pretende a “destruição do 

acervo da antiga ontologia, legado pela tradição”
18

, Heidegger no § 2 de Ser e tempo 

distingue entre a questão orientadora e a questão fundamental
19

. A primeira é feita pela 

metafísica e pergunta pelo “o que é o ente?”. A segunda, a pergunta fundamental, domínio 

único da filosofia, objetiva o sentido do ser. Este procedimento sobre a questão do ser envolve 

quatro componentes interligados: o sentido (do ser); o ser (do ente); o ente; e o Dasein
20

. 

Vejamos mais de perto esses componentes. 1) O sentido do ser é o questionado, não é 

inteiramente desconhecido, apenas difuso, vago e situa-se naquele âmbito da pré-

compreensão ontológica, surge num contexto significativo que é pré-condição de todas as 

relações, é o elemento estruturante, é o lugar de todos os lugares pois aí se dá a diferença 

ontológica. 2) O ser, entendido como determinação fundamental do ente, é o “objeto-pelo-

qual- se questiona. Ser é o aspecto mais geral, mais amplo de   tudo que é. 3) Visto que o ser é 

sempre ser de um ente, o ente é aquele objeto-ao-qual- se pergunta pelo ser e seu sentido. Na 

medida em que ente é tudo que é e muitos são os entes, resta identificar nesta multiplicidade 

em qual deles pode se tomar como ponto de partida da pergunta sobre o sentido do ser. Será 

uma escolha solta, avulsa, arbitrária ou haverá um ente exemplar
21

? 4) Existe um ente que 

compreende e apreende conceitualmente o sentido do ser, que possui em seu ser a 

possibilidade de questionar e que cada um de nós somos. A este ente exemplar Heidegger 

                                                                                                                                                         
filosófica. (Tradução e destaque nosso). Ver a alusão sobre a diferença ontológica (não a expressão) (ST, I, 

69) [SZ, 38]: “O ser e a estrutura ontológica se acham acima de qualquer ente e de toda determinação ôntica 

possível de um ente. O ser é o transcendens pura e simplesmente”. 
18

 (ST, I, 51) [SZ, 22]. 
19

 Cf. (ST, I, 30) [SZ, 5]. Ver também INWOOD, 2002, p. 43. 
20

 (ST, I, 30-41) [SZ, 5-8] A exposição a seguir captou, em linhas gerais, a complexa análise sobre a estrutura 

formal da questão do ser, contida no § 2 e estendida aos § § 3 e 4. Nesse sentido, foi iluminadora as 

considerações de Levinas: “A maneira como o homem é levado ao centro da investigação é inteiramente 

comandada pela preocupação fundamental que consiste em responder à questão „o que é ser‟. [...] Partamos, 

pois, do problema fundamental do significado do ser. Precisemos seus termos. Heidegger distingue 

inicialmente entre aquilo que existe, „o ente’ (das Seiende) e „o ser do ente‟ (das Sein des Seienden). O que 

existe, o ente, cobre todos os objetos, todas as pessoas em certo sentido, e até Deus. O ser do ente é o fato de 

todos esses objetos e todas essas pessoas serem. Ele não se identifica com nenhum desses entes, nem mesmo 

com a idéia do ente em geral. Em certo sentido, não existe; se existisse, seria ente por seu turno, quando de 

alguma forma é a própria ocorrência do ser de todos os „entes‟. Na filosofia tradicional, efectuava-se sempre 

um deslizar imperceptível do ser em direção ao „ente‟. O ser do ente, o ser em geral, tornava-se um ser 

absoluto ou Deus. A originalidade de Heidegger consiste precisamente em manter essa distinção com uma 

constante clareza. O ser do ente é o „objeto‟ da ontologia. Ao passo que os entes representam o domínio de 

investigação das ciências ônticas”. Cf. (LEVINAS, 1967, p. 72-73). O teor das duas últimas frases desta 

citação revela o quanto Levinas apreendeu e avalizava a original concepção de Heidegger, exposta na citação 

(ver nota 4) em que Heidegger de BP distingue o domínio de investigação da filosofia.  
21

 Cf. (ST p. 32) [SZ]: Em qual dos entes deve-se ler o sentido do ser? O ponto de partida é arbitrário ou será 

que um determinado ente possui primazia na elaboração da questão do ser? Qual é este ente exemplar e em 

que sentido possui ele uma primazia?  



17 

 

denomina Dasein
22

. É pela análise deste ente especial que teremos acesso ao sentido do ser, 

vale dizer, o problema do ser que Heidegger coloca reconduz-nos ao homem, pois o homem é 

um ente que compreende o ser. Mas, por outro lado, essa compreensão do ser é ela própria o 

ser; ela não é um atributo, mas o modo de existência do homem. [...] Ele não é apenas uma 

preparação para a ontologia, mas já é uma ontologia. Heidegger chama „Analítica do 

Dasein‟ a este estudo da existência do homem
23

. Desse estudo existencial, isto é, dessa 

ontologia surgida e desenvolvida a partir da analítica do Dasein, revelam-se dois modos de 

comportamento, ambos de caráter originário (pré-ontológico): a compreensão do ser e 

também do mundo juntamente com o que nele há (dos entes que estão acessíveis no mundo). 

Tais modos originários de comportamentos pertencem ao ser que nós somos, o Dasein 

humano
24

. Mostra-se, então, o pertencer da compreensão do ser a qual, originariamente, dá as 

possibilidades de todo e qualquer comportamento em relação aos entes. Significa dizer, que a 

compreensão do ser tem nela mesmo o modo de ser do Dasein humano
25

.  

Assim, a análise da compreensão do ser naquilo em que ela é específica ou, em outras 

palavras, na sua inteligibilidade, pressupõe uma analítica do Dasein dirigida para esta 

finalidade, com a tarefa de revelar a constituição básica do Dasein humano. Dessa maneira, as 

ontologias distintas do modo de ser do Dasein se fundam na estrutura do Dasein levando ao 

que Heidegger denomina ontologia fundamental: É por isso que se deve procurar, na 

analítica existencial da pre-sença [Dasein], a ontologia fundamental de onde todas as demais 

podem originar-se
26

. De fato, seguindo esse raciocínio, a primeira proposição também poderia 

ter a seguinte denominação o primado da ontologia fundamental, visto ser o Dasein um ente 

determinado pela existência (primado ôntico – ver segunda tese) e ter, de forma também 

originária, a compreensão do ser de todos os entes que não possuem o seu modo de ser 

(primado ontológico).  

                                                 
22

 A palavra Dasein, em Heidegger, é um termo técnico e dado à complexidade de seu significado optamos por 

não utilizar as traduções correntes em português, preferindo manter a palavra alemã.  A língua alemã a 

registra, na forma, como uma palavra composta, e na categoria gramatical como substantivo e verbo. O 

prefixo da significa “lá”, “aí“, “então”, “desde” e, ao compor o prefixo de “sein” conforma, como 

substantivo, Dasein que significa, entre outros significados, a vida, a existência humana e é para este 

significado que Heidegger se refere. Como verbo, dasein corresponde ao “existir”, “estar”, “estar aqui”, 

sendo, entretanto, que este da, segundo explica Heidegger no primeiro seminário em Zollikon, não significa 

um lugar no espaço nas proximidades, mas sim um manter aberto para apreender as significações daquilo que 

advém. Cf. (O 19); (Z 33); INWOOD, 2002, p. 29-31. Sobre o significado do termo técnico de Dasein ver a 

exposição da segunda tese. 
23

 Cf. LEVINAS, 1997, p. 76-77. 
24

 Cf. (BP, 16). 
25

 Cf. (BP, 16). 
26

 (ST, I, 40) [SZ, 13]. Todas as citações de Ser e tempo são da edição brasileira com tradução de Márcia de Sá 

Cavalcante que traduz o termo Dasein por pre-sença. Nas citações de Ser e tempo, por fidelidade à tradução 

consultada, será mantido o termo pre-sença. No restante do texto utilizou-se o termo em alemão grafado em 

itálico. Ver nota 16. 



18 

 

Em resumo, sobre a primeira tese poderíamos, preliminarmente, apontar duas 

conclusões: 1) a afirmação do campo temático da filosofia revelado pela diferença ontológica 

e dirigido para o sentido do ser; e 2) a questão do ser revelada pela diferença ontológica 

mostra-se estruturadora. No parágrafo final do primeiro capítulo, Heidegger afirma que a 

questão do ser é uma tendência ontológica essencial desse ser que nós somos. Mas quem é 

esse Dasein? Chegamos neste ponto à segunda tese.  

 

2.1.2 Segunda tese: Dasein é existência e compreensão 

 

Quem é o Dasein? Distintamente da tradição defendida pela metafísica, Heidegger 

propõe a questão do ser a partir do homem. Investigando a estrutura formal da questão, para 

que possa ser posta explicitamente, ele identifica que a visualização, compreensão, 

conceptualização são atitudes constituídas do questionamento e, ao mesmo tempo, modos de 

ser de um determinado ente, daquele ente que nós mesmos, os que questionam, somos. Daí a 

decisão de Heidegger em iniciar a investigação sobre o ser a partir do ente que nós somos em 

nossa existencialidade. A este ente o denomina Dasein, palavra composta que ressalta a 

questão ontológica fundamental, pois indica a relação com o ser, visto que o termo Dasein já 

aponta em sua composição para o ser (Sein) e também para a existência (Da)
27

. Como já 

indicamos na proposição anterior, a esta investigação chamada de análise existencial, ao 

longo de todo Ser e tempo, Heidegger elabora análises sobre a existencialidade nas suas 

estruturas que se revelam atreladas a um mundo e um tempo, numa dimensão ôntica 

reveladora de estruturas que são minhas e universalmente humanas. Para evitar equívocos, 

Heidegger sugere que para o modo de ser da coisa use-se a expressão interpretativa “ser 

simplesmente dado”, utilizando-se a expressão existência como determinação própria do 

Dasein
28

.  

                                                 
27

 Cf. (ZO, p. 33). Ver a explicitação de Heidegger sobre o existir humano, comentando um desenho seu, no 

seminário de 8 de setembro de 1959: “A finalidade deste desenho é apenas mostrar que o existir humano em 

seu fundamento essencial nunca é apenas um objeto simplesmente presente num lugar qualquer, e certamente 

não é um objeto encerrado em si. Ao contrário, este existir consiste de “meras” possibilidades de apreensão 

que apontam ao que lhe fala e o encontra e não podem ser apreendidas pela visão ou pelo tato. [...] A 

constituição fundamental do existir humano a ser considerada daqui em diante se chamará “Da-sein” ou 

“ser-no-mundo”. Entretanto, este Da não significa, como acontece comumente, um lugar no espaço próximo 

do observador. O que o existir como Da-sein significa é um manter aberto de um âmbito de poder-apreender 

as significações daquilo que aparece e que se lhe fala a partir de sua clareira. O Da-sein humano como 

âmbito de poder-apreender nunca é um objeto simplesmente presente. Ao contrário, ele não é de forma 

alguma e, em nenhuma circunstância, algo passível de objetivação”. 
28

 Cf (ST, I, 77-78) [SZ, 42]. “Evita-se uma confusão usando a expressão interpretativa ser simplesmente dado 

para designar existência e reservando-se existência como determinação ontológica exclusiva da pre-sença. „A 

“essência” da pre-sença está em sua existência‟. As características que se podem extrair deste ente não são, 



19 

 

Por conseguinte, para elucidar o problema do sentido do ser vai-se ao ente que tem a 

primazia ôntico-ontológica: o Dasein. É primazia ôntica, pois é um ente determinado em seu 

ser pela existência e é ontológico pois compreende – de maneira originária – a existência e é a 

condição de possibilidade de todas as ontologias ou então, como afirma Loparic o espaço de 

manifestação de todos os entes
29

. Uma vez caracterizado o ente que somos nós mesmos, 

impõe-se a tarefa de analisá-lo. Dessa caracterização do Dasein, Heidegger identifica dois 

aspectos: o primado da existência frente à essência e o ser sempre meu. Tem-se aqui, 

claramente configurada, nesta caracterização, uma região fenomenal específica do Dasein 

cujo modo de ser é distinto dos entes cujo modo de ser é ser simplesmente dados dentro do 

mundo.   

A compreensão não é ato teórico, mas ato “fundacional”. A tese título poderia ter outra 

formulação, segundo a indicação de Levinas: A compreensão do ser é a característica e o 

facto fundamental da existência humana”
30

. Compreender aponta aqui para o significado do 

ser, problema filosófico fundamental exposto na primeira tese. Mas, explicitar a compreensão 

não seria uma investigação inútil ou mesmo um ato secundário, visto que partimos em busca 

de algo do qual já temos posse? Para Heidegger, a compreensão é um existencial e, como tal, 

um dos caracteres ontológicos do Dasein determinado a partir da existencialidade
31

.  

 

 

 

                                                                                                                                                         
portanto, “propriedades” simplesmente dadas de um ente simplesmente dado que possui esta ou aquela 

„configuração‟. As características constitutivas da pre-sença são sempre modos possíveis de ser e somente 

isso”. 
29

 LOPARIC, 1995, p. 18.   
30

 LEVINAS, 1997, p. 74. 
31

 (ST, 77 - 81) [SZ, 41 – 45]. Nestas páginas que contém o § 9, intitulado O tema da analítica do Dasein [ Das 

Thema der Analytik des Daseins] Heidegger caracteriza a diferenciação das determinações ontológicas entre o 

Dasein, denominadas existenciais, e os entes que não têm o modo de ser do Dasein, chamadas de categorias. 

Em palavras esclarecedoras no final deste § 9, Heidegger fala: “Existenciais e categorias são as duas 

possibilidades fundamentais de caracteres ontológicos. O ente, que lhes corresponde, impõe cada vez, um 

modo diferente de se interrogar primariamente: o ente é um “quem” (existência) ou um “que” (algo 

simplesmente dado no sentido mais amplo). Somente depois de se esclarecer o horizonte da questão do ser é 

que se poderá tratar da conexão entre esses dois modos de caracteres ontológicos. / [...] a analítica 

existencial da presença mobiliza igualmente uma tarefa, cuja urgência não é menor que a da própria questão 

do ser, a saber, a liberação do “a priori”, que se deve fazer visível a fim de possibilitar a discussão filosófica 

da questão “o que é o homem”.  A analítica existencial da pre-sença [Dasein] está antes de toda psicologia , 

antropologia e, sobretudo, biologia”. É também esclarecedora a análise empreendida no § 31 intitulado O 

Dasein como compreensão [Das Da-sein als Verstehen]. O §32, intitulado Compreensão e interpretação 

[Verstehen und Auslegung], discute que no desenrolar da compreensão o Dasein projeta o seu ser para 

possibilidades podendo se elaborar em formas. A essa elaboração de formas Heidegger chama de 

Interpretação. Por conseguinte, “A interpretação se funda existencialmente na compreensão e não vice-versa. 

Interpretar não é tomar conhecimento de que se compreendeu, mas elaborar as possibilidades projetadas na 

compreensão” (ST, 204) [SZ, 148]. 



20 

 

Daí se segue a elucidação, através da analítica existencial, do nexo originário e pré-

ontológico em relação ao ser. É originário
32

 por ser posição prévia, origem de onde algo 

provém, brota, o que nos permite denominar de posição fundante. É pré-ontológico não 

apenas no sentido de que não é ainda ontológico, vale dizer, captado explicitamente e 

conceitualmente, mas principalmente no sentido daquilo que é fonte de onde emerge toda a 

ontologia, que se orienta para o ser, irredutível a qualquer formulação conceitual. De 

importância ímpar, na analítica de Heidegger, é que a compreensão do ser não se revela como 

um acontecimento puramente teórico, mas sim um acontecimento fundante cuja diferença 

entre os modos pré-ontológico e ontológico de compreender não se refere a um simples 

diferencial entre conhecimento claro e obscuro: ela diz respeito ao próprio ser do homem. 

Coreth, em seu livro Questões fundamentais da hermenêutica, analisa o passo à frente 

que deu Heidegger em relação ao problema hermenêutico, superando os passos de 

antecessores seus como Dileta e Husserl, fazendo recuar a “compreensão” à existência do 

Dasein transformando-a, dessa maneira, em um existencial, isto é, caractere da constituição 

ontológica do Dasein
33

. Não se trata de uma compreensão psicológica, nem tampouco da 

compreensão própria das ciências do espírito. Trata-se, sim, de uma compreensão que 

antecede e de onde aflora uma base única para o “explicar” e o “compreender” como modos 

de conhecer das várias ciências. Ao proceder assim, Heidegger elimina a dualidade – 

“explicar” e “compreender” – e toma a compreensão como próprio ser da existência, visto 

que a existência (o Dasein) é marcada fundamentalmente (ontologicamente) com a 

compreensão do ser. Ou seja, como assevera a segunda tese: Dasein é existência e 

compreensão. Conclui Coreth que Heidegger, ao empreender uma análise existencial-

ontológica da existência humana, faz emergir uma hermenêutica da existência. Significa dizer 

que ele faz uma interpretação compreensiva do que é o Dasein e como ele se compreende a si 

mesmo. 

Em resumo, o problema do ser que Heidegger coloca aponta para o homem, pois o 

homem é um ente que compreende o ser do homem e, daí, a sua importância para a ontologia. 

                                                 
32

 Utilizo o termo “originário” no sentido dado por Heidegger no § 45 de Ser e tempo. Originário (ursprünglich) 

significa inicial, primeiro. Sugere, ainda, primitivo, primevo, primordial. Não tem, de modo algum, o sentido 

de novidade, de excentricidade. Vejamos o que Heidegger diz: “[...] Mas o que significa originalidade 

(Ursprünglichkeit) de uma interpretação ontológica? Investigação ontológica é um modo possível de 

interpretação. Esta foi caracterizada como elaboração e apropriação de uma compreensão. Toda 

interpretação possui uma posição prévia, visão prévia e concepção prévia. No momento em que, enquanto 

interpretação, se torna tarefa explícita de uma pesquisa, então o conjunto dessas “pressuposições”, que 

denominamos de situação hermenêutica, necessita de um esclarecimento prévio que, numa experiência 

fundamental, assegure para si o “objeto”a ser explicitado. Uma interpretação ontológica deve liberar o ente 

na constituição de seu próprio ser”. Cf. (ST, II, 10) [SZ, 231-232]. Ver também INWOOD, 2002, p. 134. 
33

 Cf. CORETH, 1973, p. 18-22.  



21 

 

Mas aqui se apresenta um fenômeno notável, essa compreensão do ser não é um atributo ou 

faculdade humana ou mesmo a noção tradicional de consciência como ponto de partida; é, isto 

sim, buscar o que é anterior à consciência, buscar a sua base, no acontecimento fundamental 

do ser: na existência do Dasein. E, assim, pela estrutura formal exposta, a existência do 

Dasein consiste em compreender o ser
34

. Mas, falar da existência conduz à terceira tese.  

 

2.1.3 Terceira tese: Dasein é ser – no – mundo 

 

A compreensão se dá através da própria existência. Na tese precedente vimos que 

compreender o ser
35

 é existir e existir é inquietar-se, relacionar-se, comportar-se frente à 

própria existência. O Dasein possui essencialmente a compreensão do ser. Mas, como precisar 

essa compreensão? Na busca para caracterizar as determinações existenciais do Dasein, 

distintas das categorias
36

, Heidegger designa a estrutura fundamental
37

 do Dasein de ser-no-

mundo. No texto A essência do fundamento, de 1928, comenta que o ser-no-mundo como 

constituição fundamental do Dasein anuncia algo sobre a sua essência e acrescenta: O 

discurso a propósito do ser-no-mundo não é uma asserção de ocorrência fática [factual] do 

estar-aí [Dasein], mas ainda, não é em geral nenhum enunciado ôntico. Diz respeito a uma 

condição „essencial‟ que determina o estar-aí em geral e tem, pois, o caráter de uma tese 

ontológica
38

. Também chamada de tese ontológica
39

 - o Dasein tem a estrutura do ser-no-

mundo – este enunciado, primeiro existencial, revela uma estrutura de unidade, homem e 

mundo, em que se dá o acontecer do existir humano. Por se tratar de uma estrutura de 

unidade, Heidegger faz uma primeira advertência: A expressão composta „ser-no-mundo‟, já 

na sua cunhagem, mostra que pretende referir-se a um fenômeno de unidade
40

. O ser-no-

mundo é, sem dúvida, uma constituição necessária e a priori da presença
41

. É só e apenas na 

condição de ser-no-mundo que se dá a possibilidade do Dasein existir. Neste fenômeno pode-

se visualizar três momentos estruturais constitutivos cujo destaque analítico de um pressupõe 

                                                 
34

 Cf (ST, II, p. 78) [SZ, p. 43]: Os dois caracteres esboçados da pre-sença, o primado da “existência” frente à 

essência e o ser sempre minha, já indicam que uma análise deste ente se acha diante de uma região fenomenal 

própria. A pre-sença não tem, nem nunca pode ter o modo de ser dos entes simplesmente dados dentro do 

mundo. Ver também LEVINAS, 1997, p. 76. 
35

 Cf. (ST, I, 38) [SZ, 12]. A compreensão do ser é em si mesma uma determinação do ser da pre-sença.  
36

 Ver nota 24.  
37

 Cf. (ST, I, 75) [SZ, 41]: Mantendo-se o ponto de partida já estabelecido na investigação, deve-se liberar uma 

estrutura fundamental da pre-sença, o ser-no-mundo.  
38

 Cf. (EF, 41). Colchetes nosso.  
39

 Cf. LOPARIC, 2002, p.282. 
40

 Cf. (ST, I, 90). O tom enfático dado por Heidegger observa-se no original [SZ, 53]: Der zusammengesetzte 

Ausdruck „In-der-Welt-sein‟ zeigt schon in seiner Prägung an, daβ ihm einheitliches Phänomen gemeint ist. 
41

 Cf. (St, I, 91) [SZ, 53].  



22 

 

o destaque dos demais, vale dizer, ver um momento pressupõe ver a totalidade do fenômeno. 

Apontemos, então, para esses três momentos constitutivos, a saber: 1) o momento estrutural 

“mundo” - “em-um-mundo” [in der Welt] diz respeito à estrutura ontológica de “mundo” 

buscando a idéia de mundanidade [Weltlichkeit] como existencial; 2) o momento estrutural 

“quem” – caracterizando o quem e´e está na cotidianidade; 3) o momento estrutural “ser-em” 

[In-Sein] – expõe a constituição ontológica do próprio “em”
42

.  

Anunciado o ser-no-mundo como fenômeno de unidade desta constituição homem-

mundo, negando de princípio a tradição metafísica de um sujeito sem mundo, pura res 

cogitans,
43

 Heidegger faz uma segunda advertência começando pela seguinte pergunta: o que 

quer dizer ser-em? Temos aqui presentes, em reverberação, o problema da diferença 

ontológica posta na primeira proposição, visto que ser-em não é uma categoria, mas sim um 

existencial. Vejamos a explicação e exemplos do filósofo. A advertência diz respeito à 

tentação de compreender o ser-em como algo dentro de algo ou mesmo seres extensos dentro 

do espaço, vale dizer, o ser em um mundo não designa, de modo algum, algo dentro de algo, 

como a água dentro do copo, o banco na sala, na universidade, no espaço cósmico 

(Weltraum)
44

. Configura-se nesta situação de entes situados dentro de outros o pressuposto da 

tradição metafísica cartesiana que concebe o homem (res cogitans) e o mundo (res extensa) 

como entes isolados que se relacionam. Neste caso, o ente tem o modo de ser do ser que é 

simplesmente dado no sentido de manter apenas determinadas relações de lugar
45

. 

Diferentemente, alerta Heidegger, o ser-em significa uma constituição ontológica da 

pre-sença [Dasein] e é um existencial
46

. Sendo ele um existencial, originariamente, não 

                                                 
42

 CF. Idem.  
43

 Cf. COLOMER, 1990, 510. ver também em ST, §§19 a 21, a análise da mundanidade (Analyse der 

Weltlichkeit) que é feita em contraposição à interpretação do mundo em Descartes.  
44

 Cf. (ST, I. 91-92) [SZ, 53-54). Aqui Heidegger faz a primeira alusão a um determinada concepção de espaço, 

o espaço como continente, contentor ou espaço cósmico (Weltraum), daí que essa longa citação apresenta 

interesse especial ao nosso tema: “[...] completamos a expressão, dizendo: ser „em um mundo‟ e nos vemos 

tentados a compreender o ser-em como um estar “dentro de [...]”. Com esta última expressão, designamos o 

modo de ser de um ente que está em um outro lugar, como a água está no copo, a roupa no armário. Com 

este “dentro” indicamos a relação recíproca de ser de dois seres extensos “dentro” do espaço, no tocante a 

seu lugar neste mesmo espaço. Água e copo, roupa e armário estão igualmente “dentro” do espaço “em” 

um lugar. Esta relação de ser pode-se ampliar, por exemplo: o banco na sala de aula, a sala na 

universidade, a universidade na cidade e assim por diante até: o banco “dentro do espaço cósmico”. Esses 

entes, que podem ser determinados como um estando um “dentro” do outro, têm o mesmo modo de ser do 

que é simplesmente dado, como coisa que ocorre “dentro” do mundo. Ser simplesmente dado “dentro” de 

um dado, o ser simplesmente dado junto com algo dotado do mesmo modo de ser, no sentido de uma 

determinada relação de lugar, são caracteres ontológicos que chamamos de “categorias”. Tais caracteres 

pertencem ao ente não dotado do modo do modo de ser da pre-sença”. 
45

 Ver abaixo no capítulo III, seção 3, a Ontologia cartesiana do mundo. 
46

 Cf. (ST, I, 92) [SZ, 54]. Colchetes nosso. A citação merece ser estendida porque aqui Heidegger parece sugerir 

que ter um corpo não pertence à estrutura essencial do Dasein, o que causa uma perturbação evidente nas 

análises contidas no § 23 no que diz respeito à corporalidade (Leiblichkeit): O ser-em, ao contrário, significa 



23 

 

denota uma relação espacial de uma coisa espacialmente dentro de outra. O “em” deita suas 

raízes em significações como “morar”, “habitar”, “eu estou acostumado a”, “cultivo algo”, 

deixando claro o ente ao qual pertence o ser-em: o ente que eu mesmo sou. Isso leva à 

seguinte conclusão: O ser-em é, pois, a expressão formal e existencial do ser da pre-sença 

[Dasein] que possui a constituição essencial de ser-no-mundo
47

.  

Por outro lado, continua Heidegger, o Dasein também pode ser apreendido, dentro de 

certo limite, como algo simplesmente dado. Entretanto, essa possibilidade não deve ser 

confundida com um modo de “ser simplesmente dado”, que é próprio do Dasein. Temos, 

dessa forma, que a “factualidade” do fato do próprio Dasein é distinta da ocorrência fatual de, 

por exemplo, pedras. A esse caráter fatual do Dasein denomina-se facticidade
48

. A facticidade 

impõe ao Dasein a dispersão em modos do fazer, produzir, tratar, cuidar, pesquisar, interrogar. 

Tais modos de ser-em possuem o modo de ser da ocupação
49

.  

Nesta análise, assim como no decorrer de todo Ser e tempo, Heidegger busca 

distinguir marcadamente dois planos, aquele referente à estruturação ontológica e aquele das 

consolidações ônticas. A análise incorpora em seu âmbito esta distinção, vale dizer, o 

pressuposto da primeira tese, a diferença ontológica. De fato, poderíamos até enfatizar que, 

sem a diferença ontológica, não é possível entender Heidegger. Em relação ao espaço, o 

intento de Heidegger é marcar esta diferença adotando o termo “interioridade” para os entes 

como categoria, e o termo “espacialidade” do Dasein, como existencial. Isto posto, ele 

esclarece que o Dasein tem seu próprio “ser no espaço”, mas isso só é possível “com base e 

fundamento no ser-no-mundo em geral”. Em outras palavras, a condição ontológica autoriza a 

caracterização ôntica, interditando dizer: “o ser-em um mundo é uma propriedade espiritual e 

a „espacialidade‟ do homem é uma qualidade de seu corpo, fundada sempre numa 

corporeidade”. Para Heidegger, esta formulação é ingênua, visto que vale a primazia 

ontológica, isto é, A compreensão do ser-no-mundo como estrutura essencial da pre-sença 

[Dasein] é que possibilita a visão penetrante da espacialidade existencial da pre-sença
50

.  

Vale agora um breve comentário nesta exposição sobre a espacialidade, à qual 

voltaremos posteriormente. Como indicado na nota 40, em que Heidegger parece hesitante ao 

afirmar que ter um corpo não é da constituição essencial do Dasein, aqui ao analisar a 

„espacialidade‟ existencial, também surge a dificuldade ou relutância em afirmar uma 

                                                                                                                                                         
uma constituição ontológica da pre-sença e é um existencial. Com ele, portanto, não se pode pensar em algo 

simplesmente dado de uma coisa corporal (o corpo humano) “dentro” de um ente simplesmente dado. 
47

 Cf. Idem. Colchetes nosso. 
48

 Cf. (ST, I. 93-4) [SZ, 55-6].  
49

 Cf. (ST, I, 95) [SZ, 57]. 
50

 Cf. (ST, I, 94) [SZ, 56].  



24 

 

corporeidade apesar das estruturas essenciais do Dasein, o ser-no-mundo, supor uma 

referência ao espaço. 

 

2.1.4 Quarta tese: ser – no – mundo é cuidado
51

 

 

Revelou-se o ser-no-mundo como uma estrutura originariamente total (terceira tese). 

Sob a ótica ontológica, com o seu olhar unificador, é decisivo evitar a fragmentação desse 

fenômeno, o que leva à pergunta: como determinar a totalidade deste todo estrutural? Se for 

legítimo reconhecer no ser-no-mundo três caracteres ontológicos fundamentais – 

existencialidade ou lançar-se no sentido de suas múltiplas possibilidades, um projeto de ser 

vinculado ao poder-ser; facticidade ou consciência de achar-se lançado em um mundo; e, 

decadência ou estar na superficialidade do seu modo fundamental de ser – a questão é buscar 

a possibilidade de apreender esse todo que está longe de ser uma reunião daqueles caracteres 

mediante uma montagem de elementos. Uma vez reconhecidos esses elementos fundamentais 

da nossa condição, o homem como ser-no-mundo, resta estabelecer um plano com o objetivo 

de efetuar a sua interpretação unitária. Nessa direção, como alerta Beaufret, urge estabelecer 

uma noção abrangente com o objetivo de conter os três caracteres ontológicos fundamentais 

na unidade de uma só fórmula
52

. Para Heidegger, já temos a leitura dessa fórmula através de 

algo bem próximo a nós, a experiência do cuidado
53

. É nessa experiência que se revela a 

atitude do homem perante o mundo, não um observar de algo simplesmente dado, vale dizer, 

um olhar sobre entes soltos e avulsos. Mas é, fundamentalmente, um lidar envolvido e 

preocupado com o mundo que é, em palavras de Beaufret, um recriar em si mesmo, a cada 

instante, a unidade fundamental da existencialidade, da facticidade e da decadência.  

                                                 
51

 Utilizaremos o termo “cuidado” como tradução do termo alemão “Sorge”. Ver STEIN, 1988, p. 87-88: na 

fábula da criação do homem, Stein traduz o termo Sorge por “cuidado”. 
52

 Utilizo o termo “fórmula” como uma expressão mediante a qual se anuncia uma totalidade. Heidegger sugere 

este significado ao falar dos distintos modos de ser-em que possuem o ser da ocupação (Besorgen). Cf. (ST, I, 

95) [SZ, 57]. Ver também BEAUFRET, 1976, p. 26. 
53

 No sexto capítulo de Ser e tempo (§§ 39 a 44) este tema será caracterizado e aprofundado. Mas é no segundo 

capítulo no §12 que Heidegger já introduz a discussão do ser do Dasein como cura. Procurando deixar claro e 

diferenciado o plano ôntico do ontológico nesta discussão, diz ele: “Em oposição a esses significados pré-

científicos e ônticos, a presente investigação usa a expressão „ocupar-se‟ (Besorgen) para designar o ser de 

um possível ser-no-mundo. Essa escolha não foi feita porque a presença é, em primeiro lugar e em larga 

escala, „prática‟ e econômica, mas porque o ser da presença se deve tornar visível em si mesmo como cura.  

Mais uma vez, deve-se tomar a expressão como um conceito ontológico de estrutura. [...] esta expressão nada 

tem a ver com as „penas‟, „tristezas‟ ou „preocupações‟ da vida as quais, do ponto de vista ôntico, podem ser 

encontradas em qualquer pré-sença. Tudo isso, assim como „jovialidade‟ e „despreocupação‟ só são 

ônticamente possíveis porque, entendida ontologicamente, a presença é cura. Pelo fato do ser-no-mundo 

pertencer ontologicamente à pré-sença, o seu ser para com o mundo é, essencialmente, ocupação (Besorgen). 

Cf. (ST, I, 95) [SZ, 57].  



25 

 

Segundo MacDowell, a noção de cuidado – como preocupação ansiosa e de diligente – 

é utilizada para exprimir a estrutura complexa que condiciona o comportamento humano. 

Sendo assim, o cuidado como ser do homem é essencialmente ser-no-mundo. Mundo não é, 

aqui, o conjunto formado de todas as coisas, mas é um elemento da estrutura da existência 

humana: O homem não se entende originalmente como um “eu” isolado, diante do qual 

estivessem também outros entes, objetos do seu conhecimento e da sua ação. Ele se projeta 

necessariamente no mundo, no qual se joga o seu destino
54

. 

Portanto, o cuidado não é uma propriedade empírica do Dasein, mas, ainda com 

Beaufret, uma expressão a priori da sua própria condição – marca fundamental da condição 

humana. O cuidado, então, incorpora os três caracteres ontológicos fundamentais do ente ser-

no-mundo, tecidas num nexo originário que constitui a totalidade procurada no todo 

estrutural. Essas interpretações conduzem o cuidado como ser do Dasein e definem o homem 

como o cuidado: com o mundo, com os entes disponíveis (manualidade) e com os entes 

simplesmente dados
55

.   

Ao comentar a fábula latina sobre a criação do homem, no §42, Heidegger observa que 

a interpretação ontológica do Dasein como cuidado não é uma invenção, mas encontra-se já 

pré-anunciada nas narrativas míticas da criação do homem
56

. De fato, o que ele procura é um 

testemunho justificativo para a sua interpretação ontológica. Vejamos. 

 

Fábula Da Criação Do Homem
57

 

 

Foi Terra quem lhe deu o corpo, Júpiter o espírito, mas Cuidado lhe moldou a forma. 

O tempo, a suprema autoridade representada por Saturno, chamada para resolver a 

contenda surgida entre os três sobre o nomear, decide o seguinte: o corpo ao morrer 

retornará à Terra, o espírito retornará a Júpiter e ao Cuidado pertencerá enquanto 

viver. Como foi feito de húmus, ele deverá ser nomeado „homo‟.  

 

O significado deste testemunho, observa Heidegger, é duplo: percebe o cuidado como 

aquilo que pertence à condição humana em vida e o reconhece como uma unidade de corpo e 

espírito. Sua origem não vem deste composto, mas vem sim da cuidado que não o abandona 

ao seu próprio destino, ao contrário, é por ela mantido e dominado enquanto no mundo 

estiver. O ser-no-mundo tem o seu ser no cuidado, contudo o seu nome advém do elemento do 

                                                 
54

 Cf. MACDOWELL, 1993, p. 140-1.  
55

 Ver o § 39, em especial a metade final. (ST, I, 246-7) [SZ, 183-4]. 
56

 Heidegger no início do § 42, de longo título (A confirmação da interpretação existencial da pre-sença como 

cura a partir da própria interpretação pré-ontológica da pre-sença), anuncia um testemunho pré-ontológico com 

força de comprovação apenas histórica. Cf. (ST, I, 262) [SZ, 197]. 
57

 Resumo meu em paráfrase com base na fábula latina de Higino transcrita em latim e traduzida por Heidegger. 

Cf. (ST, I, 263-4) [SZ, 197-8].  



26 

 

qual foi feito, o húmus. A suprema autoridade da fábula, Saturno o deus do tempo, decide 

sobre o ser originário deste composto quando em seu percurso temporal no mundo.  

A fábula ao historiar o conceito ôntico de cuidado permite vislumbrar outras estruturas 

fundamentais do Dasein. Mas é preciso ficar alerta pois a interpretação ontológico-existencial 

não é um tipo de generalização ôntico-teórica, mas é de ordem ontológica e a priori. Não 

constitui propriedades ônticas, é constituição ontológica. Estabelecer essas diferenças permite 

a Heidegger dizer: “A condição existencial de possibilidade de „cuidado com a vida‟ e 

„dedicação‟ deve ser concebida como cura num sentido originário, ou seja, ontológico
58

”. 

Dessa base originária emerge a definição do homem como cuidado, estrutura prática de estar 

no mundo que representa ponto de culminância das análises empreendidas até então. Sua 

preocupação é a investigação das estruturas originárias existenciais, através da analítica do 

Dasein para chegar a uma ontologia fundamental
59

.  

A fábula da criação do homem representa, para Stein, a alegoria do cuidado cuja força 

significativa procura exemplificar a analítica existencial, isto é, a determinação das estruturas 

existenciais, empreendida anteriormente ao § 42, reconhecido como o parágrafo do cuidado
60

. 

Segundo ele, a analítica existencial, ponto de partida da ontologia fundamental, revela o ser-

no-mundo, ou Dasein, cuja hermenêutica seria o ponto de convergência, simultaneamente, de 

uma tradição e da sua superação, instaurando um novo paradigma para a filosofia. A alegoria 

da cura é a grande metáfora do novo paradigma, exposição simbólica da definição do ser do 

Dasein como cuidado
61

.  

No final da parte I de Ser e Tempo, §44, Heidegger reconhece que a análise efetuada 

revelou o cuidado, mas mostra-se relutante como deste fenômeno é possível dar-se a 

constituição ontológico-existencial mais originária do Dasein. E na última linha desta seção 

faz a seguinte pergunta: será que a investigação feita até aqui já permitiu ver o todo do 

Dasein? Na fábula é Saturno, o deus do tempo, quem decide sobre o ser originário do 

composto corpo espírito, vale dizer, o seu fundamento ou, em outras palavras, o tempo é o 

horizonte do ser do Dasein. Restaria, então, enfocar as estruturas existenciais no âmbito do 

tempo. Chegamos, aqui, à próxima tese que vai nortear a segunda seção de Ser e tempo e 

apreender o Dasein como totalidade, ou seja, o tempo possibilita a constituição da estrutura 

do cuidado. 

 

                                                 
58

 Cf. (ST, I, 265) [SZ, 199]. 
59

 Cf. (ST, I, 266) [SZ, 200]. 
60

 Cf. STEIN, 1988, p. 79-101. 
61

 Cf. Ibid, p. 81-2.  



27 

 

2.1.5 Quinta tese: cuidado é temporal 

 

Na fábula da criação do homem mostrou-se a confirmação pré-ontológica do cuidado. 

Definido como ser-no-mundo, como cuidado, o homem descobre-se em sua própria 

humanidade, na sua relação com mundo, com os outros e com as coisas. Por estar imerso na 

condição de cuidado, tem diante de si uma situação aberta e inexorável na qual tem de viver, e 

só um ente assim situado e preocupado vê diante de si um horizonte temporal ou um estado 

temporalmente situado, isto é, a temporalidade. Assim, à luz da temporalidade, as estruturas 

existenciais do Dasein são liberadas em seu sentido temporal possibilitando compreender que 

o Dasein é histórico e que o cuidado precisa e conta com o “tempo”. É útil, aqui, em digressão 

esclarecedora, ir à reflexão que Heidegger faz sobre a história, na Introdução à metafísica, 

que só é facilmente apreensível a partir da estrutura ekstática da temporalidade – futuro, 

passado e presente (ver logo adiante). Diz Heidegger: História não significa para nós o 

passado; pois esse é justamente o que não acontece. História também não é, e muito menos, o 

simples presente, que também nunca acontece mas apenas “passa”, aparece e desaparece. 

História, entendida, como acontecer, é o agir e sofrer pelo presente, determinado pelo futuro 

e que assume o pretérito vigente
62

.  

Se o nexo Dasein e história é íntimo, então só há história onde existe homem, e o 

mesmo é dizer que o homem é fundamentalmente temporal. Da temporalidade, que permite 

construir a “contagem do tempo”, brota a compreensão cotidiana e vulgar do tempo 

formando, segundo Heidegger, o conceito tradicional de tempo
63

.  

Esses esclarecimentos preliminares contidos no § 45 de Ser e tempo evidenciam o 

forte caráter de transição entre o que foi anteriormente investigado (Parte I, §§ 12 a 44), na 

análise preparatória, e a busca da constituição originária do Dasein. Tal busca é indicada nas 

seguintes proposições: “O fundamento ontológico originário da existencialidade da pre-sença 

[Dasein] é a temporalidade. A totalidade das estruturas do ser da pre-sença articuladas na 

cura [cuidado] só se tornará existencialmente compreensível a partir da temporalidade
64

”. 

Essas formulações sobre o fundamento das estruturas existenciais do Dasein apontam para o 

tempo como o sentido do cuidado cuja temporalização se dá estruturas ekstáticas da 

temporalidade. Esta formulação também vai autorizar o nexo de submissão da espacialidade à 

                                                 
62

 Cf. (IM, 70).  
63

 Cf. (ST, II, §45, 9-14) [SZ, §45, 231-35]. A segunda seção de Ser e tempo, iniciado com o § 45, tem o título 

Dasein e temporalidade. Segundo Stein este § 45 é o do método e nele se prepara a questão básica do tratado, 

isto é, a relação entre ser e tempo. Cf. STEIN, 1988, p. 82-3. Ver abaixo, neste capítulo, a seção Tempo e 

temporalidade que apresenta os três tipos de compreensão do tempo.  
64

 Cf. (ST, II, p. 13) [SZ, 234]. Colchetes nosso. 



28 

 

temporalidade, a ser visto e questionado, no §70. Percorreremos, a seguir, os dois seguintes 

argumentos apresentados no § 65: a temporalidade possibilita a constituição da estrutura do 

cuidado e a temporalidade é ekstática. 

Anunciado que o cuidado é temporal, nossa tarefa é buscar o sentido da cura 

percorrendo os argumentos principais que nos permite apreender a difícil passagem do 

cuidado para a temporalidade. É visível o empenho de Heidegger em apresentar um conjunto 

de proposições em um todo coerente, refletindo o fenômeno de unidade que é o Dasein como 

ser-no-mundo, como cura, e cuja totalidade é alcançada como possibilidade a partir da 

questão da temporalidade. Para isso, vamos nos debruçar sobre o revelador § 65 cujo título é 

A temporalidade como sentido ontológico da cura. 

Estamos em busca do sentido do cuidado. Reza a tese que ele é temporal ou, o que é a 

mesma coisa, o sentido do ser do cuidado é esclarecido como temporalidade. Mas o que 

significa “sentido”?
65

 É o contexto de compreensão de alguma coisa, é o ponto de vista ou a 

perspectiva do projeto primordial do qual alguma coisa pode ser concebida em sua 

possibilidade, pois o projetar abre possibilidades. Expor o sentido da cuidado é ver o que 

possibilita a totalidade do cuidado em seu todo estrutural. Para isso, vamos explicitar a 

temporalidade em seus três momentos ekstáticos apresentados segundo a seqüência dos três 

caracteres ontológicos fundamentais do ser-no-mundo: existencialidade, facticidade e 

decadência. Tais caracteres remetem, clara e simultaneamente, apesar do esforço de 

Heidegger em evitar os termos, ao futuro, passado e presente
66

.  

1. Porvir (futuro) - O Dasein é possibilidade. É poder-ser deixando vir-a-ser enquanto 

possibilidades. A este deixar-se vir-a-si, ou vir-ao-encontro-de-si, Heidegger vê o fenômeno 

originário do porvir o qual nada tem a ver com um agora que sendo um ainda-não se tornará 

real algum dia
67

. Em outras palavras, não é uma sucessão de agoras
68

. Porvir significa o advir 

em que o Dasein vem a si, ao seu encontro, em seu poder-ser. Por isso, o ser-para-morte só é 

possível como porvir, como possibilidade última do vir-ao-encontro-de-si e, assim, chegar a si 

                                                 
65

 Esta pergunta é de Heidegger (Was bedeutet Sinn?). Aqui ele remete ao § 32 (compreensão e interpretação), 

fonte de análise que suporta os argumentos para responder à pergunta “que significa sentido”? Cf. (ST, II, 

117) [SZ, 323]. As remissões da parte II à parte I, o lugar da analítica preparatória do Dasein, é freqüente e 

mostra que é à luz da temporalidade que a parte I é analisada. 
66

 Ver a laboriosa análise de Heidegger sobre os três ekstases da temporalidade. Cf. (ST, II, 119-20) [SZ, 325-

26]. Ver também a fina e instigante análise de Nunes sobre a temporalidade. Ele traduz para o vernáculo os 

três ekstases utilizando termos de grande força semântica: adveniente, retroveniente e apresentante. Cf. 

NUNES, 1992, p. 133-34.   
67

 Cf. (ST, II, 119) [SZ, 325]. 
68

 Aqui Heidegger quer marcar a diferença entre sua análise ontológica e o conceito vulgar de tempo. Sobre isso 

ver o § 81 intitulado A intratemporalidade e a gênese do conceito vulgar de tempo, onde são analisados os 

conceitos de tempo de Aristóteles e Sto Agostinho. No seguinte § 82 é analisado o conceito hegeliano de 

tempo. Cf. (ST, II, 232-46) [SZ, 420-432]. 



29 

 

mesmo. Daí, é a antecipação que torna o Dasein porvindouro em seu próprio ser, aquele que 

está vindo, vem para si mesmo ou, dizendo de outra maneira, o Dasein é em seu ser porvir.  

2. Vigor de ter sido (passado) - Além de ser suas possibilidades (futuro), o Dasein 

também está lançado em um mundo. Por estar assim, tem de assumir o que sempre foi. Neste 

estar-lançado acha-se contido o vigor de ter sido. Um pretérito-atual, um pretérito que 

perdura, uma força instalada e que permanece até o presente (um passado-presente) e, por 

perdurar, posso retomá-la sempre. Nas palavras de Heidegger: “A pre-sença só pode ser o 

vigor de ter sido na medida em que é e está por-vir. O vigor de ter sido surge, de certo modo, 

do porvir”. 

3. Atualidade (presente) – Nos dois momentos anteriores vimos que o Dasein é 

possibilidade e é lançado em um mundo. Seu terceiro momento, que Heidegger denomina 

atualidade, é o deixar vir ao encontro na ação do que é vigente no mundo circundante, naquilo 

que ele capta no ato presente. 

A essas três constituições – denominadas de porvir, vigor de ter sido e atualidade – 

Heidegger chama de ekstases da temporalidade
69

. A temporalidade funde essas constituições 

com os três momentos estruturais do cuidado. Diz Nunes: Voltemos, pois, aos êxtases – o 

“futuro” (advir), o “passado” (retrovir) e o “presente” (apresentar), em que se fundam, 

respectivamente, os membros da estrutura do cuidado, a existencialidade, a facticidade e a 

queda. Assim como esses componentes do cuidado, os êxtases não estão justapostos nem 

ocorrem em função de algo diferente que os determinem. Cada um deles é um modo da 

temporalidade, e não podemos descrevê-los senão no seu enlace recíproco
70

. A 

temporalização é, então, uma simultaneidade não significando uma sucessão de ekstases, onde 

elas se antecedem, eis, aqui, a unidade estrutural do cuidado
71

.  

O cuidado, portanto, tem seu sentido na temporalidade que permite compreender o 

Dasein como unidade de seus momentos constitutivos - existencialidade, facticidade e 

decadência - revelando, em correspondência, os três momentos fundamentais do tempo: 

porvir, vigor de ter sido e atualidade (futuro, passado e presente). Vale ressaltar que essas 

tríplices estruturas do cuidado e da temporalidade não são apenas correlacionadas, mas são 

também co-determinantes, ou seja, elas se determinam reciprocamente. Na fábula da criação 

                                                 
69

 Cf. (ST, II, 117-26). Nessas páginas está contido o § 65 (intitulado A temporalidade como sentido ontológico 

da cura) que apresenta a seguinte tese: a cura é temporal.  
70

 Cf. NUNES, 1992, p. 138. 
71

 Cf. (ST, II, §68, 149) [SZ, §68, 350]: a temporalidade se temporaliza totalmente em cada ekstase, ou seja, a 

totalidade do todo estrutural de existência, facticidade e de-cadência se funda na unidade ekstática de cada 

temporalização plena da temporalidade. Esta é a unidade estrutural da cura. [...] temporalização não 

significa „sucessão‟ de ekstases. 



30 

 

do homem é a condição de temporalidade que decide sua totalidade, de corpo e espírito. A 

temporalidade revela-se como o sentido do cuidado propriamente dito.  

Todavia, mesmo considerando a unidade ekstática da temporalidade originária, o 

porvir apresenta um caráter orientador, de primazia. Assim, por transfigurar o vigor de ter 

sido (passado) à luz do porvir (futuro) dando-lhe nova significação (presente), o homem 

transfigura a herança e aponta para o porvir que lhe convém, podendo escolher seus heróis
72

. 

É o porvir que estabelece a distinção entre homem herdeiro e animal hereditário
73

. Esta 

escolha permite afirmar que o homem é futuro. Na temporalidade os modos de 

temporalização são diversos e se determinam desde as diferentes ekstases, mas a 

temporalidade originária, distinta da temporalização modificada – o “tempo” acessível à 

compreensão vulgar entendido como pura seqüência de agoras – se temporaliza a partir do 

porvir de modo que só no vigor de ter sido (passado) à luz do porvir (futuro), é que ela 

desperta a atualidade (presente)
74

. Daí, conclui Heidegger, com base na temporalidade da cura 

que aponta para o homem como porvir: o porvir é o fenômeno primordial da temporalidade 

originária e própria.  

A quinta tese fez referência a dois conceitos que precisam ser esclarecidos, a saber, 

tempo e temporalidade. Este é o assunto da próxima seção. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
72

 Cf. (ST, II, 191) [SZ, 385]. A expressão “escolher seus heróis” é extraída do de Heidegger contida no § 74 

intitulado “A constituição fundamental da historicidade”. 
73

 Esta imagem foi retirada de BEAUFRET, 1976, p. 29.   
74

 Para uma exposição mais detalhada e didática sobre o tempo e a temporalidade ver a parte II do The basic 

problems of phenomenology, texto aprimorado e contemporâneo de Ser e tempo, referente ao curso proferido 

por Heidegger na Universidade de Marburg, no verão de 1927. (BP, §§19, 20 e 21). 



31 

 

3 TEMPO E TEMPORALIDADE
75

 

 

O objetivo da presente seção é esclarecer a distinção entre os conceitos de tempo e de 

temporalidade situados no âmbito da analítica existencial e que servirão de apoio para a 

discussão da espacialidade e do espaço. A análise do espaço e da espacialidade empreendida 

por Heidegger não faz referência direta à temporalidade, contudo ela é pressuposta quando se 

atribui espacialidade ao Dasein: Dasein é ser-no-mundo, que é cuidado, que é temporal. É este 

laço ontológico que estabelece à espacialidade um modo de temporalização e que autorizará a 

tese da espacialidade. A segunda metade de Ser e tempo faz uma interpretação do tempo e da 

temporalidade, bastante intrincada e complexa - colocando sob seu crivo todas as estruturas 

do Dasein – se comparada com aquelas considerações sobre a espacialidade
76

. Para discutir 

tanto o problema do tempo como o do espaço, Heidegger lança mão dos diferentes modos 

fundamentais de ser do
77

, a saber: 1) o ser dos entes simplesmente dados; 2) o ser dos entes 

intramundanos; e, 3) o ser do compreender-se em direção à existência.   

Heidegger distingue, assim, com base nesse esquema, três tipos de compreensão do 

tempo
78

: 1) o conceito vulgar de tempo entendido como ser simplesmente dado; 2) o tempo do 

mundo, entendido como tempo do manual; e, 3) o tempo originário ou temporalidade 

originária do Dasein.  

 

 

 

                                                 
75

 Heidegger alerta para a distinção entre temporalidade e temporariedade (segundo tradução de Cavalcante). A 

temporalidade é a condição de possibilidade da constituição e compreensão do Dasein, vale dizer, Zeitlichkeit 

como temporalidade do Dasein. Por outro lado, a temporariedade revela-se como condição de possibilidade de 

toda compreensão do ser, isto é, Temporalität como temporareidade do ser. Cf (BP, 228; 274); ver também 

(ST, I, 45-47) e PELIZZOLI, 2000, p. 174. 
76

 A análise do espaço e da espacialidade está nos §§22, 23 e 24. A análise do tempo e da temporalidade cobre os 

§§64 a 83. 
77

 Cf. (ST, I, 133) [SZ, 88]: Sobre os diferentes modos fundamentais de ser, diz Heidegger: 1) o ser dos entes 

intramundanos, que primeiro vem ao encontro (manualidade); 2) o ser dos entes (ser simplesmente dado) que 

se acham e se podem determinar num percurso autônomo de descoberta através dos entes que primeiro vêm 

ao encontro; 3) o ser da condição ôntica de possibilidade da descoberta de entes intramundanos em geral, a 

mundanidade do mundo. Este último é uma determinação existencial do ser –no-mundo, ou seja, da pre-sença 

[Dasein]. Os outros dois conceitos de ser são categorias e abrangem entes que não possuem o modo de ser 

da pre-sença [Dasein]. 
78

 Cf. (ST, I, 214-215) (ST, 404-405]: [...] pertence à própria temporalidade uma espécie de tempo do mundo 

[...] / A pre-sença [Dasein] cotidiana, que toma tempo, de início encontra preliminarmente o tempo no 

manual e no ser simplesmente dado que vêm ao encontro dentro do mundo [...] / [...] O tempo assim 

“experimentado” no horizonte da compreensão ontológica imediata, ou seja, como algo, de alguma maneira, 

simplesmente dado. / [...] a fim de se esclarecer, indiretamente, e de se concluir, provisoriamente, a 

interpretação ontológico-existencial da temporalidade da pre-sença [Dasein], do tempo do mundo e da 

origem do conceito vulgar de tempo. 



32 

 

3.1 O conceito vulgar de tempo 

 

O Dasein, antes de qualquer estudo sistemático sobre o tempo, já conta e se orienta 

pelo tempo. Este “contar” e se “orientar” com o seu tempo é decisivo e antecede a todo e 

qualquer uso de instrumentos de mensuração temporal. De fato, esse contar antecede e 

possibilita a utilização de relógios. A partir dessa constatação, Heidegger faz a seguinte 

pergunta: como esse tempo se comporta frente à temporalidade do Dasein?
79

. O interesse é 

esclarecer que o tempo, advindo do senso comum, pertence e emerge da temporalidade, ou 

seja, já pressupõe a temporalidade do Dasein.  

Para o estudo do tempo e da temporalidade Heidegger parte da definição de 

Aristóteles sobre o tempo, que diz: O tempo é isso, a saber, o que é contado no movimento 

que se dá ao encontro no horizonte do anterior e do posterior. Tal caracterização, explica o 

filósofo alemão, toma o tempo primariamente como uma seqüência de agoras e deve ser 

notado que esses agoras não são partes que, ajuntadas, fazem um todo. A compreensão vulgar 

do tempo, similarmente à de Aristóteles, toma os agora como simplesmente dado que, 

igualmente, vêm e passam
80

. O tempo é entendido como apenas um “fluxo” dos agoras, 

interditando o sentido das referências expressas quantitativamente em termos quotidiano 

como “um pulo”, “uma boa caminhada” “na subida do sol” (datação e significância). O 

tempo, assim identificado como fila, um após outro, encobre a estrutura da significância e da 

datação. Mas, alerta Heidegger, isso não é acidental. O tempo é contado na medição temporal 

das ocupações e o agora é compreendido como algo, como coisas simplesmente dadas. Os 

agora passam constituindo o passado, os agora que advirão delimitam o futuro. Dessa forma, 

esta linearidade da interpretação vulgar do tempo, o tempo-agora, não possui o horizonte 

ekstático que permite emergir as estruturas significativas de datação
81

. Com o tempo-agora, 

cada agora é idêntico ao agora que advém continuamente mostrando-se como algo 

simplesmente dado e indissolúvel. 

A interpretação vulgar do tempo formula, tendo em vista a seqüência ininterrupta de 

agoras, sua tese principal: o tempo é infinito
82

. A linearidade e o encobrimento do tempo do 

mundo e, conseqüentemente da temporalidade, revela-se nesta interpretação em que o tempo é 

o sem fim para ambos os lados. Constatado que a tese temporal é apenas possível, orientando-

se por uma seqüência de agoras, simplesmente dada em si mesma e solta no ar, na qual todo o 

                                                 
79

 Cf. (ST, II, 213-214) [SZ, 404]. 
80

 Cf. (ST, II, 234) [SZ, 422]. 
81

 Cf. (ST, II, 235) [SZ, 423]. 
82

 Cf. (ST, II, 236) [SZ, 424]. 



33 

 

fenômeno do agora se encobriu (datação, mundanidade, dimensão de lapso), Heidegger 

conclui que o nivelamento do tempo do mundo e o encobrimento da temporalidade se funda 

no ser do Dasein, no cuidado. Lançado e decadente, o Dasein encontra perdido nas ocupações 

e, na fuga da própria existência, reside a fuga da morte, ou seja, o desviar o olhar do fim do 

ser-no-mundo
83

. Esse desviar o olhar, ekstaticamente, é porvir. 

A temporalidade ekstática e horizontal se temporaliza, com primazia, na compreensão 

ontológico-existencial, a partir do porvir. De maneira distinta, a compreensão vulgar do tempo 

toma, como fenômeno fundamental do tempo, o agora, chamado de “presente”. Assim, a 

linearidade da estrutura do agora, entendida como presente, difere da interpretação 

ontológico-conceitual cuja temporalidade do Dasein temporaliza-se primordialmente como 

antecipação, como porvir. 

 

3.2 O conceito de tempo do mundo 

 

Heidegger denomina tempo do mundo, o tempo que nos diz respeito quando nós o 

mensuramos. A mensuração surge da necessidade de se guiar a partir de dados do mundo. Daí 

a contagem do tempo, próprio da astronomia ou calendário. Daí a invenção do relógio 

mecânico, arremedo do “relógio natural”, que é inventado para precisar a nossa mensuração, 

ou melhor, a nossa calculabilidade sobre o tempo. O relógio que usamos objetiva determinar 

quanto tempo – tempo calculado na contagem – dispomos para realizar algo, revelando um 

comportamento que se relaciona com o tempo, no modo de leva-lo em conta
84

. De maneira 

distinta do conceito vulgar de tempo, o conceito de tempo do mundo interpreta o tempo como 

“tempo para fazer algo”, “tempo apropriado para [...]”, “tempo inapropriado para [...]”, 

“perder tempo”. Para Heidegger, a compreensão comum do tempo tem o caráter do mundo, 

no sentido rigoroso do conceito existencial de mundo. Tempo do mundo não se refere a um 

ente que está dentro do mundo. Mundo se refere a uma estrutura de significado que pertence à 

constituição existencial do Dasein. 

Após apontar o contexto em que surge o conceito de tempo do mundo, Heidegger 

descreve sua estrutura. O tempo do mundo apresenta os seguintes momentos estruturais: 

significância (Beleutsamkeit); datação (Datierbarkeit); lapso de tempo (Gespanntheit); e 

public-idade (Öffentlichkeit). Esta estrutura do tempo do mundo, segundo Heidegger, seria 

melhor explicitada se acompanharmos a interpretação do tempo como seqüência de agoras, 

                                                 
83

 Cf. (ST, II, 237) [SZ, 424]. 
84

 Cf. (ST, II, 214) [SZ, 404]. 



34 

 

dada por Aristóteles. Com isso, o filósofo alemão quer marcar sua relação com a tradição 

grega de pensar o tempo que, segundo ele, determinou, de maneira essencial, toda concepção 

posterior do tempo, inclusive a de Bergson. [...] a orientação ontológica fundamental de Kant 

é grega [...]
85

.  

Significância diz respeito à totalidade de relações que tem caráter de intenção como “a 

fim de”, “para”, “com o propósito de”, e que constitui o mundo como rede de significados
86

. 

Um outro momento da estrutura do tempo do mundo é a datação. As três dimensões do 

tempo, o agora e o que vem antes e depois, são referidas em relação a algum evento. Esta é 

uma estrutura remissiva do “agora”, do “outrora” e do “então”. Quando nos referimos ao 

“agora”, não nos referimos a algo como um objeto, mas é relativo a quando algo acontece: 

Mesmo sem as datas do calendário o “agora”, o “então” e o “outrora” já estão datados, de 

modo mais ou menos determinado
87

. 

Um terceiro momento estrutural, além do “tempo para...” da significância e do “tempo 

quando” da datação, é o do lapso de tempo
88

. Refere-se à expansão do agora até então, isto é, 

à expansão do tempo quando dizemos “de agora até então”. Há um sentido de transitoriedade 

do tempo que se expande e se alarga como, “agora, durante a palestra”, ou “agora, durante o 

recesso”
89

. Um quarto e último momento estrutural do tempo do mundo é a public-idade. 

Mesmo considerando que cada um de nós tenha seu próprio agora, existe um entendimento 

comum de que “agora” é inteligível para cada um. O agora é acessível a cada um e, portanto, 

não pertence a ninguém. É devido a esse caráter público que se atribui ao tempo do mundo 

uma objetividade, pois não pertencendo a ninguém é, contudo, disponível para cada um: 

“agora, quando o professor está falando”, “agora, pela manhã”. 

Foram acima indicados os momentos estruturais que, de acordo com Heidegger, 

Aristóteles tinha em vista quando definiu o tempo como o que é contado no movimento que se 

dá ao encontro no horizonte do anterior e do posterior. O tempo que tomamos para nós e que 

expressamos no agora, então e outrora, apresenta os momentos estruturais de significância, 

datação, lapso de tempo e public-idade. O tempo, segundo Os problemas básicos da 

fenomenologia, com o qual nós calculamos, no sentido amplo de calculação, é datado, 

expandido, público e possui o caráter da significância, pertencente ao mundo. Mas, pergunta 

ele, como esses momentos estruturais pertencem ao tempo e se fazem possível? Essa resposta 

                                                 
85

 Cf. (ST, I, 55) [SZ, 26]. 
86

 Cf. (BP, 262) 
87

 Cf. (ST, II, 217) [SZ, 407]. 
88

 Cf. (ST, II, 236) [SZ, 423]. 
89

 Cf. (BP, 264): exemplos de Heidegger. 



35 

 

vem com a interpretação ontólógico-existencial da temporalidade, tempo originário que se 

coloca como condição de possibilidade para emergir o tempo do mundo. 

 

3.3 O conceito de temporalidade originária do Dasein ou a interpretação ontológico-

existencial da temporalidade  

 

Ao possibilitar a unidade de existência, facticidade, e decadência, a temporalidade 

constitui, originalmente, a totalidade de estrutura do cuidado. Os momentos estruturais do 

cuidado não são pedaços que ajuntam. De maneira similar, a temporalidade não pode se 

“comportar” com o tempo ajuntando o futuro, o passado e o presente, pois ela não é um ente. 

Ela, afirma Heidegger, temporaliza nos modos possíveis de si mesma. São estes que 

possibilitam a pluralidade dos modos de ser da presença
90

. A temporalidade não é a essência 

do tempo do mundo, é a unidade do cuidado. É esta unidade estrutural que impossibilita tratar 

simplesmente e isoladamente o futuro, o passado e o presente, visto que a temporalidade do 

Dasein é criadora na medida em que afeta sua própria possibilidade de ser como ser-no-

mundo.  

O importante a marcar é a unidade originária desses momentos que Heidegger 

denomina temporalidade
91

. A temporalidade se temporaliza nos momentos dessa unidade no 

que se advém (futuro), no que se retém (passado) e no que é apresentante (presente). Esses 

caracteres do adveniente, do retroveniente e do apresentante revelam a constituição básica da 

temporalidade que se apresenta como um fora de si mesmo denominado de caráter ekstático, 

tendo no futuro, passado e presente os três ekstases da temporalidade que se pertencem 

intrinsecamente como co-originariedade
92

.  

É com esse caráter ekstático que o Dasein, existência, é interpretado e, visto 

ontologicamente como unidade originária do ser fora de si que se advém, se retém e que se 

presentifica. A temporalidade, em seu caráter ekstático, é, então, a condição da constituição 

do ser do Dasein. Como unidade ekstática do futuro, passado e presente, a temporalidade tem 

um horizonte determinado pelas ekstases sendo, portanto, ekstaticamente horizontal. 

“Horizontal” significa caracterizado por um horizonte dado pelo ekstases e a temporalidade 

                                                 
90

 Cf. (ST, II, 123) [SZ, 328]: retomamos e ampliamos, nessa seção, os comentários sobre os três caracteres 

ontológicos fundamentais de ser-no-mundo (existencialidade, facticidade e decadência – correspondentes às 

três dimensões do tempo, futuro, presente e passado), contidos na exposição da quinta tese central de Ser e 

tempo: cuidado é temporal. 
91

 Cf. (BP, 266). 
92

 Cf. (BP, 267). 



36 

 

ekstática-horizontal fez possível não só a constituição do ser do Dasein, mas também aquilo 

que designa-se como a irreversível sequência de agoras 
93

.  

A exposição dos conceitos de tempo e temporalidade – discutidos por Heidegger no 

sexto capítulo de Ser e tempo, e apresentados brevemente acima – apontam para algumas 

conclusões provisórias que vamos expor a seguir. 

Na concepção ontológico-existencial, a temporalidade do Dasein é interpretada como 

tempo originário, isto é, o mais elementar e essencial. A temporalidade é, ontologicamente, 

anterior ao tempo. É ela que possibilita ao próprio Dasein se orientar e contar com o tempo, 

construir e utilizar os instrumentos para medir o tempo.  

A temporalidade é anterior à espacialidade. A temporalidade do ser-no-mundo 

possibilita, de forma originária, o Dasein espacial e, também, que o Dasein esteja aberto (em 

estado de alerta) ao fenômeno do espaço. Daí que o tempo do mundo, na sua possibilidade de 

datação, aberto pela temporalidade da presença, está sempre referenciado a um lugar do 

Dasein. O tempo não se cola ao espaço, pelo contrário, o espaço só vem ao encontro com base 

na temporalidade das ocupações do tempo. As relações espaciais mensuráveis, permitida pela 

datação, não transformam em espaço o tempo, vale dizer, não é espacialização do tempo. A 

medição do tempo ao olhar simplesmente a medida, esquece o que se mede reduzindo o 

contexto da significância e da datação, só a segmentos e números.  

A temporalidade é ekstática e se apresenta como um fora de si, consistindo, em sua 

própria expansão, nos três ekstases, futuro, presente e passado. Não é linear, mas tri-

dimensional. Nessa dinâmica, o Dasein se temporaliza, primordialmente, como antecipação 

de si mesmo. A temporalização não é a passagem do tempo ou mesmo à sucessão de 

acontecimentos. Nem tampouco, temporalizar significa um encadeamento sucessivo de 

ekstases, pois o futuro não está depois de um passado, que é anterior ao presente. Ao 

contrário, por ser um fenômeno unificador, a temporalidade se auto temporaliza como algo 

futuro que se refaz no presente no processo de ter sido. Nesta interpretação, a temporalidade 

(ekstática e horizontal) se temporaliza a partir do porvir (futuro), rompendo com a tradição 

que interpretou o fenômeno do tempo no agora chamado de “presente”. 

O tempo nem é “objetivo” (ser simplesmente dado), nem, tampouco, “subjetivo” (ser 

simplesmente dado e sua ocorrência em um sujeito). O “tempo” nem é, nem está 

simplesmente dado no “sujeito”, nem “dentro”ou “fora”. O tempo “é” “anterior” a toda 

subjetividade e objetividade pois é a possibilidade desse “anterior”. Esta conclusão será 

                                                 
93

 Cf. (BP, 268). 



37 

 

utilizada na análise do espaço como uma crítica à formulação subjetiva (Kant) e objetiva 

(Descartes) do espaço. É ela que vai autorizar Heidegger a formular a seguinte proposição no 

§24: O espaço nem está no sujeito nem o mundo está no espaço. Ao contrário, o espaço está 

no mundo na medida em que o ser-no-mundo constitutivo da pre-sença [Dasein] já descobriu 

sempre um espaço. Com essa proposição, tendo como base a análise da temporalidade, 

Heidegger pretende dar uma nova orientação ao problema do espaço, tratando-o sob o crivo 

ontológico-existencial.  

Por fim, vamos ressaltar um aspecto da concepção ontológico-conceitual que nos 

ajudará a melhor entender a posição de Heidegger em relação à espacialidade. Vale notar o 

uso do esquema dos conceitos dos modos de ser
94

 que, em relação à temporalidade, distinguiu 

três conceitos de tempo
95

: o vulgar, o tempo do mundo e o da temporalidade do Dasein. Em 

relação à espacialidade também foram identificados três conceitos. Além disso, os 

pressupostos da concepção permanecem os mesmos: a noção de espaço, assim como a de 

tempo, é existencial, vale dizer, é só e apenas através da temporalidade e da espacialidade que 

podemos entender o tempo e o espaço.  

Esta concepção, como indicamos na seção anterior, que desloca a percepção do tempo 

e do espaço para estruturas de apreensão, rompe com os esquemas tradicionais de 

interpretação do tempo e espaço como “objetivo”, entendido o ser simplesmente dado em si 

dos entes que vêm ao encontro dentro do mundo. Ou então como subjetivo. Nem um nem 

outro
96

. Um outro ponto em comum a notar e que diz respeito ao próprio método de 

Heidegger, é relativo à crítica da tradição como tarefa de “destruição” que não se propõe a 

sepultar o passado em um nada negativo, tendo uma intenção positiva
97

. Com essa atitude, 

ele retoma as reflexões de Aristóteles sobre o tempo, que considera referencial tendo em vista 

que influenciou toda uma tradição filosófica, e as reelabora como parte dos argumentos 

positivos da sua concepção de temporalidade. No que respeita ao espaço, Heidegger se volta 

para Descartes dedicando, assim como fez com Aristóteles, análises interpretativas.  

 

 

 

 

 

                                                 
94

 Ver acima nota 79 que expõe o esquema de Heidegger Cf. (ST, I, 133) [SZ, 88]. 
95

 A explanação dos conceitos é feita no capítulo II, quarta seção. 
96

 Cf. (ST, II, 231) [SZ, 419]. 
97

 (ST, I, 51) [SZ, 23]. 



38 

 

4 MUNDANIDADE E ESPACIALIDADE   

 

O estudo da espacialidade e do espaço em Ser e tempo ocorre na hermenêutica da 

mundanidade do mundo
98

. Discutir a possível insubmissão da espacialidade à temporalidade 

significa estudar o ser – no – mundo, constituição fundamental do Dasein e ponto de partida 

da analítica existencial, focando o seu momento estrutural mundo
99

. A interpretação de 

Heidegger segue um movimento similar àquele feito no estudo do tempo e da temporalidade. 

Assim, para a compreensão do espaço é necessário, antes, a explicitação da espacialidade que, 

ontologicamente, precede o espaço. Na interpretação do tempo e da temporalidade
100

, 

Heidegger inicia com uma análise da definição de Aristóteles sobre o tempo mostrando que 

ela influenciou a tradição filosófica até Bergson. Parte dela para apresentar a sua concepção 

ontológico-existencial. Na interpretação do espaço e da espacialidade, Heidegger, 

similarmente, faz uma crítica à ontologia do mundo em Descartes como ponto de partida para 

a apresentação da concepção ontológico-existencial do espaço e da espacialidade. Os modos 

fundamentais de ser também influenciam as três caracterizações feitas por Heidegger: o 

espaço cósmico; a região; e a espacialidade do Dasein. 

Nossa tarefa é, pois, discutir as seguintes etapas: 1) a mundanidade do mundo; 2) o 

mundo circundante e a manualidade; 3) a ontologia cartesiana do mundo; 4) a espacialidade e 

o espaço. 

 

4.1 A mundanidade do mundo 

 

A terceira tese - denominada de tese ontológica – já afirmou que o Dasein tem a 

estrutura do ser-no-mundo e, além disso, também revela uma estrutura de unidade homem e 

mundo onde se dá o acontecer do existir humano. Neste fenômeno de unidade homem e 

mundo, o que seria descrever o "mundo" como fenômeno?
101

 Eis o ponto de partida para 

                                                 
98

 Cf. (ST, I, 103-163) [SZ, 52-113]. A análise sobre o mundo e o espaço está contida no terceiro capítulo, 

intitulado A mundanidade do mundo que tem a seguinte distribuição: 1) os §§ 14 a 18 apresentam a idéia de 

mundanidade em geral; os §§ 19 a 21 contrapõem a análise da mundanidade à interpretação do mundo de 

Descartes; 3) os §§ 22 a 24 discutem o mundo circundante e a espacialidade. 
99

 Cf. (ST, I, 90-91) [SZ, 52-53]. Ver acima no capítulo I a terceira tese – O Dasein é ser-no-mundo - também 

denominada de tese ontológica, os três momentos estruturais da totalidade do fenômeno ser-no-mundo: 

“mundo” “quem?” e “ser-em”.  
100

 Ver seção 3 da presente dissertação, intitulada Tempo e Temporalidade. 
101

 Cf. (ST, I, 103) [SZ, 52]: O que poderia significar descrever o “mundo” como fenômeno? Seria deixar e 

fazer ver o que se mostra no “ente” dentro do mundo. [...] em elencar tudo o que se dá no mundo: casas, 

árvores, homens, montes, estrelas. [...] A descrição fica presa aos entes. È ôntica. O que, porém, se procura é 

o ser. [...] Descrever o “mundo” fenomenologicamente significa: mostrar e fixar numa categoria conceitual o 



39 

 

Heidegger chegar à noção ontológica de mundanidade 
102

. Poderíamos, diz ele, buscar o 

"ente", no sentido de elencar e contar o que neles e com eles ocorre, tudo o que se dá no 

mundo: casas, árvores, homens, estrelas. Esta descrição, presa aos entes é ôntica e o que nos 

interessa, ou seja, o que procuramos é o ser. Mas, não procuramos o ser dos entes que se dão 

dentro do mundo, isto é, as coisas naturais e as coisas dotadas de valor pois elas não mostram 

propriamente o mundo em que vivemos, apenas revelam entes no mundo. Esses entes são 

denominados de "seres intramundanos": Nem um retrato ôntico dos entes intramundanos nem 

a interpretação ontológica do ser destes entes alcançariam, como tais, o fenômeno do 

"mundo".
103

 Por conseguinte, o "mundo" não é determinação deses entes; nem tão pouco 

apenas um carácter do Dasein pois cada um teria o seu "mundo" e, com isso, "mundo" seria 

algo subjetivo, distante do "mundo" comum em que nós vivemos. Assim, apresenta Heidegger 

nem esse nem aquele "mundo", mas a mundanidade do mundo em geral. Explica ele, 

"Mundanidade" é um conceito ontológico e significa a estrutura de um momento constitutivo 

do ser-no-mundo. Assim, a mundanidade já é em si mesma um existencial. Quando 

investigamos ontologicamente o "mundo", não abandonamos, de forma alguma, o campo 

temático da analítica da pre-sença [Dasein] [...] "Mundo" é um  carácter da própria pre-

sença [Dasein]"
104

. Considerando que as categorias são denominadas de estruturas 

ontológicas do ser simplesmente dado e os existenciais são as que pertencem ao Dasein, a 

palavra "mundo", palavra polissêmica, pode ser utilizada nas seguintes acepções, a  saber: 1) 

conceito ôntico-categorial,  indicando a totalidades dos entes simplesmente dados no mundo, 

na sua totalidade ou em partes; 2) termo ontológico-categorial, indicativo do ser dos entes do 

item anterior; nessa acepção, “mundo” pode também indicar a região de objetos possíveis 

como “mundo” da matemática; 3) sentido ôntico-existencial, significando o contexto "em 

que" o Dasein ocorre como Dasein; mundo tem acepção pré-ontológico significando ou o 

mundo “público” ou o mundo circundante mais próximo (doméstico) e próprio;  4) conceito 

                                                                                                                                                         
ser dos entes que simplesmente se dão dentro do mundo. Os entes dentro do mundo são as coisas, as coisas as 

coisas naturais e as “coisas dotadas de valor” (aspas de Heidegger). Observa-se a ênfase de Heidegger em 

deixar claro que a natureza da sua investigação visa o conhecimento ontológico e não o conhecimento ôntico.  

O que está em jogo aqui é a questão da diferença ontológica, colocada desde a primeira tese central de Ser e 

tempo. Sobre conhecimento ôntico e ontológico ver a instigante, porém questionada, análise de Heidegger 

sobre a Crítica da razão pura de Kant no livro Kant y el problema de la metafísica, em especial a introdução e 

a primeira parte. Cf. (KM, 11-26). Também sobre conhecimento transcendental e conhecimento ontológico 

ver os comentários de Collomer. Cf. COLLOMER, 1990. p. 543-44. 
102

 Cf. (ST, I, § 14) [SZ, § 14].  Seguiremos o movimento da argumentação de Heidegger na apresentação dos 

conceitos. Nesta exposição do problema da mundanidade, Heidegger indica a importância de percorrer uma 

via de acesso que seja pertinente à compreensão / apreensão do conceito. 
103

 Cf. (ST, I. § 14, 104) [SZ, § 14, 64].   
104

 Cf. (ST, I, § 14, 105) [SZ, § 14, 65]. As informações e considerações a seguir pertencem ao § 14: “A idéia de 

mundanidade do mundo em geral”.  



40 

 

ontológico-existencial, o apriori da mundanidade em geral, pelo qual qualquer mundo é 

mundo. 

Heidegger utiliza o termo mundo para o sentido do item 3. Quando o sentido for o do 

item 2, utiliza a palavra entre aspas “mundo”.  Como adjetivos derivados, ele adota dois 

termos, mundano e intramundano. O primeiro diz respeito ao modo de ser exclusivo do  

Dasein, e nunca do ente simplesmente dado no mundo. O segundo refere-se ao ente 

simplesmente dado no mundo ou pertencente ao mundo.  

A ontologia tradicional interpretou o mundo a partir de um ente intramundano, a 

natureza, o que não permite tornar compreensível a mundanidade. O ser-no-mundo e, assim, o 

mundo revelam-se como tema da analítica no âmbito da cotidianidade mediana enquanto 

modo de ser mais próximo do Dasein médio e para se interpelar o mundo, deve-se investigar o 

ser-no-mundo cotidiano, o mundo mais próximo do Dasein cotidiano, denominado mundo 

circundante (Umwelt), existencial do ser-no-mundo mediano. Temos aqui uma outra 

aproximação ao nosso tema do espaço: Passando por uma interpretação ontológica dos entes 

que vem ao encontro dentro do "mundo circundante" é que  poderemos buscar a 

mundanidade do mundo circundante. A expressão mundo circundante aponta no 

"circundante" para uma espacialidade. O “circundar”, constitutivo do mundo circundante, 

não possui, de maneira alguma, um sentido primordialmente "espacial". O carácter espacial 

que pertence indiscutivelmente ao mundo circundante há de ser esclarecido, ao contrário, a 

partir da estrutura da mundanidade. É daqui que se poderá ver o fenômeno da espacialidade 

da presença, apenas esboçado no §12.
105

 

Em resumo provisório, podemos dizer que a formulação de toda uma rede conceptual 

– ser-no-mundo, “mundo”, mundanidade, mundo circundante, manualidade – tem o propósito 

de estabelecer uma base ontológico existencial (proposição ontológico-existencial) que se 

contraponha à ontologia tradicional (tese do realismo e tese idealista)
106

. Além isso, pretende 

Heidegger mostrar a mundanidade como o conceito ontológico existencial a priori do ser-no-

mundo que "doa" espacialidade ao mundo circundante. Precede ao espaço, nessa formulação 

heideggeriana, a espacialidade que perspassa ao mundo circundante mas tem base e 

fundamento na mundanidade do ser-no-mundo que, por sua vez, já vimos como uma 

determinação existencial do Dasein. 

                                                 
105

  Cf. (ST, I, 107) [SZ, 66]. 
106

 Nos §§ 19, 20 e 21 Heidegger discute a ontologia de Descartes interpretando o ser do “mundo” como res 

extensa, partindo da espacialidade. Mas, é no § 43 que Heidegger coloca claramente o confronto das teses da 

ontologia tradicional (tese do realismo e tese idealista) com a ontologia fundamental. Cf. (ST, I, 273-4) [SZ, 

207-8).  



41 

 

Nesse âmbito existencial, revela-se o "mundo" não como um ente intramundano, nem 

tão pouco a reunião desses entes. Evidencia-se, também, que o mundo circundante, a partir da 

mundanidade, tem um carácter espacial. Equivale, então, dizer que a partir da estrutura da 

mundanidade (esboçado em seus momentos estruturais) pode-se perceber o fenômeno da 

espacialidade do Dasein.  

 

4.2 Mundo circundante e manualidade 

 

O mundo circundante foi visto acima como o mais próximo do mundo quotidiano do 

ser-no-mundo cuja estrutura constitui o modo de ser do Dasein. O ser-no-mundo, guiado pelo 

caráter do Dasein, tem um modo peculiar de comportar-se, um modo de lidar no mundo e com 

o ente intramundano
107

. Esse “lidar com”, esse comportar-se com aquilo que percebemos 

como coisas
108

, Heidegger denomina de ocupação. 

Nossa relação com as coisas, ou como diz Heidegger, com os entes que se mostram na 

ocupação do mundo circundante, não é objeto de conhecimento teórico do “mundo”, e sim de 

objeto que é utilizado ou produzido. Esta abordagem é, segundo Safranski, pragmática
109

. De 

fato, Heidegger retoma dos gregos uma noção adequada para falar sobre as coisas (πράγματα) 

com que se lida (πράξις) na ocupação. A esse ente que tem o caráter pragmático dos πράγματα 

e que vem ao encontro na ocupação, denomina ele de instrumento
110

. O homem, no modo de 

lidar no mundo, encontra coisas úteis e está no mundo ocupado com seus utensílios, 

instrumentos de escrever, de medir, de costurar, carros, ferramentas. Ao modo de ser do 

instrumento, aquilo que faz de um instrumento um instrumento, denomina-se 

instrumentalidade.  

A instrumentalidade faz o instrumento. Mas o que ele é? A rigor, o instrumento nunca 

é, mas ele se dá como instrumento num todo instrumental. Ele é “algo para...”. O lápis é para 

escrever. A janela é para iluminar. O quarto é para descansar. Na estrutura “ser para” está 

contida a referência de algo para algo. Os múltiplos modos dessa “ser para” como utilidade, 

contribuição, aplicabilidade, manuseio constitui uma totalidade instrumental, perfazendo uma 

cadeia de pertinência instrumental para outros instrumentos: lápis, papel, mesa, móvel, janela, 

                                                 
107

 Cf. (ST, I, 108) [SZ, 66-67]. 
108

 Cf. (ST, I, 109) [SZ, 67]. 
109

 Cf. SAFRANSKI, 2000, p. 196: A abordagem de Heidegger é pragmática, pois o agir, que é o que significa 

lidar com, vale como dispositivo fundamentador do Dasein. Pragmática também é a ligação de agir e 

reconhecer. Na terminologia heideggeriana: o lidar-com primário tem a sua circunvisão (Umsicht) que 

sempre faz parte dele. 
110

 Cf. (ST, I, 109) [SZ, 68].  



42 

 

porta, quarto. Tais “coisas” não são apreendidas por si e só então preenchem um quarto. O 

que é primeiro apreendido é o quarto, não como espaço geométrico, mas como instrumento de 

habitação. Ele se mostra como um todo de sentido e só então se identificam os componentes, 

os instrumentos per si. Antes deles, a totalidade instrumental é já descoberta
111

.  

O lidar com o instrumento se revela no próprio manuseio. É no martelar que se revela 

o manuseio do martelo. A esse modo de ser do instrumento que se revela por si mesmo, 

Heidegger denomina de manualidade. É no martelar do martelo que se aprende a martelar, 

vale dizer, o acesso a manualidade não se dá a partir de uma visualização teórica, pois essa 

carece de uma compreensão de manualidade. O martelar – modo de lidar no manuseio – não é 

cego, pois tem seu modo próprio de ver que dirige o manuseio e lhe confere uma segurança 

específica. O lidar se subordina às referências do “ser para”, ou melhor, o olhar é guiado por 

uma visão de conjunto subordinada ao “ser para”. A essa visão de conjunto subordinada, 

chama Heidegger de circunvisão. O lidar no mundo cotidiano não é cego ou desorientado, 

mas é guiado por uma visão de conjunto que envolve o instrumento, o usuário, o manuseio, a 

obra (ser para / para que). Esse modo de lidar cotidiano não visa diretamente o instrumento 

nele mesmo, porém o que ele se ocupa, está à mão, é a obra a ser produzida. De fato, é a obra 

que sustenta a totalidade das referências na qual o instrumento vem ao encontro
112

.  

Na produção da “obra a ser produzida para que” já se utiliza o algo para algo, e nela se 

encontram referências a materiais: couro, fio, pregos. No mundo circundante também ocorrem 

entes que fazem referências àquilo de que são feitos, como aço (martelo, alicate, prego), pedra 

(brita, paralelepípedo, cantaria), madeira (escoras, tabuado, móvel). O uso descobre no 

instrumento utilizado as matérias primas (minerais, vegetais, animais) que ocorrem no mundo 

proveniente da natureza. Nesse sentido, na circunvisão do mundo circundante se descobre a 

natureza. Não como algo simplesmente dado nem tampouco como força bruta ou natural. 

Nessa visão de conjunto – na circunvisão – descobre-se que a mata é reserva florestal, o rio é 

represa, o algodão é fio e, assim, a natureza vem ao encontro do mundo circundante
113

. 

Heidegger verifica que a natureza não é apenas referenciada no mundo doméstico da 

oficina mas também no mundo público que se descobre a natureza do mundo circundante 

acessível a cada um de todos nós, através dos caminhos, ruas, pontes e edifícios. Um abrigo 

protege contra as intempéries, a iluminação pública evita a escuridão, ou seja, diz respeito à 

passagem da luz à ausência da luz diurna ocasionada pela “posição do sol”. Os relógios levam 

                                                 
111

 Cf. (ST, I, 110) [SZ, 69-69]. 
112

 Cf. (ST, I, 111) [SZ, 70]. 
113

 Cf. (ST, I, 112) [SZ, 70]. 



43 

 

em conta a “posição do sol” na abóbada celeste terrena, e mostra, no sutil uso do instrumento 

do relógio, que a natureza do mundo circundante também está à mão. Descobre-se, assim, em 

cada modo de lidar (empenho ocupacional) o ente intramundano referenciado na obra
114

. O 

modo de ser desse ente intramundano é a manualidade cuja interpretação já pressupõe o 

mundo. O “mundo” não se constitui pela soma desses entes ou, então, é o resultado da reunião 

desses entes.  

No terceiro capítulo – a mundanidade do mundo - no final desta seção A, §18, antes da 

análise da ontologia do mundo Descartes, Heidegger lembra que é necessário manter claro a 

diferença entre as seguintes estruturas ontológicas
115

: 1) manualidade - o ser dos entes 

intramundanos que primeiro vem ao encontro; 2) ser simplesmente dado -  o ser dos entes que 

podem vir ao encontro; 3) a mundanidade do mundo – o ser da condição ôntica de 

possibilidade da descoberta de entes intramundanos em geral; determinação existencial do 

ser-no-mundo, ou seja, do Dasein. Nesta formalização estão colocados os três diferentes 

modos de ser: a manualidade; o ser simplesmente dado; e, o Dasein.  Segundo Heidegger, a 

ontologia fundamental tem a tarefa inicial de compreensão da metafísica (ontologia 

tradicional) que considera apenas o ser simplesmente dado, como se dá com a interpretação 

cartesiana. Veremos na seção 4 deste capítulo, a espacialidade e o espaço, que Heidegger 

segue essa caracterização de estruturas ontológicas dos três modos de ser, aplicando-as à 

distinção dos espaços. 

Chegamos aqui a um ponto importante. O esforço de Heidegger em Ser e tempo de 

interpretar o mundo, ou melhor, de fazer uma hermenêutica do mundo orientada no horizonte 

da sua interpretação temporal do ser, visa a uma crítica da metafísica clássica que elabora uma 

ontologia do ser simplesmente dado com influências diretas na ciência contemporânea, sua 

filha e herdeira
116

. O §6 de Ser e tempo, intitulado A tarefa de uma destruição da história da 

ontologia, esclarece que a resposta à questão do ser só será conseqüente se houver uma 

explicação e um esclarecimento sobre a ontologia tradicional focando seus caminhos, suas 

                                                 
114

 Cf. (ST, I, 113) [SZ, 71].  
115

 Cf. (ST, I, 133) [SZ, 88]: No âmbito do presente campo de investigação  
116

 Gadamer, ao analisar a diferença entre a teoria grega e a ciência moderna, faz uma apreciação sobre a posição 

de Heidegger frente à metafísica tradicional que parece esclarecedora sobre a interpretação de mundo exposta 

neste capítulo. Cf. GADAMER, 1997, p. 660-61: Creio que Heidegger alcança mais tarde, no Ser e tempo, o 

ponto de vista, sob o qual se pode pensar tanto a diferença, quanto a vinculação entre a ciência grega e a 

moderna. Quando se mostra o conceito do ser simplesmente dado (Vorhandheit) como um modo deficiente do 

ser, e quando o reconhece como pano de fundo da metafísica clássica e de sua sobrevivência no conceito 

moderno da subjetividade, persegue de fato um nexo ontológico correto entre a teoria grega e a ciência 

moderna. No horizonte de sua interpretação temporal do ser, a metafísica clássica lhe parece, em seu 

conjunto, como uma ontologia do simplesmente dado, e a ciência moderna lhe parece, sem dar-se conta 

disso, sua herdeira.  



44 

 

questões, suas respostas e fracassos, sendo tudo isso necessariamente ligado ao modo de ser 

do Dasein
117

. É este fio condutor da investigação, que busca o sentido do ser a partir de um 

ente especial, na busca de estabelecer a prioridade ontológica frente a ôntica, que faz 

Heidegger anteceder à analise da espacialidade e do espaço, a interpretação do mundo de 

Descartes. De fato, os §§19, 20 e 21 fazem a contraposição da análise da mundanidade à 

interpretação do mundo de Descartes que toma as coisas como algo, ser simplesmente dado, 

colocado no espaço. Este é o tema da próxima seção.  

 

4.3 A ontologia cartesiana do mundo 

 

Descartes toma a extensão como a constituição ontológica fundamental do mundo e, 

também, como um dos constitutivos da espacialidade. A ontologia tradicional, para 

Heidegger, ao interpretar o ser do mundo partindo de um ente intramundano, não capta 

adequadamente o fenômeno do mundo em geral. Descartes, ao culminar esta tendência 

tradicional, fundamenta o mundo como res extensa partindo da espacialidade. A ontologia 

cartesiana do "mundo" é distante, se não contraposta, à res cogitans, que por sua vez, dista 

profundamente, ôntica e ontologicamente, do Dasein. O ser-no-mundo sendo o fundamento 

da espacialidade, segundo a analítica existencial
118

, vai de encontro à determinação do mundo 

como res extensa, isto é, da extensão, como também reforça, do ponto de vista de exemplo 

negativo, a construção do conceito existencial de "mundo"
119

. A seguir vamos expor, 

brevemente, dois pontos da análise de Heidegger sobre a ontologia cartesiana: 1) a 

determinação do “mundo” como res extensa; e, 2) a discussão hermenêutica da ontologia 

cartesiana do “mundo”. 

1. O §19 de Ser e Tempo explicita a determinação do "mundo" como "res extensa". 

Descartes parte da distinção entre o "ego cogito" (res cogitans) e a "res corporea" 

caracterizando ambos como substâncias
120

 e a posterior distinção ontológica entre “natureza” 

                                                 
117

 Ver a parte final do §5 que fala sobre o método da investigação em Ser e tempo. CF. (ST, I, 47) [SZ, 19]. 
118

 Ver acima a terceira tese que apresenta a estrutura ontológica ser-em como a condição que possibilita a visão 

da espacialidade existencial do Dasein. 
119

 As idéias aqui expostas englobam, esquematicamente, os parágrafos 19, 20 e 21 de ST. 
120

 Descartes considera a existência de três substâncias, a saber, a substância soberanamente perfeita, infinita e 

verdadeira – Deus, cf. (Med. 3, §22 e 25, p. 107-108) e duas dependentes do concurso divino denominadas 

substãncia pensante, cf. (Med. 3, §34 e 35, p. 110-111) e substância corpo, cf. (Med. 3, § 21, p. 107). Em 

outras palavras, uma originária e duas derivadas. Deus é infinito, eterno, imutável, onisciente, onipotente, cf. 

(Med. 3, §22, p.107). As duas substâncias derivadas têm naturezas diferentes entre si: “tenho uma idéia clara 

e distinta de mim mesmo, na medida em que sou apenas uma coisa pensante e inextensa, e que, de outro, 

tenho uma idéia distinta do corpo, na medida em que é apenas uma coisa extensa e que não pensa”, cf. 

(Med. 6, § 17, p.134) 



45 

 

e “espírito”
121

. Mas, pergunta Heidegger, como apreender o ser em si, uma substância como 

tal (substancialidade) da "res corporea"? "As substâncias são acessíveis em seus atributos e 

cada substância possui uma propriedade principal a partir da qual a essência da 

substancialidade de uma determinada substância pode ser recolhida. ...A saber, a extensão 

em comprimento, altura e largura constitui o ser propriamente dito da substância corpórea 

que nós chamamos "mundo".
122

 O que confere essa primazia à extensão? A extensão afirma-

se como a constituição ontológica anterior a quaisquer outras determinações ontológicas da 

coisa corpórea que deve "ser" antes que todas as outras  determinações possam "ser" o que 

são. Todas as outras determinações desta substância como dureza (durities), peso (pondus), 

cor (color) só podem ser nela compreendidas e são apenas modos da extensão
123

. A extensão 

constitui, portanto, o ser da res corporea e do mundo, todos entendidos como conjunto de 

corpos cujas qualidades corporais nela se resolvem. Por conseguinte, a extensio caracteriza-se, 

pois, como o ser da res corporea, aquilo na res corporea de "permanência constante", 

mantendo-se sempre apesar de todas as alterações, "[...] a ponto de caracterizar assim a 

substancialidade desta substância".
124

  

Contudo, apesar de ficar explícito os fundamentos ontológicos da determinação do 

"mundo" como res extensa, a idéia de substancialidade é dúbia pois ela deixa-se extrair de um 

ente substancial, isto é, a substancialidade é entendida a partir de uma propriedade ôntica  da 

substância, com um significando ora ôntico, ora ontológico, senão ambos.
125

  

2. Após a conclusão vista acima sobre a determinação do “mundo” como res extensa, 

Heidegger pergunta: esta ontologia do "mundo" investiga o fenômeno do mundo?  Ou então, 

ao menos, determina um ente intra-mundo em sua determinação mundana? O §21 questiona 

criticamente e nega ambas as perguntas pois "a discussão [hermenêutica] da ontologia 

cartesiana do "mundo" propicia igualmente um ponto de apoio negativo para a explicação 

positiva da espacialidade do mundo circundante e da própria pre-sença [Dasein]".
126

 Vamos 

apresentar de forma suscita a discussão empreendida por Heidegger, apontando aqueles 

"vestígios das equivocações" na ontologia cartesiana que impõe uma crítica, a saber: 1) a 

caracterização ontológica do ente intramundano  "mundo / natureza" parte de uma 

determinação deste ente; 2) a pressuposição de uma ontologia fundada na distinção radical 

                                                 
121

 Cf. (ST, I, 135) [SZ, 89].  
122

 Cf. (ST, I, §19, 135-36) [SZ, §19, 90]. Aqui Heidegger cita Descartes, Principia, parte I - art. 53: "Nempe 

extensio in longum, latum et profundum, substancia corporeae naturam constituis". 
123

 Cf. (ST, I, 136) [SZ, 91].  
124

 Cf. (ST, I, 137) [SZ, 137]. 
125

 Cf. (ST, I, 140) [SZ, 94]. 
126

 Prefácio ao § 19. Cf. (ST, I, 134-135) [SZ, 89]. 



46 

 

entre Deus, eu e "mundo", ou seja, admite a divisão ontológica entre sujeito e mundo como 

originária; 3) a interpretação do ente intramundano (item 1) e a sua fundamentação ontológica 

(item 2) levam a "passar por cima do fenômeno do mundo, bem como do ser dos entes 

intramundanos que estão imediatamente à mão". Apontamos na exposição do problema da 

mundanidade a importância da via de acesso pertinente a este fenômeno.
127

 Dirigindo essa 

pertinência ao ponto de partida cartesiano, pergunta-se: "Que modo de ser da pre-sença 

[Dasein] é estabelecido como a via de acesso adequada ao que, enquanto extensio, Descartes 

identifica com o ser do 'mundo' "? Aqui a via de acesso a esse ente intramundano, identifica 

Heidegger, é o intellectio, o conhecimento,  no sentido do conhecimento físico-matemático 

cujo modo de apreensão do ente intramundano não se dá na sua mundaneidade
128

. Em outras 

palavras, só e exclusivamente é apreendido aquilo acessível ao conhecimento matemático 

naquilo que pode mostrar o caracter de permanência constante, o que sempre é o que é pois, 

neste caso, só é o que sempre permanece. Eis o que a matemática conhece, isto é, o que se 

absorve pelo filtro da matemática, o que por ela lhe é acessível, constitui, por conseguinte, o 

seu ser
129

. 

Portanto, aqui se mostra um ponto crucial, de uma particular e determinada idéia de 

ser – imersa na noção de substancialidade e advinda pelo filtro da matemática onde o ente 

intramundo não se dá na sua mundanidade (conhecimento relativo do ente) – impõe-se ao 

                                                 
127

 Expomos aqui a crítica de Heidegger à ontologia cartesiana contida no § 21 de ST, p. 141-148. Quanto à 

exposição do problema da mundanidade ver acima neste documento: A mundanidade do mundo e a 

espacialidade.  
128

 Cf. (ST, I, 141) [SZ, 91]. A longa citação a seguir justifica-se pelo fato de melhor ilustrar a ênfase de 

Heidegger na busca do apoio negativo para a explicação positiva com base na analítica existencial do ser-no-

mundo no seu modo mundo, isto é, da espacialidade do mundo circundante e do Dasein: A apreensão do 

“mundo” em Descartes é feita a partir da via de acesso (modo de ser do Dasein) que é o conhecimento 

físico-matemático: Que modo de ser da Pre-sença [Dasein] é estabelecido como a via de acesso adequada 

ao que, enquanto extensio, Descartes identifica com o ser do “mundo”? A única via de acesso autêntica 

para esse ente é o conhecimento, a intellectio, no sentido do conhecimento físico-matemático. O 

conhecimento matemático vale como o modo de apreensão dos entes, capaz de propiciar sempre uma posse 

mais segura do ser dos entes nele apreendidos. Em sentido próprio, só é aquilo que tem o modo de ser capaz 

de satisfazer ao ser acessível no conhecimento matemático. Este ente é aquilo que sempre é o que é; por 

isso, ao experimentar o modo de ser do mundo, aquilo que constitui o seu ser propriamente dito, é aquilo que 

pode mostrar o carácter de permanência constante, como remanens capax mutationum. Propriamente só é o 

que sempre permanece. E é isso o que a matemática conhece. O que no ente se torna acessível pela 

matemática constitui, portanto, o seu ser. Assim, de uma determinada idéia de ser, inserida no contexto de 

substancialidade e a partir da idéia de um conhecimento relativo ao ente assim conhecido, dita-se, por assim 

dizer, ao “mundo” o seu ser. Descarte não retira o modo de ser dos entes intramundos deles mesmo. Com 

base numa idéia de ser, velada em sua origem e não demonstrada em sua legitimidade (ser = constância do 

ser simplesmente dado), ele prescreve ao mundo o seu ser “próprio”. Não é, portanto, principalmente o 

apoiar-se numa ciência particular e, por acaso, especialmente estimada, a matemática, o que determina a 

ontologia do mundo, mas uma orientação fundamentalmente ontológica pelo ser enquanto constância do ser 

simplesmente dado, cuja apreensão é lograda, de modo excepcional, pelo conhecimento matemático. 
129

 No verão de 1928 Heidegger ministrou o curso intitulado “Logik”, na Universidade de Marburg, no qual faz 

considerações sobre a extensio e a matemática. Foi publicado na Alemanha em 1978 e traduzido para o inglês 

em 1984 sob o título The metafísicas foundations of logic. Cf. (MF, 74-75).  



47 

 

"mundo" o seu ser. É evidente, pois, que Descartes não retira o "modo de ser dos entes 

intramundos deles mesmos". Mas o que de fato é conseqüente nesta constatação, não é o 

apoiar-se numa ciência particular, no caso a matemática, mas sim "uma orientação 

fundamentalmente ontológica pelo ser enquanto constância do ser simplesmente dado  cuja 

apreensão é lograda, de modo exepcional, pelo conhecimento matemático.
130

 Conclui 

Heidegger que Descartes cumpre o papel histórico e crucial do projeto filosoficamente 

explícito em que a ontologia tradicional se volta para as influências da física matemática 

moderna. 

Descartes nas suas Meditações coloca o problema do "eu e mundo" e busca resolvê-lo 

com uma solução radical, entretanto sua percepção através da separação e mesmo oposição 

entre sensatio (αίσθησις) e intellectio
131

 (orientação fundamental dada pela tradição), 

acrescido da identificação do ser dos entes intramundanos com o mundo em geral 

impossibilitou-o, segundo Heidegger, de ver o caminho do fenômeno do mundo como uma 

problemática ontológica originária do Dasein. A questão do mundo é, desse modo, reduzida à 

coisalidade da natureza consolidando "a opinião de que o conhecimento ôntico de um ente, 

pretensamente o mais rigoroso, também constitui a via de acesso possível para o ser primário 

do ente que se descobre neste conhecimento.
132

 A discussão feita acima a respeito de 

Descartes visavam explicitar que o ponto de partida das coisas do mundo, aparentemente 

evidente, bem como a sua orientação pelo conhecimento pretensamente mais rigoroso 

empreendida através da matemática, não fundamentam  fenomenalmente as constituições 

ontológicas imediatas do mundo, da presença e dos entes intramundanos
133

.  

Entretanto, ao final dessa análise e isso é marcadamente importante quanto ao nosso 

tema do espaço, convém lembrar que a espacialidade também constitui o ente intramundano o 

que permite um "retomar", dentro de certos aspectos, a análise cartesiana do mundo. 

Heidegger  reconhece que a extensão como ponto de partida para a determinação do mundo 

possui sua razão fenomenal,  o que não invalida a análise cartesiana, porém deixa ele claro 

que nem a espacialidade do mundo, nem a espacialidade dos entes que se dão no mundo 

circundante e, principalmente, a espacialidade do Dasein possam ser pela extensão 

compreendidas ontologicamente
134

. 

                                                 
130

 Cf. (ST, I, 142) [SZ, 96]. 
131

 Cf. (ST, I, 142) [SZ, 96]: E, desta orientação ontológica fundamental, Descartes faz sua “crítica” do modo de 

acesso ao ente ainda possível de uma percepção intuitiva através da oposição entre sensatio (αίσθησις) e 

intellectio.  
132

 Cf. (ST, I, 147) [SZ, 100].  
133

 Cf. (ST, I, 148) [SZ, 101]. 
134

 Cf. Idem. 



48 

 

4.4 Espacialidade e espaço 

 

Vimos que Descartes – como continuador da ontologia tradicional em sua versão 

moderna
135

 – parte da res extensa para explicar o mundo, considerando sua dimensionalidade 

(extensão em comprimento, largura e profundidade) equivalente à quantidade ou aquilo que 

pode ser mensurado
136

. Daí o apelo à matemática. As notas 31 e 32 do presente capítulo 

transcrevem trechos analíticos sobre a extensividade como atributo primário: se assumirmos a 

premissa ontológica cartesiana de que a essência dos objetos físicos (o ser da natureza física, 

res corporea, extensio) está na extensão, então as coisas físicas podem ser reduzidas aos seus 

elementos primários de que é extensa, a saber, pontos matemáticos. Heidegger reconhece 

também sua razão fenomenal
137

,apesar de mostrar os limites dessa ontologia que nem a 

espacialidade do mundo, dos entes no mundo circundante, nem o do Dasein são por ela 

ontologicamente apreendidos. Há, então, um espaço intramundano e a espacialidade do 

Dasein. É de se perguntar: como se revela a espacialidade do Dasein e como essa 

espacialidade existencial é relacionada ao espaço físico?
138

 Se na caracterização do ser-em 

verificou-se que o Dasein não está em-o mundo da mesma forma que as coisas estão no 

espaço físico (espaço cósmico - Weltraum) significa dizer que o Dasein não tem 

espacialidade? 

Vejamos, pois, como Heidegger investiga a espacialidade do Dasein e a determinação 

espacial do mundo para podermos discutir a tese da espacialidade a partir  da própria 

hermenêutica do espaço
139

. Similar ao procedimento adotado na análise hermenêutica do 

mundo, Heidegger  faz a análise da espacialidade e do espaço. Em ambos os casos o interesse 

é a discussão filosófica, por isso se faz presente a questão da diferença ontológica discutida na 

primeira tese. A busca é a compreensão pré-ontológica do ser que é mais originária do que a 

busca ôntica, conhecimento derivado pois não é o modo fundamental de conhecer. Assim, 

para Heidegger, o espaço é descoberto pela espacialidade do Dasein a partir da própria 

existência, o que permite dizer, a noção de espaço é pré-reflexiva ou pré-científica. 

                                                 
135

 Ver acima o capítulo III – Ontologia cartesiana do mundo. Cf. (ST, I, 53, 54, 148) [SZ, 24, 25, 101]. 
136

 Cf. (ST, I, 148) [SZ, 101]: O ponto de partida da extensão como determinação fundamental do “mundo” 

possui a sua razão fenomenal, embora nem a espacialidade do mundo, nem a espacialidade primeiramente 

descoberta dos entes que vêm ao encontro no mundo circundante e, sobretudo, a espacialidade da própria 

pre-sença possam por ela ser compreendidas ontologicamente. 
137

 Sobre o mundo e a extensão ver COTTINGHAM, 1995, p. 60 e 65. O texto principal de Descartes que explica 

a matéria ou corpo como pura extensão é Princípios de filosofia, parte II, em especial os arts. 4,8,10,11 e 12. 

Aqui o termo extensão é entendido como algo mensurável. 
138

 Esta pergunta é feita por Dreyfus: Cf. DREYFUS, 1991, p. 121-129. 
139

 A discussão da espacialidade e do espaço em Ser e tempo ocorre, principalmente, nos §§12, 22, 23 e 24.  



49 

 

A investigação sobre o espaço em Ser e tempo situa-se no âmbito da problemática 

ontológica. Daí se segue uma mútua condição de inter-relacionamento entre espaço e modos 

de ser o que pode ser identificado na interpretação dos espaços empreendida no tratado. Afora 

isso, o espaço é discutido no capítulo referente ao mundo o que serve para melhor distinguir 

as concepções da ontologia tradicional, marcadamente a de Descartes, com a ontológico-

existencial. Para marcar essas distinções, que Heidegger utiliza para interpretar os espaços, 

deve-se ter em conta e de maneira fundamentalmente separadas as seguintes estruturas da 

problemática ontológica
140

: 1) o ser dos entes intramundanos (manualidade); 2) o ser dos 

entes (ser simplesmente dado); 3) o ser da condição ôntica de possibilidades da descoberta de 

entes intramundanos em geral, a mundanidade do mundo.  

Neste quadro conceptual, a mundanidade do mundo é uma determinação existencial do 

ser-no-mundo, ou como vimos na terceira tese, do Dasein. Os outros dois conceitos de ser são 

categorias e fazem referência aos entes distintos do Dasein, ou seja, os que não possuem o 

modo de ser do Dasein. É com base nesta estruturação ontológica (modos de ser) – utilizada 

na crítica à ontologia tradicional, especialmente a interpretação cartesiana de “mundo” e de 

espaço - que Ser e tempo investiga o fenômeno da espacialidade e do espaço. Agora estamos 

em condições de verificar, à luz deste quadro conceptual, as três caracterizações feitas por 

Heidegger ao investigar o espaço e a espacialidade: o espaço cósmico (Weltraum); a região 

(Gegend); a espacialidade do Dasein.  

 

 

 

 

 

                                                 
140

 Cf. (ST, I, §18, 133) [SZ, §18, 88]. O §18 é intitulado Conjuntura e significância: a mundanidade do mundo,  

que define a mundanidade como totalidade referencial da significância: No âmbito do presente campo de 

investigação, as diferenças repetidas vezes marcadas entre as estruturas e dimensões da problemática 

ontológica devem-se manter fundamentalmente separadas: 1) o ser dos entes intramundanos, que primeiro 

vêm ao encontro (manualidade); 2) o ser dos entes (ser simplesmente dado) que se acham e se podem 

determinar num percurso autônomo d descoberta através dos entes que primeiro vêm ao encontro; 3) o ser 

da condição ôntica de possibilidade da descoberta de entes intramundanos em geral, a mundanidade do 

mundo. Ver também §39 intitulado A questão da totalidade originária do todo estrutural da pre-sença, que 

faz referência aos modos de ser: Até agora, os modos explicitados de ser foram a manualidade e o ser 

simplesmente dado que determinam os entes intramundanos, destituídos do carácter de presença. Porque, na 

tradição, a problemática ontológica compreendeu primariamente o ser no sentido de ser simplesmente dado 

(“realidade”, “mundo” real) e, por outro lado, o ser da pré-sença permaneceu indeterminado  do ponto de 

vista ontológico, é preciso discutir o nexo ontológico entre cura, mundanidade, manualidade e ser 

simplesmente dado (realidade). Isso leva a uma determinação mais precisa do conceito de realidade, no 

contexto de uma discussão das questões epistemológicas de realismo e idealismo, orientadas pó 0r essa 

idéia. Cf. (ST, I, §39, 246) [SZ, §39, 183].      



50 

 

4.4.1 O conceito do espaço cósmico 

 

Heidegger denomina espaço cósmico ao modo de ser de um ente dentro do outro, no 

sentido de um abarcar, envolver ou conter o outro
141

. Abrange a noção vulgar de que objetos 

estão no espaço que os envolve, contudo o espaço é independente de tais objetos. Essa 

interpretação é a base da metáfora que considera o espaço como receptáculo, recipiente ou 

continente (continente espacial – Raumgefäβ
142

) que contém objetos soltos ou avulsos. Afora 

isso, por não ser relacional, é uma abstração das nossas vivências espaciais cotidianas 

revelando o que fundamentalmente não é. O espaço assim interpretado, espaço cósmico, é um 

ser-simplesmente-dado.  

 

4.4.2 O conceito de região 

 

O lidar com as coisas descobre locais
143

. Os locais abrigam instrumentos que formam 

conjuntos instrumentais “à mão” do mundo circundante. Ao encontro de locais de uma 

totalidade instrumental no âmbito de uma visão de conjunto (circunvisão), Heidegger chama 

de região. Mais ampla e abrangente do que lugar – que é termo empregado para as posições 

das coisas no espaço – a região implica uma direção e proximidade como também pode ser 

identificada pela funcionalidade (cozinha, jardim), pela vida e morte (maternidade, cemitério), 

pela insolação (lado do sol, lado da sombra), pela orientação do Dasein (abaixo, acima, 

frente). Numa região os entes estão em torno de nós, numa orientação regional constituída de 

uma multiplicidade de locais que está à mão constituindo o circundante. Isto é bastante 

distinto de uma multiplicidade tridimensional de posições preenchidas por coisas 

simplesmente dadas. O que se dá aqui não é uma medição de distâncias para posicionar as 

coisas nos espaços, como as concebidas à maneira da res extensa
144

, pois essa 

dimensionalidade do espaço ainda se acha encoberta pela espacialidade do que está à 

mão
145

. Identificar, perceber a direção, proximidade e localização daquilo que está “em cima” 

                                                 
141

 Cf. (ST, I, 91-93) [SZ, 54-54]. A referência principal ao espaço cósmico é feita no §12 na discussão sobre do 

existencial ser-em, como “ponto de apoio negativo” (ST, I, 135) [SZ, 89] para a explicação positiva da 

espacialidade do Dasein. Ver acima, capítulo I - terceira tese, as considerações sobre o ser-em e a nota 37. 
142

 Cf. (ST, I, 149) [SZ, 101]. O que chamamos de recipiente, receptáculo ou, segundo a tradução de ST, 

continente espacial, Heidegger denomina de Raumgefäβ, cf. (ST, I, 149) [SZ, 101]. 
143

 Apresentamos nesse item II, do „quadro das três caracterizações‟, o conteúdo do § 22 intitulado A 

espacialidade do manual intramundano, que inicia a análise da espacialidade do Dasein. A análise do item3 

desse mesmo „quadro‟, abrangerá os conteúdos dos §§ 23 e 24.   
144

 Cf. (ST, I, 136) [SZ, 90] 
145

 Cf. (ST, I, 151) [SZ, 103].  



51 

 

no teto ou “atrás” junto à janela, ou ainda, acolá debaixo da mangueira, são todos descobertos 

e interpretados na circunvisão pela vivência do lidar cotidiano - das trilhas na mata, passagens 

dos bois, caminhos, cantos, recantos, becos, vielas, ladeiras – e não situados em coordenadas 

e catalogados em uma leitura mensurável do espaço ao modo das ciências métricas.  

Vale aqui uma observação de Lévinas, em texto de 1932, ao referir-se à estrutura do 

cuidado, apontando para a facticidade da existência humana e o sentido dessa facticidade: Aí 

está em excelente exemplo do modo de pensar heideggeriano. Não se trata de reunir 

conceitos por meio de uma síntese pensada, mas de encontrar um modo de existência que os 

compreenda, isto é, que apreenda ao existir as possibilidades de ser que elas refletem
146

.  

Os objetos avulsos ou, como diz Heidegger, as coisas simplesmente dadas, não 

formam regiões. Mas, as regiões estão sempre à mão nos vários locais específicos e esses 

locais dependem dos objetos que se acham à mão na circunvisão do lidar (ocupação). Assim, 

em exemplo do filósofo, o sol, pela sua luz e calor, tem locais marcados e descobertos pela 

circunvisão tendo em vista as possibilidades de emprego daquilo que ele propicia através do 

seu curso na abóbada celeste: nascente, meio-dia, poente, meia-noite. Os locais que esse 

manual (o sol em sua plenitude utilitária) em contínua mutação cíclica propicia, revelam 

potencialidades privilegiadas de suas regiões. Esses pontos cardeais, sem o sentido ainda da 

ciência geográfica, proporcionam previamente o para onde de todo delineamento ulterior de 

qualquer região que possa vir a ser ocupada por locais. A casa tem seus lados de sol, vento e 

sombra e, por eles, se orientam os cômodos. As igrejas dirigem o altar para o sol nascente e a 

entrada para o sol poente marcando o eixo do percurso da luz. O lidar do Dasein com os 

objetos que, sendo, está em jogo seu próprio ser, descobre previamente as regiões 

possibilitando a integração dos diversos modos de ser (conjuntura) no mundo
147

.  

Verificamos que o instrumento tem seu local. Cada local com seu instrumento se 

ampara na multiplicidade de outros locais determinados por outros instrumentos, todos 

voltados para algo e perfazendo um conjunto instrumental disponível no mundo circundante. 

Local e multiplicidade não é um conjunto de coisas simplesmente dadas e de posições 

arbitrárias no espaço. Instrumento, lugar e todo instrumental se pertencem segundo 

possibilidades de integração dos diversos modos de ser no mundo. Região é, pois, a 

possibilidade dessa pertinência, ou melhor, é o sítio, paradeiro geral dessa pertença 

determinando-se pelas nossas necessidades prático-funcionais.  

                                                 
146

 Cf. LÉVINAS, 1997, p. 95. 
147

 Cf. (ST, I, 151) [SZ, 104]. 



52 

 

A visão de conjunto faz ver que toda região abriga locais. Cada local revela o um 

espaço que, pela visão de conjunto, descobre-se como espacialidade do todo instrumental. 

Contudo, tal espacialidade descobre que o espaço está fragmentado em lugares ou locais. 

Assim, a análise conclui que a espacialidade advém do todo instrumental, que o espaço acha-

se fragmentado e que, além disso, cada mundo descobre a espacialidade do espaço que lhe 

pertence. Os ambientes em que vivemos – no trabalho, no lazer ou mesmo na cozinha – 

apresentam diferentes regiões que organizam nossas atividades práticas e determinam os 

lugares dos objetos (instrumentos) disponíveis. Em nossa vivência cotidiana, as regiões se 

apresentam como espaços distintos daquele espaço cósmico acima analisado pois estabelece 

uma rede funcional-referencial, e não um objeto avulso apenas situado no espaço não 

relacional, que guiam e suportam nossas atividades espaciais, criando (determinando) locais 

para os objetos que nós lidamos e estabelecendo modos de deslocamentos e acessos. Por isso, 

podemos dizer que a funcionalidade referencial é uma característica intrínseca (inerente) dos 

espaços. Conseqüentemente, porque esse tipo de espaço que lidamos em nossas vivências 

cotidianas é funcional-referencial, por não ter a característica de um espaço simplesmente 

dado, ele apresenta o modo de ser do manual. 

Heidegger fecha esta seção referente à espacialidade do manual intramundano 

dizendo: Do ponto de vista ôntico, a possibilidade de encontro com um manual em seu espaço 

circundante só é possível porque o próprio Dasein é “espacial”, no tocante a seu ser-no-

mundo. Este final deixa claro que Heidegger quer enfatizar que o estudo do espaço exige uma 

explicitação da espacialidade existencial e, com isso, negar qualquer incompatibilidade 

ontológica entre espaço e ser-no-mundo.  

 

4.4.3 O conceito de espacialidade do Dasein  

 

Na análise empreendida até agora sobre os conceitos de espaço cósmico e região, a 

questão da temporalidade não foi diretamente tocada. Entretanto, o início do §23 intitulado A 

espacialidade do ser-no-mundo,
148

 proclama: Ao atribuirmos espacialidade à pre-sença, 

temos evidentemente de conceber este “ser-no-espaço” a partir do seu modo de ser. Colocar 

a espacialidade do ser-no-mundo atrelada ao Dasein, faz Heidegger evitar de partida qualquer 

incoerência ontológica, imputando ao espaço a existência e a temporalidade.
149

  

                                                 
148

 Apresentamos nesta parte 1 e 2, desta seção III, o conteúdo do §23 (intitulado A espacialidade do ser-no-

mundo), cf. (ST, I, 152-159) [SZ, 104-110] e do §24.  
149

 Faço referência à citação constante no início do §23. 



53 

 

A espacialidade, diz Heidegger, é distinta dos tipos de espaço cósmico e da região. Ela 

nem é um objeto avulso que ocorre em alguma posição no espaço cósmico, nem tão pouco um 

estar à mão em um lugar, pois ambos são modos de ser de entes que vêm ao encontro dentro 

do mundo. Tais modos condicionam os dois tipos de espaço. Diferentemente desses modos de 

ser, o Dasein estar “em-o” mundo, no sentido de lidar co os objetos. Heidegger, ao estudar a 

espacialidade de ser-no-mundo identifica dois caracteres, o dis-tanciamento e o 

direcionamento. Vamos abordar os seguintes pontos:  

a) dis-tanciamento; b) direcionamento; c) espacialidade do Dasein.  

a) dis-tanciamento: como modo de ser do Dasein, no tocante a seu ser-no-mundo, o 

que é dis-tanciamento? Não se refere o dis-tanciamento à distância quantificada, nem tão 

pouco a um intervalo mensurável, mas sim ao diluir o distante, isto é, diz proximidade. Indica 

uma constituição ontológica do Dasein. "O dis-tanciamento descobre a distância. Assim como 

o intervalo, a distância é uma determinação categorial dos entes destituídos do modo de ser 

do Dasein. Distanciamento, ao contrário, deve ser mantido como existencial. Somente na 

medida em que se descobre para a presença a distância dos entes é que no próprio ente 

intramundano tornam-se acessíveis "distanciamentos" e intervalos com referências a outros 

entes".
150

 Ao atribuir à palavra Ent-fernung um significado contrário ao convencional – 

distância, afastamento, intervalo – Heidegger pretende enfatizar, pelo choque, o sentido 

existencial da proximidade, do des-afastamento. "No Dasein", defende ele, " reside uma 

tendência essencial de proximidade".
151

 Verifica-se um esforço de nosso filósofo em deixar 

claro este conceito ontológico-existencial em páginas densas e contundentes. O Dasein, 

prosegue ele, não atravessa um trecho do espaço como ente mundano e corpóreo 

simplesmente dado, devorando quilômetros, mas a aproximação e o des-afastamento são 

sempre modos de ocupação (aquilo que se dá no manuseio e no uso) com o que está à nossa 

volta, próximo e distante. Assim, dis-tanciamento diz respeito à distância entre os objetos e o 

Dasein, não à distância dos objetos entre si
152

.  

                                                 
150

 Cf. (ST, I, 153) [SZ, 105]. 
151

 Cf. (ST, I, 153) [SZ, 105]. 
152

 Cf. INWOOD, 2002, p. 49-50. Ao analisar a etimologia de Ent-fernung, diz o autor: “Um aspecto importante 

da espacialide de Dasein é a Ent-fernung . Esta palavra vem de fern, “distante”, e Ferne, “distância, 

lonjura”. Estas originaram fernen, “tornar/estar distante”, substituído atualmente por (sich) entfernen, 

„remover (se), distanciar, etc.” com um particípio passado entfernt, “distante, remoto, etc.” O substantivo 

verbal Entfernung significa comumente “distância, remoção”. Mas Heidegger o desvia do uso comum em 

diversos aspectos: 1) Entfernung pertence à distância das coisas entre si, Abstand. 2) Distâncias do Dasein 

são, diferentemente de Abstand, estimadas não em termos quantitativos, mas em termos quotidianos [...]. 3) 

Ela é usada “com um sentido ativo e transitivo” [...]. 4) Entfernung e entfernen possuem um significado 

quase oposto ao seu significado comum : já que fern significa “distante, remoto” e ent- pode ser privativo (cf. 



54 

 

Assim, "a pre-sença é essencialmente dis-tanciamento, ou seja, é espacial. [...] 

Espacial, a pre-sença existe segundo o modo da descoberta do espaço inerente à circunvisão, 

no sentido de se relacionar num contínuo distanciamento com os entes que lhe vêm ao 

encontro no espaço
153

". Portanto, o des-afastamento, esse modo de ser, constituição 

ontológica do Dasein, mostra que o Dasein é essencialmente espacial e o seu lidar com as 

coisas ocorre num mundo circundante.  

b) direcionamento: um outro caráter da espacialidade do Dasein é o direcionamento. O 

Dasein no seu modo de ser-em apresenta a espacialidade estruturada em dois caracteres 

ontológicos: distanciamento e direcionamento. Enfatiza Heidegger que esses dois existenciais 

são indissociáveis: "[...] a pre-sença [Dasein] também  possui o caráter de direcionamento. 

Toda aproximação toma antecipadamente uma direção dentro de uma região, a partir da 

qual o dis-tanciado se aproxima para poder ser encontrado em seu local. A ocupação 

exercida na circunvisão é um dis-tanciamento direcional"
154

. Ao se distanciar e se direcionar, 

este ser, o Dasein, já possui uma região e é conduzido, previamente, como modo de ser-no-

mundo pela visão de conjunto (circunvisão) da ocupação
155

. Deste direcionamento emergem 

as direções. O Dasein traz consigo as direções esquerda-direita, em cima-embaixo, e sua 

espacialização na corporeidade também é marcada por essas direções. O direcionamento no 

distanciamento, ou o distanciamento direcional, funda-se no ser-no-mundo. Esta pertinência 

indica – e Heidegger quis deixar claro que não estava falando sobre sentimento psicológico – 

que a direita e a esquerda não são coisas subjetivas, do sujeito que capta ou possui uma 

sensação, mas são referências a partir das direções do direcionamento num mundo à mão. "O 

direcionamento pela direita e esquerda baseia-se no direcionamento essencial da presença 

que, por sua vez, determina-se também essencialmente pelo ser-no-mundo".
156

   

Em resumo, podemos preliminarmente - após as análises efetuadas sobre os espaços 

segundo os modos de ser, simplesmente dado, à mão e a espacialidade do ser-no-mundo  -  

concluir que dis-tanciamento, direcionamento e regionalidade são modos de descrever a 

espacialidade do ser-no-mundo entendido como fenômeno de unidade homem e mundo. Estes 

modos espaciais de ser ocorrem de maneira simultânea e têm na compreensão da 

espacialidade e do espaço a mesma importância, vale dizer, eles apresentam características 

                                                                                                                                                         
decken, “cobrir” entdecken, “descobrir”), Entfernung pode significar “remover a distância, trazer para perto, 

diminuir o intervalo” [...]”. 
153

 Cf. (ST, I, 157) [SZ, 108]. 
154

 Cf. Idem.   
155

 Cf. (ST, I, 157) [SZ, 108].  
156

 Cf. (ST, I, 159) [SZ, 109-110]. 



55 

 

fundamentalmente de igualdade da nossa existência como ser-no-mundo. São 

equiprimordiais
157

.  

c) a espacialidade do Dasein: Enquanto ser-no-mundo, o Dasein – revelado pelos 

modos dis-tanciamento, direcionamento e região – é espacial
158

. Tais modos fazem, através da 

região, os objetos aparecerem sempre num certo contexto, lugar e direção, orientando-os e 

organizando-os. Constata-se, daí, que nem o Dasein nem os objetos (os instrumentos com 

seus lugares e regiões) existem independentes um do outro, visto serem ambos espaciais. 

Dessa espacialidade, possibilitada pela mundanidade do mundo, se descobre o espaço.  

Espaço que não é a pura e abstrata tridimensionalidade, a determinação mensurável 

quantitativamente, a captação em escala da distância entre pontos. Nas palavras de Heidegger: 

O espaço assim aberto com a mundanidade do mundo ainda não tem nada a ver com o puro 

conjunto das três dimensões. Neste abrir-se mais imediato, o espaço enquanto puro 

continente de uma ordem métrica de posições e de uma determinação métrica de postos ainda 

permanece velado"
159

. O ser-no-mundo, constituição fundamental de Dasein, com a sua 

espacialidade faz descobrir, desentranhar, revelar o espaço, e, dessa forma, "o espaço em si 

torna-se acessível ao conhecimento".
160

  

O estudo sobre o fenômeno do espaço, para Heidegger, só alcança sua plena 

compreensão quando focado através da unidade ontológico-existencial do Dasein, não 

esquecendo, entretanto, que o próprio espaço só pode ser entendido recorrendo-se ao mundo. 

Daí, a noção de espaço firma-se na espacialidade a partir da própria existência, afirmando de 

acordo com esta concepção: O espaço nem está no sujeito nem o mundo está no espaço. Ao 

contrário, o espaço está no mundo  na medida em que o ser-no-mundo constitutivo da pre-

sença já descobriu sempre um espaço".
161

 Estas frases conclusivas querem deixar evidentes as 

distinções entre as proposições ontológico-existenciais e as concepções tradicionais sobre o 

espaço, vale dizer, a subjetiva (o espaço está no sujeito) e a objetiva (o mundo está no espaço)
 

162
.
 
O “sujeito” não abriga o espaço, isto é, o espaço não se encontra no sujeito pois ele, o 

"sujeito" na compreensão ontológica, o Dasein, é espacial no sentido originário. De maneira 

similar, o mundo, enquanto determinação existencial do Dasein, não é considerado pelo 

                                                 
157

 Cf. ARISAKA, 1996, p. 36-7. 
158

 Apresentamos nesta parte 3, o conteúdo do §24 intitulado A espacialidade da pre-sença e o espaço. cf. (ST, I, 

159-163) [SZ, 110-113]. 
159

 Cf. (ST, I, 160) [SZ, 110].  
160

 Cf. (ST, I, 161) [SZ, 101]. 
161

 Cf. Idem. 
162

 Segundo Arisaka, Heidegger apresenta uma teoria do espaço propondo uma alternativa a três teorias 

tradicionais: a teoria do espaço absoluto; a teoria relacional, e a teoria subjetiva (kantiana). Cf. ARISATA, 

1995, 456-7. Ver também: LEIBNIZ, 1979, p. 169-232; KANT, 1997, p. 66-70/B41-45. 



56 

 

"sujeito" como se estivesse no espaço. Esta concepção ontológico-existencial do espaço é 

distinta do realismo cartesiano e do idealismo kantiano sem negar, entretanto, que se possa 

assumir a espacialidade, numa circunvisão, e tematizá-la em tarefa de mensuração e cálculo 

como por exemplo no levantamento métrico de um chafariz histórico, de uma montanha ou na 

construção de uma estrada. Dessa maneira, a tematização da espacialidade do mundo 

circundante opera o espaço tomando-o em si mesmo e descobrindo possibilidades de um 

espaço puro e homogêneo, desde a pura morfologia das figuras espaciais, visando a uma 

análise da posição (situs), até às ciências puramente métricas do espaço.
163

 Essas 

considerações sobre a tematização espacial do mundo circundante, alerta Heidegger, tem o 

intuito de situar ontologicamente a base fenomenal em que se apoiam a descoberta e 

elaboração temática do espaço puro.  

Por outro lado, a mensuração da tridimensionalidade espacial, resultado da descoberta 

do espaço puramente abstrato, privado de uma visão de conjunto e por neutralizar as regiões 

do mundo circundante, ignora o espaço como região do ente reduzindo-o à pura dimensão
164

. 

Contínuo, isotrópico, homogêneo, infinito, pura extensão, o espaço  assim entendido é "não 

mundano" pois perde o seu caracter conjuntural, perde a especificidade das suas 

circundâncias, vale dizer, "o mundo circundante transforma-se em mundo da natureza. O 

“mundo” como um todo instrumental à mão perde o seu espaço transformando-se em um 

contexto de coisas extensas simplesmente dadas". Dessa forma, as regiões do mundo 

circundante se desmundanizam-se tornando-se um conjunto de coisas avulsas, isto é, extensas 

e simplesmente dadas. 

Para fechar a sua análise Heidegger apresenta algumas considerações finais que tentam 

marcar a expressa distinção entre a sua concepção de espaço, apresentada sob a chave 

ontológica-existencial, e as duas outras concepções, quais sejam: a realista-cartesiana que 

procura associar o espaço à pura dimensionalidade apelando para apenas um único modo de 

descoberta do ente; e, a idealista-kantiana que situa o espaço numa determinação subjetiva a 

priori restrita a um sujeito destituído de mundo.  

A dificuldade maior nas interpretações do ser do espaço é ainda hoje uma aporia, 

segundo Heidegger, devido à simplificação redutora e estreita dos conceitos ontológicos 

disponíveis e, não raro, pouco elaborados e também em ligar ou esclarecer o ser em geral com 

                                                 
163

 Cf. (ST, I, 161) [SZ, 112).  
164

 Sobre o conceito de espaço absoluto ver os comentários de Jammer sobre o esquema conceptual newtoniano. 

Cf. JAMMER, 1954, p. 93-124.  



57 

 

a problemática do ser do espaço, tanto referente aos fenômenos quanto às distintas 

espacialidades fenomenais. 

Como consideração final da questão do espaço, Heidegger afirma que a determinação 

ontológica primordial do ser dos entes intramundanos nem se encontra no fenômeno do 

espaço nem este constitui o fenômeno do mundo. A partir dessas críticas às ontologias 

existentes somada às analises realizadas e sempre procurando evitar a todo custo a 

incompatibilidade ontológica (Dasein e espaço), Heidegger chega a conclusões distintas da 

tradição, que aqui vamos repetir: O espaço nem está no sujeito nem o mundo está no espaço. 

Ao contrário, o espaço está no mundo na medida em que o ser-no-mundo constitutivo da pre-

sença [Dasein] já descobriu sempre um espaço.  

Isso colocado, convém agora uma pergunta referente a uma das conclusões finais e 

marcantes de Heidegger quando diz que o espaço nem é como o Dasein nem como o ser que 

se acha à mão, criando certa perplexidade ou mesmo certo embaraço, deixando em suspenso a 

questão do ser do espaço, vale dizer: O espaço não precisa ter o modo de ser espacial do que 

se acha à mão nem o modo de algo simplesmente dado. O ser do espaço também não possui o 

modo de ser da  pre-sença
165

. Sendo assim, o espaço não tendo o modo de ser de nenhum dos 

três modos de ser já apresentados, isto é, não possuindo o modo de ser da região, da 

localização (distanciamento), da direção e do Dasein, como poderia o ser-no-mundo ser 

espacial e, daí ter uma espacialidade que revelaria o espaço? Ou, não ficou visto e 

demonstrado no § 23 (A espacialidade do ser no mundo) que a pre-sença é essencialmente 

dis-tanciamento, ou seja, é espacial?
166

 Ou então, que os dois caracteres da região Dis-

tanciamento e direcionamento, enquanto características constitutivas do ser-em determinam 

a espacialidade da pre-sença de estar no espaço intramundano, descoberto na circunvisão 

das ocupações?
167

. Essas perguntas remetem a uma questão oculta em ser e tempo, que é a da 

corporeidade. Ao falar sobre a espacialidade do ser-no-mundo, Heidegger parece descartar o 

problema da corporeidade. como se o corpo não apresentasse nenhuma importância para o 

problema do espaço. Não existe em Ser e tempo um existencial como corporeidade. As teses 

ontológicas não contemplam um corpo ao Dasein. Ou seja, o Dasein é descarnado. Sem corpo 

não parece possível o Dasein se orientar no espaço, o que põem em dúvida a compreensão da 

espacialidade do Dasein nas suas duas características, o des-afastamento e a direcionalidade.  

 

                                                 
165

 ST § 24 p. 162. 
166

 Cf. (ST, I, 157) [SZ, 108]. 
167

 Cf. (ST, I, 159) [SZ, 110]. 



58 

 

5 A TESE DA ESPACIALIDADE  

 

A análise do ser-no-mundo revelou a estrutura ontológica e originária do ser-

em
168

 no sentido de que o homem não está apenas situado em um mundo de 

significação, mas também que se empenha em lidar sempre com algo em uma visão de 

conjunto. O homem lida, habita, cultiva, situa-se em um campo de cuidado, 

possibilitando visão de conjunto. A esse dispositivo ou constituição ontológica 

originária, Heidegger chama de cuidado e para ilustrar esse amplo espectro 

significativo recorre, como visto na quarta tese, à fábula mítica da criação do homem.  

Portanto, o cuidado não é um atributo que o homem pode ou não pode possuir, 

mas é, de fato, traço fundamental da própria condição humana. De importância 

fundamental, e aqui está o ponto decisivo, é que o homem assim imerso em sua 

própria condição de cuidado é, então, temporalidade vivida. Entretanto, nessa condição 

imersa em cuidado e vivência nós descobrimos que ela é finita, ou seja, descobrimos 

que a nossa mais pungente condição é a finitude. O cuidado é temporal, afirma a 

quinta tese. Porém, finitude não é um cessar, um término. Finitude é um caráter da 

própria temporalização. A análise desenvolvida em Ser e tempo descobre o sentido 

temporal da condição humana, do ente que nós somos, abrangendo os seus diversos 

modos de ser e, por conseguinte, em conseqüência inferida das teses centrais do 

tratado
169

, surge a seguinte tese: a espacialidade do Dasein só é possível como modo 

de temporalização. Em formulação mais concisa: a temporalidade funda a 

espacialidade. O lócus dessa tese, aqui chamada de tese da espacialidade, é o §70 de 

Ser e tempo intitulado A temporalidade da espacialidade inerente à pre-sença
170

. É 

objetivo deste capítulo expor e discutir, no quadro da analítica de Ser e tempo, a 

validade da tese da espacialidade e está dividido nas seguintes partes: 1) a 

temporalidade funda a espacialidade? 2) a tese da espacialidade e o problema da 

derivação e interdição. 

 
                                                 
168

 Cf. (ST, I, §12, 91-5) [SZ, §12, 53-7] e também (ST, I, §28, 184-5]. Expandindo o §12 que analisa 

preliminarmente o “ser-no-mundo”, Heidegger no §28 (A tarefa de uma análise temática do ser-em) procura 

mostrar não apenas a totalidade da estrutura ser-no-mundo (Strukturganzheit des In-der-Welt-sein), mas 

também apreender o ser originário do próprio Dasein, vale dizer, a cura. 
169

 Ver seção 2, exposição das teses centrais de Ser e tempo. 
170

 Cf. (ST, II, §70, 169-72) [SZ, §70, 367-69]. 



59 

 

5.1 A temporalidade funda a espacialidade? 

 

A tese da espacialidade é apresentada, no início do §70, na forma de um argumento, 

com premissas e conclusão. Contudo, essa estrutura formal pode parecer despercebida pois 

não é explicitada ou evidente. Daí que a longa citação a seguir justifica-se tendo em vista que 

é o ponto de partida para o entendimento e discussão do argumento de Heidegger na defesa do 

sentido temporal da espacialidade. Na estrutura do argumento identificamos duas premissas 

principais que articulam a discussão empreendida para apoiar o intento de remeter a 

espacialidade à temporalidade. 

 

TESE DA ESPACIALIDADE
171

 

Estrutura do argumento 

 

Premissa 1 

 

Com a espacialidade da pre-sença, a análise existencial e temporal parece, portanto, 

chegar a um limite em que este ente, chamado pre-sença, deve ser interpelado 

sucessivamente como “temporal” “e também” como espacial. Será que a análise 

existencial e temporal da pre-sença teve de parar diante do fenômeno que nós 

conhecemos como espacialidade inerente à presença e demonstramos pertencer ao 

ser-no-mundo?    

 

Não é mais necessário discutir o fato de que, na trilha da interpretação existencial, o 

discurso de uma determinação “espaço-temporal” da pre-sença não pode significar 

que este ente seja e esteja simplesmente dado “no espaço e também no tempo”. 

 
Premissa 2 

 

[...] Temporalidade é o sentido ontológico da cura. Do ponto de vista ontológico, a 

constituição da pre-sença e de seus modos de ser são apenas possíveis com base na 

temporalidade, independente se este ente ocorre ou não “no tempo”.  

 

Conclusão 

(tese da espacialidade) 

 

Em conseqüência, também a espacialidade específica da pre-sença deve-se fundar 

na temporalidade. 

  

 

 

 

 

 

 

                                                 
171

 Cf. (ST, II, §70, 169) [SZ, §70, 367]. Negrito e itálico nosso. 



60 

 

Comentário 

 

Premissa 1 – Baseia-se na terceira tese central de Ser e tempo
172

: Dasein é ser-no-

mundo. A frase inicial parte da pressuposição básica da coerência ontológica entre a 

espacialidade e o Dasein que a reconhece como um existencial e, por isso, tem de ser 

interpretado existencialmente. Heidegger, de forma interrogativa
173

, indica que foi 

demonstrado ser a espacialidade algo inerente ao Dasein e pertencer ao ser-no-mundo. 

Remete à questão existencial ser-em, momento estrutural do ser-no-mundo e, como vimos, o 

ser-em diz respeito ao morar, habitar, deter-se
174

. A premissa 1 retoma o que já foi analisado 

sobre o espaço (espaço cósmico e região) e acrescenta a dimensão temporal, deixando claro 

que o dito sobre o espaço vale para o tempo, isto é, a determinação “espaço-temporal do 

Dasein” é existencial e que este ente não pode ser considerado em  um modo de ser 

simplesmente dado (vorhanden),  algo avulso, solto e desconectado “no espaço e também no 

tempo”. Em suma, essa premissa reafirma a terceira tese no que respeita ao primado 

ontológico da espacialidade existencial - possibilitado pelo ser-no-mundo como estrutura 

essencial da presença - sobre o espaço
175

. 

Premissa 2 – Baseia-se na quinta tese de Ser e tempo: cuidado é temporal. Aqui surge 

o ponto marcante da argumentação do §70 que tem como propósito demonstrar a prioridade 

da temporalidade sobre a espacialidade do Dasein. Para isso, Heidegger retoma pontos já 

investigados na analítica existencial, colocando a espacialidade, existencial do Dasein, sob o 

crivo do tempo. No questionamento das condições temporais de possibilidade da 

espacialidade
176

, Heidegger lança mão da análise do espaço intramundano à luz da 

temporalidade ekstática abordando três pontos: 1) cuidado e espacialidade; 2) a espacialidade 

do Dasein; e, 2) espaço intramundano (região/localização/direção) e temporalidade do Dasein. 

                                                 
172

 Ver o primeiro capítulo que apresenta as teses centrais de Ser e tempo. Apesar de fazermos referências às 

teses isoladas, as cinco teses centrais de Ser e Tempo constituem um todo integrado onde uma remete às 

outras. A esta inter-relação ontológica denominamos de laço ontológico.  
173

 Ao longo de Ser e tempo, Heidegger utiliza, freqüentemente, a pergunta como recurso retórico para deixar 

claro o que se pretende de essencial na investigação. Ser e tempo inicia e finda com perguntas. No prólogo 

lança, de imediato, duas perguntas logo após a citação do Sofista de Platão. A última frase de Ser e tempo é 

interrogativa, revelando a sua perplexidade perante a questão do ser e do tempo: será que o próprio tempo se 

revela como horizonte do ser? Cf. (ST, II, 252) [SZ, 437). 
174

 Cf. (ST, I, 92) [SZ, 54]. 
175

 Cf. (ST, I, 94) [SZ, 56]. O §12 caracteriza o ser-no-mundo a partir do ser-em, colocando neste existencial a 

condição de possibilidade da espacialidade e do espaço: [...] trata-se apenas de ver a diferença ontológica 

entre o ser-em, como existencial, e a “interioridade” recíproca dos entes simplesmente dados, como 

categoria. [...] a pre-sença (Dasein) tem seu próprio “ser no espaço”, o qual, no entanto, só é possível com 

base e fundamento no ser-no-mundo em geral. [...] A compreensão do ser-no-mundo como estrutura 

essencial da pre-sença (Dasein) é que possibilita a visão penetrante da espacialidade existencial da pre-

sença. 
176

 Cf. (ST, II, 170) [SZ, 367]: Do ponto de vista da analítica existencial. 



61 

 

1. A quinta tese central de Ser e tempo reza que o cuidado é temporal, ou, em outras 

palavras, a temporalidade é o sentido ontológico da cura. Temos aqui a pedra de fecho de 

abóbada e ponto alto na estrutura de Ser e tempo. Vimos na exposição dessa tese que a 

temporalidade ao possibilitar unidade de futuro, presente e passado (existência, facticidade e 

de-cadência), conduz à totalidade da estrutura do cuidado. Assim, não é possível, portanto, 

ajuntar pedaços
177

 do passado, presente ou futuro porque a temporalidade do Dasein 

temporaliza e temporaliza nos modos possíveis de si mesma, em sua possibilidade de ser-no-

mundo. É essa temporalidade do Dasein que permite “descobrir” o tempo do mundo e não o 

contrário. A temporalização do Dasein não é passagem do tempo, nem a contagem do tempo 

como sucessão de agoras. É sim, o próprio ser do Dasein. Na temporalização, o Dasein se 

temporaliza e primordialmente como antecipação de si mesmo a partir do futuro, pois o 

Dasein é um ser-antecipador–de-si-mesmo, e, é, também, finito
178

. Aqui se apresenta algo 

decisivo em relação ao tempo. Somos seres que vêm diante de si um horizonte aberto que 

temos de viver numa lida e relação prática com os objetos do mundo. Vem daí a apreensão da 

temporalidade como sentido do cuidado. Então, como o Dasein é cuidado e o sentido do 

cuidado é a temporalidade, conseqüentemente, a espacialidade, modo de ser do Dasein, 

existencial, teria o sentido temporal.  

2. De que maneira o Dasein é espacial? A pre-sença (Dasein) só pode ser espacial 

como cura, ou seja, existindo de fato e na decadência
179

. A resposta visa mostrar que o 

Dasein existindo “descobre” o espaço, pressupõe regiões, identifica locais. O Dasein, não é 

um dado no espaço, não preenche um pedaço de espaço, nem tampouco é uma coisa corpórea 

e extensa. A pre-sença [Dasein] introjecta – em sentido literal – o espaço. Ela não é, em 

absoluto, apenas simplesmente dada no pedaço de espaço que uma substância corpórea 

preenche. Existindo ela sempre arrumou para si um espaço
180

. Com tais observações, 

Heidegger quer manter o laço ontológico visto no item 1 acima, quer distinguir a interpretação 

existencial-ontológico – existencial da interpretação da metafísica tradicional, e quer mostrar 

como o Dasein é espacial.  

                                                 
177

 Cf. (ST, II, 123) [SZ, 328]. 
178

 (ST, I, 124-5) [SZ, 330-1] 
179

 Cf. (ST, II, 170) [SZ, 367]: Do ponto de vista da analítica existencial, devem-se questionar as condições 

temporais de possibilidades da espacialidade que possui o carácter de pre-sença. Esta funda, por sua vez, a 

descoberta do espaço intramundano. Ante disso, porém, deve-se recordar a maneira em que a pre-sença é 

espacial. A pre-sença só pode ser espacial como cura, ou seja, existindo de fato e na decadência. 
180

 Cf. Idem. 



62 

 

3. Como o Dasein arruma espaço através do direcionamento e dis-tanciamento com 

base na temporalidade?
181

 Responder a essa pergunta significa, de fato, elucidar a tese da 

espacialidade para, dessa maneira, sair do movimento circular do laço ontológico
182

 como 

visto na premissa 1. Para isso, Heidegger lança mão da análise efetuada sobre a 

região/direcionamento/dis-tanciamento
183

 que já se definiu como o para onde dos objetos  

(instrumentos) que nos circundam (à mão no mundo circundante) e, portanto, passível de 

localização. O Dasein como ser-no-mundo, no encontro com os objetos, no deslocar-se, no 

direcionar-se, descobre uma região. E, analisa Heidegger, por ser o Dasein ekstático ele já 

traz consigo um espaço arrumado
184

. É nessa condição que faz o espaço de jogo (Spielraum), 

isto é, o espaço que surge desse lidar com o mundo, se abrir ao direcionamento e ao dis-

tanciamento no âmbito dos objetos. É em tal âmbito que a estrutura essencial do cuidado 

ocorre. Após essas análises, Heidegger proclama no final do §70: A irrupção da pre-sença no 

espaço apenas é possível com base na temporalidade ekstática e horizontal. Esse enunciado, 

apesar de parecer enigmático, pode ser interpretado à luz dos conceitos de significância e 

datação apresentados na seção Tempo e temporalidade do capítulo I. De fato, a temporalidade 

em suas três estruturas ekstáticas e em seus momentos estruturais, a significância e a datação, 

permitem ligar o lugar à temporalidade, caracterizando a precedência da temporalidade   ao 

espaço e possibilitando a irrupção.  

Conclusão do argumento: a tese da espacialidade - Apoiado nas teses ontológicas – 

Dasein é ser-no-mundo, é cuidado, cuidado é temporal, Dasein é temporalidade – foi 

determinado o ser do Dasein como cuidado cujo sentido ontológico é a temporalidade. Visto 

que a espacialidade é um existencial, e todo existencial é um modo de temporalização, então 

Heidegger usa os termos “em   temporalidade, todo existencial é um modo de temporalização, 

e, pelo laço ontológico, conseqüentemente a espacialidade é um modo de temporalização. 

Nesta seqüência contínua de lado e superfície, tal e qual o laço de Moebius, e considerando 

que a temporalidade constitui o sentido ontológico originário do Dasein, surge, então, a tese 

da espacialidade: a temporalidade funda a espacialidade. 

Entretanto, olhar esta tese à luz da própria fonte geradora, isto é, da análise da 

espacialidade do Dasein e da determinação espacial do mundo (§§22-23-24) pode fazer 

emergir algumas questões sobre a possível irredutibilidade da espacialidade à temporalidade 

                                                 
181

 Cf. (ST, II, 170) [SZ, 368]. A pergunta de Heidegger é: A pre-sença arruma espaço através de 

direcionamento e distanciamento. Com base na temporalidade da pre-sença, como isso é possível? 
182

 Chamo de laço ontológico a sequência em cadeia das teses centrais de Ser e tempo: Dasein é ser-no-mundo / 

ser-no-mundo é cuidado / cuidado é temporal. 
183

 Ver subseção 4.4 – Espacialidade e Espaço. 
184

 Cf. (ST, II, 171) [SZ, 369]. 



63 

 

infringindo, desse modo, o projeto fundamental Ser e tempo que busca, no princípio de 

temporalidade, um fundamento unitarariamente determinado
185

. Cabe, agora, a partir do 

exposto, apresentar um enunciado que aponte para o problema da derivação e da interdição na 

tese da espacialidade. 

As teses centrais de Ser e tempo estabelecem uma estrutura ontológica na qual todos 

os enunciados referentes ao Dasein têm o sentido temporal. Tal estrutura ─ ao compreender a 

espacialidade como modo de temporalização ─ aponta para dois problemas: a derivação da 

espacialidade pela temporalidade e a interdição da espacialidade em constituir o fundamento 

essencial do Dasein co-originário ao da temporalidade. 

 

Os problemas podem ser formulados em forma de pergunta. 

a) o problema da derivação – a tese da espacialidade ao colocar a origem existencial 

do espaço na temporalidade não infringiria a afirmação, presente ao longo de Ser e 

tempo, que a espacialidade pertence ao ser-no-mundo e que está e é “em” o 

mundo? 

b) o problema da interdição – a tese da espacialidade ao derivar a espacialidade da 

temporalidade (problema da derivação) não interditaria a espacialidade de 

constituir, co-originariamente com a temporalidade, o fundamento essencial do 

existir humano? 

 

5.2 O problema da derivação  

 

5.2.1 A fragmentação do espaço 

 

O ente intramundano revelou-se espacial, possui uma proximidade regulada pelo uso e 

situa-se num âmbito acessível. Assim situado, o que não é uma mera posição no espaço 

geométrico, torna-se um instrumento manipulável com local e disponível para o uso. 

Manipulável e disponível, os instrumentos são ordenados funcionalmente em uma rede de 

referência denominada de região e cuja determinação se dá pelas necessidades práticas. 

Abriga locais com objetos capazes de serem manipulados como numa cozinha ou num 

laboratório. Os muitos locais da região implicam direção e distanciamento que, em seu 

                                                 
185

 A expressão “princípio de temporalidade” é de Pöggeler: com respecto al intento realizado em Ser y tiempo 

em el sentido de remitir la espacialidad a la temporalidad (e llegar así a um fundamento unitariamente 

determinado o princípio de “temporalidad”), se dice que “no es sostenible”. Cf. PÖGGELER, 1984, p. 42. 



64 

 

conjunto, são descobertos previamente. Esta orientação regional da multiplicidade dos locais 

que estão à mão constitui o circundante, ou seja os objetos que estão à nossa mão com que 

lidamos num mundo circundante que nos rodeia. Não estamos aqui em uma multiplicidade 

dimensional preenchida por coisas simplesmente dadas, mas sim numa espacialidade à mão 

que se antecede, se abre e oferece as condições de possibilidades para a tematização da 

dimensionalidade dos espaços em suas várias formalizações. É em tal âmbito manuseável que 

vem à luz os locais. O lugar de cima é o lugar do teto, o lugar de baixo é o chão, o lugar do 

vento aponta para o mar. Os lugares são descobertos no seio de uma visão de conjunto.  

Das considerações acima poderíamos dizer
186

, com Heidegger, que a direção, o dis-

tanciamento, o local, a região são modos que o Dasein lida como cuidado, no horizonte da 

temporalidade. O modo de lidar da ocupação dispõe os instrumentos designando-lhes lugares 

distribuídos, não de forma arbitrária, mas interconectados referencialmente. De tais 

considerações podemos inferir
187

: 1) um lugar é determinado e orientado em relação a outros 

lugares; 2) um lugar é insubstituível por outros; cada instrumento, pela sua função, tem seu 

lugar, mostrando que a espacialidade quotidiana é feita de distintos lugares, vale dizer, não é 

homogênea nem tampouco é o espaço puro da geometria, espaço desmundanizado; 3) os 

espaços, isto é, os lugares assim dispostos, estão afastados e não distantes uns dos outros pois 

não há distância entre coisas perante à mão. 

Mas, estão os utensílios com os seus lugares vagando como algo avulso? Não. Eles 

estão numa região. Pergunta-se ainda, como lugares e regiões se unificam em um espaço, se o 

que se apresenta é o espaço fragmentado cuja unidade só pode advir da unidade do todo de 

funções do conjunto instrumental? Diz Heidegger, O espaço está fragmentado em lugares. 

Essa espacialidade, no entanto, dispõe de sua própria unidade através da totalidade 

conjuntural mundana do que está à mão no espaço
188

.  

Ora, se estamos procurando saber como se dá a unidade do espaço, vemos que ela é 

mundana e, como pertencente ao Dasein, é temporal. É sustentável tal posição? 

Antes de prosseguir, façamos uma digressão esclarecedora. Temos de lembrar a 

questão de como é, ontologicamente, possível a unidade de mundo e pre-sença [Dasein]. De 

que modo o mundo deve ser, para que a pre-sença[Dasein] possa existir enquanto ser-no-

mundo?
189

 Diz Heidegger, se o ser do Dasein é cura, seu sentido ontológico é a temporalidade 

e na medida em que o Dasein se temporaliza, também se dá um mundo. Com referência a seu 

                                                 
186

 Cf. (ST, I, 150) [SZ, 102-103]. 
187

 Cf. FRANCK, 1986, p. 82. 
188

 Cf. (ST, I, 152) [SZ, 104). 
189

 Cf. (ST, II, 166) [SZ, 364). 



65 

 

ser que se temporaliza como temporalidade, a pre-sença [Dasein] é e está essencialmente 

“em um mundo” [...] O mundo não é algo à mão e nem algo simplesmente dado. O mundo se 

temporaliza na temporalidade. Pelo laço ontológico a unidade dos espaços está submissa ao 

mundo e também à da temporalidade sobre a espacialidade.  

Na nota marginal 70, na mesma linha da frase O espaço está fragmentado em lugares, 

Heidegger escreve: não, [existe] justamente uma unidade dos locais especial e não 

fragmentada. Percebe ele que a fragmentação do espaço transgride sua submissão ao tempo? 

Se essa unidade não se dá mais pela temporalidade como regra única de unidade – e assim 

invalidaria a tese da espacialidade – onde estaria ela? A resposta seria: desde que não é 

mundana, então viria do próprio ser dos lugares. Isto significa dizer que os lugares não têm o 

modo de ser do Dasein. 

 

5.2.2 O ser do espaço 

 

O projeto Ser e tempo estabelece uma estrutura de conceitos ontológicos dos quais a 

temporalidade é a regra de unidade. Também faz com que todos os enunciados referentes ao 

Dasein, o ente que nós somos, tenham o sentido temporal. Ao seguir esta regra, a tese da 

espacialidade ditou a prioridade ontológica da temporalidade sobre a espacialidade. Mas, 

derivaria a espacialidade da temporalidade? Por que em páginas finais dedicadas ao assunto 

Heidegger se mostra perplexo ante ao problema ontológico do espaço?
190

 Isso posto, vamos 

apresentar, em linhas gerais, como Ser e tempo percorre o caminho da questão sobre o ser do 

espaço e a pertinência dessa solução relativa à tese da espacialidade. A exposição está assim 

dividida: a) a interpretação realista, idealista e a analítica existencial; b) qual o ser do espaço? 

a) a interpretação realista, idealista e a ontológico-existencial. O estudo do espaço está 

no terceiro capítulo de Ser e tempo (§§14 a 24) dedicado ao mundo e intitulado A 

mundanidade do mundo, conceito ontológico relativo à estrutura de um momento constitutivo 

do ser-no-mundo. Precede à compreensão do espaço a compreensão do mundo ou, em outras 

palavras, está no seio do problema do mundo o problema do espaço.  

Para deixar clara a posição de Heidegger quanto ao problema ontológico do espaço, 

faz-se necessário explicitar quais teorias ele critica (tese do realismo e tese idealista) e toma 

como apoio negativo para a formulação positiva da sua proposta (ontológico-existencial). 

                                                 
190

 Cf. (ST, I, 162) [SZ, 112]: A aporia ainda hoje presente nas interpretações do ser do espaço funda-se não 

tanto num conhecimento insuficiente dos conteúdos do próprio espaço mas na falta de uma clareza de 

princípio a respeito das possibilidades do ser e de sua interpretação ontológica. 



66 

 

Nesse sentido, o §43 aborda o problema do mundo exterior e pode nos ajudar a esclarecer 

certas passagens obscuras. Para ele, a questão sobre o sentido do ser só ocorre no âmbito da 

compreensão (de ser) pertencente ao modo de ser deste ente que nós somos, o Dasein, ser-no-

mundo. No momento estrutural mundo descobre-se o ente intramundano, os objetos dados no 

mundo. A ontologia tradicional interpretou o ser baseando-se no ser dos entes intramundanos, 

concebendo o ser como um conjunto de coisas simplesmente dadas
191

. Este ser, assim 

identificado, recebe o sentido de realidade cuja determinação fundamental torna-se a 

substancialidade. A compreensão do ser volta-se para este horizonte de conceito de ser, 

incluindo aí o Dasein assim como qualquer outro ente: um real simplesmente dado. De fato, a 

compreensão desse ser, o ser em geral, passa a ter sentido de realidade assumindo um 

primado especial na problemática ontológica. Daí, conclui Heidegger, tal primado obstrui o 

caminho de uma analítica existencial do Dasein, além de não deixar claro o ser e os modos de 

ser dos entes distintos do Dasein (manual e simplesmente dado). 

Perguntar sobre o que significa a realidade é levantar uma questão ontológica e 

comumente está atrelada à discussão do problema do “mundo externo”. Tradicionalmente, 

com base no real tem-se acesso à análise da realidade. Na opinião de Heidegger, as 

investigações feitas pela analítica existencial
192

 iluminam a possível questão ontológica sobre 

a realidade deixando explícitos os seguintes pontos: 1) os entes intramundanos fundam-se no 

ser-no-mundo, constituição fundamental do dasein; 2) o ser-no-mundo tem sua constituição 

mais originária na cura (compreender-se e “já” ser e estar em um mundo como ser junto aos 

entes intramundanos).  

No contexto desta concepção a questão se o mundo é real ou se o mundo pode ser 

provado – questão denominada por Kant de “escândalo da filosofia”
193

 – mostra-se, pois, 

destituída de sentido.  

A terceira tese central de Ser e tempo apóia a opinião de que o “escândalo da filosofia” 

não está, evidentemente, no fato dessa prova inexistir até o momento. O escândalo está, sim, 

em se esperar e buscar essa prova, vale dizer: eliminar todo ceticismo a respeito da presença 

das coisas fora de nós
194

. A necessidade de provar a realidade do “mundo exterior” – seja ela 

pela razão ou pela fé – são tentativas difusas em sua base pois pressupõem, de início, um 

sujeito desmundanizado ou inseguro sobre o seu mundo que clama por um mundo seguro. 

Não é provar o “mundo exterior” como simplesmente dado, deve-se demonstrar o Dasein 

                                                 
191

 Cf. (ST, I, §19, 135-137) [SZ, §19, 89-90-91].  
192

 Ver Seção 5, as teses centrais de Ser e tempo, em especial a tese 3.  
193

 Cf. (ST, I, 269) [SZ, 203]. Ver as referências de Heidegger a Kant na CRP. 
194

 Cf. (ST, I, 269) [SZ, 203]. 



67 

 

como ser-no-mundo (terceira tese). Essa orientação ontológica difere das variadas tentativas 

de solucionar o “problema da realidade” nas diversas espécies de realismo e idealismo. A 

partir dessa análise, Heidegger confronta a solução para o “problema do mundo” desde as 

seguintes concepções: realismo, idealismo e ontológico-existencial. 

Na tese do realismo o mundo externo é real, vale dizer, é considerado como algo 

simplesmente dado
195

. É desses entes, como vimos, que o ser do mundo, ou, a realidade do 

mundo como algo precisa de prova e, simultaneamente, que pode ser comprovado. Por outro 

lado, na proposição com o Dasein enquanto ser-no-mundo, o ente intramundano já sempre se 

descobriu reconhece o ser simplesmente dado dos entes intramundanos mas, em oposição de 

fundamento ao realismo, ambos são negados. A distinção entre a visão do realismo e visão 

ontológico-existencial é que aquela tem a incompreensão ontológica. Vem à tona na análise, 

aquilo que Stein chama de teorema fundador do pensamento de Heidegger, a diferença 

ontológica, isto é, a pressuposição básica necessária para estabelecer os problemas da 

ontologia relativos à ciência do ser para, daí, fazer emergir a diferença entre ser e ente na 

medida em que se toma o ser como tema da investigação. É com olhos nesta diferença que 

Heidegger estrutura suas críticas
196

. 

O realismo entende a realidade onticamente, no contexto das coisas reais. Para o 

idealismo, diferentemente do realismo que busca no ser simplesmente dado o ser do mundo, 

realidade e ser dão-se “na consciência”. Mostra de partida que a compreensão do ser não é 

esclarecida pelo ente. Se o ente não diz o ser e se a realidade só se dá pela compreensão 

ontológica, então faz-se necessário a análise ontológica da consciência pois: somente porque o 

ser é “na consciência”, ou seja,  é compreensível na pré-sença é que a pré-sença pode 

compreender caracteres ontológicos como independência, “em si”, realidade em geral, e 

conceituá-los. Apenas por isso, o ente “independente, pode fazer-se acessível como algo 

intramundano, que vem ao encontro na circunvisão”
197

.  

Nesta citação, observa-se o esforço de Heidegger em substituir a palavra “consciência” 

pelo conceito de Dasein como o lugar em que se dá a compreensão do ser e, desde essa 

compreensão ontológica, o ente avulso é apreendido em uma visão de conjunto que envolve 

outros objetos e seus usos, como um algo dentro do mundo (circunvisão). Heidegger busca a 

compreensão do ser e não a apreensão ôntica. Por isso, a sua crítica às concepções realista e 

                                                 
195

 Cf. (ST, I, 273-274) [SZ, 207-208]. Observe-se que Heidegger ao proceder a análise comparativa das teses do 

realismo e do idealismo, submete essas concepções ao crivo e à terminologia da analítica existencial. 
196

 Cf (BP, 17). Ver também: STEIN, 2001, p. 420. 
197

 Cf. (ST, I, 274) [SZ, 207-208]. 



68 

 

idealista nas tentativas meramente “epistemológicas” no trato do problema da realidade. Para 

ele, o problema tem de ser retomado como problema ontológico.  

Como entender a realidade como problema ontológico? Para explicar a concepção 

ontológico-existencial diferenciando-a das anteriores apresentadas, Heidegger parte da 

realidade significando o ser dos objetos encontrados, ou então, na terminologia ontológica, o 

ser dos entes intramundanos simplesmente dados entendidos como res. Vejamos
198

. 

 

Caso o título realidade signifique o ser dos entes intramundanos simplesmente dados 

(res) – e apenas isso – para a análise desse modo de ser isso significaria: Que o ente 

intramundano só pode ser concebido ontologicamente mediante o esclarecimento do 

fenômeno da intramundanidade. Esta, por sua vez funda-se no fenômeno do mundo, 

o qual pertence à constituição fundamental da pre-sença [Dasein], caracterizada 

como cura. Com isso, caracterizam-se também os fundamentos e horizontes cujo 

esclarecimento possibilita a análise da realidade. 

 

Temos aqui caracterização fenomenológica da realidade à luz da concepção 

ontológico-existencial do Dasein. Vemos nela todo um enlace de conceitos ontológicos 

explicativos dos vários modos de ser dos entes a partir do modo de ser do Dasein. A ordem é: 

mundanidade, mundo, ser-no-mundo, cura. Assim, na ordem dos nexos ontológicos, a 

realidade conduz ao fenômeno da cura. 

b) qual o ser do espaço? A análise precedente sobre as teses realista e idealista pode 

ajudar a melhor entender a seguinte proposição: O espaço nem está no sujeito nem o mundo 

está no espaço. Ao contrário, o espaço está no mundo na medida em que o ser-no-mundo 

constitutivo da pre-sença já descobriu sempre um espaço
199

. A primeira parte da proposição 

ressalta que não se trata de esclarecer o espaço sem explicitar ontologicamente essa 

compreensão, construindo no vazio sua interpretação – como quer o idealismo – nem 

tampouco como quer o realismo entendê-lo como modo de ser do  que é simplesmente dado, 

no caso, de algo dentro de algo, o espaço cósmico
200

 cuja metáfora é o receptáculo, o 

continente, a arena. A segunda parte da citação coloca o problema do espaço no contexto da 

analítica existencial apontando para os nexos espaço, mundo, ser-no-mundo para, daí chegar 

ao Dasein, centro irradiador de todos os nexos ontológicos. É neste contexto ontológico de 

ser-no-mundo que o Dasein, o ser que nós somos, se percebe espacial em sentido originário, a 

saber, é exatamente esta condição de espacialidade do Dasein que permite a precedência do 

encontro com o espaço (como região) em cada encontro do manual no mundo circundante 

                                                 
198

 Cf. (ST, I, 275-276) [SZ, 209-210]. 
199

 Cf. (ST, I, 161) [SZ, 111]. 
200

 Ver supra na Seção 4, item 4, as três caracterizações do espaço feitas por Heidegger. 



69 

 

201
. Em suma, a espacialidade precede o espaço no sentido em que o espaço se entende a partir 

da espacialidade do Dasein e esta espacialidade explicita-se exclusivamente com base no ser-

no-mundo. Mas, como já aludimos acima, Heidegger após a investigação sobre o espaço 

mostra evidente espanto e diz
202

: 

 

O fato de o espaço se mostrar essencialmente num mundo, não decide sobre a 

modalidade de seu ser. O espaço não precisa ter o modo de ser espacial do que se 

acha à mão nem o modo de algo simplesmente dado. O ser do espaço também não 

possui o modo de ser da pre-sença. 

 

Para Heidegger, o espaço não apresenta o modo de ser espacial do simplesmente dado, 

nem tampouco o modo de ser espacial do manual, nem mesmo o modo de ser do Dasein. Em 

seguida, na esteira do desvendar o que o espaço não é, afirma ele que o espaço não deve se 

concebido como res extensa, nem tampouco como res cogitans e, dessa forma, compreendido 

como apenas subjetivo. Essas linhas contundentes reconhecem a insuficiência das concepções 

ontológicas realizadas até então.  

Mas aqui se apresenta algo surpreendente. Ao dizer que o espaço não tem nenhum dos 

três modos de ser, isso também excluiria a proposta da analítica existencial pois, se o espaço 

não tem o modo de ser do Dasein, não seria a espacialidade irredutível à temporalidade?  No 

texto A arte e o espaço a perplexidade se mantém e diz também é incerto o ser do espaço e o 

poder atribuir-lhe um modo de ser
203

, e que faz parte, o espaço, dos fenômenos originários 

cujo contato deixa nos homens um temor angustiante e crescente. Nada há antes ou depois do 

espaço. Para reforçar ainda mais essa peculiaridade do espaço que se recusa à fácil apreensão, 

podemos nos reportar ao texto tardio Tempo e ser que vê a necessidade de se estudar a origem 

do espaço a partir do que é específico do lugar suficientemente pensado.  

Do exposto podemos tirar duas conclusões. A primeira refere-se à irredutibilidade da 

espacialidade à temporalidade seria devido à especificidade revelada pelo espaço em não se 

adequar a nenhum modo de ser ditado na analítica existencial. A segunda reconhece que tal 

especificidade do espaço impõe que sua investigação deveria focar o que é específico do lugar  

(os espaços estão fragmentados em lugares) pois, os espaços recebem sua essência dos 

                                                 
201

 Cf. (ST, I, 161) [SZ, 111]. 
202

 Cf. Idem. Grifo nosso. 
203

 Cf. (AE, 114): Incierto también el ser del espacio y el poder atribuírsele un modo de ser. El arte y el espacio - 

Texto eletrônico que reproduz o artigo da revista ECO, Bogotá. T122 / jun 1970, p. 113-120. 



70 

 

lugares e não “do” espaço
204

. Só nessa tentativa - de se pensar lugar e espaço, como também, 

homem espaço – é que o problema do ser do espaço se ilumina. 

 

5.3 O problema da interdição 

 

5.3.1 Corporeidade 

 

A questão da espacialidade corporal em Ser e tempo parece destituída de importância 

na discussão sobre o espaço. É na discussão sobre as direções direita e esquerda que 

Heidegger faz a seguinte observação: a espacialização da pre-sença [Dasein] em sua 

“corporeidade”, a qual abriga em si uma problemática especial que não será tratada aqui, 

acha-se a também marcada por essas direções
205

. A recusa de tratar a questão corporal foi 

devida, segundo Heidegger, ao fato de que o corporal é o mais difícil e que, na época 

simplesmente ainda não tinha mais a dizer a respeito
206

. Em seguida, ele alerta que nós não 

somos – da fibra muscular à molécula mais oculta – fundamentalmente matéria inanimada. O 

que chamamos de corporalidade faz parte essencialmente do existir. Devemos não confundir, 

continua ele, nosso corpo ser-corporal existencial com a materialidade-corpórea de um 

objeto inanimado simplesmente presente
207

. Essas palavras parecem sugerir uma 

“corporalidade”, entendida como um existencial do Dasein, não presente em Ser e tempo. 

Tendo em vista que a questão da espacialidade corporal remete, simultaneamente, tanto para a 

espacialidade como para a corporalidade, vamos apresentar duas considerações: 1) a de 

Franck
208

, que discute a interdição da questão do corpo em Ser e tempo e pergunta sobre um 

possível nexo entre espaço e corpo e se não seria esse nexo o motivo de sua irredutibilidade?; 

2) a de Dreyfus, partindo da pergunta, é possível orientação sem corpo? 

1) Para designar os dois modos de ser distintos do Dasein, Heidegger usa os termos ser 

perante-à-mão e ser-á-mão. Ao distinguir essas diferenças marca-se a relação ontológica. 

entre o Dasein e o ente que ele não é, e dessa maneira, supõe o Dasein dotado de mãos, isto é, 

encarnado. Visto que a mão é o ponto em comum na relação ontológica entre o Dasein e o 

ente, então, não deveria a escarnação ser uma estrutura do Dasein, um existencial e, por fim, 

                                                 
204

 Ver no texto tardio, Construir, habitar, pensar, a análise que Heidegger faz sobre a ponte como lugar. Cf. EC, 

p. 134-137. 
205

 Cf. (ST, I, 157) [SZ, 108]. 
206

 Cf. (ZO, 243). 
207

 Cf. (ZO, 245) 
208

 Cf. FRANCK, 1986, p. 53-54. 



71 

 

um modo de temporalização?
209

. Mas, porque a mão não tem lugar  no mundo, vale dizer, não 

aparece como existencial para revelar em sua plenitude o ser-à-mão e o ser perante a-mão? 

Desde essas perguntas, faz-se a resposta: a mão não se revela no mundo porque a estrutura 

ontológica a interdita. Aqui se pode fazer uma analogia com o espaço cuja origem existencial 

também é extraida da temporalidade, que apresenta o mundo como modo de temporalização.   

Agora surge a inevitável pergunta: o espaço estaria ligado ao corpo e essa ligação não 

seria o motivo da sua insubmissão à temporalidade? Vemos nessa problemática uma 

similaridade entre a questão do corpo e a questão discutida anteriormente sobre a 

especificidade do espaço, em não se adequar a quaisquer modos de ser constante na analítica 

existencial.  

2) Certas orientações, como por exemplo, esquerda e direita parecem depender do 

corpo para se referenciar. Segundo Dreyfus, Ser e tempo dá pouca relevância ao corpo na 

discussão do espaço ao separar o problema da corporeidade do Dasein do problema da 

orientação
210

. Como os instrumentos não podem ser todos acessados ao mesmo tempo, tenho 

de me orientar de algo para algo. Esses campos de ação são agrupados em regiões opostas 

designadas de direita / esquerda e também frente / fundo. Entretanto, sem um corpo como 

situar tais regiões?
 211

. De fato, Dreyfus bem observa o escape de Heidegger em não querer 

incluir a espacialidade corporal em suas investigações. Entretanto, a estrutura da analítica 

existencial impõe nexos que evitam qualquer incoerência ontológica mas que parece colidir  

com o espaço manual que se rebela à temporalidade. Vejamos esta citação de Heidegger: O 

direcionamento pela direita e esquerda baseia-se no direcionamento essencial da pre-sença 

que por sua vez, determina-se também essencialmente pelo ser-no-mundo
212

. Ora, direita e 

esquerda pressupõe um corpo, mas Heidegger fala do direcionamento essencial do Dasein que 

sabemos, é destituído de corpo (a corporalidade é interditada pela estrutura do manual 

intramundano). Sem corpo não é possível se situar no mundo e, daí, como ter um 

direcionamento e, também, um distanciamento, conseqüentemente, não poderia advir a 

espacialidade do ser-no-mundo. Espacialidade esta que é determinada pelo direcionamento e 

distanciamento, segundo o argumento central do §23 que fala sobre a espacialidade o ser-no-

mundo. 

                                                 
209

 Cf Idem, p. 5. 
210

 Cf. (ST, I, 157) [SZ, 108]: É deste direcionamento que nascem as direções fixas de direita e esquerda. Da 

mesma forma que seus os seus dis-tanciamentos, a pré-sença também traz permanentemente consigo as 

direções esquerda-direita, em cima embaixo. A espacialização da presença em sua “corporeidade”, a qual 

abriga em si uma problemática especial que não será tratada aqui, acha-se também marcada por essas 

direções. 
211

 Cf. DREYFUS, 1994, p. 137. 
212

 Cf. (ST, I, 159) [SZ, 109-110]. 



72 

 

5.3.2 Espacialidade e temporalidade: co-originariedade  

 

A tese da espacialidade, por garantir o primado da temporalidade como regra de 

unidade, interdita a espacialidade como participante do fundamento originário do existir 

humano. Em outras palavras, a tese da espacialidade nega a co-originariedade da 

espacialidade. Se a espacialidade é reduzida à temporalidade, pois nela se funda, ocorre na 

tese da espacialidade, o princípio fundacional. Vamos, então, esclarecer os seguintes 

conceitos: co-originariedade e princípio fundacional. 

Igualdade originária diz-se de uma relação em que os fenômenos são igualmente 

originários do ponto de vista existencial
213

, igualmente originais, equiprimordiais, co-

originários, em que nenhum deles é derivado ou baseado no outro. Deve ficar claro que 

nenhum funda o outro. Para Heidegger, desde que nós somos mutuamente interdependentes 

com os outros e coisas com as quais nós interagimos, Dasein e “mundo” são constituintes co-

originários de ser-no-mundo
214

. Por outro lado, entende-se por relação fundacional aquela em 

que funda a outra ou dependa da outra no sentido hierárquico, sendo também uma a condição 

da outra no sentido de dependência. A proposição a temporalidade funda a espacialidade 

indica uma relação fundacional da temporalidade sobre a espacialidade. Se a espacialidade, 

pela relação fundacional, é dependente da temporalidade, logo, ela não pode emergir em nível 

de igualdade com a temporalidade.  

Isso exposto, cabe perguntar o que se pode dizer sobre a tese da espacialidade relativo 

ao problema da interdição? Similarmente ao corpo que é interditado pela estrutura do mundo 

em Ser e tempo, a espacialidade também é interditada como fenômeno originário da 

constituição humana. 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
213

 Cf. (ST, I, 185) [SZ, 131]: Todavia, a impossibilidade de se derivar o que é originário não exclui uma 

variedade multiforme de características ontológicas constitutivas. Quando elas se mostram, são igualmente 

originárias do ponto de vista existencial. O fenômeno da igualdade originária dos momentos constitutivos foi, 

muitas vezes, desconsiderado na ontologia, na medida em que ela pretende, por métodos desabridos, 

comprovar a proveniência de tudo e de todos a partir de uma “base primordial” única e simples. 
214

 Cf. ARISAKA, 1996, p. 36. 



73 

 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Heidegger, ao falar do espaço na conferência Tempo e ser, publicada trinta e cinco 

anos após Ser e tempo, faz duas declarações. A primeira afirma que reduzir a espacialidade da 

existência humana à temporalidade é insustentável. De fato, a análise acima sobre a tese da 

espacialidade revelou que o projeto de uma ontologia fundamental, tendo a temporalidade 

como forma estrutural da existência humana, segundo expressão de Bollnow, teria de ser 

repensado. A espacialidade, contrariamente ao que defende a tese da espacialidade com seus 

argumentos ontológicos, não derivaria da temporalidade. Seus argumentos se mostraram 

inconsistentes para aceitar a espacialidade como modo de temporalização, ou seja, aceitar o 

nexo fundacional em que a temporalidade funda a espacialidade.  

A segunda declaração recomenda que o espaço deva ser pensado a partir do que é 

específico do lugar suficientemente pensado. Mesmo reconhecendo a insustentável tese da 

espacialidade, revelando o abandono do projeto da ontologia fundamental, Heidegger aponta 

para o específico do lugar, mostrando a validade da hermenêutica do espaço. Na interpretação 

do espaço, empreendida no § 22 (a espacialidade do manual intramundano), ele mostra que o 

encontro de lugares no âmbito de uma visão de conjunto se chama região. A região indica não 

apenas posição no espaço, mas também direção, proximidade e funcionalidade. Tudo isso, 

indica um todo referenciado e com um contexto de sentido. Se ligarmos essa concepção 

contida em Ser e tempo com o texto tardio Construir, habitar, pensar em que afirma que os 

espaços recebem sua essência dos lugares, é possível reconhecer que Heidegger não 

abandonou a hermenêutica do espaço. Sem dúvida, os conceitos de lugar, região, 

distanciamento, direcionamento, bem como temporalidade e espacialidade no acoplamento 

originário como fusão de significância – fortes conteúdos de Ser e tempo no que concerne ao 

problema do espaço - ainda hoje permanecem válidos. É isso que nos mostra Heidegger, em 

suas análises empreendidas do citado texto, e cujo fragmento abaixo serve de ilustração: 

 

A terra é o sustento de todo gesto de dedicação. A terra dá frutos ao florescer. A 

terra concentra-se vasta nas pedras e nas águas, irrompe concentrada na flora e na 

fauna. 

 

O céu é o percurso em abóbadas do sol, o curso em transformações da lua, o brilho 

peregrino das estrelas, as estações dos anos e suas viradas, luz e crepúsculo do dia, 

escuridão e claridade da noite, a suavidade e o rigor dos climas, rasgo de nuvens e 

profundidade azul do éter. 

 

 



74 

 

Os espaços são apreendidos em um encontro de sentido e só há espaço de significância 

porque o Dasein humano é espacial. Os espaços conhecidos a partir das relações espaciais dos 

objetos referenciados a seus aspectos dimensionais, estão longe de expressar o amplo espectro 

da nossa experiência do espaço. Os espaços resultantes da mensuração tridimensional, 

advindo da descoberta do espaço puramente abstrato, carecem de uma visão de conjunto e 

anula as regiões do mundo circundante. Fixados apenas no que é medido, o espaço puramente 

abstrato desconhece o espaço como região do ente, reduzindo-o à pura quantificação 

dimensional. Distinto do espaço de significância, ele é contínuo, isótopo, infinito e não 

mundano. Fica privado de seu caráter conjuntural e transforma-se em um mundo de coisa 

extensas, soltas e avulsas. 

Espacialidade e temporalidade parecem ser co-originárias, isto é, tanto um como outro 

participam da constituição da existência humana sem nexo de dependência. Apesar de 

Heidegger defender na interpretação ontológico-existencial que a temporalidade é anterior a 

espacialidade, sua interpretação do tempo do mundo, em sua possibilidade de datação, sugere 

uma co-originariedade: o tempo do mundo está sempre referenciado a um lugar do Dasein. 

A tese da espacialidade, ao derivar a espacialidade da temporalidade, revela problemas 

que dizem respeito à fragmentação do espaço em lugares e ao modo de ser do espaço que, por 

não possuir nenhum dos três modos de ser, incluindo o do Dasein, acarretaria a 

irredutibilidade da espacialidade à temporalidade. A tese também revela problemas de 

interdição no que se referem à questão do corpo. O Dasein por ser desprovido de 

corporeidade, um existencial, seria privado de direcionamento e assim, sem essa característica 

constitutiva, não haveria espacialidade do Dasein. O Dasein em Ser e tempo parece ser 

desprovido de corpo, de sexualidade, visto não existir corpo assexuado. Ao que parece, o 

Dasein, este ente que nós somos, este ente que eu sou, teria como constituição essencial do 

seu existir a temporalidade, a espacialidade e, também, a sexualidade ou corporalidade, vale 

dizer, temporalidade, corporalidade e espacialidade constituiriam o fundamento da existência 

humana. Por fim, a tese interdita a espacialidade de participar originariamente da constituição 

fundamental do existir humano. 

 

 

 

 

 

 



75 

 

REFERÊNCIAS 

 

ARISAKA, Yoko. On Heidegger‟s theory of space: a critic of Dreyfus. Inquiry, [S. l.], v. 38, 

n. 4, p. 455-467, Dec. 1995. 

 

______. Spatiality, temporality and the problem of fundation in being and time. Philosophy 

Today, Chicago, v. 40, n. 1, p. 36-46, Spring 1996. 

 

BEAUFRET, Jean. Introdução às filosofias das existências: de Kierkegaard a Heidegger. 

Tradução e notas de Salma Tannus Muchail. São Paulo: Duas Cidades, 1976. 

 

BOLLNOW, Otto Friedrich. Hombre y espacio (Mens chund Raum). Tradução de Jaime 

López de Asiain y Martín. Barcelona: Editorial Laboe, 1969. 

 

CAYGILL, Howard. Dicionário Kant. Tradução de Álvaro Cabral. Revisão Técnica de 

Valério Rohden. Rio de Janeiro: J. Zahar, 2000.  

 

CORETH, Emerich. Questões fundamentais de hermenêutica. Tradução de Carlos Lopes 

de Matos. São Paulo: EPU: EDUSP, 1973. 

 

CROSBY, Alfred W. A mensuração da realidade: a quantificação e a sociedade ocidental 

1250-1600. São Paulo: Ed. da UNESP, 1999.  

 

DESCARTES, René. Discurso do método: meditações: objeções e respostas: as paixões da 

alma: cartas. Introdução de Gilles-Gaston Granger. Tradução de J. Guinsburg e Bento Prado 

Júnior. 2. ed. São Paulo: Abril Cultural, 1979. 

 

DREYFUS, Hubert L. Being in the world: a commentary on Heidegger‟s being and time, 

division I. Cambridge: A Bradford Book, 1994. 

 

FRANCK, Didier. Heidegger e o problema do espaço. Tradução de João Paz. Lisboa: 

Instituto Piaget, 1997. 

 

GADAMER, Hans-Georg. Reason in the age of science. Translated by Frederick G. 

Lawrence. Cambridge: MIT, 1986. 

 

______. Verdade e método: traços fundamentais de uma hermenêutica. Tradução de Flávio 

Paulo Meurer. Petrópolis: Vozes, 1997. 

 

HEIDEGGER, Martin. A essência do fundamento (Vom Wessendes Grundes-1949). 

Tradução de Artur Morão. Lisboa: Edições 70, 1988b.  

 

______. Conferências e escritos filosóficos. Tradução e notas Ernildo Stein. São Paulo: 

Editora Nova Cultural, 1996d.  

 

______. Ensaios e conferências. Tradução de Emmanuel Carneiro Leão, Gilvan Fogel, Maria 

Sá Cavalcante Schuback. Petrópolis: Vozes, 2001b.  

 

 



76 

 

HEIDEGGER, Martin. Introdução à metafísica (Einführung in die Metaphysik-1953). 

Apresentação e tradução de Emmanuel Carneiro Leão. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 

1987. 

 

______. Introducción a la filosofía (Einleitung in die Philosophie-1928-29). Traducción de 

Manuel Jiménez Redondo. Madrid: Ediciones Catedra, 1999b.  

 

______. Kant y el problema de la metafísica (Kant und das Problemder Metaphysik-

1951). Traducción de GredIbscher Roth. México: Fondo de Cultura Económica, 1996b.  

 

______. O conceito de tempo (Der Begriff der Zeit-1924). Tradução e apresentação de 

Marco Aurélio. São Paulo: Departamento de Filosofia de USP, 1997. (Cadernos de Tradução, 

n. 2).  

 

______. Ontologia: hermenêutica de lafacticidad (Ontologie: hermeneutik der faktizitat-

1923). Versión de Jaime Aspinza. Madrid: Alianza Editorial, 1999a.  

 

______. Qué significa pensar? (Was heisst denken? 1951-1952). Traducción de Haraldo 

Kahnnemann. Buenos Aires: Editorial Nova, 1964. 

 

______. Sein und Zeit (1927). 17. ed. Tübingen: Max Niemeyer Verlag, 1993.  

 

______. Seminário de Zollikon (Zollikon Seminar). Tradução de Gabriella Arnhold e Maria 

de Fátima de Almeida Prado. São Paulo: EDUC; Petrópolis: Vozes, 2001a.  

 

______. Ser e tempo (Sein und Zeit-1927). Tradução de Márcia de Sá Cavalcante e 

apresentação de Emmanuel Carneiro Leão. Petrópolis: Vozes, 1993. Parte I.  

 

______. ______. Tradução de Márcia de Sá Cavalcante. Petrópolis: Vozes, 1989. Parte II. 

 

______. Sobre a essência da verdade (Vom Wessen der Wahrheit-1943). Tradução Ernildo 

Stein. São Paulo: Editora Nova Cultural, 1996a.  

 

______. Sobre o humanismo (Überden Humanismus-1947). Introdução, tradução e notas 

de Emmanuel Carneiro Leão. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1967. 

 

______. Tempo e ser (Zeit und Sein-1962). Tradução e notas de Ernildo Stein. São Paulo: 

Editora Nova Cultural, 1996c.  

 

______. The basic problems of phenomenology (Die Grundeprobleme der 

Phänomemologie-1927). Translation, introduction and lexicon by Albert Hofstadter. 

Bloomington: Indiana University Press, 1988a.  

 

______. The metaphysical foundation of logic (Mataphysiche Anfangsgründe der Logic 

im Ausgang von Leibniz-1978). Translated by Michael Heim. Bloomington: Indiana 

University Press, 1984. 

 

INWOOD, M. D. Dicionário Heidegger. Tradução de Luísa Buarque de Holanda. Revisão 

técnica de Márcia Sá Cavalcante Schuback. Rio de Janeiro: J. Zahar, 2002. 

 



77 

 

JAMMER, Max. Concepts of space: the history of theories of space in physics. Cambridge: 

Havard University Press, 1954. 

 

KANT, Immanuel. Crítica da razão pura. Tradução de Manuela Pinto dos Santos e 

Alexandre Fradique Morujão. Introdução e notas de Alexandre Fradique Morujão. 4. ed. 

Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1997.  

 

LEIBNIZ, Gottfried Wilhelm. Correspondência com Clark. In: NEWTON, I.; LEIBNIZ, I. 

Textos diversos. Traduções de Carlos Lopes de Mattos et al. São Paulo: Abril Cultural, 1979. 

p. 169-232. (Os Pensadores).  

 

LEVINAS, Emmanuel. Descobrindo a existência com Husserl e Heidegger. Lisboa: 

Instituto Piaget, 1967. 

 

LOPARIC, Zeljko. Ética e finitude. São Paulo: EDUC, 1995. 

 

______. O ponto cego do olhar fenomenológico. In: ABRANCHES, Antônio (Org.). O que 

nos faz pensar. Rio de Janeiro: PUC, 1996. p. 127-149. (Cadernos do Departamento de 

Filosofia da PUC). 

 

MACDOWEL, João A. A gênese da ontologia fundamental de Martin Heidegger: ensaio 

de caracterização do modo de pensar em „Sein und Zeit”. São Paulo: Loyola, 1993.  

 

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da percepção. Tradução de Carlos Alberto 

Ribeiro de Moura. 2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 1999. 

 

MINKOWSKI, H. Espaço e tempo. In: LORENTZ, H. A.; EINSTEIN, A.; MINKOWSKY, 

H. O princípio da relatividade. Prefácio de Manoel dos Reis. Tradução de Mário José 

Saraiva. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1989. p. 93-104.  

 

NUNES, Benedito. Passagem para o poético: filosofia e poesia em Heidegger. 2. ed. São 

Paulo: Ática, 1992. 

 

PELIZZOLI, Marcelo Luiz. Entre o mesmo e o outro: a reconstrução da subjetividade pelo 

sentido ético da alteridade: Husserl, Heidegger e Lévinas. 2000. Tese (Doutorado em 

Filosofia) – Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2000. 

 

PÖGGELLER, Otto. Filosofía y política en Heidegger. Traducción de Juan de la Colina. 

Barcelona: Alfa, 1984. 

 

REIS, Róbson Ramos dos. Matemática e ontologia no primeiro Heidegger: com o que sonha a 

nossa geometria. In: SOUZA, Ricardo Timm de; OLIVEIRA, Nythamar F. de (Org.). 

Fenomenologia hoje II: significado e linguagem. Porto Alegre: EDIPRC, 2002. p. 383-405. 

 

SAFRANSKY, Rüdiger. Heidegger: um mestre da Alemanha entre o bem e o mal. Tradução 

de Lya Lett Luft. São Paulo: Geração Editorial, 2000. 

 

SALMON, Wesley C. Lógica. Tradução de Álvaro Cabral. 3. ed. Rio de Janeiro: Prentice-

Hall do Brasil, 1993. 

 



78 

 

STEGMÜLLER, Wolfgang. A filosofia contemporânea: introdução crítica. São Paulo: EPU: 

EDUSP, 1977. v. 1. 

 

STEIN, Ernildo. A questão do método na filosofia: um estudo do modelo heideggeriano. 

São Paulo: Duas Cidades. 1973. 

 

______. Compreensão e finitude: estrutura e movimento da interrogação heideggeriana. 

Porto Alegre: Ética Impressora, 1967. 2 v. 

 

______. O incontornável como inacessível: a diferença ontológica numa carta inédita de 

Heidegger. In: SOUZA, Ricardo Timm de; OLIVEIRA, Nythamar F. de (Org.). 

Fenomenologia hoje: existência, ser e sentido no limiar do século XXI. Porto Alegre: 

EDIPUCRS, 2001. p. 415-427. 

 

______. Pensar é pensar a diferença: filosofia e conhecimento empírico. Ijuí: Ed. Unijuí, 

2002. 

 

______. Seis estudos sobre ser e tempo. Petrópolis: Vozes, 1988. 

 

VATTIMO, Gianni. Introdução a Heidegger. Tradução de João Gama. Lisboa: Edições 70, 

1989. 

 

 




