
   

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUACÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

JOÃO RANIERY ELIAS DA SILVA 

 

 

 

 

 

EROS E FILOSOFIA: a defesa de Sócrates e do modo de vida filosófico no Banquete de 

Platão 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife 

2018 

 



   

 

JOÃO RANIERY ELIAS DA SILVA 

 

 

 

 

 

EROS E FILOSOFIA: a defesa de Sócrates e do modo de vida filosófico no Banquete de 

Platão 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

graduação em Filosofia do Centro de Filosofia 

e Ciências Humanas da Universidade Federal 

de Pernambuco como parte dos requisitos 

parciais para a obtenção do título de mestre em 

Filosofia. 

 

Área de concentração: Ética e Filosofia 

Política 

 

 

Orientador: Prof. Dr. Richard Romeiro Oliveira 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife 

2018 

 



   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Catalogação na fonte 

Bibliotecária Maria do Carmo de Paiva, CRB4-1291 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   S586e       Silva, João Raniery Elias da. 

              Eros e Filosofia : a defesa de Sócrates e do modo de vida filosófico no Banquete 

de Platão / João Raniery Elias da Silva. – 2018. 

     145 f. ; 30 cm. 

 

     Orientador:  Prof. Dr. Richard Romeiro Oliveira. 

     Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH. 

Programa de Pós-graduação em Filosofia, Recife, 2018. 

      Inclui referências. 

                       

  

      1. Filosofia. 2. Retórica. 3. Dialética. 4. Sócrates. 5. Platão. I. Oliveira, Richard 

Romeiro (Orientador). II. Título. 
   

 

 

100 CDD (22. ed.)                                                            UFPE (BCFCH2019-057) 



   

 

JOÃO RANIERY ELIAS DA SILVA 

 

 

EROS E FILOSOFIA: a defesa de Sócrates e do modo de vida filosófico no Banquete de 

Platão 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

graduação em Filosofia do Centro de Filosofia 

e Ciências Humanas da Universidade Federal 

de Pernambuco como parte dos requisitos 

parciais para a obtenção do título de mestre em 

Filosofia. 

 

Aprovada em: 05/04/2018. 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

 

__________________________________________________________ 

Prof. Dr. Richard Romeiro Oliveira (Orientador) 

Universidade Federal de São João Del Rei 

 

 

 

_________________________________________________________ 

Prof.ª. Dr.ª Loraine de Fátima Oliveira (Examinador Interno) 

Universidade Federal de Pernambuco 

 

 

 

_______________________________________________________ 

Prof. Dr. Karl-Heinz Efken (Examinador Externo) 

Universidade Católica de Pernambuco 

 

 



   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A todos aqueles que desejam ser um novo Sócrates e compreendem que filosofar é 

um modo de vida, cujo único objetivo é o tornar-se o melhor possível, 

Dedico. 

 

 



   

 

AGRADECIMENTOS 

 

A Deus, Senhor de toda Sabedoria, a quem devo minha existência. 

Ao meu querido orientador, Prof. Richard Romeiro Oliveira, por ter aceito orientar 

este trabalho, por toda paciência, atenção e empenho nas discussões e correções. E mais que 

isso, pelo exemplo de uma vida reflexiva, eminentemente filosófica. Ao senhor, minha gratidão. 

A banca de examinação, Professores Loraine e Karl-Heinz, pela responsabilidade e 

compromisso endossado em seus comentários e sugestões visando ao melhoramento desta 

dissertação. 

Ao Programa de Pós-graduação do Departamento de Filosofia da Universidade Federal 

de Pernambuco, aos meus colegas do mestrado e aos professores, pelo apoio e necessária 

contribuição para as reflexões feitas. 

A minha querida e estimada professora Hortencia Dantas, a quem devo o despertar 

para a filosofia e, de forma especial, para o estudo do pensamento platônico. Por, até hoje, se 

preocupar e torcer pelo meu êxito. 

Aos meus alunos que contribuem, na lida diária do magistério, para manter-me nas 

sendas da reflexão e não me deixam estagnar no processo questionador. Neles, agradeço 

também aos meus colegas de vocação que, ao longo desse período, foram um apoio quando 

precisei.   

Aos amigos que estiveram ao meu lado durante todo este tempo, desde o processo 

seletivo até o dia de hoje. Obrigado pela presença em minha vida e por tornar os dias difíceis 

mais leves! 

Por fim, e não menos importante, quero agradecer aos meus pais, Sebastião e Laudeni 

Barcelos, por me mostrarem que eu posso ir além; e as minhas irmãs, Rayane e Raissa Barcelos, 

por serem um suporte sempre que preciso, com a necessária paciência, principalmente neste 

rico tempo de pesquisa. 

A vocês, por me fazerem recordar quem sou, minha gratidão! 

 

 

 

 

 



   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Em sua realização, nenhum, em si mesmo, é belo ou censurável; tudo o que 

fazemos neste momento: beber, cantar, conversar, nada, em si mesmo, é belo; 

da maneira por que é feito é que dependerá ser isso; se a ação for executada 

com beleza, será bela; se não houver retidão, será feia. 

(Banquete, 181a) 

 



   

 

RESUMO 

 

No presente trabalho, abordaremos de que modo Platão, utilizando dos conceitos de 

éros e philosophia, procura elaborar uma nova apologia de Sócrates e do modo de vida 

filosófico. Para tanto, tomaremos como base bibliográfica primária a obra Banquete, texto em 

que o filósofo busca desenvolver uma reflexão aprofundada sobre o fenômeno de éros na vida 

humana, formando uma concepção da filosofia como atividade intermediária entre a falta e a 

abundância, entre o saber e a ignorância. Partindo dos primeiros discursos apresentados na obra, 

em que se destaca a retórica tradicional em sua vertente laudatória, analisaremos como se dá, 

mediante a arte do encômio, a celebração convencional do poder e da excelência de Éros. Em 

seguida, procuraremos desenvolver uma reflexão sobre a intervenção retórico-filosófica de 

Sócrates no diálogo, a qual se expressa principalmente no célebre discurso de Diotima, que 

evidencia o amor como elemento mediador (metaxý) entre o belo e sua privação, desembocando 

no elogio do ato de filosofar como a forma suprema do erotismo. Por fim, refletiremos sobre a 

passagem, efetuada na parte final da obra, do elogio da filosofia ao elogio de Sócrates, através 

da apaixonada fala de Alcibíades, que, exaltando a figura socrática como encarnação mesma de 

Éros, ressalta a filosofia como um genuíno modo de vida. 

 

Palavras-chave: Filosofia. Éros. Defesa. Filósofo. Antropologia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   

 

ABSTRACT 

 

In the present work, we will discuss how Plato, using the concepts of eros and 

philosophia, seeks to elaborate a new apology for Socrates and the philosophical way of life. 

To do so, we will take as a primary bibliographic basis the work Symposium, a text in which 

the philosopher seeks to develop an in-depth reflection on the phenomenon of eros in human 

life, forming a conception of philosophy as an intermediate activity between lack and 

abundance, between knowledge and ignorance. Starting from the first discourses presented in 

the work, which highlights the traditional rhetoric in its laudatory aspect, we will analyze how 

the conventional celebration of the power and excellence of Eros is given through the art of 

encomium. Next, we will try to develop a reflection on Socrates' rhetorical-philosophical 

intervention in dialogue, which is expressed mainly in Diotima's celebrated speech, showing 

love as a mediating element (metaxy) between beauty and deprivation, and leading to the praise 

of the act of philosophizing as the supreme form of eroticism. Finally, we shall reflect on the 

change, performed in the final part of the work, from the praise of philosophy to the praise of 

Socrates through the passionate speech of Alcibiades, who, extolling the Socratic figure as the 

very incarnation of Eros, emphasizes philosophy as a genuine mode of life. 

 

Keywords: Philosophy. Eros. Defense. Philosopher. Anthropology. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   

 

SUMÁRIO 

 

1 

2 

 

 

2.1 

2.2 

2.3 

2.4 

 

3 

 

 

 

3.1 

 

3.2 

3.3 

3.4 

3.5 

4 

 

 

4.1 

4.2 

4.3 

4.4 

4.5 

5 

 

 

INTRODUÇÃO........................................................................................... 

A RETÓRICA TRADICIONAL E O PONTO DE PARTIDA DO 

BANQUETE: a arte do encômio e a celebração convencional do poder 

e da excelência de Éros na vida humana..................................................... 

O BANQUETE: uma rede significativa de conceitos e temáticas................... 

O PRÓLOGO DO DIÁLOGO: uma narrativa polifônica.............................. 

OS ORADORES COMO PORTA-VOZES DA ARTE DO ENCÔMIO....... 

A ARTE DO ENCÔMIO: revelação de uma disputa entre retórica e 

dialética.......................................................................................................... 

A INTERVENÇÃO SOCRÁTICA, A ELABORAÇÃO DA 

RETÓRICA FILOSÓFICA E O LOGOS DE DIOTIMA: a 

determinação de éros como elemento mediador (metaxy) entre o belo e 

sua privação e o elogio da filosofia como forma suprema do erotismo..... 

A REFUTAÇÃO SOCRÁTICA: a intervenção filosófica de Sócrates e sua 

ruptura em relação aos discursos elogiosos.................................................... 

ÉROS COMO MEDIADOR.......................................................................... 

ÉROS É FILÓSOFO...................................................................................... 

ÉROS E SEUS EFEITOS............................................................................... 

A SCALA AMORIS........................................................................................ 

DO ELOGIO DA FILOSOFIA AO ELOGIO DE SÓCRATES: a fala 

apaixonada de Alcibíades e a exaltação da figura socrática como 

encarnação mesma de Éros, um modo de vida........................................... 

O BANQUETE COMO UM TEXTO DE FILOSOFIA POLÍTICA............... 

A PRESENÇA DE ALCIBÍADES NO BANQUETE.................................... 

SÓCRATES COMO IMAGEM MESMA DE ÉROS..................................... 

O DIÁLOGO SOCRÁTICO: máscara irônica da realidade da vida............... 

A FILOSOFIA COMO UM MODO DE VIDA............................................. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS...................................................................... 

REFERÊNCIAS........................................................................................... 

10 

 

 

16 

16 

20 

24 

 

42 

 

 

 

52 

 

52 

57 

66 

72 

78 

 

 

87 

88 

97 

100 

112 

117 

132 

136 

 

 

 

 



10 
 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

De um modo geral, é sempre possível averiguar e, posteriormente, comprovar a ideia 

da interferência que uma realidade social pode ter em todas as áreas da pessoa humana, seja 

psicológica, intelectual, moral e/ou político-social. Na verdade, o homem é formado a partir do 

resultado de suas vivências. Sendo assim, tudo o que esse ser constrói encontra um ponto de 

partida na realidade na qual está inserido. Não foi diferente com Platão e sua procura por 

defender a memória de seu mestre Sócrates ante os ataques dos seus acusadores e algozes. A 

realidade era esta: depois de um atentado contra o pensamento filosófico, sob o pretexto de 

assegurar a ordem política e moral de Atenas, a filosofia encontra pela primeira vez uma ameaça 

mais explícita e violenta à sua existência, ameaça que se concretiza com a condenação à morte 

daquele que caracteriza e personifica o papel do filósofo. Sócrates, de acordo com aquilo que 

nos diz Platão em sua Apologia, desejava, unicamente, ser como uma mosca a zumbir nos 

ouvidos dos cidadãos de Atenas, incitando-os a procurar a verdadeira virtude ou excelência 

humana (areté), isto é, a virtude ou excelência relacionada à aquisição da perfeição da alma, 

atitude que incomodava sobremaneira todos aqueles que viviam sem o ato de refletir. 1 

No texto em questão, o filósofo reconhece que, por se dedicar de forma incondicional 

a essa missão moral, teria chegado até mesmo a negligenciar seus próprios interesses pessoais, 

o que acabou por reduzi-lo a uma condição de pobreza ou penúria material (penía).2 Seja como 

for, percebe-se, por meio desses elementos, que a condenação de Sócrates foi, sobretudo, a 

condenação política da filosofia, condenação que tinha como seu objetivo principal impedir a 

realização daquele que seria o intento fundamental inerente ao exercício da atividade filosófica: 

indagar todo o ser pensante para que este saísse da caverna e, sob o impacto da reflexão, 

encontrasse a virtude e o real que não está nas aparências das coisas. É em meio a tudo isso que 

Platão escreveu o diálogo Banquete, confrontando-se com uma realidade histórica e social de 

certa forma hostil à filosofia e carregada de preconceitos políticos que impediam um progresso 

da arte do filosofar. É possível, portanto, que o objetivo primeiro da obra seja elaborar, contra 

os que atacavam a atividade filosófica, uma vigorosa apresentação da filosofia como caminho 

para a virtude mais elevada, construindo, ao mesmo tempo, uma nova apologia de Sócrates, o 

que evidencia ser o Banquete, antes de tudo, um denso texto de uma filosofia política. 

O presente trabalho tem como objetivo compreender esses elementos mencionados 

acima, observando como o conceito de Eros é utilizado, por Platão, para promover a defesa de 

                                                           
1Cf. Apologia de Sócrates, 29c-31a. 
2 Ver Apologia de Sócrates, 31a-b. 



11 
 

 

Sócrates e do modo de vida filosófico no Banquete. Sabendo que o termo “amor” possui uma 

extraordinária importância na reflexão ética e antropológica elaborada pelo referido filósofo, e 

da necessidade de se compreender tal conceito para se chegar à ideia que se encontra no cerne 

do diálogo em questão e, de certa forma, em boa parte da obra platônica, será de indiscutível 

importância o total desprovimento dos olhares simplistas na busca do significado filosófico 

mais profundo inerente a tal termo dentro do pensamento platônico. 

A relação existente entre filosofia e política em Platão sempre foi tema de amplos 

debates entre os estudiosos do pensamento desse autor. Todos os que se dedicam, um mínimo 

que seja, à pesquisa do platonismo podem constatar que a questão da pólis é, de fato, um tema 

crucial na obra de Platão, verificando, assim, que o problema político-social é um objeto 

importante da reflexão desenvolvida por esse filósofo em uma boa parte de seus escritos. Se 

levamos em conta o testemunho autobiográfico presente na célebre Carta VII, percebe-se que 

essa preocupação tem raízes longínquas, que remontam à juventude do filósofo, quando este 

desejava se dedicar ao governo da cidade e às atividades públicas  como um verdadeiro bíos ou 

modo de vida, apenas mudando esse objetivo a partir dos acontecimentos trágicos que afetaram 

dramaticamente a história de Atenas (em primeiro lugar, o advento do regime do Trinta Tiranos, 

considerado um governo despótico, violento e sanguinário; em seguida, o revanchismo e as 

perseguições estabelecidos pela democracia restaurada, que levaram à morte de Sócrates), o 

que acabou por conduzi-lo à conclusão de que a experiência política de seu tempo estava 

demasiadamente corrompida pela injustiça.3 Ora, Platão nos relata, na mesma Carta VII, que 

foi por meditar sobre os impasses desse cenário político moralmente desolador que foi 

conduzido aos poucos à ideia de que apenas por meio da “reta filosofia” (orthé philosophía) e 

do tipo de conhecimento por ela produzido a cidade poderia ser moralmente reformada e 

readquirir uma certa ordem, escapando, assim, das terríveis mazelas que a assolavam.4 A nosso 

ver, a observação desses pontos parece tornar plausível a leitura de que a atividade filosófica 

de Platão esteja vinculada a uma “vocação política frustrada”5, e de que, portanto, por trás da 

reflexão platônica exista uma preocupação político-social relevante.   

Com a morte de Sócrates, a filosofia passa, talvez, pelo seu pior momento, desde seu 

aparecimento no século VI a. C. A condenação daquele que era considerado o homem mais 

justo da pólis grega, sob o pretexto de que a atividade por ele desenvolvida era moralmente 

                                                           
3 Carta VII, 324c-325d. 
4 Carta VII, 325d-326b. 
5 Ver em OLIVEIRA, Richard Romeiro. Demiurgia Política [manuscrito]: as relações entre a razão e a cidade 

nas Leis de Platão. 2006. pp. 7-10. 



12 
 

 

nociva, possuindo efeito nefasto sobre os mais jovens, por fazer estes se autoquestionarem e 

indagarem sobre tudo que estava a sua volta, pode ser interpretada como uma represália ao ato 

de filosofar. Era necessária, assim, uma defesa não apenas de Sócrates, ou do papel do filósofo, 

mas, sobretudo, da própria filosofia. Surge, assim, a seguinte questão: como Platão, no 

Banquete, procurando efetuar uma defesa de Sócrates e do modo de vida filosófico, apresenta 

uma visão da filosofia como manifestação suprema do eros e, por conseguinte, como um 

elemento necessário para a realização da areté humana? 

Não é muito difícil perceber no filósofo fundador da Academia uma preocupação 

visceral quanto à condição do cidadão que está imerso nos conflitos da sociedade grega, e como 

esse pode contribuir para o melhoramento dessa determinada realidade. Assim acontece no 

Banquete, texto em que há um destaque no que diz respeito à importância e à necessidade do 

filosofar, partindo de uma vivência política das personagens. Esta pesquisa, portanto, parte do 

pressuposto de que o diálogo Banquete não é um texto filosófico comum, mas, sim, um 

sofisticado trabalho de filosofia política, que pretende, antes de tudo, estabelecer um diálogo 

com a pólis ateniense e com seus valores, procurando evidenciar, através da discussão acerca 

do problema da natureza de eros, a importância da filosofia e da atividade do filósofo na busca 

da excelência ou virtude humana (areté). É possível, com efeito, vendo em Sócrates a 

manifestação por excelência do comportamento erótico, caracterizar o referido diálogo 

platônico como um texto apologético-retórico tanto para a filosofia quanto para Sócrates, que 

representa de forma paradigmática a postura e o tipo de bíos próprios do filósofo. Na realização 

desse objetivo, esta dissertação será dividida em três capítulos: inicialmente, tentar-se-á 

compreender como Platão, no Banquete, por meio de uma reflexão aprofundada sobre o 

fenômeno de Éros, elabora uma concepção antropológica que, concebendo o desejo como 

elemento constitutivo e essencial da alma, desemboca numa visão da natureza humana em que 

éros e lógos (ou dimensão desiderativa e dimensão intelectual) se encontram intimamente 

conectados, ao mesmo tempo em que se procurará entender as relações e diferenças existentes 

entre retórica e dialética no texto em questão; em seguida, proceder-se-á à observação de como 

essa concepção antropológica, que confere ao desejo uma importância crucial na condição 

humana, conduz a um entendimento diferenciado da racionalidade filosófica, a qual é pensada 

não como algo anti-erótico e de caráter puramente ascético, mas como a forma mais elevada e 

perfeita de erotismo (nesse contexto, procuraremos entender também de que forma o fenômeno 

da pederastia vem a ser determinado, no diálogo, como uma prática homoafetiva de caráter 

pedagógico, que pode ser usada, por seu caráter educativo, como um instrumento para o 

desenvolvimento da atividade filosófica); finalmente, observada a conexão entre Éros e 



13 
 

 

filosofia, buscar-se-á analisar como o Banquete pode ser lido como uma nova apologia de 

Sócrates, na medida em que o seu encerramento, dado com o discurso do jovem Alcibíades, 

contém um vigoroso elogio do filósofo, apresentado como mestre supremo do mais perfeito 

tipo de erotismo (o erotismo filosófico), e como essa obra, pensando a natureza da filosofia em 

sua articulação com o problema do desejo, vem a entender a atividade filosófica como atividade 

fundamentalmente zetética.  

É impressionante que depois de inúmeros séculos, passadas inúmeras intempéries e de 

já se ter modificado gradativa e constantemente o pensar humano, ainda hoje é possível 

encontrar em Platão tantas reflexões fecundas e profundas acerca de temáticas levantadas 

primordialmente por ele há mais de 2000 anos. O que é a virtude? O que é a coragem? E o 

amor? Que querem esses termos dizer? De fato, tais temáticas nunca envelhecem! Estão vivas 

em nossos tempos. 

 É certo, pois, que quanto mais se debruça sobre os escritos platônicos, mais se 

identifica a necessidade de se estudar de maneira mais atenta e pormenorizada tais escritos. 

Parece que o pesquisador percebe que não pode abarcar tamanha profundidade e riqueza das 

reflexões feitas pelo filósofo grego, que sempre necessita estar buscando reformular as 

inúmeras temáticas já levantadas. O Banquete, por exemplo, é justamente um texto com essas 

características: tão lido e aparentemente tão mastigado e, não obstante, tão precisado de uma 

nova pesquisa. O que fora sempre possível concluir sobre a finalidade de Platão sobre esse 

escrito, não mais se sustenta como uma única possibilidade. E é isto que este trabalho se propõe 

a fazer: partindo da ideia de que o Banquete é um texto de filosofia política, investigar como 

Platão, a partir do problema da natureza de éros, desenvolve o seu discurso numa mudança de 

“elogio” para “apologia”, com o objetivo de mostrar ser Sócrates e, por consequência, todos os 

que vivem uma vida filosófica, a expressão máxima do erotismo que o diálogo busca definir.  

Tratar do Banquete aprofundando os aspectos que este trabalho se propõe a investigar 

é tentar elucidar a conceituação de Platão acerca da natureza de éros como uma nova forma de 

defender Sócrates e o modo de vida filosófico na pólis grega. Pretendemos, assim, mostrar 

como, no Banquete, a partir da formulação da compreensão de Eros como desejo do que é Belo 

e Bom,6 estabelece-se a concepção do amor como força vital que eleva a alma a planos de 

excelência cada vez mais altos, encontrando sua máxima expressão na filosofia. Mais ainda: 

por meio da elucidação desses elementos, verificaremos como, no diálogo, o filósofo é 

                                                           
6 Ver, por exemplo, Banquete, 202 d. Para as citações deste diálogo platônico, utilizaremos, ao longo do presente 

trabalho, a tradução de Carlos Alberto Nunes, publicada pela editora da UFPA (2011). 



14 
 

 

apresentado como o ser que encarna o erotismo mais perfeito, justamente por ser aquele que 

desperta no outro o amor pelo bem e pela beleza, que vai levando a alma a galgar, de modo 

paulatino e ascensional, os diferentes estágios e graus do amor,7 até se alcançar uma espécie de 

vértice, onde se pode enfim contemplar algo de maravilhoso: o belo em sua natureza mesma. A 

partir disso, torna-se possível então dar o passo derradeiro e evidenciar como esse éros 

filosófico se realizou de maneira exemplar na figura de um filósofo concreto e absolutamente 

singular: Sócrates. É o que tentaremos observar no discurso de Alcibíades, com que se encerra, 

de certa forma, a obra, mostrando, antes de mais nada, como este, convidado por Erixímaco a 

formular um elogio ao Amor, afirma que é em louvor a Sócrates que desenvolverá o seu 

discurso8. Sua fala refletirá o caráter benfazejo do ensino dado por Sócrates, na medida em que 

estabelecerá a figura socrática como exemplo de um erotismo salutar e filosoficamente 

orientado.  Mais que falar do amor, mais que tratar da natureza de Eros, chega o momento de 

evidenciar que existe um ser totalmente erótico, e esse ser é Sócrates!9 

A proposta, então, desta pesquisa se baseia na visão de que o Banquete, além de ser 

um diálogo filosófico com todas as suas características próprias, é sobretudo um texto retórico-

apologético que pretende elaborar uma apresentação moralmente salutar da filosofia e de 

Sócrates, razão pela qual o consideramos como uma obra necessariamente basilar para se 

compreender a forma como Platão concebe a natureza da filosofia e as relações desta com a 

cidade e seus valores. Retomar o conceito de amor a partir do Banquete, por ser temática crucial 

para compreender o pensamento platônico, numa perspectiva em que se tentará compreender 

Eros como um princípio para a elaboração de uma nova visão do que é a filosofia e para a 

construção de uma segunda apologia de Sócrates, nos parece, assim, uma via fecunda para se 

compreender o que o filósofo nos apresenta no referido diálogo. 

Dito, pois, tudo isso, ainda é cabível enfatizar o legado intelectual que essa reflexão 

platônica, com seu futuro desdobramento, deixará para a sociedade. Em uma época em que a 

palavra motora é “amar”, palavra da qual se usa para tudo, vale ainda a pergunta: mas o que é 

o amor? Sem dúvida nenhuma, inúmeros discursos surgirão: belos, comoventes e até imbuídos 

de um sentimentalismo inócuo. Todavia, como nos ensina o Banquete, é inconcebível, do ponto 

de vista filosófico, se aventurar a falar de uma coisa sem primeiramente conhecê-la. Como dizer 

que se ama, sem saber o que é o amor? Há, portanto, em Platão, uma chamada à reflexão e à 

tomada de consciência no que tange a um sentimentalismo não examinado e, por conseguinte, 

                                                           
7 Banquete, 210 e. 
8 Cf. Idem, 214c-e. 
9 Sobre isso, ver MACEDO (2003, p. 410) 



15 
 

 

um aceno à necessidade de se pensar a questão do desejo e de suas implicações para a vida 

humana.10 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
10  Ver GILL (1999, p. 10). 



16 
 

 

2 A RETÓRICA TRADICIONAL E O PONTO DE PARTIDA DO BANQUETE: a arte 

do encômio e a celebração convencional do poder e da excelência de éros na vida humana 

 

2.1 O BANQUETE: uma rede significativa de conceitos e temáticas 

Dentro do corpus platônico, sem tentar desmerecer os demais textos, o Banquete 

assume uma importância capital para se compreender Platão e suas teorias, bem como o mundo 

grego da época, o qual é rica e profundamente descrito nas páginas da obra – embora, por vezes, 

de forma camuflada. Tal característica faz do Banquete um dos diálogos mais estudados do 

filósofo grego fundador da Academia. A reflexão levada a cabo pelo filósofo neste texto 

repercutiu em seu tempo, mas também ao longo da história, estendendo sua influência até os 

dias de hoje, em áreas tão diversas como a filosofia, a ciência, a religião, a arte, a literatura e a 

psicologia. Oportunamente, Platão utiliza a reunião na casa de Agatão11 como cenário para 

discutir o poder e natureza de Éros e sua relação com a ética, a epistemologia e a ontologia, 

bem como para realizar uma reflexão sobre a postura do filósofo, que deve ser, eminentemente, 

erótica.12 Sem sombra de dúvidas, este diálogo, tão marcante e tão famoso, assume a tarefa de 

efetuar um profícuo exame filosófico a respeito do amor, também tratado em outros diálogos 

platônicos como o Lísis e o Fedro, propondo uma elucidação a respeito desse termo na busca 

de sua fundamentação.13 Ao ler o Banquete, não se pode perder de vista o fato de que o leitor 

está debruçado sobre uma brilhante obra dramática e poética, construída por Platão com esmero 

e requinte filosófico. Tal consciência coloca o estudioso de forma mais atenta dentro desta 

arquitetura linguística, possibilitando-lhe, vagarosa e responsavelmente, identificar que o 

diálogo não é um conjunto de discursos desconexos, mas algo semelhante a um organismo vivo, 

no qual se tocam e se relacionam as partes com o seu todo. 

Por mais que constitua a culminância de uma peça musical, não se pode isolar 

um movimento do conjunto sinfônico a que pertence, sob o risco de subtrair 

sensivelmente a riqueza compositiva da obra, Na leitura dos seus diálogos, 

deve-se lembrar a aguçada consciência poética de Platão, que, no Fedro 

(264c), considera o discurso perfeito como um organismo vivo, um corpo, no 

                                                           
11 O diálogo Banquete (em grego, Sympósion) recebe esse nome por se desenvolver em um festim na casa de 

Agatão. Como é sabido, os diálogos de Platão, geralmente, recebem seus títulos de acordo com uma personagem 

que mais se destaca. Ora, no Banquete (como em poucos outros diálogos) não é a personagem que leva o nome 

do diálogo, mas sim a circunstância. Por ocasião de uma refeição festiva na casa de Agatão, em comemoração 

por seu sucesso literário, ocorrido um dia antes, o anfitrião recebe em seu oîkos um grupo de amigos, no qual 

Sócrates está incluso. É válido perceber a atmosfera que cercava os convivas, para que se possa compreender a 

situação dialógica em que estão inseridos. É o que elucida DUARTE, 2007, p. 25.  
12 Sobre isso, trata COOKSEY, 2010, p. 2. 
13 É o que percebe GILL,1999, p.10. 



17 
 

 

qual cada parte relaciona-se estruturalmente à arquitetura do todo. Desse 

modo, para que se considere O Banquete um conjunto de discursos, e não um 

aglomerado justaposto de falas desconexas, deve-se atentar à unidade de sua 

forma poética híbrida, que Bakhtin identificou como precursora da novela, 

caracterizada pela polifonia e dialogicidade.14 

 

Além disso, todo o amplo campo semântico que há no horizonte significativo da 

palavra Éros, com toda a sua carga retórica e literária, explorada previamente seja pela poesia 

épica, seja pela poesia lírica ou mesmo pela tragédia, demonstra a fecundidade e a 

complexidade de um termo que já fora submetido a abordagens diversas, em diferentes tempos 

e contextos. Parece haver neste diálogo uma busca para estabelecer uma possível relação entre 

a natureza de Éros e os seus benefícios, possibilitando, assim, uma profícua revisão do legado 

das tradições poética e sofista, no objetivo de tentar, na medida do possível, refutá-las e 

reescrevê-las, assumindo, desse modo, uma problematização filosófica que tem como sua 

principal personagem Sócrates e o seu método dialético de busca da verdade.  Com isso, faz-se 

mister deixar claro que o que subjaz em todo o discurso sobre Éros, neste diálogo, é a busca 

para estabelecer o papel fundante do amor ou do desejo no comportamento e na vida prática do 

homem.15 De fato, o impacto do erotismo sobre a vida humana e sua condição no contexto 

sócio-político de Atenas constituem o elemento fundamental do qual parte o autor do diálogo. 

Pois bem, a presença de éros ou do desejo na concepção de homem em Platão já fora 

em muito discutida.16 Essa temática, sempre recorrente no autor do diálogo, faz jus a uma 

tradição que entendia éros como um termo que designava qualquer tipo de desejo intenso. No 

Banquete, Platão assume esse uso geral do termo – comum na língua grega –, compreendendo 

éros a princípio como algo relacionado ao campo sexual, que expressa um amor carnal ou 

vinculado à atração física.17 No entanto, é possível acreditar que a intenção primordial do 

diálogo seja a de reelaborar a significação de Éros, o qual, nos termos do diálogo, é inicialmente 

determinado como um desejo do homem pelo belo físico (tò kalón), que pode alcançar sua 

suprema manifestação, quando bem orientado, na contemplação do belo em si mesmo (tò autò 

kalón), elemento que constitui o objeto próprio do erotismo filosófico. Neste sentido, éros não 

é um elemento à parte ou um mero acidente na psique humana, mas, antes, uma força propulsora 

                                                           
14 PINHEIRO, 2011, p. 30-31. 
15 Cf. OLIVEIRA, R. 2016, p. 26. 
16 Cf. FRÈRE, 1995, p. 52. 
17 Assim nota DOVER, 2012, p.1. O mesmo autor faz menção a isso em sua obra clássica, Greek Homosexuality, 

1989, p. 43-44. 



18 
 

 

de nosso ser, uma dýnamis misteriosa, o que torna o desejo um fenômeno autêntico e 

constitutivo da condição psíquica e moral do homem. 

[...] o princípio filosófico decisivo dessa concepção é a compreensão de que 

éros não é um elemento isolado no registro de nossa psique, um mero 

componente, entre outros, de nossa estrutura ou constituição psicológica, mas, 

antes, uma força ínsita que atua em todos os recônditos de nosso ser, uma 

dýnamis misteriosa e onipresente que pervade nossa natureza e mobiliza 

nossas mais diferentes escolhas, atos e comportamentos. Ora, dentro dessa 

perspectiva, a própria atividade intelectual e cognitiva, que encontra, ao ver 

de Platão, sua mais esplêndida e perfeita consumação na esfera da filosofia, 

seria uma manifestação desse erotismo ínsito e visceral que circula 

incessantemente, como uma corrente vital e afetiva, pelos recessos profundos 

de nossa alma, o que faz do desejo um fenômeno realmente constitutivo, e não 

meramente acidental, de nossa condição mortal.18  

 

 Éros, então, é potência que afeta o indivíduo como um todo, desde suas escolhas, seu 

modo de fazer as coisas e até mesmo sua postura diante de cada realidade. Ora, sabendo, pois, 

que, em Platão, existem três partes fundamentais da alma - concupiscível, irascível e o 

intelecto19 - que constituem, de forma heterogênea, a psique humana e que são responsáveis 

pelos diversos comportamentos psíquicos, resta notar que a alma, mesmo possuindo impulsos 

tão diferentes, tem, na visão platônica, um polo unificador no desejo.  

Assumindo essa compreensão, o desejo seria, pois, segundo Platão, um elemento 

originário na alma, logradouro donde se originam as mais distintas motivações e movimentos 

da psique.20 Em conformidade com isso, na República o filósofo acredita que há para cada 

impulso ou movimento da alma um tipo de erotismo que lhe é próprio, um tipo específico de 

desejo: por exemplo, o apetite é animado pelo desejo de riquezas e de dinheiro; o ânimo, pelo 

desejo de conquistas; e o intelecto, enfim, pelo desejo cognitivo.21 Nesse sentido, éros, sendo o 

desejo que habita a psique, não pode se constituir como um acidente de sua natureza; antes, ele 

é uma força propulsora que pervade e domina toda a sua constituição e, mesmo sendo um único 

impulso, tem em si as mais diversas manifestações, seja de caráter concupiscível, irascível ou 

intelectual. 

Platão deixa claro, portanto, que, em sua ótica, o impulso erótico, a corrente 

do desejo, não é um dado acidental na natureza do homem, mas, ao revés, uma 

força que efetivamente se expande por todos os domínios do nosso ser e que 

                                                           
18 OLIVEIRA, R., 2016, p. 27. 
19 Quanto às partes da alma é possível encontrar a descrição feita por Platão em República IV, 428e; 429b; 431e. 
20 Cf. CORNFORD, 1950, p.69. 
21 Ver República IX, 580d-581c. 



19 
 

 

circula incessantemente pelos mais variados recessos da psique, atuando como 

um impulso único, capaz de encontrar as mais diversas manifestações, em 

função da variação dos objetos para os quais se volta: o mesmo desejo, com 

efeito, pode se realizar seja como amor às riquezas, seja como amor às vitórias 

e honras, seja, enfim, como amor ao saber.22 

 

Há, portanto, uma aproximação, ao menos no que se refere à compreensão da dimensão 

desiderativa, entre República e Banquete. Contudo, essa próxima relação entre os dois diálogos 

acima citados quanto à questão de éros não exclui uma diferenciação na abordagem e na 

conceituação da mesma. Na República, Platão explora, de certa forma, a faceta mais sombria 

de éros, pendente ao imoral, a qual se manifesta como desejo desregrado e sem controle, 

unicamente sensual e longe de qualquer orientação intelectual, cuja expressão mais assustadora 

se encontra na figura do tirano.23 Já no Banquete, éros é mostrado, contrariamente, com 

características mais luminosas, compreendendo que o desejo, quando bem orientado, torna-se 

uma força poderosa e necessariamente importante, impulsionando o homem a buscar a virtude, 

a sabedoria e a beleza.24  

Com efeito, se for levada em conta a questão factual do evento, o Banquete seria uma 

reprodução aproximada, muito parecida com a exposta em República quanto ao plano histórico-

fático, da dimensão ontológica da arte mimética. Seria, então, a obstinada e quase cômica 

devoção a Sócrates, por parte dos seus discípulos apaixonados, uma condição prévia 

substancialmente importante para a transmissão talvez fidedigna da narrativa. Se não fosse a 

subserviência e a fidelidade desses discípulos, não poderia se ter, hoje, uma apresentação mais 

verídica dos fatos, superior à que é contada por Fênix, que por falta de atenção e de interesse, 

se manteve bem distante do ocorrido. Em síntese, como bem retrata Halperin25, a memória 

erótico-mimética é uma busca de resistir ao tempo que afasta, dispensa e transforma o ocorrido, 

conservando através da repetição mnemônica constante o fato ocorrido intacto. Tal resistência 

se dá, então, pelo exercício da narrativa que eroticamente renova o objeto do desejo cada vez 

que se reconta.  

 

                                                           
22 Cf., mais uma vez, OLIVEIRA, R., 2016, p. 29. Corrobora com isso CORNFORD, 1945, p. 301-302. Ver 

também ROBINSON, 2007, p. 55-57. 
23 É possível encontrar esse Éros mais sombrio no livro IX da República, quando se apresenta o estereótipo do 

tirano, a máxima manifestação da violência e do crime na política. Tal personagem é considerado, por Platão, 

como “éros encarnado”.   
24 Cf. CORNFORD, 1950, p. 70-71. 
25 Cf. HALPERIN, 1992, p. 93-129. 



20 
 

 

2.2 O PRÓLOGO DO DIÁLOGO: uma narrativa polifônica 

Tendo, pois, situado o Banquete, seja quanto à sua estrutura geral, seja quanto à sua 

temática, cabe agora que entremos na leitura do diálogo propriamente dito. Inicialmente, é 

preciso deixar claro que o Banquete é uma narrativa das memórias de Apolodoro, um dos mais 

entusiasmados discípulos de Sócrates, a pedido de um companheiro seu que sugeriu que seu 

amigo lhe relatasse o encontro na casa de Agatão. E, de fato, tal empreitada não será demais 

para a memória de Apolodoro, uma vez que, recentemente, lhe fora pedido por Glauco que 

narrasse o tal encontro.  

Considero-me em condições de responder o que me perguntaste. 

Recentemente, quando eu subia de casa, em Falero, para a cidade, um 

conhecido que me tinha visto por detrás, gritou de longe, em tom de 

brincadeira: “Ó cidadão de Falero, de nome Apolodoro! Por que não esperas?” 

Então, me detive para espera-lo. E ele: “Apolodoro”, me falou, “andava à tua 

procura, porque desejo obter informações precisas a respeito da conversa de 

Agatão com Sócrates, Alcibíades e os demais convivas do banquete dado por 

ele, em que proferiram vários discursos sobre o amor”.26 

 

Porém, já que ele não estava no festejo, tendo conhecimento do mesmo pela versão do 

acontecimento por meio de Aristodemo, ao efetuar seu relato construirá uma “narrativa da 

narrativa”27. Sendo assim, aquele que narra, Apolodoro, narra a partir de sua memória da 

narrativa de Aristodemo, o que implica uma rede de intermediações, traduzindo, já no prólogo, 

uma refinada ironia.28 E ainda mais: tal prólogo confere uma carga dramática sempre presente 

em cada página do diálogo, evidenciando modos heterogêneos de ser discípulo e duas atitudes 

amorosas diferenciadas em relação a Sócrates: a de Apolodoro, sempre irritado, com respostas 

sempre rudes para com os outros29, revelando uma insatisfação consigo mesmo, defendendo 

tenazmente o caminho da filosofia e criticando os que não o seguem;  e a de Aristodemo, que  

reconhece sua inferioridade em relação ao mestre, contentando-se, de forma resignada, em 

imitá-lo e reproduzir o que ele fala, procurando memorizar  todos os pormenores do discurso e, 

por fim, respondendo obedientemente: “farei o que mandares”.30 Como uma narrativa de uma 

narrativa, o Banquete verdadeiramente se desdobra como essa rede irônica, já em seu princípio, 

mostrando dois polos divergentes em relação a Éros, que antecipam os discursos que se 

                                                           
26 Banquete, 172a-b. 
27 É o que mostra REALE, 2004, p. 46-47 
28 Cf. PINHEIRO, 2011, p. 32. A esse respeito, veja-se também VELARDI, 1998, p.123. 
29 Banquete, 173e. 
30 Idem, 174b. 



21 
 

 

desdobrarão a seguir.31 Platão, então, distanciando-se dos exemplos de Apolodoro e de 

Aristodemo, vê que a melhor forma de ser fiel a Sócrates é tentar reinventá-lo, e não há melhor 

forma para isso que a rememoração inventiva, traduzida como uma forma de amá-lo e recriá-

lo. 

Além disso, não se pode deixar de pensar que, no prólogo, há uma intenção 

suficientemente clara de Platão em querer camuflar – ou, ao menos, desviar do foco de atenção 

do leitor – através de uma gama sucessiva de narrativas, aquele que, de fato, é o autor das 

mesmas: ele próprio. Refere-se o autor a um banquete na casa de Agatão, por ocasião de sua 

grande vitória poética no dia anterior, banquete cujos acontecimentos são relatados por um dos 

participantes do evento, Aristodemo, para Apolodoro.  Este último se incumbe de transmitir o 

relato a um outro amigo seu, Glauco, que, com a memória fresca, se dispõe a contar a um certo 

outro amigo (de nome desconhecido no diálogo), que já tinha escutado tal relato de Fênix, mas 

que, por sua impressão, procurou Apolodoro, em seu retorno para Falero, com a intenção de 

que este lhe contasse tudo de forma mais consistente. Ora, o que subjaz aqui, nessa imensa 

sucessão de narrativas e suas mediações, além de uma introdução a um dos temas centrais de 

Platão (i. e., a relação entre realidade e arte mimética, verdade e aparência, descrição do fato e 

sua descrição ficcional), como uma “tripla camada temporal de intermediação erótica”, é o 

intento de querer tirar do leitor o foco do autor da obra e esconder seu verdadeiro construtor, 

ocasionando, intencionalmente, uma sensação de se estar num labirinto de informações.  

A trama constitui uma tripla camada temporal de intermediação erótica, em 

que três pessoas teriam ouvido, em ocasiões diferentes, a mesma história, 

agora discursivamente encadeada: (1) Apolodoro a contou a Glauco, (2) que 

a conheceu por alguém que recebeu de Fênix, (3) que a escutou, assim como 

Apolodoro, de Aristodemo, o único presente no Banquete. Como se vê, o nexo 

estrutural do prólogo supõe uma narrativa três pontos distante do fato. Mesmo 

assim, Apolodoro denuncia enfaticamente a imprecisão de Fênix, valorizando 

a exatidão ‘histórica’, ‘cronológica’, garantida pelo seu interesse e atenção, 

por se tratar de tão importante questão para a sua vida e pela confirmação do 

próprio Sócrates. Furtivamente, Platão introduz um dos temais centrais de sua 

investigação filosófica, a relação entre realidade e arte mimética, entre o fato 

e sua descrição ficcional, entre verdade e aparência, uma das mais 

controversas questões d’A República.32 

 

                                                           
31 PINHEIRO, 2011, p.33, em sua introdução ao Banquete reflete sobre os dois polos apresentados no prólogo do 

diálogo. Acredita que é uma síntese da doutrina platônica sobre a natureza de Éros, quando à narrativa de uma 

figura sempre irritada, insatisfeita e carente (Apolodoro) contrapõe um personagem que é pleno, obediente, 

satisfeito (Aristodemo). Há, portanto, uma antecipação dramática – mesmo que velada – da definição da natureza 

de Éros como falta e abundância, a partir do mito formulado por Diotima-Sócrates, em Banquete, 203a-204a. 
32 Idem, Ibidem, p. 34. 



22 
 

 

Há, portanto, um objetivo retórico-filosófico em ocultar o verdadeiro autor das 

narrativas e discursos que são apresentados na obra, fazendo com que aquele que se dispõe ler 

o diálogo adentre na narrativa tendo como um único norte as reflexões filosófico-

argumentativas. Quanto a isso, é possível descobrir inúmeras vantagens para essa estratégia de 

ocultação de si mesmo adotada por Platão como autor do texto. Entre elas se encontram a de se 

eximir (como se isso, de fato, fosse possível) das responsabilidades do que dizem suas 

personagens e a impossibilidade de se se cristalizar, sob a forma de um sistema, as reflexões 

apresentadas na obra, impedindo que seus discípulos assumam o que é dito a partir de uma 

postura dogmática com pretensão de verdade inquestionável.33 O prólogo, por fim, mostra a 

insistência de Platão em querer incutir nos apreciadores de seus textos uma inventiva 

rememoração nos moldes de um jogo entre ficção e realidade. 

Todo esse jogo retórico, já iniciado por Platão no prólogo do diálogo, revela a polifonia 

que é constitutiva do Banquete. As diferentes vozes nos discursos demonstram uma 

multiplicidade incrível de concepções sobre a natureza de Éros, as quais são estabelecidas sobre 

o terreno dos vários gêneros literários. Na verdade, o que há é uma excepcional competição 

entre a retórica, o discurso científico, o cômico e o filosófico. Tão presente na cultura helênica, 

a luta (ágon) assume lugar não apenas nas disputas bélicas entre povos, mas também nas 

discussões de ideias.  

Ora, nada agrada tanto ao grego como a luta. Isto é: um desafio em que as 

forças se medem, em que as capacidades se comparam mutuamente, cada qual 

se mostrando no seu esplendor e na sua pujança. Agradam aos gregos as lutas 

dos ginásios, onde os atletas combatem apenas para que a força se manifeste. 

Mas este povo sensível ao belo não se interessa apenas pelas olimpíadas: o 

grego se interessa, ainda mais, por estas lutas do pensamento em que se 

medem a força da Inteligência e a beleza do espírito.34  

 

Há, portanto, um duelo constante em todo o Banquete: de um lado a retórica 

tradicional, que serve como ponto de partida no diálogo para se elogiar Éros e suas benesses; e 

do outro, a dialética, como fonte mesma de uma profícua reflexão filosófica acerca do erotismo. 

De forma nítida, encontramos na primeira parte do diálogo – que compreende os cinco 

primeiros discursos – uma formulação discursiva-retórica que revela, de modo cabal, o 

formidável exemplo do primeiro lado do duelo, onde se busca, através da arte do encômio, 

celebrar como tradicionalmente era entendida a realidade de Éros em seu poder e excelência na 

                                                           
33 Quanto ao motivos que fazem Platão se ausentar tanto da cena do diálogo, quanto de sua narrativa, sobrando, 

para ele, apenas o papel de registrar os discursos tal qual eles lhes foram relatados, ver ROWE, 2001, p.15. 
34 DUARTE, 2007, p. 26. 



23 
 

 

vida humana.  E é, basicamente, acerca da retórica tradicional, manifestada na rede elogiosa 

das falas de Fedro, Pausânias, Erixímaco, Aristófanes e de Agatão, que versaremos neste 

primeiro momento de nossa dissertação. 

A imagem inicial com que se abre a narrativa do Banquete é a do encontro entre 

Sócrates e Aristodemo. O discípulo cruza com o mestre quando este se dirigia à casa de Agatão 

para a festa comemorativa. É surpreendido por um Sócrates diferente do que costumeiramente 

se via. De banho tomado, elegantemente vestido e de sandálias nos pés, o filósofo se deslocava 

para o banquete para o qual fora convidado.35 No entanto, para se chegar ao lugar em questão, 

não basta apenas se preparar exteriormente. Antes de tomar parte no rito festivo36, por não ser 

este apenas uma celebração para beber e comer, mas também uma ocasião para desenvolver 

atividades mais intelectuais como o discurso, parece Sócrates desejar se preparar interiormente, 

tal como fizera com seu físico, mediante profunda concentração estática e contemplativa diante 

do pórtico da casa vizinha, antes de adentrar o recinto da sala de Agatão.37 Ora, tal imagem nos 

mostra que a mensagem de Éros começa a ser delineada muito antes dos discursos se iniciarem. 

Platão sugere que Sócrates, como verdadeiro erótico e representante do discurso dialético, se 

submete a ouvir uma certa “inspiração divina”, que norteará a sua intervenção no diálogo logo 

em seguida. Não será o que ele quer falar; não visará o discurso pelo discurso, em seus mais 

altos floreios; não quererá elogiar por elogiar, mas, antes de tudo, falar o que o daímon lhe 

orientar.38 É em nome da divindade que Sócrates falará no simpósio. Quando, então, entra no 

recinto festivo, parece compor, assim, um tribunal constituído por duas partes: ele, Sócrates, e 

                                                           
35 Banquete, 174a. 
36 É o que nota CALAME, 2002, p.100, quando entende que a festividade de um banquete, como celebração da 

amizade e do amor, se constituí de hinos religiosos, recitações poéticas e de lutas retóricas, convertendo-se, 

posteriormente, em representante crucial das festividades e prazeres gregos. Tal celebração assume lugar na 

educação cívica, levando os seus componentes a um aprendizado movido pelo impulso substancialmente erótico 

à prática justa e virtuosa da política. Como viu muito bem BLOOM, 2001, p. 69, de acordo com a prática religiosa 

da época, a festa na casa de Agatão seria o terceiro dia de um rito complexo e repleto de ablações, libações e 

hinos de louvores a Dionísio, divindade mitológica que deu aos homens o vinho, “leite de Afrodite”. O Banquete 

seria, então, a representação de uma comemoração ritual dionisíaca, Dionísio sendo identificado como o “grande 

libertador” dos desejos escondidos e reprimidos, que tem o poder de soltar as línguas para uma prática de um 

pensamento livre, graças ao efeito do álcool, línguas essas tão amarradas em outras ocasiões pelas leis e os 

costumes da época. O vinho, então, seria um recurso necessário que ajudaria a estabelecer a separação entre 

convenção (nomos) e natureza (physis). Tal rito dionisíaco, no Banquete, se desenvolveu em três momentos: o 

primeiro (“anteontem”, Banquete, 175e) se deu no dia da vitória, quando a comemoração, regada a vinho, foi 

abundante e livre; o segundo, no segundo dia (“ontem”, Banquete, 176a), envolveu o chamado “banquete dos 

coristas” (como se sabe, nesses dois primeiros momentos, Sócrates esteve ausente); e, por fim, o terceiro e último 

momento, que se efetua sob a hospitalidade de Agatão, constituindo-se de uma primeira parte (o deîpnon) 

momento em que se serve a comida, e de uma segunda parte, quando os convivas, sentindo-se satisfeitos, 

dedicam-se à (competição de) bebida que, geralmente, era acompanhada de atividades como a dança, a música 

e/ou os discursos. 
37 Banquete, 175a. 
38 Quanto a isso, trata REALE, 2004, p. 59. 



24 
 

 

Agatão, de tal modo que os dois ficam juntos em local de destaque, tendo como juiz, Dionísio.39 

No que diz respeito a esse último elemento, vale a pena observar que alguns estudiosos 

compreendem, muito fortemente, o Banquete como uma peça que descreve um tribunal. O 

desejo de defender e de acusar está bastante presente em todo o diálogo. 

[No Banquete] pode-se observar a presença de um vocábulo típico, que ajuda 

a construir um cenário ou ambiente característico de um julgamento e de um 

tribunal. E isso já começa a ser feito na resposta que Agatão dará, ao ouvir o 

comentário de Sócrates, acima citado, sobre a transmissão do saber: ‘És um 

insolente (hybristès), ó Sócrates... Quanto a isso, logo mais decidiremos 

(diadikasómetha) eu e tu da nossa sabedoria, tomando Dionísio por juiz 

(dikastêi).’ Esta resposta, decerto de maneira superficial e talvez apenas 

metafórica, alude a um tipo de acusação – a acusação de ‘insolência’ (hýbris) 

-, a um julgamento e a juízes: Agatão, Sócrates e talvez todos os participantes 

da bebedeira, além do próprio vinho que se consumirá, personificado na figura 

de Dionísio. A ela se seguem outros momentos que reforçam a sugestão de 

um cenário de tribunal.40 

 

Na verdade, o que se vê, na obra, é uma grande rixa entre filosofia e poesia. O poeta 

trágico e o filósofo, representados pelas personagens acima citadas, iniciam uma sofisticada 

competição41, cujo vencedor será anunciado por Platão na parte final do diálogo. 

 

2.3 OS ORADORES COMO PORTA-VOZES DA ARTE DO ENCÔMIO 

Atentos a esse elemento crucial, que o Banquete desenvolve com grande maestria e 

habilidade, já com o primeiro discurso percebemos a inexorável divergência entre retórica e 

dialética. A escolha de Éros como tema da conversação se dá pela constatação de que para os 

demais deuses há inúmeros cantos, hinos e louvores feitos pelos poetas, ao passo que para Eros 

nem mesmo um encômio fora composto. Para sanar isso, decidem os convivas, então, celebrar 

Eros, e por ser a ideia de autoria de Fedro é ele que inicia todos os elogios e louvores ao amor.42 

O lógos que principia o certame discursivo na casa de Agatão é marcado por uma densa carga 

dramática e poética, caracterizado por sua natureza puramente retórica, cultivador do rumor 

sonoro e melodioso da palavra pela palavra. A presença de Fedro simboliza todos aqueles 

jovens que, como ele, possuem dotes literários, mas que, pela falta de uma força pessoal 

verdadeira, não se dispõem a filosofar, mantendo-se no campo dos “floreios linguísticos”. 

                                                           
39 Cf. Banquete, 175c-d. 
40 BOLZANI FILHO, 2016, p. 53-54. 
41 Minunciosamente, trata KRUGER, 1995, p. 85, desta disputa entre poeta e filósofo. 
42 Banquete, 177a-d.  



25 
 

 

A máscara de Fedro é o símbolo daqueles jovens que possuem seus dons, mas 

que não têm a verdadeira força que lhes permita viver de modo conveniente, 

a saber: por meio da filosofia. Portanto, o significado da mensagem evidencia 

que os jovens que possuem essas características dediquem "suas vidas a Eros, 

seguindo discursos filosóficos". No Fedro, diálogo posterior ao Banquete, há 

uma clara conquista da personagem para a causa da filosofia. Três vezes 

Platão faz Fedro expressar essa adesão ao convite. Antes que comece o grande 

elogio de Eros, quando Sócrates pergunta onde está o jovem a quem ele pode 

dirigir o seu discurso filosófico, Fedro responde: "Esse garoto está aqui ao seu 

lado, muito perto e a todo tempo que quiser" (Fedro, 243e). Quando se faz o 

convite para dedicar-se a eros seguindo a filosofia, o chamado acima lido e 

apresentado pela ficção dramatúrgica, é um pedido para tomar como uma 

súplica ao retor Lísias, tão amado por Fedro, ele responde: "Eu me uno à sua 

súplica" (Fedro, 257b). E, no final do diálogo, depois da grande oração do 

filósofo ao deus Pan, o menino acrescenta: "Eu me junto a você nesta oração, 

já que as coisas de amigos são comuns" (Fedro, 275c).43 

 

Ao se fixar nessa esfera, seu discurso não vai muito longe quanto à elaboração daquilo 

que diz respeito à natureza de Éros, ficando, assim, na zona superficial e periférica. 

Basicamente, Fedro apresenta cinco ideias centrais44: em primeiro lugar, propõe que Éros, 

como um deus antigo, tem sua origem logo após a geração de Caos e Gea, história narrada por 

Hesíodo e Acusilão, e corroborada, posteriormente, pelo próprio Parmênides, que faz referência 

a Eros como sendo o primeiro entre todos os deuses a ser gerado; em seguida, acredita ser Éros 

a causa dos maiores bens, principalmente quando, em particular, procura o jovem um amante e 

o amante o jovem amado; sua terceira ideia ressalta a importância sociopolítica do erotismo, 

evidenciando a necessidade de tanto o amante como o amado serem governados de modo 

perfeito, se distanciando o quanto possível do que for desonroso; ensina, depois, que o amor só 

poderá ser considerado como tal se aquele que ama souber morrer pelo outro; e, por fim, 

apresenta a ideia de que a relação erótica deve ser compreendida como a superioridade do 

amante em relação ao amado45.  

Sem querer minimizar a importância da fala de Fedro, contudo, percebendo, ainda, 

nuances da colocação que lançam mão de ideias sem qualquer responsabilidade de 

fundamentação teórica, prestando-se apenas à busca simétrica das palavras e da eloquência pela 

eloquência, não se dedicando, o mínimo que seja, ao discurso pautado na busca pela verdade, 

                                                           
43 REALE, 2004, p.69-70 (minha tradução). No diálogo Fedro (243e), Platão parece utilizar sua fala para, no 

mínimo, três vezes – antes, durante e depois do grande elogio a Éros – convidar os jovens atenienses a sair da 

superficialidade retórica, para adentrar na reflexão filosófica e dedicar sua vida toda ao erotismo. 
44 Trata de forma mais abrangente sobre essas cindo ideias centrais no discurso de Fedro REALE, 2004, p. 70-74. 
45 Banquete, 178a-180b. 



26 
 

 

tal conviva, iniciante e “pai dos discursos sobre Éros”, finaliza, então, suas palavras deixando 

nos demais um misto de ideais não demonstrados com um tempero fortemente impregnado de 

nebulosidade e confusão. Todavia, tais faltas cometidas por Fedro não retiram dele a mensagem 

subliminar de um convite aos jovens, como ele, para que “consagrem naturalmente toda a sua 

existência ao amor e aos discursos filosóficos”46. Ora, se fosse possível caracterizar este 

discurso, poder-se-ia dizer que se trata de uma fala em que predomina um certo brilho literário 

vazio, de uma reflexão medíocre e muito aquém do esperado no nível de uma conversa em que 

Sócrates se faz presente.47 Parece que o orador não se dispõe a se aventurar além das citações e 

fórmulas poéticas, colocando argumentos significativamente frágeis. Contudo, até essa 

característica medíocre pode se constituir numa condição ideal para o início dessa cadeia 

discursiva e dialética de orações, a partir da qual se constrói a trama filosófica e literária do 

Banquete.48 Em síntese, o amor defendido por Fedro, no Banquete, envolve – sem nenhuma 

salutar fundamentação – a compreensão de ser ele o mais antigo entre os deuses, causa dos 

maiores bens, e glória alcançada pelo amante exemplar, o qual pauta sua conduta ética sobre o 

caráter edificador do amado. Portanto, todo aquele que é envolvido por Éros, de acordo com 

Fedro, jamais decepcionará aquele que ama, permanecendo, o quanto possível, robusto e 

valente para não envergonhar e nem desapontar o jovem amado.49 Tanto este como os outros 

discursos que versam na raia laudatória servirão de elo na cadeia da peça oratória que finalizará 

com a solução platônica do elogio do amor. 

Seguindo, pois, a trilha dos discursos do Banquete, como exemplo de uma retórica 

tradicional, chega-se à fala de Pausânias e, com ele, a uma gama de situações-problemas 

relacionadas à moralidade de sua época, a qual se insinua em toda as suas colocações. É com o 

lógos de Pausânias, de fato, que se faz referência à relação pederasta, tão presente na cultura 

grega antiga. Como se sabe, a pederastia tinha como função primordial, entre os povos 

helênicos, introduzir o adolescente à sociedade política, conduzindo-o a assumir funções cívicas 

e a adentrar, paulatinamente, no grupo responsável por dirigir a pólis econômica e 

politicamente. 

Na cultura grega antiga, como em algumas outras, existe uma suposição 

generalizada de que o desejo sexual e erótico masculino pode ser direcionado, 

de maneira não exclusiva, só para homens, nem só para mulheres. Um padrão 

familiar na cultura grega nos períodos arcaicos (século VII a.C.) e clássico 

                                                           
46 Fedro, 257b. 
47 Sobre ser um discurso de Fedro predominantemente medíocre, trata ROBIN, 1989, p.51-65. 
48 É o que nota SOUZA, 1966, p. 29. 
49 Cf. PINHEIRO, 2011, p. 47. 



27 
 

 

(século V a.C.) é aquele em que um homem adulto é atraído por um menino 

ou jovem, especialmente quando o último está entre a puberdade e 

aumentando a barba (que marca a entrada na masculinidade total). Os 

estudiosos geralmente veem essa relação como assimétrica: o parceiro mais 

velho (o amante) toma a iniciativa e ganha maior prazer sexual; o mais jovem 

(o namorado ou amado) ganha a amizade e a ajuda do homem mais velho. 

(Este é um exemplo do que é muitas vezes visto como uma característica mais 

geral do pensamento grego sobre a sexualidade: a clara distinção entre "o 

amante" e o "amado" ou entre os papéis sexuais "ativos" e "passivos".).50 

  

Dentro de uma realidade marcada pela presença da guerra, o amor viril era, no contexto 

do éthos grego daqueles tempos, um elemento fundamental para se formar uma sociedade de 

homens que prezassem pelas virtudes identificadas como másculas e militares: a força, a 

bravura e a fidelidade. Logo, o amor entre um homem e uma mulher, de acordo com a 

perspectiva de Pausânias, seria considerado inferior, como ele bem justifica em sua fala, 

caracterizando o amor feminino como vulgar, trazido por Afrodite pandêmia, visando 

unicamente ao corpo e não à alma.51 É o que nota Pinheiro: “A atração erótica entre homens 

é, assim, consequência da conservação de um ethos guerreiro, aristocrático, transmitido pelo 

amor e pelo exemplo do mestre ao discípulo. Uma cultura militar desse tipo tende a neutralizar 

o amor do homem pela mulher, considerado substancialmente inferior, com reduzidíssima, 

senão insignificante participação na política.” A ideia de Pausânias é que quando o homem 

tem relação com a mulher, há a procriação e a conservação de sua família, algo meramente 

físico e corpóreo; quando este se relaciona com outro homem, porém, há a proliferação da 

virtude e da sabedoria. Em outras palavras, se o amor masculino, voltado exclusivamente para 

a gratificação sensual, é condenável, o mesmo não ocorre quando ele é utilizado como 

instrumento de educação, isto é, como instrumento de cultivo da virtude e do melhoramento do 

homem.  

Ora, tanto no período arcaico como no clássico, o ato sexual era concebido em termos 

anatômicos, envolvendo a distinção entre o polo ativo (que penetra e é visto como superior) e 

o polo passivo (que é penetrado e é visto como inferior). Esses papéis de superioridade e 

inferioridade estavam em total consonância com os diferentes tipos de status social, ou seja, 

com a supremacia do homem sobre a mulher, por um lado, e do adulto sobre o adolescente, por 

outro.  A penetração, então, seja ela fálica, real ou simbólica, denotaria uma ascendência sócio-

político-econômica do dominante sobre o dominado. Portanto, no que diz respeito ao 

                                                           
50 GILL, 1999, p.13-14 (minha tradução). Cf. também BUFFIÈRE, 1980, p. 88. 
51 É o que nota PINHEIRO, 2011, p. 47. 



28 
 

 

significado do ato sexual naquela realidade grega, o homem e a mulher, o adulto e o adolescente 

não eram identificados primeiramente de acordo com sua genitalidade, mas conforme sua 

posição dentro da sociedade.  

Percebe-se com isso que, na Grécia antiga, não havia uma concepção excludente ou 

dicotômica separando o amor entre pessoas de mesmo sexo e o amor entre pessoas de sexo 

diferente, mas, antes, a concepção de que há um mesmo desejo originado na natureza humana 

e que pode se realizar de formas diferenciadas, independentemente do gênero sexual. 

“[diferente do que pensam os modernos] os gregos não opunham, como duas realidades 

excludentes, como dois tipos de comportamentos radicalmente diferentes, o amor ao seu 

próprio sexo ao amor pelo sexo oposto.”52 Isso não significa, contudo, que se trate do que 

entendemos hoje como uma constituição “bissexual” ou ambivalente do desejo. Na verdade, o 

que há é um Éros canalizado por um homem ou por uma mulher de forma aleatória e alternada. 

Sendo assim, um homem casado poderia manter uma relação erótico-pedagógica com seus 

jovens (paidika), até o momento em que estes últimos, após terem sido educados sexualmente 

e alcançado a idade madura, se tornarão capazes de assumir seu lugar entre os cidadãos da pólis, 

dispondo de temperança e correta orientação moral. Muito mais importante que a distinção 

quanto ao gênero sexual está a preocupação em fazer do indivíduo, desde a sua adolescência, 

senhor de si mesmo, capaz de dominar seus prazeres e instintos.  

Pois bem, para se efetivar a tão aspirada maturidade dos prazeres e instintos, a 

pederastia precisaria ter algumas características importantes para que o seu objetivo pedagógico 

pudesse ser atingido. Ao se analisar o que os diferentes estudiosos da pederastia grega dizem, 

podemos identificar, basicamente, cinco pressupostos para um autêntico processo pederástico53: 

1) a pederastia deve ser considerada uma relação sexual e pedagógica entre um adulto e um 

adolescente, realizada ainda na puberdade, até o momento quando a primeira barba do mancebo 

aparece, o que  situa a prática pederástica na faixa etária localizada entre doze e dezoito anos54; 

2) não há reciprocidade erótica neste tipo de relacionamento, de forma que o jovem não se sente 

atraído fisicamente pelo adulto, ao qual serve eroticamente com o único intuito de receber 

instruções pedagógicas, não se aplicando, em referência a esse tipo de relação,  o termo 

                                                           
52 FOUCAULT, 1984, p. 237-239. 
53 Quanto a essas cinco características, explana com minúcias BRISSON, 2006, p. 229-251. 
54 A permissão para se viver um relacionamento desse tipo se restringia ao período da adolescência. Os meios para 

se burlar essa faixa etária, prolongando tais experiências na vida adulta, foram sempre vistos como um atentado 

à moral grega, sendo penalizados com a perda de direitos cívicos todos aqueles que buscassem vivenciar a 

pederastia para além do período cronológico admissível. É o que observa GILL, 1999, p. 24. 



29 
 

 

“homossexualidade”55 (vale ressaltar que não há uma escolha a partir da virilidade do mestre, 

mas  sim com base em sua sabedoria56); 3) não é uma exclusividade dos homens com tendências 

homoeróticas, mas é um costume social relacionado ao trato que homens adultos devem ter com 

adolescentes, os quais, depois de passado pelo estágio de passividade, assumem o papel ativo e 

casam-se57; 4) deve haver papéis, no ato sexual, bem claros. Por não ser movido por desejos 

afrodisíacos, o erômenos não busca orgasmo nem penetração fálica, sendo isso privilégio do 

erastés. Ao que tudo indica, porém, o sexo anal e oral (ato bastante condenado na época) 

estavam proibidos, no intuito de manter a integridade física do adolescente, sendo permitido 

apenas o tipo de sexo chamado intercrurial, isto é, que se consuma por meio da penetração entre 

as coxas58; 5) isso significa, por fim, que a pederastia deve ser entendida como uma prática 

erótica que pressupunha certo contato sexual, o qual resultava na ejaculação, sem que houvesse, 

contudo, incentivo ao coito ou à penetração.  

No jogo de sedução, o erastés (amante) se sentia até estimulado pela sociedade a 

realizar o assédio do erômenos (amado), mas era algo terminantemente proibido a realização 

de qualquer tipo da iniciativa por parte desse último. Ao erômenos cabia apenas a gratidão e 

admiração pelo seu erastés, sentimentos estes próprios da philia que devia caracterizar seu 

comportamento. Faz-se, portanto, imprescindível a investigação acerca da pederastia na cultura 

grega pelo seu vínculo, no mínimo conceitual, no que concerne a Éros. Ora, o amor que é 

louvado e discutido na casa de Agatão é, antes de tudo, um amor homoerótico que se relaciona 

com a pedagogia por meio do desejo como prática invocada e incentivada pelos helênicos. 

Se Erixímaco redimensiona o éros, expandindo-o a um princípio cósmico 

válido para todas as relações e ações do mundo, e Aristófanes equaliza o amor 

homossexual ao heterossexual, Pausânias, Agatão e Alcibíades concentram-

se totalmente no amor masculino. A menção de Fédro a heterossexualidade, 

com o exemplo edificante de Alceste, não retira o teor eminentemente 

homoerótico de seu discurso. O desejo de procriar e o amor heterossexual 

sequer configuram, no discurso de Sócrates, uma etapa da escala ascensional 

de um belo corpo masculino à forma suprema de beleza. Além disso, quando 

se refere ao anfitrião Agatão, Sócrates chama-o de “belo” (kalós), que 

significa excitante, capaz de provocar desejo sexual (174a). Mas, para não 

incorrer nos anacronismos que as palavras pederastia e homossexualidade 

                                                           
55 Mais amplamente desenvolve isso BLOOM, 2001, p. 94. 
56 Cf. Primeiro Alcibíades, 131b-133b. 
57 Cf. Banquete, 192a-b. 
58 No tocante à “divisão do trabalho sexual” e ao tipo de sexo permitido na pederastia, concorda com isso DOVER, 

1978, p. 92. Contudo, faz esse autor uma ressalva quanto à iconografia que se desenvolveu a partir de certos 

motivos presentes na comédia da época, os quais atestariam que a penetração anal era usual na prática 

pederástica. No entanto, o estudioso acredita que essas imagens se referem muito mais a um certo 

convencionalismo artístico do que à fiel experiência. 



30 
 

 

imediatamente provocam, deve-se compreender sua dimensão ético-

pedagógica. 59 

 

Percebe-se, finalmente, que o Éros tratado no Banquete é, indiscutivelmente, o amor 

relacionado à conservação de um ethos aristocrático, perfeitamente erotizado, que se destina, 

através da autêntica pederastia, à formação de um homem politicamente instruído, que, por 

meio do exemplo visível de seu mestre, torna-se, na idade madura, um cidadão temperante, 

senhor de si mesmo e dominador de seus prazeres. Tendo, pois, dito tudo isso sobre o fenômeno 

da pederastia na cultura grega e da pertinência em se conhecer bem sobre o assunto para 

entender o Banquete, excluindo toda a sorte de anacronismos, retomamos o retórico discurso 

de Pausânias e sua importância no contexto do diálogo em questão. Tal discurso tenta justificar 

e enobrecer, do ponto de vista ético, a prática erótica-pederástica. Na realidade, o que o autor 

desta fala faz é advogar em causa própria.  

Sabe-se, de fato, por meio de toda uma literatura, da existência de uma relação 

emblemática entre Agatão (anfitrião do banquete) e seu erastés, Pausânias60 e da não superação 

da relação pederástica por esses personagens, o que os levou a prolongarem na vida adulta as 

mesmas práticas homoeróticas estabelecidas na época da adolescência do mais jovem deles61. 

O objetivo de Pausânias é argumentar quanto à necessidade de uma reformulação da prática 

pederástica que, desde que tenha passado pelo amadurecimento e se transformado em um amor 

autêntico, deveria permanecer, segundo ele, por toda a juventude e vida afora, já que é “algo 

nobre” e que busca satisfazer mais a alma que o corpo, opondo-se, dessa forma, ao desejo vulgar 

que se atém apenas ao corpo. “Em nome dos fatos ele [Pausânias] assinala que não há apenas, 

nas relações entre amante e amado, uma emulação de virtude, mas concomitante com esta, e a 

ameaçá-la constantemente, o desejo e o prazer do corpo, que podem comandar exclusivamente 

as pretensões egoístas do pretendente: aí os dois amores.”62 O erotismo que perdura entre 

mestre e discípulo, através da pederastia prolongada, é causa, porém, para Pausânias de certa 

inquietação moral. Daí, para ele, a necessidade de defender a prorrogação dessa etapa de 

formação do homem grego, fazendo com que ela deixe de ser um costume confinado a um 

momento restrito da vida do jovem e se converta em algo perene, a fim de outorgar, com isso, 

ares de legitimidade à sua relação com Agatão.  

                                                           
59 PINHEIRO, 2011, p. 44. 
60 Encontramos no Protágoras (315e) a confirmação de ser Agatão o erómenos de Pausânias.  
61 É o que nota Aristófanes em seu discurso. Cf. Banquete, 193b-c. 
62 SOUZA, J.C. 1966, p.32. Cf. Banquete, 181d; 183d. 



31 
 

 

Para tanto, habilidosamente, o segundo orador do Banquete lança mão de sua formação 

sofista para formular um profícuo argumento retórico. Como um bom retórico e político, ele 

vai procurar justificar e alicerçar a postura da educação como elemento constitutivo da prática 

erótico-pederástica.63 Com a tese da existência de duas formas de Éros, Pausânias propõe, nesse 

sentido, que há um amor celeste (ouránios), que é exclusivo dos homens e interessado pela 

alma, e outro vulgar (pandémios), que está presente em ambos os sexos e que, reduzido ao 

corpo, sempre é assaltado por desejos físicos e voltado unicamente para o orgasmo64. Mediante 

o estabelecimento de tal dicotomia, o segundo orador do Banquete pretende, assim, fornecer 

um alcance moral à relação pederástica entre amado e amante, independentemente da faixa 

etária dos que nela estariam envolvidos, algo que já seria, segundo ele, uma norma estabelecida 

em algumas cidades gregas. E ainda mais: a dualidade no mito de Eros aqui proposto apresenta 

uma ideia muito próxima às concepções defendidas pelos sofistas, para os quais nenhum ato 

em si é louvável ou condenável. O que o discurso pausaniano se propõe fazer é salvar o desejo 

sexual de Éros pelos jovens, vinculando a isso a sabedoria e a virtude.65 Em síntese, o elogio 

feito por Pausânias a Éros, fundado em procedimentos da retórica, é uma louvação à pederastia 

filosófica e uma justificativa da relação sexual entre erastés e erômenos baseada em um 

equilibrado intercâmbio de favores: da parte do adolescente, favores sexuais; da parte do adulto, 

favores relativos à realização da edificação moral e intelectual do jovem. Se com Pausânias 

encontramos um discurso sobre o modo de sensualizar o amor com intenção de espiritualizá-

lo, com Sócrates – como veremos no segundo capítulo desta pesquisa – observamos algo 

inteiramente oposto: ele dessensualiza o amor ao espiritualizá-lo.66  

Após Pausânias, Erixímaco elogia Éros acreditando ser este uma força cósmica 

universal, tal como tradicionalmente concebia a cultura mítica grega.67 Se Pausânias usou 

                                                           
63 A busca por fundamentar e enaltecer a postura erótico-pedagógica não é apenas uma característica do diálogo 

Banquete, mas algo que Platão procura justificar – mesmo que de forma sutil – em outras obras, ressaltando a 

importância de tal prática para a educação dos jovens na pólis. Neste sentido trata GILL, 1999, p.15. 
64 Ver Banquete, 181b-182d. 
65 É o que nota REALE, 2004, p. 89. 
66 Trata sobre isso ROBIN, 1989, p. 48. 
67 A compreensão de Éros, na cultura grega, como uma dimensão cósmica nos remete a Hesíodo e aos filósofos 

Parmênides e Empédocles (considerados filósofos naturalistas). Na Teogonia, versos 116-122, proclama 

Hesíodo: “Sim, bem primeiro nasceu Caos, depois também Terra de amplo seio, de todos sede irresvalável 

sempre, dos imortais que têm a cabeça do Olimpo nevado, e Tártaro nevoento no fundo do chão de amplas vias, 

e Eros: o mais belo entre Deuses imortais, solta-membros, dos Deuses todos e dos homens todos ele doma no 

peito o espírito e a prudente vontade.” (Tradução de TORRANO, 1995, p.91). Ou seja, a concepção de Éros 

nesses termos, proposta por Hesíodo, é uma criação de extraordinária de fecundidade especulativa. Cf. o que diz 

REALE, 2004, p. 96-97, quando faz uma importante formulação a respeito desse olhar sobre Éros, entendido 

como uma dimensão cósmica, desde Hesíodo, Esquilo, Parmênides, Empédocles, passando por Platão e 

Aristóteles e chegando aos neoplatonistas e cristãos. Tal pesquisa histórica serve de grande valia para a 

justificação da sugestão feita por Erixímaco, no Banquete.  



32 
 

 

critérios éticos para distinguir o Eros celeste do vulgar, Erixímaco proporá uma outra visão 

sobre o assunto, através do conhecimento do corpo humano e da arte da medicina. Segundo ele, 

o amor é belo e positivo quando está são, e feio e negativo quando enfermo. Ainda mais: 

segundo ele, “a medicina, para defini-la em poucas palavras, é a ciência dos fenômenos 

amorosos do corpo com relação à repleção e à vacuidade, sendo o médico mais hábil o que sabe 

distinguir nessas manifestações entre o bom e o mau amor.”68  Sendo assim, o médico 

Erixímaco define a medicina em conexão estrutural com Éros, o qual é pensado como princípio 

natural. Nessa linha de raciocínio, para Erixímaco, aquele que exerce a medicina, o médico, é 

capaz de infundir o amor belo e bom nos corpos, tentando dosar e controlar, da melhor forma, 

o feio e mau, com o objetivo de excluir os possíveis prejuízos. Logo, este orador entende Éros 

como sendo uma força natural cujos efeitos podem ser controlados e dominados, em grande 

medida, por meio da medicina. Essa ciência ainda se constitui em estreita conexão com a 

ginástica e a agricultura. 

Na cultura grega, a ginástica estava intimamente ligada à medicina, uma vez 

que ambas eram consideradas artes capazes de obter o bem da saúde para o 

corpo. A primeira conserva a saúde do corpo, enquanto a segunda restaura, 

curando suas doenças. Portanto, o Eros que a ginástica quer infundir e 

preservar é aquele que produz equilíbrio e harmonia de opostos no corpo e, 

consequentemente, saúde. À primeira vista, é mais difícil entender a referência 

à agricultura. Mas, se nos colocarmos na óptica do pensamento grego, como 

foi dito corretamente, podemos entender como passamos da vida de corpos de 

animais para o de vegetais e depois para a arte que os preocupa. A agricultura 

será, então, a arte de infundir o bom Éros, isto é, o equilíbrio e a harmonia dos 

opostos, nas plantas (nos corpos vegetais), para que eles cresçam e frutifiquem 

adequadamente.69 

 

O elo se encontra, portanto, na busca de se infundir e conservar o equilíbrio e a 

harmonia entre os contrários, formulação importante para se chegar na elaboração 

argumentativa feita pelo médico quanto à relação existente entre Eros e música70. Ora, do 

mesmo modo que o amor é equilíbrio e harmonia dos contrários nos corpos, assim também se 

dá, por analogia, na música, quando esta procura harmonizar e ritmar os diferentes sons opostos. 

Mostra-se, com isso, que a música é a ciência dos amores relativos à harmonia e ao ritmo. E 

isso não é tudo: existe em Éros uma ligação também com a astronomia. Saindo, pois, dos corpos 

vivos e dos sons e chegando aos corpos celestes, Erixímaco compreende que a medicina, como 

                                                           
68 Banquete, 186c-d. 
69 REALE, 2004, p. 100 (minha tradução). 
70 Banquete, 187c-d.  



33 
 

 

infusora de Éros, tem correspondência com os movimentos dos astros e das estações do ano.71 

E, para concluir seu discurso, o médico faz menção ao elo existente entre Éros e a arte da 

adivinhação que busca o cuidado e a vigilância de Éros em sua comunicação entre deuses e 

homens.72 Há, com isso, um deslocamento, por meio da formulação de Erixímaco, da dimensão 

antropológica para a dimensão universal e cósmica.73 O amor seria o elo que produziria a 

harmonia e o equilíbrio presentes nos contrários que existem por toda a natureza. Ora, tentando 

visualizar o caminho discursivo percorrido pelos lógos dos três oradores sobre os quais até 

agora refletimos, pode-se identificar que houve, nele, um elaborado desdobramento retórico, na 

busca de explicitar diferentes imagens ou facetas de Eros, num plano ainda pré-dialético. De 

fato, Pausânias adentra com profundidade nos vagos argumentos levantado por Fedro, 

abordando de forma audaciosa a questão da moralidade tradicional e sua inconsistência. Mas 

essa audácia bastante realista acabada reduzindo, consideravelmente, a formulação a respeito 

da natureza de Éros. O amor heterossexual, que fora lembrado por Fedro74, nem é cogitado em 

Pausânias. Já o discurso de Erixímaco, apesar da singeleza com que é elaborado, procura 

corrigir esse fechamento reflexivo, feito por seu antecessor, evidenciando o alcance cósmico de 

Eros. 

Para entendermos bem isso, devemos, porém, compreender também uma questão que 

é fundante dentro desta obra, salutar ainda para esta pesquisa no que diz respeito ao problema 

da retórica tradicional e seus discursos laudatórios dentro do Banquete: a ligação entre Éros e 

discurso. De fato, para Platão, no diálogo mencionado, existe um profundo entrelaçamento entre 

a dimensão discursiva e a desiderativa. Como foi visto, Éros se configura como um impulso 

que alimenta e estimula todo o processo continuo e ininterrupto do logos, como aquilo que 

sustenta estruturalmente tal processo. Temos, portanto, essa temática aqui levantada que 

perpassará todo o diálogo, sendo explorado de diversas maneiras, por ser núcleo das reflexões 

feitas por Platão. Aceitando, pois, que éros está substancialmente unido ao discurso, poder-se-

á compreender que o lógos platônico é um elemento que encontra no desejo um cooperador e 

um fator de estímulo fundamentais, éros aparecendo, neste caso, como aquilo que impulsiona 

                                                           
71 Idem, 188a. 
72 Idem, 188c-d. 
73 Vale ressaltar que a concepção de uma ordem universal ou cósmica é uma tese sustentada por Platão num diálogo 

como Górgias, 507d-508a. Sócrates, no referido escrito, dialoga com Cálicles, expondo que como há a igualdade 

geométrica e a igualdade proporcional, efetua-se, com isso, a ordem e a desordem, a unidade e a multiplicidade. 

Ora, da mesma forma que há algo de amistoso nas relações entre os diferentes homens unidos por um elo, a 

saber, o amor, assim também se dá como uma forma refletida na dimensão cósmica quanto ao seu “carácter 

antropológico da estrutura mesma de toda a realidade e de seus nexos”. (Cf. REALE, 2004, p. 105). 
74 Banquete, 179b-d. 



34 
 

 

o lógos a ir mais longe, em busca de entendimentos cada vez mais profundos e radicais da 

natureza humana. 

O lógos platônico não pode ser confundido, de maneira alguma, com a 

proposição de um racionalismo frio, abstrato e ascético, alheio aos estímulos 

provenientes da afetividade e que condena o erotismo como um obstáculo ao 

exercício da atividade intelectual: pelo contrário, longe de se opor a éros, o 

lógos platônico haure na esfera erótica seu impulso e sua inspiração mais 

profundos e radicais, encontrando no desejo e na relação amorosa valiosos 

estímulos para o seu desenvolvimento.75 

 

Mas isso não é tudo: se em outros discursos vistos até agora foi possível ver elementos 

dramatúrgicos, no discurso de Aristófanes chega-se ao auge, a ponto de, se o leitor não for 

atento, acabar perdendo nuances cenográficas importantes para se entender bem a concepção 

fornecida pelo dramaturgo.76 Talvez seja este o discurso mais famoso de todo o diálogo, o mais 

belo em imagens cômico-poéticas. Aristófanes não é, particularmente, um filósofo. É um 

dramaturgo, autor de comédias. Toma a palavra e diz ter algumas coisas a dizer sobre Éros. 

Para tanto, usará o recurso do mito77. Sabe-se que o mito tem função crucial nos diálogos 

platônicos: de fato, Platão se vale com frequência dessas narrativas, seja com o intuito de criticá-

las, seja com o intuito de juntá-las à argumentação desenvolvida, como um exemplo verossímil.  

É possível encontrar inúmeros mitos nos textos de Platão: o das almas, o da caverna, o de Ér, o 

do andrógino...  Por ser próprio da condição humana o esforço por tentar explicar como tudo 

surgiu e qual seria seu fim, o discurso mítico se construiu tradicionalmente como uma narrativa 

relativa às origens e aos destinos das coisas, ou seja, como uma palavra que justifica tudo o que 

há no mundo da experiência e além dele. Todavia, para que haja um sentido, é necessário que 

existam homens especiais e diferenciados, que estejam entre essa realidade visível e a realidade 

misteriosa. Tais são os adivinhos, os praticantes de iniciação e os poetas. Ora, os poetas, para 

fabricar a narrativa concernente a essa realidade, criam uma imagem verbal, antropomórfica, 

de deuses possuidores de características físicas bem humanas, com braços, pernas, cabeça e 

olhos semelhantes aos que possuímos... Não bastando isso, põem na boca desses seres 

misteriosos as palavras que eles deveriam dizer. Alienam, assim, sua identidade, em prol da 

                                                           
75 OLIVEIRA, R., 2016, p. 31. 
76 Quanto a isso concorda REALE, 2004, p. 113. 
77 O termo “mito” (mýthos) assume na Antiguidade a significação de uma narrativa essencialmente sagrada, que 

se relaciona com uma determinada cultura, na busca de explicar e demostrar as origens de diversas realidades, 

seja o mundo, os homens, o amor, o ódio ou qualquer fenômeno que se pretenda explicar. Já na República (Livros 

I e II), o próprio Platão acreditava haver cinco classes de indivíduos dos quais o mito se destina falar: os deuses, 

os demônios, os que estão no Hades, dos heróis e dos homens do passado. 



35 
 

 

fala de entidades superiores ou sobrenaturais, na busca de efetivar a identificação do público 

com essas entidades, objetivando uma modificação no comportamento dos indivíduos aos quais 

o mito se dirige. 

(...) a imitação elaborada pelo poeta ou por seus intérpretes visa, em última 

instância, a suscitar a identificação do público com os seres invocados diante 

dele. Ora, essa vontade de modificar o comportamento de uma massa de seres 

humanos coloca, evidentemente, um problema ético. Aí se situa o verdadeiro 

núcleo da discussão. Como o poeta quer modificar o comportamento do 

público ao qual se dirige, dando-lhe por modelo seres que evoca, todos eles, e 

particularmente Homero, podem ser considerados como verdadeiros 

educadores. Em outros termos, o poeta visa modelar a alma de seus 

destinatários em nome de uma comunidade que deseja assegurar a obediência 

de seus membros a um sistema de valores. Ele procura atingi-lo pela imitação. 

O filósofo tem esse mesmo objetivo, mas quer produzir nos indivíduos uma 

convicção fundada numa demonstração.78  

 

Platão tece uma crítica a esse tipo de conhecimento. O mito, de fato, carrega consigo 

defeitos inerentes a sua própria natureza79: 1) o relato que transmite não é verificável; 2) há um 

certo grau de incoerência, dadas as várias etapas de sua transmissão; 3) o mito não se vincula 

com a ciência e apenas procura dar sentido ao mundo sensível, participando da incerteza que é 

própria deste; 4) é apresentado de forma narrativa, sem a necessária argumentação rigorosa que 

lhe conferiria uma fundamentação racional. Em suma, o mito pertence ao campo da 

verossimilhança, expressando-se muitas vezes através da imitação e dirigindo-se antes ao 

sentimento do que ao intelecto.  

Todavia, Platão sabia que os relatos míticos poderiam ser um recurso frutuoso 

filosoficamente. Ele se posiciona como um novo poeta, criador de mitos filosóficos com a 

intenção de exemplificar aquilo que já propunha através dos argumentos dialéticos. “Diferente 

dos antigos vates inspirados pelas musas, incapazes de compreender e justificar intelectualmente os 

deuses que cantam, Platão constitui um novo tipo de poeta, autor de mitos filosóficos. As musas não o 

arrebatavam e lhe revelavam as origem dos deuses; seduzido pela força especulativa que encerram, 

Platão se apropria delas, reconhecendo a força pensante da imagem poética”.80 Quando se trata de 

princípios excessivamente abstratos e distantes da compreensão comum, ou de algo mais denso 

e profundo, quase sempre indizível com palavras, o relato mítico pode funcionar como um 

elemento discursivo auxiliar, no intuito de clarificar as argumentações já postas. Sob os 

                                                           
78 BRISSON, 2002, p. 21 
79 É o que esclarece BRISSON, 2002, p. 22. 
80 PINHEIRO, 2011, p. 59. 



36 
 

 

alicerces de sua característica natural, algo de caráter impreciso, vago, sem exatidão lógica, sem 

procura de consistência, o mito delineia seu contorno flexível, fazendo o autor, quase sempre, 

ir muito além do que poderia se fosse utilizar uma linguagem conceitual e puramente 

argumentativa. É bem possível que seja a grande luta da filosofia, como um todo, tentar colocar 

o pensamento em palavras e exprimi-lo da forma profundamente verdadeira que se tem na ideia. 

Um dos mais agudos dramas da filosofia é justamente este: a desproporção 

entre o pensamento e o seu vínculo, entre aquilo que se sente e o que se 

quereria dizer e não se consegue exprimir. Um filósofo contemporâneo, Jean 

Guitton, diz, com muita beleza, a respeito de Bergson: - “um homem, um 

filósofo, tem uma ideia, e passa a existência inteira a procurar exprimi-la, sem 

o conseguir plenamente”. E, de fato, é sempre assim. Quem quiser que procure 

ir ao fundo do pensamento desses grandes filósofos, dessas cumiadas do 

pensamento humano: Platão, Aristóteles, Santo Tomás, Descartes, Kant, 

Bergson. Há sempre uma intuição, uma ideia, a mesma, que está no fundo de 

tudo. É esta ideia que eles passam a vida procurando exprimir, sem o 

conseguir totalmente. 81 

 

Além do mais, Platão mesmo – embora com outro objetivo – fabricava seus próprios 

mitos. Sabendo ele que a filosofia não era acessível a todos, sendo poucos os que se dedicavam 

ao desenvolvimento da parte racional da alma, julgava que a sociedade, de um modo geral, 

apresenta certa propensão a ser convencida de maneira mais sentimental, e não 

intelectualmente. É isso que outorga ao mito o caráter de um instrumento útil e profícuo para 

conseguir persuadir a todos os que não se dispõem ao pesado trabalho de uma reflexão 

autêntica, desde que o discurso mítico esteja unido a um certo conteúdo filosófico. Isso equivale 

a dizer que, diferentemente do mito tradicional, o mito platônico, embora não seja em si mesmo 

racional, deseja expressar, numa linguagem mais popular, certas exigências da racionalidade.82 

Se constatamos a crítica de Platão quanto ao uso do mito como uma forma educativa, 

encontramos, ainda, a utilização que ele faz do mito para, na busca pela verossimilhança, 

encontrar um modo de exemplificar aquilo de que se trata na coisa discutida sem a pretensão 

de ser de fato uma apresentação exata da mesma. Pode-se dizer que é com essa intenção que 

ele formula o mito do andrógino.  

Antes de passarmos à análise desse mito, ressaltemos que a presença cheia de 

incógnitas de Aristófanes, no Banquete, pode ser interpretada como a tentativa de Platão de 

fornecer uma resposta à imagem negativa de Sócrates esboçada pelo comediógrafo, o qual 

                                                           
81 DUARTE, 2007, p.30. 
82  Cf, BRISSON, 2002, p. 22. 



37 
 

 

chega a ridicularizar a figura do filósofo e do seu modo de viver em sua peça Nuvens. Ao que 

tudo indica, a obra de Aristófanes contribuiu de alguma maneira para a consolidação da 

antipatia e da indisposição que muitos atenienses sentiam em relação a Sócrates, o que 

culminaria com a condenação do mesmo em 399 a. C83. Na obra mencionada, Aristófanes, de 

fato, apresenta Sócrates como sendo, ao mesmo tempo, um fisiólogo e um sofista que, entregue 

a investigações naturalistas e ao aliciamento de jovens discípulos, vive uma vida de ascese, 

condicionando seu corpo e sua alma para um único objetivo: a luta para transcender as 

realidades mortais e efêmeras, na busca pelo conhecimento do que é perene e universal.84 Nessa 

perspectiva, por pretender obstinadamente compreender a phýsis, Sócrates, inevitavelmente, 

contrariaria tanto a compreensão tradicional do deuses como os valores morais de sua época. 

Ou seja, elevando-se, por meio de suas pesquisas físicas, a um patamar cósmico, o filósofo teria 

finalmente percebido o caráter convencional e artificial dos princípios e costumes humanos, 

chegando consequentemente a um estágio de ascetismo e de total desprezo pela vida humana 

ordinariamente estabelecida e do contexto político em que ela se envolve. 

Aristófanes remonta as raízes da perspectiva diferenciada de Sócrates ao seu 

estudo da natureza, do qual Sócrates acredita ter aprendido que o vórtice é o 

primeiro princípio de todas as coisas e não Zeus. Para demonstrar a 

inexistência de Zeus, um ser cujo governo do cosmo envolve vontade e 

escolha, Sócrates deve examinar tudo, desde os intestinos dos mosquitos até 

os cursos da lua, a fim de demonstrar que todas as coisas decorrem da 

necessidade e não da vontade. Seu modo de vida é, portanto, totalmente 

dedicado a conhecer a verdade sobre o todo. Ele não se importa com nada, 

seja dinheiro, seja reputação. Ele é um filósofo.85  

 

Já no Banquete, parece ficar clara a interpretação feita por muitos estudiosos quanto à 

rivalidade existente entre Sócrates e Aristófanes.86 Apesar disso, o poeta cômico é personagem 

                                                           
83 É de nosso conhecimento a pretensão de Aristófanes de representar Sócrates, em algumas de suas peças, de 

forma sarcástica, ridicularizando o caráter e a atividade do filósofo. É o que se vê, por exemplo, em trechos 

presentes tanto em Aves (Cf. 1280-1284; 1553-1556) quanto em Rãs (Cf. 1491-1499), nos quais a imagem de 

Sócrates é atacada de passagem e de maneira casual. Nas Nuvens, porém, o poeta transforma o filósofo em objeto 

central de uma zombaria mais sistemática. Sobre a forma como Aristófanes aborda Sócrates nas Nuvens, 

esclarece OLIVEIRA, R., 2016, p. 37. A título de pesquisa, quanto a ser Aristófanes um dos responsáveis pelo 

trágico fim de Sócrates, cf. o que se diz em Apologia de Sócrates, 19 a-d. 
84 Quanto ao ascetismo de Sócrates, cf. Nuvens, 100-105, 412-422; 500-505. Também nessa mesma peça é possível 

ver a imagem do filósofo como alguém dedicado à procura obstinada do conhecimento da natureza e da ordem 

universal, Cf. em 187-194; 228-232.  
85 WEST; WEST, 1998 [1984], p.31 (minha tradução). 
86 O próprio Leo Strauss, em sua obra Socrates and Aristophanes (1966), ao tentar evidenciar uma amizade entre 

essas duas personagens-título de seu escrito, acaba – conscientemente – demonstrando a inveja do poeta cômico 

pela liberdade de Sócrates, caindo na realidade representada por Platão. Ora, o mesmo autor atesta que alguns 

argumentos encontrados na apologia (Apologia de Sócrates 18 b-c), antecipam a crítica que fará Platão à poesia 



38 
 

 

substancialmente importante para Platão no referido diálogo. Não por acaso, de fato, 

Aristófanes é apontado por Sócrates, logo no começo do simpósio, como um dos entusiastas de 

Eros, uma vez que se dedica integralmente ao serviço de Dionísio e Afrodite87; além disso, na 

fala de Alcibíades, o poeta é identificado como um daqueles homens que são tocados pelos 

delírios filosóficos com seus transportes báquicos88; o mesmo Alcibíades cita ainda, em 

determinado ponto de seu discurso, o verso 362 das Nuvens aristofânicas para corroborar suas 

afirmações acerca de certo aspecto do comportamento socrático89; finalmente, vale ressaltar 

que Aristófanes é, no diálogo, o único conviva – além de Agatão – a permanecer acordado 

ouvindo Sócrates90 e é o responsável por um dos mais convincentes discursos sobre o amor91, 

só sendo superado pelo discurso sobre o éros filosófico feito por Sócrates-Diotima. Portanto, 

fica mais que justificada a presença aristofânica no Banquete, principalmente pela possibilidade 

de se rechaçar as injustas afirmativas feitas por ele a respeito de Sócrates.  

Quanto a isso, o episódio do soluço torna-se elemento simbólico importante no 

contexto dramático-discursivo da obra. De fato, sabendo que Aristófanes é, de certo modo, o 

interlocutor privilegiado de Platão no diálogo, na medida em que foi ele que, nas Nuvens, 

procurou desqualificar a filosofia e o modo de vida socrático, em prol da proclamação da 

superioridade da sabedoria poética, a violenta crise de soluços, resultante da bebedeira da noite 

anterior, seria a tentativa de ridicularizá-lo, através da ótica de Platão, apresentando o poeta 

como um servidor bufão de Dionísio, não apenas porque ele pratica uma arte patrocinada por 

esse deus (a comédia), mas também por causa de seu comportamento de bebedor vulgar. Tendo 

dito, pois, isso, passemos à análise do relato mítico do andrógino. 

A reflexão de Aristófanes parte de um problema: como explicar que, existindo amores 

hétero-direcionados (ou seja, em que estão envolvidos um homem e uma mulher), possam 

existir amores homo-direcionados, quando um homem ama outro homem, ou uma mulher ama 

outra mulher? Inicia, no entanto, deixando claro que pretende formular sua explanação de uma 

maneira diferente da dos anteriores. Para ele, seria impossível tentar compreender o poder de 

Éros e suas benesses, caso não se conhecesse a história da natureza humana. O poeta prossegue, 

então, narrando o mito da unidade primitiva do homem e sua posterior mutilação: na origem de 

                                                           
em sua obra seguinte, onde discorrerá sobre os efeitos perversos da comédia sobre as almas das crianças 

(República 377b). 
87Cf. Banquete, 177e. 
88 Cf. Idem, 218a-b. 
89 Cf. Idem, 221b. 
90 Cf. Idem, 223c. 
91 Cf. Idem, 189a-193d. 



39 
 

 

tudo, diz ele, a humanidade não era tal como é conhecida hoje. Na verdade, o homem primitivo 

equivalia ao dobro dos homens atuais, formando em três gêneros: masculino, feminino e o 

andrógino. Possuía esse homem primitivo quatro braços, quatro pernas, quatro pulmões, dois 

corações. Em sua grande maioria era do gênero andrógino, sendo, ao mesmo tempo, homem e 

mulher. Os que assim não eram, apresentavam as duas partes como homem (gênero masculino) 

ou as duas partes como mulher (gênero feminino). Ora, já no princípio, devido à sua força e ao 

seu vigor superiores, os seres humanos primitivos quiseram se rebelar contra os deuses, 

querendo assaltar o Olimpo. Como castigo, os deuses se reuniram e se propuseram castigar 

esses seres por seus maus projetos. Então decidiram, em vez de aniquilar os humanos e extirpá-

los da Terra, cortá-los pelo meio, de alto a baixo, pois assim ficariam mais fracos. E caso isso 

não resolvesse, cortariam novamente até que ficassem tão impotentes que não pudessem 

empreender contra os seus deuses novas ações malévolas. E assim se fez.92 Aqui se encontraria 

a explicação para a indagação inicial de Aristófanes: cada homem procura seu diferente e seu 

semelhante por causa da saudade da unidade perdida, que faz as partes mutiladas desejarem 

recompor a integridade primitiva. Assim é Éros. O amor, devido à dilaceração causada pelo 

castigo dos deuses, é um grito de insatisfação, de protesto contra uma incompletude, um anseio 

que procura sua outra parte para se plenificar nela.93 O amor é a tentativa de reestabelecer um 

todo primitivo, quando se busca a parte mutilada; é a procura da totalidade que existiu nos 

primeiros tempos. Se pudéssemos concluir em poucas palavras a intenção que subjaz ao 

discurso de Aristófanes, poderíamos dizer que se trata da tentativa de mostrar Éros como sendo 

um remédio, uma bússola que redireciona as partes perdidas.  

Eros é o remédio que deriva do mal da divisão em dois; é a busca da outra 

metade, a criação de "dois um" e a tentativa de curar, dessa forma, em termos 

de "um", isto é, a divisão diádica da natureza humana. Os humanos masculinos 

foram divididos em dois homens e, portanto, cada um deles procura a sua outra 

metade em um humano masculino. O andrógino, por outro lado, dividido em 

homem e mulher, deu origem a dois sexos, de tal natureza que um procura o 

outro: o macho persegue sua outra metade na mulher e vice-versa. Os 

humanos femininos, por sua vez, foram divididos em duas fêmeas e, em 

virtude disso, cada uma procura em outra sua própria metade. Apaixonados, 

cada um busca o seu congênere e deseja unir-se a ele o máximo possível.94  

 

                                                           
92 O mito do andrógino se encontra em Banquete, 189d-191d. 
93 Sobre isso, afirma enfaticamente SOUZA, 1966, p.37.  
94 REALE, 2004, p. 115-116 (minha tradução). 



40 
 

 

Sendo assim, o amor seria a aspiração ao uno e ao todo originário. O amor aristofânico 

é, pois, um amor que permite encontrar o próprio amado e que, realizando a unidade com ele, 

possibilita retornar à antiga natureza. Depois da fala de Aristófanes, Agatão, anfitrião do 

banquete, principia sua participação nesta longa cadeia de discursos laudatórios sobre o amor. 

Sendo um personagem muito retratado na literatura de sua época, de caráter narcisista, 

procurava refletir sua imagem de beleza e bondade em suas obras. O Agatão que encontramos no 

Banquete é apresentado por diversos autores que nos informam acerca de sua vida e de seus feitos 

poéticos. De fisionomia, voz e estilo de se vestir bem femininos, o que constituía motivo de embaraços 

dentro da pólis grega95, o tragediógrafo é apresentado por Platão, no Protágoras, nos seguintes termos: 

“Perto dele [de Pródico], nos leitos vizinhos, encontrava-se Pausânias, o ceramense, e com Pausânias 

um adolescente muito novo ainda, que se afigurou de boa índole e que é, seguramente, de beleza 

dificilmente comparável. Creio ter ouvido dizer que se chamava Agatão, e não me admirarei nada se 

ele for o favorito de Pausânias.”96 Pinheiro assim nos esclarece acerca do caráter do lógos proferido por 

Agatão: 

Ao discurso de Agatão corresponde sua personalidade narcísica e afeminada, 

diferindo dos antecedentes pela quase indiferença às ideias, minimizada pelo 

cuidado exclusivo com o procedimento retórico, o funcionamento mecânico 

do verbo, seu ritmo e rima, assonância e simetria. Aliterações, antíteses, 

metáforas, perífrases, hipérboles, enumerações, anáforas: o exuberante arsenal 

de recursos não pode senão hipnotizar o ouvinte, imobilizando-lhe a 

inteligência pelo arroubo pirotécnico da sua prosa poética.97 

 

Tal caraterística será bem visível em seu discurso sobre Éros, já que nesse discurso o 

poeta procura, precisamente, mostrar a si mesmo no modo rebuscado e floreado com que 

constrói sua fala acerca do tema. Para muitos pesquisadores, Agatão é figura de pouca 

relevância para se adentrar mais profundamente na questão do amor trabalhada no Banquete.98 

Contudo, não se pode minimizar a importância de tal orador, por ele cumprir um papel 

                                                           
95 Cf. Aristófanes, As Temoforiantes, vv. 189-192. 
96 Protágoras, 315d-e. 
97 PINHEIRO, 2011, p. 50. Com isso, todos os traços do texto de Agatão fazem referência a sua personalidade. 

Vale conferir também DOVER, 1980, 123-124. 
98 De fato, é o que nota um dos mais conhecidos pesquisadores sobre o problema de Éros no Banquete, o helenista 

francês ROBIN, 1989, p. 67, quando atesta ser o discurso de Agatão uma construção significativamente artificial 

e vazia, uma formulação que visa ao elogio pelo elogio, um encômio que se pauta pelo puro beletrismo. Essa 

louvação erguida pelo poeta a Eros se distingue das demais pela sua indiferença às colocações anteriores e por 

sua excessiva preocupação com os aspectos mais formais e literários do discurso. Para Robin, porém, Platão 

assim procedeu deliberadamente: seu intuito, ao elaborar o discurso de Agatão no Banquete, era criar um pastiche 

do que teria sido o verdadeiro estilo desse poeta trágico – além de reproduzir também alguns artifícios 

característicos da retórica de Górgias.  



41 
 

 

dramático-discursivo na obra, na medida em que sua fala apresenta um autêntico contra-modelo 

do que será o verdadeiro logos sobre Éros pronunciado depois por Sócrates-Diotima.  

Seja como for, percebe-se, como se disse, que a fala de Agatão procura elogiar Éros 

de um modo autoencomiástico, objetivando louvar suas próprias características e virtudes, sua 

jovialidade, beleza e delicadeza, motivos que justificam o amor que Pausânias lhe devota. 

Assim, Agatão apresenta Éros como o deus mais jovem99 e, de forma análoga, poeta100. O 

tragediógrafo identifica que havia um problema nos discursos anteriores: para se falar sobre 

Eros, para se elevar elogios ao amor, é preciso primeiro saber o que é o amor em si mesmo, 

para apenas depois louvar suas benesses. O amor, para ele, é o mais feliz, o mais belo e o maior 

entre todos os deuses, sendo três as conotações essenciais que justificam Eros como sendo o 

mais belo, a saber: a juventude, a delicadeza e a flexibilidade. Agatão, quando traz essas três 

conotações essenciais do amor, correlaciona com as quatro virtudes essenciais da República101: 

justiça, temperança, fortaleza e sabedoria. Essas seriam, então, as virtudes de Eros.102 Tendo 

posto tudo isso, e por se tratar de um poeta, eis que é chegado o momento de se elogiar, como 

em uma grande poesia, os dons de Eros aos homens. A continuação seria um autêntico hino em 

prosa ao amor: 

Ele é que não nos deixa ficar estranhos uns para os outros e infunde em todos 

o sentimento de solidariedade, promove reuniões como esta, e nas festas, nos 

coros, nos sacrifícios favorece brandura e expele a rudeza; torna-nos 

reciprocamente benévolos e nos livra de toda a malquerença; alegria dos bons, 

admiração dos sábios, assombro dos deuses; invejado dos que o não possuem, 

precioso pra quantos dele participam; fautor do luxo, da delicadeza, das 

delícias, das graças, da paixão, do desejo; zeloso dos bons e desprezador dos 

maus; nas canseiras, nos temores, nos desejos, nas conversações o melhor 

piloto e companheiro, sustentáculo e salvador excelente; glória dos deuses e 

dos homens; o melhor e mais belo diretor que todo homem deve seguir, 

fazendo coro solenemente com ele e repetindo o hino que ele próprio entoa 

pra encantar a alma dos deuses e dos homens.103 

 

Fica nítida, portanto, a presença da música e poesia como elementos predominantes 

deste discurso, no intuito de suscitar sentimentos mais do que de explorar conceitos.104 Da 

mesma forma que Pausânias acreditava e defendia a pedagogia do amor pederástico como meio 

                                                           
99 Banquete, 195a-c. 
100 Idem, 196d-e. 
101 República, 427e. 
102 Banquete, 196b-d. 
103 Idem, 197d-e. 
104 REALE, 2004, p. 145. 



42 
 

 

para se transmitir as virtudes e o conhecimento, assim acontece também em Agatão que, ao 

defender Éros, o coloca como dispensador de virtudes e bens para todos aqueles que o louvam. 

Finalmente, se para Pausânias e Agatão o amor é responsável pela virtude, o primeiro acredita, 

no entanto, que essa virtude é transmitida do amante para o amado, enquanto que para o último 

é o próprio Éros que é o responsável por isso.105   

 

2.4 A ARTE DO ENCÔMIO: revelação de uma disputa entre retórica e dialética 

Chegando nesta fase de nossa reflexão, depois de termos observado os problemas 

tradicionais que são debatidos no Banquete e de termos nos debruçado sobre a rede de discursos 

elogiosos elaborados pelos cinco primeiros oradores, discursos estes que se baseiam nos 

recursos da arte do encômio pertencente à retórica tradicional, faz-se mister, agora, tentar 

esclarecer quais são os pressupostos desse recurso retórico-laudatório que celebra o poder e a 

excelência de Eros na vida humana. Considerando, pois, o Banquete no tocante à sua 

composição e à organização, pode-se constatar que esse texto tem, a princípio, um caráter 

fundamentalmente retórico, na medida em que visa, antes de tudo, elaborar um panegírico de 

Éros e suas benesses. Vendo desta forma, constatamos que as primeiras tentativas de abordar a 

natureza de éros propostas por Fedro, Pausânias, Erixímaco, Aristófanes e Agatão, se mantêm, 

em grande medida, numa zona que poderíamos chamar de fundamentalmente oratória.  

De fato, com a intenção de criar um discurso laudatório, cada orador busca, ao mesmo 

tempo, exaltar os atributos de Éros e demonstrar sua habilidade e eloquência. Na Grécia, o 

elogio ou panegírico106 dizia respeito aos discursos elaborados com o objetivo de louvar 

qualquer tipo de prática, coisa ou pessoa.107 Mas nem sempre foi assim. Afirma Dover que 

originariamente o termo enkómion era utilizado para designar hinos de louvor à glória de um atleta 

vitorioso: "A palavra enkómion parece ter definido originalmente uma canção de boas-vindas e 

felicitações dirigidas a um vencedor atlético por uma multidão festiva (Kômos), mas no início do século 

IV foi aplicada também a discursos compostos em louvor de qualquer tipo de pessoa ou fino." Em sua 

introdução ao Banquete, Dover108 menciona que, enquanto gênero retórico específico, os 

princípios do encômio foram estabelecidos pelo autor da Rhetorica ad Alexandrum, o qual 

sistematizou as principais etapas de um bom logos elogioso da seguinte forma: a) 

                                                           
105 Cf. PINHEIRO, 2001, p. 49. 
106Tais termos remetem aos substantivos “enkómion” e “epaínos”, que surgem no Banquete nos discursos dos 

primeiros cinco oradores. Por exemplo, Cf. em 177b, 177d, 198d, 198e, 199b.  
107 DOVER 2012 [1980], p. 11-12. 
108 DOVER, 2012 [1980], p. 12. 



43 
 

 

primeiramente, formular um elogio das benesses de alguém, independentemente de suas 

qualidades; b) em seguida, elogiar as virtudes, como sabedoria, honestidade, coragem, entre 

outras; c) depois, elogiar os antepassados; d) finalmente, elogiar as realizações, feitos e 

proezas.109 Ora, os primeiros discursos do Banquete parecem obedecer, grosso modo, a esse 

padrão retórico.  

O encômio, como uma arte tecida e formada na retórica, assume o primeiro plano, 

como vimos, desde os primeiros momentos do diálogo. O jogo retórico que se formula em 

Fedro, Pausânias, Erixímaco, Aristófanes e Agatão, é reflexo de uma tradição antiga de práticas 

discursivas, de substancial importância para a educação grega. O próprio Platão, de acordo com 

Diógenes Laércio, quando conheceu Sócrates e a forma como transmitia o seu conhecimento, 

fascinado com o mestre acaba rasgando seus primeiros escritos de caráter poético e passa a 

escrever não mais nesse gênero, mas as próprias conversas que ouviu nos encontros 

socráticos.110 Os discursos de Sócrates mantinham uma certa unidade dramática e sempre 

conduziam a um impasse final, ou aporia, frente às questões examinadas, impressionando e 

impulsionando seu discípulo Platão a enveredar por esses caminhos. No entanto, para se chegar 

a tal intento, fazia-se necessário, excluindo toda a possibilidade de prolixidade, a formulação 

de perguntas breves que orientassem a discussão, criticando, assim, o procedimento dos 

sofistas, quando estes propunham longas e monológicas falas. A postura socrática é a de se 

colocar, ironicamente, como incapaz de entender essa retórica sofista, que afetaria a posse de 

uma farta bagagem cultural, predisposta ao exibicionismo sob o aparato de longos discursos, a 

transbordar de expressões111ou, até mesmo, a de manifestar certa indiferença a tal lógos.112 

Sócrates, então, se recusa a aceitar os elementos que constituem o discurso sofista, e propõe o 

seu, que opera através de perguntas e respostas.  

É sabido por parte daqueles que se debruçam, um mínimo que seja, sobre o método 

socrático, que é possível encontrá-lo desde o chamado délfico, quando se dispõe conhecer-se a 

si mesmo, até o fim da vida de Sócrates. O mestre de Platão não ensina. Deseja, unicamente, 

ajudar os homens a se autoconhecerem, a descobrirem o horizonte da alma, a compreenderem 

a área em que se encontram os seus desejos mais profundos. Mas deseja que tal descoberta seja 

feita por cada um a partir de si mesmo. De fato, quão diferente é a densidade espiritual daquilo 

que a pessoa por si mesma encontra, que ela mesma descobre com sua própria inteligência e a 

                                                           
109 Quanto a isso, cf. BRISSON, 2007, p. 38-39, e também COOKSEY, 2010, p. 8. 
110 É o que nota DIÓGENES LAÉRCIO, em Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres, 1977, p. 142.  
111 Cf. Protágoras, 335c.  
112 Cf. Hipias Maior, 286c. 



44 
 

 

sua alma, de uma outra verdade qualquer, por mais bela que seja, mas que seja puramente 

imposta por outro. O método de Sócrates é o método do questionamento e, tendo a resposta 

provisória, de outros tantos questionamentos. Formado, ainda, por dois processos: a 

“maiêutica”, uma espécie de parteira dos espíritos, e a “ironia”. A etapa maiêutica da discussão, 

como arte de partejar os espíritos, se inspira da ideia de Sócrates que o homem carrega em si 

todos os conhecimentos. O problema é tirá-los do esquecimento e trazê-los à luz clara da 

consciência. A interrogação força o espírito humano a refletir, e a encontrar aquilo que ele já 

tinha dentro de si. O segundo processo, a ironia, que alguns traduzem por “autodepreciação”, 

consiste na estratégia adotada por Sócrates de, no início das discussões, sempre se apresentar 

muito modestamente, como alguém que nada sabe sobre o assunto. Isto lhe dá uma dupla 

vantagem: na “defensiva”, pois o interlocutor não poderá acusa-lo de não saber o assunto, uma 

vez que ele mesmo se proclamou ignorante; e na ofensiva, pois dizendo desconhecer o tema da 

discussão, Sócrates pode se permitir as perguntas aparentemente mais ingênuas e ignorantes.113 

Estas são sempre as mais difíceis. Se pudéssemos condensar o pensamento de Sócrates, talvez 

a palavra que ficaria seria “conhecimento”. No templo de Delfos já se lê: “conhece-te a ti 

mesmo”. Conhecer, pois, é o que importa. E o objetivo primordial desse conhecimento é o 

homem, como ser moral.  

Ora, na filosofia platônica encontramos uma alma que surge do homem como um ser 

moral, que age bem ou mal, que é feliz ou infeliz, e sobre quem a virtude atua como um apelo.114 

A missão, portanto, de Sócrates é, a partir do discurso, inquietar os atenienses, para leva-los a 

se autodescobrirem. E muito mais: não é apenas em relação ao tipo de discurso que se encontra 

a divergência entre filósofo e sofista, mas também no que diz respeito ao modo de vida. O 

filósofo busca, obstinadamente, como se possuísse a convicção inabalável de um enviado, fazer 

o indivíduo se autoconhecer, sob uma espécie de aura intuitiva que impulsiona a sua existência 

pobre, que recusa a aceitar dinheiro pelos ensinamentos, como faziam os sofistas do seu tempo. 

A missão retórico-dialógica do sábio é ser conduzido por essa réstia intuitiva, respaldado por 

um daimon, que incide sobre os seus posicionamentos e o guia na penosa empreitada de tornar-

se quem, de fato, é. Sócrates fala diversas vezes daquilo que ele chamou de daimon, o gênio que lhe 

falava. Tratava-se de uma espécie de inspiração interior que lhe dizia o que ele não devia fazer. É 

Sócrates que fala: “sucede na minha vida algo de divino ou sobrenatural. Os começos remontam à 

                                                           
113 Sobre essa dupla vantagem da ironia socrática, cf. VALENSIN, 1955, p. 23.  
114 A título de exemplificação pode-se trazer à baila a passagem de Górgias, 473a, onde Sócrates, discutindo com 

Polos, defensor da conveniência de não se expiar as próprias faltas, lhe afirma tranquilamente, com a segurança 

de quem toca o fundo do problema: “examina tu também, Oh Polos, o assunto; eu digo, quanto a mim, que 

cometer uma injustiça é pior que sofrê-la”. 



45 
 

 

minha infância: é uma voz que se faz ouvir dentro de mim, e que, cada vez que isto acontece, me afasta 

daquilo que eventualmente eu estou a ponto de fazer, mas que nunca me impulsiona para uma ação”.115 

Sendo assim, fica claro que o método socrático, composto pela maiêutica e pela ironia, se 

constitui em um elemento substancialmente importante para a filosofia socrático-platônica, 

possuindo uma importância visceral na missão erótico-pedagógica de Sócrates. O discurso, 

aqui, assume uma roupagem educativa, que se vincula com o modo de vida do filósofo.  

Mas, isso não é tudo: a retórica tradicional, compreendida como a arte dos discursos, 

assume um embate crucial com a retórica socrática. Tradicionalmente, a retórica era vista como 

sendo uma técnica de manipulação da linguagem que visava ser desenvolvida e aprimorada 

tendo a persuasão como objeto supremo. Para os sofistas, porém, esse projeto retórico não se 

encontrava subordinado a nenhuma exigência epistemológica, na medida em que esses 

pensadores julgavam que o lógos não atinge nenhuma verdade extra-discursiva.116 Ora, a 

proposta platônica tenta subordinar o lógos retórico ao logos dialético, pondo em xeque a 

orientação sofística e implementando uma possível harmonia entre esses dois procedimentos 

discursivos. No entanto, Sócrates põe em dúvida sua pretensão de possuir uma técnica que 

pudesse ser ensinada e por sempre estar no encalço das afirmações impensadas dos seus 

interlocutores, sugere ser tal retórica uma simples prática rotineira, que procura lisonjear as 

paixões do público, principal responsável por esses e tantos outros equívocos.117 A retórica 

seria, com isso, a luta entre argumentos e com eles refutar o que quer que seja dito.118 Se, para 

Górgias, o objeto dos discursos é persuasão, para Sócrates seria uma demonstração do que 

seriam os seus argumentos para uma vida virtuosa.  

Desse modo, seja a linguagem longa ou breve, o objetivo socrático é procurar, antes 

de tudo, a realidade do objeto mesmo, a verdade dos discursos. Há, portanto, um Sócrates que 

critica e se contrapõe a uma mera técnica argumentativa, e sugere elaborações de breves 

proposições. Com efeito, se na retórica gorgiana, por exemplo, não se objetiva, enfaticamente, 

subordinar a linguagem à realidade das coisas, considerando que o discurso não alcança nenhum 

objeto ou realidade que lhe seja exterior e que condicionaria, assim, seus enunciados (o que 

significa que o domínio do lógos é, na visão de Górgias, algo autônomo em relação à esfera do 

                                                           
115 Apologia, 31d. 
116 No diálogo Górgias, encontramos o sofista Leontino se autointitulando detentor de uma técnica que lida com 

discursos (lógoi). Ouvindo isso, Sócrates procura saber dele qual seria, então, o objeto desses lógoi. Ao que 

Górgias responde ser a persuasão, de acordo com ele, supremo bem para aquele que sabe despertá-la nos outros. 

Cf. Górgias, 452e. 
117 Ver isso em Górgias, 460d – 466d. 
118 Ainda sobre a arte da retórica, trata SOUZA, 1966, p. 18-19. Vale a pena conferir Górgias, 272d – 278b. 



46 
 

 

Ser e, por conseguinte, um instrumento linguístico desvencilhado de exigências epistêmicas e 

ontológicas), com Platão o procedimento é totalmente inverso.119 Logo, tudo o que for 

persuasivo ou, até mesmo, verossimilhante no plano da linguagem, por mais forte que seja, 

nunca terá, contudo, como desejavam os retóricos tradicionais120, uma onipotência que, por sua 

eficácia oratória, se imporia, às vezes, contra a própria realidade decisiva, e é a partir desta que 

um bom conhecedor, necessariamente, tornará mais plausível e mais verossimilhante o seu 

discurso.  A retórica, tanto em sua condição (a realidade de coisas) quanto em sua função (uma 

direção dos espíritos, já que tal arte não se caracteriza essencialmente pela faculdade de criar 

uma persuasão independente da realidade de coisas),121 poderia ser conceituada em uma 

universalidade que permitiria a Sócrates incluir dentro de seus próprios argumentos os de 

Zenão122.  

Se se compreende retórica como acima explanado, como uma arte que dirige os 

espíritos, condicionada, necessariamente, à realidade das coisas, será natural concordar que 

Sócrates se detenha aqui no exame desse conhecimento. Parece, então, para Platão não haver 

claramente uma dicotomia excludente entre retórica e dialética, sendo possível afirmar que 

tanto uma quanto outra referem-se ao que é o homem e aos princípios que regem sua ação, 

sendo a primeira determinada como  uma arte de direção dos espíritos, e a segunda, como a 

articuladora da verdade e da natureza das coisas. SOUZA, elucidando a questão do dialético 

exemplificado no Fedro, quando se vê, por Sócrates, as coisas de dois modos: primeiro em 

conjunto, numa ascensão do particular ao geral (“o amor é um tipo de delírio” 265c), e o 

segundo em detalhe, numa divisão do geral em suas articulações naturais (“há delírio humano 

e divino” Fedro, 266c), sendo aquele que sabe ver assim, por conseguinte, um verdadeiro 

dialético, propõe: 

Só a visão do dialético é capaz de informar uma arte retórica que não marche 

às cegas, malbaratando as verossimilhanças dos discursos, à força de se deixar 

fascinar exclusivamente por elas, como acontece com a arte de um Tísias ou 

de um Górgias, mas que ao contrário, saiba aproveitá-las de acordo com os 

tipos de ouvintes e numa progressão para a essência das coisas (Fedro, 271 d). 

Desse modo, paralelamente à retórica, que não se define pela dimensão maior 

ou menor dos seus lógos, nem tampouco pela muita ou pouca importância do 

objeto desses discursos, também a dialética, longe de se confinar 

                                                           
119 Cf. Fedro, 261e – 262c. 
120 Cf. Idem, 273a - d. 
121 Quanto a isso, trata, substancialmente, SOUZA, 1966, p. 23, no que se refere a identificar a arte da retórica não 

como uma produtora de persuasão independente da realidade das coisas, mas propriamente como uma direção 

dos espíritos, ou, como diria ele, “uma psicagogia” que tem a possibilidade de se orientar para um mau sentido, 

desviando-se da realidade, mas que, também, pode efetuar-se plenamente como arte. 
122 Cf. Fedro, 261d. 



47 
 

 

exclusivamente nos moldes dos breves argumentos, desenvolvidos através de 

perguntas e respostas, antes caracteriza-se essencialmente por sua função e 

pode manifestar-se nos longos discursos. Ambas referentes à ação de dizer do 

homem, aquela é uma arte de direção dos espíritos, esta é uma arte da 

articulação das coisas.123  

 

Conclui-se, portanto, que  o pensamento platônico, se bem compreendido, não condena 

a retórica e aquele que é seu objetivo maior, a persuasão: de fato, para Platão, a persuasão 

retórica, desde que neutralizada a maléfica irracionalidade própria do seu impulso e, 

consequentemente, eliminados os enganos em que ela pode incorrer, é algo de positivo, de 

substancialmente importante, que, às vezes, merece, sim, refutação, outras vezes, porém, apenas 

uma correção.  

Sempre se soube que a relação entre filosofia e poesia em Platão não é tão simples e 

nem fácil de ser compreendida, como pode parecer para os leitores, à primeira vista, que não 

possuem uma devida proximidade com os textos platônicos e suas dificuldades. No discurso de 

Agatão, dentro do Banquete, em que se enfatiza sua personalidade narcisista e afeminada, como 

já visto anteriormente, procura-se formular um arsenal hipnotizante para o leitor propiciando 

quase arroubos pirotécnicos de uma prosa poética. Sócrates percebe logo o objetivo do orador, 

que se assemelha a Górgias, identificado no diálogo como “orador terribilíssimo”, que emudece 

e petrifica os que o escutam.124 Havendo, portanto, o confronto entre Sócrates e Agatão, em 

uma perspectiva dialética, Platão evidencia a grande problemática entre a filosofia e a poesia, 

quando explora o amor à beleza do discurso, fonte propulsora de sedução e arrebatamento para 

os ouvintes. 

Com o confronto dialético entre Sócrates e Agatão, Platão exprime o grande 

ágon entre filosofia e a poesia, esta submetida ao influxo sofístico. Explorando 

o amor à beleza irresistível do discurso, capaz de seduzir e arrebatar os 

ouvintes, sofistas como Górgias, e seu aprendiz Agatão, arrastavam as 

multidões e, como Platão visa demonstrar em diálogos como Górgias e 

República, provocaram a ruína de Atenas.125  

 

De acordo com Platão, haveria, assim, uma relação entre a ruína de Atenas e uma certa 

influência nefasta exercida por poetas e oradores sobre o povo dessa cidade. É sabido que em 

toda sua obra, o fundador da academia vai da simples contestação do modus operandi da poesia 

                                                           
123 SOUZA, 1966, p. 24. 
124 Cf. Banquete, 198c. 
125 PINHEIRO, 2011, p. 50. 



48 
 

 

– seja quanto ao conteúdo, sem a devida atenção à moral proposta por Sócrates, seja quanto à 

questão formal ou produtiva, relacionada ao perigoso efeito psíquico causado pela mímesis, a 

qual não possui compromisso com a busca da verdade – à atividade da palinódia.126 Ora, tal 

exercício parece ser bem platônico, principalmente por entender-se que esse filósofo não exclui 

jamais uma possibilidade sem antes dela se apropriar, sem antes submetê-la a seu serviço em 

um modo próprio de pensar, ou, como diriam alguns autores, sem antes pôr em prática a 

“reversão”.127 Para Platão, a poesia é, sem dúvida, inapta como modalidade de saber, ou seja, 

se compreendida como uma arte (téchne). Parece, no entanto, que em todo o corpus platônico 

há uma busca obstinada para criar uma possibilidade de um novo padrão poético, uma via 

pertinente para uma “ética da poesia”, talvez, a qual promoveria, assim, a aliança da poesia com 

a filosofia, originando o caminho do poema-filosófico ou da “poesofia”128. O que se propõe 

aqui é mostrar a importância do procedimento poético para a filosofia de Platão que, como num 

retorno dialético ou retorno à caverna, torna-se, por meio do diálogo como texto literário, obra 

mimética.129 Apesar de o filósofo ter assumido uma postura crítica contra a arte de seu tempo 

– designada por ele como não-arte –, considerando-a como uma expressão efêmera da aparência 

e da fantasia, esferas do simulacro, é possível observar Platão e a sua produção literária como 

uma reformulação da figura de Homero.130 Se adotamos essa linha interpretativa, percebemos, 

então, que a exclusão do elemento poético do trabalho de compreensão da filosofia platônica 

constitui uma completa traição conceitual e estilística. Isso significa que a dialética socrático-

platônica não pode ser considerada como um procedimento exclusivamente antipoético. Já a 

discussão que ora tratamos sobre a noção de Éros – e sua natureza – implementaria uma devida 

ligação entre a questão dialética e a dimensão desiderativa131. Com efeito, antes de a dialética 

ser um método, para Platão, é uma modalidade de desejo bem específico, entre possuir e não-

                                                           
126 A palinódia era um tipo de poema em que se desdizia o que havia sido dito anteriormente. É o que acontece, de 

certa forma, no Fedro (244a), para veicular a ideia de que a filosofia é totalmente devedora da atividade 

inspirada (manía). 
127 Esclarece JOLY, 1985, p. 22, que na reversão Platão procura se apropriar de um conteúdo arcaico, em função 

de uma nova perspectiva. Seu pensamento, então, seria uma síntese entre o novo e o antigo, o que o torna um 

divisor de águas por conseguir ser, simultaneamente, conservador, neófobo e inovador. (1985, p. 22) 
128 Termo utilizado por PINSON, 1955, ao tratar da relação entre poesia e filosofia em plena contemporaneidade.  
129 Quanto à possibilidade de se entender a filosofia como sendo uma obra poética, observa MATTEI, 2000, p. 

185, que a filosofia seria uma verdadeira obra poética, que, longe de excluir a dimensão artística, a eleva à 

altura da verdade, pois, recorrendo à linguagem do poeta ou até mesmo à figura do pintor, não abandona jamais 

a esfera do icônico.   
130 Vale conferir a posição de DELEUZE, 1969, quando alerta sobre a possibilidade de encontrar em textos 

platônicos uma autêntica odisseia filosófica.  
131 É o que nota DIXSAUT, 1985, mostrando a relação entre filosofia e poesia, a partir do fio condutor fornecido 

pela questão de Éros.  



49 
 

 

possuir, capaz de conduzir o filósofo, amante do saber, rumo à contemplação das coisas em si, 

da essência, ou de um eîdos. 

Pois bem, com a discussão acerca das relações entre poesia e filosofia, o que Platão 

procura fazer é tentar reestabelecer uma nova base para se pensar a respeito da arte e, através 

de seus diálogos, refletir as realidades vigentes da sociedade de sua época com o objetivo de 

transmutar a concepção da técnica e da arte. É bem verdade que, quando se pensa no conflito 

entre filosofia e poesia, faz-se menção ao diálogo Íon132. Platão procura enfatizar nessa obra o 

quanto a interpretação do rapsodo não tem nada a ver com o trabalho dianoético. A desatenção 

de Íon, quanto a criação de conceitos será crucial para a crítica formulada por Sócrates no 

diálogo. Quando é questionado sobre do que trata a arte do rapsodo, Íon responde que a 

atividade poética por ele praticada diz respeito ao modo como se deve falar um homem, uma 

mulher, um escravo, homem livre..., de que modo um homem que comanda e um comandado 

devem falar.133 Tal resposta assume singular importância por remeter ao problema político, bem 

como a práticas pertencentes a todos na pólis. Seria, então, uma função sócio-pragmática da 

arte134. Em outras palavras, o poema torna o homem conhecedor de uma arte política (téchne 

politiké), de acordo com o rapsodo. Aqui, haveria então, nitidamente, a declaração da rixa entre 

filosofia e poesia, por se saber o quanto Platão, em razão de seu modelo do que deveria ser a 

politéia, não considerava a atividade poética e rapsódica capaz de tornar o homem mais 

virtuoso. Todavia, é válido deixar claro que o pensamento platônico não descarta a atividade 

poética, nem a importância da atividade inspirada do poeta, e muito menos o fato de a poesia 

assumir uma função política de profunda importância no mundo helênico. Mas, antes de tudo, 

com sua investigação, pretende reformar a poesia, tornando-a capaz de promover, de forma 

mais consistente, valores éticos.135 No diálogo Íon, de qualquer forma, Platão procura mostrar 

que o poeta e, consequentemente, o rapsodo, não praticam uma arte específica, desenvolvendo, 

muito pelo contrário, uma arte que pertence a todos os homens no tocante à capacidade 

desenvolvida quanto à política.  

                                                           
132 Em linhas gerais, a personagem platônica Íon, no diálogo homônimo, por se considerar um exímio conhecedor 

do poema de Homero, o melhor e mais profundo conhecedor entre todos, elabora os mais belos e variados 

comentários sobre o pensamento (diánoia) de Homero. Para Sócrates, porém, a habilidade de Íon não advém 

do conhecimento técnico do pensamento de Homero, pois, para isso, Íon precisaria desenvolver sua atrofiada 

capacidade hermenêutica e interpretativa para além dos poemas homéricos.  
133 Cf. Íon, 540, b-c.  
134 É como se refere PINHEIRO, 2008, p. 49. 
135 Um exemplo sempre pertinente de ser citado é o livro III da República, considerado por muitos autores como 

sendo a parte que se eleva como um “tratado de reforma da poesia épica”. 



50 
 

 

É bem verdade que tratar da poesia em Platão é confrontar-se com a noção de mímesis, 

que, para ele, seria o mecanismo por meio do qual opera a atividade poética. O poeta seria, 

então, um mimetés, em outras palavras, um construtor de imagens. Ora, a construção poética, 

na maioria das vezes, é uma produção ou reprodução mimética. Aqui se explica a fala entusiasta 

e cheia de imagens representativas no discurso de Agatão, no Banquete. Como se vê, na própria 

discussão na casa de Agatão sobre a natureza de Éros, tanto os espectadores como os oradores 

participam, concomitantemente, do processo que tem sua origem numa determinada inspiração, 

sua apreensão por parte do poeta, a sua interpretação que se seguirá pela intensificação dos 

demais componentes do diálogo. Em uma leitura como esta, a indagação platônica se encontra 

nas perdas que se dão entre o modelo da ideia e a sua imitação através da interpretação. Nessa 

cadeia hermenêutica, a qual sustenta a mímesis poética, é o elo entre a ação que acontecera e a 

narração do acontecido. Para Platão, o poeta sempre será um ser especial, merecedor de respeito 

em virtude de sua inspiração. Por isso, a sua reflexão sugere encontrar uma nova operação, uma 

nova possibilidade de composição da poesia, em que a Ideia se imponha como modelo, e não 

mais a simples e vazia emotividade poética. 

Chegando, pois, a esta altura pode-se concluir que o Banquete se configura como uma 

grande rede de conceitos e temáticas próprias da filosofia platônica, efetivando-se como um 

profundo exame filosófico sobre a natureza e as benesses de Éros, na busca de elucidar e 

fundamentar tal conceito. Seu objeto está em discutir o poder e a significação mesma do amor 

na vida do homem e na sua relação com a ética, a epistemologia e a ontologia, chegando em 

última análise a compreender o papel do filósofo na cidade, como um ser eminentemente 

erótico. Em outras palavras, todo o discurso, no Banquete, na verdade, é a tentativa de 

estabelecer a função fundamental do amor ou do desejo no comportamento e na vida prática 

dos homens. Ora, isso pode ser facilmente observado já nos primeiros lógoi apresentados na 

obra e que analisamos neste primeiro capítulo, os quais evidenciam que Éros não é um elemento 

à parte ou um acidente da psique do indivíduo, mas, antes, uma força propulsora, uma dynamis 

misteriosa, potência que afeta o homem como um todo. Além disso, do ponto de vista formal, 

notamos que o Banquete se constitui como “uma narrativa de uma narrativa”, formulando uma 

rede elogiosa nos moldes irônicos. Neste não querer camuflar o narrado, fica nítida a busca de 

ocultação, por um objetivo retórico-filosófico, da autoria do texto, sob a necessidade de dar voz 

a polifonias múltiplas das concepções de Éros. E isso não é tudo. Deve-se acrescentar que no 

Banquete existe um duelo sempre constante em que, de um lado, está a retórica tradicional, que 

serve para elevar encômios ao amor e aos bens por ele propiciados, e, de outro, a dialética, 

como fonte mesma de uma profícua reflexão filosófica acerca da natureza verdadeira de éros. 



51 
 

 

É exatamente isso que se vê nos primeiros discursos: o de Fedro, de Pausânias, Erixímaco, 

Aristófanes e de Agatão, bem como na última parte da discussão com a fala de Alcibíades; uma 

formulação retórico-discursiva que procura, através do encômio, celebrar convencionalmente a 

realidade de Éros em sua excelência e em seu poder sobre a vida humana. Nesses termos, os 

oradores tornam-se porta-vozes da arte encomiástica. Quando eles louvam o amor, o fazem 

trazendo temas e problemáticas que questionam a vida e a moral da sociedade de sua época. 

São questões como: a fidelidade e os valores que devem reger as relações entre amantes e 

amados; a moralidade e os sentimentos homoeróticos no tocante à pederastia; a compreensão 

de Éros através do corpo humano e da arte; a problemática das relações entre amor/desejo e o 

discurso; a utilização do mito para exemplificar razões filosóficas, como é o caso da alegoria 

do andrógino, elucidando o amor como a tentativa de recuperar a parte mutilada, fazendo do 

homem um todo como no início; e, por fim, a tensão entre poesia e filosofia. Portanto, 

percebendo que o Banquete toma como ponto de partida a retórica tradicional, é possível 

perceber a utilização da arte do encômio, por parte dos oradores, como uma forma 

convencionalmente aceita de louvar Éros em seu poder e como uma força onipresente na vida 

humana 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



52 
 

 

3 A INTERVENÇÃO SOCRÁTICA, A ELABORAÇÃO DA RETÓRICA FILOSÓFICA 

E O LOGOS DE DIOTIMA: a determinação de éros como elemento mediador (metaxy) 

entre o belo e sua privação e o elogio da filosofia como forma suprema do erotismo 

 

3.1 A REFUTAÇÃO SOCRÁTICA: a intervenção filosófica de Sócrates e sua ruptura em 

relação aos discursos elogiosos 

O Banquete, como visto anteriormente, é uma rede de conceitos e temáticas que 

concebem Éros como um fenômeno constitutivo da natureza humana, algo que se torna 

paulatinamente visível por meio dos lógoi enunciados pelos primeiros oradores do diálogo.  

Parece que os convivas-discursadores da festa na casa de Agatão, ao evidenciarem que tudo 

derivava de Éros, ou seja, do desejo, e delineando este como uma força motriz que constitui o 

homem, desembocavam na ideia que não haveria algo mais presente na vida humana que o 

amor. Esse amor que, no diálogo em questão, tem sua natureza e benesses submetidas a exame, 

no intuito de chegar a uma melhor fundamentação de seu conceito; esse mesmo éros encontrado 

na polifonia de concepções no Banquete, evidenciando um duelo existente entre distintas 

concepções e realidades da vida prática humana. Sob a pergunta-motora “quem é Éros?” todas 

as falas são delineadas mostrando a verdadeira intenção do autor, que é apresentar a abordagem 

do problema relativo ao fenômeno de éros de forma gradual e progressiva, partindo de um 

registro retórico, poético e sofístico, até se chegar ao plano propriamente filosófico. Assim, se, 

num primeiro momento, os cinco oradores iniciais responderam a essa pergunta enfatizando 

que éros é uma realidade fundamental na constituição da condição humana, valendo-se de 

procedimentos retóricos e literários tradicionais e mediante a vivência de cada um, partindo dos 

efeitos do amor, num segundo momento, Sócrates, procurando ir além das formulações 

anteriores, apressa-se em tentar determinar, de forma filosoficamente mais consistente,  a 

natureza mesma de éros e quais são, de fato, suas determinações mais fundamentais. Para tanto, 

o filósofo usará a figura de Diotima. 

Em Eros, demônio mediador136, Reale acredita que Platão, ao elaborar o seu conceito 

de Éros – evidenciando sua natureza, sua função e sua finalidade – não propõe apenas uma 

máscara, mas três que se entrelaçam. Seriam elas: a de Sócrates, a de Diotima e a nova, posta 

por Agatão. Parece querer o filósofo grego preparar o terreno para o ponto crucial de sua 

argumentação, chegando assim ao ápice da teoria sobre o amor. No final do florido discurso de 

                                                           
136 REALE, 2004, p. 149-151. 



53 
 

 

Agatão, Sócrates atesta estar embaraçado, como que em uma completa aporia.137 Se nos lógoi 

dos primeiros oradores a falar sobre o amor é possível encontrar uma rede elogiosa de palavras, 

no discurso do anfitrião encontramos o ápice desse processo discursivo, mediante a 

apresentação de uma peça perfeita de retórica laudatória.138 E ainda mais: parece haver uma 

referência irônico-simbólica à presença de Górgias no discurso de Agatão, dentro da esfera do 

Banquete. 

Não parece outro, aliás, o sentido da irônica alusão de Sócrates quando 

compara seu efeito persuasivo ao da cabeça de Górgona (198e), que 

petrificava os que a viam. A arte do terrível Górgias, entusiasticamente 

assimilada pelo jovem poeta, compõe, aqui, uma visão mirífica do Amor, à 

força de descobrir-lhe uma abundância de atributos que ofusca os bons traços 

dos discursos anteriores. A nobre coragem do de Fedro, a boa formação moral 

do de Pausânias, a universalidade do de Erixímaco e o pathos humano do de 

Aristófanes, tudo isso ameaça desaparecer sobre o prestigioso encantamento 

de que o Amor é isso e aquilo. Sob o efeito de tão poderoso sortilégio, é 

preciso reconhecer-se ao seu foro íntimo e fazer, como Sócrates, a experiência 

da ignorância, para daí tirar força de Teseu com que dar o golpe de 

misericórdia nessa prestigiosa imagem do Amor.139 

 

Contudo, depois de ter confessado seu embaraço e aporia, Sócrates acrescenta que 

poderia ter havido um equívoco quando, no início da festa, concordou em elogiar Éros, sem 

antes enunciar e revelar o que, na realidade, Éros é. Ora, a não observância deste que seria o 

procedimento correto na abordagem de Eros – antes de elogiar suas qualidades, determinar sua 

verdadeira natureza –  só poderia resultar no que se pôde observar no desenrolar do primeiro 

momento do diálogo: um jogo retórico e literariamente floreado, em que a simetria e a beleza 

das palavras eram mais importantes que a verdade mesma concernente à natureza e às benesses 

de Éros,  se dedicando a erigir muitos adjetivos e belas palavras que objetivavam exaltar, sem 

o devido rigor conceitual, as qualidades do amor. Para Sócrates, no Banquete, o verdadeiro 

elogio de Eros não deveria estar baseado em critérios doxásticos ou de caráter opinativo, mas, 

precisamente, na verdade.140 De fato, é sobre esta base que se constitui a condição socrática 

para se falar: deixar de lado o procedimento retórico convencional e assumir um discurso 

respaldado por procedimentos argumentativos fundados na verdade, no intuito de declarar 

                                                           
137 Banquete, 198b.  
138 Sobre essas questões elucida Oliveira, R. 2016, p. 43. Vale também conferir a análise feita por STRAUSS, 

2001, p. 178. 
139 SOUZA, 1966, p. 42 
140 Banquete, 198d. 



54 
 

 

primeiro qual é a essência mesma de éros, para só depois, exaltar suas obras141.  Ressalte-se 

ainda que, de acordo com o método socrático-platônico, enveredar por uma pesquisa acerca da 

natureza de Eros equivale a enveredar por um procedimento dialético que colocará em xeque 

os diversos discursos anteriores. E assim fará Sócrates no diálogo. 

Neste sentido, é importante observar que Sócrates não principia a sua fala com um 

longo e reluzente discurso, expondo toda a sua teoria sobre o amor e dando prosseguimento 

àquele inusitado simpósio. Antes, ele quebra esse fluxo formulando um interrogatório em que 

põe a concepção de Agatão, junto com as demais concepções anteriores, no banco dos réus, 

objetivando refutar todas elas. As arguições de Sócrates ao anfitrião, na verdade, têm como 

intuito conseguir o estabelecimento de um acordo (homologia), para – com base nele – refutar 

seu lógos. Inicia reconhecendo e até endossa o planejamento metodológico como esquema para 

os discursos sobre o amor: expor de modo detalhado o que é Eros (hopoios tís estin ho Eros), 

para depois se dedicar aos seus efeitos ou obras (tà érga).142  

Na formulação do princípio geral sobre a natureza de Éros, Sócrates quer 

primeiramente saber se éros é éros de alguma coisa, ou seja, se é essencialmente correlato, 

necessitando de um correlativo, ou se éros independe de qualquer relação com um objeto, sendo 

de modo absoluto. Neste momento do procedimento dialético, que envolve a troca de perguntas 

e respostas, Sócrates pretende tocar esta questão de forma mais geral possível. Ele quer 

compreender a realidade do amor, independentemente dos casos particulares. Para isso, procura 

evitar equívocos quanto a sua pergunta, ao afirmar que não está se referindo “ao amor de pai 

ou de mãe, pois fora ridículo perguntar se o amor diz respeito ao pai ou a mãe”. 143 Não se 

trata de saber se éros é éros de uma pessoa específica, mas se o caráter relacional, como uma 

característica intrínseca, lhe é essencial. Portanto, o que quer enfatizar é que “se te 

perguntassem, com referência a pai, se, como tal, é ou não é pai de alguém, decerto 

responderias, no caso de quereres apresentar resposta certa, que o pai é pai de algum filho ou 

filha, não é verdade?”144  

Com efeito, em total simetria com o exemplo dado, assim será necessariamente o amor, 

por ser sempre amor de alguma coisa, de acordo com Sócrates.145 Isso confirma a hipótese de 

éros estar sempre ligado a um objeto, não podendo, no entanto, como se fez até o presente 

                                                           
141 Idem, 199b. 
142 Idem, 199c. 
143 Idem, 199d. 
144 Idem, 199d. 
145 Essa concepção parece comungar com a encontrada em Lísis, 218d, 221b-d. 



55 
 

 

momento do diálogo, abordá-lo, a não ser em sua relação com aquilo de que é amor. Esta é a 

base argumentativa socrática da qual irradiarão todos os outros argumentos. Pois bem, se éros 

é éros de alguma coisa, então ele deseja (epithymeî) aquilo de que é o amor. Sabendo que o 

desejo é o total oposto do possuir, então aquilo que éros deseja necessariamente lhe falta. Isso 

significa que éros constitui essencialmente uma privação (éndeia). Vale chamar a atenção aqui 

para o fato de que essa formulação não é uma probabilidade, como dizia Agatão em seu 

discurso, mas uma necessidade. Contudo, surge uma dúvida quanto aos que afirmam desejar o 

que já possuem. Sócrates se antecipa e resolve a questão: “Amigo, o que se dá é que, possuindo, 

como possuís, saúde, riqueza e robustez, desejas continuar com tudo isso no futuro, visto como, 

no presente, quer o queiras quer não, já o possuís”146. Por saber que aquilo que se possui no 

presente não é garantia de se possuir no futuro, e, por conseguinte, “continuar sendo como 

somos” ou “manter o que temos” é o mesmo que dizer que desejamos aquilo que podemos não 

possuir no futuro. Tal argumento confirma, assim, o princípio de que éros é éros de algo que se 

deseja porque não se possui. 

Continuando a sua investida, Sócrates, visando refutar o discurso de Agatão, que 

afirmara em seu lógos que Éros é essencialmente bom e belo, o mais excelente entre todos os 

deuses, lança a seguinte indagação: se o amor é falta e ele anseia pelo belo, como poderia ele 

ser belo? Segue-se daí que éros não pode, evidentemente, ser belo; em consequência, não é bom 

e, obrigatoriamente, não pode ser um deus. Aceitar o princípio socrático de que éros é amor de 

alguma coisa que não se possui, é aceitar, enfim, que éros é carência; sendo carente (endeés), 

éros não é perfeito e, precisamente por isso, não pode ser deus, o que põe, assim, abaixo o 

aclamado discurso de Agatão147. Além disso, o que se pode destacar deste momento no processo 

discursivo é a empreitada que Sócrates tem de fazer para que o poeta perceba que todo o desejo 

– sem distinção – possui, por assim dizer, uma natureza transitiva, relacional. Quando o homem 

deseja, deseja alguma coisa que lhe falta ou que não possui; por ser claro que não se deseja o 

que se tem, impõe-se uma postura de “disposição”. E quando isso acontece, quando se deseja 

alguma coisa que se possuía, diz Sócrates, o que se ambiciona é a perpetuidade daquilo que se 

tem no presente num momento futuro, já que este não se pode prever, por não se ter no hoje a 

evidência de se ter amanhã. Por isso, dizer “eu desejo” significa dizer, em análise lógica, “eu 

não possuo/eu não sou” ou “eu quero continuar a ter aquilo que agora tenho”; é anseio, 

primordialmente, pelo que é belo (tò kalón), já que o que é belo se identifica com o que é bom 

                                                           
146 Banquete, 200b-e. 
147Aqui estão presentes, ainda que de modo implícito, as bases para Sócrates desenvolver, através do diálogo com 

a sacerdotisa de Mantineia, a proposição de éros como metaxy, Veremos isso posteriormente. 



56 
 

 

(tó agathón). O belo e o bom, pois, são despertadores da atividade apetitiva de Éros, ou seja, 

da dýnamis do desejo.148 Seguindo esta linha de pensamento, o amor seria um movimento da 

alma que parte do sujeito amante (erastés) em direção ao objeto amado (eromenos), não tendo, 

porém, sua origem no sujeito, por se saber que é o objeto, através de sua beleza e valor, que 

atrai, irresistivelmente, para si o sujeito que ama. Desta maneira, Sócrates conduz o poeta, 

facilmente, a uma reformulação do seu próprio discurso, o qual havia dado voz a toda tradição 

poética e literária no tocante à concepção de Éros, o qual era visto nesse contexto, 

essencialmente, como o amado e nunca como o amante. A partir da nova elaboração socrática, 

há uma inversão de perspectiva, forçando Agatão a concordar com o filósofo no 

reconhecimento de que Éros é antes o amante do que o amado. Vê-se facilmente que Sócrates 

aplica em Agatão seu método refutativo (élenkhos) habitual, obrigando o poeta a reconhecer o 

equívoco de sua opinião inicial acerca de Éros. 

O elenkhos pode ser definido como uma conversa refutativa, cujo objetivo é 

forçar o interlocutor a admitir uma proposição contrariando uma proposição 

inicial. Dito isto, a refutação sempre implica um aspecto moral, na medida em 

que mostra a inconsistência e, portanto, a ignorância daquele que está sendo 

questionado. É por isso que Agatão reage mal aos elenkhos a que Sócrates 

submete.149 

 

Além das considerações feitas acima, sobre a refutação de Sócrates quanto ao discurso 

de Agatão, é possível perceber – já aqui – uma peça discursiva reveladora do caráter da paidéia 

platônica. Por meio das “perguntas e respostas”, como visto, Sócrates leva o poeta a se 

reconhecer ignorante no que concerne ao assunto em discussão, compondo uma atmosfera 

educativa que se relaciona com a concepção de eros apresentada no logos de Sócrates. Há, no 

entanto, duas ênfases já postas nas primeiras falas de Sócrates, que modificam radicalmente o 

foco do diálogo: a primeira ênfase diz respeito ao fio condutor de seu lógos, que é a verdade. 

Ora, até então, todos os oradores que discursaram procuravam, unicamente, elogiar Eros com 

o objetivo de triunfar retoricamente sobre os demais elogios pronunciados. Todavia, Sócrates 

pretende atuar de forma diferente, ao deslocar o sentido do lógos, fazendo-o se mover do plano 

do elogio ou da retórica laudatória para o terreno de uma linguagem comprometida com a 

exigência de enunciar a verdade acerca do amor. E será justamente essa verdade o fio condutor 

que orientará tudo o que será dito na sequência150.  

                                                           
148 Banquete, 201 a-c.  
149 BRISSON, 2007, p. 208, n. 373. 
150 Banquete, 198d-199b. 



57 
 

 

A segunda ênfase contida nessa refutação é a consequência que essa reviravolta 

metodológica trará para o discurso socrático, ao promover a passagem do elogio à verdade.151 

Com efeito, por se saber que o discurso de Agatão é uma espécie de síntese das concepções 

anteriores, a consequência direta dessa reviravolta assumida por Sócrates é a desconstrução das 

“certezas” no que se refere à beleza e à bondade de Eros. Se se pudesse sintetizar bem a 

refutação socrática ao discurso de Agatão, ter-se-ia a seguinte formulação: se alguém deseja 

algo é porque não possui ainda a coisa desejada (ou, mesmo possuindo, quer tê-la para sempre 

consigo). O amor deseja aquilo que é belo. O belo também é bom. Logo, o amor não é nem belo 

nem bom, pelo fato de desejar aquilo que é belo e bom. Com essas formulações, Sócrates leva 

Agatão a assumir seu completo desconhecimento no tocante à natureza de eros – e, 

evidenciando a insuficiência do discurso de Agatão, Sócrates evidencia também os limites de 

todos os discursos proferidos pelos oradores anteriores. Platão, através dessa refutação, prepara 

a cena do diálogo para introduzir, paulatinamente, pela via da maiêutica representada pelos 

questionamentos feitos por Diotima a Sócrates, a verdade sobre Eros. Da mesma forma que 

Sócrates refutara Agatão, agora é a vez de apresentar uma narrativa em que a sacerdotisa de 

Mantineia refuta Sócrates, para trazer à luz a verdade sobre a natureza mesma do amor. Graças 

a esse procedimento, o diálogo poderá, então, introduzir a concepção de metaxy.  

 

3.2 ÉROS COMO MEDIADOR 

Prosseguindo seu discurso, tendo feito todas as indagações a Agatão e demonstrando 

a ignorância desse, Sócrates continua sua fala evidenciando que o seu conhecimento sobre Éros 

não é algo descoberto por si mesmo, mas um ensinamento outorgado pela enigmática 

sacerdotisa de Mantineia, Diotima, verdadeira conhecedora – de acordo com Sócrates – dos 

mistérios do amor, mérito unicamente dela que, desde sua juventude, lhe instruíra em tudo o 

que sabe sobre o assunto. Ora, com esse elemento, o jogo irônico toma seu lugar. Há muito, a 

ironia socrática já é conhecida pelos estudiosos da história da filosofia. É próprio do método de 

Sócrates sempre iniciar os seus discursos alegando sua ignorância. Com esse procedimento, o 

filósofo põe-se, portanto, numa posição favorável em relação a todos os que o cercam e com 

ele discutem. Até soaria estranho se, no Banquete, logo neste diálogo, o lúcido e inteligente 

Sócrates, que se encontra rodeado de convivas inteligentes enevoados, fosse direto ao ponto e 

propusesse seu pensamento de forma explícita e sem subterfúgios. Não é isto que ele faz. Ele 

                                                           
151 Cf. MACEDO, 2001. 



58 
 

 

prepara os presentes para o ápice de sua colocação, conduz todo o espectador a ser, não 

coadjuvante de seu diálogo, mas presença integrante que dá cor e movimento a suas falas. Nesta 

altura do diálogo, diante da força, inteligência e perspicácia desse homem, a única coisa que 

importa parece ser sua palavra que tem o poder extraordinário de entorpecer, contrariamente 

aos sofistas, através da verdade. Diotima é a figura utilizada por Sócrates para proclamar seu 

discurso. 

Chegamos ao ponto alto do diálogo. É exatamente curioso constatar a força 

moral de um homem, a força de inteligência, a força de penetração do espírito. 

Quando a gente lê O Banquete, e a gente procura imaginar o ambiente, e se 

chega a este instante, tem-se a impressão de que, de repente, tudo desaparece. 

Não há mais mesa, nem ânforas, nem cálices, nem iguarias, nem mais nada. 

Só existe a palavra de Sócrates, que brilha, com fulgor de uma estrela, com a 

intensidade de alguma coisa vigorosamente poderosa. Tudo está preso a esta 

palavra extraordinária.152  

 

Ora, soa, no mínimo, estranho ver em um texto antigo, em que a mulher – perante a 

mentalidade reinante – era considerada inferior, com posturas bem definidas na sociedade 

grega, aparecer assumindo um papel substancialmente importante. Em Platão, de forma 

especial, é possível encontrar um posicionamento bastante emblemático em relação à posição 

da mulher em seus escritos. No Filebo, há uma oposição bem parecida com a anterior. Sendo 

que a temática chave desse diálogo é o “prazer”, enfatiza que a compreensão é o seu Bem 

supremo, a separação entre Bem e Mal parecendo ser bem nítida. Ora, a razão, figurada como 

“rei do céu e da terra”153, divindade masculina, tem sua oposição no prazer, com Afrodite, 

divindade feminina154. Na ontologia platônica, a razão (ou compreensão), princípio masculino, 

na espera do Ser, é o Bem; em contrapartida, o prazer, elemento feminino, está na esfera do 

devir, do Ilimitado, fazendo que esta, necessariamente, se submeta àquela. Até no Banquete, 

quando se narra a geração de Éros, o pai é sábio e talentoso (Riqueza), enquanto que a mãe é 

tola e desprovida de talento (Pobreza)155.  

E ainda mais: Platão mostra com a maior nitidez sua posição quanto à mulher, quando 

trata da transmigração da alma, no Timeu. Ao formular suas linhas de pensamento sobre a 

gênese e a ordenação do mundo – lá relatada –, cada estrela receberia uma alma. Quando se dá 

o nascimento terreno, ou seja, a vinda das almas para o mundo corpóreo, estas encarnam-se 

                                                           
152 DUARTE, 2007, p. 33. 
153 Cf. Filebo, 28c.  
154Filebo, 12a-b.  
155 Cf. Banquete, 203 e ss. Veremos com mais minúcias, mais à frente, o mito da gênese de Eros.  



59 
 

 

primeiramente como homens. Com isso, a primeira humanidade era masculina e, ao viver 

dominando suas paixões e em uma vida justa, uma vez completado o tempo determinado sobre 

a terra, tal humanidade retornaria às estrelas de origem. No entanto, quando esses mesmos 

homens eram dominados pelas paixões, vivendo uma vida iníqua, receberiam, em seu segundo 

nascimento, a natureza feminina156. O que mostra, dessa forma, que, de acordo com as 

concepções do Timeu, o surgimento da mulher seria como uma punição para o erro moral do 

homem. Quanto mais perto da divindade estivesse, o ser humano seria homem. Na verdade, ao 

se deparar com a exposição da doutrina da transmigração da alma, parece que o surgimento de 

dois gêneros, de acordo com Platão, nas citações mencionadas, seria a punição para o delito e 

a imoralidade; e, ainda mais, o seu impulso para a geração sexuada entre um homem e a sua 

decadência, a mulher, é formulado não como sendo uma causa, mas a consequência de um erro 

primeiro.  

Apesar disso tudo, não se pode deixar de elucidar que o mesmo Platão, que fez todas 

essas considerações sobre a posição ou estatuto da mulher, colocando-a num posto de 

inferioridade em relação à supremacia masculina, é o mesmo que atesta sua capacidade 

equiparada ao homem. De fato, quando na República propõe o lugar da mulher na cidade ideal, 

parece contradizer todos os costumes que vigoravam então no mundo grego acerca da questão. 

Ao tratar da ordem na classe dominante dos guerreiros e dos “filósofos”, o gênero feminino é 

equiparado ao homem, cumprindo as mesmas funções e possuindo os deveres e privilégios 

próprios de sua classe. Dito isso, é importante deixar claro que essa equiparação não indica 

como se Platão quisesse atribuir ao sexo feminino o mesmo valor que o masculino. 

Enfaticamente acentua que, em quase tudo, a mulher fica atrás do homem. Admoesta, inclusive, 

que, na cidade ideal, os guardiões teriam uma série de características próprias e a que deveria ser 

observada com atenção é que a postura deles não negue sua masculinidade, se aproximando do que é 

próprio da mulher. 

Não admitiremos, portanto, que os jovens de que cuidamos com o propósito 

de fazer deles cidadãos de bem, por isso mesmo que são homens, imitem as 

mulheres, tanto novas como velhas, ou seja no ato de insultar qualquer delas 

o marido, ou quando alguma se ponha a rivalizar com os deuses, por pura 

jactância; isso, quando estão felizes; ou, na infelicidade, quando se entregam 

                                                           
156 Quanto ao surgimento da mulher como punição imposta ao homem em virtude da vida vivida pela paixões, 

Platão trata: “quando de seu segundo nascimento assumir a natureza da mulher, e – se mesmo sob essa forma 

não se livrar de sua malignidade – de se metamorfosear então, a cada vez, no animal correspondente ao tipo de 

maldade que tiver deixado forma-se dentro de si; e não poderá se libertar dessa dolorosa alternância até que, 

[...] pela compreensão racional, tenha se tornado senhor e, destarte, retomado a forma de sua nobilíssima 

natureza original”. (Timeu, 41 b-c. Trad. Carlos Alberto Nunes) 



60 
 

 

ao choro e a lamentações. Uma mulher doente, ou amorosa, ou em trabalho de 

parto, é o que nunca lhes permitiremos157 

 

E de forma mais enfática quanto à posição da mulher na polís, considera como um 

grave defeito da democracia a sua promoção da igualdade de direitos entre as mulheres e os 

homens158. No entanto, o próprio pensamento de Aristófanes, como visto, mostrava que no 

masculino e no feminino haveria uma completude recíproca, para que éros existisse, algo bem 

avançado para a sua época159. Ainda mais agora, Diotima é exemplo considerável da busca por 

colocar em destaque a postura feminina na realidade cívica ateniense. 

Passando por essas considerações preliminares sobre o papel da mulher nas obras 

platônicas, chega-se à personagem Diotima, figura que é sempre questionável quanto à sua 

historicidade, não se sabendo, de fato, se se trata de uma personalidade que realmente existiu 

ou de mera construção literária ou fictícia160. Pode-se dizer, no entanto, que é bem provável que 

a referida sacerdotisa de Mantineia seja um recurso oratório utilizado por Sócrates com o 

objetivo de tornar sua fala mais aceitável aos ouvintes.161 Com efeito, aquilo que o filósofo 

planeja elucidar a respeito do amor colocará em xeque, de forma estruturalmente radical, tudo 

o que fora dito até então – principalmente o discurso de Agatão, destruindo toda a compreensão 

levantada acerca de Éros. É uma possível forma que Sócrates encontrou de minimizar tanto 

alguns efeitos retóricos desnecessários como um determinado preconceito que pudesse existir 

em sua fala, evitando a hostilidade e o desapreço.162 Enfim, em Diotima é exercido o sacerdócio 

“socrático” porque sua sabedoria é a sabedoria “erótica” que educa para a autonomia.  

Dessa forma, Sócrates assume a máscara de Diotima e se coloca como seu discípulo, 

por ela possuir maior sabedoria sobre as coisas do amor. Nesta postura, Sócrates subtrai o seu 

                                                           
157 República, III, 395d-e (trad. de Carlos Alberto Nunes). 
158 República, VIII, 563b. É bem sabido que, no Menexeno, Sócrates, ao elaborar seu pastiche de um elogio fúnebre 

dos soldados atenienses mortos em combate, relata que teve por mestra, em seu julgamento da democracia, uma 

mulher: Aspásia, a amada de Péricles (Menexeno, 236a). Contudo, deve ser entendida essa passagem como sendo 

uma terrível ironia socrática. 
159 Também DUARTE, 2007, p. 31, faz uma aproximação do livro bíblico do Gênesis com a postura de Platão em 

tentar colocar a mulher em pé de igualdade ao homem. Entenda-se por igualdade algo que nivele o seu intelecto. 

Não é proposta platônica, nem muito menos de Duarte, mostrar uma igualdade quanto à origem desses gêneros. 

Há, portanto, igualdade, entre homem e mulher quanto a sua intelectualidade.  
160 Entre os autores que versam sobre esse problema, pode-se elencar ROBIN, 1989, que compreende ser uma 

figura literária-fictícia, um elemento retórico-filosófico utilizado por Sócrates, e TAYLOR, 1957, que acredita 

de forma contrária, justificando ser Diotima uma figura histórica.  
161Cf. OLIVEIRA, R. 2016, p.46.  Quanto ao problema da existência histórica ou não de Diotima, SOUZA, 1966, 

p.50, chama a atenção para sua importância no contexto deste diálogo platônico. 
162 É como compreende DOVER, 2012, p. 137-138. Ver também CORNFORD, 1950, p.71, e REALE, 2004, p. 

37-38; 168. 



61 
 

 

próprio discurso em prol do discurso de sua mestra, passando apenas a relatar o que ouvira da 

boca da mulher de Mantineia. Esta pode ser considerada uma autoalegoria de Sócrates, que por 

sua vez, como se verá, é a personificação mesma de Éros. “[...], a sacerdotisa Diotima parece 

também uma alegoria de Sócrates, que, ironicamente, refuta seus interlocutores em linguagem figurada, 

atribuindo a uma personagem fictícia os atributos que lhe são próprios. É Sócrates o ‘honrado pelos 

deuses’, possível significado do nome Dio-tima. É ele o “sacerdote” filosófico que identifica uma ‘peste’ 

ético-política em Atenas, e lhe prescreve um ‘sacrifício’ filosófico (201d)”163. Com isso, parece se 

constituir, no interior do diálogo, um duplo paradoxo: de fato, por um lado, além da narrativa 

das narrativas do início o diálogo, aqui se insere uma nova narrativa de narrativa, dando ao 

diálogo a aparência de um verdadeiro labirinto linguístico e literário; por outro lado, se propõe 

a enxertar uma voz feminina em um lugar totalmente dominado por homens e exclusivamente 

masculino.164 

Com o surgimento do discurso de Diotima-Sócrates, é possível perceber uma ruptura 

no linear caminho do diálogo, ruptura que marca a separação entre a intervenção socrática e a 

dos demais convivas do banquete. O que se vislumbra é a mudança de direção/objetivo, que 

leva o diálogo para um novo caminho, julgado por Sócrates como mais frutuoso e salutar: sair 

do lógos meramente oratório para se chegar ao lógos propriamente filosófico. De fato, fora isto 

o que os oradores do banquete fizeram: ignoraram a natureza do amor e limitaram-se a elaborar 

elogios de Eros e de suas benesses recorrendo aos procedimentos do encômio ou da retórica 

laudatória tradicional. A proposta socrática seria sair desse campo infértil e sem novidades, 

próprio da retórica laudatória, colocando-o em um caminho heurístico e mais proveitoso, em 

que, através de um questionamento genuinamente filosófico e argumentativo, buscasse 

enunciar a verdade acerca da natureza de Eros. Indagando Agatão, último a falar entre os cinco 

primeiros oradores, Sócrates faz um resumo das colocações eruditas, cheias de retórica e louvor 

ao amor, e adverte que mais que falar sobre e em louvor de algo, é necessário saber a natureza 

desse algo sobre o que se discursa.165 

Ao iniciar sua narrativa, Sócrates admite que, quando conhecera Diotima, possuía a 

mesma visão de Agatão no que concernia à realidade de Éros, a saber: acreditava ele que este 

era um grande deus (hos eíe ho Éros mégas theós), ou seja, um ser que se identifica com as 

coisas belas (eíe dè tôn kalôn). Contudo, de acordo com Sócrates, Diotima o refutou 

veementemente, através do mesmo procedimento dialético que ele, Sócrates, praticara com 

                                                           
163 Como bem nota PINHEIRO, 2011, p. 64. 
164 Cf. COOKSEY, 2010, 64. 
165 Banquete, 199c-d. 



62 
 

 

Agatão há poucos instantes. Com isso, o filósofo foi obrigado por Diotima a reconhecer que 

Éros não poderia ser nem belo nem bom. Não foi, porém, sem perplexidade que Sócrates 

recebeu esse ensinamento da sacerdotisa, pois pensava que, se afirmasse que Éros não era nem 

belo nem bom, de forma automática estaria assumindo que seria feio e mau (kaì kakós). A forma 

encontrada por Diotima para minimizar a crise epistêmica de Sócrates foi, habilidosamente, 

mostrar a possibilidade de um estado intermediário (metaxy) entre os contrários166. Ora, aparece 

aqui de forma substancial a formulação do princípio geral que evidencia Éros como condição 

do desejo (epithymia), pressupondo que todo aquele que possui esse desejo erótico tem a 

consciência do que se é e do que se deseja. 

Na verdade, também as palavras com as quais Sócrates comenta o discurso de 

Ágaton (199 C-201 C), antes de passar a palavra a Diotima, exprimem um 

ponto de vista muito significativo, até porque depende do ensinamento que 

Sócrates recebera de Diotima muitos anos antes. Ele submete ao procedimento 

do elenchos a tese de Ágaton, segundo a qual Eros é um deus e como tal é 

autossuficiente. Na realidade, tudo se passa de maneira diversa, porque Eros 

não é autossuficiente relativamente ao bem (agathon) e ao belo (kalon), mas 

pelo contrário caracteriza-se pela condição de falta (endeia) daquilo que 

deseja. Se Eros, como se mostra pela intervenção de Sócrates-Diotima, 

representa a condição do desejo (epithymia), a tese que Platão parece querer 

veicular reduz-se ao princípio geral segundo o qual cada desejo (erótico) 

pressupõe que o agente perceba uma discrepância entre o que ele é (ou tem) e 

o que reconheceu como digno de valor. A estratégia de subtração da natureza 

divina a Eros encontra uma expressão hipostática na atribuição a ele da 

qualificação de daimon megas (202d-e), de grande daimon, uma entidade que 

ocupa um lugar intermédio entre os deuses (que estão em perpétua posse do 

bem e do belo) e os homens (que, ao invés, resultam estar privados de ambas 

as qualidades).167  

 

Para endossar tal afirmação a sacerdotisa recorre, de acordo com Sócrates, à concepção 

da opinião correta (Tò orthà doxádzein)168, ao tratar de uma realidade intermediária entre o 

saber e a ignorância (ésti ti metaxý sophías kaí amathías). Para ela, a opinião correta de forma 

alguma pode ser considerada um saber, por ser incapaz de trazer à tona uma prova ou argumento 

daquilo que é enunciado, sendo desprovida de uma justificação racional de si mesma (álogon 

gár prâgma pôs án eíe epistéme);169 porém, mesmo sabendo disso, deve-se admitir que a 

                                                           
166 Semelhante argumento, no que se refere à noção de intermediário (metaxy), é elaborado por Platão também no 

diálogo Mênon, 97b-e. 
167 FERRARI, 2012, 66. 
168 Banquete, 202 b.  
169 Faz-se de salutar importância conferir a forma como Platão aborda esta questão no Mênon, 97a – 99a. Nesta 

perícope o autor dos diálogos afirma que a “opinião verdadeira” (alethés dóxa), pode, sim, chegar a superar todas 



63 
 

 

“opinião correta”, ainda que às cegas, alcança algo que é e que existe, aquilo que a pura e 

simples ignorância não poderia identificar. Com efeito, depois do explanado parece que a 

afirmação concorre para se formular, do ponto de vista gnosiológico, com base na fala da sábia 

de Mantineia, que aquele que opina corretamente é compreendido como se utilizasse de uma 

espécie de princípio intermediário que se situa entre o conhecimento e a ignorância. O próximo 

passo, então, na tarefa filosófica de se elucidar a natureza de Éros é aprofundar o conceito de 

“intermediário”, colocado primeiramente de forma geral. Pois, de fato, a noção dada acima 

facilmente poderia ser aplicada aos mais diversos campos, não sendo uma característica 

específica de Éros.  

Intermediário é uma noção muito geral que pode ser aplicada aos mais 

diversos campos, como o aritmético (o número 2 é o intermediário entre 1 e 

3), o físico (o estado líquido é um estado intermediário entre o sólido e o 

gasoso), o estético (proporcional é um intermediário entre o excessivamente 

grande e o excessivamente pequeno dentro de um conjunto), etc., etc.. É 

preciso especificar mais para se compreender melhor que tipo de intermediário 

Eros é.170 

 

Sendo assim, Diotima deixa claro para Sócrates que, sendo Éros desejo do que é belo 

e bom, logo privação daquilo que se deseja, não pode ser considerado um deus (theós), por se 

saber que o belo e o bom são atributos necessários da divindade. Contudo, continua a 

sacerdotisa, não pode ser ele considerado um mortal (thnetós), o que seria uma blasfêmia. 

Segue-se disso, então, que Éros deva ser compreendido como um grande gênio ou “demônio” 

(Daímon mégas)171, como um ser intermediário (metaxy) entre os deuses e os mortais, entre o 

divino e o humano. Com efeito, Éros possui um poder que lhe é próprio (dýnamis): a função de 

levar aos deuses o que vem dos homens e aos homens o que vem dos deuses, fazendo que haja 

uma devida e necessária ligação entre as partes opostas.172 Desse modo, Éros, como mediador, 

                                                           
as suas imprecisões epistêmicas, convertendo-se em saber. Isso se dará com a escolha e o estabelecimento de um 

argumento ou raciocínio que busque explicar a causa daquilo que se é enunciado.  
170 LOREDO, 2010, p. 68-69. 
171 O termo daímon já se encontra nos textos de Homero, com o sentido genérico de “divindade”, com um valor 

semântico próximo de theós. Concordam com isso BRISSON, 2007, p. 209 e DOVER, 2012, p. 140, e ainda 

afirmam que em Hesíodo tal palavra assume uma significação ainda mais precisa, quando se refere a entidades 

superiores aos mortais, mas inferiores aos deuses. É o caso dos gênios da raça de ouro que, assumindo a posição 

de guardiões benévolos, velam pelos homens (Cf. Hesíodo, Trabalhos e ditos, 122). Parece, então, que a 

formulação proposta por Diotima em muito se assemelha com o método mítico-genealógico compreendido por 

Hesíodo. Em sua cosmogonia, o poeta arcaico acredita que as divindades, não são, unicamente, entidades míticas, 

mas possuem características que permitem compreendê-las de modo relacional, hierárquico e metafísico. Ou 

seja, de forma categórica Eros passaria de uma entidade mítica primordial a um princípio metafísico. Sobre o 

termo daímon, cf. ainda CHANTRAINE, 1968, p 246.  
172 Banquete, 202 e.  



64 
 

 

torna-se mensageiro e verdadeiro intérprete entre os mortais e os imortais, entre os homens e 

os deuses, fazendo de todo aquele que busca viver sob as suas interpelações um verdadeiro 

homem demoníaco (daimónios anér)173 

Depois de ter especificado que tipo de mediação se adequaria à dimensão de Éros, é 

possível encontrar um Sócrates curioso em saber de onde vem essa realidade intermediária, qual 

a sua origem e quem são os pais desse grande gênio. Diotima, prontamente, satisfaz sua 

curiosidade, propondo uma iniciação ao mistério através do mito174. Eros, diz a sábia de 

Mantineia, foi gerado por ocasião de um importante banquete comemorativo pelo nascimento 

de Afrodite. Então, vários deuses do Olimpo encheram o palácio e, entre eles, estava Recurso 

(Póros), filho da deusa Astúcia ou Inteligência (Mêtis), que, embriagado de néctar, adentrou o 

jardim de Zeus e lá adormeceu. Pobreza (Penía), que chegara para mendigar à porta da festança, 

vendo Recurso deitado no jardim, pensou em gerar com ele um filho e assim se fez.175 Então, a 

Pobreza, unindo-se a Recurso, concebe Eros. O amor é, assim, o fruto da geração entre a 

abundância e a carência. Em virtude de sua procedência e por ter sido gerado no dia do 

nascimento de Afrodite, a bela, acentua a sacerdotisa, Eros é sempre desejoso do que é belo, 

embora possuindo uma natureza ambígua: de fato, por parte de mãe, o amor nada tem de belo, 

muito pelo contrário, é pobre, feio, rude (sklerós), descalço, sem um teto ou um lar (áoikos), 

vivendo ao relento, sem agasalho e tendo por cama o chão duro, buscando as portas e vielas 

como lugar para mendigar; já por causa do pai, é corajoso (andreîos), audaz (ites), um terrível 

(deinós) caçador, ardiloso, desejoso pelo saber, buscando o saber por toda a vida (Philosophôn 

dià pantós toû bíou). Ou seja, um profícuo mago (góes), feiticeiro (pharmakeús) e sofista 

(sophistés). 

Pois bem, ao iniciar a revelação sobre as coisas do amor, compreendido como sendo 

“intermediário” (metaxy) entre o belo e o feio, entre o mal e o bom, filho de Recurso e da 

                                                           
173 Idem, 203a.  
174 Como já foi tratado no primeiro capítulo, enfatizando a importância das alegorias míticas utilizadas por Platão 

para trazer à tona realidades difíceis de serem verbalizadas sem o auxílio das imagens e de exemplos 

verossimilhantes, une-se a isso o que diz PLUTARCO, 1962, p.22, apud REALE, 2004, p. 183.  
175 Cf. Banquete, 203b. Ora, é, no mínimo, curiosa a proposição retórica-filosófica que Platão faz ao introduzir, no 

diálogo, duas personagens raras da mitologia grega, que não se encontram comumente na literatura. Póros, que 

quer dizer recurso, é esperto, generoso, abundante, e alude a um elemento dinâmico, abundante, que tem alguma 

coisa de ativo, que age, trabalha. Um elemento generoso, enfim. Penía, por sua vez, é uma mendiga e remete, 

assim, à indigência, à pobreza, à miséria. De maneira bem convincente, tratou KARFIK, 2007, p. 147-163 da 

questão das divindades no Banquete, ao demonstrar que os deuses, como seres imateriais de que fala Diotima, 

nada mais seriam do que as entidades imutáveis e eternas da metafísica de Platão. Com isso, propõe esse autor a 

hipótese de que os deuses seriam as ideias, enquanto que os mortais representariam a realidade física e a matéria. 

Contudo, se isso for verdadeiro, o caráter intermediário de Eros não se limitaria apenas a uma questão epistêmica, 

mas se expandiria até chegar à esfera ontológica. 



65 
 

 

Pobreza, formula Diotima a noção de que, sendo assim, Eros não poderia ser um deus, contudo 

não seria tampouco um mortal. Teria um poder extraordinário, o de “mediador” em todos os 

sentidos, funcionando como uma espécie de copula mundi, vinculando e conectando tudo 

consigo mesmo. Do ponto de vista ontológico, essa proposição poderia acarretar a noção de que 

o “ser intermediário” está entre o ser eterno das ideias e o ser em devir do mundo sensível. 

Sendo gerado da pobreza e da abundância, Eros teria por natureza uma força dinâmica que 

sintetizaria de forma mediadora os opostos.176  

Despois dessa mudança de objetivo, Sócrates inicia, através das palavras de Diotima, 

a elucidação sobre o que seria o amor. Na visão socrática, Eros, não sendo um deus, nem aquele 

que possui ciência suprema, é uma força misteriosa que nos conduz, por meio do amor ao belo 

corretamente orientado, saindo do não-saber em que nos encontramos originalmente imersos, à 

busca da ciência suprema. Eros, então, é o poder intermediário por excelência, localizado entre 

a ignorância e o saber.177 O amor é o que nasce de Póros (riqueza) e Penía (pobreza). Não é um 

deus, pois todos os deuses são perfeitos, felizes e belos, já possuidores do que é bom e belo. 

Todavia, não é mortal, pertencente ao plano das imperfeições, ao mundo das cópias. O amor é 

algo entre os deuses e os mortais. Dessa forma, como uma realidade entre opostos, gerado no 

dia que nasce Afrodite, sua inclinação é para o que é belo, embora ainda não o sendo 

completamente. Essa sua característica alegórica só é possível porque antes Diotima negou sua 

condição de deus e o anunciou como um daímon. De natureza intermediária, não é plenamente 

divino nem um meramente humano. Na verdade, Eros é o elo entre deuses e homens, pondo a 

dimensão finita da realidade em ligação com a infinita em unidade.178 Ora, subjaz aí uma 

concepção (que não é meramente retórica) que assevera um elo indissolúvel entre o amor e a 

beleza. Uma união que compele o amor a viver pela beleza. Com efeito, Eros, como 

intermediário, é inclinação para o bom e o belo, é desejo de se possuir o que não se tem no 

tempo presente. Não é posse, mas fruição. Não é o belo nem, muito menos, o bom, mas 

inclinação (desejo) para o belo e o bom. Não é puramente privação, pois estar privado de algo 

é apenas ser carente do que não se tem, é ser desconhecido da falta que há, é uma consciência 

de uma ausência, que lhe faz ser privação. É mais que isso, é mais que privação e ausência, e 

menos que posse, menos que plenitude ou consumação. É meio termo entre isso tudo, é 

intermediário, é fronteira delimitadora entre o ter e o não-ter. De acordo com Platão, Éros é a 

idealização do homem, é filósofo que encontra essa personificação em Sócrates. 

                                                           
176 Neste sentido aborda REALE, 2004, p. 188-192. 
177 Cf. Banquete, 202 a-b.  
178 É o que nota ROBIN, 1964, p. 109. 



66 
 

 

Eros é idealização do homem. Não o homem concreto, não o homem 

Erixímaco, não o homem Pausânias, mas o homem ideal, aquilo que cada um 

devia pensar do homem. Assim Platão veria o ideal de homem em Eros. E 

dizendo que ele é o filho da abundância e da pobreza, Platão aborda, parece-

me, o duplo aspecto contraditório, paradoxal do homem, aquilo que Pascal 

chamará um dia: “Grandeza e miséria do homem!” O homem que é grande 

por um lado, e que é miserável por outro. Que é nobre e que é infame, [...] que 

é aspiração e o homem que é degradação. Eros, filho de Póros, filho de Penía. 

[...] E Platão diz textualmente: “Eros é pobre e não tem lar”. E se nós 

seguíssemos a linha de interpretação que eu proponho, vendo em Eros o ideal 

de homem, então isso quer dizer que o homem, na terra, não tem lar: esta terra, 

que é nossa, não é nosso lar. Há em nós uma semente de insatisfação, e a terra 

inteira é pouco para o homem. Bem nos diz o poeta brasileiro: “Grande 

mundo, vasto mundo... Mais vasto é o coração...”. Eros não tem lar, quer 

dizer: o mundo inteiro para plenificar o coração humano.179 

 

3.3 ÉROS É FILÓSOFO 

Como foi visto, o mito que conta a origem de Éros procura justificar sua natureza de 

daimon e mediador ao apresentá-lo como filho da Pobreza (Penia) e do Recurso (Póros), 

concebido na ocasião da festa pelo nascimento de Afrodite. Tendo estes pais, Eros não é nem 

rico nem pobre180. Concebido no natalício de Afrodite, a bela, o amor é, portanto, ávido de 

beleza e perseguidor desta. Além disso, Eros se encontra, segundo Diotima, a meio caminho da 

ignorância e do saber, o que torna claro o fato de ele ser também filósofo.181 Parece que há, nas 

entrelinhas do logos elaborado por Diotima, uma metáfora teológica da filosofia182: os deuses 

seriam representações das formas inteligíveis, sendo divinos e imortais; já a experiência 

místico-daimônica, envolvendo o movimento de aproximação dos mortais em relação aos 

imortais, seria uma imagem da ascensão ético-dialética da alma rumo à forma do belo; já o 

sacerdote, aquele que é iniciado nos mistérios do amor, é exatamente o filósofo. Ora, o homem 

ignorante nada sabe sobre a existência das coisas e nem quer saber. Não faz parte de suas 

ambições querer investigar. Vive na tranquilidade ocasionada pela não-razão. Ao passo que a 

divindade, possuidora da própria sabedoria e da verdade, não necessita mais buscá-las, já que 

contém em si a plenitude de todas as coisas. Eros não é nem uma coisa nem outra. É anseio, é 

desejo, é inquietação que o impulsiona a sair do seu estado de ignorância rumo à sabedoria. Ele 

não tem a luz do conhecimento, mas caminha para esta claridade. Na verdade, o que tem mesmo 

                                                           
179 DUARTE, 2007, p.34. 
180 De forma emblemática, aborda esta questão FERRARI, 2012, p. 67, nos seguintes termos: “Em todo o caso, o 

estado de aporia que Eros herda da mãe deveria poder ser superado graças às qualidades filosóficas herdadas 

do pai. Por outras palavras, o reconhecimento da condição de falta está acompanhado da consciência de que 

Eros é de certa forma capaz de alcançar uma Überwindung desta endeia.” 
181 Banquete, 203e – 204a. 
182 Cf. PINHEIRO, 2011, p. 64. 



67 
 

 

é a falibilidade de uma débil lâmpada nas mãos, como Diógenes, ou um pouco de luz nos olhos 

como a coruja183, símbolo da própria filosofia. O que no Banquete há é o anseio de Platão em 

mostrar que a filosofia, de fato, é o esforço da inteligência humana em sua procura infindável 

pelo saber. Apesar de ser frágil, pequena, limitada, essa inteligência é ardorosa em sua busca 

da luz do conhecimento, derrubando as faíscas ofuscantes das “verdades dogmatizadas” para se 

chegar, através de sua superação, à verdade mesma das coisas. Da mesma forma que a 

inteligência pode ser concebida como uma luz suave, entre a escuridão e o clarão forte, Éros é 

intermediário, e sendo intermediário, é filósofo. 

Em todas as obras platônicas, pode-se encontrar uma profunda reflexão sobre a 

filosofia e sobre seu alcance. Sem nenhuma dúvida, são sobre a natureza do filosofar as mais 

profundas e autênticas descrições que Platão se propõe a fazer. Até porque o referido filósofo 

compreendia que não pode haver um homem que conhece a si mesmo, que conhece a sua alma, 

sem tomar como instrumento dessa autoanálise a filosofia. De fato, o que diferencia o filósofo 

de todos os outros seres é que, sabendo que não sabe, não se contenta com este estágio e procura 

caminhar rumo à sabedoria. O filósofo é caminheiro rumo a uma verdade libertadora e 

emancipadora. A filosofia, portanto, é o meio pelo qual o homem pode se libertar. É a atestação 

de uma profícua busca que nunca cessa e nunca acaba. É o documento identificador daqueles 

que sabem que não sabem, mas que lutam saindo da ignorância na busca da sabedoria. Para 

Platão, no livro VII da República, a filosofia é o instrumento que ajuda o homem a sair da 

ignorância de sua caverna para a luz da sabedoria. Só pode, de fato, governar a pólis grega o 

filósofo. Com a alegoria da caverna184, Platão nos propõe uma imagem (eikón) de como, por 

meio da filosofia, podemos efetuar um movimento de libertação do erro e de aproximação do 

conhecimento. 

Na alegoria da caverna temos um alguém que se liberta das correntes que o 

prendem a um mundo limitado. Temos ali dentro da caverna, então, um mundo 

restrito, e fora dali, um mundo ilimitado. Essa metáfora representa, entre 

outras coisas, a limitação daquilo que nós conhecemos. Infinitude não é o 

termo propriamente adequado porque, em Platão, o conhecimento chega a um 

lugar – o conhecimento do Bem.185  

 

                                                           
183 É como a tradição filosófica vê a figura de Diógenes, o cínico: com uma lamparina na mão e uma exclamação 

que se torna o seu mantra: “Procuro um homem”! Atribuem a Aristóteles o feito de ter identificado a filosofia 

com a imagem da coruja.  
184 Texto encontrado em República 514a-517a.  
185 SOUZA, J. P. 2011, p. 7: 



68 
 

 

Pode-se dizer, assim, que a caverna seria uma metáfora para o estado ignorante da 

humanidade, condição em que se dá o império das aparências. Tal ambiente é possuidor de um 

alto grau de ilusão que dá aos seus habitantes sinais de veracidade para aquilo que é falsificado. 

Por não ter a verdade, a humanidade é totalmente inebriada pelas sombras. Em suma, a mais 

autêntica representação do mundo da experiência ordinária em que todos nós a princípio nos 

encontramos, do mundo das cópias. Já os prisioneiros seriam todos aqueles que se deixam 

acorrentar pelas opiniões convencionais que circulam na sociedade; aqueles tipos de pessoas 

que se deixam iludir pelos discursos enganosos acerca da virtude; e, por fim, são pessoas que, 

por medo da libertação – num primeiro momento – dolorosa e penosa, se deixaram escravizar 

pelos enganos de uma não-reflexão, ficando apenas no que aparenta ser, que não vão além, 

permanecendo no comum e no grande redil da vida comum. O filósofo é aquele, porém, que 

consegue se libertar dos grilhões do não-saber e do comodismo, o que consegue encontrar a 

verdadeira luz onde não há sombras, onde a claridade é sua única fonte. É de Platão a proposta 

de conceber a filosofia como um instrumento para a abertura de cavernas e rompimentos de cadeados.  

Segundo o relato platônico, o filósofo é aquele que depois de chegar à realidade 

suprema não consegue mais se conformar com as imagens escuras passadas. Se a caverna é uma 

referência à ilusão sensível, aquilo que o libertado vê é sinal profundo e autêntico do mundo 

inteligível, lugar onde se encontram as formas perfeitas de todas as cópias do mundo sensível. 

Logo, o papel da filosofia é fazer este homem sair das aparências e se fixar naquilo que é a 

realidade; é dar a oportunidade de ele descobrir o que está por trás do que se revela fisicamente. 

O propósito da filosofia é libertar o homem dos grilhões do não-refletir, fazendo-o amante da 

sabedoria e propagando aos outros, mesmo com risco de morte, o saber adquirido. No livro X 

da República, Platão volta a questionar o papel do poeta como um educador. Para o filósofo, a 

poesia não pode revelar as coisas como, de fato, elas são; à semelhança do espelho, só consegue 

revelar a aparência. E, pior, quando se refere à natureza do homem, só pode mostrar o trágico 

e o triste. Para não cair neste mal, é necessário a exclusão dessa espécie de arte na cidade.186 

Com isso é possível afirmar que, no pensamento platônico, a não extirpação da poesia como 

uma forma educativa, poderia prejudicar terminantemente a justiça na pólis e, por 

consequência, todas as virtudes. Sócrates dá a entender que a poesia deve ser substituída pela 

filosofia, como meio educativo, pois somente esta pode nos revelar, na sua forma dialética, o 

que é a realidade em si.  

                                                           
186 Cf.  República, 607 b-c.  



69 
 

 

Aqui estaria então o papel do filósofo: aquele que se decide não ficar nas rimas e 

poesias, nas pinturas e no artesanato, ou seja, em tudo o que é cópia, mas sim aquele que se põe 

na estrada à procura do Bem. E assim prossegue, até finalizar o seu discurso na República 

exortando todos à prática do bem, ou seja, da justiça e das demais virtudes. A filosofia estaria, 

aqui, como a condutora educativa daqueles que se dispõem a seguir na justiça, que procura 

viver na virtude. Na República, a filosofia é compreendida como uma contemplação da 

totalidade do tempo e do ser. É por meio dela que o homem sai da caverna e vê a realidade 

verdadeira, logo, o total inverso da aparência. É a que dá nome à atividade daquele que, não se 

contentando com a concepção de mundo dada por outrem, se dispõe a galgar rumo ao Bem. O 

filósofo, para Platão, não pode nunca se deixar confundir com um artista. O filósofo não faz 

arte, não aceita ser criador de cópias de um modelo já preexistente: ele é semelhante ao 

Demiurgo, o modelador da cidade. Como o Demiurgo, em seu trabalho, criou o mundo tomando 

o bem como um objeto que modela a matéria bruta, assim é o filósofo, que pega o mundo em 

seus difíceis questionamentos e, com os instrumentos do discurso, vai deixando vir à tona o 

verdadeiro ser de cada coisa, a ideia. “O filósofo, ao mesmo tempo em que lentamente desperta 

e fortalece certas potências intelectuais, abranda o ardor das paixões e faz adormecer a fúria 

dos desejos corporais.” 187 

No Banquete, diálogo base desta pesquisa, Platão enuncia, como já evidenciado 

anteriormente, que nenhum deus filosofa ou deseja ser sábio, porque, de fato, já o é. Como, 

também, não filosofam os ignorantes, porque o erro destes é acreditarem que sabem o que não 

sabem realmente. O filósofo, para Sócrates, não é sábio por si mesmo ou pelo conhecimento 

que presume ter, mas, ao contrário, é sábio pela sua total e indiscutível clareza pessoal acerca 

de sua ignorância. É o fato de saber que não sabe que o põe à frente daqueles que acreditam 

saber e não sabem. O princípio da sabedoria é a constatação interior da ignorância; a constatação 

e nunca a estagnação.188 Ora, a palavra philosophia, então, seria a designação precisa de um 

amor autêntico pela busca do saber. O filósofo não é um sábio, como dizia Pitágoras, mas aquele 

que ama o saber189.  

                                                           
187 PAULA, 2010, p. 124. 
188 Cf. Apologia de Sócrates, 21a-23b. 
189 É o que nota REALE,1994, p.21: “Segundo a tradição, o criador do termo ‘filosofia’ foi Pitágoras, o que, 

embora não sendo historicamente seguro, no entanto é verossímil. O termo certamente foi cunhado por um 

espírito religioso, e pressupunha só ser possível aos deuses uma sofia (‘sabedoria’), ou seja, uma posse certa e 

total do verdadeiro, uma contínua aproximação ao verdadeiro, um amor ao saber nunca saciado totalmente, de 

onde, justamente, o nome ‘filo-sofia’, ou seja, ‘amor pela sabedoria’”.  



70 
 

 

Então, é dos filósofos a responsabilidade de desejar, amar e buscar a sabedoria. A 

palavra “amor” tem tanta profundidade na filosofia que ele procurou deixá-la “dentro-

significante”, ou seja, dentro do seu nome, significando-o. É o amor que impulsiona aquele que 

quer saber. Não existe pesquisador da verdade se não estiver imbuído pelo amor naquilo que 

faz. Amar é condição crucial para encontrar a sabedoria. Por isso, não há duas palavras 

separadas, mas uma só. Amor e sabedoria significam filosofia. É com o componente desses dois 

atos que se pode dizer que existe um pensamento filosófico. Não há sabedoria sem amor na 

filosofia. Passando pelo conceito de filosofia como amor em Platão, resta-nos, portanto, tratar 

sobre o papel daquele que se dispõe a filosofar. A postura do filósofo para Platão é a daquele 

que se desprendeu, através da busca do conhecimento e da reflexão acerca da verdade, das 

correntes que o mantêm preso na caverna, conseguindo ver e enxergar o mundo intangível, o 

mundo onde as formas são perfeitas, o mundo das ideias, onde a verdade que permanece da 

imutabilidade das coisas predomina. E que, também, depois de vista a luz, não consegue mais 

ficar nas sombras e imperfeições das formas, dentro da caverna.  A natureza intermediária de 

Eros é, precisamente, aquilo que identifica o papel do filósofo. 

A natureza "intermediária" de Eros é precisamente o que comporta sua 

identificação com o filósofo. Os deuses já são sábios, com efeito, não podem 

desejar a sabedoria porque já a possuem, ao passo que não filosofam e não 

entram na busca incessante da sabedoria. Tampouco os ignorantes se refugiam 

na filosofia, na medida em que, não tendo sabedoria, estão convencidos de tê-

la, e, portanto, pensam não necessitar dela. Consequentemente, eles não 

sentem desejo por aquilo que acreditam não necessitar de modo algum. 

Filósofo é aquele que está entre a sabedoria e a ignorância e, como tal, é 

precisamente Eros.190  

 

O filósofo não é aquele que tudo sabe, mas sim aquele que deseja saber, que busca 

incansavelmente o conhecimento, que está disposto a qualquer sacrifício para encontrar a 

verdade. E é essa busca pela verdade que faz o filósofo chegar ao seu objetivo primeiro. 

Compreender, contudo, Éros como filosofia no Banquete de Platão é desvendar nuances de um 

conceito ora formulado, tratando na realidade de outro com similar importância. Todas as 

descrições feitas pelo filósofo sobre o amor são uma descrição, da forma mais autêntica e 

profunda, do que é a filosofia e de seu papel na história humana. 

Em suma, sendo Éros filósofo, meio caminho entre sabedoria e ignorância, põe a 

filosofia não como uma conhecimento acabado ou definitivo, mas como um exercício 

                                                           
190 REALE, 2004, p. 191-192. 



71 
 

 

essencialmente erótico que, por meio do desejo, impulsiona a seguir na trilha do saber, sendo 

caracterizado como uma busca amorosa do conhecimento, não tendo espaço para qualquer tipo 

de dogmatismo, se colocando na condição mesma de um saber humano, o qual tem sua base no 

finito, na incompletude e na fragilidade.191 Falar em filosofia e no papel do filósofo em Platão, 

é tocar numa espécie de tipo-ideal, no cidadão exemplar, do mestre nas coisas do amor, é falar 

em Sócrates, um ser eminentemente erótico.192 Chegando a este ponto, é possível caracterizar 

o Banquete como sendo o diálogo platônico em que o autor, de forma profunda, procura 

defender a filosofia elucidando sua natureza, as finalidades e os limites de seu exercício. 

Eros deve referir-se imediatamente à condição do filósofo e de Sócrates, que 

representa a personificação da filosofia. Para Platão a filosofia apresenta uma 

natureza intrinsecamente erótica (e ‘demoníaca’), cujos traços distintivos são 

representados por uma condição de falta, ou seja, de não autossuficiência, pela 

consciência deste deficit, e pela tensão (epithymia) para a sua supressão. Se 

um dos aspetos mais característicos dos diálogos platônicos consiste na 

difundida presença de afirmações de tipo metadiscursivo, muitas vezes 

relativas precisamente à natureza da filosofia, o que Sócrates e Diotima dizem 

de Eros (e depois Alcibíades diz de Sócrates) no Banquete constitui, talvez, o 

exemplo paradigmático deste género de comunicação de certa forma indireta. 

O Banquete, mais do que os outros diálogos, representa um logos peri 

philosophias, em que, de certa forma, se estabelecem a natureza, as finalidades 

e os limites da atividade filosófica.193  

 

A filosofia, aqui, é um processo zetético que se alça ao infinito, por se saber que essa 

dimensão erótica própria de nossa condição humana jamais poderá ser cancelada ou extinta. 

Nisso, o filósofo, compreendendo sua carência e finitude, é um ser erótico que anseia 

transcender suas limitações e precariedades na busca de alcançar uma sabedoria completa e 

definitiva. 

[...] a filosofia, na perspectiva platônica exposta no Banquete, na medida em 

que se determina como uma atividade produzida por éros, vale dizer, por um 

desejo ou privação fundamental, e cujo exercício se dá permanentemente na 

zona intermediária entre o saber e sua ausência, é um processo zetético 

virtualmente infinito, porquanto a dimensão erótica que caracteriza nossa 

                                                           
191 Essa era uma característica particular de Sócrates, e consequentemente dos seus discípulos: reconhecer a 

precariedade existente em seu próprio saber. Cf. HADOT, 2002, p. 118-120. Já no início do simpósio (175c-e) 

encontramos Sócrates exemplificando isso. Atesta que o conhecimento de que dispõe é quase que insignificante, 

muito mais questionável e restrito apenas às coisas sobre Éros. O filósofo pretende deixar registrado seu completo 

não saber, que mais se assemelha a um sonho (hôsper ónar oûsa). Vale conferir abordagem parecida em Teeteto, 

150 c-d, e o que diz Aristóteles em Refutações Sofísticas, 183b 6-8. 
192 Ao se falar da natureza “erótica” da filosofia e de Sócrates, verificamos que há inúmeros pesquisadores que se 

debruçaram sobre esta questão, por exemplo ERLER, 2008, p. 115-118, e RIEDWEG, 2001, p. 13-23.  
193 FERRARI, 2012, 66-67. 



72 
 

 

natureza jamais poderá ser definitivamente cancelada ou abolida. Segue-se daí 

que o filósofo, como o ser que é habitado por essa carência ou incompletude 

fundamental, não é e não será jamais um deus, vale dizer, aquele que dispõe 

de um saber perfeito e absoluto, mas sim um ser demoníaco e intermediário, 

que busca, tanto quanto isso é possível, se aproximar do deus e da sabedoria. 

Ora, reconhecer que o filósofo é um ser carente e incompleto, vale dizer, um 

ser erótico e demoníaco, que busca se aproximar do divino, mas que 

permanece sempre aquém deste, significa reconhecer que o filósofo é marcado 

pela finitude e que, como tal, ele não pode transcender totalmente a 

precariedade e os limites da condição humana, alcançando o plano de uma 

sabedoria completa e definitiva, o plano da contemplação derradeira e 

absoluta. 194 

 

3.4 ÉROS E SEUS EFEITOS 

Pois bem, seguindo o discurso de Diotima, narrado por Sócrates, em casa de Agatão, 

que principia pela refutação efetuada pela sacerdotisa da opinião socrática segundo a qual Éros 

seria um deus belo e bom, alcançando a concepção de que Eros não é uma divindade, mas um 

dáimon, ou seja, uma força intermediária entre a divindade e os mortais, e, por isso, um 

princípio de mediação entre essas duas realidades, chega-se à conclusão de que Éros só pode 

ser filósofo, uma vez que a sabedoria está entre as coisas mais belas e Éros é necessariamente 

anseio e busca por tudo o que é belo. O próximo passo do discurso é mostrar as obras ou efeitos 

desse Éros demoníaco e filosófico, procedimento marcado pela seguinte pergunta de Sócrates 

a Diotima: “Pois que seja, forasteira; falas muito bem. Mas, sendo Eros o que dizes, de que 

maneira pode ser útil aos homens?”195 Para isso, a enigmática sacerdotisa de Mantineia, 

recorda que éros, do ponto de vista antropológico, é apetite inato (epithymía) por aquilo que é 

bom, constituindo, portanto, uma condição natural e duradoura. 

Dado que Eros é caracterizado em termos de desejo (epithymia), ele não pode 

deixar de dizer respeito à alma, que representa o sujeito onde se originam 

todos os desejos. Na verdade, a alma não é só uma entidade que possui desejos, 

mas é ela mesma epithymia; neste sentido Eros é para a alma não um pathos, 

mas sim uma hexis, isto é, uma disposição natural e duradoura. Em todo o 

caso, não há dúvida de que Eros é erastés (203 C), ou seja, amante, e não 

eromenon ou erastón, isto é, amado.196 

 

                                                           
194 OLIVEIRA, R., 2016, p. 50.  
195 Banquete, 204c. 
196 FERRARI, 2012, p.67. 



73 
 

 

 Contudo, chegando nesta etapa da fala, eros recebe uma precisão maior em seu 

conceito. O amor, evidenciado neste momento, não apenas desejaria o que é bom, mas, buscaria 

possuir e ter “sempre” (aeí) consigo isto que é considerado bom, chegando por meio dessa posse 

perpétua ao que o homem denominaria de felicidade.197Aqui é possível encontrar a introdução 

do aprofundamento do conceito Éros, extremamente interessante, por meio da qual, pela 

primeira vez, se propõe no diálogo a ideia do eterno ou daquilo que é “sempre”. 

Ao se referir à natureza de Éros, e, por meio dessa referência, introduzir a temática do 

que é “sempre”, parece Platão querer trazer para a realidade dos convivas do banquete o que 

significaria, no cotidiano, essa narrativa, e mais que isso, parece querer tocar na situação sócio-

educativa de Fedro, Erixímaco, Pausânias, Aristófanes e dos demais presentes, quando mostra 

que tratar sobre o amor é se questionar profunda e constantemente sobre sua perenidade. Com 

efeito, quem poderia dizer que, a todo instante, o pensamento humano não questione, 

espontaneamente, sobre o sempre, sobre a oportunidade de se perpetuar ou de se eternizar? 

Sabendo, pois, que o homem é o único ser que tem consciência de que não é eterno (haja vista 

que os outros seres morrem, mas não sabem que morrem), anseia pela imortalidade, como um 

grito de protesto. Ambiciona, de forma implacável, a perenidade, a eternidade. Nesse sentido, 

Éros seria esse grito silencioso que diz a cada indivíduo que aquele que um dia amou, amará 

sempre. Pois, se pudesse questionar sobre o que seria “amar”, poderia dizer sem erro: amar é 

dizer ao ser amado: tu não morrerás nunca! Talvez foi isso o que disse Sócrates a Diotima, ou 

foi o que Platão e outros discípulos declararam a Sócrates: tu não morrerás nunca! Tuas palavras 

estarão vivas e perenes. De fato, o amor exige perduração, imortalidade, algo que proteste 

contra o fim, algo contra o acabamento. Éros é amor, amor ao belo e o belo é o bem. Por 

conseguinte, o bem é a felicidade, que para ser verdadeira implica a imortalidade, envolve o 

sempre, a perpetuação. Então, Éros será o amor do Bem para sempre. 

Ora, há no Banquete uma construção lógica que visa conduzir o leitor a chegar em 

determinadas conclusões. Diotima impulsiona Sócrates a concordar com suas afirmações: que 

o desejo pelas coisas belas só pode ser desejo de possuí-las; que possuir as coisas boas e belas, 

                                                           
197 Banquete, 204d-206a. De forma particular, dentre essas numerações ora citadas, Platão elucida o seu axioma 

eudaimonista: “É certo, pois a aquisição de coisas boas deixa feliz as pessoas felizes, não tendo cabimento 

voltar a perguntar por que deseja ser feliz quem é feliz; parece que a resposta está completa.” De acordo com 

o pensamento platônico, existe uma substancial ligação entre os termos Bem (agathon) e Felicidade 

(eudaimonia). O grego não concebe o bem e a beleza sem a felicidade. O bem e o belo são faces de uma mesma 

moeda, a felicidade. Éros, então, é amor que impulsiona para o belo, para o que é bom, para a felicidade.  Já no 

diálogo Górgias, 499e, os termos parecem entrar em intercâmbio: “[...] o bem é o télos de todas as nossas ações; 

e é em vista dele que todas as outras coisas devem ser feitas e não o contrário, ele, em vista de todas as outras 

coisas”. 



74 
 

 

significa ser feliz; que todos desejam ser felizes; que o desejo de felicidade é um desejo 

universal; que éros é desejo de possuir o que é bom; e que todos desejam possuir o que é bom 

e belo para sempre.198 Nessa construção se formula o seguinte resultado: sabendo, pois, que o 

amor é o desejo comum a todos os homens de possuir o bem perenemente, o que é o mesmo 

que afirmar que todos os homens desejam ser felizes, há uma modificação quando se dá o 

acréscimo do advérbio “sempre”, atestando que éros não é só um desejo de ter o Bem, mas um 

desejo de tê-lo “para sempre”199. Com efeito, com a introdução dessa pequena cláusula 

adverbial transforma-se éros em um desejo de imortalidade, objeto supremo da felicidade do 

homem. 

Sob o prisma da educação em Platão, e levando em conta a tese principal de Diotima 

nas coisas referentes ao amor, é possível identificar como se dá, então, tendo como fim a 

felicidade, a orientação da pulsão erótica para o bem e belo. Não resta dúvida, com isso, que o 

bem para o qual Eros tende constitui-se pela felicidade (eudaimonia), ocupando a posição de 

finalidade (télos) em cada indivíduo.200 Ora, a mulher de Mantineia, através de uma análise do 

impulso erótico, afirma que tratar de éros é tratar da geração (gennesis) e do parto no belo (tókos 

en kaló).201 É na posse duradoura, ou imortalidade, que constitui o fim da geração, já elencada 

por Diotima. Esse desejo de imortalidade pode ser expresso de duas formas: no âmbito da 

natureza física, no que se refere à reprodução puramente sexual, propiciando a imortalidade da 

espécie, e no âmbito intelectual e moral, propiciando uma imortalidade de caráter espiritual. 

Com efeito, ao chegar à idade da maturidade a maioria dos homens e das mulheres se dão em 

casamento. Antes de se declinarem, antes mesmo que esta vida empalideça e se apague, eles 

tratam de transmitir a vida a outros, de passar a chama para frente, imortalizando-se 

biologicamente.202 Quanto à natureza intelectual, trata-se de alcançar a imortalidade através da 

produção de lógoi em torno da virtude e do modo como um homem pode ser bom, dando origem 

a leis, obras, instituições e formas de paideia. 

Pela descrição acima, vemos que o homem assim fecundado em sua alma, 

procura os belos jovens a fim de gerar as virtudes que vinha concebendo não 

apenas por serem belos os corpos daqueles. Mas o amante filósofo procura 

aquele que é belo também em sua alma, tanto para gerar o que ele mesmo 

                                                           
198 É possível encontrar esse caminho argumentativo em Banquete, 204d-206a. Há nesta passagem uma via 

argumentativa dialógica, que busca levar aquele que se dispõe a entrar nesse meio discursivo a aceitar as 

formulações socráticas.  
199 Esse tema retorna no final do Timeu quando Platão estabelece uma ligação íntima entre eudaímonia e athanasía 

no âmbito da concepção do télos do homem (Timeu 90b-c).   
200 Banquete, 205a. 
201 Sobre isso, vale conferir ROWE, 1998, p.45-47, em seu título: “Eros como tókos en kaló”.  
202 Banquete, 207a. 



75 
 

 

concebeu quanto para educar plenamente aquele para o qual ele se volta. 

Vislumbramos assim o movimento de integralidade da paidéia platônica que, 

sem excluir aquilo que é belo no corpo, pretende ordenar esse desejo e atração 

pela beleza corpórea como o primeiro momento de um movimento 

ascendente, rumo às exigências mais elevadas da formação ética e política do 

indivíduo. A paidéia platônica reconhece e aproveita o amor corpóreo como 

um momento importante e necessário para a formação integral do cidadão203  

 

Ou seja, o homem que realiza uma obra de arte, que desperta a admiração dos outros, 

este homem se perpetua por meio da obra de suas mãos e de sua alma. Quando morrer, sua obra 

de arte falará dele. A isso se assemelha também o intelecto. Por mais tempo que passe, um 

pensamento não morre.204 O trabalho de geração também é levado a cabo na cidade, por meio, 

antes de tudo, dos poetas. Todavia, é possível encontrar sua excelência igualmente nas leis e 

instituições, através da ação dos legisladores e homens políticos, que possibilitam, por meio de 

seus feitos, a realização da beleza nos costumes e práticas dos cidadãos, gerando uma prole 

moral e espiritual e fazendo com que seus nomes se perpetuem e se imortalizem por meio da 

glória perene.  Para a sacerdotisa, a geração por meio de Eros, no tocante à esfera da alma, 

acontece dentro de um processo educativo, necessitando, assim, da presença de jovens belos, 

possuidores de qualidades intelectuais, para que o mestre possa realizar o processo de 

eternização do saber e do conhecimento, propiciando a imortalidade do homem. “O filósofo 

pretende tornar imortal o saber que obteve, não só mantendo-o sempre vivo dentro de sua alma, mas 

também semeando-o e fazendo-o crescer noutras almas, garantindo assim a conservação”.205 A 

educação (paideia) é ato central na prática filosófica, pois é por meio dela que o filósofo, 

verdadeiro dialético, inicia o processo de transmissão do saber, sob o impacto do desejo de 

imortalidade. Todo o trabalho filosófico de Platão consiste em construir uma educação erótica 

que propicie uma interferência social na pólis ateniense. Seu objetivo é formar os homens com 

e pelo amor, amando-os na configuração de uma comunidade social em que se manifeste 

Éros.206 Com efeito, haveria uma substancial ligação entre a paidéia e a politéia. Ao tratar de Platão, 

acentua Kelsen: 

                                                           
203 LOREDO, 2010, 75. 
204 Junte-se a isso o próprio exemplo de Platão. Há mais de vinte e cinco séculos ele abandonou o mundo, mas não 

deixa de estar vivo em sua obra, em seu pensamento. Cada vez mais eternizado e imortalizado quando, ainda 

hoje, os pesquisadores de diferentes áreas e conhecimentos voltam a se debruçar sobre seus escritos. 
205 CENTRONE, 2009, p. 43. Nos diálogos platônicos, com mais evidências os de sua juventude, como é o caso 

de Cármides, não é difícil encontrar o filósofo Sócrates à procura de jovens em que pudesse implementar o seu 

processo educativo impetrando a perpetuação do seu saber. Comunga ainda mais das palavras de Diotima, quanto 

à capacidade do filósofo escolher uma alma idônea (psyché prosekousa) e dispor de raciocínios (logoi) 

produzindo outros tantos raciocínios, o relato contido em Fedro, 276e-277a.  
206 É o que nota SINGER, 1927, p 159. 



76 
 

 

É por isso que seu pensamento, mais que qualquer outra coisa, tem por 

objetivo a educação e o Estado. E é por isso que, para ele, o Bem, a justiça – 

única justificativa para a dominação do homem pelo homem, única 

legitimação tanto da paidéia quanto da politéia –, torna-se a mais elevada das 

questões. A paixão político-pedagógica de Platão brota da fonte de seu Eros. 

Uma vez tendo reconhecido que a dinâmica do seu filosofar advém desse Eros, 

não se pode fechar os olhos ante a singularidade desse Eros platônico.207 

 

Contudo, as duas formas de imortalidade parecem não ser um argumento suficiente 

para se justificar o meio de se eternizar. Porque, se de um lado, a imortalidade biológica não 

assegura que se perpetue a pessoa que transmitiu a vida, por se saber que quem viverá serão os 

filhos, e os pais morrerão de toda forma, por outro lado, a imortalidade espiritual também não 

garante a perenidade do autor das obras de arte, já que as obras ficarão, mas ele – com certeza 

– perecerá. Ora, chega-se neste ponto a um impasse. A imortalidade que Diotima apresentou é, 

sintomaticamente, precária. Cai-se aqui na espécie de imortalidade imanente às coisas, ao passo 

que o homem é transcendente a essas mesmas coisas. Considerando o pensamento platônico, a 

beleza é anterior ao artífice do belo. Não é o poeta quem cria a beleza, é a beleza que acorda o 

poeta. E ainda mais, não é a história que faz a eternidade, não é o tempo que faz o eterno, mas 

é o eterno que faz o tempo. Não há uma criação do belo pelo artista, ele apenas o descobre, por 

ser o belo um princípio ontológico anterior. Portanto, existe algo que transcende a beleza de 

uma estátua, de um edifício, de uma boa aula ministrada. Isso tudo são centelhas de uma luz 

eterna, que é tanto superior quanto anterior às coisas nas quais esplende. Para Platão, então, 

sendo a beleza precedente à obra do artista, o belo é transcendente. Só existe a possibilidade de 

se perpetuar a beleza nas coisas materiais e transitórias, na efemeridade do real, se existir uma 

beleza que perdure e transcenda. O efêmero é apenas o espelho, reflexo da transcendência, 

daquilo que está além deste mundo, daquilo que é eterno e imutável. E ainda mais, o objeto do 

desejo de Eros é a felicidade, a qual é alcançada com a posse do que é bom, sendo este um 

desejo comum a todos os homens. 

Eros é caminho da eudaimonia, da felicidade, estável e verdadeira como a 

forma divina que a fundamenta. Desse modo, percebe-se a dimensão ética da 

dialética e da mística erótica. A eudaimonia (literalmente, o estado decorrente 

de um bom daimon) não depende mais de se ter um bom espírito (daimon), 

mas de proceder conscientemente de modo a realizar o seu bem (agathon), 

capaz de realizar o fim (telos) do homem.208 

                                                           
207 KELSEN, 1998, p. 64. 
208 PINHEIRO, 2011, p. 63. 



77 
 

 

 

Mas o que está oculta é a refutação de Platão ao discurso de Aristófanes quando atesta 

que, sendo o amor o desejo de ser feliz, mediante a posse do que é belo e bom, não se pode 

dizer que ele seja a busca de uma metade perdida, pois o bem não se confunde com algo ou 

alguém que nos é semelhante. Tanto que “até os seus próprios pés e mãos querem os homens 

cortar, se lhes parece que o que é seu está ruim.”209 O amor é desejo do bem e não de uma 

metade perdida porque é o bem que confere a felicidade ao homem. Como visto já no início 

deste capítulo, desde a negação de Eros como sendo divindade, até se chegar à definição de sua 

natureza, Platão já procurava mostrar que se o amor fosse um deus, não haveria triunfo da razão. 

Já que os deuses não se identificam com nada que seja finito, carente, inacabado. Longe de todo 

romantismo não-examinado, trazido por belos e comoventes mas inférteis discursos imbuídos 

de um sentimentalismo exacerbado, Platão ensina que o amor está muito longe de ser apenas 

um sentimento que os enamorados possuem como que por uma atração física; todavia, é pulsão 

natural do gênero humano, é desejo – não unicamente de um homem para com uma mulher – 

que move todo o indivíduo rumo ao bem. De forma emblemática, Kelsen relaciona a noção de éros 

como não sendo um sentimento entre um homem e uma mulher, mas o contrário, entre o homem com 

outro homem, disseminado em parte da Antiguidade na forma de pederastia, nestes termos: 

Esse Eros, porém, que desempenha papel decisivo na vida e na doutrina de 

Platão, não é aquele sentimento no qual logo se costuma pensar quando se 

trata de amor; não é aquela atração física e espiritual que une sexo distintos, 

que impele o masculino rumo ao feminino, a mulher me direção ao homem e 

no qual temos que reconhecer a lei fundamental de toda a vida. O Eros 

platônico constitui, por assim dizer, uma exceção no tocante a essa lei, um 

desvio da norma que governa a grande massa dos homens. Ele é o amor entre 

seres de um mesmo sexo e, particularmente, do impulso que impele o homem 

rumo ao homem e que, no mundo grego, encontra-se disseminado por certas 

camadas sociais sob a forma de pederastia.210  

 

Sendo assim, Sócrates exclui essa possibilidade e, além disso, descarta a hipótese de 

ser éros apenas “amor entre pessoas”, determinando-o como “todo e qualquer desejo” que os 

homens possuam. Esse mesmo éros, como desejo, conduz à posse do bem e, inevitavelmente, 

à felicidade. Logo, desejar a felicidade é princípio régio, fim último, para todas as ações 

humanas. Éros, então, é a força que anima sem cessar todas as ações do homem. Haveria então, 

correlatamente, em éros, uma tendência a procurar o belo e aspirar à imortalidade. O amor que 

                                                           
209 Banquete, 205e. 
210 KELSEN, 1998, 64. 



78 
 

 

vai em busca do Bem para sempre, com todas as consequências que isso comporta, traz consigo 

a força que pode construir a cidade ideal.  

 

3.5 A SCALA AMORIS 

Seguindo o caminho discursivo impetrado por Diotima, o último passo é revelar a 

Sócrates os mistérios mais elevados em relação a Éros. Em Platão, o momento supremo da 

iniciação dos “grandes mistérios” sobre as coisas do amor se dá a partir da formulação de uma 

escala erótica, onde há uma verdadeira purificação partindo do amor pelos corpos até chegar à 

contemplação da beleza em si mesma que, em última instância, se confunde com a própria 

filosofia, proposta no Banquete como sendo a manifestação máxima do poder de Éros. Ora, a 

fala da sacerdotisa, neste momento, elucida uma realidade sobre esta manifestação do amor de 

uma forma hierárquica, criando uma atmosfera misteriosa, propondo uma via de ascese 

gradativa para se alcançar a plenitude erótica. O logos de Diotima encontra, então, o seu ápice 

com esta autêntica “iniciação” nos mistérios do amor, que seria, em síntese, a apresentação dos 

diversos graus através dos quais se consuma o impulso erótico211. A própria cena de um 

banquete, de um sympósion festivo, evidencia uma imagem iniciática, ambiente propício para 

a revelação dos mistérios, ritos e símbolos no que concerne à iniciação212.  

Há, com efeito, uma devida aproximação entre o Banquete e o culto aos mistérios, 

especialmente, nas iniciações eleusianas.213 Quando se trata dos Mistérios de Elêusis, temos o 

que os atenienses os viam como a expressão mais pura desse tipo de fenômeno religioso, como 

os mistérios tout court . Seu culto era organizado pela pólis de Atenas, sob a supervisão do 

archon basileus, o “arconte-rei”214. Sua substancial distinção em relação aos demais mistérios 

era quanto à extensão de seu culto, que excluiria qualquer ação para além do santuário. De 

forma rápida, é possível elencar três momentos integrados: 1) a etapa preliminar que propicia a 

                                                           
211 Banquete, 209e-212a. 
212 Comungando deste pensamento, BRISSON, 2007, p.69, acentua que, nesse momento preciso, o discurso de 

Diotima assume um tom mais hierático, evocando a linguagem daquelas práticas religiosas típicas das seitas de 

mistérios. 
213 Não é proposta desta pesquisa versar de forma mais aprofundada sobre esta questão. Nosso interesse é apenas 

chamar a atenção para o fato de que os mistérios que Diotima propõe a revelar a Sócrates, nesse ponto do diálogo, 

através da descrição dos graus de ascese, em muito se assemelha ao culto praticado no âmbito dos Mistérios de 

Elêusis, movimento religioso cuja origem é bem anterior ao Banquete de Platão. Para uma maior averiguação 

sobre este tema, cf. LOREDO, Eros e iniciação: um estudo sobre as relações entre a paideia platônica e os 

antigos cultos gregos de Mistério a partir do Banquete. 2009. Trabalho de Conclusão do Programa de Pós-

graduação em Filosofia (Dissertação) – Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia, Belo Horizonte, 2010. 
214 Para a descrição geral do rito da iniciação de Elêusis, salvo as outras referências devidamente indicadas, a fonte 

principal foi W. Burkert, Religião Grega na Época Clássica e Arcaica, 1992, p. 545-553. 



79 
 

 

purificação do indivíduo (correspondente, no Banquete, à refutação de Agatão por Sócrates, e 

deste por Diotima, refutação que funciona como uma purificação intelectual, na medida em que 

exclui os equívocos do discurso, que constituem uma barreira para se caminhar na via erótica); 

2) o momento da seção discursiva (tà legómena) dos ritos iniciáticos, que corresponde à 

instrução sobre a natureza de Éros, quando a sacerdotisa explana sobre o mito do nascimento 

do amor; 3) e a terceira parte desse rito é o ápice do processo místico, através dos grandes 

mistérios, o que se correlaciona com o “último degrau” da ascese erótica, quando se contempla 

o belo em si.215 Ora, o culto de Mistérios, tão presente na Grécia do período clássico, assume 

um importante papel dentro da vida moral e política da época. Como tal, ele acaba por se 

constituir em uma referência significativa dentro do próprio Banquete escrito por Platão. O 

religioso adquire, assim, certa relevância nas discussões na casa de Agatão, que vai se 

intercambiando com as vivências de cada personagem. 

Com efeito, o pressuposto (formulado por Diotima) que opera essa modificação do 

religioso para o filosófico é aquilo que já fora dito anteriormente, a saber, que no desejo existe, 

de forma latente ou oculta, uma aspiração à imortalidade, por se saber que o desejo é desejo de 

possuir “sempre” (aeí) o que é belo e bom. Com isso, a mulher de Mantineia propõe que o 

desejo só será saciado pelo que é belo e bom de modo eterno, permanente e incondicional. 

Então, neste movimento rumo à beleza e à bondade eternas há – para ela – uma verdadeira 

cadeia-ascética eroticamente impulsionada, a qual é comumente designada pela expressão scala 

amoris. 

[...] a dialética ascensional é método erótico de gradativa transcendência em 

direção à forma suprema da beleza. Iniciada desde a infância com a busca de 

corpos, pressupõe um mestre, um “guia seguro” (210a), capaz de orientar o 

amante na disciplina ascendente do erotismo, que procede por progressivas 

abstrações, de ordem quantitativa e qualitativa. Nesse processo do múltiplo ao 

uno, não se pode passar da infinitude do sensível à unicidade da forma de uma 

só vez. É preciso ascender pelos degraus eróticos da beleza; cada etapa é 

caracterizada pelo alcance de um nível mais espiritual, mais próximo do 

inteligível. O distanciamento do corporal permite a aproximação 

intelectualmente purificada da pureza absoluta da forma do belo, apogeu do 

percurso elevatório.216 

 

Esse processo de ascensão erótica, descrito no Banquete, parece ser semelhante – 

retirados suas particularidades e objetivos discursivos específicos – à descrição feita por 

                                                           
215Cf. o que diz PINHEIRO, 2010, p. 54. 
216 PINHEIRO, 2010, p. 54-55. 



80 
 

 

Sócrates, na República, quando tratara da ascensão intelectual efetuada pelo filósofo em sua 

busca do conhecimento verdadeiro.217  

Iniciando essa escala rumo à contemplação do belo, Diotima coloca, como primeiro 

grau, (1) o amor físico, sensual, manifestado pelo desejo de possuir um único corpo belo, o que 

resulta na produção de belos discursos (lógous kaloús) acerca do corpo amado.218 Explicitando 

o que está em jogo nesse plano mais elementar do erotismo, Diotima parece querer evidenciar 

que no corpo humano encontra-se já a síntese, em primeira instância, de todo o belo que os 

sentidos podem perceber. Ao olhar para o corpo belo, a beleza – para a qual o homem é 

congenitamente orientado – atrairia o verdadeiro amante e o levaria a procurar no belo sensível 

o belo inteligível. Com efeito, aquele que se deixa conduzir eroticamente nesta ascensão, acaba 

por amar o corpo belo não pelo corpo mesmo, mas por, de certa maneira, encontrar nele rastros 

do belo em si. E tendo este olhar sobre o sensível, ao compreender a beleza de um corpo 

humano, produz discursos a respeito disso. Em intercâmbio, reciprocamente, o sensível (os 

corpos) se relaciona com o racional (os discursos). Atraído pela beleza física, descobre-se um 

aspecto do belo, quando a inteligência louva o que a sensibilidade encontrou, elaborando 

discursos.  (2) Ultrapassando este nível, saindo do desejo de um belo corpo, migra para o desejo 

de todos os belos corpos219. Ora, é um modo de dizer que a beleza que se encontra em um corpo 

determinado é a mesma que se encontraria em outros corpos diversos, como uma beleza 

corpórea universal. O belo não é aquele corpo concreto e físico, pois ele só o é porque a beleza 

quis fazer morada nele, que pousa aqui como ali, neste corpo como naquele outro. Dessa forma, 

começa-se o desprendimento do homem em relação à imediaticidade do sensível, ao descobrir 

que há o belo comum na multiplicidade dos corpos humanos. (3) Possuindo o amor de todos os 

corpos, chegaria ao amor pela beleza das almas (psykhaîs kâllos), onde será possível, 

novamente, formular discursos a respeito da beleza, fazendo dos jovens homens melhores220. 

Há uma mudança, com efeito, da beleza física para a beleza anímica, sendo esta superior à 

primeira. Neste ponto do processo, cabe a seguinte consideração: Sócrates é tratado na tradição 

como um homem fisicamente desprezível. Se visto do prisma apenas da beleza física, ele é, de 

fato, feio, desprovido de atrativos estéticos. O que está sendo proposto neste grau é que o amado 

deve ver, antes de tudo, a beleza da alma que excede a beleza do corpo. (4) Da beleza das almas, 

                                                           
217 República, livros VI e VII. Neste sentido, concordam CONFORD, 1950, p.76, REALE, 2004, p. 219, e 

COOKSEY, 2010, p. 14. 
218 Banquete, 210a 5-9. 
219 Idem, 210b 1-5. 
220 Idem, 210b 5 – 210c 3. 



81 
 

 

passa-se a amar a beleza daquilo que é realizado pelas almas, a beleza das belas obras221. E 

essas obras são: as instituições, as leis, as artes, as normas, que ordenam a realidade cívica, 

realidade que assume grande importância para o grego. E ainda mais: chega-se por aí ao amor 

aos produtos mais altos da alma, que são a sabedoria e as ciências. A beleza referente a estas 

coisas, o ponto mais elevado dos produtos anímicos, algo superior a uma poesia bem 

declamada, por exemplo, ou até a leis bem instituídas. (5) Por fim, desses estágios de ascensão 

ao belo, o último é o da contemplação do que é belo222, não em suas múltiplas formas, não desta 

ou daquela maneira, mas de modo incondicional e imutável, o belo mesmo ou como tal (autò 

tò kalón). De acordo com Diotima, chegando neste ponto, a alma poderá contemplar o vasto 

oceano do belo, produzindo inúmeros discursos belos em um filosofar em que não há espaço 

para a inveja223. 

Trata-se da sequência dos objetos para os quais se dirige Eros, que 

inicialmente se dirige para a beleza de um corpo, para depois abraçar a unidade 

e a identidade (hen kai tautòn) da beleza dos corpos; sucessivamente (meta 

tauta) deveria orientar-se para a beleza dos produtos da alma, que representa 

algo de ‘maior valor’ (timioteron) em relação à beleza física; no âmbito da 

esfera da alma o impulso erótico tem por objeto as instituições e as leis 

(epitedeumata kai nomoi), e sucessivamente os conhecimentos científicos 

(epistemai), ou seja, presumivelmente os conhecimentos de caráter 

matemático; neste nível a atividade de Eros gera aquele tipo de raciocínios 

(logoi) nos quais se realiza a paideia filosófica (210 D); o passo seguinte, que 

representa o auge e o fim (telos) de toda a ascensão erótica, constitui-se pela 

‘visão’ da ideia do belo, isto é, de um tipo de beleza que já não é, como nos 

estádios anteriores, a beleza de algo (corpo, instituição, conhecimento), mas o 

belo em si mesmo, independente de qualquer ‘portador’ (Träger), ou seja, de 

qualquer participante.224 

 

De forma ainda mais objetiva, a sacerdotisa esclarece que, tendo o iniciado uma vez 

subido, de modo pedagógico, até o cimo da scala amoris, chegando, então, a contemplar as 

coisas belas em sua ordem mesma, percorrendo os mistérios eróticos (ión tôn erotikôn), poderá 

ver, imediatamente, a beleza em sua forma natural. Refere-se à beleza que é sempre (aeí ón), 

sem ter passado pela geração, nem muito menos pela corrupção, nem por um processo de 

crescimento ou diminuição, mudança ou alteração. Muito pelo contrário, tal beleza existe por 

si e em si mesma, não nasce nem morre, é eterna e perfeita, permanecendo em uma profunda 

                                                           
221 Idem, 210c 3 – 210e 2. 
222 Idem, 210e 3 – 211b 5. 
223Neste mesmo sentido, seguem as considerações de REALE, 2004, p. 213 – 234.  
224 FERRARI, 2012, p.68-69. 



82 
 

 

identidade consigo mesma, e da qual as várias formas do belo participam de forma precária, 

perecível e mutável225.  

Não haveria sentido, contudo, se não fosse para contemplar essa realidade suprema, o 

papel da correta pederastia. “A correta pederastia (tò orthôs paiderastân), i. e., o correto amor dos 

jovens e mancebos, deve sobretudo conduzir a essa visão suprema, a essa theoria, que se confunde, 

como é fácil ver, com o próprio horizonte supremo da filosofia e que, sozinho, segundo Diotima, torna 

a vida humana meritória e digna de ser vivida.”226 Ora, é impossível não perceber que na scala 

amoris Diotima visa descrever um processo ao mesmo tempo anímico e ontológico, definido 

pela sequência “corpo-alma-ideia”, processo que envolve uma sucessão ordenada de níveis.227 

O lógos da mulher de Mantinéia, faz um verdadeiro delineamento, de modo geral, do caráter da 

arte erótica platônica. O exemplo de Sócrates, como é apresentado no diálogo, jovem discípulo, 

dotado de intelectualidade, capaz de aprender sobre as coisas de Éros junto à sacerdotisa, 

propiciando uma eternização ou imortalidade da mestra, é argumento suficiente para se 

justificar a prática desse éros platônico. Em síntese, todo esse processo erótico descrito, se bem 

compreendido, deve ser encarado como uma formação, uma pedagogia no que tange às coisas 

do amor, que conduzirá e converterá, de forma plena, a alma228, fazendo-a sair do que é sensível, 

múltiplo, para dirigi-la ao que é imutável e eterno, para o que é uno. 

A beleza seria a “parteira da geração”229, elemento da divindade por excelência. Por 

ela se dá o poder divino da procriação sob a possibilidade do homem participar da imortalidade 

daquilo que ele mesmo gerou. O belo como manifestação concreta do divino, tanto no homem 

como no cosmo, desperta o desejo erótico de eternidade e imortalidade230. Com efeito, de 

acordo com o olhar do pensamento religioso-mítico, o que faz ser belo o cosmo é a sua 

regularidade ou situação permanente, que permite intuir algo de continuidade, impondo a ordem 

no fluxo das coisas. Em outras palavras, é a beleza que motiva a contemplação do cosmo, por 

ter este sua regularidade no interior do devir, a qual atrai a investigação amorosa. Por sua vez, 

a filosofia platônica apreende nesta epifania a justificação para o movimento ascensional da 

alma que produz a scala amoris. Ora, é por amor à beleza, em busca do saber, que a filosofia 

se dispõe a conhecer o mundo, até como resposta ao espanto por ele causado, a ir mais fundo 

do que as aparências podem mostrar e buscar um fundamento plausível, por meio do viés 

                                                           
225 Observa PINHEIRO, 2010, p. 56. 
226 OLIVEIRA, R., 2016, p. 52. 
227É o que nota FERRARI, 2012, p. 69. 
228 Cf. República, livro VII, 518c. 
229 Banquete, 206d. 
230 Idem, 207a. 



83 
 

 

racional, sobre a verdade. É próprio daquele que ama desejar sempre conhecer mais, e mais 

profundamente, o objeto do seu amor, não se conformando com as primeiras formulações 

encontradas, mas transcendendo o que os olhos veem. 

A conclusão da fala de Diotima se dá de forma apoteótica. Depois de toda a empreitada 

por ela efetuada até agora – conforme o relato de Sócrates – não se poderia ter outro desfecho. 

Há um processo dialético ao qual a sacerdotisa pede a máxima atenção de Sócrates para aquilo 

que ela iria falar a partir de então. É sobre a designação da forma do belo no Banquete que 

versará a parte final de seu discurso. Quanto a esse tópico, Pinheiro fornece importantes 

esclarecimentos231, chamando a atenção para o fato de que as características formuladas no 

diálogo em questão sobre o BELO constituem a mais detida descrição de um objeto inteligível 

nos escritos de Platão. Esse pesquisador ainda elenca três características essenciais da forma do 

belo no lógos final de Diotima: o atributo primeiro da forma do belo, descrito por Diotima, seria 

a sua eternidade: a “forma” – privada de nascimento e de morte – independe daquilo que 

acontece nas belezas transitórias, as quais dela participam, pois o belo em si permanece 

invariável, permanente e imutável; o segundo atributo seria a sua resistência a todo relativismo: 

sendo objetiva e não relacional, não tendo sua essência condicionada por sua “aparência”, a 

beleza independe do espaço e do tempo que afetam o observador que a contempla; e a terceira 

característica  determina que a beleza não se confunde com os fenômenos que dela participam: 

ou seja, não é porque as belezas plurais se alteram e se modificam, que é correto afirmar que 

isso interfira no estado essencial e imutável da beleza que é “em si e por si mesma, eternamente 

uma consigo mesma”232. 

Ao chegar a este ponto, Diotima conclui o seu argumento sobre a natureza e as 

benesses de Éros, convencendo Sócrates de que o amor é um dos melhores meios pertencentes 

à natureza humana para se alcançar aquela visão suprema, fazendo-o tornar-se um adorador de 

Éros233. Pois, bem, quanto a essa última parte da fala da enigmática mulher de Mantineia, 

Oliveira234 faz uma substancial exposição, em que destaca três pontos fundamentais na 

interpretação do vértice da scala amoris. O primeiro se vincula ao saber sobre a natureza mortal 

e finita do homem: a ideia é que Platão estaria nos sugerindo, com essas formulações, que a 

filosofia como intermediário (metaxý) entre a sabedoria e ignorância, não pode ser 

compreendida como uma transformação final e definitiva de um amor ao saber em saber 

                                                           
231Cf. PINHEIRO, 2010, p. 56-58 
232 Banquete, 211b. 
233 Idem, 212b. 
234OLIVEIRA. R., 2016, p. 53-55. 



84 
 

 

propriamente dito. Porque, se assim fosse, teríamos a supressão de seu caráter deslocativo entre 

uma realidade e outra. Muito pelo contrário, na visão platônica, exposta nessa seção do 

Banquete, a filosofia é determinada como uma atividade possuidora de uma dimensão zetética 

ou investigativa irrevogável, o que a impede de se transformar integralmente ciência: por se 

saber que só aos deuses pertence a sabedoria plena, aos filósofos cabe o amor ao saber. Sendo 

assim, deve ser interpretado o ápice da scala amoris como sendo uma apresentação de um ideal 

que se impõe como uma meta àquele que se dispõe a enveredar pela via filosófica. Ou seja, o 

que Diotima apresenta na etapa final de seu discurso pode ser assumido como um elemento de 

caráter normativo, mas nunca como descrição de um saber positivo, já devidamente apreendido 

pelo filósofo. O segundo ponto evidenciado por Oliveira sobre a última parte da fala de Diotima 

é que éros é uma realidade realmente constitutiva da natureza humana. Dessa forma, Platão 

estaria elucidando a sua concepção antropológica, ao explicitar que o amor não é um princípio 

entre outros presente em nosso ser, mas uma força (dýnamis) onipresente, que pervade toda a 

alma e por ela circula, sendo esse impulso uma corrente vital que evidencia a dimensão 

essencialmente erótica da alma humana 

[...] o impulso erótico, a corrente vital do desejo, é, conforme pretende esse 

passo do Banquete, um dado originário e inescapável de nossa condição, um 

elán primevo que efetivamente nos mobiliza e que se propaga por todos os 

domínios do nosso ser, atuando como uma força única e visceral que pode se 

manifestar de múltiplas e variadas maneiras, em função da heterogeneidade 

dos objetos para os quais se volta (os corpos, as almas, os conhecimentos, os 

valores, etc.).235 

 

 Por fim, o último ponto seria a formulação de que, sendo o impulso do desejo um 

elemento constitutivo que pervade a psique humana, éros deve ser compreendido como uma 

força que sempre encontrará uma expressão verbal na dimensão discursiva. Com efeito, o 

arremate final conclui que os graus de ascensão, na manifestação de Eros, possuirão 

correspondência no plano da linguagem, mostrando uma devida relação entre a palavra e o 

desejo, entre lógos e éros. 

Dessa forma, a filosofia se constituiria como sendo uma atividade intelectual que tem 

sua base no lógos que, quando desenvolvido por meio da scala amoris, é impulsionado de forma 

permanente pelo desejo, ou seja, por éros. Com isso, o filosofar não deve ser entendido como 

sendo uma prática meramente conceitual de discursos, isolada da dimensão erótica, um meio 

                                                           
235 Idem, Ibidem, p. 54. 



85 
 

 

para se chegar a um racionalismo frio. O exercício filosófico é, antes, a empreitada que une a 

razão ao desejo – de forma inseparável –, tornando-se, assim, um exercício essencialmente 

erótico desenvolvido por meio de uma pedagogia amorosa, convertendo-se em um estímulo 

afetivo frutuoso na busca do saber e do conhecimento racional. Para Platão, então, a filosofia é 

a forma mais alta do erotismo intelectual, pois, quando bem direcionados, o desejo e a 

sexualidade irrompem como elementos imprescindíveis para a formação do homem. Não se 

deve compreender, portanto, (ainda mais por se saber da visão dualista sempre lançada sobre 

as obras platônicas), a razão como elemento desvencilhado da paixão e do desejo, sob pena de 

se estar interpretando equivocadamente o pensamento do referido filósofo e a sua concepção 

de filosofia. Na verdade, há uma celebração unitária entre essas partes.  

Como foi visto, o discurso de Diotima se encaminha em etapas bem delineadas: o amor 

é um ser intermediário entre os deuses e os mortais e, como tal, filósofo; ele nos inspira o desejo 

de ter sempre o bem; sua ação é uma geração que garante aos mortais a imortalidade que lhes é 

possível. Compreendendo, pois, Eros como filho da Pobreza e da Abundância, percebemos que 

ele pode assumir várias formas, em múltiplas perspectivas. A fala de Diotima-Sócrates, ao 

elencar a natureza do amor, torna-se núcleo central no processo de síntese dos discursos 

anteriores. Com efeito, o Éros proposto pela sacerdotisa comunga seja com a carência de 

Apolodoro, seja com a subserviência de Aristodemo, seja com o egoísmo de Fedro, seja com a 

sagacidade de Pausânias, seja com a terapêutica de Erixímaco, seja com a sofistica poesia de 

Agatão, seja até mesmo, enfim, com a comicidade de Aristófanes236.  

Conduzido pela pergunta-motora (quem é Éros), por meio de um interrogatório 

direcionado a Agatão, Sócrates refuta suas teses, em busca da homologia, como forma de 

preparar o caminho para a sua concepção de amor que logo evidenciará melhor aquilo de que 

realmente se trata nos diferentes lógoi que formam a tessitura discursiva da obra. Mostrando 

que Éros é desejo do que não se possui, portanto desejo do que lhe falta, obriga a Agatão 

admitir, indo contra a tradição poética e literária, que Éros é antes amante que amado. E é a 

auto-percepção da ignorância do poeta-anfitrião, em face das coisas relativas a Éros, a 

comprovação que o processo educativo impetrado por Sócrates surte efeito. Quando, então, 

Agatão percebe-se equivocado em seu discurso, compreendendo que, se Éros é desejo, é porque 

não possui ainda a coisa desejada, deixa-se o caminho livre para Diotima chegar e elucidar a 

natureza mesma do amor. Com efeito, essa misteriosa sacerdotisa de Mantineia, pode ser 

                                                           
236 Ver em relação a isso ROSEN, 1999, p. 236. 



86 
 

 

considerada, haja vista a posição da mulher nas obras platônicas, como sendo uma máscara do 

verdadeiro filósofo que conduz seus discípulos pelo caminho da autonomia educativa.  

E mais: em Diotima é exercido o sacerdócio socrático, por se localizar nas veredas de 

uma sabedoria erótica. Não sendo belo nem feio, não é, contudo, nem um deus nem um mortal.  

Eros é um gênio intermediário entre essas duas realidades, unificando o universo; isso é 

possível, do ponto de vista mítico, por ter ele como pais Recurso e Pobreza, que se uniram na 

festa de Afrodite e o conceberam. Dessa forma, sua natureza é híbrida, logo, filosófica. O seu 

desejo por sabedoria, por se saber carente dela, o faz ser filósofo. Sendo esta a sua natureza, 

tem como função a de inspirar nos homens o desejo de possuir o que é belo e bom, não apenas 

em determinado tempo, mas sempre, em sua universalidade. Nisso o amor não é, propriamente, 

desejo do que é belo, mas da geração no que é belo. Usando da simbologia religiosa, Diotima, 

em determinado momento do seu discurso, elabora quase como uma paródia da linguagem das 

iniciações dos mistérios, o que faz com que o seu lógos se desenvolva de forma gradual e 

hierática, elevando-se em uma ascensão “por degraus” que, partindo do amor pelo que é físico, 

de forma paulatina, chega ao seu ápice na afirmação suprema do amor ao que é belo em si.  

Com efeito, a grandiosidade dessa fala, principalmente quando considerada em sua 

última parte, leva o leitor a sentir um acento místico, evocando uma atmosfera diferente, 

envolvendo tanto os outros discursos como – simultaneamente – todos os aspectos dramáticos 

do diálogo. Tal atmosfera montada por Diotima propicia a visão de Eros não mais 

compreendido de forma científica, como propunha Erixímaco, nem, muito menos, como na 

intuição poética de Aristófanes, mas transmutado de forma filosófica e associado à ideia do 

Belo. Essa característica peculiar da concepção platônica do amor pode ser deturpada e se 

contaminar pelas noções românticas sempre mais envolventes em tempos atuais Mas, 

compreendido de forma adequada, percebe-se que ele é a aspiração que, tendo a reflexão 

racional como base, busca refazer o laborioso caminho rumo à verdade em si mesma. Éros é o 

desejo para se chegar à contemplação final de uma realidade que excede o físico e faz com que 

a concepção platônica de amor transcenda a inconsistência de uma fantasia. 

 

 

 

 



87 
 

 

4 DO ELOGIO DA FILOSOFIA AO ELOGIO DE SÓCRATES: A FALA 

APAIXONADA DE ALCIBÍADES E A EXALTAÇÃO DA FIGURA SOCRÁTICA 

COMO ENCARNAÇÃO MESMA DE ÉROS, UM MODO DE VIDA 

 

No minucioso exame da natureza e benesses de Éros, tão celebrado no Banquete, é 

possível perceber o linear caminho argumentativo engendrado por Platão na busca de 

reformular o conceito e a forma como se concebia o amor dentro da sociedade grega. Como já 

observado, o filósofo da Academia objetiva discutir o poderio e a significação do amor na vida 

pessoal do homem e como isso afeta seu papel cívico. Coloca, logo, como ponto de partida 

desse diálogo, a crítica à retórica tradicional, evidenciando o encômio como uma 

exemplificação cabal do modo celebrativo de Éros em seu poder e excelência. Com efeito, a 

busca primeira é por dar ênfase – como nos cinco primeiros oradores - a Éros como um 

fenômeno constitutivo da vida humana, que desemboca no papel assumido pelos cidadãos 

dentro de uma determinada pólis. Com o surgimento do discurso de Diotima-Sócrates, é 

possível perceber uma ruptura no caminho do diálogo, ruptura que marca a separação entre a 

intervenção socrática e a dos demais convivas do banquete. O que se vislumbra é a mudança de 

direção/objetivo, que leva o diálogo para um novo itinerário, julgado por Sócrates como mais 

frutuoso e salutar, a saber: sair do lógos meramente oratório para se chegar ao lógos 

propriamente filosófico. De fato, segundo Sócrates, este foi o erro discursivo fundamental que 

os oradores do banquete cometeram: ignorar a natureza do amor e limitar-se a elaborar elogios 

de Eros e de suas benesses recorrendo aos procedimentos do encômio ou da retórica laudatória 

tradicional. A proposta socrática seria sair do campo estritamente elogioso, próprio da retórica 

laudatória, colocando-se em outro caminho mais proveitoso, em que, através de um 

questionamento genuinamente filosófico e argumentativo, buscasse enunciar a verdade acerca 

da natureza de Eros. Indagando Agatão, último entre os cinco primeiros oradores, Sócrates faz 

um resumo das colocações eruditas, cheias de retórica e louvor ao amor, e adverte que mais que 

falar sobre e em louvor de algo, é necessário saber a natureza desse algo sobre o que se discursa. 

 

Realmente, caro Agatão, bem me pareceste iniciar teu discurso, quando dizias 

que primeiro se devia mostrar o próprio Amor, qual a sua natureza, e depois 

as suas obras. Esse começo, muito o admiro. Vamos então, a respeito de Amor, 

já que em geral explicaste bem e magnificamente qual é sua natureza, dize-



88 
 

 

me também o seguinte: é de tal natureza o Amor que é amor de algo ou de 

nada? 237 

 

A mulher de Mantineia é um artifício, substancialmente importante, de Platão propor 

uma retórica filosófica. Logo, o método socrático-platônico seria o inverso do efetivado pelos 

primeiros oradores do banquete: é preciso primeiramente conhecer a verdade acerca da natureza 

do amor, através de indagações filosóficas e argumentativas, para depois chegar ao louvor 

próprio da oratória. Com esse procedimento, evidencia-se, então, no diálogo, éros como 

elemento mediador (metaxy) entre a sabedoria, o belo e a sua privação,  ao mesmo tempo em 

que, com a explanação acerca dos graus do amor, o elogio a Éros se transforma em um 

verdadeiro elogio da filosofia como forma suprema do erotismo. Tendo passado por tudo isso, 

chegamos, agora, à culminação de nossa pesquisa: sabendo, pois, que Eros não seria um deus 

nem aquele que possui a ciência suprema, mas a força misteriosa que nos conduz, por meio do 

amor ao belo corretamente orientado, partindo do não-saber em que nos encontramos 

originalmente imersos, à busca da ciência suprema, o que nos permite encontrar, assim, um 

autêntica relação entre Éros e filosofia, analisaremos, agora,  de que modo é possível ler o 

Banquete como uma nova defesa de Sócrates e, consequentemente, do modo de vida filosófico, 

sabendo, com efeito, do vigoroso elogio, eminentemente filosófico, que se articula com o 

problema do desejo, fazendo do erotismo filosófico uma atividade fundamentalmente zetética. 

 

4.1 O BANQUETE COMO UM TEXTO DE FILOSOFIA POLÍTICA 

Pois bem, como visto até então, todo o erotismo vivido de modo filosófico 

(representado, por exemplo, na scala amoris como ascensão do homem ao grau mais elevado 

de Éros) é uma apresentação e exemplificação, substancialmente importante, do que seria 

philosophia. De certo que, no texto em questão, quando ocorre o tratamento do modo de vida 

filosófico, há, de forma significativa, um verdadeiro panegírico quanto ao ato de filosofar, que 

é entendido como aquilo que há de mais perfeito e realizado no que se refere à dýnamis 

erótica238.  Platão evidencia, assim, éros como sendo algo constitutivo da alma humana, 

mostrando que a condição do homem é essencialmente erótica e procurando explicitar que a 

filosofia é a expressão mais perfeita desse erotismo que é próprio da realidade humana por meio 

de seu modo de vida, que está intrinsecamente ligado à realidade política. Segue-se daí que o 

Banquete, em seu objetivo primitivo – como um texto retórico – busca tanto elaborar um 

                                                           
237 Banquete, 199c-d, grifo meu. 
238 Cf. FERRARI, 1997, p. 260-261. 



89 
 

 

discurso que exalte a filosofia e o modo de vida filosófico, quanto encorajar para a prática da 

filosofia aqueles que têm disposição para isso. Como se sabe, o modo filosófico de se viver, 

desde sua gênese, foi sempre identificado como um viver pela busca da sabedoria. O filósofo 

não é um sábio, mas aquele que ama o saber, como dizia Pitágoras. Então, é dos filósofos a 

responsabilidade de desejar, amar e buscar a sabedoria. O amante do saber é um ser erótico que, 

embriagado pelo amor, alça voos sempre mais altos em busca do conhecimento das coisas e de 

si mesmo, num propósito de melhoramento pessoal, para ser mais justo na pólis. Aquele que 

filosofa, não apenas melhora a si mesmo, mas aprimora o outro no exercício de troca entre o 

Belo que está em cada uma das partes.239 Para Alcibíades, no Banquete, Sócrates é a 

personificação de Eros como desejo pelo belo e como poder que busca elevar os homens à 

virtude240. Com isso, percebe-se uma relação substancialmente erótica entre as duas 

personagens: Sócrates e Alcibíades. A postura socrática incute no discípulo uma busca pelo 

melhoramento e pela virtude ou excelência (areté). Isso nos mostra que o filósofo, para Platão, 

é um ser que não olha para a filosofia como uma atividade intelectual abstrata, mas sim como  

um modo de viver, impulsionado pelo desejo do conhecimento e, portanto, das virtudes mais 

sólidas. Nesse sentido, as atitudes de Sócrates seriam totalmente justificadas. Se consideramos 

isso e a forma como o Banquete procura apresentar em sua parte final o caráter salutar da 

pedagogia erótica praticada por Sócrates em relação a Alcibíades, podemos dizer que este 

diálogo seria uma segunda apologia de Sócrates, por tentar mostrar que o filósofo é o mestre 

que faz nascer naqueles que entram em contato com ele a forma superior de éros, que se 

manifesta como o desejo pelo bom e pelo belo e que tem sua plenitude na filosofia. Para se 

compreender bem essa realidade política arraigada no Banquete, vale ressaltar o contexto em 

que ele foi escrito.  

Quando a narrativa foi composta, por volta do ano 375 a. C., Sócrates já se encontrava 

morto e os dias de glória de Atenas já haviam passado, principalmente por causa da derrota na 

guerra do Peloponeso. Os atenienses viviam, assim, um momento de declínio e, entre eles, a 

impopularidade de Sócrates, ao que tudo indica, era grande. Platão, em sua obra, insiste em 

vincular esse contexto histórico negativo à experiência democrática de Atenas. Como bem 

propõe Pinheiro241, o Banquete, em particular, nos forneceria uma representação de uma 

“instituição da democracia ateniense”, que ao menos em três passagens evidencia uma crítica à 

situação da democracia de sua época: em primeiro momento, a ironia de Sócrates quanto à 

                                                           
239 Banquete, 218 e. 
240 Idem, 218c-d 
241 PINHEIRO, 2011, p. 38-39. 



90 
 

 

vitória de Agatão no concurso de tragédias perante os que o louvava242; depois, quando Diotima 

reconhece que nem “todos os homens” podem ser considerados entendidos, mas apenas uma 

seleta parte desses243; e por fim, critica as pretensões democráticas quando atesta que “é sábio 

que um médico vale por muitos guerreiros”244. Além desses argumentos, corrobora com a 

afirmação do Banquete ser um escrito de filosofia política a própria presença de Alcibíades no 

interior desse diálogo. A intenção que subjaz na entrada abrupta do jovem discípulo no festim 

da casa de Agatão é antes louvar Sócrates, seu mestre, que elogiar propriamente Éros. Por se 

saber que seria algo discrepante, longe de qualquer modéstia, Sócrates se autoelogiar, é que 

Platão traz ao seu diálogo a enigmática presença de Diotima, que caracterizará a natureza 

mesma de Éros (como vimos no capítulo anterior); e ainda mais, pelos mesmos motivos 

introduz Alcibíades, que exaltará o papel do filósofo exemplificado em um homem, Sócrates, 

efetivando, assim, uma nova defesa socrática.  

Alcibíades está interessado em louvar Sócrates, mais do que a Eros. Teria sido 

uma afronta à modéstia e indecoroso fazer Sócrates narrar semelhante elogio 

a si próprio. Isso ajuda a explicar também a introdução de Diotima, pois seria 

difícil fazer Sócrates oferecer um elogio de Eros, que, quando Alcibíades o 

louvar, fará com que o próprio Sócrates esteja nele representado... O retrato 

platônico de Sócrates no Banquete é uma poderosa defesa de Sócrates. Não se 

poderia fazer com que o próprio Sócrates narrasse tais coisas, mas era 

necessário dizê-las; Platão o consegue, fazendo com que o próprio Alcibíades 

as diga – e deixando Aristodemo narrar o que ele disse. 245 

 

 

Em outras palavras, a presença de Alcibíades e do discurso por ele pronunciado no 

final do diálogo sobre o amor é um modo retórico-platônico de elogiar Sócrates e defende-lo,  

o que, evidentemente, possui uma força persuasiva muito maior do que um simples autoelogio. 

Mais ainda: percebe-se, com esse artifício, uma total discrepância entre a figura do mestre em 

face da figura do discípulo, uma vez que a postura de Sócrates nitidamente contraria a postura 

de Alcibíades. Nesse aspecto, percebe-se que o primeiro representa um homem totalmente 

desprovido de ambições, de preocupação com a reputação e com a fama; bem diferente do 

segundo, que desejava isso com todas as forças. Sendo assim, evidencia-se um descompasso, 

um abismo, entre a figura de Sócrates e a de Alcibíades, este último sendo incapaz de seguir e 

praticar as virtudes ensinadas por seu mestre.246 Dessa forma, o Banquete revela-se como uma 

                                                           
242 Dessa forma, obriga a concordar que “para uma pessoa de senso poucos sábios são mais de temer do que uma 

multidão de ignorantes”. Banquete, 194b. 
243 Idem, 202b. 
244 Idem, 214b. 
245 ALLEN, 1991, p. 105-106.  
246 Cf. PINHEIRO, 2011, p. 40. Ver também NUSSBAUM, 2009, p. 150. 



91 
 

 

apaixonada defesa de Sócrates, como se Platão, versando sobre os mistérios do amor, o 

apresentasse nítida e vivamente, sem nenhuma sombra, contrapondo-se aos que denegriam e 

condenavam injustamente o filósofo. Ora, a justificativa levantada aqui responde bem sobre a 

necessidade de ser um outro a elogiar Sócrates, e não ele próprio. Contudo, qual o motivo de 

Platão utilizar a figura de Alcibíades – personagem bem notório na Grécia do século IV a.C. – 

e não outro?247 Por que dar a palavra a ele, depois de um audacioso discurso proferido por 

Diotima a respeito de “quem é Éros”, através de Sócrates, o qual fecha tão bem a questão? E, 

mesmo sem nada ouvir dos discursos já impetrados, que intenção teria Platão ao atribuir a 

Alcibíades, atrasado e embriagado, a responsabilidade de retratar Sócrates?  

Pois bem, é fato que, no contexto do Banquete, Alcibíades está em seu apogeu248. Por 

volta dos trinta anos, belo, inteligente, talentoso orador, de uma família poderosa em Atenas, 

criado pelo mais famoso estadista ateniense, Péricles, amor predileto do coração de Sócrates, é 

o orgulho da democracia grega que se vangloriava de possui-lo entre os seus políticos. Até 

mesmo sua excentricidade era vista com admiração pela população. Todavia, o orientando do 

mais ilustre mestre de Atenas, e também o que mais lhe dispensava sua afeição, não possuía 

autocontrole e deixava-se muito facilmente apoderar-se pela violência. A vida de Alcibíades 

pode ser encarada como uma intensa busca de aventuras. Não é difícil encontrar relatos sobre 

essa personagem mostrando características que destoam completamente do exemplo de virtude 

concebida pelos sábios da pólis grega. Em toda sua trajetória de vida narrada por tantos,249 

encarnou a imagem de quanto a ambição pode fazer mal à pessoa humana: interesses pessoais 

sem o compromisso com o bem comum, uma intrépida ambição e luta pelo poder são algumas 

das atividades no curriculum de Alcibíades. O discípulo que Sócrates amava é um típico caso 

dos perseguidores de falsos valores. Sua jovialidade, beleza, nobreza e fama o tornaram 

totalmente insolente, tão seguro de si mesmo que não poderia permitir que alguém pudesse 

entrar em seu caminho, fosse quem fosse. Alcibíades estava cego pela ambição 

                                                           
247 Junte-se a isso o fato conhecido de que, como já diz CENTRONE, 1999, p. 36, “a proximidade coma figura 

tão polêmica de Alcibíades foi uma das causas reais da morte de Sócrates”. 
248 Alcibíades é uma figura conhecida dentro dos diálogos platônicos, sendo possível encontra-lo em cinco escritos: 

Protágoras, Primeiro e Segundo Alcibíades, Banquete e Cármides. Marreto mostra que há, nos vários diálogos, 

uma contagem cronológica da vida de Alcibíades. É possível acompanhar o desenvolvimento desse personagem 

desde seus 15 anos, quando aparece no Protágoras. Por volta dos 20 anos, teria tido o encontro representado 

pelos Primeiro e Segundo Alcibíades. Finalmente, aparece no diálogo que ora estudamos, já na maturidade, aos 

35 anos. Acredita-se ainda que é com esta idade que é citado no Cármides (dessas idades não existem registros 

históricos comprovadores. São informações a partir de estudos levando em conta as idades de infância e 

maturidade dos indivíduos da Grécia antiga). Cf. MARRETO, 2001, p.22. 
249Alguns autores falam de Alcibíades em suas obras. A título de nota: Tucídides, Xenofonte, Diodoro da Sicília, 

Plutarco, Cornélio Nepote, Andócides, Isócrates, entre outros. Alguns desses autores tiveram a oportunidade, 

segundo retrata a história, de conhecer Alcibíades, fazendo, de forma direta ou indireta, seus testemunhos serem 

verdadeiramente válidos. 



92 
 

 

Vou revelar-te os teus verdadeiros pensamentos com relação a ti próprio, para 

que vejas como sempre foste objeto de minhas cogitações. Sou do parecer que 

se algum dos deuses te dissesse: Ó Alcibíades, que preferirias: continuar vivo 

com o que presentemente possuis, ou morrer agora mesmo, caso não te fosse 

possível aumentar teu cabedal? Estou certo de que escolherias morrer. 250 

 

Não há uma preocupação consigo mesmo, não há um trabalho profundo de se 

conhecer, mas uma luta para possuir o ambicionado. Seria mais valoroso para Alcibíades morrer 

que imaginar que aquilo pelo que ansiava não seria concretizado. A ambição de Alcibíades não 

é conhecer a si mesmo, não é ser um bom político, um homem virtuoso, um bom conselheiro 

para a pólis grega, mas sim um desejo obstinado de adquirir fama, dinheiro e prestígio entre os 

seus. Com todas essas características, não poderia haver outro caminho: em breve, veria sua 

popularidade declinar, chegando a ter uma morte trágica251. Isso tudo complicaria ainda mais a 

resolução da questão: “por que Alcibíades?” 

Com efeito, a resposta a essa pergunta estaria naquela proposição que já fora 

formulada: o Banquete, como uma celebração da vida filosófica, encontra seu ápice na parte 

final do diálogo, através do discurso de Alcibíades, que tem como principal objetivo formular 

uma defesa da filosofia, enquanto entoa louvores à atividade e ao modo de vida filosóficos, 

fazendo da figura do filósofo Sócrates a encarnação mais perfeita do erotismo salutar. Sendo 

assim, a escolha de Alcibíades como porta-voz do elogio a Sócrates e ao modo de vida filosófico 

passaria a ser justificada. Além disso, o elogio de Sócrates pelo ébrio e jovem discípulo é, ao 

mesmo tempo, sua defesa, na medida em que este paulatinamente versará sua fala elogiosa 

retomando, de forma apologética, as acusações que levaram à morte de Sócrates. Platão, então, 

volta a colocar a cena do injusto tribunal que condenou o seu mestre e, como uma reflexão 

social, traz à luz a falta de justiça cometida por seus concidadãos. Desse modo, como bem 

sugeriu Allen252, a formulação feita por Diotima, sobre a natureza mesma de Éros deve ser 

compreendida como sendo, ao mesmo tempo, também uma forma de transmitir o modo de 

Sócrates se relacionar com jovens como Alcibíades. É só lembrar da acusação central para a 

condenação de Sócrates: a de que ele, através do seu logos, corrompe a juventude ateniense. 

                                                           
250 Primeiro Alcibíades, 105a. 
251 Martha Nussbaum, 2009, p. 135, analisa de forma pormenorizada todo o declínio de Alcibíades. De acordo com 

ela, Alcibíades, depois de perder as graças do povo, fora condenado à morte, fato que o obrigou a se refugiar em 

Esparta e na Ásia. Por volta de 411 a.c., será anistiado e retornará à Grécia, onde quatro anos mais tarde será 

novamente banido, até que em 404 a.c. sofrerá uma morte trágica arquitetada por cidadãos de Esparta e alguns 

oligarcas de Atenas. No capítulo 6 de seu trabalho, Nussbaum  esclarece que o interesse pela morte de Alcibíades 

seria a explicação para a curiosidade dos que interrogaram Apolodoro no prólogo do Banquete.  
252 Cf. ALLEN, 1991, p. 119-123. 



93 
 

 

Essa relação entre o conceito externado por Diotima a respeito de Éros e sua semelhança com 

a conduta socrática, evidenciará no final do discurso de Alcibíades que, embora este elogie o 

comportamento e o lógos de seu mestre, isso não significaria que ele chegou a compreender e 

assimilar o profundo significado das palavras de Sócrates. Com isso, o autor do diálogo quer 

deixar claro que, se o jovem Alcibíades tomou outro caminho que não o melhoramento de sua 

parte mais nobre, que é a alma, e, desse jeito, não viveu na justiça e na virtude (como, de fato, 

aconteceu), essa culpa não deve ser outorgada a Sócrates. Na busca de extirpar a culpa de 

Sócrates, frente à vida desastrosa de Alcibíades, Romilly acredita, com base no diálogo 

Alcibíades, que essa desventura do discípulo não pode ser colocada na conta de seu mestre. Não 

foi por seguir os ensinamentos de Sócrates que Alcibíades se corrompeu, mas, antes, por não 

escutá-los e não coloca-los em prática. 

O Alcibíades pretende deixar claro que o ensinamento de Sócrates não foi de 

forma alguma responsável por isso, pois Alcibíades não se deixou pautar por 

ele. Pretende também mostrar que esse rapaz brilhante poderia ter tomado 

outro rumo, poderia ter escutado melhor o mestre, ter-se refreado, refletido... 

Pouco antes de vê-lo abraçar a carreira política, esse breve diálogo de Platão 

assinala ajudar-nos a avaliar a gravidade do fenômeno. Os desastres da vida 

de Alcibíades e os desastres que interferiram no destino de Atenas e pelos 

quais ele foi o grande responsável têm como ponto de partida a recusa do 

discípulo em dar ouvidos ao mestre, e o divórcio, tão grave, que separa então 

moral e política. 253 

 

Foi antes por sua ambição e por seu amor à glória que os corruptores apoderaram-se 

de Alcibíades. Poderia ter sido o mais brilhante político da pólis de sua época, se sua louca e 

obstinada vontade pelo poder não lhe tivesse tomado a razão: “Em questão de política, todos os 

defeitos e todas as insolências de Alcibíades se ofuscam em face dessa ambição que vai conduzi-lo aos 

mais brilhantes êxitos e aos piores desastres”.254 Se há culpa de alguém, ela não é de Sócrates; até 

porque a responsabilidade dele se pauta, necessariamente, no questionamento, e nunca na 

decisão do seu discípulo. Por mais que Sócrates perceba o mal caminho pelo qual seu pupilo 

envereda, sua postura será em dar meios suficientes para que Alcibíades, como qualquer outro, 

por si só, faça a melhor escolha. 

Ora, a vocação socrática é comparada a de uma mosca255, que procura incomodar todo 

aquele que vive inerte em sua morosidade. Porém, é preciso perceber que isso não significa 

tomar posturas por outros. Aliás, trata-se justamente do contrário. A mosca incomoda, pica, 

                                                           
253 ROMILLY, 1996, p. 57. 
254 idem, ibidem, p. 60. 
255 Cf. Apologia de Sócrates, 30e. 



94 
 

 

perturba, mas não caminha com o cavalo. Ela só faz estimulá-lo para que ele saia da inércia em 

que se encontra. Assim é o papel de Sócrates: o de questionar não apenas o saber, mas, muito 

mais que isso, os valores e a si mesmo, evidenciando no interlocutor suas próprias contradições, 

para que assim, e com elas, pudesse trilhar um caminho pessoal em busca da sabedoria256. Como 

um dia Sócrates ferroou Platão, agora e sempre é Platão que ferroa e incomoda os seus leitores, 

colocando-os na posição de interlocutores no discurso, sem nem ao menos saberem para onde 

estão sendo levados. Era desse modo que se sentiam os discursadores abordados por Sócrates: 

como em plena crise, ao ponto de se desencorajarem rumo ao fim da discussão, correndo o risco 

de ficar sem um desfecho. Ao perceber isso, Sócrates assume essas intempéries causadas por 

seu discurso e inverte, assim, os papéis nesta aventura dialética. 

Em quase todos os diálogos socráticos de Platão, sobrevém um momento de 

crise no qual o desencorajamento toma os interlocutores. Eles não têm mais 

confiança na possibilidade de continuar a discussão, o diálogo corre o risco de 

se romper. Então Sócrates intervém: ele toma para si a perturbação, a dúvida, 

a angústia dos outros, os riscos da aventura dialética; ele inverte assim os 

papéis. Se há um revés, isso será sua própria dificuldade. Ele apresenta assim 

aos interlocutores uma posição do próprio eu deles; os interlocutores podem 

assim transferir a Sócrates sua perturbação pessoal e reencontrar a confiança 

na pesquisa dialética, no próprio logos. 257 

 

Com efeito, foi por esse caminho que Sócrates conduziu Alcibíades. Ao contrário do 

que o discípulo esperava, o mestre não objetivava dar as respostas, mas antes levantar questões. 

O autêntico socratismo deseja conduzir os seus a valores e não, unicamente, a conceitos. 

Pois bem, a questão política de Atenas perpassa todo esse complexo conjunto de 

elementos. E o Banquete, como um denso texto de filosofia política, objetiva elucidar todas 

essas problemáticas. O que Platão pretende fazer no limiar desse diálogo é elogiar Sócrates, 

simultaneamente propondo uma defesa, apresentada pela própria figura de Alcibíades. Com 

isso, trata-se de mostrar a diferença entre a figura de um e de outro, neutralizando qualquer 

imputação de culpa pelo fato de o discípulo ter sido um político nefasto e um mau cidadão de 

Atenas. Sócrates não pode ser acusado de corromper a juventude (acusação, dentre outras, pela 

qual foi condenado), a partir de exemplos como estes de Alcibíades. Embora encontrando as 

verdadeiras características do mestre, o discípulo se nega a segui-lo, por ser mais dispendioso, 

por ter um longo caminho a se trilhar e por não ter as honras e glória como prêmio final. É como 

                                                           
256 Cf. HADOT, 1999, p. 55. 
257 Idem, 2012, p. 11-12. 



95 
 

 

se o jovem e ébrio cidadão ateniense e, naquela época, prestigiado entre os seus, elevasse o seu 

discurso carregado de, ao mesmo tempo, admiração e ressentimento. Desde o prólogo do 

diálogo, é possível encontrar traços argumentativos dispostos pelo autor do escrito, que buscava 

dar centralidade a essas duas personagens. Já no início do Banquete há uma alusão a isso quando 

é relatado quem estava presente no evento: “Sócrates, Alcibíades e os demais convivas”258; e 

depois, refletindo sobre a estrutura do diálogo, quando o discurso de Diotima parece chegar ao 

apogeu da discussão e não precisar de mais nenhum acréscimo, abruptamente entra na cena 

Alcibíades, como máscara mesma de Éros e Dionísio. No final do elogio de Sócrates, fica uma 

atmosfera de que era isso que faltava, era essa a carência entre os discursadores: a 

personificação da máscara do amante, encarnação de Éros. Nesse ponto, pode-se chegar à 

compreensão de que, para além dos discursos elogiosos dos cinco primeiros convivas, o 

Banquete empreende sua fala filosófica no discurso de Sócrates e no de Alcibíades, este situado 

na última parte do diálogo. Tal relação parece ser significativamente importante para bem se 

compreender esta questão. 

Mas isso ainda não é tudo. O modo de se entender o diálogo em estudo nesta pesquisa 

como um texto retórico-apologético, contra as injustas acusações feitas a Sócrates pelo tribunal 

de Atenas, se sustenta também, além das argumentações feitas anteriormente, no fato de o 

Banquete parecer ser construído em um ambiente característico de um julgamento, em um 

cenário de tribunal259. O próprio vocabulário empregado em alguns trechos da obra é típico de 

uma situação jurídica. Quando Agatão convida Sócrates para se assentar ao seu lado no 

Banquete, e este lhe responde dizendo que não seria possível a transmissão do conhecimento 

através do contato, o anfitrião responde: “És um insolente (hybristés), Sócrates. Porém, dentro 

de pouco eu e tu haveremos de dirimir essa questão, tendo Dionísio como juiz (dikastei)”260. 

Como visto, há uma alusão, embora que velada, a uma realidade de tribunal: faz-se, de fato, 

referência a uma acusação (insolência), às partes da acusação (Sócrates e Agatão) e a um juiz 

(Dionísio, manifestado no simpósio graças a ingestão do vinho), reforçando, assim, esse 

ambiente judicial cenográfico. No desenvolvimento do discurso, quando Sócrates antes de 

                                                           
258 Banquete, 172b.   
259 A compreensão do Banquete como um ambiente cenográfico de uma disputa em um tribunal já fora proposta 

por BOLZANI FILHO, 2016, p. 56-58. Portanto, toda a reflexão sobre este ponto se baseia nas considerações 

feitas por este pesquisador. Todavia, deve-se levar em conta que o tribunal ao qual se faz referência deve ser 

visto a partir do modelo de um julgamento de concurso teatral. Até porque isso se adequaria mais à realidade em 

questão, já que o comentário que evoca a imagem de um julgamento é feito por Agatão, que comemorava a sua 

vitória em um concurso poético, também sendo possível se referir a Dionísio. Quanto a isso, vale a pena conferir 

o comentário de L. ROBIN na tradução do Banquete para o francês, 1985, p.7. O que não exclui, em certa 

medida, que esta, como outras passagens que se seguirão, não remontem a um processo jurídico.  
260Banquete, 175e. 



96 
 

 

começar a sua fala a respeito de Éros, alude ao desconforto de discursar depois do poeta, recebe 

esta resposta: “Enfeitiçar é o que queres, ó Sócrates..., a fim de que eu me alvoroce (thorybethô) 

com a ideia de que o público (tò théatron) está em grande expectativa que eu vá falar bem”261. 

Como bem relata Bolzani Filho, os termos utilizados aqui são próprios de um discurso de 

tribunal. É necessário, pois, “falar bem” – como disse Agatão – para poder, de modo retórico, 

convencer sobre a inocência ou condenação do réu262. Vale ressaltar, ainda, a semelhança deste 

diálogo com a Apologia de Sócrates, na medida em que existem “fórmula jurídicas” 

empregadas lá e aqui. O modo como Sócrates se dirige aos juízes em seu discurso de defesa, na 

Apologia, assemelha-se à forma como Alcibíades se dirige aos demais convivas no Banquete: 

no primeiro diálogo, de fato, Sócrates evoca numerosas vezes a figura dos “juízes” (dikastaí)263; 

enquanto que no Banquete é dessa forma que Alcibíades se dirige aos que lá estavam: “era no 

que eu mais confiava, senhores juízes; sim, pois estais aqui para julgardes a arrogância de 

Sócrates”264. Por fim, é Sócrates o principal responsável em assemelhar tão profundamente o 

Banquete à Apologia. Quando mostra seu método de elogio a Éros, exclui a característica 

própria de um banquete – que seria a profusão de discursos sem estar pautado pelo exame da 

verdade –, pondo em primeiro plano aquilo que seria próprio de um tribunal, local em que só 

deve ser dito a verdade.  

Não vou mais elogiar desse modo, que não o poderia, é certo, mas a verdade, 

se vos apraz, quero dizer à minha maneira, e não em competição com os 

vossos discursos, para não me prestar ao riso. Vê, então, Fedro, se por acaso 

há ainda precisão de um tal discurso, de ouvir sobre o Amor dizer a verdade, 

mas com nomes e com disposição de frases que por acaso me tiver ocorrido265.  

 

Ao contrário dos seus acusadores (na Apologia) e dos cinco primeiros discursadores 

(no caso do Banquete), Sócrates falará munido da verdade, na busca de falar “toda a verdade”, 

sem estar preocupado com o floreio literário das palavras. E o próprio Alcibíades, em seu 

elogio, combina isso: “vou dizer-vos toda a verdade; prestai atenção, e se eu mentir, Sócrates, 

podes censurar-me”266. 

                                                           
261Idem, 194a. 
262Já na Apologia de Sócrates, o verbo thorybeîn é empregado para pedir ao juízes que não se alvorocem (17d, 

20e, 27b e 30c). Sócrates pede ainda que Meleto não tumultue o julgamento utilizando o mesmo termo (27b). 

Também Alcibíades, em seu elogio a Sócrates, no final do Banquete, usará o mesmo verbo (215e). 
263 Apologia de Sócrates, 40a, 40e, 41c. 
264 Idem, 219c. 
265Idem, 219c.  
266 Idem, 217b. 



97 
 

 

Pensar no Banquete como um tribunal, justificaria a escolha de Platão, não só por 

aquele que proferiria o importante elogio a Sócrates (no caso, Alcibíades) na parte final do 

diálogo, bem como explicaria o próprio título do diálogo em questão. É comum encontrar, nas 

obras platônicas, a eleição do título do escrito a partir do nome da personagem principal. No 

Banquete acontece algo diferente: o evento é o doador-nominal. Não há mais uma figura 

importante no discurso, mas é o acontecimento o tradutor daquilo sobre o que o filósofo 

pretende discorrer. Em outras palavras, é o evento/acontecimento a ágora que dá nome ao 

diálogo. Isso ocorre porque Platão não está preocupado apenas em rechaçar teses, como em 

outros escritos, mas em fazer um novo tribunal, dando a Sócrates uma defesa justa e, 

consequentemente, uma melhor sentença, mostrando a injustiça causada a seu mestre. Platão, 

com efeito, sabendo que não poderia excluir a relação entre Alcibíades e Sócrates, e 

compreendendo que essa foi uma das causas para a morte de seu mestre, propõe uma habilidosa 

forma de contar o fato, no intuito de reescrever a história, possibilitando uma segunda apologia 

socrática, a fim de agora não mais salvar o corpo, não mais salvar a matéria do veneno da cicuta, 

mas de resguardar a memória da alma de um homem justo, condenado por um tribunal iniquo. 

Existem numerosos pesquisadores267 que dão outros motivos para o Banquete ser considerado 

um texto de filosofia política, ao se configurar como uma nova apologia, embora essa 

compreensão não seja unânime; contudo, todos são unânimes em atestar que, apesar dos 

diferentes motivos, o argumento é o mesmo: Sócrates precisava de uma defesa, e ela só seria 

possível se trouxesse à baila o mau exemplo de Alcibíades no intuito de evidenciar a falta de 

culpa de seu mestre. De fato, o elogio de Alcibíades sublinha o fracasso da educação socrática, 

reforçando, desse modo, uma forte tendência apologética.  

 

4.2 A PRESENÇA DE ALCIBÍADES NO BANQUETE. 

Como ponto final dos vários discursos sobre Éros e, desobedecendo ao acordo 

estabelecido entre os convivas de manterem-se sóbrios268, entra na casa de Agatão Alcibíades, 

embriagado, sendo carregado por uma flautista, falando alto e de modo debochado, vestido com 

trajes escandalosos, cheio de fitas e coroado de heras e violetas. Há uma descrição minuciosa 

da cena em questão, como se Platão quisesse deixar para a posteridade o retrato histórico 

                                                           
267 A título de exemplo, GOMPERZ, 1905, p. 395, propõe o discurso de Alcibíades como sendo uma resposta a 

Polícrates, que, depois da morte de Sócrates, teria escrito um texto de acusação contra Sócrates. Contudo, 

ROBIN, 1964, p. 59-61, acredita ser mais plausível pensar que seria uma polêmica entre Platão e Aristófanes, 

que seria considerado pelo fundador da Academia como “entre os adversários de Sócrates, o único cuja 

influência àquela altura ainda valia a pena combater”. 
268 Banquete, 176a-c; 213e. 



98 
 

 

daquela situação269. Com o discurso trazendo à tona os ensinamentos da sacerdotisa de 

Mantineia, Diotima, Sócrates parecia ter chegado ao apogeu da discussão sobre a natureza e as 

benesses de Éros, quando então irrompe o jovem ébrio, no cenário do banquete, de forma 

abrupta e teatral. Esse seu modo de se comportar, um tanto extravagante, sob o efeito do vinho, 

põe em nítida evidência o contraste da sobriedade existente no ambiente até então270.  

Com efeito, o objetivo de Alcibíades, ao chegar na casa de Agatão, era o de parabeniza-

lo pela vitória no concurso. Contudo, na euforia da chegada, com os olhos cobertos de fitas e 

se utilizando de tantos elementos em sua vestimenta, acaba não percebendo, de imediato, a 

presença de Sócrates, e senta-se entre este e o anfitrião do festim. Quando, então, avista o seu 

mestre, num salto, evoca a força de Hércules, como se estivesse em perigo271. E, 

inusitadamente, o jovem ateniense bêbado toma a coroa que tinha dado a Agatão e a entrega ao 

filósofo sob a justificativa de que, enquanto o poeta triunfou em apenas uma ocasião, Sócrates 

sempre triunfa no trato com o lógos272. Desse modo, Alcibíades é o testemunho vivo da 

concretização da profecia promulgada no início do diálogo por Agatão: a de ser da 

responsabilidade de Dionísio, deus da embriaguez e do vinho, julgar se o filósofo (Sócrates) ou 

o poeta (Agatão) seria o mais sábio273. Esse embate entre filosofia e poesia será o pano de fundo 

das discussões em torno da natureza e benesses do Éros. 

Com o confronto dialético entre Sócrates e Agatão, Platão exprime o grande 

ágon entre a Filosofia e a Poesia, esta já submetida ao fluxo sofistico. 

Explorando o amor à beleza irresistível do discurso, capaz de seduzir e 

arrebatar os ouvintes, sofistas como Górgias, e seu aprendiz Agatão, 

arrastaram as multidões e, como Platão visa demonstrar em diálogos como 

Górgias e A República, provocaram a ruína política de Atenas274. 

 

Pois bem, na sequência do texto, Erixímaco querendo manter as regras do discurso e 

voltar ao clima de sobriedade e solenidade quebrado pela repentina entrada de Alcibíades, pede-

lhe que, como fizeram os demais, elabore um discurso em homenagem ao amor. Ou seja, na 

busca de conter os excessos do controverso político ateniense, sugere que não fique apenas 

consumindo vinho, mas elabore um elogio a Éros. Contudo, conhecendo a singular 

personalidade de Alcibíades, era de se esperar que não aceitasse tão facilmente o que se estava 

                                                           
269 Idem, 212d-e 
270 É o que nota FERRARI, 1997, p. 261. 
271 Banquete, 213b-c. 
272 Idem, 213d-f. 
273 Idem, 176e. De forma importante, STRAUSS, 2001, p. 26; 257, elucida essa questão. 
274 PINHEIRO, 2011, p. 50. 



99 
 

 

propondo. Sob a justificativa de estar inebriado pelos efeitos da bebida, se sentia incapaz de 

elaborar um elogio à altura daqueles desenvolvidos até então. Mesmo assim, aceita o desafio! 

Compromete-se em elevar um elogio ou encômio, não ao deus Éros, mas a Sócrates, através de 

sua própria experiência e convivência com ele, em vista da verdade (talethê erô)275. Alcibíades 

não falará do amor em geral, mas do seu próprio amor, em sua vivência com seu mestre, 

Sócrates. Até porque, de acordo com ele, se assim não fosse feito, Sócrates ficaria enciumado, 

se, ao invés de elogiá-lo, elogiasse o deus. “Se é um elogio que esperam de mim, impossível! 

Sócrates é tão ciumento que, diante dele, me é proibido elogiar quem quer que seja, homem ou 

deus!”.276 

Sendo assim, pede o acordo (homologia) de todos, quanto à autorização para 

transformar um tributo a Éros na expressão de seu próprio desejo, configurado no elogio de um 

objeto erótico particular: Sócrates. Assumindo essa postura, Alcibíades deixa explicito a paixão 

que o consome pelo seu mestre, o que o leva a pronunciar um louvor que se torna prova cabal 

do poder de Éros sobre a linguagem e o comportamento humano.277 Com esse pedido de 

mudança da regra, saindo do elogio a Éros para o elogio à Sócrates, Alcibíades inverte, 

automaticamente, as posições em uma relação erótico-pedagógica: de amado (erômano) passa 

a ser amante (erasta). Tal empreitada se dá na busca de refutar a postura de Agatão, por meio 

de mais bebida, pois assim poderia elaborar o verdadeiro elogio a Sócrates. Há, portanto, um 

deslocamento significativo do diálogo do discurso apolíneo para o dionisíaco, por ser sob o 

efeito do vinho que se formulará o discurso sobre Sócrates.  

Dessa forma, se justifica a entrada de Alcibíades embriagado na cena do Banquete, 

que se dá no exato momento em que Sócrates é aplaudido e louvado pelo seu bem construído 

discurso, no qual exalta o controle, o domínio de si e a busca para além das coisas unicamente 

físicas, arma contra o amor pessoal. Com efeito, como foi visto no processo de individualização 

do belo, enfatizado pela sacerdotisa de Mantineia, Diotima, a pedagogia erótica ultrapassaria o 

exercício intelectual, visando muito mais o constante e necessário equilíbrio na dose adequada 

do desejo na vivência humana. Em outras palavras, tem-se aqui o contraste entre vida e teoria 

pela primeira vez no Banquete. O que Platão pretende, neste momento, é evidenciar que o amor 

socrático não é algo apático e distante da realidade do indivíduo. Não há uma “impessoalidade” 

no Éros platônico. Para tanto, apresenta o ponto de vista de Alcibíades, alguém que 

experimentou esse amor total e extremamente pessoal (realidade cabível ao amor dos mortais). 

                                                           
275 Banquete, 214b-e. 
276 Idem, 214d. 
277 Cf. OLIVEIRA, R., 2016, p. 58. 



100 
 

 

Desse recurso filosófico-retórico trata, substancialmente, Martha Nussbaum, acreditando que 

nesta passagem há algo de novo que se abre para uma reflexão, fazendo com que o leitor retorne 

à pergunta inicial: “quem é Éros?”278. Por conseguinte, Sócrates, ao perceber que seria ele o 

elogiado e não Éros, se sente apreensivo. O motivo disso está em supor que Alcibíades, em vez 

de louvá-lo, teria como objetivo realizar o seu plano de vingança, ao caricaturá-lo e ridicularizá-

lo. Contudo, o ébrio jovem se compromete com a exigência de que tudo que irá falar a respeito 

do filósofo será a verdade (aletheia). Fato é que não será o tipo de verdade falada quando se 

está sóbrio (impossível diante da condição de Alcibíades), mas nem por isso menos verdade. 

Ao passo que Sócrates está autorizado a interromper seu elogio a qualquer momento, caso a 

aletheia lhe falte279.  

 

4.3 SÓCRATES COMO IMAGEM MESMA DE ÉROS 

Na elaboração do elogio a Sócrates, Alcibíades informa que deverá começar sua 

construção através de uma comparação, de uma imagem (he eikón), que será escolhida, de 

acordo com ele, em função da verdade. Sendo assim, a série de imagens que será contada, por 

ser fruto da aletheia, deverá excluir toda forma de riso ou deboche. O que Alcibíades está 

propondo é que ele procurará contar sua experiência de amor com Sócrates, em que, de forma 

consequente, revelará um Sócrates idêntico ao Éros revelado no discurso socrático. Há uma 

comparação, então, de Sócrates às figuras do Sileno e do sátiro Mársias280, tendo, tanto uma 

figura quanto a outra, a função de camuflagem e máscara dissimuladora de Sócrates.   

Silenos e Sátiros eram na representação popular demônios híbridos, metade 

animais, metade humanos, que formavam o cortejo de Dionísio. Impudentes, 

bufões, lascivos, eles constituíam o coro dos dramas satíricos, gênero literários 

do qual o ‘Ciclope’ de Eurípides permanece um dos raros testemunhos. Os 

Silenos representam, então, o ser puramente natural, a negação da cultura e da 

civilização, a bufonaria grotesca, a licenciosidade dos instintos.281 

 

                                                           
278 É o que nota NUSSBAUM, 2009, p. 145. 
279 Banquete, 214e. 
280Não é difícil de perceber essas duas características elencadas por Alcibíades em seu discurso, como se poderá 

ver. Em seu exterior, Sócrates possui aspecto feio, bufão, monstruoso, mas isso lhe serve apenas como uma 

máscara, de forma que a Sócrates bem se adequa o comentário de NIETSZCHE, 2006, p. 71: “Tudo nele é 

dissimulado, retorcido, subterrâneo”.  
281 HADOT, 2012, p. 9. 



101 
 

 

O entusiasta político ateniense descreve a imagem do mestre como possuidor de um 

físico nada aprazível, parecido com os Silenos (silenoîs)282, que exteriormente não possuem 

beleza, mas contêm dentro de si pequenas estátuas de deuses. Assim é Sócrates: apesar de sua 

aparência física desconcertante, é possuidor de uma beleza incomum e supreendentemente 

inusitada. Com efeito, o referido filósofo manifesta a própria contradição viva, em seu 

paradoxo: feiura exterior, por um lado, e beleza interior, por outro. 

Sabe-se quão notória era a feiura de Sócrates, quase uma afronta a uma 

sensibilidade acostumada com as linearidades, harmonias e equilíbrios 

plásticos da estatuária e da arquitetura da época. Mas se o seu exterior é feio 

e quase repulsivo, seu interior deixa vislumbrar belas imagens que proclamam 

a divindade de sua alma, beleza interior a contrastar com a feiura do rosto. [...] 

Feio no exterior e belo no interior, Sócrates, essa ‘contradição viva’, é como 

os silenos – deuses campestres da corte de Dionísio com cauda e cascos de boi 

ou de bode e rosto humano – que escondem em si mesmos deuses inesperados. 

Do mesmo modo que os silenos eram seres monstruosos, semi-animalescos 

ou semi-humanos, nem animais nem homens, Sócrates encarna, por seu corpo 

e por sua alma, esse estado intermediário já figurado por Eros no discurso de 

Diotima.283 

 

 

Essa ambivalência entre as características físicas e as interiores de Sócrates, dono de 

um contraste questionador, inquieta todo aquele que se dedica a pesquisar a filosofia antiga. 

Torna-se, com efeito, significativo que, até onde se sabe, Sócrates tenha sido o “primeiro grego 

ilustre feio”, onde “tudo é excessivo, bufão, caricatural...”, tendo como descrição autêntica de 

sua fisionomia os seus “olhos de lagostim, seus grossos lábios, sua pança”284. É revolucionária 

a mensagem platônica, ao propor, em uma sociedade grega que um homem belo e 

festejadíssimo como Alcibíades ame um homem grotescamente feio como Sócrates. Ora, parece 

não haver um exagero na descrição comparativa de Alcibíades em relação ao seu mestre. Esse 

personagem histórico, como concordam inúmeros pesquisadores, deve ter possuído um aspecto 

impressionantemente feio285. E isso acabava por se manifestar como algo ofensivo, já que ele 

praticava atividades intelectuais. De fato, a feiura de Sócrates era um clamor para uma discussão 

                                                           
282 É importante registrar aqui que Alcibíades, ao representar Sócrates como Sileno, não permanecerá sozinho. 

Como observa ZANKER, 1995, p. 32-39, essa imagem do filósofo será retomada entre 10 a 20 anos após sua 

morte. É bastante significativo que, em um contexto em que a beleza e a perfeição simétrica das curvas do corpo 

humano eram cultuadas, Sócrates seja pintado como um desconcertante sileno.  
283 MACEDO, 2003, p. 412-413. 
284 Tais formulações são encontradas na obra de NIETZSCHE, 2006, p. 71. 
285 A título de exemplo, pode-se citar ZANKER, 1995, p.34, quando confirma – junto com inúmeros outros – a 

ausência de beleza no aspecto físico de Sócrates.  



102 
 

 

filosófica. Já na descrição de suas características físicas, seria o início de um longo e 

questionador discurso platônico sobre o Belo e o Bom. 

Para um povo tão agarrado à beleza das formas, tão amante da harmonia 

plástica, que considerava um dom divino, signo de perfeição interior, Sócrates 

é uma contradição viva: é tão evidentemente feio quanto é inteligente, vivo de 

sabedoria brilhante [...]. Sua feiura é provocante, mas é belo (é assim que a ele 

se refere Platão) [...]. Sócrates encarna para os gregos a oposição entre o ser e 

o parecer, entre a alma e o corpo, oposição que se transformarão no 

fundamento de suas reflexões e das quais ainda somos tributários.286 

 

Só poderia, nesta empreitada, ter havido a mudança de postura que era o intento 

socrático: em vez de amar o físico e o exterior, o homem deveria amar a beleza interior que 

transcenderia tudo o que existe. Substancialmente, a utilização da figura silênica, remontando 

ao hibridismo belo-feio, deve ser assimilada como uma realidade positiva, proposta, 

possivelmente, por Sócrates mesmo. Isso tudo com o objetivo de lançar as bases para uma nova 

interpretação comparativa e irônica. 

A decisão de adaptar a comparação com Sileno para uma estátua ou retrato 

destinado a celebrar o assunto, no entanto, pressupõe uma interpretação 

positiva da comparação, como nós de fato encontramos, em particular, no 

discurso de Alcibíades no Banquete, de Platão. Talvez o próprio Sócrates já 

tenha colocado as bases para essa nova interpretação, aceitando a comparação 

com a sua característica ironia.287 

 

E ainda mais: Alcibíades, usando a figura dos Silenos, elucida a pedagogia socrática 

por excelência: o autoexame. Seria preciso esse “olhar para dentro”, o chamado princípio do 

“conhece-te a ti mesmo”, que desemboca no cuidado de si, dando ao socratismo sua 

singularidade288. Já no início do discurso, na casa de Agatão, é possível entrever esse exame 

                                                           
286 WOLFF, 1982, p. 15.  
287 ZANKER, 1995, p.34. 
288 Essa questão do cuidado de si, que aparece no Banquete, é uma temática recorrente em outro diálogo de Platão: 

o Primeiro Alcibíades, que é considerado por alguns pesquisadores como um escrito apócrifo. Contudo, deixando 

de lado as divergências quanto a autenticidade desse escrito, e mantendo-se no aspecto temático-filosófico, 

parece ser salutar uma elucidação sobre a questão do cuidado de si, já discutido neste questionador diálogo.   Na 

oportunidade descrita na obra, há uma conversa entre Sócrates e o político Alcibíades, em que este pergunta 

àquele de que maneira pode se dar o cuidado de si. Sócrates lhe responde utilizando da metáfora do espelho 

(Primeiro Alcibíades, 130b-133c): da mesma forma que para olhar para si mesmo é necessário que o olho veja 

outro olho, analogamente acontece com o “si próprio”. O “si” do homem, para Platão, é sua alma (Primeiro 

Alcibíades, 130c; 130e). Então, se a alma quer conhecer a si mesma, deve olhar outra alma em sua parte 

excelente. Da mesma forma que a excelência do olho está na pupila, a da alma está na sabedoria. Sendo assim, 

descobrindo essa porção sábia da alma que contém o conhecimento e a reflexão, todo aquele que para ela se volta 

descobre sua totalidade excelente, sendo possível se autoconhecer. Em suma, como a própria figura do Sileno 

propõe, no Banquete, é preciso sempre “olhar para si mesmo”, em um desejo autêntico e necessário de se 



103 
 

 

interior. Sócrates é descrito, em sua chegada ao simpósio, como alguém que, espiritualmente, 

está ocupado consigo mesmo, motivo do seu atraso289. Mais enfática ainda é a resposta de 

Aristodemo, quando trata com naturalidade este episódio: “deixai-o em paz. É costume (éthos) 

dele”290. Não diferente disso, até mesmo Alcibíades em seu elogio, como veremos, faz uma 

alusão a esse hábito socrático de se autoanalisar291. Em suma, Alcibíades está falando de sua 

experiência amorosa com Sócrates. E por estar falando de uma realidade tão intima, 

inevitavelmente, já teria visto esses arroubos de sondagem interior de seu mestre. Até porque o 

filósofo, para ele, é aquele “que vence em argumentos todos os homens”292, uma figura além 

do normal, que bebe e não fica embriagado293, que mais se parece com os silenos que escondem 

um tesouro dentro de si294. Em síntese, o que  aqui se encontra é um louvor à sabedoria socrática. 

Além desta primeira alusão, Sócrates é comparado com o sátiro Mársias, desafiador 

de Apolo com sua flauta295. Não é apenas equiparado na aparência externa, mas em sua 

realidade interior e cognitiva, por ser considerado insolente (hybristés) e um terrível encantador. 

Com efeito, enquanto Mársias seduz e hipnotiza os homens, levando-os ao transe com o poder 

misterioso de sua flauta, Sócrates, por seu turno, produz efeitos semelhantes, sem mesmo usar 

do recurso de instrumentos musicais. O único meio utilizado por Sócrates para conseguir tal 

intento é através de suas simples e acertadas palavras-discursos. Dessa forma, encanta e subjuga 

seus ouvintes e interlocutores, com uma eloquência difícil de ser resistida, a qual nenhum orador 

é capaz de superar296.  

Se se pudesse olhar sob o prisma do jovem ateniense, seria possível constatar este 

quadro propositivo: um discípulo que fora ensinado pelo seu mestre que Éros seria algo tão 

sublime e veraz, capaz de impulsionar todos aqueles que se deixam pedagogicamente conduzir 

ao ápice mesmo das coisas do amor; no entanto, Sócrates, que seduz para depois desprezar, 

descreve a si mesmo como sendo Éros, em um discurso tão egoísta quanto o de seu discípulo; 

um Sócrates, enfim, que se diz refratário a atrair-se por aquilo que primeiro lhe chamou a 

atenção e que usa as qualidades físicas de seus jovens como sua moeda de troca. E quando esses 

                                                           
autocontemplar. Pois “é ‘conhecendo’ que a alma cuida de si mesma, realiza a própria purificação, se converte 

e se eleva. E nisso reside a verdadeira virtude”. (REALE, 2003, p. 256) 
289 Banquete, 174d. 
290 Idem, 175b. 
291 Idem, 220c. 
292 Idem, 213e. 
293 Idem, 214a. 
294 Idem, 215b. 
295 Idem, 215b. 
296 Idem, 215b-217a. 



104 
 

 

jovens (aqui, no caso, Alcibíades) são convencidos a seguir e admirar o mestre, levando em 

conta que possui um valor de troca (um, a sabedoria; o outro, a beleza), Sócrates inverte sua 

metodologia e passa a desvalorizar o que é ofertado pelo outro (a juventude e a beleza), ficando 

em total vantagem. Com a resposta de Sócrates, Alcibíades percebe sua indignidade em receber 

o amor de seu mestre, mesmo sendo belo e estando em plena jovialidade.  Embora Sócrates 

possuísse um aspecto exterior feio como o Sileno e o sátiro Mársias, era dono da melhor e mais 

necessária qualidade, a sabedoria. Como trocar apenas beleza e a juventude, que são 

passageiras, por um tesouro tão mais elevado, como a sabedoria, que é eterna? Essa proposta 

lhe é desconcertante: seria como que trocar bronze por ouro297. Ora, a utilização das máscaras 

dos Silenos e dos Mársias é uma forma dissimuladora encontrada por Sócrates, de acordo com 

os diálogos platônicos, de desenvolver a sua ironia. 

Sócrates triunfou mesmo tão perfeitamente nesta dissimulação que se 

mascarou definitivamente para a História. Nada escreveu, contentou-se em 

dialogar e todos os testemunhos que possuímos sobre ele o ocultam mais do 

que o revelam a nós, precisamente porque Sócrates sempre serviu de máscara 

àqueles que falaram dele. Porque ele se mascarava a si mesmo, Sócrates 

tornou-se o prosópon, a máscara, de personalidades que tiveram necessidade 

de se proteger atrás dele. Ele lhes deu ao mesmo tempo a ideia de se mascarar 

e a de tomar como máscara a ironia socrática. Existe aí um fenômeno 

extremamente complexo por suas implicações literárias, pedagógicas e 

psicológicas 298 

 

Há uma transfiguração socrática que finge ignorância e impudência. O próprio 

Alcibíades, no Banquete, afirma que tanto as aventuras amorosas de Sócrates como sua 

autointitulação “ignorante” seriam uma espécie de artifício exterior com o qual se veste, aos 

moldes de um Sileno esculpido299. Sob o modo de atuar platônico-socrático, Hadot interpreta 

essa utilização da máscara irônica de Sócrates como uma forma sutil e refinada de colocar o 

leitor na posição de interlocutor, o qual será conduzido pelas questões socráticas sem saber, 

previamente, aonde elas o levarão. Dessa forma, a máscara de Sócrates imputa uma perturbação 

na alma do leitor, desconcertando-o. Contudo, possibilita-lhe a uma tomada de consciência de 

que o melhor caminho a ser seguido será o da conversão filosófica300. Dessa forma, a 

representação trazida pelas figuras através do discurso de Alcibíades é um modo de mostrar 

ocultando outra coisa. Mesmo no comum das coisas reais, Sócrates se dispõe a sair da 

                                                           
297 Idem, 218d-219a. 
298 HADOT, 2002, 105.  
299 Banquete, 216d-e. 
300 Cf. HADOT, 2012, p. 11. 



105 
 

 

banalidade dos assuntos pífios, lugar onde seus interlocutores se encontram, para alçar voos 

rumo à natureza mesma de Éros. 

A estátua do Sileno é uma aparência que oculta outra coisa. Assim são as 

palavras de Sócrates. Partindo da linguagem comum, de assuntos comuns, ele 

traça caminhos pelos quais seu interlocutor entra em choque consigo mesmo. 

À banalidade dos assuntos corresponde a banalidade dos interlocutores; 

Sócrates é um homem da rua e seus interlocutores são encontrados na rua. 

Mais que isso, a autodepreciação é componente essencial da máscara irônica. 

[...] a ironia é uma atitude psicológica na qual o indivíduo parece inferior ao 

que ele é. No uso do discurso, tal disposição consiste em fingir dar razão ao 

interlocutor301.  

 

Não é muito difícil de se encontrar, na tradição de comentadores platônicos, a ideia 

sempre pujante de um desprezo de Sócrates pelo que é físico, quase como se fosse uma 

prerrogativa para uma virtude no amor. Essa visão não é muito aceita por Robin, para quem, se 

se concorda que Sócrates não é fascinado pela exuberante beleza exterior de Alcibíades, moeda 

de vantagem utilizada pelo jovem ateniense para cortejar o filósofo, deve-se admitir, 

sumariamente, que a força da alma e a temperança socráticas não seriam colocadas à prova, 

inviabilizando quaisquer argumentos que procurem provar um Sócrates possuidor de um 

extraordinário domínio sobre o corpo. Em outros termos, sem o fascínio de Sócrates pela beleza 

do jovem discípulo, não seria possível um exercício verdadeiro da alma quanto à temperança, 

o que tornaria impossível, portanto, a verificação da característica mais fundamental de 

Sócrates: a de ser ele conduzido pela parte superior de sua alma, e não pelo seu corpo. Com 

efeito, é esse domínio do sôma que o torna atraente, irresistível, misterioso... E ainda mais, 

dominando o corpo, Sócrates mantém – incólumes – ao seu redor os jovens atenienses, fazendo-

os compreender que a sua feiura é como que um esconderijo de uma joia valiosa (por isso a 

imagem das estatuetas de Silenos e sátiros Mársias).  

De acordo com Irley Franco302, se bem interpretado, embora Sócrates paute seu 

domínio de si por meio do desprezo do físico, atrás dessa postura se esconde um filósofo que 

se abstém de nutrir um amor pelos seus, por meio de inúmeros subterfúgios que o livrem da 

posição de amante (posição mais conveniente para o mestre em uma relação pederasta). O 

próprio Alcibíades atesta, com amargura, essa postura de Sócrates que engana amar, quando não verdade 

é um simples amigo: “[...] ele enganou, fingindo-se amante, para revelar-se, por fim, simples amigo”303. 

                                                           
301 OLIVEIRA, L., 2016, p. 329. 
302 FRANCO, 2008, p. 71-73. 
303 Banquete, 222b. 



106 
 

 

Desse modo, não há perigo de Sócrates se apaixonar loucamente por seus discípulos. Para 

Franco, por Sócrates ser dono de si, ele seria incapaz de amar aqueles que entrassem com ele 

no processo erótico-pedagógico. Prossegue essa argumentação mostrando os motivos da 

incapacidade de Sócrates amar: (1) porque o desejo autenticamente erótico está nele304; (2) 

porque o desejo pelo corpo, como já atestado por Diotima na scala amoris, é apenas ponto de 

partida para se desejar o absoluto; e, por fim, (3) porque não é exatamente Alcibíades que 

Sócrates não ama, o problema não está de forma específica no discípulo, mas em qualquer um 

que o busque com essa intenção. Conclui-se, assim, partindo das questões próprias expostas no 

Banquete, sobre a proposição de Sócrates tornar-se alheio a quaisquer amores ofertados pelos 

seus discípulos, escapando da postura de amante e se fixando, sempre que possível, na postura 

de amado.  

Dando continuidade à construção do elogio, Alcibíades mostra como os discursos de 

Sócrates exercem efeitos devastadores sobre ele, impossibilitando-o de não ser totalmente 

embriagado e apaixonado pelo filósofo. Analogamente, assemelha os efeitos dos logoi de 

Sócrates em sua alma aos êxtases convulsivos pelos quais passam os coribantes ou até mesmo 

às dolorosas e violentas mordidas das víboras. Apesar de possuir todo esse brilhantismo, 

Sócrates, segundo Alcibíades, não se aproveita sexualmente dos que ele entorpece. Ao 

contrário, procura se manter temperante frente aos atrativos físicos ou corpóreos de seus 

discípulos, apesar das inúmeras investidas eróticas que o próprio Alcibíades confessa ter 

empreendido. Mesmo em meio a intensas investidas, Sócrates se mantém em perfeito estado de 

moderação e continência sexual, sem ceder em nenhum instante aos apelos sexuais de seu 

pupilo305. Sua única preocupação, no entanto, quando se referia a Alcibíades, era em educá-lo 

moralmente, para que chegasse a sua excelência. Ora, essa forma ambígua de se elogiar 

Sócrates evidencia muito mais a personalidade do autor do elogio que propriamente o 

elogiado306. Parece que Alcibíades se encontra dentro das carcterísticas duais de seu mestre.  

                                                           
304 Franco chama a atenção para a necessidade de desvencilhar a imagem de Sócrates da de um asceta que estaria 

fingindo ser atraído sexualmente pelos jovens, com o objetivo único de juntar “amantes do belo”. A essa 

interpretação se assemelham alguns comentadores com características moralistas, que sentiam dificuldade de 

unir o desejo à filosofia. Um exemplo desses é LACAN, 1991, que faz um comentário importante criticando a 

relação “escandalosa” entre Sócrates e Alcibíades. 
305 Parece ser ponto pacífico que a relação existente entre Sócrates e os jovens que o seguiam era totalmente 

homoerótica, sendo possível encontrar diversas testemunhas desse fato. Tendo como base os vários exemplos na 

literatura antiga, seria impossível, como elucida bem Paul Friedlãnder, 1969, vol. 1, compreender Sócrates como 

sendo não-erótico, como sendo um tipo de educador-sedutor-ascético.  
306 A ambiguidade na forma de se elogiar Sócrates, encontrada nas palavras de Alcibíades, já é uma característica 

sempre presente nos discursos socráticos (lógoi sokratikoí), nos quais Sócrates sempre aparecia assumindo uma 

máscara. Contudo, o que faz Platão ser verdadeiramente original não é o fato de colocar Sócrates como elemento 

principal de seus escritos, mas, como diz DORION, 2006, p. 24 et sq., de identificá-lo de modo totalmente 



107 
 

 

Quase que paradoxalmente, de um lado, quando apresenta um Sócrates que sobre ele 

exerce um grande poder, tocando nas partes mais profundas de seus sentimentos (emoção, raiva, 

paixão,...) ao mostrar como sua vida é subjugada e, até, escravizada pelo desejo,  requerendo, 

por isso, mudança, deixa entrever  seu mestre como um protótipo ou ideal307; por outro lado, 

Alcibíades é incapaz de colocar em prática todos os objetivos formulados a partir dos discursos 

socráticos, ao escolher as vantagens do “agora”, em detrimento daquelas “futuras” que a 

filosofia aponta. Dessa forma, a partir da dualidade encontrada no discurso de Alcibíades, é 

formado um quadro “a favor” e “contra” o filosofar. Em Sócrates, Alcibíades se vê atraído pelos 

irresistíveis logoi, os quais destruiriam e tragariam sua ambição política. Com efeito, se o jovem 

ateniense procura respaldo na filosofia para suas ambições políticas e estadistas, estimuladas 

por valores questionáveis que visam unicamente à vontade pessoal e a uma pseudo-ética que 

promovia interesses individuais e subjetivos, então, de fato, a filosofia seria um perigo para ele. 

Perigo porque estar na trilha do filosofar é estar propenso a destruir as suas crenças e mitos 

pessoais. Para tanto, precisa fugir, se esconder, cerrar os seus ouvidos para não ouvir o 

irresistível canto da sereia, ou até mesmo fazer “ouvido de mercador” para as exigências 

socráticas que seriam como uma mordida mortífera de uma víbora na alma e no coração. Ora, 

neste ponto, o elogio de Alcibíades evidencia o eterno paradoxo que o habita e lhe consome em 

seu interior: uma influência que lhe é fortemente arrebatadora, contra a incólume e constante 

revolta que essa influência lhe causa devido às perdas que acarreta.  

Pois bem, quando se trata das imagens dos Silenos e dos Sátiros Mársias, paradoxo 

entre “ser” e “parecer”, realidades naturalmente ambíguas, parece Platão querer propor a 

necessidade de que haja uma devida distinção entre “mediador” e “mediação”308. Como já foi 

visto no capítulo anterior, quando se usa o termo mediador pretende-se referir a algo que está 

entre uma coisa e outra, definidamente, um terceiro componente entre duas realidades extremas. 

Assim, seria um elo, como se fosse um amálgama, que ligaria as duas realidades divergentes. 

Neste caso, não precisaria de traços das duas extremidades, apenas que mediasse as suas 

diferenças. Contudo, a ideia de mediação, transmitida com a comparação dos Silenos e dos 

Sátiros, mais se equipararia a Éros. Seria algo semelhante a um justo meio, o equilíbrio entre 

uma realidade e outra. Possuidor das partes extremas, figuraria uma harmonia que poderia se 

                                                           
diferente, enfatizando seu caráter paradoxal: “um dos numerosos paradoxos do personagem Sócrates, tal como 

é representado por Platão, é que ele é ao mesmo tempo e simultaneamente virtuoso e desencorajador, 

benevolente e incompreensível, amável e astucioso”. Não é à toa que, em toda tradição do pensamento filosófico, 

Sócrates é tido como inapreensível, imprevisível, estranho, feio e dissimulado. 
307 Banquete, 215d-216e. 
308 Essas considerações interpretativas são feitas por HADOT, 2002, p.93. 



108 
 

 

mesclar entre o divino e o humano, entre a sabedoria e a ignorância, entre o belo e o feio. 

Assemelhando-se, assim, às características propriamente socráticas que são desconcertantes, 

ambíguas e inquietantes. O amor é mais que mediador, é mediação. 

O filósofo aparece, no elogio de Alcibíades, como um perfeito exemplo de temperança 

e autocontrole. Pois, embora esteja sempre à procura dos jovens mais belos e talentosos de 

Atenas, sua busca primordial era, em vez da beleza dos seus corpos, o melhoramento moral de 

suas almas. Mas isso não é tudo. O elogio de Alcibíades ao seu mestre, num segundo momento, 

versará sobre sua capacidade física. De acordo com o controverso jovem político, Sócrates 

possuía uma resistência extraordinariamente sobre-humana. Evidência disso é o fato de o 

filósofo, quando em tempo de penúria e escassez de comida, suportar os longos períodos de 

jejuns; ou mesmo sua resistência aos extremos do clima, sendo ele capaz até de andar descalço 

em pleno inverso, sobre a neve. E não só isso: quando a situação era contrária, quando estava 

em tempo de fartura, acrescenta Alcibíades, Sócrates era capaz de beber grande quantidade de 

vinho, sem nunca se embriagar. Dessa maneira, o discípulo elucida o rigor do mestre sobre si 

mesmo, dominando qualquer condição, até mesmo aquela provocada pelo excesso de álcool309. 

Dando um passo adiante, Alcibíades prossegue seu elogio tratando da capacidade de 

contemplação de Sócrates. Se, por um lado, o elogiado possui uma resistência física 

extraordinária, chegando a ser sobre-humana, digna, portanto, de uma louvação, por outro lado, 

era capaz de passar longos períodos em contemplação, absorto em seus pensamentos, em uma 

reflexão sem medidas, profunda e intensa310. E ainda mais: unindo-se a tudo isso, Alcibíades 

eleva uma louvação à coragem de Sócrates. De acordo com ele, eram inquestionáveis a 

virilidade e a bravura militar de seu mestre. Essa caraterística é bem ilustrada pelo jovem 

político, ao relatar a experiência por ele vivida com Sócrates por ocasião das expedições de 

Délio e da Potideia; nessas expedições, Sócrates, de fato, o salvou por duas vezes, evidenciando 

seu caráter destemido e indiferente à morte e aos perigos da dor311. Com isso, depois de ter 

elogiado as capacidades físicas, morais e intelectuais de Sócrates, Alcibíades constrói a última 

parte do louvor ao seu mestre exaltando sua personalidade que fugiria de todos os padrões, em 

nada comparável aos heróis do passado e do presente. Em outras palavras, Sócrates é 

considerado um átopos. 

                                                           
309 Banquete, 219e-220b. 
310 Idem, 220b-c. Neste ponto Platão alude à questão já mencionada e refletida neste trabalho, concernente à 

misteriosa parada de Sócrates ao se dirigir à casa de Agatão. Cf. Banquete, 174d-175f. 
311 Banquete, 220c-221c. 



109 
 

 

Reconhecendo todas essas qualidades físicas, morais e intelectuais no filósofo, 

Alcibíades é levado, assim, a exaltar o caráter inclassificável de Sócrates, vale 

dizer, o fato de Sócrates ser realmente uma personalidade inteiramente fora 

dos padrões, impossível de ser comparada a qualquer herói do passado e do 

presente. Homem de exceção, verdadeiramente único, Sócrates é 

completamente atópico, poderíamos dizer, e a sua atopia lhe confere uma 

supremacia indiscutível sobre os demais humanos e mortais312.  

 

No filósofo de pés descalços, de acordo com Dorion313, a atopia é encontrada 

precisamente em sua ironia: seja na simulação de sua total ignorância, deixando que aqueles 

que dizem saber se apresentem como superiores a ele; seja na constante prática da refutação 

(élenkhos), que deixa seus interlocutores em profunda perturbação314. Sócrates é a encarnação 

mesma de Éros. Como visto até então, há uma intervenção inesperada de Alcibíades no 

Banquete, um “golpe teatral como drama satírico-silênico”, uma vez que o jovem Alcibíades 

trata do significado de Eros em consonância com o significado do verdadeiro amante. Existe, 

então, uma passagem da discussão teórica ao drama satírico que pretende refletir o que se passa 

na vida real. Além da reflexão sobre a natureza e as obras de Eros, a teoria se personifica na 

vida real, e em correspondência com o paradigma do amor como “amante” se mostra sua 

imagem, encarnando-se em um homem, Sócrates. 

De uma extremidade a outra do diálogo, mas sobretudo no discurso de 

Diotima e no de Alcibíades, percebe-se que os traços da figura de Eros e os da 

figura de Sócrates tendem a confundir-se. E, finalmente, se eles se entremeiam 

tão estreitamente, a razão é que Eros e Sócrates personificam, um de maneira 

mítica, outro de maneira histórica, a figura do filósofo. Tal é o sentido 

profundo do diálogo.315  

 

Esse homem, como encarnação suprema de Eros, se equipararia com Silenos e 

Mársias: embora feio e de beleza desprezível por fora, por dentro possui um grande tesouro, 

podendo entorpecer com seus discursos como a sereia que prende suas presas unicamente com 

                                                           
312 OLIVEIRA, R., 2006, p. 59. Alguns comentadores, quando querem tratar das características, para eles, 

inclassificáveis, utilizam-se do termo “átopos”. HADOT, 2002, p. 27, elucida sobre o significado de tal palavra: 

“a palavra significa etimologicamente ‘fora de lugar’, logo estranho, extravagante, absurdo, inclassificável, 

desconcertante”. Cf. Banquete, 221c-d. 
313 DORION, 2006, p. 26. 
314 Quanto ao élenkhos praticado por Sócrates, vale conferir a passagem da Apologia de Sócrates em que o filósofo 

é comparado ao tavão, uma espécie de mosca, à qual é dada a tarefa de perturbar os grandes e nobres cavalos 

preguiçosos, na busca de pô-los em movimento. É assim que Sócrates se identifica: como sendo uma mosca 

irritante que, frente aos homens (representados pelos cavalos nobres e grandes), interroga-os e refuta-os 

insistentemente. Cf. Apologia de Sócrates, 30.   
315 HADOT, 1999. p. 72. Vale conferir também REALE, 2004, p. 235-253. 



110 
 

 

o canto. Não poderia ser diferente: existe uma inversão dos papeis de amante e amado efetuada 

por Sócrates316. Com efeito, Sócrates e Alcibíades, amado e amante, invertem as posições e, 

como sua ligação propõe uma chave interpretativa, substancialmente importante, para se bem 

compreender o diálogo em questão. “Amado e amante formam um amálgama que 

aparentemente subverte a trama dramática e especulativa do Banquete, mas, ao contrário do 

que possa parecer, confirma, instrui e fornece uma chave interpretativa que é fundamental 

para compreendê-lo em sua inteireza”.317 E ainda mais, quando Sócrates inverte essa posição, 

realiza, automaticamente, cada grau da scala amoris, sob os moldes do exercício erótico. 

Construindo em si mesmo o protótipo do filósofo, encarnando os vários modos de Eros – desde 

seu impulso inicial – impulsionando e articulando o seu possuidor em todos os seus 

mo(vi)mentos318. 

Desse modo, Sócrates não seria apenas um pensador e questionador das leis e política 

atenienses, mas um possuidor de características necessárias para o governo da pólis, o 

verdadeiro filósofo e o perfeito erótico, o elo que completa a ligação entre ignorância e 

sabedoria, feiura e beleza. Ou seja, é filósofo ideal, por saber que não é perfeito nem, muito 

menos, acabado; por saber que tem dentro de si a dýnamis erótica, própria daqueles que, ao 

assumir suas carências e imperfeiçoes, almejam, paulatina e continuamente, alcançar o que não 

se possui. A postura do filósofo para Platão é aquela que se desprendeu, através do 

conhecimento e da reflexão acerca da verdade, das correntes que aprisionavam o homem na 

caverna, e a partir disso consegue ver e enxergar o mundo intangível, o mundo onde as formas 

são perfeitas, o mundo das ideias, onde a verdade da imutabilidade das coisas predomina. E 

que, por fim, depois de vista a luz, não consegue mais ficar nas sombras e imperfeições das 

formas, dentro da caverna. O filósofo não é aquele que tudo sabe, mas sim aquele que deseja 

saber, que busca incansavelmente o conhecimento, que está disposto a qualquer sacrifício para 

encontrar a verdade. E é a busca pela verdade (e já a busca!) que faz o filósofo ser o que se é. 

“Para Platão, o distintivo maior do filósofo é a busca da verdade. Caberá, portanto a este 

empreender um pensamento capaz de retirar o homem deste relativismo epistemológico em que 

o colocou o sofista, e a conduzi-lo à rocha firme do conhecimento verdadeiro.”319  

O Banquete se desenrola evidenciando que o homem só terá a verdadeira felicidade se 

descobrir no amor-filosofia o meio para se tornar o melhor possível. Logo, aquele que se dedica 

                                                           
316 Cf. REALE, 2004, p. 248. 
317 MACEDO, 2003, p. 408.  
318 Cf. MACEDO, 2003, p. 408. 
319 RIBEIRO, 2005, p. 19. 



111 
 

 

a filosofar deve ser como uma parteira que deixa vir as ideias. O filosofar vem da geração e da 

parturição “porque é algo de perpétuo e imortal para um mortal, a geração”320. O elogio feito 

por Alcibíades a Sócrates nada mais é que a exibição, em um exemplo palpável, de tudo aquilo 

que Diotima falara anteriormente; mostrar que é possível alcançar este amor-filosofia, a 

exemplo de Sócrates, que já o tinha encontrado. Ele, de fato, é a encarnação desse Éros, 

chegando até, no louvor de Alcibíades, a se confundir com as características do amor, como em 

uma verdadeira fusão . Nesse modo de elogiar Sócrates, parece Alcibíades confundir quem é 

Éros e quem é seu mestre. As características se equivalem. 

De uma extremidade a outra do diálogo, mas sobretudo no discurso de 

Diotima e no de Alcibíades, percebe-se que os traços da figura de Eros e os da 

figura de Sócrates tendem a confundir-se. E, finalmente, se eles se entremeiam 

tão estreitamente, a razão é que Eros e Sócrates personificam, um de maneira 

mítica, outro de maneira histórica, a figura do filósofo. Tal é o sentido 

profundo do diálogo.321 

 

Sendo assim, ao elogiar Sócrates, Alcibíades está elogiando o papel dos verdadeiros 

filósofos, daqueles que procuram a verdade, daqueles que auxiliam os homens a serem os 

melhores possíveis: “a mim, com efeito, nada me é mais digno de respeito do que o tornar-me 

eu o melhor possível, e para isso creio que nenhum auxiliar me é mais importante do que tu 

[Sócrates].”322 A filosofia de Platão sempre partirá da manifestação empírica para alcançar o 

princípio mais essencial. É, pois, por amor à beleza física – como visto – causada a partir do 

espanto por ela impetrado, que a filosofia procura conhecer o mundo e se dedica ultrapassar as 

suas aparências, buscando o fundamento último do divino, do espiritual e do inteligível. Por 

meio de Éros, o amante anseia conhecer com profundidade o amado, transcende aquilo que os 

olhos podem ver. Ora, esta será sempre a provocação feita por Sócrates a seu apaixonado-

discípulo Alcibíades: que ele penetre, o mais profundamente que puder, o seu olhar, para o 

conhecer o seu interior. Com efeito, o amor intensifica e aprofunda o olhar; e aprofundando, 

transforma aquele que se dispõe a isso323.  

Necessariamente é este o compromisso do filósofo: fazer de todos os que dele 

aproximam os melhores e mais autênticos possíveis. Então, será impossível o discípulo que 

proficuamente aprendeu as lições de seu mestre não se apaixonar pelo Belo que existe dentro 

                                                           
320 Banquete, 207a. 
321 HADOT, 1999. p. 72. Conferir também SOUZA, J.C., 1966, p. 69.  
322 Banquete, 218d. 
323 KENAAN, 2010, p. 157-176. 



112 
 

 

do educador. Por mais que o mestre não tenha beleza exterior, se ele estiver comprometido com 

o crescimento humano de seu discípulo, o senso de beleza saltará aos olhos do amante. A 

filosofia é amor em Platão. O papel do filósofo é revelar esse amor-filosofia para transformar o 

homem no melhor possível. Em suma, em todo o Banquete, como visto, há um autorretrato, há 

uma correspondência dramática entre Eros e Sócrates. Tanto um quanto o outro são devotos do 

belo, atraídos por jovens mancebos belos. Como Pênia, andam descalços, maltrapilhos, feios, 

têm em si, e reconhecem, a ignorância que lhes é latente; contudo, como Poros são bravos, 

corajosos e filósofos o tempo todo. E ainda mais, se se segue esta linha interpretativa em Platão, 

a própria sacerdotisa de Mantineia é prefiguração de Sócrates. Aquela que é agraciada pelos 

deuses (dio-tima) e que exerce um sacerdócio, através de um sacrifício filosófico. 

A sacerdotisa Diotima parece também uma autoalegoria de Sócrates, que, 

ironicamente, refuta seus interlocutores em linguagem figurada, atribuindo a 

uma personagem fictícia os atributos que lhe são próprios. É Sócrates o 

‘honrado pelos deuses’, possível significado do nome Dio-tima. É ele o 

‘sacerdote’ filosófico que identifica uma ‘peste’ ético-política em Atenas, e 

lhe prescreve um sacrifício filosófico (201d)324.  

 

Desse modo, diante de tudo visto até então, seja pela presença de Diotima, sejam pelas 

características do amor elucidadas neste diálogo, as quais se assemelham aos traços do mestre 

de Alcibíades, percebe-se a intenção do diálogo de apresentar Sócrates como a imagem mesma 

de Éros.  

 

4.4 O DIÁLOGO SOCRÁTICO: máscara irônica da realidade da vida. 

Como entendido até então, o Banquete desenvolve sua reflexão partindo de uma 

realidade bem concreta: a vida dos atenienses, a derrota bélica em relação aos estrangeiros 

(através de ações ativas de um concidadão, Alcibíades) e a condenação injusta de um homem 

justo (Sócrates). As discussões aqui levantadas não partem de temas abstratos, mas de questões 

bem vivas dentro da polís. Essa proposta retórica impetrada por Platão revela-se, nos moldes 

acima descritos, de uma habilidade e destreza tão sugestivas, que não deixa dúvidas para o leitor 

quanto aos interesses platônicos na escrita desse diálogo: trazendo à luz a realidade política 

ateniense, evidenciar os motivos de sua queda, associando o seu devido culpado e formulando 

uma enfática e substancial defesa daquele que era inocente. Por meio dos discursos sobre Éros, 

                                                           
324 PINHEIRO, 2011, p. 64. 



113 
 

 

trata-se de mostrar e validar o papel do filósofo como um indivíduo necessariamente erótico. 

Para tanto, Sócrates utilizará da máscara (prósõpon) da ironia325.  

O uso do prósõpon é um meio de subliminar importância para Platão resguardar sua 

artilharia discursiva, ao mesmo tempo fronteira entre o mostrado por Sócrates (sua aparência) 

e o que ele esconde (o que ele é)326. Ao mascarar a si mesmo, o filósofo finge uma ignorância 

que não possui, originando, assim, a famosa ironia socrática. O próprio Alcibíades chama a 

atenção para esta característica de seu mestre quando atesta que Sócrates ocupa o seu tempo 

assumindo a postura de ingênuo e infantil diante das pessoas327; suas palavras e expressões, 

exteriormente despretensiosas e sem nenhuma beleza poética-simétrica camuflam, na verdade, 

a profundidade de suas reflexões, semelhantes à pele de um sátiro que oculta o que há de mais 

belo em seu interior328; como os silenos esculpidos, desprezível por fora, sem nenhum atrativo 

externo, mas, possuidor, em seu interior, de uma beleza (no caso de Sócrates, a sabedoria) sem 

igual.329 Alcibíades procura concluir o seu apaixonado discurso chamando a atenção para o 

prosopon trazido pelas imagens dos Silenos e Sátiros, que não devem ser entendidas apenas em 

referência a Sócrates fisicamente, mas, sobretudo, aos seus discursos.  

Assim como os Silenos, se olhados de forma rápida, são possuidores de aspectos feios 

e não podem revelar a beleza de seus segredos interiores, a não ser que os abram, assim são os 

logoi de Sócrates, que parecem, em primeira mão, absurdos, inoportunos e ridículos discursos, 

apresentando – quando vistos apressadamente – desde o modo como lhes são constituídos, 

principalmente por darem a impressão de sempre repetirem as mesmas coisas e, para piorar, 

sobre os mesmos assuntos costumeiros e comuns na realidade cívica. Ou seja, nada que se 

aproximaria dos mais belos e floridos discursos feitos pelos grandes oradores de sua época. 

Porém, isso tudo é apenas uma impressão pertencente àqueles que não se apoderaram e não 

conseguiram se aproximar da profundidade de suas reflexões. Aos que se permitem parar e 

dialogar com cuidado, penetrando no interior de seus logoi, poderá descobrir as mais belas e 

                                                           
325 O modo de usar personagens e imagens como máscaras, por Platão, para conduzir os interlocutores em sua rede 

conceitual, é algo bem marcante. A máscara (prósõpon), já em seu sentindo genuíno, evidencia aquilo que 

esconde, camufla a face ou o rosto. Ou seja, figura artificial, origem daquilo que se conhece, hoje, como a 

máscara teatral. Pode-se também tê-la a partir de uma noção bélica: máscara como aquilo que está à frente de 

um exército, a fronteira de um país ou cidade.  
326 Cf. OLIVEIRA, L., 2016, p. 326. Junte-se a isso a própria máscara do Sileno, já proposta no Banquete. Pequena 

estátua que “esconde” no seu interior figuras divinas. Banquete, 215b.  
327 Idem, 216 e.  
328 Idem, 221 e. 
329 Idem, 216 d. 



114 
 

 

necessárias indagações que a inteligência humana poderia formular, repletas de sugestões para 

uma vida justa e virtuosa, propondo um meio para todo aquele que quer se tornar belo e bom330.  

Como bem observou, R. Oliveira331, depois de toda essa fala, elucidando a ligação 

entre as máscaras que estão sobre Sócrates e até mesmo em seus discursos, Alcibíades reclama 

da postura de seu mestre quanto a querer confundir os papéis de amante/amado. Para ele, no 

exercício das relações amorosas, Sócrates, ao se aproximar dos jovens belos, assumiria a 

posição de amante (hôs erastés), mas, gradativamente, de forma bem sutil, se tornava o amado 

(paidiká). Postura inaceitável para os protocolos e convenções da pederastia na tradicional 

sociedade grega, onde essa inversão era, de todo, excluída, não possibilitando o homem mais 

velho, estabelecido na condição de amante, jamais passar a de amado332. Seja como for, essa 

dissimulação socrática, no assumir de máscaras, colocou-o profundamente nos anais da história 

sem ser esquecido, mesmo sem haver nenhum registro de escritos seus, sobrevivendo apenas 

nos testemunhos que outros falaram a seu respeito. Dessa forma, sem nenhum equívoco, o 

prosopon de que Sócrates sempre se utiliza em seus atos – como uma proteção de si mesmo – 

está intrinsecamente ligado com a sua ironia. Nesses termos, ironia e máscara socráticas 

assumem uma mesma conotação. 

Sócrates triunfou mesmo tão perfeitamente nesta dissimulação que se 

mascarou definitivamente para a História. Nada escreveu, contentou-se em 

dialogar, e todos os testemunhos que possuíamos sobre ele o ocultam mais do 

que o revelam a nós, precisamente porque Sócrates sempre serviu de máscara 

àqueles que falaram dele.333 

 

Ora, Sócrates se colocando na posição de um questionador inigualável, conduz os seus 

interlocutores a chegarem aos mais necessários questionamentos, descobrindo sua própria 

ignorância. Assim, os levava a um nível de perturbação pessoal motivando-os a uma mudança 

de vida. Esse fenômeno discursivo, principalmente por se conhecer os seus efeitos, está na 

gênese do que seria chamado logos sokratikós334. Esse gênero literário, então, teria na figura de 

Sócrates um prosopon. Ou seja, Sócrates seria uma espécie de interlocutor, uma personagem, 

                                                           
330 Idem, 221d-222a. 
331 OLIVEIRA, R., 2016, p. 60. 
332 Sobre este assunto, vale a pena conferir as considerações feitas por BRISSON, 2007, p. 61-65. Junte-se as 

considerações dele às de DOVER, 2012, p. 4. 
333 HADOT, 2012, p. 10. 
334 O logos sokratikós é considerado um gênero literário que se baseava na imitação das conversações de Sócrates 

com os mais diferentes interlocutores. Surgido depois da morte do filósofo, esse gênero literário visava, de um 

modo geral, perpetuar a memória de Sócrates, mediante a reprodução do que teriam sido os lógoi elaborados 

pelo mestre.  



115 
 

 

uma máscara que estaria à disposição daquele que dele se utiliza. O próprio Platão é considerado 

utilizador primeiro da imagem de Sócrates que, mesmo com a morte de seu mestre, procura, ao 

narrar os acontecimentos de uma forma sutil e refinada, como lhe era próprio, causar no leitor 

os efeitos parecidos com aqueles que Sócrates provocava quando ainda estava vivo.  

Desse modo, buscando atuar sobre aqueles que se dedicam a ler sobre os feitos 

discursivos de seu mestre, Platão coloca também os leitores na postura de interlocutores de 

Sócrates. Parece chegar um determinado momento em que não se trata de uma realidade 

distante, de um banquete acontecido há centenas de anos, há longos milênios... A sensação que 

o leitor tem é de ser um dos convivas na casa de Agatão. As questões formuladas pelos oradores 

são questões, no mínimo, parecidas com as dos leitores, criando uma rede empática, quebrando 

qualquer distanciamento formado pelo tempo e pela história. Junta-se a isso o comum 

sentimento de ser conduzido por Sócrates a questões que eles – interlocutores da casa de Agatão 

e leitores do banquete – não sabem aonde chegarão. De forma substancial, é este o caminho 

para a conversão filosófica platônica: partindo da máscara de Sócrates, uma figura 

desconcertante e atópica, produzir na alma do leitor uma inquietação necessária, a partir da 

consciência de si mesmo e de suas faltas ético-morais, para se chegar a uma mudança de 

postura. Dessa forma, sob a máscara de Sócrates, o leitor é chamado a se refugiar.  

Pois bem, por meio da utilização de uma máscara, a de Sócrates, sob a imagem dos 

Silenos e Sátiros, Platão exalta de forma substancialmente importante, como visto, as 

qualidades de seu mestre, elevando um elogio a sua sabedoria335, a sua virtude336, a sua 

capacidade física337, a sua capacidade contemplativa338 e a sua coragem339. Com isso, é possível 

constatar o modo platônico de personificar a natureza mesma de Éros elucidada pelos primeiros 

oradores do banquete. O discurso de Alcibíades, ao formular o elogio a Sócrates, efetiva-se 

como sendo uma ligação entre as características desse deus e as características de um homem 

totalmente erótico e que atua como a personificação de Éros, Sócrates. A figura de Sócrates, 

montada pelo seu discípulo, no Banquete, remete a todas as qualidades e valores que os oradores 

anteriores atribuíam à figura do amor. Com efeito, a concepção sobre a natureza de Éros, nesta 

                                                           
335 Banquete, 215b – 217a. 
336 Idem, 217a – 219e 
337 Idem, 219e – 220b. 
338 Idem, 220b-c. Cf. também a menção feita por Platão sobre esta característica relatada na misteriosa parada de 

Sócrates no caminho para a casa de Agatão. Banquete, 174d – 175f. 
339 Banquete, 220c-d. 



116 
 

 

etapa do discurso, sugere possuir várias formas, como que uma encarnação em múltiplas 

perspectivas.  

Sendo Sócrates a personificação do erotismo mais excelente, combinaria 

dialeticamente elementos centrais das personagens iniciais do banquete. Em outras palavras, 

uniria a multiplicidade de compreensão sobre a natureza mesma de Éros. Sócrates, então, em 

seu papel filosófico, combina a carência tão proposta por Apolodoro, a subserviência de 

Aristodemo, a dominância do ego em Fedro, a sagacidade de Pausânias, a terapêutica de 

Erixímaco, a poesia sofistica de Agatão e a comicidade de Aristófanes340. Platão, dessa forma, 

põe Sócrates na condição de alguém que pretende fazer uma irônica alusão a si mesmo, 

tornando-se passível de ser compreendido apenas por aqueles que se colocam no devir da vida, 

refletidos no morrer e renascer341. Portanto, quando se trata da natureza Éros, por se saber de 

seu caráter ascensional, reflexo do emocional e psicológico, requer-se um mito poderia 

descrevê-la. “A natureza ambígua de Eros, fruto de sua ascendência antinômica, soa como um 

provocante retrato emocional e psicológico do estado apaixonado do homem, tal como 

vivamente exposto por Alcibíades, no final do diálogo”.342 

Por conseguinte, tendo em vista esses elementos, Sócrates seria a personificação da 

reinterpretação platônica dos discursos dos primeiros oradores da casa de Agatão, na medida 

em que figura o filósofo como sendo o homem erótico por excelência. Contudo, como fica 

evidente no Banquete, em especial no discurso de Alcibíades, esse erotismo socrático 

equivaleria a uma sedução corretamente dirigida e pedagogicamente orientada, efetuando o 

deslocamento do desejo propriamente dito – com todas as suas pulsões afetivas e sexuais, 

aquecidas pelo pathos –, que deve se desviar da pessoa que o causou para a busca do saber e da 

virtude mais elevada, isto é, para a filosofia. Sendo assim, a falha fundamental que colocou em 

“xeque” a paidéia de Alcibíades foi ele não ter querido reconhecer o verdadeiro significado da 

arte erótica praticada por Sócrates; foi, ao invés de se aproveitar do amor de Sócrates para 

chegar ao amor à sabedoria e à virtude, permanecer estacionado no amor à pessoa de Sócrates, 

sendo prisioneiro do desejo meramente físico relacionado ao erômenos343.  

Ora, a formação educativa socrático-platônica prevê isto: mestre e discípulo dentro de 

um processo circular onde as partes se juntam mutuamente. O ponto crucial do método da 

                                                           
340 É dessa forma que trata ROSEN, 1999, p. 3. 
341 Vale a pena conferir a análise feita por ROBIN, 1989, pp. LXXX-LXXXI, quando trata dessa irônica alusão a 

si mesmo, como uma realidade refletida no devir da vida. 
342 PINHEIRO, 2011, p. 61. 
343 Cf. FERRARI, 1997, p. 262. 



117 
 

 

maiêutica socrática é, por conseguinte, o de inverter totalmente as relações entre mestre e 

discípulos. Parece Sócrates querer retirar do pedestal aqueles que se autointitulavam mestres e 

senhores do conhecimento. O próprio Banquete elucida uma realidade diferente, quando 

Sócrates mesmo atesta não possuir qualquer saber transmissível344. Por trás dessa formulação 

socrática, está a compreensão sobre os limites da linguagem. De fato, toda realidade autêntica 

é indefinível. 

Nunca se poderá compreender a justiça ou o amor se não se vive cada um, 

pois toda realidade autêntica é indefinível. É isso que Sócrates anseia por fazer 

seu interlocutor compreender, a fim de convidá-lo a viver a justiça, por 

exemplo. O questionamento sobre o discurso é, portanto, o questionamento 

sobre a decisão individual de viver conforme a consciência e o lógos345.  

 

 

A linguagem não comportaria, suficientemente, bases definidoras. A forma socrática 

de se definir o não-verbalizado é através de uma vida autêntica, em que se coloque em atos 

aquilo que o pensamento já propõe. Esse seria um elemento não-discursivo e substancialmente 

necessário para a filosofia. “A démarche filosófica tem então por motor o desejo e implica um 

elemento não discursivo. A dimensão do amor confere à filosofia o caráter de uma experiência 

vivida, viva, de uma presença”346. Dessa forma, a máscara de Éros encontrada no Banquete 

seria exemplo enfático desse elemento não-discursivo, e sobretudo, vivencial da filosofia.  

 

4.5 A FILOSOFIA COMO UM MODO DE VIDA 

Um dos grandes problemas enfrentados pela filosofia é ela mesma se autodefinir. Em 

toda história do pensamento filosófico é possível encontrar uma multiplicidade de filosofias. 

As diferentes doutrinas encontradas ao longo do tempo, com sua diversidade no modo de se 

explicar o mundo, a partir da genialidade advinda dos problemas cotidianos, revelam que não 

há apenas diferenças quanto a doutrinas, mas também, e quem sabe principalmente, diferenças 

nas estruturas e comportamentos filosóficos. É o que poderia se chamar de elemento não-

discursivo da filosofia. Nos dias atuais, quando se fala em philosophia, comumente faz-se 

referência à forma de pensar e elaborar uma explicação abstrata do mundo, tendo como base a 

análise de argumentos e a leitura de textos em busca de uma justificativa lógica e doutrinal. Em 

outras palavras, acorre na mente daquele que se refere ao ato de filosofar a ideia de uma 

                                                           
344 Banquete, 175 c-d. 
345 OLIVEIRA, L., 2016, p. 331. 
346 HADOT, 2001, p. 203. 



118 
 

 

atividade unicamente discursiva. Contudo, essa não parece ser a única concepção possível. A 

filosofia, de fato, pode se manifestar de múltiplas formas, muito além do discurso, como algo 

que se relaciona intrinsecamente com a vida que leva o indivíduo, com as escolhas praticas por 

ele feitas no tempo presente, e/ou em um tempo determinado. De modo que, quando analisado 

no contexto da filosofia antiga, o ato de filosofar deve ser concebido como um modo de vida.  

No entanto, quando se coloca a afirmação nesses termos, não se busca negar a 

importância do discurso para os antigos; de fato, compreender a filosofia como um modo de 

vida não significa, para eles, deixar de lado o aspecto teórico-discursivo, mas seria uma forma 

de abarcar a questão discursiva e doutrinária como algo integrado na prática cotidiana e na 

forma como se encara a vida. Dito de outro modo, o discurso filosófico, para os antigos, deve 

estar atrelado à vida daquele que se predispõe a discursar. Por isso, aceitar a filosofia como 

modo de vida é, antes de tudo, colocar o discurso manifestadamente presente no modo de vida 

específico, a partir de práticas contemplativas supra-discursivas que revelem, sem ambiguidade, 

o modo como se pensa e vive. Acertadamente compreende Hadot: “o discurso filosófico deve 

ser compreendido na perspectiva do modo de vida no qual ele é, ao mesmo tempo, o meio e a 

expressão e, em consequência, que a filosofia é, antes de tudo, uma maneira de viver, mas está 

estreitamente vinculada ao discurso filosófico”347. 

A própria utilização do termo philosophia, como amor à sabedoria, seria uma forma 

propositiva e vocacional para todos aqueles que quisessem viver através de suas reflexões. 

Filosofar seria, primeiramente, uma escolha de vida, um modo de se comportar e de se conduzir; 

e depois, uma reflexão teorética. A significação de sophia, saber ou sabedoria, já traz consigo 

um aspecto prático, por conceber a noção de saber/conhecer/ver sobre a coisa. E essa sabedoria, 

em Sócrates, seria um saber bem sobre si mesmo, que tornaria possível conduzir sua vida da 

melhor forma possível. De modo que “o verdadeiro saber é, finalmente, um saber-fazer, e o 

verdadeiro saber-fazer é um saber-fazer bem”348.  Logo, o ato de filosofar seria essa sabedoria 

que comporta tanto a teoria, no conhecer ou ver as coisas, quanto a prática no saber-fazer.  

E ainda mais: quando analisada sob esses termos, a palavra philosophia seria o 

argumento suficiente para diferenciar o fazer do sophistés (sofista) e o ser do philósophos 

(filósofo). Enquanto o primeiro se dedicava a ensinar o que é útil à vida política, por meio de 

métodos de persuasão, retórica, aritmética, geometria e cultura em geral, através de suntuosos 

pagamentos, ou seja, dando ênfase apenas no fazer, o filósofo, por seu turno, era aquele que 

                                                           
347 Idem, 2014, p. 17. 
348 Idem, Ibidem, 2014, 39. 



119 
 

 

ensinava a quem quisesse aprender, recusando qualquer tipo de pagamento ou barganha, tendo 

como único anseio o de fazer seus ouvintes capazes de pensar por si mesmos, não apenas quanto 

às coisas pertinentes à vida política, mas de forma cabal e intelectualmente mais abrangente, 

refletindo sobre o modo como se deve conduzir a vida, sejam quais forem os seus âmbitos. 

Sendo assim, representadas em sua etimologia estas duas realidades, teorética e racional, a 

filosofia teria como objetivo o de justificar e explicar através de sua atividade a escolha de um 

determinado modo de vida. Ou seja, um discurso que é condicionado e que se refere àquilo que 

se vive. E é justamente nesta ordem: a opção pelo modo de vida filosófico é um preâmbulo, e 

ainda mais, é a origem de todo o discurso filosófico 

Em primeiro lugar, ao menos desde Sócrates, a opção por um modo de vida 

não se situa no fim do processo da atividade filosófica, como uma espécie de 

apêndice acessório, mas, bem ao contrário, na origem, em uma complexa 

interação entre a reação crítica e outras atitudes existenciais, a visão global de 

certa maneira de viver e de ver o mundo, e a própria decisão voluntária; e essa 

opção determina até certo ponto a doutrina e o modo de ensino dessa doutrina. 

O discurso filosófico tem sua origem, portanto, em uma escolha de vida e em 

uma opção existencial, e não o contrário. [...] Essa opção existencial implica, 

por seu turno, certa visão de mundo, e será tarefa do discurso filosófico revelar 

e justificar racionalmente tanto essa opção existencial como essa 

representação do mundo.349 

 

Dessa forma, não haveria uma oposição entre modo de vida e discurso. Aliás, não há 

como diferenciar o que seria unicamente teoria e o que seria realmente prática. Já que um 

interfere, substancialmente, no outro. É possível que o discurso produza efeitos no leitor, bem 

como o leitor influa na forma que se discursa. 

Assim, aqui não há oposição entre modo de vida e discurso (oral ou escrito), 

como se o primeiro dissesse respeito apenas à vida prática e o segundo apenas 

à teoria. Como assinala o autor, o discurso pode produzir um efeito sobre o 

ouvinte ou o leitor, o que é de caráter prático, assim como o modo de vida 

pode ser teorético, ou seja, contemplativo. Há uma relação mútua entre 

discurso e vida: o discurso participa e influi na vida e a vida define o 

discurso.350 

 

Quando se pensa no papel histórico da filosofia na realidade social, é possível 

encontrar já na formação da Academia platônica, uma filosofia que era, antes de tudo, em 

                                                           
349 Idem, Ibidem, 17-18. 
350 OLIVEIRA, E., 2015, p. 3. 



120 
 

 

oposição à paideía meramente retórica preconizada por Isócrates, uma proposta de educação 

em níveis elevados. De fato, Platão e Isócrates foram responsáveis pelo primeiro acesso dos 

cidadãos gregos a uma cultura superior351. Neste período, a filosofia assume status de um 

caminho mais exigente que a própria retórica, uma vez que implicava em estudos mais 

exaustivos na busca de uma conversão de vida ao modo filosófico de ser. Logo, a paideia seria 

uma busca pela sabedoria, através de discursos filosóficos que se refletissem na vida do cidadão. 

A filosofia era um caminho mais exigente que a retórica, pois implicava em 

estudos mais exaustivos e, muitas vezes, na adoção de um modo de vida mais 

austero. Afinal, o termo Philosophia, a partir de Platão, designa o cultivo da 

cultura geral, mas além disso, também a busca por uma sabedoria que, indo 

além do discurso filosófico, reflete-se no modo de vida. É por isso que a 

adoção da paidéia filosófica implica, em alguns casos, em uma espécie de 

conversão que se manifesta na transformação da visão de mundo, escala de 

valores e até mesmo no modo de vestir e se alimentar.352 

 

Quanto a isso, não é difícil encontrar relatos de autores que atestam exemplos de vidas 

mortificadas, em vista da mudança para um modo de viver filosoficamente353. Não obstante 

isso, havia ainda alguns que acreditavam ser a filosofia apenas uma cultura que formava o 

homem eruditamente354, ou um tópico sistemático de investigação racional da realidade; por 

fim, sugeriam outros que filosofar poderia ser considerado como um modo de vida racional355. 

Além dessas concepções, ainda se encontram escolas filosóficas na Antiguidade que 

compreendiam a filosofia, em sua realidade contemplativa, como tradutora de uma vida feliz e 

prazerosa, como era o caso da escola epicurista e estoica. Para elas, o saber buscado por aqueles 

que se decidem a viver para a filosofia promoveria uma vida de paz de espírito (ataraxia) em 

que a liberdade interior (autárkeia) era a base para o seu estar no mundo. Dessa forma, “a 

filosofia era um modo de existir no mundo que deveria ser praticado a cada instante e cujo 

objetivo era transformar a totalidade da vida individual”356. Ou seja, a filosofia seria a arte de 

                                                           
351 No que diz respeito a essa questão, ver MARROU, 1975, p. 102.  
352 BRANDÃO, 2013, p. 525. 
353 Diógenes Laércio, em sua obra Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres, chama a atenção para dois relatos que 

são exemplos dessa conversão de vida aos moldes filosóficos. O primeiro é o de Pólemon, que acabou entrando 

embriagado na aula de Xenócrates. Ao ouvir o belo discurso do filósofo, deixa sua vida libertina e passa a querer 

o modo de vida filosófico (Cf. IV, 16); e o segundo caso seria o de Hiparquia, jovem rica que abandona tudo 

para seguir o cínico Crates (VI, 96). Além desses exemplos, não se poderia deixar de mencionar Agostinho, que 

atribui a conversão à filosofia à leitura do Hortênsio de Cícero.  
354 Esse era o caso da concepção da escola de Isócrates. Cf. MARROU, 1975, p. 130-149.  
355 Entenda-se racional sob dois aspectos: por um lado, seria um modo de vida vinculado ao lógos e não à tradição, 

convenção ou revelação; por outro, seria uma atividade que já possui fundamento no próprio modo de vida.  
356 HADOT, 1995, p. 265.  



121 
 

 

viver (tékhne tôu bíou)357. Sendo arte (tékhne), isto é, um conhecimento racional direcionado 

para algum procedimento prático, poder-se-ia dizer que tem dois pilares ou fundamentos, os 

quais estão de acordo com esse modo de se interpretar a filosofia: em primeiro lugar, a realidade 

formal dos princípios doutrinais; em segundo, a dinâmica própria dos exercícios práticos. Essas 

duas realidades, se intercambiando, produziriam a necessária e provocativa transformação de 

vida exigida pela atividade filosófica. 

Pois bem, vendo a filosofia como essa atividade transformadora de vidas, que propõe 

uma conversão a todos aqueles que dela lançam mão, seria necessário um caminho, uma trilha 

para se chegar a tal intento. A isso, Pierre Hadot denomina de “exercícios espirituais”, que 

seriam práticas destinadas a mortificar e transformar aquele que as pratica. Os tais exercícios 

eram constituídos em três dimensões: a prática física, concernente a questões alimentares e 

atividades físicas; a prática discursiva, relativa ao exercício do diálogo; e a prática intuitiva, 

relacionada à contemplação. Como bem se sabe, todas essas dimensões dos exercícios 

espirituais têm origem e alcançam seu auge de observância na filosofia grega antiga traduzida 

como um modo de vida. “Na expressão ‘exercício espiritual’, o acento deve recair sobre o 

primeiro termo. Trata-se efetivamente de exercício, no sentido mesmo físico, biológico e 

corporal do termo. Vem daí o significado terapêutico da filosofia tal como é concebida, por 

exemplo, pelo estoicismo e pelo epicurismo”.358 Dessa forma, a filosofia assume o posto de 

uma terapia do homem em suas mais distintas realidades, mas que tem como foco primordial 

sua alma359.  

Com efeito, nesse período antigo, o ato de filosofar seria um remédio contra o mal das 

paixões dominadoras que impõem obstáculos para se alcançar a felicidade, propiciando, assim, 

uma necessária cura360. De todo modo, a filosofia antiga, pensada como um modo de vida, por 

se saber que era uma terapêutica do indivíduo, estaria estritamente ligada à noção de virtude. 

Ora, “o discurso filosófico não existia para esculpir estátuas imóveis, mas para juízos geradores 

de atos úteis e escolhas em favor do bem. A cura da alma visava extirpar o vício e, em seu lugar, 

implantar a virtude”.361 Os exercícios espirituais tais como são apresentados aqui têm objetivos 

bem concretos na vida e nas escolhas dos indivíduos. Sua aplicabilidade transcende as 

expectativas que lhes são, naturalmente, condizentes. Ou seja, o que seria, primeiramente, 

                                                           
357 SELLARS, 2009, p.55, usa essa expressão para se referir à concepção estoica de vida. 
358 ALMEIDA, 2011, p.108. 
359 HADOT, 2014, p. 154-155. 
360 CÍCERO, 2014, IV.  
361 BRANDÃO, 2013, p. 527. 



122 
 

 

teorético, quando pensado na filosofia como modo de vida, assume um alcance nas práticas do 

cotidiano, seja a lógica, o diálogo, o exercício de imaginação, de meditação ou até de atenção e 

vigilância.  

Quando se pensa, com efeito, na lógica, seu objetivo iria muito além do silogismo, ao 

desejar aplicá-la no dia-a-dia do indivíduo para que ele percebesse as conexões necessárias 

entre os conhecimentos humanos e destes com as razões encontradas na natureza; quando se 

pensa no exercício espiritual da meditação, não se esvairia este como em uma espécie de 

nirvana, muito aquém da realidade presente, mas objetivava que o indivíduo refletisse sobre o 

que fez e o que deveria ter feito, sobre suas faltas e avanços, através da mortificação interior; o 

exercício de imaginação, por sua vez, colocaria o indivíduo a olhar as coisas sob a perspectiva 

da natureza, “de cima”, percebendo que as coisas humanas são periféricas e pequenas; a atenção 

e a vigilância conduziriam a alma humana a ter consciência dos seus limites e, assim, 

procurariam trabalha-los; o diálogo, por fim, seria o melhor modo de se abrir mão de opiniões 

individuais para se chegar a um lógos comum/universal, pois, no exercício do diálogo, sempre 

se visará ao bem, à virtude.362 

Sabe-se, pois, que no período helenístico existiram inúmeras e distintas escolas e 

correntes filosóficas363. Contudo, não é por ter essa multiplicidade que os indivíduos e/ou 

futuros filósofos se sentiam obrigados a estar nesta ou naquela escola filosófica. Antes, é com 

base naquilo que eles vivem, ou pretendem viver, que se escolhe a corrente que se quer seguir. 

Ou seja, a eleição do seguimento ao qual se quer aderir é pautada pelo modo de vida que nele 

se pratica364; primeiro se escolhe o modo de vida e só depois, analisando as diversas correntes 

e escolas filosóficas, se elege a que mais se assemelha com sua maneira de viver a filosofia. 

Isso se tornava mais fácil pelo fato dessas escolas, costumeiramente, se localizarem próximas 

umas das outras, possibilitando uma análise comparativa entre elas. Deve-se ter em conta que, 

embora com vieses diferentes – sendo algumas delas mesmo antagônicas entre si – todas essas 

escolas compreendiam que a filosofia não se fazia sozinha, isoladamente, mas em convívio com 

as diversidades. Mesmo tendo suas peculiaridades e divergências, todas possuíam seus métodos 

e exercícios espirituais, que tinham como objetivo educar o caráter e a personalidade daqueles 

que a elas aderiam. “[...] em todas as escolas serão praticados exercícios destinados a 

                                                           
362 Uma análise dos exercícios espirituais como práticas traduzidas na vida cotidiana, ressaltando os exemplos 

mencionados da lógica, do diálogo, do exercício de imaginação, de meditação, da atenção e vigilância, entre 

outros, assim como sua minuciosa aplicabilidade, encontra-se em OLIVEIRA, E, 2015, p. 5. 
363 HADOT, 2012, p. 18. 
364 Idem, 2014, 148. 



123 
 

 

assegurar o progresso espiritual na direção do estado ideal da sabedoria, exercícios da razão 

que serão para a alma análogos ao treinamento de um atleta ou às práticas de um treinamento 

médico. De maneira geral, eles consistem, sobretudo, no controle de si e na meditação”.365  

Dessa forma, cada escola teria seu método próprio, a partir de seu estilo de vida, de se 

alcançar a virtude/sabedoria, e as doutrinas e teses nelas contidas nada mais eram que a 

documentação daquilo que se vivia e experimentava em determinada realidade. Por se saber 

que seu objetivo primeiro, através dos exercícios espirituais, era o de transformar todo aquele 

que aderia ao bíos filosófico, modificando seu modo próprio de ser e viver – se já não estivesse 

condizente com o que é justo e reto – conduzindo-o a sabedoria. Com efeito, quando se analisam 

as escolas do período helenístico, percebe-se que a filosofia nada mais era, para elas, que um 

modo de vida, necessário para que seus integrantes vivessem filosoficamente, em busca da 

sabedoria. 

Contudo, esta visão da filosofia, no mundo antigo, como sendo, antes de tudo, um 

modo de vida – proposta, principalmente, por Hadot – não é aceita de forma unânime. A 

primeira grande crítica a essa corrente de pensamento é a que é feita por Sellars366, para quem 

Hadot esqueceu o papel do lógos na prática filosófica, por não fazer uma devida distinção entre 

uma vivência pautada pelo lógos e as outras formas de vida, não necessariamente pautadas por 

um lógos, existentes na Antiguidade. John Cooper, na mesma linha, criticou a formulação 

hadotiana quanto ao uso do termo “escolha existencial” como se uma escola filosófica pré-

determinasse as doutrinas que serão necessariamente aceitas pelos seus integrantes. Para 

Cooper, só existe uma opção existencial feita pelo filósofo antigo, que é a de viver de acordo 

com o raciocínio filosófico367. Para este autor, não há razão para se pensar que o pretenso 

filósofo antigo escolha primeiro viver “como aquele outro vive”, deixando só para depois o 

conhecimento das doutrinas que dirigem a vivência que se pretende esposar. Na visão de Coper, 

primeiro se decide por “viver segundo a razão. E mesmo que, ao mesmo tempo, alguém já se 

decida por viver como um estoico, um epicurista ou um platônico, essa escolha específica é 

subsequente.”368  

Com efeito, ser epicurista ou estoico não seria, como pensava Hadot, algo vinculado à 

escolha de como existir nem, muito menos, de quais exercícios realizar na busca de se bem 

viver; mas sim aos argumentos filosóficos que condicionariam o modo de vida. Em outras 

                                                           
365HADOT, 2012, 24-24. 
366 SELLARS, 2009, p. 116. 
367 COOPER, 2012, p. 18-19.  
368 Idem, Ibidem, p. 27. 



124 
 

 

palavras, de acordo com Cooper, a opção não seria sobre o tipo de bíos proposto por 

determinada corrente filosófica, e se esse bíos estaria conforme ao que desejo viver, mas se a 

escola em questão possui princípios fundamentais para uma argumentação racional. Sendo 

assim, contrariando Hadot, Cooper afirma que o que distinguiria um grupo filosófico dos outros 

tantos grupos existentes na época não seria o modo de vida, pois cada um tem o seu, sendo 

filosófico ou não. O que separa os filósofos do resto da população é o desejo de se viver com 

bases em razões filosóficas, e não em estilos de vida pré-determinados. “É crucial para a 

compreensão do que a filosofia antiga é ou foi que se veja a força central do compromisso de 

viver uma vida com base na razão filosófico. É isso que separa os filósofos como um grupo do 

resto da população.”369 

Todavia, mesmo que Cooper esteja correto em sua análise quando elucida o papel da 

argumentação racional como preponderante na escolha de um modo de vida filosófico, e não o 

contrário, como se se escolhesse primeiro um estilo de viver que traduziria a vivência dos 

indivíduos em determinadas realidades, notando que é a fundamentação racional que separaria 

os filósofos das outras tantas formas de vida, seria impossível discordar completamente de 

Hadot quanto àquilo que ele fala sobre a opção existencial a ser exercida, de modo substancial, 

na formulação e na adoção das doutrinas. Até porque os que ingressam em uma escola filosófica 

não o fazem por terem sido persuadidos sob os argumentos de uma determinada corrente, mas 

sim atraídos pelo modo de vida que vivem. A persuasão e as descobertas desses argumentos, 

como tão bem trata Hadot, seriam estudadas posteriormente. Ou seja, depois da escolha feita. 

De toda forma, à guisa de um posicionamento com base nessas duas argumentações, é 

necessário considerar que parece ser mais condizente, no tocante ao caráter da filosofia antiga, 

a concepção hadotiana de uma mútua interferência entre argumentação e modo de vida que a 

forma unilateral de compreensão proposta por Cooper. Contudo, este último autor tem razão 

quanto ao dizer que não seria adequado falar em modo de vida filosófico, no singular, mas sim 

em “modos filosóficos de vida”, já que se encontra uma multiplicidade de doutrinas, opções 

existenciais e práticas morais dentro das diversas escolas. 

Pois bem, Platão, ao fundar Academia, uma espécie de escola aberta, com registro até 

da livre participação de mulheres nas atividades elaboradas pela instituição, teve, talvez, a 

intenção de estabelecer um lugar de livre discussão e nascedouro de pensamentos, onde se 

buscava viver a igualdade entre todos que ali estavam na busca da virtude e da verdade. Visto 

dessa forma, o diálogo seria o principal exercício espiritual no modo de vida filosófico, para 

                                                           
369 Idem, Ibidem, p. 19. 



125 
 

 

Platão, ao se perceber que sua dialética não está unicamente vinculada a um exercício de lógica, 

constituindo, antes de tudo, uma atividade espiritual que requer, dos que dele participam, ascese 

e autotransformação. De fato, não está unicamente na discussão de teses divergentes o objetivo 

do diálogo, na busca simplesmente de encontrar possíveis soluções para os problemas 

discutidos; mas é o próprio exercício filosófico do diálogo que propicia a ambas partes que 

sejam racionais e alcancem juntas o lógos comum. Sendo assim, a função do diálogo nunca é 

de informar, mas sim de formar. Sobretudo, a postura platônica evidencia o objetivo ético do 

diálogo e da liberdade nele contido contra toda uniformidade do pensamento. 

Essa ética do diálogo explica a liberdade de pensamento que, pode-se 

vislumbrar, reinava na Academia. Espeusipo, Xenócrates, Eudoxo ou 

Aristóteles professavam teorias que não estavam totalmente de acordo com as 

de Platão, notadamente sobre o tema da doutrina das Ideias, e mesmo da 

definição do bem, pois sabemos que Eudoxo pensava que o bem sempre fosse 

o prazer. 370 

 

O próprio exercício do diálogo é muito mais importante que os resultados ou conteúdos 

doutrinais que o diálogo possa produzir. Nesse dialogar socrático, os indivíduos vão formando, 

de modo amplo, o caráter da alma, ou seja, vão se autoeducando. Essa visão é tão nítida nos 

diálogos platônicos que Sócrates mesmo mostra a necessária liberdade que as partes divergentes 

devem possuir, evidenciando que o objetivo não é que no final da discussão todos tenham um 

só pensamento, de forma cristalizada; trata-se, antes, no pensar livre, de encontrar as questões 

que os uniriam em suas doutrinas tão diversas. E o que uniria essas divergentes formas de pensar 

seria “justamente a escolha do modo de vida: escolher viver filosoficamente praticando o 

diálogo e visando a transformação a qual ele poderia conduzir, mais do que a alguma 

doutrina”371. Dessa forma, todos aqueles que ingressam na Academia de Platão devem ser 

compreendidos como sendo pessoas que escolhem uma vida, e não como indivíduos 

escolhedores de meras teses. Como já visto em secções anteriores, há uma inequívoca relação 

entre filosofia e vida em Platão.  

O próprio conceito de Éros, como amor/desejo do que é belo/bom, elucida que a vida 

do homem é desejar/amar o que é belo partindo da beleza física para o belo em si ou para a 

beleza intelectual. Em outras palavras, a busca pela virtude e pela investigação da verdade, 

impetrada por meio do diálogo, é também busca e compreensão do belo que é amado. A 

                                                           
370 HADOT, 2014, p.113. 
371 OLIVEIRA, E., 2015, p. 12. 



126 
 

 

filosofia, em sua essência, é escolha de viver filosoficamente, em busca daquilo que é amado, 

desejado e que possui a forma mais bela, o saber. O diálogo, com isso, seria um exercício 

espiritual, na medida que transforma, paulatina e de modo ininterrupto, aquele que o pratica, o 

qual se educa e se forma, independentemente de quais forem as conclusões a que se possa 

chegar – caso se chegue – dos dilemas discutidos. 

Ora, ao mostrar a necessidade do diálogo para a construção do indivíduo como um 

todo, sendo o diálogo visto como o exercício espiritual por excelência, Platão não apenas 

elucida isso de forma abstrata, mas o faz fornecendo o exemplo de uma vida vivida sob os 

moldes de um autêntico e necessário autoexame: a vida de Sócrates. Aqueles que conhecem, 

um pouco que seja, algo do Corpus platonicum sabem que o fundador da academia colocava 

em Sócrates – figura fundamental em seus diálogos – o grande exemplo de filósofo que praticou 

tudo aquilo que a filosofia representava. Não é diferente quanto à questão dialógica. Uma vez 

que o diálogo é um caminho pelo qual o indivíduo poderia chegar ao seu melhoramento, o 

mestre de Platão, de quem ele não economiza elogios, não poderia deixar de praticá-lo. A vida 

de Sócrates e a teoria socrática não são pautadas por meio de sentenças e proposições, mas, ao 

contrário, por sua práxis e por seu método filosófico, o diálogo. Com efeito, tudo o que é 

possível ver no processo retórico e dialético do diálogo é refletido no modo socrático de 

filosofar, que desemboca, inevitavelmente, na filosofia de vida. 

[...] Sócrates, apesar de dissimular aporia por todos os lados, é um homem 

constantemente inserido na vida social. [...] o indivíduo não precisa estar fora-

do-mundo para transformar-se interiormente, muito pelo contrário, o cuidado 

de si perde a sua eficácia social quando se dá em casos isolados. Não adianta 

apenas um indivíduo tornar-se melhor, pois participar da vida social é uma 

aspiração para que as coisas mudem, e a melhor maneira de resistir ao que está 

errado é estando próximo do erro.372 

 

A metodologia de Sócrates, vista como um método dialógico de perguntas e respostas, 

é o meio que ele encontrou de não simplesmente analisar a doutrina de seu interlocutor e suas 

opiniões, mas também, e de forma principal, analisar a pessoa e o seu caráter. Desse jeito, o 

diálogo movido por Sócrates tinha sua preponderância na investigação se a pessoa vivia de 

acordo com o que dizia, com o que se acreditava e defendia, ou se não passava de um mero 

discurso vazio de sentido373.  

                                                           
372 PEREIRA, 2003, p. 9. 
373 Quanto isso, vale a pena ler as formulações feitas por ALMEIDA, 2011, p. 108. 



127 
 

 

Contudo, ao logo desse processo, naturalmente, os interlocutores percebiam a 

inconsistência em seus dizeres, ao passo que Sócrates consegue com êxito o seu objetivo: fazer 

daquele que se decide a dialogar chegar a uma postura aporética de “nada saber”, reformulando 

as supostas certezas e recolocando a necessária presença da dúvida na realidade do saber. Sendo 

assim, partindo das opiniões (doxai) dos interlocutores, vai conduzindo-os – por meio de sua 

refutação – a terem consciência de sua própria ignorância, o que, por vezes, geraria vergonha e 

raiva nesses mesmos interlocutores374. Em síntese, a proposta socrática seria a de analisar se 

seu interlocutor, de fato, é virtuoso, se possui a sabedoria e o conhecimento que ousa dizer ter, 

mostrando que a verdadeira virtude é a percepção de sua própria ignorância e compreendendo 

que a sabedoria, parte da virtude, é caminho que se faz de forma paulatina até chegar ao 

conhecimento mesmo das coisas em si. Desse modo, o que está propriamente em questão é mais 

aquele que fala, do que aquilo que ele fala.  

Como visto, a prática do diálogo é reflexo preponderante na filosofia socrática. Não se 

pode dizer que Sócrates tenha escrito alguma teoria filosófica e que, muito menos, tenha escrito 

qualquer coisa sobre filosofia. O que chegou até nós sobre ele são testemunhos e informações 

que revelam que, se se possui algo sobre Sócrates, este algo está, justamente, vinculado com 

sua práxis e o seu jeito de filosofar através do diálogo. Ao contrário dos sofistas, não ensina 

conteúdos, não lança sentenças e nem muito menos recebe pelos diálogos transmitidos. Sua 

vida é uma autêntica vida filosófica. Um testemunho de desapego das realidades materiais, 

ficando apenas com o necessário; homem das ruas e do mercado, seus lugares favoritos, onde 

engendrava, sempre que havia brechas, conversas que refletiam sobre a vida com todos aqueles 

que o cercavam. Se durante toda a sua vida procurou viver retamente na justiça e na virtude, até 

em seu julgamento lutou para não se distanciar dessa sua busca de vida: colocar em prática suas 

doutrinas filosóficas não apelando para os discursos emotivos e inférteis com o objetivo de 

comover a plateia e, com ela, aqueles que o julgavam; mas, impavidamente, manteve o seu 

compromisso com a verdade, a virtude e a sabedoria375. E quando a sentença de morte lhe foi 

pronunciada, olhou para ela em seu lado mais belo, a sua parte mais sublime, a que talvez possa 

alcançar o verdadeiro saber. Mostrando, assim, a impossibilidade, para aqueles que filosofam, 

                                                           
374 Trata-se do que se chama comumente de elenchus socrático. Para uma visão mais ampla deste tema, caso 

interesse, recomenda-se a leitura do artigo “O elenchus socrático”, de Charles M. Young, presente em BENSON, 

2011, p.10ss, e o texto pioneiro de VLASTOS, de mesmo título, publicado originalmente no periódico Oxford 

Studies in Ancient Philosophy, em 1983, e reproduzido, em tradução para o português, no volume Refutação, 

publicado pela editora Paulus em 2012.  
375 À guisa de uma fundamentação, vale a pena conferir os diálogos platônicos para encontrar esse quadro 

evidenciado por Platão. De forma especial, quando se refere sobre o julgamento de Sócrates, é indicativo que se 

veja o discurso de defesa por ele feito na obra Apologia de Sócrates. 



128 
 

 

de interpretá-la como sendo algo ruim376. E quando a fuga lhe foi proposta, escolheu o que é 

justo: permanecer e acatar a decisão dos julgadores de Atenas377. Com efeito, esse Sócrates 

elucidado por Platão não é outra coisa senão um modelo do que seria o ato vivo do melhor 

modo de filosofar, um influenciador de uma vida voltada para a razão, um exemplo sempre 

pulsante, ao longo dos séculos, de alguém que conseguiu viver o mais alto grau de uma vida 

filosófica. Em síntese: um filósofo que possuía um discurso vinculado com o modo de vida e 

um modo de vida vinculado a um discurso. 

Sócrates inspirou, ao mesmo tempo, Antístenes – o fundador da escola cínica, 

que preconizava a tensão e a austeridade e deveria influenciar profundamente 

o estoicismo – e Aristipo – fundador da escola de Cirene, para quem a arte de 

viver consistia em tirar o melhor partido possível das situações que se 

apresentavam concretamente, que não desdenhava o repouso e o prazer e 

deveria, também, exercer influência considerável sobre o epicurismo -; mas 

ele inspirou igualmente Euclides – fundador da escola de Megara, célebre por 

sua dialética. [...] Em todo caso, um ponto parece comum a todas essas 

escolas: com elas aparece o conceito, a ideia de filosofia, concebida, nós o 

veremos, como um discurso vinculado a um modo de vida e como um modo 

de vida vinculado a um discurso. 378 

 

Filosofar, nesta perspectiva, assumiria uma relação simultânea e inseparável entre 

discurso e modo de vida. É o ato de aplicar, na realidade do viver, uma recondução do indivíduo 

para si mesmo. Ora, como se apresentou há pouco, quando se trata da filosofia antiga, parece 

não haver distinção entre filosofar e viver. Uma realidade está intrinsecamente ligada à outra. 

A escolha do filósofo é uma opção existencial, tornando-a um modo de vida. O papel daquele 

que se decide a viver sob os moldes filosóficos fora sempre descrito pelos vários pensadores 

em diversos tempos. A figura do filósofo é, incontestavelmente, vinculada, quando não a um 

indivíduo dotado de uma sabedoria extraordinária – esse quadro é descrito, principalmente, por 

Platão –, à imagem da resistência aos desmandos de governos injustos e despóticos e da vida 

ascética.  

Nietzsche o viu claramente, pelo fato de ter vivido, em que consiste o mistério 

da vida de um filósofo. O filósofo apodera-se de virtudes ascéticas – 

humildade, pobreza, castidade – para delas se servir com fins totalmente 

particulares, inauditos, muito pouco ascéticos na verdade. Aí reside sua 

singularidade. Elas não são neles mascaras morais, nem meios religiosos para 

outra vida, mas sim os ‘efeitos’ da própria filosofia. Para o filósofo não existe 

em absoluto ‘outra’ vida. Humildade, pobreza, castidade, volvem-se então nos 

                                                           
376 Ao se tratar da morte em Platão, torna-se impossível não fazer referência ao diálogo Fédon, em que Sócrates 

elenca os méritos da morte como meio para se chegar à sabedoria. 
377 Sobre isso, conferir o diálogo Críton de Platão.  
378 HADOT, 2014, p. 49. 



129 
 

 

efeitos de uma vida particularmente rica e superabundante, suficientemente 

poderosa para ter conquistado o pensamento e ter subordinado qualquer outro 

instinto [...]. Humildade, pobreza, castidade, eis a maneira própria de o 

filósofo ser um Grande Vivente, e de fazer de seu corpo um templo, uma causa 

por demais orgulhosa, demasiado rica, demasiado sensual. De tal modo que, 

ao atacar o filósofo, sofremos a vergonha de atacar um invólucro modesto, 

pobre e casto.379 

 

Filosofia, então, apresentada como um modo de vida, visaria a uma elevação e a um 

aprofundamento do espírito, pois, desse modo, poder-se-ia, talvez, chegar à sabedoria. De fato, 

a filosofia, em seu sentido genuíno, seria uma prática mobilizadora com virtudes ascéticas, na 

busca de se formular um modo de vida belo, exercitando-se no cuidado de si380. De forma 

enigmática, Michel Foucault, quando trata da filosofia como algo vinculado a práticas e 

exercícios que moldam o estilo de vida do indivíduo, propõe que isso só é possível a partir de 

uma espiritualidade. Para ele, a filosofia, por buscar a ação da verdade, produz o modo novo de 

vida, colocando o indivíduo nas sendas da verdade, fazendo sua vida se pautar pela aletheia, 

produzindo um viver pleno e belo. Quando fala em distinção entre filosofia e espiritualidade, 

compreende tal coisa como sendo uma separação apenas de ordem temporal. Tendo sua máxima 

fusão na filosofia antiga que se preocupava com as práticas cotidianas, com o exercício e o 

cuidado de si. 

Tomemos alguma distância. Chamemos de ‘filosofia’, se quisermos, essa 

forma de pensamento que se interroga, não certamente sobre o que é 

verdadeiro e sobre o que é falso, mas sobre o que faz com que seja possível 

que haja ou possa haver verdadeiro e falso, mas sobre o que nos torna possível 

ou não separar o verdadeiro do falso. Chamamos de ‘filosofia’ a forma de 

pensamento que se interroga sobre o que permite ao sujeito ter acesso à 

verdade, forma de pensamento que tenta determinar as condições e os limites 

do acesso do sujeito à verdade. Pois bem, se a isso chamarmos ‘filosofia’, 

creio que poderíamos chamar de ‘espiritualidade’ o conjunto de buscas, 

práticas e experiências tais como as purificações, as asceses, as renúncias, as 

conversões do olhar, as modificações de existência, etc., que constituem, não 

para o conhecimento, mas para o sujeito, para os ser mesmo do sujeito, o preço 

a pagar para ter acesso à verdade.381 

 

 

Tendo posto tudo isso, resta propor uma conclusão sobre as reflexões feitas nesta 

seção. Mesmo com a multiplicidade de conceitos, ao se tentar definir “filosofia”, grande parte 

dos autores parecem convergir na ideia de que a filosofia consiste em uma busca para explicar 

a origem e a ordem do mundo, orientando-se a partir daí para o domínio da experiência e das 

                                                           
379 DELEUZE, 2002, p. 9. 
380 TESTA, 2012, p. 69. 
381 FOUCAULT, 2010, p. 15. 



130 
 

 

situações bem cotidianas e corriqueiras de cada realidade. De qualquer forma, para os 

pensadores antigos e alguns autores modernos, parece não ser possível conceber os conceitos 

filosóficos como apenas doutrinas formuladas a partir de modos abstratos de compreender o 

mundo. Filosofia não é, unicamente, uma atividade discursiva, meramente racional e justificada 

por uma lógica argumentativa. Esta não seria, como visto, a única forma de filosofar. Quando 

se pensa na realidade antiga, principalmente, seria a filosofia, antes de tudo, uma atividade 

discursiva, substancialmente racional, que se relaciona, de forma intrínseca, com a vida e a 

situação presente de cada indivíduo. Ou seja, a filosofia é um modo de vida que, quando vivido 

de uma maneira plena, leva os seus a escolher sempre um estilo de viver que se ligaria com o 

ético, com o belo, com a razão, com a verdade... Ora, é possível constatar isso quando se percebe 

que o diálogo socrático assume moldes de uma máscara irônica da realidade da vida. Toda obra 

filosófica platônica é uma busca para indicar (embora, por vezes, veladamente) a existência de 

algo além do escrito. Um bom exemplo disso é, com efeito, o dialogo Banquete, em que de 

modo amplo procura-se enfatizar os elementos não-discursivos e vivenciais da filosofia. É isso 

que se vê: uma reflexão partindo do concreto cotidiano das suas personagens. No Banquete se 

encontra uma mescla descritiva da vida ateniense, sua derrota na guerra ocasionada pelas ações 

de um concidadão, Alcibíades, e uma condenação injusta de um homem, Sócrates. Sendo assim, 

não são, basicamente, temas abstratos e longe da realidade cotidiana de um ateniense, as 

formulações do referido diálogo platônico, mas questões fortemente engendradas na situação 

política, social e cultural de Atenas. Dessa forma, Platão, trazendo à baila a verdadeira realidade 

presente em seu tempo, fazia evidenciar os motivos para a queda de sua cidade, elucidando 

aquele que, na realidade, é culpado e absolvendo quem era inocente. Seu objetivo ainda se 

encontra em, por meio do discurso sobre Eros, formular e validar o papel do filósofo como um 

indivíduo eroticamente educado, endossando uma substancial defesa de Sócrates e de seu modo 

de vida.  

E ainda mais, Sócrates não seria apenas inocente quanto aos crimes a ele imputados, 

não seria unicamente um pensador e questionador das leis e da política praticada por Atenas, 

mas alguém que possui, de forma substancial, o caráter necessário para assumir o governo da 

pólis. Logo, é filósofo e perfeito erótico que liga ignorância e sabedoria, beleza e feiura, 

conhecimento e sua ausência. É elo entre dimensões distintas porque se reconhece inacabado, 

sabendo apenas que tem dentro de si a dýnamis erótica, almejando possuir o que ainda não 

alcançou. Para Platão, o filósofo é caminho, é busca, é desejo de se possuir o que ainda não se 

tem. Como anuncia no Banquete, é condição terapêutica fundamental para se chegar à 

felicidade, já que isso só será possível se o homem descobrir no amor-filosofia o longo e 



131 
 

 

ininterrupto meio para se melhorar a si mesmo. Como apresentado pelo fundador da Academia, 

Sócrates é, em perfeito estado, a imagem mesma de Éros. Quanto a isso, é só compara-lo aos 

Silenos e Sátiros Mársias, realidades que ocultam, dissimulam e põem em máscaras o seu 

verdadeiro tesouro. A presença de Alcibíades no Banquete é um artifício para a promoção da 

figura socrática como exemplo mesmo da personificação de Éros e, portanto, do homem erótico 

por excelência. Além de tudo isso, neste diálogo não se busca, simplesmente, contradizer teses, 

como em outros escritos platônicos, mas de, em termos próprios, fazer um novo tribunal, agora 

dando a Sócrates uma defesa justa, lhe possibilitando uma melhor sentença. Ora, sabendo que 

seria quase impossível excluir a relação conhecida por todos entre Sócrates e Alcibíades, e 

compreendendo que essa seria uma das causas da morte de seu mestre, Platão reescreve os 

acontecimentos, elaborando uma segunda apologia do filósofo. De fato, o Banquete é uma 

sofisticada elaboração retórico-filosófica, que, por meio da formulação de uma reflexão sobre 

o fenômeno de Éros, efetua uma apologia não só da filosofia, representada por Sócrates, mas 

também do modo filosófico de viver. Com isso, efetiva-se o Banquete como um profícuo texto 

de filosofia política, que evidencia de que maneira a filosofia se relaciona com a cidade, 

contribuindo para os valores e as práticas de vida na pólis e realizando uma abordagem 

filosófica das coisas políticas de Atenas. Ademais, o elogio feito a Sócrates no discurso de 

Alcibíades sublinha a derrota da educação socrática, eximindo seu mestre de quaisquer culpas 

e reforçando uma forte tendência apologética. Finalmente, pensar o Banquete como uma nova 

defesa de Sócrates e do modo de vida filosófico é perceber que o ato de filosofar é uma forma 

profunda e mais elevada da dýnamis erótica que funciona como a pulsão constitutiva da alma 

humana. Em síntese, tem-se nesse diálogo a busca de elaborar um discurso retórico-filosófico 

que exalte tanto a filosofia como a vida daqueles que a exercitam, encorajando as práticas e os 

exercícios espirituais tão próprios da filosofia em seu nascedouro.  

 

 

 

 

 

 

 



132 
 

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

À guisa de uma conclusão, pode-se compreender que tanto o conceito de Eros como 

o de Filosofia, no Banquete, se intercambiam, no intuito de tentar fazer uma defesa de Sócrates 

e do modo de vida filosófico. É sabido que não é fácil estudar os conceitos filosóficos, e mais 

estudar a filosofia nos diálogos platônicos. Tal empresa requer do pesquisador substancial 

disposição para estar, por vezes, formulando e reformulando suas próprias concepções 

anteriormente analisadas. Isso porque é possível encontrar em Platão diferentes modos de 

abordar situações e problemas, não sendo possível se fixar, necessariamente, em um 

pensamento linear, pré-organizado e inteiramente sistematizado. Em toda a tradição filosófica, 

o Banquete sempre foi considerado como o tratado platônico sobre o Eros. Tudo acontece, no 

diálogo, em uma refeição regada a vinho, depois de uma grande festa privada, organizada por 

Agatão, o anfitrião. Entre os convivas, apenas Sócrates consegue manter a sobriedade até o fim 

da celebração. Para os atenienses, nada melhor, por ocasião de uma reunião íntima entre amigos 

enquanto se banqueteiam e aproveitam das melhores companhias, que travar uma discussão de 

ideias. E no Banquete é o amor o tema escolhido para alimentar essas discussões. 

Como visto no trabalho, o referido diálogo procura suscitar uma discussão acerca do 

poder e das benesses de Éros, tal como eles se traduzem na vida humana. Tal discussão parte 

de questões éticas e políticas, avança em direção a problemas epistemológicos e ontológicos, 

com o objetivo de compreender melhor a natureza do fenômeno erótico e, por aí, apresentar um 

quadro das relações da filosofia com a vida do homem e com a pólis. No interior da obra, aos 

poucos vai se mostrando que Éros não pode ser visto como um elemento acessório ou à parte 

na alma humana, devendo ser compreendido, ao contrário, como a própria dynamis que 

misteriosamente impulsiona e afeta o homem em todas as suas dimensões. Construindo-se 

como uma “narrativa de uma narrativa” o Banquete se desenvolve, na primeira parte, como 

sendo uma rede de elogios que, por vezes, ironiza e satiriza figuras importantes para aquela 

época. Como forma de dar liberdade ao autor, e de lhe outorgar confiabilidade, dissipando toda 

forma de “amor não examinado”, procura camuflar, em uma nítida ocultação, o autor da 

narrativa. O que se viu foi a utilização de um recurso retórico-filosófico para trazer, de forma 

límpida, as múltiplas vozes responsáveis por concepções diferenciadas de Éros. Como foi 

mostrado, o Banquete apresenta dramaticamente um suntuoso duelo entre retórica e dialética, 

durante todo o diálogo. Tem-se como exemplo os primeiros discursos formulados por Fedro, 

Pausânias, Erixímaco, Aristófanes e Agatão, assim como o de Alcibíades; ou seja, a utilização 

de um discurso retórico-encomiástico, para se elogiar Éros em sua excelência e poder sobre a 



133 
 

 

vida humana. Por meio de imagens e fatos cotidianos, esses encomiastas, de forma tímida, 

questionavam a estrutura da vida e moralidade da sociedade em que estavam inseridos. Temas 

como fidelidade, homoerotismo, pederastia, moralidade, o belo, a tensão entre poesia e 

filosofia, entre outros, são discutidos de forma exaustiva ao longo dessa primeira parte do 

Banquete através de recursos laudatórios. Sendo assim, o ponto de partida do Banquete é a 

retórica tradicional, uma arte encomiástica em que se celebra Éros em seu poder e excelência 

na vida humana. 

Esse modo de discurso, que tem sua gênese na vida diária do indivíduo, vem desde o 

início da filosofia. Quando do surgimento do filosofar, os primeiros pensadores – também 

chamados filósofos da physis – davam uma determinada importância à realidade exterior, 

procurando desvelar os princípios e causas subjacentes da natureza em sua gênese. Essa busca 

de se compreender o exterior recebe uma devida mudança – na forma de se buscar outro tipo 

de conhecimento – com Sócrates. Enquanto, inicialmente, havia uma procura substancial pelo 

saber sobre a ordem do mundo natural e exterior, Sócrates faz uma devida união entre o 

pensamento teorético e o prático, mostrando uma devida preocupação com a questão moral 

relativa ao modo de vida e à práxis do indivíduo. Fazendo uma crítica aos sofistas, que 

acreditavam em um mundo relativista, onde “o homem é a medida de todas as coisas” e a 

verdade estará sempre naquele que tiver o melhor discurso, Sócrates propõe uma ética que não 

é subjetiva e, muito menos, relativa. Logo, o filósofo é aquele que conhecendo a natureza do 

BEM, não faz o mal. A virtude está no conhecer. Compreendido, pois, isso, percebe-se uma 

profunda necessidade que Platão tinha de refletir sobre temas de seu cotidiano, de sua realidade 

política, social e cultural. Sempre será com base nas questões pertinentes à pólis grega de sua 

época que o pensador procurará desenvolver seu pensamento. 

Quando se analisou o Banquete, foi possível perceber que o discurso de Diotima 

avança por lineares etapas. Inicia seu discurso propondo um amor nos moldes de algo 

intermediário entre os deuses e os mortais, sendo assim, não pode ser outra coisa senão filósofo; 

inspirador de se ter sempre o bem. Eros, então, é o poder intermediário por excelência entre o 

feio e o belo, entre a ignorância e o saber. Miticamente, Diotima representará, no diálogo, Eros 

como o filho resultante da união de Poros (riqueza) e Penia (pobreza). Não é um deus, pois 

todos os deuses são perfeitos, felizes e belos, já possuidores do que é bom e belo. Todavia, não 

é mais mortal, pertencente ao plano das imperfeições, ao mundo das cópias. O amor é, assim, 

algo entre os deuses e os mortais, isto é, um demônio (daímon). O discurso da mulher de 

Mantineia, narrado por Sócrates em casa de Agatão, se eleva como o núcleo central do processo 



134 
 

 

discursivo da obra, ao mesmo tempo que é síntese dos anteriores. Sob a pergunta motora “quem 

é Éros”. Segundo a leitura por nós adotada, Diotima é considerada, então, como a máscara 

mesma do filósofo, por procurar conduzir seus discípulos na senda de uma educação autônoma. 

Ou seja, em Diotima se exerce o sacerdócio socrático. Éros como um gênio intermediário entre 

distintas realidades, Recurso e Pobreza, unifica todo o universo. Sendo assim, possui natureza 

híbrida, semelhante à filosofia. A proposta de Platão é mostrar que Eros, entendido como desejo 

do que é belo e bom, tem sua expressão máxima na filosofia, apresentando ao mesmo tempo 

Sócrates como o homem perfeitamente erótico, que buscava fazer despertar – tanto em si, como 

nos outros – o amor pelo bom e belo. Tal procedimento, como vimos, visava funcionar como 

uma devida defesa do filósofo e da arte que ele exercia, Eros constituindo o princípio que 

possibilitaria a realização desta nova apologia.  

Ficou evidenciado, com efeito, que, ao se constatar o Banquete como sendo uma nova 

apologia de Sócrates e do modo de vida filosófico, o ato de filosofar seria a forma mais elevada 

da dýnamis erótica. E, em todo o diálogo, e mais substancialmente no elogio de Alcibíades a 

Sócrates, fica nítida a busca em salvaguardar a memória do mestre que em nada possui culpa 

pela desastrosa vida de seu discípulo. Desse modo, não há como não compreender o Banquete 

como sendo, de modo sofisticado, a elaboração, através da reflexão acerca de Éros, de uma 

nova apologia tanto de Sócrates como também daqueles que se decidiam a viver 

filosoficamente. O Banquete é, assim, um texto de filosofia política, no sentido de que se 

organiza como uma tentativa de legitimar, diante da cidade, o modo de vida filosófico e aquele 

que foi sua expressão privilegiada: Sócrates. Sabendo, pois, que por mais que haja múltiplas 

formas de se conceituar o termo filosofia, sendo a mais comum determina-lo como a área 

própria em que se procura refletir sobre questões abstratas na busca de compreender o mundo 

como um todo, nenhuma dessas diferentes formas mostra-se mais profícua, sobretudo se nos 

atemos ao pensamento antigo, do que a que concebe a filosofia como sendo uma atividade 

discursivo-racional intrinsecamente vinculada com a dimensão moral e prática da vida humana. 

Com efeito, a filosofia deve ser compreendida como sendo o modo de viver que, quando bem 

exercido, conduz o indivíduo a uma práxis ética, bela, racional e pautada na verdade.  

Pois bem, o caminho trilhado neste trabalho foi compreender de que modo Platão, a 

partir discussão sobre o fenômeno de Éros, presente na vida humana por meio do desejo, propõe 

uma antropologia fundada na conexão profunda entre estas duas realidades: Éros (dimensão 

desiderativa) e lógos (dimensão intelectual). Por meio desse procedimento, o filósofo da 

Academia elabora uma visão diferenciada de filosofia, excluindo dela todo o antierotismo, e 

apresentando a atividade filosófica como a mais elevada e benéfica expressão do impulso 



135 
 

 

erótico que, quando corretamente orientado, é capaz de conduzir o homem à beleza e ao bem. 

Ora, conectando Éros e filosofia,e mostrando a filosofia como a expressão mais elevada e 

benéfica do impulso erótico, o Banquete  revela-se um frutuoso texto de filosofia política, em 

que se constrói uma nova apologia de Sócrates. Sendo assim, ao chegar neste ponto, a pergunta 

norteadora deste trabalho, alcança sua resolução: Filosofia e Éros, termos que se assemelham 

no Banquete de Platão, formam de fato uma nova defesa de Sócrates e do modo de vida 

filosófico.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



136 
 

 

REFERÊNCIAS 

 

ALLEN, R. The Symposium. In: The Dialogues of Plato, V.II, New Haven, 1991. 

 

ALMEIDA, F. Pierre Hadot e os exercícios espirituais: a filosofia entre a ação e o discurso. 

Filosofia Aurora, Curitiba: PUCPR, v. 23, n. 32, p. 99-111, jan./jun. 2011. 

 

ARAÚJO Jr, A. e CORNELLI, G. (org.). Il simposio di Platone: un banchetto di interpretazioni. 

Napoli: Loffredo, 2012. 

 

ARISTÓFANES. As Aves. Tradução, introdução, notas e glossário de Adriane da Silva 

Duarte. São Paulo, HUCITEC, 2000. 

 

BENSON, H. Platão. Trad. Marco Zingano. Porto Alegre: Arimed, 2011. 

 

BLOOM, A. The Ladder of Love. In: Plato’s Symposium. Chicago: The University of Chicago 

Press, 2001. 

 

BOLZANI FILHO, R. Elogio de Sócrates por Alcibíades. Discurso. São Paulo: USP, v. 46, n. 

1, p. 47-71, 2016. 

 

BRANDÃO, B. A filosofia como modo de vida no platonismo da era imperial e em Plotino. 

Mirabilia. Espanha, nº 17, p. 523-544, jul-dez. 2013. 

 

BERTI, E. No princípio era a maravilha: as grandes questões da Filosofia Grega. São Paulo, 

Loyola, 2011. 

 

BRISSON, L. Agathon, Pausanias and Diotima in Plato’s Symposium: Paiderastia and 

Philosophia. In: Plato’s Symposium: Issues in Interpretation and Reception. Harvard: Havard 

University Press, 2006.   

 

________. A prova pela morte: um estudo sobre o Fédon de Platão. Trad. Sonia Maria Maciel 

e Olimar Flôres Jr. Hypnos, São Paulo, ano 7 / nº 9, 2ª sem., p. 9-38, 2002. 

BOTTER, B. Fazer Filosofia: aprendendo a pensar com os primeiros filósofos. São Paulo: 

Paulus, 2013. 

http://www.periodicos.usp.br/discurso/issue/view/8936
http://www.periodicos.usp.br/discurso/issue/view/8936


137 
 

 

BUFFIÈRE, F. Eros adolescent – la pédérastie dans la Grèce antique.  Paris: Les Belles Lettres, 

1980. 

 

BURKERT, W. Antigos cultos de mistério. São Paulo: EDUSP, 1992. 

 

CALAME, C. Eros en la Antigua Grecia. Trad. E. Rodríguez. Madrid: Akal, 2002. 

 

CASERTANO, G. Paradigmas da verdade em Platão. Trad. Maria da Graça Gomes de Pina. 

São Paulo: Loyola, 2010. 

 

CENTRONE, B. Il problema della reciprocità nell’eros platonico. In: Metamorphoses of Love. 

Theoria. nº 9, v. 29, p. 65-71, 2009. 

 

CHANTRAINE, P. Dictionnaire étymologique de la langue Grecque: Histoire des Mots, Paris, 

Klincksieck, 1968.  

 

CÍCERO, Discussões Tusculanas. Trad. Bruno Fregni Bassetto. Uberlândia: EDUFU, 2014. 

 

COLLI, G. O Nascimento da Filosofia. Tradução de Federico Carotti. 2. ed. São Paulo: 

Unicamp, 1992. 

 

COOKSEY, T. L. Plato’s Symposium. A reader’s Guide. London/New York: continuum, 2010. 

 

COOPER, J. Pursuits of wisdom: six ways of life in ancient philosophy, from Socrates to 

Plotinus. Princeton: Princeton University Press, 2012. 

 

CORNFORD, F. M. The Doctrine of Eros. In Plato’s Symposium. In: idem, The Unwriten 

Philosophy. And Other Essays. Cambridge: Cambridge University Press, 1950. 

 

______. The Republic of Plato. New York/London: Oxford University Press, 1945. 

 

DELEUZE, G. Platon et le simulacre. In: DELEUZE, G. Logique du sens. Paris: Les Éditions 

de Minuit, 1969. 

 

________. Espinosa: filosofia prática. São Paulo: Escuta, 2002. 



138 
 

 

DIXSAUT, M. Le naturel philosophe. Paris: J. Vrin, 1985. 

 

DORION, L. La figure paradoxale de Socrate dans les dialogues de Platon. In. BRISON, L.; 

FRONTEROTTA, F. (eds.). Lire Platon. Paris, PUF, 2006.  

 

DOVER, K. (ed.). Plato: Symposium. Cambridge University Press, 2012 [1980]. 

 

________. Greek Homosexuality. New York: Vintage, 1978. 

 

DUARTE, L. Escritos filosóficos: Sócrates, Kant e Bergson. Aracaju: Gráfica Editora J. 

Andrade LTDA., 2007. 

 

ERLER, M. Platone. Un’introduzione. Torino, 2008. 

 

FERRARI, F.  Eros, Paideia e Filosofia: Sócrates entre Diotima e Alcibíades. Archai n. 9, p. 

65-71, jul-dez, 2012. 

 

FOUCAULT, M. A hermenêutica do sujeito: curso dado no collège de France (1981-1982). São 

Paulo: WMF Martins Fontes, 2010. 

 

________. História da Sexualidade, Vol. 2 – O Uso dos Prazeres, trad. M. Albuquerque, Rio 

de Janeiro, Graal, 1984. 

 

FRANCO, I. Uma hipótese sobre o Banquete de Platão. Ethica v. 15, p. 59-74, 2008. 

 

FRÈRE, J. Temps, désir et vouloir en Grèce ancienne. Athènes: Dioné, 1995. 

 

GILL, C. Plato: The Symposium. Translated With an introduction and notes. London: Penguin 

Books, 1999. 

 

GOMPERZ, T. Greek Thinkers. Vol. V: Plato. New York, Scribners, 1905. 

 

HALPERIN, D. Plato and the Erotics of Narrativity. In. Methods of Interpreting Plato and his 

Dialogues. J. Clagge & N. Smith (org.). Oxford: Claredon, 1992. 

 



139 
 

 

HADOT, P. O que é filosofia antiga? São Paulo: Loyola, 2004. 

 

_______. Elogio de Sócrates. Trad. Flávio Loque e Loraine Oliveira. São Paulo: Edições 

Loyola, 2012. 

 

______. Elogio da Filosofia Antiga. Trad. Flávio Loque e Loraine Oliveira. São Paulo: Edições 

Loyola, 2012. 

 

______. Exercícios espirituais e filosofia antiga, Trad. Flávio Loque e Loraine Oliveira. São 

Paulo: É Realizações, 2014. 

 

______. Exercices spirituels et philosophie antique. Albin Michel, 2002. 

 

______. Philosophy as a way of life. Oxford: Blackwell Publishers, 1995.  

 

HANSEN, J. A. Alegoria: construção e interpretação da metáfora. 1ª. Edição. São Paulo: 

Hedra; Campinas: Editora da Unicamp, 2006. 

 

HAVELOCK, E. Prefácio a Platão. Tradução de Enid Abreu Dobránzsky. 1ª. Edição. 

Campinas: Papirus, 1996. 

 

HESÍODO. Teogonia: a origem dos deuses. Trad. Jaa Torrano. 3ª ed. São Paulo: Editora 

Iluminuras LTDA, 1995. 

 

KELSEN, H. A Ilusão da Justiça. 1ª Ed. Trad. Sérgio Tellaroli. São Paulo: Martins Fontes, 

1998. 

 

JAEGER, Werner. Paidéia: a formação do homem grego. Tradução de Artur M. Parreira. São 

Paulo: Martins Fontes, 1989. 

 

JOLY, H. Le renversement platonicien: Logos, episteme, polis. Paris: J. Vrin, 1985. 

 

KARFIK, F. Éros et l’âme, In. A. Havlicek - M. Cajthaml (eds.), Plato’s ‘Symposium’. Prague, 

2007. 

 



140 
 

 

KENAAN, V. L. The Seduction of Hesiod: Pandora’s Presence in Plato’s Symposium. In: G. 

Boys-Stones e J. Haubold (org.) Plato and Hesiod, Oxford, Oxford University Press, 2010. 

 

KRAUSZ, L. S. As Musas: Poesia e Divindade na Grécia Arcaica. 1ª. Edição. São Paulo: 

EDUSP, 2007. 

 

KRUGER, G. Ragione e passione. L'essenza del pensiero platonico. Napolis: Vita e Pensiero, 

1995.  

 

LACAN, J. O Seminário – Livro 8 – A Transferência 1960-1961, trad. D. Estrada, Rio de 

Janeiro, Jorge Zahar, 1991. 

 

LAÉRCIO, D. Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres. Trad. do grego, introdução e notas de 

Mario da Gama Kury. 2ª ed. Brasília: Ed. Universidade de Brasília, 1977. 

 

LEBRUN, Gérard. Sombra e luz em Platão, in NOVAES, A. O olhar. São Paulo, Companhia 

das. Letras, 1988. 

 

LOREDO, C. Eros e iniciação: um estudo sobre as relações entre a paideia platônica e os 

antigos cultos gregos de Mistério a partir do Banquete. 2009. Trabalho de Conclusão do 

Programa de Pós-graduação em Filosofia (Dissertação) – Faculdade Jesuíta de Filosofia e 

Teologia, Belo Horizonte, 2010. 

 

MACEDO, D. D. Do elogio à verdade. Um estudo sobre a noção de Eros como intermediário 

no Banquete de Platão. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2001. 

 

_______ . O elogio do filósofo no Banquete de Platão. Síntese v. 30, no. 98, p. 407 415, 2003. 

MARETTO, J.  Epiméleia Heautou: o ‘cuidado de si’ no Alcibíades de Platão. 2011. 127f. 

Trabalho de conclusão do Programa de Pós-graduação em Filosofia (Dissertação) – 

Universidade Federal de Uberlândia, Uberlândia, 2011. Acesso em: 

<http://repositorio.ufu.br/handle/123456789/1429> 10/05/2014, 12:50:02 

 

MARROU, H. História da educação na Antiguidade. São Paulo: EPU, 1975. 

 

MATTEI, J.-F. Le conflit de la philosophie et de la poésie chez Platon. In: J.-C. Pinson, & P. 

Thibaud, Poésie et Philosophie (Rencontres de Marseille). Paris: PUF, 2000. 

 

MORAVCSIK, J. Platão e platonismo. São Paulo, Loyola, 2006. 



141 
 

 

MOSSÉ, C. Dicionário da civilização grega. Trad. Carlos Ramalhete e André Telles. Rio de 

Janeiro: Zahar, 2004. 

 

NIETZSCHE, F. Crepúsculo dos ídolos. Trad. P. C. de Souza. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2006. 

 

NUSSBAUM, M. A fragilidade da bondade. Trad. Ana Aguiar Cotrim. São Paulo: Martins 

Fontes, 2009. 

 

OLIVEIRA, E. A filosofia como modo de vida na Grécia antiga, segundo Pierre Hadot. 

Aproximação, Rio de Janeiro, nº 9, p. 5-24, Primeiro semestre de 2015. 

 

OLIVEIRA, L. A figura de Sócrates segundo Pierre Hadot. Archai, Brasília, nº 18, p. 317-346. 

Set.-dez. 2016. 

 

OLIVEIRA, R. R. Eros, Natureza Humana e Filosofia no Banquete de Platão. Hypnos, São 

Paulo, v.36, p. 25-64, 1º sem., 2016. 

 

PALUMBO, L. Sobre a Semântica da Imagem nos Diálogos Platônicos. In: MARQUES, M. P 

(org). Teorias da Imagem na Antiguidade. 1ª. Edição. São Paulo: Paulus, 2012. 

 

PAULA, H. Sobre o retrato do filósofo na República de Platão. 2010. 129f. Trabalho de 

conclusão do Programa de Pós-graduação em Filosofia (Dissertação) – Universidade de São 

Paulo, São Paulo, 2010. Acesso em: <http://filosofia.fflch.usp.br/ posgraduacao/teses-2010> 18 

mai.2014, 17:15:15. 

 

PEIXOTO, M. C. D.; MARQUES, M. P.; PUENTE, F. R. O visível e o inteligível: estudos 

sobre a percepção e o pensamento na filosofia grega antiga. 1ª. Edição. Belo Horizonte: Editora 

UFMG, 2012. 

 

PEREIRA, B. Exercícios Espirituais: Pierre Hadot, Michel Foucault e a filosofia como modo 

de vida. Comunidade Virtual de Antropologia, nº. 11, p. 3-23, 2003. Acessado em: <http:// 

antropologia.com.br/arti/colab/a11-bpereira.pdf> 26/06/2017, 16:38:38. 

 

PINHEIRO, V. Introdução. In. PLATÃO. Banquete, Trad. Carlos Alberto Nunes. 3ª ed. Belém: 

ed.UFPA, 2011. 

 



142 
 

 

PINHEIRO, P. Poesia e Filosofia em Platão: a noção de entusiasmo poético. Anais de Filosofia 

Clássica. Vol. 2. nº 4, p. 40-58, 2008. 

 

PINSON, J.-C. Habiter en poète. Paris: Editions Champ Vallon, 1955. 

 

PLATÃO. Banquete, Trad. Carlos Alberto Nunes. 3ª ed. Belém: ed.UFPA, 2011. 

 

________. Fédon, Trad. Carlos Alberto Nunes. 3ª ed. Belém: ed.UFPA, 2011. 

 

________. Fedro, Trad. Carlos Alberto Nunes. 3ª ed. Belém: ed.UFPA, 2011. 

 

________. Diálogos: Fedro, Cartas, O Primeiro Alcibíades. Trad. Carlos Alberto Nunes. 

Belém: Universidade Federal do Pará, 1975. 

 

________. A República. Trad. Carlos Alberto Nunes. Belém: ed. UFPA, 2016. 

 

________. Protágoras – Górgias – Fédon – 2ª ed. rev. Pará: ed. UFPA, 2002 

 

________. Diálogos: Apologia de Sócrates, Critão, Menão, Hípias Maior e outros. Trad. 

Carlos Alberto Nunes. Belém: ed. UFPA, 1980. 

 

________. Diálogos: Timeu, Crítias, 2ª Alcibiades e Hípias Menor. Trad. Carlos Alberto 

Nunes. Belém: ed. UFPA, 1977. 

 

PLUTARCO, Il tramonto degli  Oracoli. Trad. Vincezo Cilento. Firenze: Sansoni, 1962. 

 

______, De Isede et Osiride. In. SIEVERIKING, W. Plutarchi moradia, vol. 2.3. Leipzig: 

Teubner, 1935. 

 

REALE, G. Eros, demonio mediadore. El juego de las mascaras en el Banquete de Platón. 

Traducción de Rosa Rius y Pere Salvat. Barcelona: Herder, 2004. 

 

______. História da Filosofia Antiga. Vol. 2. São Paulo: Loyola, 1994. 

 



143 
 

 

______. Para uma nova interpretação de Platão. Tradução de Marcelo Perine. São Paulo: 

Loyola, 1997. 

 

RIBEIRO, D. Conhecimento, Amor, Educação em Platão. 2005. Trabalho de conclusão do 

Programa de Pós-graduação em Educação (Dissertação). Universidade Católica de Goiás, 

Goiânia – GO, 2005. Acesso em: < http://tede.biblioteca.ucg.br/tde_busca/arquivo.php? 

codArquivo =412> 23/04/2014, 18:25:07. 

 

RIEDWEG, C. Verführung zum Denken. Sokrates als Erotiker. In. B. NauMaNN (Hg.), 

Verführung / Seduction, Wien, 2001. 

 

ROBIN, L. Notice. In. Platon, Le Banquet. Trad. P. Vicaire. Paris: Les Belles Lettres, 1989. 

 

______. La théorie platonicienne de l’amour. Paris : Les Belles Lettres, 1964. 

 

ROMILLY, J. Alcibíades; ou, Os perigos da ambição. Trad. Roberto Cortes de Lacerda. Rio de 

Janeiro: Ediouro, 1996. 

 

ROSEN, Plato’s Symposium, Indiana, St. Agusutin Press, 1999 [1968]. 

 

ROWE, C. Il Simposio di Platone: cinque lezioni sul dialogo e un ulteriore contributo sul 

Fedone. A cura di Maurizio Migliori. Academia Verlag, Sankt Augustin, 1998 (2001). 

 

SANTOS, R. Sócartes e o cuidado de si ou a terapêutica da alma. Prometeus Filosofia em 

Revista. Aracaju, n.2, p. 16-24, p.15-24, jul-dez. 2008. 

 

SANTOS, J. Platão: a construção do conhecimento. São Paulo: Paulus, 2012. 

 

SELLARS, J. The Art of Living. Londres: Briston Classcis Press, 2009. 

 

SHULER, D. Eros: Dialética e Retórica. 2ª ed. São Paulo: EdUSP, 2001. 

 

SINGER, K. Platon der Grunder, 1927.  

 

SOUZA, J. C. In. PLATÃO, O Banquete ou Do Amor. Trad. José Cavalcante de Souza. São 

Paulo, Difusão Europeia do Livro, 1966. 



144 
 

 

SOUZA, J. P. O Conceito de Filosofia na República. 2011. Dissertação filosófica ao curso de 

graduação em Filosofia – Universidade de Brasília – DF. Acesso em: <http:// 

bdm.unb.br/bitstream/10483/1931/1/2011_JeanPierredeSouza.pdf> 25/05/2014, 16:23:10. 

 

STONE, I. F. O julgamento de Sócrates. Trad. Paulo Henriques Britto. São Paulo: Companhia 

das Letras, 2005. 

 

STRAUSS, L. Socrates and Aristophanes. Chicago: University of Chicago Press, 1992 [1966] 

 

_______ . On Plato’s Symposium. Edited and whit a Foreword by Seth Bernadete. Chicago: 

The University of Chicago Press, 2001.  

 

TRABATTONI, F. Platão. São Paulo: Annablume, 2010. 

 

_______. Oralidade e Escrita em Platão. Tradução de Fernando Eduardo Rey Puente e Roberto 

Bolzani. 1ª. Edição. São Paulo: Discurso Editorial. Ilhéus: Editus, 2003. 

 

TESTA, F. A filosofia como modo de vida: Michel Foucault e Pierre Hadot. Cultura e Fé (Porto 

Alegre), v. 136, p. 63-79, 2012. 

 

TORRANO, J. Hesíodo - Teogonia. A origem dos Deuses. Estudo e tradução. 3 ed. São Paulo: 

Iluminuras, 1995. 

 

VALENSIN, A. Regards sur Platon, Descartes, Pascal, Bergson, Bondel. Paris: Aubierm 1955. 

 

VELARTI, R. Scritura e Traduzione dei Dialoghi in Platone. In CASERTANO, G. (org) La 

Strutura del Dialogo Platonico. Napolis: Loffredo, 1998.  

 

VERNANT, J-P. As origens do pensamento grego. São Paulo: Difel, 1981.  

 

VLASTOS, Gregory; DIXSAUT, Monique. Refutação. Tradução de Janaína S. Mafra. São 

Paulo: Paulus, 2012. 

 

WEST, T. G.; WEST, G. S. Four Texts on Socrates. Plato’s Apology, Eutyphron and Crito, and 

Aristophane’s Clouds. Translation with notes. Ithac, NY: Cornell University Press, 1998 

[1984]. 



145 
 

 

WOLFF, F. Sócrates. Trad. Franklin Leopoldo e Silva. São Paulo: Brasiliense, 1982. 

 

ZANKER, P. The mask of Socrates: The Image of the Intellectual in Antiquity. Berkeley, 

Califórnia, University of California Press, 1995. 

 

 

 

 

 


