
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS

DEPARTAMENTO DE ANTROPOLOGIA E MUSEOLOGIA

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ANTROPOLOGIA

CURSO DE MESTRADO

RAYSA MARTINS DO NASCIMENTO

MÃOS MÁGICAS: a prática do partejar a partir da experiência de parteiras

tradicionais de Santana – AP

Recife

2018



RAYSA MARTINS DO NASCIMENTO

MÃOS MÁGICAS: a prática do partejar a partir da experiência de parteiras

tradicionais de Santana – AP

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Antropologia da Universidade
Federal de Pernambuco, como requisito parcial
para obtenção do grau de mestre. 

Área de concentração: Antropologia

Orientadora: Profª. Drª. Marion Teódosio de Quadros.

Recife

2018



Catalogação na fonte
Bibliotecária Maria do Carmo de Paiva, CRB4-1291

 
   N244m     Nascimento, Raysa Martins do.
              Mãos mágicas : a prática do partejar a partir da experiência de parteiras

tradicionais de Santana – AP / Raysa Martins do Nascimento. – 2018.
      113 f. il. ; 30 cm.

     Orientadora : Profª. Drª. Marion Teodósio de Quadros.
     Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH.
Programa de Pós-Graduação em Antropologia, Recife, 2018.
     Inclui referências, apêndices e anexo.

                           
     1. Antropologia. 2. Etnografia. 3. Parto normal. 4. Parteiras – Amapá.  I.
Quadros, Marion Teodósio de (Orientadora). II. Título.

 

301 CDD (22. ed.)                                                 UFPE (BCFCH2019-034)



RAYSA MARTINS DO NASCIMENTO

MÃOS MÁGICAS: a prática do partejar a partir da experiência de parteiras

tradicionais de Santana – AP

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Antropologia da Universidade
Federal  de Pernambuco,  como requisito  para
obtenção do grau de mestre.

Aprovada em: 31/08/2018

BANCA EXAMINADORA

Profª. Drª. Marion Teódosio de Quadros – (orientadora)
Universidade Federal de Pernambuco 

Profª. Drª. Vânia Rocha Fialho de Paiva e Souza – (examinadora interna)
Universidade Federal de Pernambuco

Profª. Drª. Elaine Müller – (examinadora externa)
Universidade Federal de Pernambuco 



Às parteiras tradicionais de Santana pelo acolhimento recebido e pela confiança em
partilhar seus saberes, histórias e memórias.

Em especial à Maria Sá e Maria de Nazaré (in memoriam).



AGRADECIMENTOS

Agradeço à CAPES, pelo financiamento da bolsa do mestrado que possibilitou custear

a permanência em outro estado e idas à campo para finalizar a pesquisa.

Agradeço  minha  orientadora  Marion  Quadros,  que  durante  as  conversas  ajudou  a

delimitar os rumos que a pesquisa tomaria. Isso também foi possível através das palavras de

Ana Cláudia Rodrigues e Márcia Longhi, com suas ricas colaborações e observações durante

a banca de qualificação. 

Agradeço minha família, em especial Maria Luiza, minha mãe, que mesmo distante

fisicamente, esteve presente dando apoio com palavras de carinho, amor e compreensão e que

nunca deixou de acreditar e investir em um sonho meu.

Agradeço às parteiras que fizeram parte desse estudo e que nunca negaram partilhar

seus saberes. Para além das explicações teóricas resultantes dessa dissertação, faço dela um

instrumento  de  reconhecimento  e  agradecimento  ao  trabalho  que  desenvolveram  e

desenvolvem  por  meio  de  seus  conhecimentos  milenares  e  pela  solidariedade  feminina

exercida há séculos através do partejar.

Agradeço  imensamente  o  acolhimento  logo  que  cheguei  ao  Recife  de  Laércio

Rodrigues e Luiz Otávio Machado, sem o lar e afetividade recebida tudo teria sido muito mais

difícil.

Agradeço  finalmente  todos  os  colegas,  professoras  e  professores  do  PPGA/UFPE,

além das amigas e amigos diversos com os quais tive oportunidade de dialogar sobre esse

processo,  essas  trocas  afetivas  e  acadêmicas  foram  fundamentais  para  finalização  dessa

pesquisa e ciclo. 



Quem nunca viu o Amazonas
Jamais irá compreender
A crença de um povo
Sua ciência caseira
As rezas das benzedeiras
O dom milagroso

(MILHOMEN; GOMES, 2008)



RESUMO

Essa dissertação trata sobre Parteiras Tradicionais do Município de Santana, no Estado

do Amapá. O objetivo é descrever como ocorre o processo de aprendizagem das técnicas do

partejar  utilizadas  nos  atendimentos  prestados  por  parteiras  tradicionais  de  Santana  às

mulheres  gestantes  e  ainda  responder  se  as  parteiras  de  Santana  atribuem as  práticas  do

partejar que utilizam, caráter ou atributos de gênero. A pesquisa ocorreu no período de 2016 a

2018, sendo que a primeira fase tratou do levantamento bibliográfico acerca da temática e das

teorias antropológicas que serviram de base para o estudo e a etapa subsequente consistiu no

trabalho de campo de caráter etnográfico. Por meio da observação participante acompanhei os

encontros que ocorriam duas vezes na semana, chegando antes do horário de iniciar e saindo

após  o  término,  para  ter  tempo  de  conversar  informalmente  com  o  número  máximo  de

parteiras. Posteriormente,  já em suas casas, acompanhei seus atendimentos e, aguçando os

sentidos  enquanto  antropóloga,  dediquei  atenção  às  falas  e  comportamentos  das  minhas

interlocutoras, observando atentamente seu cotidiano e tomando nota sobre suas memórias e

técnicas  do  partejar.  Demonstro  que  esse  processo  de  compreensão,  assimilação  e

desenvolvimento dos conhecimentos tradicionais do partejar podem ser pensados por meio da

educação da atenção proposta por Ingold. Constata-se através da percepção que as parteiras

possuem sobre o trabalho e homens que atuam como parteiros, que as práticas do partejar não

são  consideradas  por  elas  como  específicas  de  um  gênero,  a  sociabilidade  amazônica

possibilita uma habilidade técnica comum entre homens e mulheres de atuarem no partejar, no

entanto,  a  socialização,  a  divisão  sexual  do  trabalho  e  o  cuidado  dado  como  feminino,

contribuem para que o número de parteiras mulheres na profissão seja mais expressivo.

Palavras-chave: Parteiras tradicionais. Prática do partejar. Técnica. Gênero.



ABSTRACT

This dissertation deals with Traditional Midwives of the Municipality of Santana, in

the  state  of  Amapá.  The  objective  is  to  describe  how the  process  of  learning  childbirth

techniques used in the services provided by traditional midwives of Santana to the pregnant

women occurs and also to answer if the midwives of Santana attribute to the practices of

childbirth character or attributes of gender. The research took place in the period from 2016 to

2018,  and  the  first  phase  dealt  with  the  bibliographical  survey  about  the  theme  and  the

anthropological theories that served as the basis for the study, while the subsequent phase

consisted of ethnographic fieldwork. Through participant observation, I followed the meetings

that occurred twice a week, arriving early and leaving late, so I could have time to converse

informally with the maximum number of midwives. Later, in their homes, I watched their

work and, sharpening the senses as an anthropologist,  I paid attention to the speeches and

behaviors of my interlocutors, observing carefully their daily life and taking notes about their

memories  and  childbirth  techniques.  This  process  of  understanding,  assimilation  and

development of the traditional knowledge of childbirth techniques can be thought through the

education  of  attention  proposed by Ingold.  It  is  observed through the  perception  that  the

midwives have about work and men who act as midwives, that the childbirth practices are not

considered  by  them  as  specific  of  a  gender.  Amazonian  sociability  enables  a  common

technical skill among men and women to work with childbirth, however, the socialization, the

sexual division of labor, and the care given as feminine contribute to the expressive number of

women midwives. 

Keywords: Traditional Midwives. Childbirth Practice. Technique. Genre.



LISTA DE FIGURAS

 Figura 1 - Casa da parteira no Museu Sacaca.........................................................................23

 Figura 2 - Mapa da cidade de Santana - AP............................................................................34

 Figura 3 - Comemoração ao cinco de maio, Dia Internacional da Parteira............................45

 Figura 4 - Ação de saúde promovida pelo curso de enfermagem/UNIFAP...........................48

 Figura 5 - Atividades físicas do projeto 'Agita Santana'.........................................................49

 Figura 6 - Nísia durante atendimento de puxação...................................................................62

 Figura 7 - Dandara finalizando um parto................................................................................66

 Figura 8 - Altar na casa de Clara............................................................................................70

 Figura 9 - Quintal de Anne com plantas que usava na produção de remédios.......................72



LISTA DE QUADROS

Quadro 1 - Quadro de parteiras entrevistadas……………..……………………………….37



LISTA DE SIGLAS

UNIFAP Universidade Federal do Amapá

SUS Sistema Único de Saúde

GEA Governo do Estado do Amapá

FNS Fundação Nacional de Saúde

ONU Organização das Nações Unidas

UNICEF Fundo das Nações Unidas Para a Infância

OMS Organização Mundial de Saúde

CAIS DO PARTO Centro Ativo de Integração do Ser

PNPT Programa Nacional de Parteiras Tradicionais

PAISM Programa de Assistência Integral à Saúde da Mulheres

PDSA Programa de Desenvolvimento Sustentável do Amapá

PSB Partido Socialista Brasileiro

PT Partido dos Trabalhadores

SIMS Secretaria de Inclusão e Mobilização Social

PDT Partido Democrático Trabalhista 

ASSPARTICE Associação das Parteiras Tradicionais Tia Cecília

PMS Prefeitura Municipal de Santana

SESA Secretaria Estadual de Saúde 



SUMÁRIO

1        INICIANDO REFLEXÕES SOBRE A ESCOLHA TEMÁTICA...........................14

2        A CONSTRUÇÃO DE UM UNIVERSO DE ANÁLISE...........................................19

2.1      Rememorando políticas voltadas para Parteiras Tradicionais................................19

2.1.1   O Contexto Amapaense.................................................................................................22

2.2       Contribuições da academia para delimitação da pesquisa......................................25

2.2.1   Notas sobre o “dom”......................................................................................................25

2.2.2   Atendimentos efetuados por parteiras tradicionais........................................................28

2.2.3   Aprendizado e gênero....................................................................................................30

2.3     Caminho metodológico: delimitação do campo e das personagens pesquisadas... .32

3         ETNOGRAFIA.............................................................................................................41

3.1      Organização Política das Parteiras Tradicionais do estado do Amapá..................41

3.1.1   Rede estadual das parteiras tradicionais do estado do Amapá Tia Vavá.......................41

3.1.2   Associação das Parteiras Tradicionais Tia Cecília (ASSPARTICE).............................45

3.2      Apresentação das informantes....................................................................................49

3.2.1   Dandara..........................................................................................................................50

3.2.2   Anne...............................................................................................................................52

3.2.3   Nísia...............................................................................................................................55

3.2.4   Clara...............................................................................................................................57

3.2.5   Maria da Penha (Penha).................................................................................................59

3.3     Atendimentos prestados...............................................................................................61

3.3.1   Gestação (“puxação”, remédios caseiros e rezas)..........................................................61

3.3.2   Parto...............................................................................................................................65

3.3.3    Pós-parto.......................................................................................................................70

4         O PARTEJAR TRADICIONAL E SEU GÊNERO..................................................74



4.1      A prática do partejar tradicional e suas técnicas......................................................74

4.1.1   Socialização e sociabilidade amazônica.........................................................................76

4.2      De “curiosa” à “parteira de verdade”........................................................................81

4.2.1   A “curiosidade” que molda............................................................................................82

4.2.2   A “necessidade” faz surgir a “parteira de verdade”.......................................................85

4.3      Parteiras Tradicionais e gênero..................................................................................90

4.3.1   De bruxas a santas: uma reconstrução histórica.............................................................92

4.3.2   O partejar possui gênero?...............................................................................................96

5         CONSIDERAÇÕES FINAIS....................................................................................102

           REFERÊNCIAS.........................................................................................................106

           APÊNDICE A - QUESTIONÁRIO PARA AS INTERLOCUTORAS.................111

           APÊNDICE B - QUESTIONÁRIO PARA AS ORGANIZAÇÕES......................112

           ANEXO A - MODELO DE TERMO DE CONSENTIMENTO............................113



14

1  INICIANDO REFLEXÕES SOBRE A ESCOLHA TEMÁTICA

Parteiras  tradicionais1 são atrizes  muito  conhecidas  nas  Regiões  Norte,  Nordeste  e

Centro-Oeste do Brasil,  principalmente nas comunidades  rurais  e ribeirinhas,  onde grande

parte dos nascimentos são efetuados por elas.  Segundo dados oficiais, na Região Norte do

país as parteiras tradicionais são responsáveis por 5,8% dos nascimentos (BRASIL, 2011a).

Muitos partos feitos por parteiras, principalmente nas regiões rurais, ribeirinhas e de difícil

acesso, não são computados pelas secretarias municipais e estaduais de saúde, dessa maneira

podemos  considerar  um  maior  quantitativo  de  partos  atendidos.  De  todo  modo,  essas

mulheres desempenham um papel de relevância na manutenção da saúde nas localidades em

que atuam, uma vez que na região amazônica o número de médicos pode chegar a 1 para

8.400 habitantes (BRASIL, 2011b). 

É necessário fazer uma reconstrução sobre os caminhos que me levaram à determinada

escolha temática, como pontua Minayo, um problema intelectual nasce das experiências da

vida prática “[…]. Surge de interesses e circunstâncias socialmente condicionadas, frutos de

determinada inserção no real, nele encontrando suas razões e seus objetivos.” (1998, p.90).

Nasci no município de Breves, interior do Pará. Meu irmão e irmã, assim como eu, foram

recebidos pelas mãos de uma parteira tradicional.  Mesmo existindo um hospital  habilitado

para  esses  atendimentos  na  localidade,  minha  mãe  optou  pelo  nascimento  em  casa,

acompanhada de uma parteira de sua confiança, assim como fez minha avó. O contato social

com tais mulheres é desde o nascimento, o contato acadêmico aconteceu mais tarde, quando

ingressei na Universidade Federal do Amapá – UNIFAP, para cursar Ciências Sociais, a partir

de 2011.

Logo que adentrei à academia me envolvi em organizações de eventos voltados para

mulheres, em específico a Semana Universitária da Mulher, neste, haviam discussões sobre

um universo de mulheres que pertenciam a mesma região, mas que tinham suas vivências

invisibilizadas  e  desconhecidas  em  determinados  espaços:  mulheres  escalpeladas2;

agricultoras;  quilombolas;  indígenas;  ribeirinhas;  extrativistas,  parteiras  tradicionais,  etc.

1 “O Ministério  da saúde define  como parteira  tradicional  aquela  que presta assistência  ao parto domiciliar
baseada  em  saberes  e  práticas  tradicionais  e  é  reconhecida  pela  comunidade  como  parteira.”  (BRASIL,
2011a:11)
2 O escalpelamento é um problema muito recorrente na Região Amazônica,  onde acidentes  com motores de
barcos prendem e arrancam o couro cabeludo de mulheres que viajam nas embarcações. Há, desde de 2007, uma
associação de mulheres ribeirinhas e vitimas de escalpelamento na Amazônia. 



15

Depois, por meio de leituras e discussões em grupo de estudos, adentramos a temática sobre

parteiras tradicionais mais profundamente. A partir disso, pude compreender seu saber/fazer e

tive insigths sobre outras brechas investigativas desse universo diverso. 

O trabalho das parteiras engloba uma gama de atividades que ultrapassa a prática de

assistir  ao  parto  (FLEISCHER,  2007;  2006).  Elas  são  conselheiras  dentro  de  suas

comunidades, realizam massagens e “puxações”3, recomendam e preparam remédios caseiros

para o tratamento de cólicas, tosse, gases e dores em geral para toda comunidade. No que se

refere ao atendimento às grávidas, costumam acompanhar todo o período de gestação cuidando

do  bem-estar  da  mulher,  verificando  se  a  gestação  transcorre  sem  grandes  problemas  e

cuidando da mãe e da criança após o nascimento. Através das leituras e no encontro direto

com  tais  mulheres,  pude  ouvir  seus  ensinamentos  sobre  o  parto,  nascimento,  remédios

caseiros,  seus  medos,  aflições,  aspirações  e  o  universo  místico  que  as  permeiam.  Meu

interesse cresceu devido a vontade de desvendar ou ao menos compreender algo que para elas

é tão carregado de simbologias e significado. 

Ainda, meu empenho em trabalhar com essas atrizes surge por inquietações pessoais

sobre  o percurso histórico  de invisibilidade  e  desvalorização  trilhado  por  essas  mulheres.

Explico.  Foram parteiras  que  desde  os  tempos  remotos  auxiliaram  no  cuidado  de  outras

mulheres  e  das  comunidades  onde  residiam,  seja  em  situação  de  doenças  ou  durante  a

gestação. Quando ainda na colônia não haviam médicos suficientes, eram seus conhecimentos

de ervas e plantas medicinais que auxiliavam nos cuidados. Por serem mulheres e possuírem

tais saberes foram perseguidas e condenadas pela igreja e estado sob acusação de bruxaria

(EHRENREICH, B. e ENGLISH, D. 1973; MURARO, 2000; DEL PRIORE, 2012). Ainda

hoje, são taxadas por alguns como atrasadas pela execução de seus conhecimentos de forma

tradicional  em  um  mundo  tecnológico,  ou  vistas  como  macumbeiras  pelos  mais

conservadores, por seus conhecimentos sobre remédios feitos com plantas, ervas, raízes, que

muitas vezes são combinados à rezas e rituais específicos. 

Nos últimos anos – 2013 a 2018 – tenho realizado pesquisa com parteiras tradicionais.

Em  2013,  na  iniciação  científica,  trabalhei  com  parteiras  tradicionais  da  Comunidade

Quilombola  de  Ilha  Redonda,  localizada  em  Macapá  –  AP,  o  objetivo  foi  analisar  as

3 “Puxações”  são os nomes atribuídos pelas parteiras  tradicionais no Amapá e Pará as massagens feitas na
barriga da gestante com o intuito de colocar o feto na posição correta, ou seja, na posição cefálica. No entanto,
pode ser denominado de puxação também massagens musculares feitas por elas na comunidade, para aliviar
dores e distensões musculares (BARROSO, 2001; FLEISHER, 2007; NASCIMENTO, 2016).



16

implicações médicas no partejar tradicional, através dos conhecimentos passados nos cursos

de capacitação oferecidos pelo Governo Federal e Estadual. Em seguida, para a pesquisa da

monografia,  trabalhei  em Santana – AP, a proposta da monografia foi entender  o “dom”,

categoria  sempre  acionada  por  elas,  principalmente  nos  momentos  onde  reafirmam  seus

conhecimentos e trajetória no partejar, ainda, com auxilio da teoria da dádiva e reciprocidade

explorada por Marcel Mauss em seu “Ensaio sobre a dádiva: forma e razão da troca nas

sociedades arcaicas” (2003) explicar a relação existente entre parteiras, Deus e as mulheres

atendidas.

Nesses  anos  de  pesquisa  com  parteiras  tradicionais,  vi  e  ouvi  muito  sobre  seus

conhecimentos e atendimentos às mulheres gestantes. Cada atendimento segue uma ordem

particular,  cada  parteira  têm  técnicas  únicas,  o  que  as  aproxima  é  o  lugar  que  ocupam

enquanto parteiras tradicionais ou “parteiras curiosas”4. No entanto, suas técnicas, produção

de remédios caseiros, rezas, “puxações” e atendimentos no geral obedecem uma regra própria,

regida por ensinamentos de terceiros, pelo olhar “curioso” e pelo “dom” recebido. 

As parteiras tradicionais são muito exploradas no que diz respeito aos seus saberes e

ao  papel  que  ocupam  como  médicas5 das  comunidades  onde  atuam,  principalmente  de

comunidades  ribeirinhas,  áreas  rurais  e  de  difícil  acesso,  onde o  sistema único  de  saúde

(SUS), não alcança. Há muita discussão sobre o papel dessas mulheres enquanto agentes de

saúde6 e que possuem uma missão ou um dom divino7, no entanto, suas narrativas enquanto

mulheres  e  parteiras  que  não passaram por  uma estrutura  formal  de  educação  são pouco

exploradas nas bibliografias que versam sobre parteiras tradicionais, por isso a necessidade de

entender seus discursos de possuidoras de saberes intrínsecos e que não passaram pelo modelo

formal  de  ensino/assimilação/aprendizagem das  técnicas  utilizadas  em seus  atendimentos.

Além da apresentação dessas técnicas,  busco compreender  o significado e importância  do

feminino e das técnicas utilizadas para o processo do partejar8. 

4 Parteira curiosa é uma denominação usada pelas parteiras de Santana/AP. Tal categoria é usada para explicar
sua predisposição para o partejar, antes mesmo de iniciarem as atividades. Quando ainda criança ficavam atentas
aos  movimentos  de  suas  mães  e  avós  ao  fazerem  partos.  A  categoria  é  usada  para  legitimá-las  enquanto
portadoras do dom, manifesto ainda na infância/adolescência.
5 Ver Barroso (2001;2009); Borges et al. (2009) e Santos (2010).
6 A ocupação parteira  consta na Classificação Brasileira de Ocupações (CBO), do Ministério do Trabalho e
Emprego, sob o código 5151-15, na família ocupacional agentes comunitários de saúde. (BRASIL, 2011).
7  Ver Barroso, 2001; Chamilco, 2001; Silva, 2004 e Jucá, 2002.
8 Entendo como processo do partejar  todos os atendimentos efetuados por parteiras tradicionais às mulheres
gestantes (puxação; produção de remédios caseiros; atendimentos às hemorragias; parto e pós-parto).



17

O problema gira em torno de que, muitas dessas mulheres apontam como única forma

de  assimilação  dos  conhecimentos  das  técnicas  efetuados  durante  seus  atendimentos  os

“dons” recebidos, afirmam que não foram ensinadas e não passaram pelo processo formal de

educação. Dessa forma, minha colaboração nos estudos sobre parteiras tradicionais será de

desvendar  como  elas  compreendem  essa  assimilação  do  “dom”?  Como  essas  práticas  e

técnicas  do partejar  são assimiladas  por  elas? Ainda,  outro ponto a  ser  explorado são os

motivos de serem as mulheres a maioria no exercício da função de parteira, qual explicação e

quais  as  razões  para  essa  prevalência?  Como  elas  constroem  sua  identificação  enquanto

parteiras tradicionais? Elas classificam seus atendimentos e técnicas em termos e atributos de

gênero? Dessa maneira, tenho como objetivo geral compreender, a partir dos atendimentos

realizados por parteiras tradicionais no período da gestação, parto e pós-parto na cidade de

Santana/AP,  como  são  assimiladas  e  desenvolvidas  as  técnicas  do  partejar  tradicional  e

responder qual a importância e o significado do feminino em seu ofício.  Buscarei responder

esses questionamentos no decorrer dos capítulos. 

No  primeiro  capítulo,  farei  de  forma  sucinta  um  levantamento  sobre  as  políticas

voltadas para as parteiras tradicionais no Brasil e no Amapá, o contexto no qual vivem minhas

interlocutoras.  Ainda,  apresentarei  alguns  pontos  de pesquisas  já  realizadas  com parteiras

tradicionais que me auxiliaram a pensar os rumos que minha pesquisa tomou. Finalmente,

farei considerações sobre minha inserção no campo, os problemas e dilemas enfrentados pela

pesquisadora, os passos seguidos, bem como, através do auxílio de metodologias, situarei os

leitores sobre os instrumentos utilizados em campo, que auxiliaram na pesquisa e na análise

de dados.

O segundo capítulo será dedicado aos dados etnográficos. Iniciarei com a apresentação

da  organização  política  das  parteiras  tradicionais  de  Santana  e  seu  diálogo  com a  Rede

Estadual de Parteiras Tradicionais do Estado do Amapá Tia Vavá e com o Governo do Estado

do Amapá (GEA). Farei a apresentação das interlocutoras principais do estudo, descrevendo

como se deu a inserção dessas no ofício do partejar e um pouco sobre o contato que tiveram

com as técnicas utilizadas no processo antes de se tornarem parteiras, ainda, descreverei as

práticas  e  técnicas  que são utilizadas  nos  diversos  atendimentos  efetuados  pelas  parteiras

tradicionais de Santana. 



18

No terceiro capítulo, farei uma discussão sobre socialização e sociabilidade amazônica

em diálogo sobre o papel feminino do cuidar e a divisão sexual do trabalho para compreensão

dos papéis ocupados por homens e mulheres na sociedade, em paralelo ao que foi visto em

campo. Em seguida serão apresentadas os estudos que me auxiliaram no entendimento da

prática,  aprendizagem e  assimilação  das  técnicas  pelas  parteiras  tradicionais.  Além disso,

realizarei um diálogo com a antropologia feminista e o conceito de gênero considerado no

presente  estudo,  junto  de  uma  reconstrução  sobre  os  caminhos  trilhados  por  parteiras

tradicionais  até  os  dias  de  hoje,  para  finalmente  discutir  como  as  mulheres  parteiras

tradicionais  compreendem o partejar em relação ao gênero.  Finalmente,  nas considerações

finais, busco responder de forma clara e objetiva os resultados do estudo e das indagações

presentes na pesquisa. 



19

2  A CONSTRUÇÃO DE UM UNIVERSO DE ANÁLISE

2.1  Rememorando políticas voltadas para Parteiras Tradicionais

Considero importante iniciar a apresentação sobre parteiras tradicionais a partir das

discussões políticas que envolvem essas agentes, uma vez que há muito atuam no partejar mas

até  hoje  não  existem  ações  efetivas  voltadas  para  elas  e  seu  trabalho.  As  interlocutoras

principais  desse  estudo  despertaram  crescente  interesse  do  poder  público,  organizações

nacionais  e  internacionais,  movimentos  sociais  organizados,  assim como da academia  nas

últimas décadas. A aparição nas discussões e iniciativas do poder público datam da década de

1940,  quando  a  então  Fundação  de  Serviços  Especiais  de  Saúde  Pública,  posteriormente

renomeada de Fundação Nacional de Saúde (FNS), iniciou os cursos de treinamento voltados

para parteiras tradicionais nas regiões Norte, Nordeste e Centro-Oeste (TORNQUIST, 2004;

FLEISCHER,  2007;  BRASIL,  2011),  com  o  intuito  de  capacitar  as  mulheres  que  são

responsáveis pelo auxílio de comunidades distantes, onde o SUS não alcança.

A  partir  da  década  de  50  do  século  passado,  agências  internacionais  como

Organização das Nações Unidas (ONU), Fundo das Nações Unidas para a Infância (Unicef) e

Organização Mundial de Saúde (OMS) passaram a trabalhar para orientar as autoridades de

diversos países a aproveitar os serviços dessas mulheres. Os cursos recomendados, são uma

das tantas  estratégias  para diminuição de mortalidade  tanto neonatal,  quanto materna.  No

Brasil não é diferente:

A determinação de definir diretrizes  políticas e técnicas para inclusão do parto e
nascimento domiciliar assistidos por parteiras tradicionais no SUS tem como um de
seus fundamentos o compromisso com a redução da morbimortalidade materna e
neonatal, que, segundo classificação da OMS, ainda se apresentam muito elevadas
no  Brasil,  caracterizando  um  problema  social  de  grande  magnitude.  (BRASIL,
2011a, p.13)

Os  movimentos  sociais  também  participaram  das  discussões  sobre  as  parteiras

tradicionais, sobre o empoderamento da mulher, seu corpo e o tratamento da mãe e da criança

nas  unidades  de  saúde.  Resultado  de  suas  atuações  foi  o  surgimento  de  ONGs  como  o

Instituto Partejar e o Grupo Curumim: Gestação e Parto, ambas de Pernambuco, datadas de

1989,  que  contam  com  um  conjunto  de  profissionais  de  saúde,  terapeutas  e  educadores

favoráveis a humanização do parto e nascimento. Essas instituições foram terceirizadas para

promoção  de  palestras  sobre  formas  alternativas  de  partos  menos  intervencionistas  em



20

unidades de saúde, bairros periféricos e grupos de mulheres. Posteriormente, especializaram-

se  na  capacitação  de  parteiras  tradicionais  (FLEISCHER,  2007).  Movimentos  como  este

foram fundamentais para pressionar a criação de políticas de saúde específicas para mulheres. 

As  ONGs  foram responsáveis  pela  produção  de  materiais  educativos/informativos

como o “Livro da parteira”, “Trabalhando com parteiras tradicionais” em parceria com o

Ministério da Saúde, e do vídeo “Parteiras: a magia da sobrevivência”, em parceria com a

Unicef. Além disso, participam de articulações com os governos estaduais e municipais para

promoção  dos  cursos  de  capacitação  para  essas  agentes  em  todo  território  nacional.

Participam também de encontros  nacionais  e  internacionais  sobre  temáticas  voltadas  para

gestação e parto, se tornando grande referência de ONGs feministas no Brasil trabalhando

nessas frentes. Outra ONG que merece reconhecimento é o Centro Ativo de Integração do Ser

ou como é popularmente chamada, CAIS do parto, a organização foi fundada em 1991 e sua

fundadora é Suely Carvalho,  que desenvolveu,  junto do Ministério  da Saúde, o Programa

Nacional  de  Parteiras  Tradicionais  (PNPT).  As  ONGs  citadas  acima  são  do  estado  de

Pernambuco, o que faz com que o estado seja considerado por algumas autoras como “meca

do feminismo”, ou seja, um centro de interesses e aspirações sobre tais agentes (FLEISCHER,

2007; BONETTI, 2007). 

É importante fazer uma breve linha do tempo sobre o percurso até a elaboração e

implementação  do  Programa  Trabalhando  com  Parteiras  Tradicionais.  Como  já  dito

anteriormente, a atual FNS já atuava com cursos de treinamento em 1943, nas regiões Norte,

Nordeste e Centro-Oeste. Em 1960, no Pará, vários municípios promoveram ações voltadas

para o parto assistido por parteiras. Em Recife, no ano de 1964, foi criado o Programa de

Parteiras Leigas. No Ceará, em 1975, o professor Galba de Araújo, implementou o Programa

de Atenção Primária de Saúde, onde a parteira era componente central e ativa no processo. No

ano de 1984, surgiu o Programa de Assistência Integral a Saúde da Mulher (PAISM), dentre

as medidas do programa, estava a melhoria da qualidade do parto domiciliar  efetuado por

parteiras tradicionais. Em 1985, como resultado das ações que estavam ocorrendo pelo Brasil,

foi  criado um documento  denominado  “Diretrizes  para atuação da parteira  tradicional”.

Conversas  entre  Ministério  da  Saúde,  ONGs,  Federação  Brasileira  das  Sociedades  de

Ginecologia  e  Obstetrícia,  Unicef  e  movimentos  sociais,  em  1991,  colaboraram  para

elaboração do Programa Nacional  de Parteiras  Tradicionais,  que nesse primeiro  momento



21

visava  o  aproveitamento  das  parteiras,  oferecendo  melhores  condições  de  trabalho  e

promovendo cursos de capacitação e reciclagem. 

Em  1994,  a  Coordenação  Materno-infantil  propôs  uma  série  de  diretrizes  para

assistência  ao parto  com parteiras  tradicionais.  Em 2000,  com a  elaboração do Programa

Trabalhando com Parteiras Tradicionais, o Ministério da Saúde retoma as responsabilidades

para  execução  do  projeto  que  propõe  como  missão  norteadora  “sensibilizar  gestores  e

profissionais de saúde para que reconheçam as parteiras como parceiras na atenção à saúde da

comunidade e desenvolvam ações para valorizar, apoiar, qualificar e articular o seu trabalho

ao SUS.” (BRASIL, 2011a, p.11), sendo assim, o programa tinha como desafio articular os

saberes científicos aos tradicionais para produção de novos conhecimentos.

Outro ponto que deve ser rememorado é que desde 2003, alguns projetos de lei estão

em tramitação,  são  eles:  n.  2.354/2003;  n.  7531/2006;  n.  2145/2007  e  n.  359/2015,  que

dispõem  sobre  a  regulamentação  da  atividade  de  parteira  tradicional  no  país.  Possuem

basicamente o mesmo texto, visando a regulamentação da atividade; possibilitando que elas

acompanhem as parturientes durante gestação e partos; exigindo que elas tenham participado

dos  cursos  de  qualificação  oferecidos  pelos  governos  estaduais  e  federal  para  serem

consideradas parteiras; definindo parteira tradicional aquela que vive na mesma comunidade

das gestantes atendidas e indicando pagamento de um salário mínimo para quem exerce tal

atividade. Os projetos são de autoria de Janete Capiberibe do Partido Socialista Brasileiro,

PSB-AP, ( n. 2.354/2003;  n. 2145/2007 e n. 359/2015) e Henrique Afonso do Partido dos

Trabalhadores, PT-AC, ( n. 7531/2006).

Foram  desenvolvidas  diversas  discussões  sobre  tais  projetos,  na  Câmara  dos

Deputados, em 2006, ocorreu uma audiência pública para discutir o PL n. 2.354/2003, tal

discussão resultou em uma publicação “Parteiras tradicionais: mães da pátria”. Apesar da

publicidade da audiência, onde há rica discussão sobre parteiras tradicionais, dados de seus

atendimentos,  a  importância  dessas  atrizes  principalmente  nas  regiões  norte,  nordeste  e

centro-oeste e sobre os cursos de capacitação efetuados até então, nem um dos projetos foi

sancionado. Agora, apresento como anda a discussão sobre a pauta parteiras tradicionais no

contexto amapaense, no qual a pesquisa foi desenvolvida.



22

2.1.1  O Contexto Amapaense 

No Amapá, em agosto de 1995, o GEA, sob o mandato de João Alberto Capiberibe

(PSB-AP), implementou o Programa de Desenvolvimento Sustentável  do Amapá (PDSA),

onde uma das metas do programa consistia na execução do projeto “Resgate e Valorização

das  Parteiras  Tradicionais  do  Amapá”.  O  projeto  promoveu  capacitação  para  parteiras

tradicionais, distribuiu “Kit Parteira”9 para as participantes, além de incluí-las no Programa

Família Cidadã, do governo estadual, com isso, passaram a receber um valor de meio salário

mínimo por mês, a partir de 2002. 

Ainda  em  1995,  foi  organizada  uma  reunião  com  a  primeira  dama  do  estado,  o

encontro foi divulgado pela imprensa e principalmente por meio das emissoras de rádio, que

alcançariam as parteiras que residiam nas comunidades rurais e ribeirinhas. Nesse encontro,

compareceram apenas 62 parteiras. Após o primeiro momento, foi elaborado um projeto no

âmbito do governo estadual, que tinha como missão: criar em cada um dos 16 municípios que

compõem o estado associações de parteiras, para que juntas formassem uma rede estadual.

Atualmente, segundo a presidenta da Rede Estadual de Parteiras, o número gira em torno de

1.100 associadas.

No primeiro  momento  do  projeto,  entre  1995 e  2000,  a  ONG CAIS do parto  foi

contratada para promoção dos cursos de capacitação, e alguns apoiadores se manifestaram,

como relata Janete Capiberibe, primeira dama e deputada estadual na época da implementação

do projeto:

Graças ao ineditismo de um governo diferente, veio até nós o UNICEF e vieram
Danielle  Mitterand,  Angelika  Lobsak,  deputada  do  Parlamento  Europeu,  entre
outras.  Descobrimos  que  já  existia  um trabalho  realizado  pela  organização  não-
governamental  Cais do Parto, de Pernambuco e contratamos seus serviços para o
projeto, inicialmente com os custos para o governo do Amapá e apoio do Fundo de
Amparo ao Trabalhador (FAT), do Ministério do Trabalho. Esta busca de parceria
foi proposital,  a partir  do momento em que o poder público federal  participa do
financiamento, passa a considerar a profissão de parteira, ainda que informalmente,
sem os velhos estigmas. (JUCÁ e MOULIN, 2002, p.22-23)

Após,  somaram-se  ao  projeto  o  Ministério  da  Saúde,  que  contratou  outra  ONG

pernambucana, o Grupo Curumim, para promover cursos de capacitação, assim como para

elaborar um plano de ação coletiva entre os diversos atores inseridos na implementação e

9 O kit é distribuído nos cursos de capacitação, dentre os objetos que fazem parte do kit estão: bacia; tesoura;
algodão; álcool; balança; gorro; avental; entre outros objetos para serem utilizados durante trabalho de parto. 



23

execução do projeto. No decorrer dos anos, outras parcerias surgiram, como o programa Rede

Cegonha, do Governo Federal, além de instituições privadas.

Em 1998, o estado sediou o I  Encontro Internacional  de Parteiras  Tradicionais  do

Amapá, no mesmo ano, o projeto “Parteiras Tradicionais do Amapá” ganhou o prêmio Paulo

Freire, pela proposta do projeto, em valorizar as parteiras tradicionais e pelos bons números

que o estado alcançou na época “[…]. Reduz-se a mortalidade infantil e a morbimortalidade

materna e perinatal. O índice de cesarianas do Amapá passou a ser um dos menores do Brasil

– de 14% em 1255 nascimentos.” (MIDLIN, 2002, p.14). Em 2012, ocorreu o II Encontro

Internacional de Parteiras Tradicionais do Amapá, buscando dar continuidade aos diálogos

sobre a temática entre poder público, pesquisadores e parteiras. Em 2014, foi inaugurada no

Museu  Sacaca,  em  Macapá,  a  casa  da  Parteira,  representação  da  casa  de  uma  parteira

tradicional do município de Mazagão (ver imagem abaixo).

Figura 1 - Casa da parteira no Museu Sacaca.

Em  2015,  saiu  do  cargo  de  governador  Camilo  Capiberibe,  cujo  os  país,  Janete

Capiberibe e João Alberto Capiberibe, ambos do PSB, foram os precursores do programa de

valorização das parteiras.  Na época em que o PSB encontrava-se no governo,  havia  uma

Gerência dentro da Secretaria de Inclusão e Mobilização Social  (SIMS), que controlava o

Fonte: Raysa Nascimento, 2017.



24

programa voltado para parteiras tradicionais do estado. No entanto, com a entrada do novo

governador, Waldez Góes, do Partido Democrático Trabalhista (PDT), a gerência foi extinta e

os benefícios cortados. Desde 2015 grande parte das parteiras do estado deixaram de receber

suas  bolsas,  muitas  sem  aviso  prévio.  Segundo  informações  dos  servidores  da  referida

secretaria, os benefícios foram retirados por grande parte delas serem idosas e já possuírem a

aposentadoria, o que as impossibilita de acumular renda de outros benefícios sociais.

A partir do exposto percebe-se que as políticas voltadas para parteiras tradicionais no

Amapá são definidas de acordo com o governo que se encontra no poder. É relevante pontuar

que existiram políticas de governo para essas mulheres, que inclusive foram muito bem vistas

por elas e pelos de fora, principalmente por sua repercussão positiva, no entanto, políticas de

Estado, que assegurariam à essas mulheres mesmo com a troca dos governantes seus direitos,

não foram implementadas. Dessa forma, nota-se que esses grupos políticos atuam de forma a

beneficiar a si próprios no momento que cativam essas mulheres com propostas de políticas

públicas  voltadas  para  esse  viés,  mas  que  só  serão  mantidas  com  a  continuidade  de

determinado partido político no poder. 

Quero  frisar  que  meu  interesse  nessa  pesquisa  não  foca  em questões  de  políticas

públicas voltadas para essas mulheres, no entanto, considerei necessário apresentar o contexto

em que as parteiras com as quais trabalhei se encontravam e apresentar as discussões, mesmo

que de forma sucinta, pelo poder público sobre essas agentes, uma vez que essas políticas são

significativas  e  importantes  no discurso dessas  mulheres  parteiras  tradicionais.  A falta  de

cursos,  de  remuneração  e  descaso  do  GEA  para  com  elas,  influencia  diretamente  sua

participação na Associação e o controle que a Rede poderia ter sobre o trabalho dessas no

estado. 

No próximo item, busco apresentar  alguns estudos acadêmicos significativos  sobre

parteiras tradicionais que ajudaram na delimitação do problema dessa pesquisa, onde através

das lacunas percebidas nestes, pude desenhar meu projeto. Ainda, é possível na visualização

desses trabalhos, perceber as similaridades e particularidades do saber/fazer das parteiras em

outras localidades. 



25

2.2  Contribuições da academia para delimitação da pesquisa

A  medicina  tradicional10 usada  durante  os  atendimentos,  conhecimento  esse

disseminado por gerações, e a atuação como agentes de saúde em locais em que o poder

público não consegue chegar, é um convite para a academia pesquisar tais mulheres.  Aqui,

apresento revisões bibliográficas que dissertam sobre parteiras tradicionais em alguns estados

do país,  estudos citados  como grande contribuição  para a  área temática,  darei  ênfase aos

pontos que muito me auxiliaram nas reflexões quanto aos estudos sobre parteiras tradicionais

2.2.1  Notas sobre o “dom”

O “dom”, como um presente de Deus destinado às parteiras é difundindo nas diversas

bibliografias  que  tratam  sobre  a  temática,  um  dos  aspectos  centrais  na  percepção

compartilhada não apenas entre parteiras, mas também entre a população que convive com

essas  mulheres  nas  comunidades  onde atuam,  como pode ser  observado nos  trabalhos  de

Fleischer (2007), Barroso (2001), Silva (2005), Pinto (2010), Chamilco (2001), Hoosmand

(2004), entre outras.

Barroso afirma que entre suas interlocutoras o “dom é um privilégio adquirido seja por

herança familiar, por circunstância, ou é atribuído a um apelo divino” (BARROSO, 2001, p.

92), as três formas de incorporação desse “dom” descritas pela autora consistem em: herança

familiar, os saberes adquiridos pelo contato com mães, avós ou outras mulheres da família;

Por circunstância, em situações de necessidade, que precisam realizar partos em momentos de

urgência;  e,  apelo  divino,  em que recebem uma missão  de  Deus  não  tendo  passado  por

nenhum processo de ensinamento. 

Fleischer (2007, p.160), em sua pesquisa realizada junto às parteiras de Melgaço, no

Pará, descreve ter observado duas maneiras de iniciação. Uma delas era o “não ser ensinada”,

onde a mulher descobria sozinha como proceder ao ser posta à prova em um momento de

necessidade. Outra maneira era o “ter o caminho mostrado” que se referia aos casos em que as

mulheres recebiam sinais de serem portadoras de uma habilidade, mesmo antes de enfrentar

seu primeiro parto. 

10 A OMS define a medicina tradicional como "a combinação total de conhecimentos e práticas, sejam ou não
explicáveis, usados no diagnóstico, prevenção ou eliminação de doenças físicas, mentais ou sociais, e que podem
assentar  exclusivamente  em  experiências  passadas  e  na  observação  transmitida  de  geração  em  geração,
oralmente ou por escrito". (http://afrolib.afro.who.int/RC/RC50/pt/AFRC50.9.pdf) 

http://afrolib.afro.who.int/RC/RC50/pt/AFRC50.9.pdf


26

Para Pinto (2010), o “dom” pode se manifestar por alguns sinais. Um deles é o choro

da criança ainda na barriga da mãe. O choro na barriga trata-se de um sinal que apenas outras

mulheres com “dom” são capazes de perceber quando estão próximas das gestantes. Ele indica

que a futura criança também será portadora da habilidade de praticar o ofício. Também pode

ser revelado por intermédio de sonhos e visões. A “curiosidade” também pode ser um sinal de

que a criança é portadora do “dom”. 

Diferente do que vemos na maioria das pesquisas que versam sobre parteiras,  Dias-

Scopel  (2015),  que  trabalha  com práticas  de  autoatenção  entre  os  índios  Munduruku,  no

município de Borba, no Amazonas, relata que as mulheres que auxiliam os partos não são

classificadas  enquanto parteiras  pela  comunidade indígena,  parteiras  e  pajés  são chamados

apenas se há complicação no parto.  A autora não adentra  a discussão de “dom” enquanto

categoria analítica, no entanto, as parteiras com as quais conversou se denominam parteiras e

possuidora de dons divinos, ao contrário das outras mulheres que auxiliam nos partos, sem se

considerarem parteiras ou possuidoras de saberes intrínsecos. 

O importante para frisar aqui é que no momento de necessidade, a suspeita do “dom” é

confirmada ou não. Quando são testadas, em situações nas quais se veem obrigadas a atender

uma  gestante  sem  o  auxílio  de  ninguém,  geralmente  em  situações  extraordinárias.  É  a

capacidade dessas mulheres de obterem sucesso no primeiro atendimento e, posteriormente,

nas sucessivas intervenções ao longo das suas trajetórias que confirma a posse do “dom”. 

Algumas autoras como Chamilco (2001), Jucá (2002) e Hoosmand (2004), acabam por

não problematizar a categoria e acabam romantizando o partejar e o “dom”, as colocam como

mulheres bondosas, que abdicam de si para atenderem os outros, como naturalmente dedicadas

ao partejar. Santos pontua essa problemática nas bibliografias que falam de parteiras “[…]

instituem a imagem da ‘verdadeira mulher’, visível em comportamento que se configura como

‘amoroso’,  como sendo bondosas e devotadas,  caracterizando o dom de ser parteira  como

natural.” (2010, p.82). Apresento abaixo uma dessas narrativas:

Assim, fica evidente que a prática das parteiras tradicionais é desprovida de valor
econômico,  que a sua dedicação  assume caráter  caritativo,  de missão,  enfatizado
pela  essência  afetiva  do  ser  humano,  com  destaque  de  valores,  como  o  amor,
generosidade, bondade e solidariedade, pouco presentes na assistência hospitalar, de
modo geral. (HOOSMAND, 2004, p.96)

Fica evidente a naturalização da parteira como “mãe de todos”, que abdicam e vivem

para esse ofício sem esperar nada em troca. Assim também podemos ver em Jucá “E assim



27

vivem essas mulheres guerreiras,  que não sabem ler nem escrever;  a maioria,  porém, tem

muito amor pra dar. […].” (2002, p.111). 

No entanto, há outras autoras que utilizam problematizações que nos ajudam a entender

o  “dom” a  partir  de  outras  perspectivas.  Silva  (2005),  Fleischer  (2007),  Santos  (2010)  e

Cardoso e Nascimento (2017), possuem trabalhos que discutem a importância e centralidade

do “dom” na narrativa das parteiras, aproximando a categoria das discussões feitas por Marcel

Mauss (2003), em seu Ensaio sobre a dádiva. 

Em verdade, a parteira considera-se uma alguém que recebeu uma doação divina e
deve, portanto, doar-se na mesma medida através do trabalho, da ajuda, do cuidar.
Aqui vejo manifesta a tríplice obrigação dar-receber-retribuir, a parteira que recebe
a doação divina deve convertê-la em dádiva posta à disposição do grupo social no
qual está inserida e por ele essa dádiva deve ser retribuída. (SILVA, 2005, p.73)

Como visto na passagem acima, tal autora defende a troca entre mulheres parteiras e

gestantes através do partejar. De acordo com ela Fleischer salienta que “O compromisso era

com a mulher com dor. São elas que mobilizam o dom, a experiência, a oferta, o trabalho das

parteiras.”  (2007,  p.187).  Assim “ancorada  no  entendimento  de  que  receberam o  dom do

partejar,  como  o  ‘mana’,  como  algo  que  foi  recebido  e  é  necessário  “dar  e  retribuir”.”

(SANTOS, 2010, p.83). Mas para além das interpretações de trocas entre parteiras e gestantes,

há também uma outra linha, que salienta trocas que ocorrem entre homens e deuses (MAUSS,

2003, p.206).

[…] o exercício do dom está associado a um sentimento de dívida e obrigação para
com  Deus.  É  com  ele  que  se  busca  perpetuar  o  vínculo.  Assim,  apesar  da
contrapartida se dar na atenção àquelas que as procuram, para nossas interlocutoras
o  atendimento  representa  uma  retribuição  a  Deus,  prática  que  expressa  seu
agradecimento  e  o desejo de  manutenção  dessa  relação  particularmente  especial.
Dito de outra maneira, a contradádiva é efetivada no atendimento das parturientes,
mas como uma espécie  de obrigação diante de  Deus.  Assim, gestantes  e demais
pacientes  acabam por  ocupar  o  lugar  de  intermediárias  na  relação  entre  Deus e
parteiras. (CARDOSO e NASCIMENTO, tradução minha, 2017)

Dessa  forma,  podemos  ter  um  melhor  entendimento  dos  motivos  que  colocam  a

categoria “dom” como central e presente nos estudos, categoria que encontramos nas regiões

norte, nordeste, centro-oeste e sul do Brasil, onde as parteiras foram estudadas. Além de ser

acionado  para  legitimar  as  parteiras  no  ofício  do  partejar,  é  utilizado  também  como  um

diferencial  e  como mais  uma categoria  que  traz  prestígio  à  determinada  parteira.  Elas  se

reconhecem e são reconhecidas na comunidade enquanto possuidoras de  “dom” e por isso

possuem autoridade para efetuar seus atendimentos. Falar do “dom” é necessário por ser uma



28

categoria que acompanha essas mulheres e é acionada quando falam de seus conhecimentos

sobre o partejar, no entanto, nesse estudo, busco responder o que é esse “dom” para além dessa

relação dadivosa já tratada por outros autores, e como ele é incorporado e desenvolvido por

elas. 

2.2.2  Atendimentos efetuados por parteiras tradicionais

Os  atendimentos  iniciam  ainda  durante  a  gestação,  onde  são  feitas  “puxações”  e

remédios caseiros, vale ressaltar que as “puxações” e os remédios caseiros são atendimentos

que  sempre  estão  presentes  nas  etapas  da  gestação,  parto,  pós-parto  e  atendimentos  às

hemorragias. Elas também fazem os partos propriamente ditos e o acompanhamento nos oito

dias do pós-parto. 

Sobre a “puxações”, técnica de massagem muscular já citada anteriormente, Fleischer

reserva  um  capítulo  inteiro  de  sua  tese  para  ela,  sua  importância  está  muito  além  de

reposicionar a criança na barriga da mãe:

Essa massagem abdominal (que também pode ser feita em outras partes do corpo) é
realizada em vários momentos da vida de uma mulher. [...] é bom lembrar, que a
puxação é realizada durante toda a vida das mulheres, particularmente durante o ciclo
reprodutivo e, como mais freqüência, durante a gravidez. [...]. (FLEISCHER, 2007. p.
117)

Considero relevante salientar que a “puxações” é feita em ambos os sexos, para aliviar

também dores  musculares  e,  além disso,  configura-se na  principal  atividade  das  parteiras.

Fleischer lembra que dona Dinorá “atendia uma média de dois partos por mês e realizava,

quase que diariamente [...] puxações, receitas com plantas medicinais e aconselhamento psico-

emocional”  (2007,  p.116-117).  Através  de  comparações  do  caso  da  parturiente  com  um

atendimento  anterior,  dava  segurança  e  ressaltava  sua  experiência  positiva  com situações

semelhantes.  Além de Fleischer (2007), também há registros de “puxações” nos trabalhos de

Barroso (2001;  2017),  Silva (2005),  Aires  (2006),  Pinto (2010),  Nascimento  (2016),  entre

outras. 

Os  remédios  caseiros  são  preparados  para  diversos  fins,  são  chás  para  dores,

garrafadas e banhos de asseio para inflamações,  que são preparados com combinações de

plantas  e  raízes,  algumas  parteiras  ainda  utilizam  a  reza  no  momento  da  produção  dos

remédios (BARROSO, 2001; ATTUCH, 2006; PINTO, 2010). Eles são utilizados durante a

gestação para curar alguma inflamação, no parto para acionar a dor, após o parto para prevenir



29

infecções e inflamações, nos momentos de hemorragias para expulsão do feto ou para segurar

esse no útero e até mesmo para outros problemas não relacionados ao processo da gravidez.

Durante o processo do partejar as parteiras utilizam, na maioria dos casos, remédios

naturais  para  ajudar  no desenvolvimento  do parto  e  deixam a mulher  livre  na escolha  da

posição que desejam parir. Isso faz com que a relação entre parteira e parturiente seja mais do

que apenas um serviço, sem vínculo pessoal, como se dá entre médico e paciente. O evento

pode ocorrer tanto na casa da parteira, como na casa da gestante, e dependendo da situação do

bebê  no  ventre  da  mãe,  irá  se  desenrolar  com  dificuldades  ou  de  forma  rápida,  tal

desenvolvimento também se deve ao contato entre parteira e parturiente no período da gestação

(BARROSO, 2001; FLEISCHER, 2007; PINTO, 2010; NASCIMENTO, 2016)

Há também atendimentos às mulheres que buscam parteiras em momentos de aflição,

quando estão com hemorragias, provavelmente em decorrência de um aborto espontâneo ou

mal sucedido. Nesses casos são poucos os estudos que trazem essa discussão, no entanto, há

passagens que evidenciam que tais situações ocorrem apesar do posicionamento contrário das

parteiras  sobre  a  questão  do  abortamento  (BARROSO,  2001;  FLEISCHER,  2007  e

NASCIMENTO, 2016).

O pós-parto, em muitos estudos é delimitado pelas parteiras como os oito dias após o

nascimento  da criança,  é  uma forma da parteira  acompanhar  o desenvolvimento  inicial  da

criança, o cuidado com a mãe através da “puxação” e da produção de remédios para prevenir

infecções  ou  inflamações  após  o  parto.  Além disso,  as  parteiras  estudadas  pelas  diversas

autoras  aqui  citadas,  cuidavam  dos  afazeres  domésticos  na  casa  das  gestantes  que

acompanhavam,  lavando  as  roupas  de  cama  usadas  no  parto  e  preparando  alimentação

recomendada para gestante no puerpério. A parteira participa ativamente durante os meses de

gravidez,  acompanha após o processo do partejar,  dá apoio com a criança,  com as tarefas

domésticas e reorganiza a vida desta mulher, que foi compartilhada e confiada a ela.

O respeito que as parteiras têm pelo processo da gestação, parto, pós-parto, com a mãe

e a criança, faz com que a relação entre ela e a parturiente se estreitem. Durante os encontros

trocam experiências, expõem seus medos e esse atendimento humanizado é um dos motivos

para que muitas mulheres busquem os serviços das parteiras. Fleischer (2007) demonstra que

as mulheres de Melgaço apontavam diversos motivos para não frequentarem a unidade de

saúde local:  a falta de atenção do médico durante as consultas,  as manipulações feitas na



30

unidade  –  principalmente  o  toque  –  que  incomodava  as  mulheres  e  causava  ciúmes  nos

maridos, os horários das consultas e a alegação de falta de roupas para frequentar o ambiente

hospitalar. 

Aqui foi feita uma descrição sucinta dos principais atendimentos para apontar como

essas  técnicas  e  práticas  são  presentes  também  em  outras  localidades.  Os  atendimentos

efetuados em Santana serão descritos com mais precisão e detalhes no capítulo dois, que será

dedicado a etnografia e aos atendimentos vistos em campo. Outro ponto que será debatido por

mim é sobre o aprendizado dos conhecimentos efetuados durante esses atendimentos.

2.2.3  Aprendizado e gênero

As  autoras  que  pesquisaram  parteiras  tradicionais  pontuam  a  transmissão  oral  e

repasse entre as gerações como disseminador desses conhecimentos. “Elas são escolhidas por

possuírem algumas qualidades como: curiosidade, sensibilidade e sobretudo capacidade de

memorização, uma vez que a forma de transmissão é oral.” (BARROSO, 2001, p.92). Ainda,

suas interlocutoras apontaram “[…] que a herança herdada de suas antepassadas, fez com que

adquiriram suas aptidões fazendo parto de outras mulheres, estimuladas pelo desejo de servir

ou  pela  curiosidade.”  (BARROSO,  2017,  p.3).  Assim,  a  autora  defende  que  as  parteiras

tradicionais através da herança herdada, memorização e transmissão oral de parteiras antigas

tenham construído seus saberes sobre o partejar, combinado a isso, através das experiências

que surgiram no decorrer do caminho, amparadas no discurso de serem mulheres com essa

missão do partejar.

Silva (2005), Barroso (2001; 2017) e Attuch (2006), defendem que a transmissão dos

conhecimentos se dão através dos repasses dos mais velhos aos mais novos. Uma categoria

que as autoras relacionam para explicar sobre a construção do conhecimento e aprendizado

desenvolvido  pelas  parteiras  é  o  habitus trabalhado  por  Bourdieu,  “[…]  entendido  como

“esquemas inconscientes” (ATTUCH, 2006, p.56).

Além  do  “dom”,  salientado  por  elas  como  principal  forma  de  incorporação  dos

conhecimentos, essas autoras propõem que estes vão se construindo por meio da transmissão

oral e da desenvoltura dessas mulheres no decorrer da carreira. Para ajudar neste ponto da

discussão e tornar mais clara e precisa, desenvolverei com auxílio da proposta feita por Ingold

sobre  “educação  da  atenção”  todo  processo  que  elas  passam  desde  a  transmissão  dos

conhecimentos  até  a  assimilação,  uma vez  que  nas  pesquisas  expostas,  esse  processo  de



31

apreensão do  “dom” não é  o  foco principal  explorado e  desenvolvido  nos  estudos sobre

parteiras tradicionais. 

 Nas pesquisas  que tratam sobre parteiras  é  sempre presente a  discussão sobre os

papéis de gênero, isso pelo fato de ser em sua maioria mulheres que exercem o partejar “Esse

“jeito de mulher” justificaria o fato de que são mesmo as mulheres que devem fazer partos por

possuírem inclusive um atributo essencial que é a paciência, que de maneira geral os homens

não possuem.” (COSTA, 2002, p.142), essa passagem evidencia a separação que há entre

profissões vistas como femininas e masculinas, principalmente se voltadas para o processo do

cuidar, como é o caso do ofício das parteiras.

Assim como Barroso (2001) registrou em suas pesquisas a existência de um parteiro,

Pinto (2010) também registra a presença de homens exercendo a função na comunidade em

que trabalhou. Ao contrário das parteiras que agem diretamente com as mulheres em trabalho

de parto, os parteiros precisavam de uma intermediária, o papel deste então era fazer as rezas

e simpatias e de longe ordenar o que deveria ser feito. O homem parteiro não fica frente a

frente com a mulher no momento do partejar, a intermediária fica posicionada na frente da

gestante  e  vai  seguindo  as  ordens  dada  pelo  homem  parteiro. Bessa  (1999),  em  sua

experiência com parteiras tradicionais de comunidades rurais no Acre, encontrou a presença de

parteiros, esses homens parteiros fazem o parto, mas o pós-parto não é feito por eles, pois em

seus  discursos,  disseram  não  ser  atribuições  masculinas.  Morre  (2000),  pontua  que  a

experiência  de  ser  um sujeito  marcado  por  gênero,  recebe  significados  no  discurso  e  nas

práticas dos indivíduos, isso porquê os discursos são estruturados pela diferença e um mesmo

discurso irá posicionar homens e mulheres de forma desigual, mesmo se um homem exerce a

mesma  função,  não  cumpre  todas  as  etapas  pelas  limitações  de  gênero  impostas  em sua

socialização. 

Há inúmeras discussões em torno do “dom” como aproximado da bondade e caridade.

Sempre que tinha contato com os trabalhos sobre parteiras tradicionais, muito me incomodava

a forma como eram retratadas em algumas pesquisas, descritas como mulheres que abdicavam

de tudo, em qualquer situação, para cuidar do outro por puro instinto maternal e feminino.

Representadas como tendo a missão de cuidar do outro, mas sem uma problematização sobre

esse papel que era colocado para elas. Essas inquietações me acompanharam durante todos

esses  anos  de  pesquisa.  Dessa  forma,  nesse  estudo  busquei  ouvir  diretamente  delas  as



32

aspirações sobre seu saber/fazer, os significados que atribuem aos atendimentos do partejar, se

compreendem a prática como permeada por gênero e como gostariam de ser reconhecidas e

retratadas, tanto pelas mulheres atendidas, quanto pela sociedade.

Apresentadas essas discussões iniciais, julgo ter ficado claro meu problema. Todos os

estudos citados falam sobre o “dom”, citam as formas de incorporação deste e sua centralidade

nas  falas  das  mulheres  parteiras,  mas  não  desenvolvem uma explicação  sobre  como esse

conhecimento foi assimilado por elas, minha proposta é explorar e explicar como esse processo

se dá entre as mulheres parteiras de Santana.  Além da explicação sobre o conhecimento e

aprendizado  do  “dom”  por  elas,  busco  também  descrever  as  técnicas  utilizadas  nos

atendimentos do partejar e finalmente, responder a partir da perspectiva delas, se atribuem ao

partejar e suas técnicas categorias de gênero. 

2.3  Caminho metodológico: delimitação do campo e das personagens pesquisadas  

Quando  ainda  na  graduação  comecei  a  trabalhar  com  as  interlocutoras  aqui

representadas  pelas  parteiras  tradicionais,  senti  um  misto  de  animação  e  medo.  Estava

animada em saber que teria contato direto com elas, pra conhecer e explorar os atendimentos

que efetuavam na região, contato esse que até aquele momento só havia tido por meio das

etnografias  lidas  e  pelas  memórias  das  mulheres  de  minha  família,  que  passaram  pela

experiência do nascimento em casa. Os questionamentos eram diversos, mas o medo também

estava presente, isso por me ver como uma pesquisadora inexperiente, que acabara de adentrar

o espaço da universidade e que teria que enfrentar os desafios reais da pesquisa.

Por ser uma realidade próxima, uma vez que nasci pelas mãos de uma parteira, assim

como outros membros da família e por conhecer pessoas que recorriam aos seus serviços,

minha preocupação estava em naturalizar coisas fundamentais para a pesquisa, que aos meus

olhos poderiam passar desapercebidas. O exercício de desnaturalizar práticas de pessoas que

não são distantes  do meu cotidiano  foi  um grande desafio.  Como salienta  Velho (1978),

criamos  esteriótipos  para  as  pessoas  e  as  parteiras  tradicionais  têm uma  série  sobre  sua

imagem, mesmo sendo muito presentes na região são vistas por alguns mais conservadores

como  macumbeiras,  pelos  profissionais  de  saúde  como  irresponsáveis  pelas  técnicas

empregadas nos atendimentos, mas pela grande maioria são consideradas mulheres de extensa

experiência e resolutivas. Com o tempo, percebi que nem sempre o familiar e a proximidade



33

são necessariamente conhecidos (VELHO, 1978) e para realizar a pesquisa seria necessário

me afastar das pré noções sobre tais mulheres e suas práticas.

Para  além  dos  desafios  teóricos  desta  pesquisa,  é  importante  salientar  meu

posicionamento  enquanto  mulher  e  militante  do  movimento  feminista.  Trabalhar  com

parteiras  tradicionais,  que  são  mulheres  invisibilizadas  e  de  grande  importância  para

manutenção da saúde e para o cenário de nascimento no Brasil, foi a forma que encontrei por

meio da Antropologia Feminista, de dar espaço e voz à elas.

Na primeira fase do estudo foi feito levantamento bibliográfico acerca das parteiras

tradicionais,  buscou-se  o  que  estava  sendo  discutido  sobre  a  temática,  o  histórico  do

surgimento dessas interlocutoras e de políticas voltadas para tais agentes. Ainda, através do

auxílio  bibliográfico  sobre antropologia  da  técnica  e  prática,  aprendizado e conhecimento

visou-se a compreensão do que é a prática do partejar e como tais mulheres apreenderam as

técnicas que utilizam em seus atendimentos. Para entender as relações de gênero imbricadas

nos atendimentos foi necessário auxílio da antropologia feminista e teorias que discutissem

gênero e feminino.

O universo  variável  geral  escolhido por  mim,  consistiu  nas  Parteiras  Tradicionais,

mulheres  que  atuam  como  agentes  de  saúde  nas  comunidades  que  residem.  Em  minha

pesquisa, busquei uma amostra representada aqui pela Associação das Parteiras Tradicionais

Tia Cecília (ASSPARTICE), única organização do gênero no munícipio de Santana. Ainda

sem sede própria, ocupam um dos salões do Centro Vitória Régia, espaço de concentração dos

programas  sociais  mantido  pelo  GEA.  À  época  da  incursão  em campo,  realizavam  dois

encontros semanais matutinos nas terças-feiras e quintas-feiras, onde as parteiras praticavam

exercícios físicos, acompanhadas de um professor instrutor. Nesse espaço pude encontrar meu

universo  de  análise,  representado  pelas  Parteiras  Tradicionais  ali  cadastradas,  para  assim,

observá-las e entrevistá-las. 

A associação, segundo sua presidenta, contava com aproximadamente 150 parteiras

cadastradas,  sendo  que  muitas  viviam  em  localidades  distantes,  o  que  inviabilizava  a

participação ativa destas nos encontros semanais.  Outro motivo para baixa frequência nas

atividades, foi o desestímulo com a falta de políticas voltadas para a classe e o corte da bolsa

de meio salário mínimo que recebiam até 2015. Hoje, aproximadamente 10% das parteiras do

estado apenas recebem o benefício. 



34

Acompanhei  os  cursos  de  capacitação  organizados  pelo  GEA,  Rede  Cegonha  e

Governo Federal, esses cursos não possuem uma agenda fixa, são convocados e geralmente

ocorrem  em  todos  os  municípios  que  possuem  associações  de  parteiras.  Estão  sendo

realizados desde quando foi implementado o PDSA, em 1995, no entanto, após as mudanças

de  governo,  eles  estão  sendo  promovidos  por  outras  instituições  como  universidades  e

instituições privadas. Ainda pude acompanhar uma ação de saúde voltada para elas, assim

como  um dia  de  lazer  proporcionado  pela  Prefeitura  Municipal  de  Santana  –  PMS,  em

conjunto com a associação de parteiras do município.

Minha inserção no campo para pesquisa da dissertação se deu de forma relativamente

tranquila, uma vez que já venho trabalhando com parteiras tradicionais há um tempo. Já havia

acompanhado cursos de capacitação, encontros comemorativos e até mesmo estado presente

com algumas delas em suas casas. A escolha em permanecer com as parteiras do município de

Santana – AP (Ver imagem abaixo), segundo município mais populoso do Estado do Amapá,

que  concentra  101.262  habitantes  (IBGE,  2010),  se  deu  primeiro  por  uma  lógica  de

operacionalização,  uma tentativa  de fazer  a  pesquisa ser  mais  proveitosa,  e  segundo pelo

município ter um número expressivo de parteiras cadastradas.

Figura 2 -  Mapa da cidade de Santana – AP.

Fonte: Brito, 2013.



35

Santana havia sido meu campo da monografia, onde construí relações com parcela das

parteiras locais, minhas informantes principais continuariam na pesquisa, uma vez que seus

atendimentos eram contínuos, coisa rara de se ver no espaço urbano, ademais, serem ativas

era fundamental para observação de tais atendimentos durante a pesquisa. O fato de existir no

município apenas uma associação de parteiras colaborou para essa permanência, na capital

Macapá, existem mais de três associações e com informações das associadas incompletas.

Além disso, das organizações de parteiras com as quais tive contato, era a única do estado

onde ocorriam atividades semanais, com isso, teria possibilidade de ver as parteiras reunidas

em um espaço para uma primeira aproximação. 

O percurso metodológico baseou-se na etnografia, que, como pontua Ingold (2015),

objetiva descrever de forma sensível, afiada e precisa a experiência do outro, através de uma

observação detalhada. Por meio da observação direta, de modelo interpretativo, através do

qual, segundo Jaccoud e Mayer (2008), apreendem-se as significações que os atores sociais

atribuem aos seus atos, acompanhanhei e observei as parteiras tradicionais em seu dia-a-dia.

Antes mesmo de acabar as disciplinas do mestrado, busquei ficar em contato com as

parteiras que já vinha trabalhando desde a graduação. Portanto, meu campo se desenvolveu

nos períodos de julho/2016; dezembro/2016; janeiro/2017; maio, junho, julho, novembro e

dezembro/2017. Em 2016 e início de 2017, tive contato com as três parteiras com as quais

trabalhei na monografia. Já nos outros meses de 2017 aumentei o contato com algumas outras

parteiras que conheci no espaço da associação ou que foram apontadas como “parteiras de

verdade”11 por seus pares.

Nos primeiros meses de campo (julho e dezembro de 2016 e janeiro de 2017), me

dediquei ao encontro com as três parteiras que já havia trabalhado, os encontros aconteceram

em suas casas, onde eu já tinha acesso e era conhecida de companheiros e filhos. Frequentava

uma vez na semana a casa de cada uma, pela manhã ou tarde, o horário que elas julgassem

mais  confortável.  Conversávamos  de  forma  livre,  perguntava  sobre  a  vida,  o  ritmo  dos

atendimentos, a relação com as mulheres que as buscavam e deixava o resto com elas. Como

já  eram conhecidas,  se  sentiam a  vontade  e  falavam por  muitas  horas  sobre  os  diversos

assuntos.  Também  pude  acompanhar  alguns  atendimentos  de  “puxações”  que  surgiram

11 “Parteiras de verdade” é uma categoria muito utilizada pelas parteiras do município de Santana ao se referirem
à outras mulheres que também exercem o partejar. O termo é atribuído às mulheres com extensa experiência e
sucesso no partejar tradicional. Uma forma de legitimação entre a categoria.



36

enquanto estava presente. Algumas conversas foram gravadas, outras eram informais, afinal,

era apenas o início da pesquisa e estar ali era uma escolha minha. 

Em maio de 2017, quando voltei ao campo, agora para encontrar mais duas parteiras e

assim fechar cinco interlocutoras principais, como delimitado no projeto inicial, não encontrei

duas  delas.  Anne12 tinha  89  anos,  apesar  de  ativa,  estava  adoentada  com  problemas

cardiológicos, quando estivemos juntas, em janeiro de 2017, fiz algumas fotos dela, de seus

santos  e  seu  quintal  com plantas,  para  disciplina  de  antropologia  visual,  como havíamos

acordado.  Estive  lá  também para me despedir,  já  que estava  retornando para  Recife.  Ela

estava visivelmente mais magra, contou que havia ido ao hospital com falta de ar nas semanas

anteriores. Em fevereiro de 2017, segundo informações de uma parteira amiga,  ela veio a

falecer.  Dandara,  parteira  mais  referenciada  no  município  pela  quantidade  de  partos  que

atendia,  tinha  77 anos.  Meu último contato  com ela  foi  em dezembro de 2016.  Segundo

informações da presidenta da associação, seu marido faleceu em janeiro de 2017 e dois meses

depois ela veio a falecer, por ter sentido muito a ausência do companheiro.

O campo é algo totalmente fora de nosso controle.  Nunca sabemos ao certo o que

vamos encontrar  ou como a pesquisa irá  se desenrolar.  Apenas quando inseridos  nele,  os

caminhos vão se desenhando. Strathern em seu texto “O efeito etnográfico”, pontua que os

pesquisadores vão aprender os desafios da etnografia de forma difícil, uma vez que, “aquilo

que em casa fazia sentido como projeto de pesquisa em campo pode perder força motivadora”

(2014, p.346), dessa forma, a autora afirma que por motivos diversos, etnógrafos não terão o

controle  completo  da  situação  e  por  isso devem estar  atentos  em “recordar  as  condições

teóricas sob as quais a pesquisa foi proposta, e com isso a razão de estar ali,  cedendo ao

mesmo tempo ao fluxo de eventos a às ideias que se apresentam.” (2014, p.346).

Descobri a perda de Anne, por Nísia, uma das três parteiras que fizeram parte do meu

trabalho de graduação e que permanecerá como informante principal deste estudo. Em outra

ocasião, já na associação, em que fui falar com a presidenta e solicitar o número de contato

atualizado de Dandara para marcar uma visita, uma vez que não conseguia contato, soube

também  de  seu  falecimento.  Essas  duas  notícias  me  abalaram  bastante  e  me  deixaram

estagnada por um tempo. As parteiras em questão eram muito queridas, estávamos desde 2015

em contato,  trabalhando juntas,  é impossível que não se criem laços entre pesquisadora e

12 Os nomes reais das parteiras serão substituídos por personagens femininas conhecidas da história. 



37

interlocutoras.  Outro ponto foi  pensar  que elas  não iriam ter  contato  com o trabalho que

estávamos desenvolvendo. Precisei me afastar e repensar que caminhos que seguiria a partir

de tais acontecimentos.

Em junho de 2017 voltei ao campo. Decidi que usaria o material produzido junto de

Anne  e  Dandara,  uma  vez  que  eram  parteiras  buscadas  e  referenciadas  sempre  que  se

perguntava  quem  ainda  continuava  nos  atendimentos  do  partejar.  Encontrei  mais  duas

parteiras:  Clara e  Penha,  indicadas  pela  presidenta  da associação,  além de continuar  com

Nísia. Conversava com algumas parteiras nos encontros semanais e nos cursos e atividades

que participei, quando era possível (ver tabela abaixo). Ainda pude dialogar com a presidenta

da ASSPARTICE, Olga. Por fim, conversei algumas vezes com Carolina, a responsável pela

Rede Estadual das Parteiras Tradicionais do Estado do Amapá Tia Vavá. 

As entrevistas foram gravadas em áudio para posteriormente serem transcritas e assim

facilitar no momento da análise de dados. Os vídeos que fiz dos atendimentos de puxação

também  foram  transcritos.  Foram  feitas  fotos,  além  de  anotações  em  diário  de  campo.

Finalmente,  para assegurá-las, produzi um termo de consentimento livre e esclarecido que

pode ser visto nos anexos, todas assinaram autorizando sua participação na pesquisa, bem

como a publicação dos resultados.

Quadro 1 - Parteiras entrevistadas 

N. Idade que
iniciou

Idade
atual

N. de
partos

Onde
começou 

Em que situação
iniciou

Aprendeu ou tem o
dom?

1 20 76 + de
300

Maracanaum/
Mazagão/ AP

Necessidade, parto
da vizinha.

Acredita ter recebido
o dom da avô

2 15 89 + de
150

Igarapé
Grande/

Mazagão/ AP

Necessidade, parto
da vizinha

Dom, madrinha era
parteira.

3 22 59 + de 65 Santana/AP Necessidade, parto
da vizinha.

Diz que sua gravidez
foi sua aula e afirma

ter um dom.

4 17 69 + de
150

Igarapé
Grande/

Necessidade, parto
da cunhada.

Acredita ter um dom



38

Mazagão/ AP

5 30 61 + de 50 Camaipi/
Mazagão/ AP

Necessidade, parto
da vizinha.

Sua mãe era parteira
e já havia

experienciado o
próprio parto.

6 28 63 + de 19 Jacarezinho/
PA

Necessidade,
enquanto aguardava

outra parteira

Aprendeu com sua
gravidez/parto.

7 17 78 + de 30 Cajari/AP Necessidade, parto
da vizinha

Dom. Sogra e avô
eram parteiras

8 25 68 + de 20 Mazagão/AP Necessidade, parto
da prima.

Parteira de sua mãe
lhe falava como

fazer.

9 30 78 3 Afuá/PA Necessidade, parto
da vizinha.

Acredita ter um dom

10 18 72 + de 30 Igarapé do
Lago/AP

Necessidade, parto
da irmã.

Aprendeu com sua
gravidez/parto.

11 35 76 + de 30 Breves/PA Necessidade, parto
da sobrinha

Aprendeu com sua
gravidez e ao

observar outras
parteiras. 

12 17 63 + de 10 Afuá/PA Necessidade, próprio
parto, enquanto o

marido buscava uma
parteira

Ouvindo conversas
de outras

parteiras/mulheres
sobre partos.

13 40 76 + 150 Mazagão/AP Necessidade, parto
da vizinha

Dom. Mãe parteira

14 23 80 20 Cajari/AP Necessidade, parto
da vizinha

Acredita ter um dom

15 16 66 + de 10 Jacarezinho/
PA

Necessidade, próprio
parto.

Dom, acompanhava
mãe parteira



39

16 12 82 + de 20 Arumanduba/
PA

Necessidade, parto
da vizinha

Dom. Mãe parteira

17 45 77 10 Afuá/PA Necessidade, parto
da vizinha

Dom. Mãe parteira

18 15 79 7 Gurupá/PA Necessidade, parto
da irmã

Acredita ter um dom

19 28 62 + de 10 Afuá/PA Necessidade, parto
da vizinha

Acredita ter um dom

20 18 63 + de
300

Rio Preto/AP Necessidade, parto
da vizinha

Dom, aprendeu com
a mãe

21 40 78 15 Afuá/PA Necessidade, parto
da vizinha

Dom, aprendeu com
a avó

Na  fase  da  análise  de  dados,  utilizei  como  base  o  que  Minayo  denomina  como

Hermenêutica-dialética que é o método que “coloca a fala em seu contexto para entendê-la a

partir  do  seu  interior  e  no  campo  da  especificidade  histórica  e  totalizante  em  que  é

produzida.”  (1998,  p.  231),  ainda  sobre  esse  método  de  análise,  essa  abordagem “busca

entender o texto, a fala, o depoimento como resultado de um processo social e processo de

conhecimento, ambos frutos de múltiplas determinações mas com significados específicos.”

(Minayo, 1998, p. 227). 

Na análise hermenêutica-dialética segui duas abordagens interpretativas denominadas

por Minayo, a primeira é a compreensão, que consiste em entender o contexto sócio-histórico

do grupo social estudado, isso segundo a autora é o marco teórico fundamental pra análise,

pois  a  postura  interpretativista  entende  fenômenos  sociais  “como  resultados  e  efeitos  da

atividade criadora […]. Portanto, toma como centro de análise a prática social, ação humana e

a considera como resultado de condições anteriores, exteriores, mas também como práxis.”

(1998,  p.232).  Dessa  maneira,  é  importante  sempre  salientar  o  contexto  onde  as  agentes

trabalhadas aqui estão inseridas.  A segunda abordagem, diz respeito ao encontro com fatos

empíricos,  nessa  fase,  a  autora  sugere  a  criação  de  categorias  analíticas  para  desvendar

relações essenciais e categorias empíricas e operacionais que irão captar contradições no nível



40

empírico, pois a partir dos materiais colhidos e acumulados em campo, o pesquisador se volta

para as teorias e faz uma reflexão e análise sobre os conceitos inicialmente colocados. 

A escolha de tal método de análise se deu pela necessidade de entender a partir do

contexto específico das parteiras  tradicionais  de Santana/AP, suas vivências  e situá-las no

tempo e espaço, para entender toda a rede de significados que cercam seu saber/fazer,  os

atendimentos  efetuados por elas e seu papel  enquanto parteiras  tradicionais,  que auxiliam

mulheres gestantes,  uma vez que “o ato humano que atravessa o meio social  conserva as

determinações, mas transforma o mundo sobre as condições dadas.” (MINAYO, 1998, p.232).

Entendendo que parteiras  tradicionais  são atrizes  da história  e  que  no decorrer  do tempo

sofreram mudanças em decorrência de seu ofício, busquei entender o momento e espaço em

que estão inseridas através do confronto das teorias e da observação empírica com os tantos

dados  coletados  por  meio  das  técnicas  de  entrevistas,  conversas  informais,  observação,

anotação em diário de campo e material audiovisual.



41

3  ETNOGRAFIA

3.1  Organização Política das Parteiras Tradicionais do estado do Amapá

A organização política das parteiras tradicionais do Amapá é feita por intermédio da

Rede Estadual de parteiras, que é formada por uma diretoria onde há uma representante das

associações presentes em cada um dos dezesseis municípios do Estado. Nesse sentido, será

apresentado um panorama sobre as atribuições e atividades da Rede Estadual,  através dos

diálogos que tive com a presidenta da organização, e também será exposto como o município

de Santana, foco dessa pesquisa, está articulado em sua associação.

3.1.1  Rede estadual das parteiras tradicionais do estado do Amapá Tia Vavá 

Com a implementação do PDSA, em 1995, o projeto de Resgate e Valorização das

Parteiras Tradicionais do Amapá começa a tomar forma. O ponta pé inicial foi a reunião ainda

em 1995, que reuniu cerca de 60 parteiras, a partir desse primeiro encontro foi acordado que

haveria a criação de associações de parteiras nos 16 municípios para uma melhor organização

e abrangência do projeto no estado. A partir de 1997 as associações nos municípios foram

sendo organizadas e se concretizando.

Em 1997, foi criada a primeira Rede Estadual de Parteiras do Amapá, denominada de

Mãe  Luzia.  Francisca  Luzia  da  Silva  nasceu  na  cidade  de  Macapá,  em  1854,  escrava,

aprendeu com a mãe a arte de “aparar crianças”, com atuação extensa na região foi contratada

oficialmente  pela  prefeitura  e  recebia  uma  quantia  pelos  atendimentos  prestados  à

comunidade, como complementação de renda lavava roupas para fora, faleceu aos 100 anos.

Além de emprestar o nome à primeira Rede de parteiras do estado, Mãe Luzia também é o

nome da maternidade do estado, o Hospital da Mulher Mãe Luzia foi inaugurado em 1953,

um ano antes da morte da parteira que recebeu pelas mãos centenas de vidas no Amapá.

Em  2012,  outra  Rede  estadual  foi  fundada,  segundo  relatos  de  Carolina,  atual

presidenta, por não conseguir recuperar os dados da antiga rede, uma vez que não houve um

repasse ou diálogo com a antiga presidenta antes dessa se ausentar do estado, se viu obrigada

a fundar outra organização: 

A Rede Mãe Luzia  foi  fundada,  a  presidente  era  uma parteira  lá  do  Oiapoque.
Depois a parteira do Oiapoque foi embora e viajou pra Santarém [Pará], e aí ficou
os documentos lá pelo Oiapoque, eu não consegui resgatar. Aí quando eu consegui
resgatar, mas ela tava inadimplente né? E aí teve que cancelar aquele documento pra



42

poder  registrar  em cartório  uma outra  rede  pra  gente poder  dar  continuidade  no
trabalho. [Grifo meu] (Carolina, transcrição de áudio, 2017)

A Rede fundada em 2012 recebeu o nome de tia Vavá, o nome homenageia a mãe da

atual presidenta, por uma  situação significativa que marcou e foi narrada por Carolina:

Quando foi em 2002 minha mãe faleceu. Justamente... a gente fomos no palácio pra
dar depoimento sobre… essas entrevistas das parteiras né? Como era que funcionava
nos municípios. Aí eu fui daqui de Macapá buscar umas parteiras em Mazagão e aí
minha mãe veio. Fomos pro palácio, teve a entrevista, a gente discutiu lá com o
governador na época,  que era  o João Alberto Capiberibe,  o que era que a gente
queria… Então quando a gente vinha saindo do palácio a moto bateu a minha mãe,
ela veio a falecer. Por isso, justamente, que hoje a rede tem o nome de Tia Vavá,
porque era o apelido dela na comunidade onde ela vivia né? Todo mundo conhecia
ela. Chamava de mãezinha, de tia Vavá, de vovó, de mãe velha, porque ela era a que
fazia o parto de todos quase as crianças lá no Rio Preto, município de Mazagão,
onde ela morava. (Carolina, transcrição de áudio, 2017)  

Dessa forma, o nome atual é Rede Estadual das Parteiras Tradicionais do Estado do

Amapá Tia Vavá. Desde sua fundação, quem está a frente como presidenta é Carolina, que foi

nomeada depois do processo eleitoral com chapa única e desde então representa as parteiras

do Amapá, buscando organizar  politicamente e acompanhar o trabalho desenvolvido pelas

parteiras do estado. 

Carolina, à época da pesquisa tinha 62 anos, começou o partejar aos 18 anos, em Rio

Preto,  município  de  Mazagão,  onde  sua  mãe  a  avó  também  partejavam.  Ela  conta  que

aprendeu com elas o ofício.  Finalizou o ensino médio,  mas sem nenhuma outra formação

além dos cursos de capacitação oferecidos às parteiras tradicionais. Contabilizou 380 partos

durante  sua  carreira,  mas  o  número  pode  aumentar,  uma  vez  que  continua  com  os

atendimentos.  Explica  que  após  a  morte  da  mãe,  ela  e  sua  irmã  ficaram  em  seu  lugar

realizando partos. Reside em Macapá, mas sempre viajando para Mazagão, onde mora sua

irmã e onde realiza a maioria dos atendimentos de parto.

O  conselho  diretor  da  Rede  possui  dezesseis  pessoas,  uma  representante  de  cada

município  compõe  a  diretoria  e  o  conselho fiscal  que se reúnem a cada  três  meses  para

debater assuntos relacionados as parteiras tradicionais. Também, sempre que Carolina visita

os municípios há uma conversa com a diretora regional onde é marcada uma reunião mais

ampla do conselho. Para uma visita da presidenta nas associações municipais é necessário o

envio de ofício marcando data, para que a associação convoque as associadas, e para que haja

uma conversa e acompanhamento de como andam as atividades das parteiras na região e a

promoção de cursos, quando for o caso. 



43

Carolina  narrou  como  é  feito  o  acompanhamento  pela  Rede  nos  municípios,  dos

trabalhos  desenvolvidos  pelas  associações  e  pelas  parteiras,  e  explicou  as  maiores

dificuldades enfrentadas para execução do trabalho e promoção de cursos, uma vez que não

há uma renda voltada para Rede, nem mesmo através das mensalidades que deveriam ser

pagas pelas associações:

A rede em si, nem a própria mensalidade as associações não pagam pra rede. A rede
não tem fundo nenhum. Então quando eu quero fazer alguma viagem, aí eu vou, eu
peço de alguém uma ajuda de combustível,  de alguma coisa pra eu poder fazer
minhas viagens.  E sobre esses cursos de capacitação é que nós temos a ajuda da
deputada  Janete  né?  E  do  senador  Capi  que  trás  as  pessoas  de  fora,  pagando
alimentação, pagando estadia, pagando transporte das pessoas que vem dos outros
municípios para que seja realizado esses cursos. Mas a rede em si, nós não temos
como fazer. […] Quando eu trabalhava como gerente da… que eu tinha uma pasta
na SIMS, que é a Secretaria de Mobilização Social e eu tomava conta dessa pasta
das  parteiras  tradicionais  eu  tinha  todo  o  cronograma.  Hoje  como eu  não  tenho
tempo disponível e nem condições também pra manter esse calendário, aí eu não
tenho… esse ano eu não tenho. Eu faço assim, eu converso com o prefeito de cada
município, com a secretaria de saúde, aí lá eu agendo. Por exemplo, agora dia vinte
e cinco  eu vou pra  Serra  do Navio,  dia  vinte  e  seis  pra  reunir  com elas.  Eu já
conversei com o prefeito, já conversei com a secretária de saúde que eu tô indo pra
lá. Aí a gente vai, reúne com elas na Serra do Navio. No próximo mês já me agendei
pra ir pro município de Tartarugalzinho, e assim sucessivamente, entendeu? Não é
dizer que eu tenho um cronograma pra cumprir, não, não tenho condições pra isso
né? (Carolina, transcrição de áudio, 2017).  

Podemos ver que seu trabalho enquanto presidenta da associação não lhe traz retorno

financeiro, em alguns momentos ela tira de seu salário para fazer as visitas nos municípios e

fiscalizar as associações, também é durante seu período de férias do trabalho que suas visitas

se  intensificam para  que  dei  conta  da  organização  da  Rede  nos  dezesseis  municípios.  A

ausência de pagamento das mensalidades pelas associações é explicada pela presidenta “elas

[as parteiras] pagavam a mensalidade pra as associações com o benefício que elas recebiam

do renda né? Como elas foram todas desligadas agora nem associação elas pagam, imagine

pra rede.” [grifo meu]. 

Sobre as conquistas advindas com a criação da Rede, a presidenta cita os cursos de

qualificação que abrangeram os dezesseis municípios do estado, é importante atentar para o

uso do termo qualificação por ela, uma vez que em muitas bibliografias sobre parteiras fala-se

em curso de capacitação, ela explica sua utilização “[…], a gente queria curso de qualificação,

não pra ensinar fazer o parto, o parto a gente sabe fazer, mas como se prevenir das doenças…

a gente queria mais assim, umas orientações né? Como usar luva, como esterilizar o material,

que antes as parteiras não tinha nada disso, né?”. 



44

Outra conquista foi o benefício de meio salário mínimo que as parteiras receberam de

2002  a  2015;  as  distribuições  dos  “kit  parteiras”  para  as  que  participaram  dos  cursos  e

emendas parlamentares, todas de autoria da deputada federal Janete Capiberibe, uma que será

para construção de casas das parteiras nos municípios, inicialmente serão três, em Macapá,

Pracuúba e Tartarugalzinho, para serem sede das associações e para que tenham um espaço

próprio para  realização  das  reuniões,  comemorações  e  realização dos  cursos,  entre  outras

demandas. A outra voltada para a produção de um inventário sobre as práticas e saberes das

parteiras tradicionais. 

De  acordo  com dados  da  Rede  tia  Vavá,  ela  contava  com  um número  de  1.400

parteiras em 2014, no último levantamento,  atualmente Carolina estima um total  de 1.100

parteiras  tradicionais  cadastradas  e  distribuídas  pelos  dezesseis  municípios  do  estado,  tal

estimativa é baseada pelo número de falecimentos das parteiras no decorrer dos anos. Desse

número, há seis parteiros do sexo masculino, residentes dos municípios de Santana, Mazagão,

Pracuúba,  Tartarugalzinho,  Oiapoque e Pedra Branca do Amapari.  A média  de idade das

pessoas cadastradas é de 35 a 85 anos. 

Anualmente,  no dia  cinco de maio,  dia  internacional  da parteira  é  organizado um

evento comemorativo, no qual algumas associadas se deslocam até a capital, Macapá, para

participar das atividades. O evento (ver foto abaixo) foi organizado pela Rede, no entanto,

outro  evento  foi  promovido  pelo  GEA,  em 2018,  para  referenciar  o  dia  internacional  da

parteira, no mesmo dia e horário, dessa forma não pude estar presente na atividade, uma vez

que estava  no  evento  convocado pela  Rede,  através  do  convite  de  Carolina.  Além desse

evento as associações promovem durante o ano, em datas comemorativas como dia das mães

e dia das mulheres, cafés da manhã com distribuição de presentes para as parteiras.

 



45

Figura 3 - Comemoração do cinco de maio, Dia Internacional da Parteira.

A partir  dessa  exposição,  passaremos  agora  à  associação  de  parteiras  de  Santana,

município onde a pesquisa foi desenvolvida, para entender como ocorre o diálogo entre Rede

e  associação,  a  organização  política  da  associação  dentro  do  município,  relação  entre

associadas e associação e os projetos desenvolvidos por essa. 

3.1.2  Associação das Parteiras Tradicionais Tia Cecília (ASSPARTICE)

O  campo  inicial  da  pesquisa  foi  a  associação  de  parteiras  em  Santana,  que  no

levantamento inicial, em 2002, contava com o cadastro de 240 parteiras distribuídas entre as

áreas urbana,  rural e ribeirinha.  Segundo a atual presidenta,  esse levantamento precisa ser

refeito  e  estima  que  no  ano  de  2017,  o  número  de  parteiras  em  Santana  seja  de

aproximadamente 150, devido aos falecimentos, uma vez que grande maioria são mulheres

idosas, ou mudanças das parteiras para outras localidades. Toda documentação do cadastro

das parteiras de Santana são guardadas na casa da presidenta, uma vez que não há uma sede

ou escritório.

As  movimentações  para  início  de  uma  organização  de  parteiras  no  município  de

Santana começaram em 2000, mas institucionalmente a associação nasceu em 2002 e tem

Fonte: Raysa Nascimento, 2018.



46

como presidenta Olga, que está a frente desde 2002 e como vice-presidenta Pagu, desde 2012.

Olga explica sobre o início de tudo:

Desde 2002 a gente vem com esse trabalho né? Agora só tem vez que a gente tem
ajuda, tem vez que a gente não tem né? Ai a gente decaí, levanta e assim a gente vai
seguindo. […]. Já teve a primeira [presidenta], eu já fui a segunda, mas não tinha a
criação do movimento, isso foi em 2000, mas a organização saiu quando eu entrei,
que  foi  documentado.  Antes  não  existia  assim  reunião,  ela  só  dizia  que  era
presidente. Hoje as parteiras fazem parte do conselho do idoso de Santana, tem a
nossas  físicas  [exercícios].  Teve  eleição,  tem  tesoureira,  diretoria,  elas  me
escolheram todos esses anos pra ficar a frente, eu nunca me escolhi. [Grifo meu].
(Olga, transcrição de áudio, 2017)

Olga estava com 61 anos à época da pesquisa, desde seus 20 anos iniciou no partejar,

em Santarém, Pará, onde nasceu. Conta que já havia tido seus filhos, quando começou já era

esclarecida sobre o processo do parto. Contou que não faz a puxação, nem remédios caseiros,

atua apenas no parto e usa as rezas necessárias para esse momento.  Sua mãe e avó eram

parteiras, além disso, lembrou que sua avó era “índia pura” e casou-se com um Português,

explicando assim suas características, branca e de olhos verdes. Contou que não fez tantos

partos  durante  a  vida,  que  sozinha  fez  em torno de  cinquenta  partos,  mas  auxilia  outras

parteiras se chamada. 

Olga possui ensino médio completo e fez curso técnico de enfermagem. Ainda não era

aposentada  e  trabalhava  como merendeira  em uma escola  municipal.  Com Pagu,  não foi

possível diálogo, uma vez que ela trabalha como cozinheira de embarcações que fazem linha

Santana/Belém, dessa forma, é muito raro estar pela cidade.

Sobre as associadas e os valores pagos, Olga relata que quando as parteiras estavam

recebendo o benefício pagavam o valor de R$5,00 reais mensalmente, no entanto, sem uma

renda as parteiras deixaram de pagar, também essa falta de pagamento e falta de atividades

como cursos de qualificação, palestras, distribuição de kits, fez com que muitas parteiras se

afastassem da associação. 

A  associação  de  Santana  possui  um  diferencial  em  relação  aos  outros  quinze

municípios, ela promove exercícios físicos para as parteiras tradicionais duas vezes durante a

semana, o projeto “Agita Santana” é organizado pela PMS e visa estimular atividade física

entre  o  público  da  terceira  idade,  como  parteiras  tradicionais  em sua  maioria  têm idade

avançada, e como existem parteiras no conselho do idoso, ASSPARTICE e PMS firmaram

essa parceria, no entanto, não são apenas elas que participam do projeto, outros idosos da



47

cidade fazem parte do grupo. Atualmente é a única atividade regular que as associadas fazem,

a presidenta reclama do abandono pelo GEA:

Foi  no projeto dela que foi  construído isso pra nós né? Da deputada  Janete,  do
governador Capi na época. Agora nós ficamos desprezadas, não temos contato com
ninguém, nem com Janete, nem com Capi, nem com Waldez [governador atual],
nem com  Marília  [primeira dama e  deputada  estadual],  nenhum!  Nunca  nos
chamaram pra nada, nem um, nem outro. […]. Nós mesmas quando quer fazer as
coisas se reúne, pede ajuda pra um e pra outro. Mas do estado não tivemos nada.
[…] Na época do governador Capiberibe a gente tinha, do velho, não do filho, a
gente tinha vários, eu viajei muito pra gente fazer cursos fora, depois acabou tudo!
[grifo meu]. (Olga, transcrição de áudio, 2018).

Como minha pesquisa com as parteiras tradicionais do estado teve início em 2013, na

época da graduação, pude acompanhar os dois anos finais do governo de Camilo Capiberibe

(PSB/AP). Á época, houve cursos de capacitação do programa Rede Cegonha em parceria

com a  Secretaria  Estadual  de  Saúde  (SESA)  em alguns  municípios  do  estado,  incluindo

Santana, na cidade também houve curso oferecido pela rede Sarah Kubitschek. No entanto, já

com o governo do PDT, em 2015, as únicas atividades promovidas pelo GEA foram rodas de

conversa em comemoração ao dia internacional da parteira, como visto anteriormente. 

Os encontros que ocorreram em 2016 e 2017, foram promovidos por uma igreja, no

qual foram distribuídos kits de higiene para o partejar; e pela UNIFAP, nesse encontro houve

conversa sobre o processo do partejar, além de ação de saúde voltada para elas, tal atividade

foi promovida pelo curso de enfermagem, que foi até Santana prestar atendimento às parteiras

(imagem abaixo). O contato com a Rede, atualmente está quase inexistente, segundo Olga,

como não há recurso algum e nem cursos para as parteiras, a comunicação está parada. O

último contato, foi a atividade do dia internacional, onde algumas parteiras de Santana foram

levadas até a capital, Macapá, para participar das comemorações ao dia.



48

Figura 4 - Ação de saúde promovida pelo curso de enfermagem da UNIFAP.

A ASSPARTICE se destaca entre as outras associações, por ter conseguido junto do

conselho do idoso um educador físico para trabalhar junto das mulheres parteiras e outros

idosos do município e assim fazer com que haja esse encontro semanal  entre elas e uma

miníma  troca  entre  as  associadas,  o  que  permitiu  inclusive  que  eu  tivesse  acesso  e

oportunidade de dialogar com as parteiras que frequentavam aquele espaço. 

Além das presidentas da Rede e da ASSPARTICE, também falei informalmente com

um total de 21 parteiras, abordando-as no início ou ao final das atividades para compreender

um contexto mais amplo do discurso das parteiras tradicionais de Santana. No entanto, a partir

de agora farei a apresentação das cinco parteiras que foram minhas interlocutoras principais

nesse estudo. Mulheres que me permitiram acompanhar seu dia a dia, dentro de suas casas.

Tive oportunidade, quando presente, de visualizar e registrar os atendimentos de “puxação”

que efetuavam. Elas eram buscadas por mulheres gestantes que já haviam atendido em outras

situações ou por indicações de terceiros, aonde era frisada a eficácia de seus atendimentos do

partejar. 

Fonte: Raysa Nascimento, 2017.



49

3.2  Apresentação das informantes

Iniciei o campo acompanhando os encontros que ocorriam terças e quintas no Centro

Vitória Régia, prédio que pertence ao GEA e que concentra os programas sociais em Santana.

As  atividades  físicas  (Ver  imagem abaixo)  iniciavam 7h30m e  se  estendiam até  8h30m,

aconteciam em um salão extenso do centro, elas chegavam antes do horário do encontro e

percebendo isso fiz o mesmo, assim pude conversar antes e depois do horário dos exercícios

com elas. 

Figura 5 - Atividades físicas do projeto “Agita Santana”.

Olga,  presidenta  da  ASSPARTICE  me  apresentou  e  comunicou  que  eu  iria  estar

presente em alguns encontros por estar fazendo uma pesquisa sobre as parteiras de Santana.

Ela, em uma conversa particular me indicou como parteiras mais ativas Nísia e Dandara, as

outras  foram  escolhidas  através  de  conversas,  pelos  relatos  dos  atendimentos  que  ainda

prestavam, uma vez que isso é muito importante para o estudo, e pela disponibilidade que

tinham para que eu as acompanhassem. 

Todas as parteiras foram fundamentais para construção desta etnografia, em especial

Nísia,  Dandara  e  Anne,  parteiras  ativas  e  que  tive  oportunidade  de  acompanhar

presencialmente os momento em que faziam atendimentos do partejar, isso foi possível por

elas serem dedicadas integralmente à casa e às atividades de parteira. Clara e Penha, apesar de

Fonte: Raysa Nascimento, 2017.



50

extensa experiência, são envolvidas em várias atividades que as impedem de continuar ativas

no partejar. 

3.2.1  Dandara

Dandara foi uma das indicadas por Olga, ela se destacava no município e no estado

por sua extensa experiência, por ser ativa nos atendimentos do partejar e por sua participação

em  programas  televisivos  de  reportagem  com  alcance  nacional,  inclusive  algo  sempre

relembrado  por  ela  para  frisar  seu  papel  enquanto  parteira  tradicional  reconhecido  e

autenticado pela comunidade e pelos “de fora”. 

À época da pesquisa, Dandara estava com 76 anos, desde seus 75 acompanhei seu

trabalho, quando em 2015 fiz a pesquisa da graduação. Apesar desse tempo, o contato não era

constante e nem tão fácil, uma vez que sua casa era localizada num bairro em área de ressaca13

e  considerado  um dos  mais  perigosos  do  estado.  As  narrativas  sobre  a  região  adquirem

contornos amedrontados, que impactaram na forma como me inseri nesse campo, com medo e

receios. Após um tempo de reflexão fui até Dandara, cheguei logo cedo na comunidade e

como é composta por várias pontes de madeira em substituição as ruas era confuso encontrar

sua casa, no entanto, me informei e pela sua popularidade todos sabiam onde morava, no

caminho  uma  moça  disse  que  passaria  em frente  a  casa  de  Dandara  e  me  guiou até  lá.

Tomamos  café  juntas,  ela  me  recebeu  muito  bem  e  logo  que  começamos  a  conversar,

reclamou do bairro e dos problemas como falta de água, mal cheiro, insegurança e violência

(motivos  que impediram muitas  vezes  que fosse fazer  seus  atendimentos  às mulheres  em

situação  de  parto  fora  dali  durante  a  madrugada),  entre  outras  ausências  que  envolvem

moradia  nessas  áreas.  Também  ao  final  dessa  primeira  visita,  me  levou  até  a  saída  da

comunidade, alegando perigo por eu ser de fora e estar sozinha. Pediu para que nas próximas

visitas eu não levasse bolsas e lhe avisasse para que fosse ao meu encontro na entrada da área.

Sua casa era de madeira e bem espaçosa, lembrando muito as casas das comunidades

ribeirinhas, com um extenso salão que engloba sala, corredor e espaço para que muitas redes

sejam colocadas, na casa haviam dois quartos, além da cozinha e banheiro. Dividia sua casa

com o marido,  quatro netos, três filhos e seu irmão. Os atendimentos eram feitos em seu

quarto, as puxações em sua cama e o parto geralmente no chão, forrado no momento do parto.

13 Área de ressaca é o termo empregado para regiões alagadas, onde são construídas casas aglomeradas e as ruas
são substituídas por pontes de madeira e/ou concreto.



51

Casou-se a primeira vez aos 17 anos, teve seu primeiro filho aos 19. Iniciou o partejar

aos 20 anos, no município de Mazagão, na localidade de Maracanaum, comunidade ribeirinha

do interior do estado. Contou que fez o primeiro parto em uma situação de “necessidade”14 e

agiu da mesma forma que a parteira que pegou seu primeiro filho, uma vez que nunca havia

feito um parto.

Olha, comecei a pegar bebê tinha 20 anos, nas cabeceiras do Maracanaum tinha uma
cachoeira… a menina que foi tava grávida. Aí quando foi, deu a dor nela e o marido
dela muito nervoso… aí ele foi lá: ‘dona Dandara, a senhora não quer ajudar?’. Eles
moravam num galpão. Eu digo ‘tá’, aí fui no meu quarto, peguei a tesoura, aí olhei
pra cara dela e disse: ‘mana tu tem coragem de ter bebê comigo?’ ela disse: ‘eu
tenho mana, eu tenho sim!’. Minha mana que quando eu entrei pro quarto, peguei a
tesoura, ela gritou ‘o que é isso?!’ a bolsa tinha arrebentado! Aí eu digo ‘ó mana,
vamo partar’.  […]. Tudo eu ia ajeitando pra ela,  falando tudinho, assim como a
parteira fez pra mim do primeiro, do Dico, assim eu ia ensinando pra ela. Eu tinha o
Dico recente nesse tempo. […]. O que eu mando é ela andar, tomar banho ou eu dou
leite, ou um caribé… Caribé com manteiga é bom, é rápido. E aí, ora, foi só ela ter,
meninão  que  nasceu… aí  pronto,  desde  esse  tempo não  parei  mais.”  (Dandara,
transcrição de áudio, 2016)   

Lembrou que sua avó era parteira mas não teve oportunidade de contato com ela, por

sua perda prematura “Minha avó era parteira de classe ainda! A minha avó era parteira, era

chamada pra todo lugar […]. E ela morreu nova a minha avó”. Acredita que possui o “dom”

do partejar e que esse “dom” passou de sua avó para ela “Eu acho que foi dom que Deus me

deu porque eu nunca tinha visto mulher ganhar bebê. Eu acho que eu puxei o dom da minha

avó porque ninguém não me ensinou.”. Ela explica também que o “dom”  é uma forma de

coragem e  sabedoria  repassada  por  Deus,  uma vez  que  sua  mãe  e  sua  filha  eram muito

temerosas sobre o assunto parto, não gostando de estar por perto, ela ao contrário afirma que

“eu tinha aquela convicção sabe? Quando o bebê nascia, eu escutava o choro pra dentro do

quarto assim… mas de primeiro as mães, elas não diziam o que as mulheres tinham.”.  

Dandara era de religião protestante, como preparação para os atendimentos dizia pedir

auxílio divino e somente se a placenta demorasse sair é que fazia uma reza específica para

essas  situações,  também  não  produz  mais  remédios  caseiros,  mas  afirma  saber,  justifica

dizendo que “as mulheres de hoje não querem saber de tomar esses remédios do interior, só

acreditam no médico agora!”. Assim, seus principais atendimentos eram a “puxação” durante

e após a gestação e o parto. 

14 Categoria  utilizada  pelas  parteiras  de  Santana  para  caracterizar  um  parto  surpresa,  uma  situação  onde
encontravam-se a sós com a gestante e que para salvar mãe e criança se arriscavam no partejar, iniciando assim o
ofício.  



52

Cadastrada na ASSPARTICE desde de sua fundação, ganhou kits parteira e participou

de vários cursos de qualificação voltados para parto e nascimento, nunca frequentou a escola,

talvez por isso se orgulhava tanto das dezenas de certificados acumulados e guardados como

preciosidades  e  sempre  apresentados  para  comprovar  sua  habilidade  enquanto  parteira

“capacitada”  através  dos  cursos  oferecidos  pelo  governo  estadual  e  federal.  Sem

conhecimentos teóricos mas rica de conhecimento empírico, contabilizava mais de 300 partos

nesses 62 anos atuando como parteira tradicional, dizia que nunca cobrava nada e relatou: 

Eu nunca cobrei mesmo, nem quando eu tinha essa renda [bolsa parteira], eu nunca
cobrei  puxação, nem parto, nem nada. Agora,  só que o pessoal no interior era o
seguinte, eu não cobrava parto, mas eles me gratificavam mais do que se eu fosse
pedir  dinheiro,  eles  eram assim comigo.  Por  exemplo,  eles  me davam as  vezes
quarenta, cinquenta reais, aí eles iam matar uma caça eles me davam um quarto, se
eles fossem mariscar… aí todo tempo eu ganhava comida que eles mandavam pra
mim. Qualquer coisa que eles matassem, era paca, tatu, veado… que eu não tinha
marido mesmo nesse  tempo,  era  só eu com meus filhos.  [grifo  meu]  (Dandara,
anotações do diário de campo, 2016)

Em sua fala, ainda sobre os atendimentos e cobranças, disse não gostar de cobrar por

entender que as pessoas deveriam lhe dar o que acreditassem valer seu trabalho, com isso

podemos perceber  em suas  falas  o  ressentimento  sobre o contexto  do partejar  na cidade,

primeiro quando falou sobre as mulheres da cidade confiarem mais no médico do que na

parteira e por isso não mais utilizarem os remédios caseiros, e também quando falou sobre a

recompensa recebida no interior pelos atendimentos prestados. Mesmo com essa insatisfação,

nunca negou atendimento “eu nunca rejeitei, nunca! Às vezes tá chovendo e o pessoal briga

muito, eu nessa idade, mas eu podendo fazer as coisas mana.”. Dandara faleceu aos 77 anos,

em março de 2017.  

3.2.2  Anne

Anne  foi  escolhida  entre  as  entrevistadas  dos  intervalos  das  atividades,  o  que

despertou  minha  atenção  além  do  sorriso  sempre  presente,  simpatia  e  disposição  nas

conversas, foi a lucidez e boa memória que conservava aos 87 anos, idade que tinha quando a

conheci,  em 2015. Descrevia com detalhes e quantas vezes necessário sobre os casos que

atendeu nos mais de 70 anos como parteira tradicional. Por ter bastante disposição em contar

sobre  sua  carreira  no partejar  achei  sua  presença  como uma das  interlocutoras  principais

fundamental.  



53

Anne contou que não conheceu sua mãe, pois ela faleceu durante seu parto, foi criada

com seu pai e madrasta. Da sua família apenas sua bisavó era parteira, mas não chegou a ter

contato com ela. Lembrou também que sua madrinha exercia o partejar, mas rememora entre

sorrisos que “antigamente não era permitido que as crianças  se metessem na conversa de

adulto, Deus o livre, eu ouvia escondida as conversas das parteiras e da madrinha, atrás das

portas, eu era curiosa!”. Casou-se a primeira vez aos 15 anos, idade que também iniciou no

partejar, ou seja, ainda não havia passado pela experiência de um parto. Vivia na comunidade

ribeirinha de Igarapé Grande, no município de Mazagão, o parto ocorreu em uma situação de

necessidade, como descrito por ela:

Eu era do interior, Mazagão. O nome do nosso lugar era Igarapé Grande. […]. essa
mulher que eu lhe contei, o marido dela foi fazer a quinzena né? E ela não falou
nada com ele que ela tava com dor, do primeiro filho a gente não sabe né? Agora
não, até uma criança já sabe como é que é, que a televisão, a internet mostra tudo…
aí  tá,  ela  agarrou,  foi  lá  assim  mesmo gemendo:  ‘dona  Paula,  eu  queria  que  a
senhora deixasse sua filha ficar  comigo até o meu marido voltar’,  aí  a  madrasta
disse: ‘vai minha filha, te arruma e vai, deixa que o açaí eu amasso’, tá, fui pra lá.
Cheguei lá, ela com a cara feia, garrei fiz um caribé pra ela bem feitinho, ela tomou
só um gole… ela disse ‘ai, eu tô com uma dor diferente’. Aí eu agarrei e disse assim:
‘escute aí, a senhora já tava sentindo?’, ela disse: ‘não, agora que espertou a dor’,
perguntei se ela disse pro esposo dela, ela: ‘não, ele foi fazer a quinzena, comprar o
que ainda falta.’. Aí eu disse: ‘deite aqui, quem sabe eu puxando não vai passar a
dor.’…  que  puxando  nada,  moleque  nasceu,  tamanho  menino,  pesava  uns  três
quilos,  nesse  tempo  não  tinha  balança.  […].  O  ‘ímbigo’  cortei,  espremi  aquele
‘sanguezinho’, passei a amêndoa doce, puxei ele, endireitei, entreguei ela com oito
dias pro marido dela, todo dia eu puxava ela.” (Anne, transcrição de áudio, 2016)

O primeiro parto foi uma surpresa tanto pra ela como para a gestante, diz ter pedido

auxílio  divino antes  de iniciar  o processo.  Ao tocar  a  barriga com “puxação” julgou que

aliviaria  a  dor  e  ao dar caribé não tinha  consciência  de que estimularia  as  contrações  da

gestante,  pois  a  tentativa  era  deixá-la  bem alimentada,  uma vez  que  o  caribé  é  bastante

produzido por ser considerado alimento que proporciona sustância. Relatou que ouvia pelos

cantos  da  casa  as  conversas  dos  adultos,  mas  não  tinha  o  conhecimento  exato  sobre  as

técnicas empregadas nos atendimentos do partejar. 

Após o sucesso do primeiro parto sua fama foi sendo construída pelos arredores, conta

que as pessoas ficaram “admiradas” por ser tão nova e ter feito o parto tão bem, assim ficou

reconhecida  e  continuou  atendendo  quem  a  buscava.  Contabilizava  mais  de  150  partos

durante sua carreira, todos, segundo ela, com sucesso e sem nunca ter perdido mãe ou criança.

Sua casa, no município de Santana,  foi presente dos filhos e compartilhava com o

marido. Espaçosa, com dois quartos, um do casal e outro destinado aos atendimentos que



54

efetuava. Na cozinha havia um altar com vários santos católicos, assim como em outras partes

da casa.  No quintal,  ervas e plantas que cultivava para produção dos remédios  caseiros e

benzeções,  pois além do parto, “puxação” e remédios caseiros, também benzia caso fosse

necessário.

Á época da pesquisa afirmou não mais agendar partos por problemas de saúde na

visão e no punho, sofreu uma lesão no punho que não pôde ser melhor tratada com cirurgia

por  ter  idade  avançada.  Continuou  com  a  “puxação”,  mesmo  sentindo  dores  após  os

atendimentos,  justificou o fato de ser muito procurada e não poder parar,  uma vez que o

partejar era um “dom” dado por Deus, que afirmava carregar desde o nascimento “eu acho

que Deus me trouxe esse dom já. Eu chorei no ventre da minha mãe, então eu já tava com esse

dom dentro dela, de eu ser alguma coisa na minha vida.”. 

Como sua madrinha era parteira e fazia todos os atendimentos,  apenas o parto era

restrito às crianças, uma vez que a “puxação” é uma massagem feita em qualquer pessoa,

estando ou não grávida, para alívio de dores musculares. Assim como os remédios caseiros,

que eram feitos e ensinados desde muito cedo para todas as doenças. Durante sua infância

teve acesso aos conhecimentos sobre remédios e “puxações”. 

Acredita que foi Deus que encaminhou a primeira gestante para que pudesse começar

a executar seu  “dom”. Afirmou ter chorado na barriga da mãe, o que representa que já era

predestinada para atuar como parteira e benzedeira. Era de religião católica, e antes de todos

os atendimentos  dizia  pedir  auxílio  divino.  Também na “puxação” e  parto utilizava rezas

específicas, descritas mais à frente. 

Sentia  muito  orgulho  de  seu  ofício  e  do  reconhecimento  que  tinha  por  parte  da

comunidade,  não  foi  alfabetizada  e  sempre  apresentava  seus  certificados  dos  cursos  de

qualificação, carteirinha de parteira tradicional cadastrada na ASSPARTICE, o kit parteira e

lembrava sempre que não estudou e não foi ensinada, que tudo que sabe veio dela própria, do

“dom” que recebeu. 

Nunca cobrou pelos atendimentos prestados, mas sempre que fazia puxação lhe davam

de dois a cinco reais. O pagamento dos partos variava entre uma pequena quantia em dinheiro,

em torno de quarenta reais ou presentes como caças, frutas ou outras mercadorias que eram

dadas pelas famílias da atendida no decorrer do tempo após o parto, quando os atendimentos

eram no interior. Anne faleceu aos 89 anos, um mês depois de nosso último encontro que



55

aconteceu em sua casa e já demonstrava sinais de abatimento físico, faleceu repentinamente

por problemas cardiovasculares, em fevereiro de 2017. 

3.2.3  Nísia 

Nísia foi uma das parteiras indicadas pela presidenta da associação como ativa nos

atendimentos do partejar. Logo que me aproximei falou sobre vários os casos atendidos na

carreira e como era procurada.  Afirma que desde seus 10 anos sentia vontade de atender,

ouvia pelos cantos as conversas e produzia remédios caseiros, lembra que curava garganta e

gripe de outras crianças mesmo com pouca idade e cuidava delas no pós-parto. No parto em si

só pôde iniciar aos 22 anos, pela não aceitação ou desconsideração com sua idade no interior,

pois só se confiava em parteiras mais velhas. Veio de Gurupá, interior do Pará, relatou o

primeiro parto que fez, aos 22 anos, já morando em Santana.

Eles me chamaram que era pra fazer uma massagem porque ela tava se sentindo
ruim. Nesse tempo era muita dificuldade, que não era toda vez que tinha médico
aqui nesse hospital, no posto aí. Aí eles me chamaram pra eu ir lá que era pra fazer
uma massagem nessa moça, eu fui. Quando eu cheguei lá, na verdade não era pra
fazer massagem, era pra pegar o neném, já era pra pegar o bebê! […] a sogra dela
parece que não ficou muito conformada que eu disse que já era pra ela ganhar o
bebê, ela mandou chamar outra parteira, foi buscar. Quando ela chegou a parteira
disse “não, aqui não tem nada de errado, o parto ela já pegou o bebê, então o que eu
vim fazer? Só olhar  mesmo, que tá tudo normal aqui, não tem nada de errado.”
(Nísia, transcrição de áudio, 2016)

Casou-se aos 19 anos, ainda em Gurupá, afirma que sua aula foi sua gestação. Contou

que buscava parteiras para lhe “puxar” mas se não sentisse melhora cobrava, dizendo sentir o

feto mal posicionado. Durante um período conseguia sozinha “ajeitar” a posição do feto, mas

com o tempo e com a barriga crescendo precisava de ajuda de outra mulher parteira para essa

função.  Antes  de  casar  é  que  tinha  mais  contato  com as  mulheres  parteiras  da  família  e

visualizava a preparação de remédios  caseiros e as “puxações” que eram feitas por estas.

Depois de casada colocava em prática a produção de remédios caseiros e “puxação” quando

buscada pelos mais próximos, após seu parto, no momento em que se viu em situação de

“necessidade” para ajudar outra mulher, iniciou no partejar, desde então não mais cessou seus

atendimentos. Sua avó e mãe eram parteiras, no entanto, afirma não ter aprendido com estas o

partejar, pelo relatado foi durante sua gravidez que entendeu melhor os processos do parto. 

Eu morava no Gurupá, mas já era aquela pessoa curiosa, e a minha gravidez, meu
casamento já foi mais pra ser minha aula, porque eu já ia fazer vinte e dois anos.
Quando eu tinha dezesseis anos, eu não tinha experiência de nada sobre o parto que
era tanto o meu sonho e eu nunca conseguia nada, só ia cuidar  do bebê quando
nascia.  Depois  que nascia,  era  mexer uma garganta  quando tava gripadinho,  era



56

fazer remédio, passar na moleira aqui em redorzinho, fazer massagem nas costinhas,
tudo. Se dependesse de banho de ervas, fazia aquele banhozinho de ervas pra dar
banho no bebê, mas tirando isso eu não tinha oportunidade… a minha gravidez foi a
minha aula, por quê? Se o meu filho tivesse de transversa, alguém dissesse pra mim
“ah, o neném tá direitinho”, eu dizia “não, não está, a cabeça dele tá pra cá ou o
pezinho pra cá.”, então eu sabia. […]. Eu tô pegando, eu tô sabendo. E aí eles se
conformavam  também  porque  eu  sabia  dizer  tudo!  Não  era  ninguém  que  me
ensinava, a minha aula foi a minha gravidez. Do jeito que meu filho tava, desse jeito
eu sabia. […]. Desde pequena eu era assim, eu fazia remédio, plantar uma plantinha,
achar que aquilo era bom pra uma dor de cabeça uma coisa… a minha mãe era
parteira e ela fazia muito remédio também, caseiro, no interior não tinha negócio de
remédio de farmácia. […]. Só depois que o neném nascia, que tava tudo arrumado,
tudo limpinho, que a gente era chamado pra entrar no quarto pra gente ver, mas aí o
que se via? Só mesmo o bebezinho recém-nascido, mas não tinha nada mais a cuidar
senão o umbilical, mas eu era curiosa, gostava de verificar o umbigozinho pra ver
como era que tava amarrado. (Nísia, transcrição de áudio, 2016)

Seu parto foi fundamental para entender melhor os processos do parto em si, uma vez

que remédios, “puxações” e pós-parto já eram conhecidos por ela, novamente o que podemos

visualizar é que o parto em si, ápice do partejar fica restrito às parteiras até o momento de sua

iniciação, geralmente em uma situação de “necessidade”. 

À época da pesquisa com 59 anos, continuava residindo em Santana, no bairro central.

Contou  que  não  programa  mais  atendimentos  aos  partos  por  seu  marido  ter  doenças

cardiovasculares  e  necessitar  de  total  atenção,  no  entanto,  continua  atendendo  com

“puxações”, produções de remédios caseiros e pós-parto, quando buscada em sua casa. Da

mesma forma,  afirmou que caso haja  necessidade,  não abandonaria  uma gestante  que lhe

pedisse auxílio. 

Realizava os atendimentos em sua casa, no quarto do filho, em uma cama estilo maca

que utilizava  para  atender  “puxações” e  massagens musculares.  Fez um curso técnico  de

massagista e explicou que como sempre teve facilidade e conhecimento sobre “puxações”,

resolveu se especializar fazendo o curso de massoterapia. Por esse motivo também cobra os

atendimentos, apenas a puxação cobra o valor de R$25,00 reais, e pela massagem completa

R$50,00  reais,  justifica  dizendo  “tudo  que  eu  uso  pra  fazer  massagem,  os  meus  óleos,

ninguém me da de graça,  então eu tenho que cobrar né?”.  No entanto,  afirma que jamais

deixará de atender alguém numa situação de necessidade pela falta de pagamento, pois seu

“dom” é para cuidar das pessoas.

Afirma ter o “dom”, que nasceu “com essa inteligência”, e explica que por mais que

se ensine uma pessoa os caminhos do partejar, se essa não tiver o  “dom” não saberá como

agir nas diversas situações que encontrará no ofício. Nísia é católica e antes de iniciar o parto



57

pede  auxílio  divino.  Nos  momentos  de  dificuldades  com  a  placenta  também  pede  a

intervenção de Santa Margarida. 

É cadastrada na ASSPARTICE há quinze anos, e se orgulha dos cursos e da carteira

de parteira tradicional que possui. Recebeu o benefício remunerado durante muito tempo, mas

desde 2015 não mais recebe a bolsa. Quando seu marido está estável, não deixa de frequentar

os  exercícios  físicos  promovidos  pela  associação,  assim  como  é  assídua  nos  cursos  e

encontros que esta promove. Sempre durante as conversas lembra das pessoas importantes

que a buscam para se afirmar enquanto “parteira de verdade” e mostrar seu prestígio dentro da

comunidade.  

3.2.4  Clara

Clara nasceu no interior do estado, no Rio Igarapé Grande. Antes mesmo de iniciar

como parteira, aos dez anos iniciou-se na Umbanda. De todas as parteiras entrevistadas é a

única de religião afro-brasileira. Diferentemente das outras parteiras, explica que seu “dom”

se manifestou aos dez anos “eu não percebi, começou a me atacar os espíritos que apanha a

gente, de idade de dez anos começou a me atacar… o espírito me apanhava e falava aquilo

pras pessoas, entendeu? Igual nós tamo conversando aqui, é assim que é os espíritos.”. Dessa

forma, ao receber o  “dom” já começou a fazer remédios caseiros e benzer, as explicações

sobre como adquiriu tais conhecimentos são diretas “quando você tem um dom que Deus lhe

dá, você sabe tudo que tem que fazer direito. O guia ensina, é um ensinamento. O guia é

mesmo que ser uma pessoa igual você, ele tá aqui ensinando. Eu aprendi.”. 

Para Clara, não foi uma surpresa quando aos 17 anos começou a partejar. Também em

uma situação de “necessidade”, como não havia parteira ficou responsável por realizar o parto

da cunhada e assim o fez, com sucesso. Nessa época ainda não havia passado pela experiência

da  maternidade.  O motivo  de não ter  sido uma surpresa  foi  o  fato  de  já  ser  iniciada  na

umbanda e contar com auxílio dos guias nas situações que precisa intervir. Conta que nos

momentos em que atende os partos, além de ter um diálogo com Deus, tem a intervenção da

Cabocla vovó Luiza, que, segundo ela, é uma entidade parteira. Sobre o primeiro parto, relata

Com dez anos eu já trabalhava, fazia remédio caseiro,  fazia tudo. Com dezessete
anos, quando minha cunhada ficou gestante que não tinha parteira, era muito difícil,
aí Deus me deu o poder na mão, fui e fiz o parto da primeira filha dela. […]. Essa
cabocla me ensinou tudo, basta eu lhe dizer, eu tenho uma inteligência que eu brotei,
como se cortava o umbigo, como se da banho, se o bebê tivesse problema chupar na
narina pra respiração,  no interior  não tem o que em Macapá e Santana tem. No



58

interior  era difícil,  é barco,  era canoa,  essas coisas.  No interior não tem nadinha
disso que tem na cidade. […]. Mas o primeiro parto não foi um parto difícil, porque
antigamente as  mulheres  eram muito obedientes  e  tinham muito cuidado com si
própria. Então a pessoa que é muito obediente e se cuida, ela tem um parto rápido.
(Clara, transcrição de áudio, 2017)

À época da pesquisa, Clara estava com 69 anos. Mudou-se primeiro para Macapá aos

19 anos, depois de um tempo passou a residir em Santana. É muito reconhecida na cidade,

além de parteira, faz parte do grupo de idosos do município e da associação dos moradores do

bairro em que reside. Dentro da comunidade muitos a buscam, principalmente para benzer e

tirar quebranto e mau-olhado de crianças recém nascidas. No entanto,  é estigmatizada por

alguns por ter em sua casa um terreiro voltado para os trabalhos da umbanda.

Sua casa é dividida em três partes, onde vive com o marido e dois filhos. Na parte de

trás ficam os quartos e cozinha. Na parte da frente há um salão vazio, sem divisórias e com

uma TV. E entre essas duas estruturas há um outro salão, onde atende tanto os que buscam os

trabalhos de umbanda, quanto as mulheres gestantes que atende para “puxações” e remédios

caseiros.  Para  “puxação” é  colocada  uma  esteira  onde  a  gestante  pode  deitar  e  ser

massageada. 

O último parto que atendeu foi em 2016, afirmou ter parado os partos programados

por estar com problemas de visão, o que pode prejudicar nos atendimentos do parto. Quando

atendia, geralmente era na casa das gestantes que o parto era realizado. Nunca cobrou pelos

partos, nem pelas outras atividades que desenvolve no partejar, por ser fruto de dom divino,

mas  informa  receber  uma  quantia  de  R$2,00  a  R$5,00  reais  pelas  “puxações”, que  as

parturientes se dispõem a dar pelo atendimento. 

Clara faz todos os atendimentos, durante a gestação faz o acompanhamento com as

“puxações”,  o  parto  e  o  pós-parto  dando  auxílio  para  gestantes  e  produzindo  remédios

caseiros. Também durante os atendimentos faz rezas para Santa Margarida e Glorioso São

Raimundo, além das conversas com seus guias. Encontrei  e conversei algumas vezes com

Clara nos encontros semanais do Centro Vitória Régia, mas foi por ter ouvido recomendações

de seu nome por Nísia e Olga que a busquei para conversas mais extensas, as parteiras citadas

lembraram  de  Clara  por  fazer  todos  os  atendimentos  do  processo  de  partejar  e  por

considerarem ela parte do grupo de “parteiras de verdade” da cidade. No entanto, atualmente

a parteira se dedica as atividades do conselho do idoso e da associação dos moradores da qual

faz parte. Os atendimentos do partejar são raros, uma vez que quase não está em casa por



59

conta de outras demandas.  Contabiliza mais  de 150 partos realizados durante sua carreira

como parteira. 

Faz parte da ASSPARTICE desde sua fundação, e recebeu o benefício do início, em

2002, até  o fim, em 2015. Também participou dos vários cursos em outros estados e faz

questão de frisar, para mostrar sua importância dentro do município: “eu viajei pra Belém,

Fortaleza, eu vou pegar o certificado pra ti mostrar. De Fortaleza fomos pra Recife, de Recife

pra Olinda, de lá pra Brasília.  A deputada Janete mandou nós aí  pra fora”. Apesar disso,

reclama  a  falta  de  reconhecimento  das  parteiras  pelas  autoridades  competentes  “eu  acho

importante darem valor na gente, que é isso que a gente não tá tendo, certo? As autoridades

não dão valor nas parteiras, mas graças a Deus eu sou reconhecida porque ando tudo por aí.”. 

Além  de  frisar  o  reconhecimento  que  possui  como  parteira  tradicional  dentro  da

comunidade e papel de destaque nas ações promovidas pela ASSPARTICE e Rede, também

reafirma sempre em sua fala que possui o  “dom”, característica fundamental para ser uma

parteira  de sucesso,  que não foi  ensinada por ninguém, uma vez que não há histórico de

parteiras na família. 

3.2.5  Maria da Penha (Penha)

Penha  foi  escolhida  entre  as  parteiras  que  pude  conversar  durante  os  encontros

semanais. Ela iniciou o partejar na comunidade de Camaipi, interior do estado. Relembra que

aos 14 anos já acompanhava sua avó que era parteira, durante o parto em si ficava de fora,

atuando novamente após o nascimento, no pós-parto, permanecendo os oito dias na casa da

gestante, fazia comidas apropriadas e acompanhava a avó nos cuidados com a parturiente e o

recém-nascido. Interessante também é seu relato de que ao acompanhar  os feitos  da avó,

quando via algo novo e interessante, anotava em um caderno para não esquecer. Apesar disso,

apenas aos 30 anos iniciou os atendimentos como parteira tradicional, também em situação de

“necessidade”, como relatado 

Eu tava gestante da minha segunda filha, aí a professora no Camaipi se deu comigo
né? Foi ficando em casa, a escola era bem no lado da minha casa. Aí quando foi um
dia, ela já tava pra ganhar neném né? Aí ela chegou pra mim e disse: “eu tô gestante,
tô pra ganhar neném”, eu disse: “é mentira isso professora!”. Só que ela disse assim
pra mim “a senhora não fala nada pra ninguém?”. Eu disse “não, o que eu vou falar
da  vida  dos  outros,  né?”,  aí  pronto,  ficou  minha  amiga.  Quando  deu  dor  nela,
mandou me chamar.  […]. Nunca tinha pegado um filho. Aí eu fui, dei banho no
neném, cortei o umbigo pelo rumo, mas eu já tinha antes uma ideia né? Ajeitamos
tudo  e  pelo  amanhecer  a  criança  já  tava  no  colo  da  professora,  foi  assim  que
começou. (Penha, transcrição de áudio, 2017)



60

Quando começou no partejar estava gestante do segundo filho, além de sua própria

experiência do nascimento do primeiro filho, e da experiência que teve ajudando a avó na

adolescência, conta que sempre ficava próxima de mulheres gestantes “eu sou muito ‘curiosa’

né? Quando uma pessoa ia ganhar  neném, sempre eu gostava de saber como era.”.  Após

realizar  o  primeiro  parto viajou  para  Santana  para ter  sua  filha na  maternidade  e  acabou

permanecendo no município, mas sempre visitando as comunidades ribeirinhas, onde realiza a

maioria dos atendimentos de parto.

Ao contrário das outras parteiras, afirma realizar apenas o parto e o pós-parto, não faz

“puxações” nem remédios caseiros, conta que no início realizava, assim como sua avó, mas

com o tempo foi deixando de fazer, após seus tantos anos de cursos. Conta que morou por um

período em Mazagão e lá, através de um curso oferecido pela prefeitura municipal, atuou no

hospital da região fazendo partos com auxílio de uma médica, fala que aprendeu muito e que

ela foi sua mestra. Também fez o curso superior em enfermagem mais recentemente, onde diz

ter aprendido que “puxação” é uma técnica que pode ser prejudicial, o que a impulsionou a

não realizar mais.

Eu não gosto, depois que eu passei… eu também tenho curso de enfermeira. Depois
que eu passei a estudar na Madre Tereza eu vi que muitas coisas a gente não pode
fazer. Por exemplo, tem a placenta né? Ainda vou puxar de mal jeito e a placenta
descola… olha aí, uma placenta descolada é uma coisa muito ruim, Deus defenda!
Então aí não, agora não, não faço mais isso. (Penha, anotações do diário de campo,
2017)

Penha, à época da pesquisa estava com 61 anos. Com trinta e um anos atuando como

parteira, contabiliza cinquenta partos na carreira, no entanto, existem os partos que auxiliava e

os partos feitos nos estágios dos cursos que fez. Além disso, relata que sempre visitava as

comunidades do interior na companhia de uma parteira tradicional, e sempre nessas viagens

acabava acompanhando partos, mesmo sem programação. Por isso, sempre que viaja diz levar

o “kit parteira”, para os casos de necessidade. 

É católica, vive em Santana com um filho e diz que no município não atua como nos

interiores do estado. Atualmente já não se dedica ao partejar, trabalha viajando para vender

roupas nos interiores, por isso não nega atendimentos em caso de “necessidades” que esteja

presente. Como preparação para o parto, afirma rezar um Pai Nosso e Ave Maria, assim como

a oração para Santa Margarida nos casos necessários para saída da placenta. Afirma que se



61

tornou parteira por ter o “dom”. Além disso, frisa que fez todos os cursos oferecidos pela

ASSPARTICE, e fez uso dos kits que ganhava nessas ocasiões.   

3.3  Atendimentos prestados 

Como já  salientado,  parteiras  tradicionais  atuam  dentro  das  comunidades  em que

residem não só nos atendimentos  às  mulheres  gestantes,  no entanto,  como o interesse da

pesquisa  é  voltado  para  as  etapas  do  partejar,  são  essas  que  serão  descritas.  São  três

momentos: a gestação, que compreende o período da descoberta da gravidez até o parto; o

parto, que abarca também os atendimentos as hemorragias causadas por aborto provocado ou

não; e por fim o pós-parto, que compreende ao puerpério. 

Vale  ressaltar  que  as  técnicas  empregadas  como  produção  de  remédios  caseiros,

“puxações” e rezas, estão presentes nesses três momentos e serão descritas dentro de cada

grupo maior. Esses momentos serão construídos através dos relatos das parteiras tradicionais

com as quais tive contato, de suas memórias, seus conhecimentos tradicionais e do que pude

acompanhar durante a pesquisa de campo em suas casas enquanto realizavam atendimentos. 

3.3.1  Gestação (“puxação”, remédios caseiros e rezas)

Os  atendimentos  prestados  por  parteiras  tradicionais  iniciam  quando  essas  são

buscadas,  algumas  vezes  não  necessariamente  pela  gestante  já  ter  conhecimento  sobre  a

gravidez, mas sim para que essa parteira dê um diagnóstico sobre o que aquela mulher está

sentindo, como relatou Nísia: “Se elas tem dúvida, não sabe que tá grávida, vem aqui pra eu

fazer uma massagem né? Que tá passando ruim, com problema assim e assim, aí eu vou dizer

que não é aquele problema que ela tá pensando, é gravidez, aí vai no médico e realmente é

gravidez!”. O contato inicial é estabelecido e a parteira irá fazer essa avaliação através de

perguntas  destinadas  para  gestante,  observação  sobre  o  corpo  desta  e  com  o  auxílio  da

“puxação”.

Todas  as  parteiras  foram  enfáticas  ao  afirmar  que  ao  olhar  o  corpo  da  mulher

conseguem identificar se estão gestantes, isso porque segundo elas, as “cadeiras”, ou seja, o

quadril da mulher aumenta. É iniciado então o processo de “puxação” (imagem abaixo), onde

a parteira começa a tocar a barriga da gestante,  durante esse momento também é quando

ocorrem os diálogos entre gestantes e parteiras, através deles as parteiras podem elaborar um



62

melhor diagnóstico e as gestantes sentem-se mais seguras ao ouvir relatos sobre a experiência

do partejar (FLEISCHER, 2007).

  Figura 6 - Nísia durante atendimento de puxação. 

Cada parteira acompanhada tem um jeito particular de fazer “puxação”, Nísia além de

atuar na barriga com a “puxação” faz a massagem no corpo inteiro, outras atuam diretamente

na barriga, com movimentos circulares para movimentar o feto e afirmam que socos leves na

palma do pé da gestante fazem com que o bebê fique na posição correta, casos de Clara e

Anne.  Dandara  segura  a  gestante  que  geralmente  esta  deitada  pela  cintura,  suspendendo

levemente  e  balançando  a  gestante  para  reposicionar  o  feto,  complementando  com  os

movimentos circulares firmes. 

Durante  a  gestação  e  parto,  a  “puxação”  é  feita  para  que  se  entenda  o  que  está

acontecendo  com o feto  e  para  reposicioná-lo  na barriga  da  gestante,  para  que fique  em

posição fetal  com objetivo final de um trabalho de parto normal.  As parteiras explicam a

importância desse momento para entender a etapa seguinte, o parto:

Fonte: Raysa Nascimento, 2018



63

Quando ela chegou aqui que eu olhei a barriga dela eu disse logo “mas o teu filho tá
torto, tá quase de atravessado, por isso que tu tá com essa dor!”. Então o que foi que
eu fiz? A manobra pra que a criança voltasse pro lugar de nascer, que ele já tava no
mês de nascer mesmo, já ficava encaixado, mas se ele continuasse na posição que
tava, quase de atravessado,  na hora do parto ela não ia conseguir ganhar o bebê
porque ele não ia nascer de atravessado. (Anne, transcrição de áudio, 2016)

Dá pra saber sim, a criança que tem problema de soltura, ela não é uma criança de
movimentar  tanto.  É  três  coisas  que  você  deve  observar:  quando  o  bebê  não
movimenta, não fica parece jogadorzinho ou ele é aleijado, ou ele tá com soltura ou
ele é empelicado. Isso aí eu tenho bem consciência, eu sei quando é empelicado, eu
sei quando é soltura. […]. Empelicado a criança fica parece um peixinho quando tá
no bucho de peixe grande, pra onde a mãe dobra a barriga parece que tá tudo solto.
Não vejo alto risco nenhum sobre isso, só se a pessoa sentir dor. (Nísia, anotações
do diário de campo, 2017)

O dom que Deus da pra gente, eu não sei não, só Deus mesmo que sabe porque eu
sabia quando o bebê tava torto, sabia como o bebê tava na barriga. […]. Tem um
monte que quando ele não vira é porque algum problema tem! Tem que ver como tá
o cordão umbilical… vai amassando, amassando, que o caboclo sente, aí deita de
barriga, vira a mulher de barriga pro lado, eu quase não puxo, só faço balançar, aí
vou só rodando, é rápido. […]. Ontem de manhã veio uma menina que eu pelejei
bastante com o bebê dela sentado. Eu pelejei de todo jeito, não consegui virar, pedi
pra ela marcar  uma consulta pra ver como tá o cordão umbilical,  não tá normal,
porque  quando  tá  normal  as  vezes  custa,  mas  eu  tenho  pra  mim que  o  cordão
umbilical dele tá seguro em alguma parte. Quando o cordão umbilical não tá seguro
em nada é rápido que a gente vira. (Dandara, transcrição de áudio, 2016)

Os remédios caseiros são produzidos no período da gestação, no entanto,  de forma

mais tímida. A presença mais forte deles é no pós-parto, onde há variados remédios para mãe

e criança. Os remédios caseiros são divididos em chás, que são específicos de alguma erva;

garrafadas ou temperadas, que são combinados de ervas e raízes para ingestão; e banhos de

asseio, também combinados de ervas e raízes, produzido para que as gestantes lavem partes

específicas do corpo. Durante a gestação são produzidos remédios para inflamações ou dores

no geral, como explicado por elas

Cada coisa é uma especialidade. No caso, uma garrafada pra mulher que já ganhou
bebê é de um jeito, uma garrafada pra mulher que tá com inflamação no útero é
outro jeito. Uma garrafada pra ela diminuir a placenta, o útero pra voltar ao normal é
outro remédio caseiro. Os banhos, os banhos mornos, os banhos de asseio, banho pra
inchação quando elas tão grávidas que tão com as pernas inchadas, a gente faz os
banhos, já é diferente também. (Clara, transcrição de áudio, 2017) 

Foi possível ouvir as recomendações de remédios nos atendimentos de “puxação” que

acompanhei, através das reclamações da gestante do que estava sentindo, a parteira falava

sobre remédios que poderiam aliviar tais sensações. Clara, em um atendimento, recomendou

para dores chá de hortelã ou anador. Caso essa dor fosse acompanhada de febre, recomendou

que fosse feito o chá da chicória “A chicória é pra dor e pra febre. O povo come essa chicória



64

e não sabe que é próprio pra febre!”. Anne, durante um atendimento,  recomendou que se

fizessem massagens nas pernas da gestante todas as noites com querosene, para aliviar os

inchaços. Penha, mesmo afirmando não produzir remédios, recomenda chá de erva doce ou

alfazema para  aliviar  os  desconfortos  durante  a  gravidez.  Ainda,  Nísia  relata  que produz

garrafada para ajudar as mulheres que desejam engravidar

Se caso você tá, cinco anos com vontade de ter bebê e não tem bebê, então o que eu
vou fazer? Quando baixa sua menstruação, você vem aqui, eu vou lhe fazer uma
massagem, uma garrafada e um banho de asseio. Aí essa minha garrafada eu vou
usar a sene, a sálvia, vou colocar um pedaço da casca do anauerá, a verônica e o
erva-doce com alfazema, e vou colocar também um pedaço da casca de anani. Aí vai
passar uns dias, uns meses, você tá curada. Se achar que tem algum problema, vai tá
curada e brevemente uma gravidez. (Nísia, anotações do diário de campo, 2017)

Além dos remédios citados acima, mais específicos para gestação, há também os que

são recomendados para males mais gerais que acometem também as gestantes, por exemplo:

azeite com mel para curar garganta inflamada; chá de boldo para problemas estomacais; chá

da folha de goiabeira para diarreias, unha de gato pra gastrite e assim por diante. 

As rezas não são feitas pela totalidade das parteiras com as quais trabalhei,  às que

fazem uso da prática explicam que apenas em situações extremamente necessárias são feitas,

e não podem ser ditas em voz alta se não na situação, segundo elas, caso ocorra pode perder

sua força. Foram constatadas rezas durante a “puxação”, onde acompanhei e durante o parto,

relembrado  por  elas.  No momento  da  “puxação”  ela  foi  feita  para  pedir  proteção  àquela

gravidez  e  ao  parto  que  se  aproximava  como  descrito  abaixo  nos  atendimentos  que

acompanhei

Tava muito enterrado, tava muito pra trás ó, viu como subiu? Tá com quatro meses
né? Quase com os cinco, então já vou rezar: “em nome do pai, do filho e do espírito
santo [faz o sinal da cruz], ó minha Nossa Senhora do Parto, meu São berto lameu
[São Bartolomeu], meu glo São Raimundo [glorioso São Raimundo], você que é o
parteiro das mulher gestante,  Nossa Senhora do Parto, São berto lameu que está
rezando na hora do nascedouro da criança pra endireitar, pra dar um parto rápido,
pra dar os puxo e endireitar no nascedouro, pai, filho, espírito santo, Nossa Senhora
do Parto, é ela que vai, ela que é nossa parteira, Nossa Senhora tá na nossa frente,
glo São Raimundo tá no lado e São berto lameu está rezando a oração dele pra
endireitar  a  criança,  pra encaixar  rapidamente  pra  nascer  o  seu bebê,  pra  Nossa
Senhora fazer o batismo da água de rio Jordão, água viva e água do divino espírito
santo,  ó  minha  mãe,  senhor  Jesus  Cristo  abençoa  os  vossos  inocentes.”  Tá  aí
comadre, tava aqui debaixo da pente. [do início até a metade da oração Anne fazia o
sinal  da cruz,  no final  voltou aos movimentos circulares  na barriga da gestante].
(Anne, transcrição dos vídeos de atendimentos, 2016)

Meu Glorioso São Raimundo Nonato encontre a parturiente onde ela estiver, se tiver
dificuldades  de  ter  essa  criança  eu  quero  que  vos  me  ajude  no  momento  santo
sagrado, dando todos os pensamentos, o amor, o carinho e a luz, com que ela deixe



65

toda essa luz agora meu Glorioso São Raimundo, me ajuda com toda tua proteção
divino sagrado, pela frente, por trás, se ela tiver essa criança junto de nós tu sereis o
padrinho desta criança, obrigada Jesus. (Clara, transcrição de áudio, 2017)

Também rezas individuais eram feitas no momento da produção de remédios caseiros,

para ativar a eficácia destes. As rezas, como vimos anteriormente, são feitas a sua maneira,

mas de forma a reverenciar os santos protetores da parturiente, parteiras e do parto, que é o

caso principalmente de Nossa Senhora do Parto e de São Raimundo Nonato.  Além disso,

antes de iniciar os atendimentos, em qualquer fase, as parteiras afirmaram ter uma conversa

com Deus, os santos e guias protetores, para que tenham a sabedoria necessária para todas as

situações. 

3.3.2  Parto 

O  momento  do  parto  é  o  ápice  do  partejar,  após  os  acompanhamentos  com

“puxações”,  do  estreitamento  das  relações  de  confiabilidade  com  as  parteiras  que  as

atenderam  e  do  alívio  pelos  remédios  receitados,  chega  o  momento  crucial.  Segundo  as

parteiras, todas as mulheres atendidas por elas recebem como recomendação que façam o pré-

natal hospitalar para que não haja problemas nem para gestante e nem para as parteiras. Com

o pré-natal e o acompanhamento realizado é feito o parto (ver foto abaixo), caso contrário

acompanham a gestante até a maternidade. Nos casos de partos não planejados, em situação

de emergência, elas não se recusam em atender os partos.

Quando  a  pessoa  tá  grávida,  que  ela  vem aqui  na  minha  casa,  eu  vou  fazer  a
massagem nela. Fazer a massagem, se o bebê não tiver direito eu vou endireitar o
bebê, eu vou encaminhar ela pra ela ir pro hospital pra ela fazer o pré-natal dela.
Porque  ela  fazer  o  pré-natal  não  é  tirar  o  direito  de  ter  em  casa  ou  então  na
maternidade. É uma proteção pra ela, pro bebê dela e pro médico dela ou, no caso,
pra parteira dela. Então eu gosto de sempre orientar as minhas pacientes pra elas
fazerem o pré-natal. […]. Se o parto me pertencer, eu puder acompanhar esse parto,
eu acompanho,  se  não eu levo  à maternidade.  (Dandara,  anotações  do diário  de
campo, 2016)



66

Figura 7 - Dandara finalizando um parto. 

Logo  de  início  é  feita  a  “puxação”,  que  nesse  momento  serve  para  verificar  e

posicionar o bebê na posição fetal para o parto normal. Nos casos de hemorragia, são feitas

para  verificar  se  o  feto  ainda  tem vida.  Após  esse  primeiro  momento  e  dependendo  da

intensidade das contrações as parteiras aguardam o momento do parto, de todas, apenas Penha

e Nísia disseram fazer o toque, no entanto, Nísia afirmou não usar tanto da prática uma vez

que disse saber sem precisar do toque quando a criança está pronta para o nascimento. Nesse

momento também, são produzidos chás para ativar a dor e ajudar no nascimento ou para saída

da placenta. 

A pessoa tá com um nervosismo, aí eu faço um chazinho, eu gosto sempre de fazer
um chá de gengibre pra dar pra pessoa pra cortar o nervosismo e é bom também pra
aumentar as dores e a contração. […]. Toma e o bebê esperta, esperta que é uma
beleza! Aí de vez em quando eu vou contentar, aquela massagenzinha nas cadeiras,
massagear aqui um pouquinho as pernas. Eu não me incomodo que a minha paciente
ande, se ela sentir vontade de tomar banho pode tomar, agora na hora que eu disser
pra ir pro quarto é que tá dando a hora do bebê nascer. Aí não vai sair mesmo, nem
ir  em  banheiro,  pra  isso  vai  ter  bacio  pra  fazer  xixi.  […].  Geralmente  eu  uso
colchonete pra deixar a cama livre e limpinha pra ela e o bebê. Coloco o colchonete
e uma proteção aqui atrás dela, se caso eu não tiver onde colocar uma corda né? Pra
ela  segurar,  ela  tem que  ficar  praticamente  sentada  né,  não  deitada  […]  depois
espera  o  bebê  nascer,  massageio,  dou  uma  sacolejada  aqui  um  pouquinho  nas

Fonte: Programa Profissão Repórter, exibido em abril de 2014.



67

cadeiras dela, antes de a cabecinha aparecer, e espero a hora do nascimento, e com
aquele paninho aqui, pra proteger a parte do ânus da pessoa, pra não romper, então o
paninho é uma proteção. Se precisar eu também vou depilar, porque elas não tem
condição de tá se depilando com aquele barrigão, então eu faço tudo isso. (Nísia,
transcrição de áudio, 2017)

Quando é a hora que ela chegar na minha casa, lavo minhas mãos primeiro, enxugo
e vou ver. Vou olhar ela, como é as posições dela que está, se eu ver que dá pra eu
pegar, eu pego a criança, se não eu encaminho pro hospital. […]. Se ela tá bem de
dor não precisa dar nada, se não a gente dá um caribé […] depois tem que arriar ela
embaixo, colocar uma rede, ela segura na rede, a gente fica na frente dela e coloca
uma esteira igual a essa embaixo dela, com um plástico e um pano por cima pra não
sujar tudo. Quando ela for acocorar é rapidinho, faz uma força e é rápido que nasce
o bebê. […]. A placenta graças a Deus eu nunca tive problema, quando a criança
nasce boto logo em cima da barriga da mãe e logo ela saí. (Clara, transcrição de
áudio, 2017)

Eu chegava na casa da pessoa “ah, tô com dor”, vamos ver se tá com dor mesmo,
deixa eu ver com quantos centímetros você tá. Aí eu ia pra lá, se ela já tava com dez
centímetros, já tava na hora de nascer quase né? Aí eu ajeitava tudo, graças a Deus
quando demorava, não demorava muito aquela criança vinha nascer, nascia bem! Aí
eu puxava a placenta,  tirava a placenta né? Fazia ela sentar no bacio pra tirar a
placenta,  depois  eu  ia  cortar  o  umbigo  daquela  criança.  Umbigo  tu  sabe  que  é
cortado dois dedos né? Você mede dois dedos aqui, você aperta aquele sangue, aí
corta  o  umbigo,  aí  você  só faz  ajeitar  e  botar  do  lado da  mãe,  pronto.  (Penha,
transcrição de áudio, 2017)

A trajetória  com o partejar  é gigantesca,  foram expostos apenas alguns dos relatos

sobre como atendem um parto da forma mais geral. É importante adicionar nessa lista de

remédios, do Caribé e chá de gengibre citado acima para ativar as dores do parto, o chá do

cominho, chá da chicória e o café forte com manteiga. Novamente Penha que afirmou não

produzir remédios caseiros apontou para produção, mesmo que tímida, para o momento do

parto “Você faz o chá do cominho é dá, é pra estimular dor, no hospital tem a injeção né? Mas

não tendo injeção, o chá do cominho, a gente dá um pouco.”. 

Complementando  os  relatos,  há  também  os  atendimentos  aos  partos  difíceis  e

situações de hemorragias em decorrência de abortos atendidos por elas. Poucas falaram sobre

isso de forma espontânea e aberta, apenas quem contou sobre essa busca foram Anne e Nísia.

As outras afirmaram que há procura mas que recusam tal atendimento, uma vez que possuem

um “dom” para salvar vidas

Essa criança tava de pé, então quando foi na hora... Foi aqui perto do Piaçacá, esse
parto que nós fizemos. Aí a criança tava de pé, nós não sabia, nós chegamos lá, eu
com a dona... Fomos até passar uma festa de um santo, eu com a Brísida. Quando
chegou lá vieram chamar ela, né: “ah, titia, a dona Maria tá com neném, não sei o
que aconteceu que o neném não quer nascer”. Aí nós fomos lá, né: “umbora, minha
filha,  lá”.  – Vumbora. Aí nós fomos lá,  chegamos lá a neném...  Um pezinho do
neném vinha  pra  frente,  o  outro  vinha  pra  trás.  Lembro  benzinho.  Um pezinho



68

vinha, né... “Faz força, amor”. Eu seguro na cabeça dela, a Brísida da frente, né? Aí
“faz força”,  aí ela fazia e o pezinho vinha. Aí eu olhei pra Bibi, eu disse: “Bibi,
escuta, minha filha. Não é assim bem esse parto. Esse parto tá muito complicado”.
Aí ela meteu a mão nas cadeiras dela, aí que veio a bundinha, veio a bundinha. E
agora... Aí vira. Ela tava deitada assim no chão, né, e aí eu na cabeça dela segurando
e ela disse assim: “minha filha, pega meu livro”, ela veio e começou a rezar aquela
oração,  aí  a  criança  virou  rápido  a  cabecinha,  foi  rápido,  não  durou  nem  três
minutos. Mas eu não sei a oração, só a Bibi sabia essas rezas. (Penha, transcrição de
áudio, 2017)

São dois partos muito arriscados que eu já fiz durante toda essa minha vida... foi
num município pra  cá...  não é  município,  é  um distrito  do Bailique.  Eu tava lá
fazendo visita com as parteiras... reunimos de noite, quando foi três horas da manhã,
aí chegou gente lá onde eu estava pra eu ver uma senhora que tinha chego com o
filho de atravessado, era pra ganhar o bebê, mas não podia. E de lá são doze horas de
viagem de voadeira pra cá... aí quando eu cheguei lá, a grávida já não conseguia
mais  nem  se  movimentar  de  tanta  força  que  ela  já  tinha  feito.  As  parteiras,
coitadinhas, que tavam com ela tinham feito tanto esforço pra criança nascer e não
tinham conseguido porque tinha nascido só o braço. E da feita que o braço nasceu,
prendeu, pronto. E aí o que foi que a gente fez? Chamei o marido dela, coloquei as
pernas dela em cima do ombro do marido dela e ele foi levantando aos poucos e eu
aqui fui fazendo a manobra na barriga dela. Fui fazendo a manobra, fui fazendo a
manobra, fui fazendo a manobra, e rezando, rezando, rezando... quando deu cinco
horas da manhã a criança já tinha recolhido o bracinho. Aí quando ele recolheu o
bracinho, aí ele veio e nasceu. Eu pensei que a criança já tava morta, mas como a
gente tem o aparelhinho aí eu escutava, tá batendo o coração, então ainda tá vivo.
Mas só que tava negro o bracinho dele, a parte que tava pra fora... e aí quando foi
seis horas da manhã, consegui fazer este parto. Então é um parto muito perigoso,
muito arriscado... pra vir a grávida de lá pra cá... não tinha como ela chegar aqui, ia
morrer ela e a criança. (Carolina, transcrição de áudio, 2017)

Ela mandou me chamar... Ela fez assim também, uma surpresa, né, mas ela assumiu
a responsabilidade dela. Então ela era casada com um rapaz, ela já tinha três filhos
com esse marido dela. Aí depois o quê que acontece? Ela inventa um namoro com
outro rapaz que era casado, aí quando pensou que não, tava grávida. E ela trabalhava
em Macapá.  Aí  quando foi  um dia lá  deu  uma dor nela e  ela  não quis  sair  do
trabalho, né. Aí começou sangramento, sangramento, passar mal, passar mal... E aí
veio pra  casa,  aí  ela  mandou me chamar.  Era  umas oito horas  da noite,  pra cá.
Mandou me chamar, eu fui lá na casa dela, quando eu cheguei lá na casa dela, ela
falou assim pra mim: “dona Nísia, não diga nada, que eu estou grávida e não é dele,
não é do meu marido. Não é dele, eu estou grávida do fulano de tal”. Aí eu falei “tá,
tudo bem”. Aí eu fui pra lá, puxei ela, quando eu puxei ela, ajeitei, o bebezinho
nasceu, tava de dois meses. Aí nasceu o bebezinho, eu ajeitei lá tudinho, fiz um
remédio  pra  ela,  e  ela  pediu  pra  eu  não  falar  nada.  Eu  não  falei,  que  não  me
pertencia, por quê? Era duas famílias em jogo, ela era casada, o rapaz era casado,
tem a família dele que até hoje ele tá com a esposa dele e ela se separou desse, ela
tem um outro. Aí depois desse aborto ela teve um outro bebê que é com esse marido
que ela  tem. Que ela  é  jovem,  ela  é  professora,  ela  é  uma pessoa  que  é  muito
trabalhadeira, é uma pessoa muito bem vista com todo mundo, mas aconteceu isso
com ela e ela assumiu. (Nísia, transcrição de áudio, 2017)

Após esse processo, em alguns casos é necessário remédios para ajudar na expulsão da

placenta,  os  remédios  são  diversos,  algumas  recomendam que  se  assopre  dentro  de  uma

garrafa para que assim impulsione a saída, outras coam as cinzas de um forno a lenha para

que a mulher tome, segundo elas esse combinado dá força, há também laxantes, como ensina



69

Nísia “erva-cidreira eu gosto de usar que já é tipo um laxante, bato com enxofre e mamona ou

amêndoa doce, o que tiver, pronto, é uma limpeza!”. Também ensina um remédio que diz ser

poderoso para estancar hemorragias 

Pegava o quê? Três frutas de algodão madura, lavava bem, pegava um martelo e
batia (som do martelo batendo), botava dentro de uma vasilha, num papeirinho pra
ferver  pra  fazer  um copão,  um copo cheio daquele  remédio.  De eu  adoçar  com
açúcar, adoçava com mel de abelha, com aquele mel puro da abelheira. E aí o que eu
faço? Eu ponho um pouco só pra ele ficar açucarado, não é pra ele adoçar. Aí eu dou
pra pessoa tomar o dia todo. O último gole vai tomar depois do jantar, e pego umas
folhas  do algodão,  faço  banho de  asseio  e  faço  uma massagenzinha  na  barriga,
pronto. Fica curado. Uma vez eu fui chamada pra eu atender uma senhora, ela tava
com uma hemorragia, ela tava com cinco meses de grávida. Deu uma hemorragia
nela, que ela tava numa rede, empoçou na tábua, que o assoalho da casa dela era
tábua, ensopou e varou no chão. Tava um poço. E ela chega tava pálida. Aí fui lá, aí
quando chegou lá eu fiz um remédio pra ela, esse remédio, fiz um banho de asseio,
ela tomou. Aí quando foi no outro dia eu fui lá, cheguei lá ela tava puxando um
punho de rede. Aí ela falou pra mim: “a mulher que tava morrendo ontem hoje já tá
puxando punho de rede”. Digo: “oh, benção. Graças a Deus.” (Nísia, anotações do
diário de campo, 2017)  

A reza  para expulsar  a  placenta  é  citada  por  todas  as  parteiras  com as  quais  tive

contato, segundo elas, após o parto, caso haja demora para o nascimento da placenta deve-se

orar para Santa Margarida intervir para que assim a placenta saia “Minha Santa Margarida,

não estou prenha e nem parida, tirai essa carne podre de dentro da minha barriga.”. Algumas

afirmaram que apenas as parteiras  rezam, outras que deve ser rezado em conjunto com a

parturiente,  mas  o  importante  é  que  a  reza  seja  narrada  no  momento  de  “necessidade”.

Também sobre as rezas, cada uma age de forma particular, rezando Ave Maria e Pai Nosso,

ou tendo uma conversa com Deus antes de iniciar o processo do partejar, mas o fato é que

todas, antes de iniciarem, clamam auxílio de Deus, dos guias e santos protetores (ver imagem

abaixo).



70

Figura 8 - Altar na casa de Clara. 

3.3.3   Pós-parto

O período do pós-parto acompanhado pelas parteiras geralmente são de oito dias, no

entanto, como estamos falando do contexto de Santana, área urbana, esse acompanhamento

acaba sendo reorganizado. No interior, pela distância das casas e a dificuldade de locomoção,

as parteiras ficavam os oito dias na casa da gestante para tal acompanhamento. Esse período

compreende  o  nascimento  até  a  queda  do  umbigo  da  criança.  Já  no  contexto  urbano,

geralmente  a  parteira  vai  uma vez  ao  dia  na  casa  dessa  gestante,  para  puxá-la,  preparar

remédio caso necessário e verificar se tudo corre bem com a criança e a mãe. Elas relatam

essa dinâmica do pós-parto e a diferença com o contexto do interior 

Eu puxava, eu pensava, eu puxava tudinho. No interior eu trabalhava mesmo. No
interior era oito dias que eu tratava desse pessoal. As vezes o marido ia trabalhar no
mato, eu ficava cuidando delas até os oito dias, com oito dias eu chamava o marido e
dizia “olha, tá aqui a tua mulher, agora eu vou embora pra casa”, aqui não. Hoje dá
quatro dias o marido já vem buscar. (Dandara, anotações do diário de campo, 2016)

Fonte: Raysa Nascimento, 2017.



71

Aqui na minha casa eu posso cuidar cinco, seis dias, sete dias, que o dado era oito
dias cuidar… aí eu faço a garrafada, banho de asseio e o chazinho caseiro pra tomar
durante os oito dias e massagear a barriga, colocar um pensozinho aqui, que é uma
fralda pra baixar um pouquinho o barriga. Então isso eu faço bastante. […]. muitas
eu já  não  tenho muito tempo pra  ir  assim,  mas elas  tendo carro,  elas  que  vem,
sempre vem. (Nísia, anotações do diário de campo, 2017)

Logo após o nascimento da criança e expulsão da placenta a parteira inicia os cuidados

do pós-parto. Todas relataram que ao terminar o parto, deve-se enterrar a placenta, as vezes

elas  mesmas,  outras  entregam  ao  marido,  mas  o  importante  é  não  deixar  exposta.  A

explicação é que faz parte do corpo humano e se algum bicho comer causam fortes cólicas

tanto na mãe, quanto na criança. Enterrada a placenta, é hora de cuidar da mulher e bebê

Eu pego meu bebê, dou banho nele, acabo e boto no lado da mãe. Eu morno a água
pra passar no peito né? Pra poder dar o peito pro neném, pra nem rachar, nem criar
sapinho na boca,  sabe? Que a mãe tá com aquela dor,  aí  não toma mais banho,
aquele suor tá no bico do peito, aí eu morno a água, passo algodãozinho, tudo com
água,  enxugo “olha,  agora  dê  pro  seu  filho  sugar,  pra  sair  o  leite”.  Aí  eu  faço
curativo  com  azeite  da  andiroba,  amêndoa  doce,  aí  eu  torro  alfazema,  misturo
alfazema e boto assim ao redor do umbigo. Com três ou quatro dias tá saradinho. E a
mãe eu puxo todos os oito dias. (Anne, transcrição de áudio, 2016)

Após  esse  primeiro  cuidado  do  banho  do  bebê,  as  parteiras  preparam  algo  para

alimentar a mulher que acabou de parir, segundo elas, é necessário um alimento que sustente

toda a força que foi feita durante o parto. Sempre citado como primeiro alimento para as

parturientes é o caldo de galinha caipira, que ajuda na produção do leite materno e repõe as

forças perdidas no processo do parto. 

Nessa fase a “puxação” é feita para reorganizar o corpo da mulher, geralmente são

feitas  nos  oito  dias  do  pós-parto.  Combinada  a  “puxação”  haviam os  remédios  (ver  foto

abaixo) como garrafadas e banhos de asseio  destinadas à limpeza e reorganização do corpo

depois do parto como relata Clara “eu ia puxar ela, sentava nas cadeiras e deixava tudo em

ordem, porque fica tudo espalhado, inchado, aí fazia garrafada”. Penha conta que só após os

oito dias é que fazia as “puxações” “depois dos oito dias, você vai coisar as cadeiras dela,

sempre nós fazia depois de oito dias, pra fechar as cadeiras.”. Os variados remédios para que

fim são receitados são descritos por elas

Pra inflamação eu sempre tenho a verônica, eu tenho a folha do pião branco, porque
o pião branco cura até o câncer no início, quando você tem um câncer no colo do
útero. Se você achou que tá sentido um problema, você pode fazer o banho, tira
aquela casquinha dele ou a folha e pode tomar, é muito bom, ele desinflama. E aí eu
uso folha do pirarucu,  porque a  folha do pirarucu  ela  é  um desinflamatório  e  é
antialérgico... Porque muitas vezes eu lhe pergunto se você pode tomar um remédio,
você não tem problema de estômago, eu vou fazer conforme seu problema. E eu



72

tenho,  eu  uso  muitos  remédios.  Eu  gosto  de  fazer  e  quando  eu  sei  o  que  é  o
problema da pessoa. Graças a Deus dá certo e muito bem certo, tanto pra pessoa que
opera  como pra  quem tem bebê,  sempre  eu gosto de ter  meus chazinho caseiro
durante  os  oito  dias,  uma  massagem,  se  der  pra  colocar  um  paninho  aqui  pra
amarrar. (Nísia, transcrição de áudio, 2017)

Os banhos eu gosto de usar a verônica ou a casca do caju. No caso que eu não tenha
a verônica, eu pego a casca do caju, tiro aquele sujo de cima, limpo bem a casca,
ponho pra ferver, coo num pano pra não ficar cuí nenhum, ficar todo limpinho pra
ela se assear três, quatro vezes ao dia. Que ele também é um desinflamatório muito
bom... se não a casca da manga, que é bom. (Anne, transcrição de áudio, 2016).

Figura 9 - Quintal de Anne com plantas que usava na produção de remédios.

Depois de passado os oito dias, as mulheres completando o tratamento são dispensadas

pelas parteiras. É importante frisar que a relação não se encerra aí, elas relatam que muitas

parturientes quando estão na cidade mantêm contato com elas ou quando as encontram as

cumprimentam e sempre deixam claro aos seus filhos que eles nasceram com ajuda delas,

consequentemente, contam que muitas dessas crianças pedem sua benção se as encontram nas

ruas da cidade, apontando assim o reconhecimento que possuem na região. 

Como  visto  acima,  todas  as  parteiras  foram  criadas  e  iniciaram  o  partejar  em

comunidades ribeirinhas, com exceção de Nísia que, apesar de ter sido criada no interior do

estado, iniciou o partejar já morando em Santana. De todas, apenas Clara não possuí histórico

Fonte: Raysa Nascimento, 2017



73

de parteiras na família, no entanto, foi a que mais cedo iniciou os trabalhos de produção de

remédios, benzeções e “puxações”, ainda aos 10 anos. Esses conhecimentos sobre produção

de remédios e as “puxações”, tão comuns na região amazônica, era irrestrito aos olhos das

mulheres parteiras com as quais trabalhei, apenas o parto era um evento ainda nebuloso, onde

a percepção que tinham sobre ele era formada quando ouviam escondidas conversas dos mais

velhos, quando conjecturavam o que estava acontecendo dentro do quarto onde havia uma

mulher parindo ou quando passavam pela experiência  da gestação. Todas afirmaram ter o

“dom”  do partejar,  categoria  que  autoriza  e  da  prestígio  para  essas  mulheres  parteiras,  o

“dom” combinado à extensa experiência nos partos e o sucesso dos atendimentos atribuí a

alcunha de “parteiras de verdade” à elas. Elas afirmaram saber seus limites, quando devem

parar  suas  atividades  e  esse  momento  é,  segundo  elas,  quando  doenças  afetam  órgãos

essenciais para a atuação no partejar. 

Todas são associadas e participaram de alguns dos cursos de capacitação oferecidos

pelos governos estadual ou federal e receberam por um tempo a chamada “bolsa parteira”.

Reclamam o abandono dos órgãos institucionais sobre o assunto de políticas voltadas para

parteiras  tradicionais  e  ponderam  que  continuam  seus  atendimentos  pelo  “dom” que

receberam e pelo reconhecimento que possuem dentro da comunidade onde vivem e atuam.

As memórias e experiências compartilhadas de seus atendimentos são muito maiores do que o

exposto, no entanto, para a proposta da pesquisa acredito ser satisfatório.   

No capítulo seguinte, será descrito como esses conhecimentos das técnicas que são

utilizadas nos atendimentos do partejar foram assimilados por essas mulheres, como elas se

iniciaram na prática do partejar e busco responder, através dos dados de campo se a prática do

partejar é caracterizada como saber-fazer de um gênero específico. 



74

4  O  PARTEJAR TRADICIONAL E SEU GÊNERO

Nesse capítulo pretende-se enfatizar  como o partejar  foi  apreendido pelas parteiras

tradicionais de Santana e entender se as mulheres com as quais trabalhei atribuem ao partejar

um caráter feminino ou demarcado por gênero. Para isso, com o auxílio dos escritos sobre

prática, técnica, conhecimento e aprendizado será apresentado como as parteiras tradicionais

assimilam e desenvolvem as técnicas do partejar. Em seguida, foi necessário aprofundar o

diálogo com a discussão sobre gênero e antropologia feminista, para assim responder se o

partejar é uma prática que possuí gênero demarcado, através do que compreendi a respeito da

percepção de minhas interlocutoras.

4.1  A prática do partejar tradicional e suas técnicas 

O partejar  é  uma prática  milenar,  alguns  acreditam ser  parteira  tradicional  a  mais

antiga profissão do mundo, para isso utilizam de citações de textos bíblicos para apontar a

presença dessas mulheres já nesse período (COSTA, 2002; SCHWARZSTEIN, 2002; SILVA,

2005).  No entanto,  queremos  primeiro  delimitar  o  que pode ser  caracterizado  como uma

prática. Ortner responde essa indagação da seguinte maneira: “formas mais significativas de

prática são aquelas com implicações políticas intencionais e não intencionais.  Novamente,

quase tudo o que as pessoas fazem tem tais implicações. Então, o estudo da prática, afinal de

contas, é o estudo de todas as formas de ação humana.” (2011, p. 446). Ainda, em outro texto

da mesma autora sobre a teoria  da prática,  ela  comenta “Trata-se de uma teoria  geral  da

produção de sujeitos sociais por meio da prática no mundo e da produção do próprio mundo

por intermédio da prática.” (ORTNER, 2006, p. 38). 

Dessa forma, o  processo do partejar tradicional se enquadra dentro do conceito de

prática no momento em que o partejar atribui um papel social a pessoa que produz o ato,

além de que essa prática tem implicações políticas uma vez que trata de um atendimento à

saúde. Nota-se também que o partejar não é um ato com implicações políticas intencionais,

uma vez que todas as  mulheres  entrevistadas  afirmaram ter  iniciado em uma situação de

urgência, não tendo um planejamento anterior sobre a iniciação na atividade, mas que com o

desdobramento  da  situação  acabou  por  ganhar  implicações  políticas  mesmo  que  não

intencionais. A parteira tradicional só é elevada à esse status no momento em que inicia nessa



75

atividade, ou seja, por meio da prática é que ela se torna parteira e sendo parteira é que produz

transformações em sua sociedade por meio dos atendimentos do partejar.

O partejar tradicional, como visto no capítulo anterior, é um conjunto de atendimentos

com técnicas  de  cuidado  próprias  das  parteiras  tradicionais,  técnicas  essas  desenvolvidas

durante suas vivências junto de familiares ou mulheres parteiras com as quais tiveram contato

no decorrer da vida, e que foram aprimoradas durante sua carreira no partejar. Mauss define

“técnica um ato  tradicional eficaz  (e vejam que nisso não difere do ato mágico, religioso,

simbólico). Ele precisa ser tradicional e eficaz. Não há técnica nem transmissão se não houver

tradição.” (2015, p. 405). 

Mauss  também  fala  sobre  o  corpo  ser  um objeto  técnico,  para  ele  “o  corpo  é  o

primeiro  e  o  mais  natural  instrumento  do  homem.  Ou,  mais  exatamente,  sem  falar  de

instrumento: o primeiro e o mais natural objeto técnico, e ao mesmo tempo meio técnico, do

homem,  é  o  seu  corpo.”  (2015,  p.  405).  Através  disso,  saliento  que  entre  as  parteiras

tradicionais estudadas, o principal objeto técnico são as mãos, uma vez que é através delas

que  são  feitas  as  “puxações”,  o  parto  e  produção  de  remédios  caseiros  usados  nos

atendimentos, ou seja, para qualquer etapa da prática do partejar se faz necessário o uso das

mãos, seja como objeto técnico ou para manuseio deste. O autor ainda salienta que esses atos

técnicos que são executados não são produzidos individualmente e sim socialmente, através

da sociedade em que estão inseridos e de sua educação (MAUSS, 2015, p. 406) 

A cidade de Santana onde foi desenvolvida a pesquisa é uma área urbana, no entanto,

todas as parteiras estudadas nasceram e foram criadas em comunidades ribeirinhas, situadas às

margens  de  rios,  nos  interiores  dos  Estados  do Amapá ou Pará  e  apenas  na  idade  adulta

migraram para a área urbana por diversos motivos como educação dos filhos  e acesso ao

sistema de saúde. Das parteiras estudadas apenas Nísia iniciou o partejar na área urbana, já

vivendo em Santana.

As parteiras são partes de um grupo maior, as denominadas comunidades ribeirinhas

que se encontram dentro do conceito de populações tradicionais. Prado (2012), ao falar sobre

populações tradicionais trava uma discussão sobre os vários conceitos que apontam se uma

comunidade é ou não população tradicional, o que acaba aprisionando essas pessoas dentro

desses  conceitos  dados  e  as  colocando  sempre  em  oposição  ao  “moderno”.  Como

contrapartida,  sugere  que  devemos  compreender  o  conceito  de  populações  tradicionais  o



76

desvinculando do discurso que faz frente a modernidade, isso pode ser feito, segundo a autora

através da consideração do conhecimento tradicional gerado nas práticas da comunidade e não

como herança de outras gerações,  pois considerar isso seria uma tentativa de medir se um

grupo é  mais  ou  menos  tradicional  por  não seguir  exatamente  aquele  modo de  fazer  das

gerações anteriores.

O conhecimento é local porque é inerente à atividade de habitar a terra, que de fato
cria o lugar. E ao criar os lugares essa atividade também faz os habitantes serem
daqueles  lugares  –  ela  os  torna  locais.  As  pessoas  pertencem  às  localidades  e
ambientes que cresceram, tanto quanto estes pertencem a elas (PRADO, 2012:182
apud INGOLD & KURTTILA, 2000, p.195)

A autora através do citado acima, salienta que essa nova forma de conceitualizar as

populações e conhecimentos tradicionais permite uma abertura maior dos diferentes grupos

sociais que estão inseridos nessas categorias e seu direito de permanecerem nesses espaços e

denominações.  Isso  também  ajuda  a  confrontar  a  ideia  propagada  por  alguns  de  que  as

parteiras  tradicionais,  ao  terem  contato  com  artefatos  e  saberes  médicos  nos  cursos  de

capacitação tenham um “esvaziamento gradativo da base tradicional  do ofício do partejar”

(BARROSO, 2017, p. 14). O contato com esses saberes da medicina institucionalizada, como

bem salientou Carolina é uma qualificação dos saberes tradicionais, e mesmo em contato com

com esses objetos e conhecimentos médicos não necessariamente é uma premissa de que o

conhecimento tradicional será modificado, exemplo disso é que Nísia, ao final das “puxações”

quando vai ouvir o coração do feto usa o estetoscópio que ganhou no “kit parteira” e este

empresta para que a mãe também ouça, mas nem por isso deixa de fazer uso de seu pinar,

objeto tradicional em forma de funil que elas utilizam para ouvir o feto.

Tendo claro os conceitos de prática e técnica, vamos nos voltar para entender como a

socialização  e  sociabilidade  das  parteiras  tradicionais  nesses  ambientes,  de  comunidades

ribeirinhas, onde cresceram e onde iniciaram o processo de compreensão e assimilação de suas

técnicas  que utilizam no partejar,  foram fundamentais  para  sua inserção  enquanto parteira

tradicional. 

4.1.1  Socialização e sociabilidade amazônica

Há um consenso nas Ciências Sociais sobre como a primeira socialização de crianças

tem a família e a vizinhança como espaços de incorporação dos valores e habilidades. São

nesses grupos que alguns saberes e técnicas são aprendidos ou transmitidos por parentes e

vizinhos  (MAUSS,  2015;  SAUTCHUK,  2007;  TASSINARI,  2015;  BRUSSI,  2015).  As



77

parteiras tradicionais de Santana contaram não ter passado por um modelo formal de educação

e  nem  ter  sido  diretamente  ensinadas  ou  guiadas  por  parteiras  mais  velhas,  seus

conhecimentos, segundo elas, advém de um “dom”.  Podemos inferir por suas falas, que seus

aprendizados  foram  construídos  através  das  atividades  práticas,  através  de  observação  e

“curiosidade”, que levava elas a atentarem para tudo que tinha relação com o partejar.   

Como  visto  acima,  na  discussão  sobre  as  populações  tradicionais,  leva-se  em

consideração as práticas que ocorrem no lugar habitado, experiências que surgem ao longo da

vida naquele lugar. Prado pontua que “o que se ouve, vê, toca, e cheira referente a isso é chave

para orientação espacial e coordenação das atividades […] trata-se mais de conhecer através da

prática do que aplicar o conhecimento na prática.” (2012, p. 181). Assim, referenciando Ingold

e Kurttila (2000), a autora aponta o conhecimento tradicional como processo e habilidade. 

Silva ao falar sobre as parteiras tradicionais de Mazagão – AP e conceituar tradicional

aponta  para  “formas  de  vida  diferenciadas  que,  em  inúmeros  casos,  vinculam-se  a

possibilidades  concretas  de  sobrevivência  e  resistência  em  situações  de  desapropriação  e

perdas de recursos essenciais à reprodução material e social das populações.”. (2005, p. 49).

Nas comunidades rurais e ribeirinhas, como foi dito anteriormente, as parteiras fazem o papel

de agentes de saúde local, atuando diretamente na manutenção de saúde dos que vivem na

região,  dessa maneira  podemos considerar ser o partejar  uma prática de resistência  e  uma

maneira de assegurar a reprodução dessas populações com os recursos que possuem. 

Na  Amazônia,  a  força  dessa  prática  decorre  de  dois  aspectos  particulares:  a
precariedade dos serviços e equipamentos de assistência à saúde e o predomínio de
saberes  e  práticas  de  saúde fundadas  na  fé  e  no uso  de  ervas  medicinais  como
recurso para a promoção da saúde comunitárias, tais como a pajelança cabocla e as
práticas religiosas de matriz africana. (SILVA, 2008, p. 83) 

Pinto (2010) também discorre sobre esse universo místico e diverso das práticas das

parteiras na Amazônia. Silva ainda pontua sobre as particularidades que envolvem o cenário

amazônico  “sua  riqueza  decorre  dessa  pluralidade,  que  possibilita  a  construção  de  um

patrimônio  de  conhecimentos  e  práticas  resultantes  da  convivência  de  suas  populações

originárias e tradicionais com seus diferentes ecossistemas.” (2005, p. 51). Dito isso, podemos

perceber que a “sociabilidade amazônica”, termo cunhado pela autora para se referir as formas

particulares  de  organização  da  vida  comunitária  e  do trabalho  dentro  dessas  comunidades

rurais  e  ribeirinhas,  leva  em  consideração  uma  série  de  fatores  que  envolvem  ambiente,

socialização e contexto nas quais estão inseridas as interlocutoras pesquisadas.



78

Na amazônia há um acervo de complexos conhecimentos que  incluem conhecimentos

medicinais, de culinária, estéticos e relações com os animais e natureza. Através disso pode-se

entender a relação estreita dessas mulheres com o ambiente onde estão inseridas e perceber que

“no contexto amazônico natureza e cultura,  ambiente e homens/mulheres encontram-se em

unidade  dinâmica  e  complexa  que  faz  emanar  visões  de  mundo  que  disputam  com  as

concepções dominantes de sociedade.” (SILVA, 2005, p. 53). Apesar disso a autora afirmou:

De fato,  existe  uma rígida  divisão  sexual  do  trabalho,  no  interior  das  pequenas
comunidades rurais. Não se trata de defender posições ideológicas que advogam a
ausência das mulheres em certas atividades produtivas, pois muitos estudos mostram
com eloquência a contribuição das mulheres à produção agrícola na região, mas de
reconhecer  que,  no  interior  dessas  atividades,  foram  delimitadas  barreiras  que
definem até onde vai o trabalho das mulheres. Tais barreiras têm contribuído para
manter  a  ação  das  mulheres  restrita  às  esferas  de  menor  expressão  econômica.
(SILVA, 2005, p. 76) 

A  experiência  com  as  interlocutoras  deste  estudo  apontam  para  essa  linha  de

pensamento, onde mulheres atuam mais na esfera doméstica e homens no espaço público. No

entanto, as mulheres também realizam pequenas atividades produtivas no ambiente familiar,

mas predominantemente atuam nas tarefas do lar, no cuidado com a casa e criação dos filhos.

Aos homens cabe cuidar da subsistência, indo caçar e pescar. Heleieth Saffioti explica que:

A sociedade investe muito na  naturalização desse processo. Isto é, tenta fazer crer
que a atribuição do espaço doméstico à mulher decorre de sua capacidade de ser mãe.
De acordo com esse pensamento, é  natural que a mulher se dedique aos afazeres
domésticos,  aí  compreendida  a  socialização  dos  filhos,  como  é  natural sua
capacidade de conceber e dar à luz. (SAFFIOTI, 1987, p. 9) 

Sabe-se que a socialização em nossa sociedade ocidental atribui o cuidado dos filhos

como  tarefa  predominantemente  feminina,  até  mesmo quando  a  mulher  desempenha  uma

tarefa fora do lar, essa atribuição continua sendo exclusivamente sua. Aos homens é ensinado

que o espaço público e de provedor do lar é seu (HIRATA e KERGOAT, 2007; SCAVONE,

2001; SAFFIOTI, 1987). A socialização encoraja meninas a serem mães, cuidadoras e donas

de casa, aos meninos cobra força, virilidade e exploração do mundo, todos esses papéis sociais

são expostos em brincadeiras e brinquedos, em repasses através de adultos para crianças do

que seria ser homem e mulher e através inclusive da escola, por meio dos materiais didáticos,

que retratam os papéis sociais de gênero com delimitações entre ser masculino e feminino e

sobre a divisão sexual do trabalho.

No contexto  em que as  mulheres  parteiras  foram socializadas,  meninos  e  meninas

ficavam  no  espaço  da  casa  com  a  mãe  e  acompanhavam  nos  afazeres  domésticos,  na



79

preparação  de  remédios  caseiros,  nos  cuidados  com  os  irmãos  mais  novos,  mas

predominantemente  eram  as  meninas  que  mais  atentavam  para  os  trabalhos  que  a  mãe

desenvolvia, isso ocorria porque os meninos geralmente acompanhavam os pais quando estes

iam  caçar  e  pescar,  dessa  forma  eram  as  meninas  que  estavam  sempre  presentes  e

acompanhando as mães nos afazeres do lar e em atividades que faziam referência ao mundo

doméstico.

Ao falar sobre cuidado e divisão sexual do trabalho Marcia Longhi (2015), pontua que

o cuidado é visto como próprio da mulher, tanto no âmbito da vida privada, quanto da vida

pública,  e aponta que isso pode ser constatado pelos números de profissionais homens em

profissões  como  empregada  doméstica,  babás,  enfermeiras,  profissões  essas  que  exigem

cuidado com o lar, cuidado da saúde e maternidade e dessa forma são associados a mulher.

Helena Hirata e Danièle Kergoat ao falarem sobre divisão sexual do trabalho pontuam que:

A divisão sexual do trabalho é a forma de divisão do trabalho social decorrente das
relações  sociais  de  sexo;  mais  do  que  isso,  é  um  fator  prioritário  para  a
sobrevivência  da  relação  entre  os  sexos.  Essa  forma  é  modulada  histórica  e
socialmente. Tem como características a designação prioritária dos homens à esfera
produtiva e das  mulheres  à  esfera  reprodutiva e,  simultaneamente,  a apropriação
pelos homens das funções com maior valor social adicionado (políticos, religiosos,
militares, etc). (HIRATA e KERGOAT, 2007, p. 599)

Ainda sobre a divisão sexual do trabalho, pontuam que é importante destacar que essas

desigualdades são organizadas por dois princípios, o de separação, que coloca trabalhos como

masculinos e femininos, e da hierarquização, que considera o trabalho masculino como mais

valoroso que o feminino. Elas ainda salientam que “Se os dois princípios encontram-se em

todas as sociedades conhecidas e são legitimados pela ideologia naturalista, isto não significa,

no  entanto,  que  a  divisão  sexual  do  trabalho  seja  um  dado  imutável.”  (HIRATA  e

KERGOAT, 2007, p. 599-600).

 Quando  as  mulheres  estudadas  passaram  a  atuar  efetivamente  como  parteiras

tradicionais  o  contexto  mudou,  primeiro  por  atuarem  muitas  vezes  fora  de  suas  casas,

principalmente  no  momento  de  parto  e  pós-parto,  quando  dedicavam  mais  tempo  às

parturientes. Elas se afastavam do espaço do lar e iam cuidar de outros lares, dos afazeres de

outras pessoas e em suas casas ficavam os maridos e filhos, muitos deles indignados, como

era o caso do companheiro de Anne, que até o final da vida da esposa não via com bons olhos

sua atuação como parteira tradicional por essa se afastar do lar. Também é o caso de Nísia,

que sempre atuou mesmo contra a vontade e reclamações do companheiro. 



80

Além  das  interlocutoras  principais  do  estudo,  há  os  casos  relatados  pelas  outras

parteiras  que  frisavam  a  desaprovação  de  maridos  e  filhos,  primeiro  por  afastar  essas

mulheres da casa e das tarefas do lar, o que fazia com que eles passassem a cuidar desse

espaço em sua ausência, uma vez que as filhas mulheres acompanhavam suas mães quando

iam atender os partos para ajudar no pós-parto ou com outros afazeres na casa da parturiente.

E segundo pela profissão não dar um retorno financeiro às parteiras, uma vez que muitas não

recebiam dinheiro mas outras recompensas em substituição ao valor monetário.

Mesmo com a reprovação dos maridos e filhos, nunca deixaram de exercer o partejar,

afirmaram que conhecendo as dores do parto não poderiam deixar uma mulher sem ajuda

nesse momento, e mais importante ainda no discurso dessas mulheres é sobre o “dom”  que

carregam, o “dom” do partejar e que não pode ser rejeitado por elas, uma vez que é algo

doado por Deus para que atuem nessa ajuda para com as mulheres gestantes. Segundo elas, o

momento de parar é somente quando forem impedidas por questões de saúde ou em situação

que impeça no seu fazer, entendido por elas como um aviso divino que esse seria o momento

de finalizar sua atuação (NASCIMENTO, 2016; CARDOSO e NASCIMENTO, 2017). 

Pelo exposto,  evidencia-se na prática  do partejar  algumas desigualdades  de gênero,

como a divisão sexual do trabalho que coloca em sua maioria mulheres atuando como parteiras

tradicionais e as meninas ajudando a mãe nesses atendimentos, por ser uma atividade voltada

para cuidados com o outro; a falta de valorização e reconhecimento do ofício do partejar como

profissão e com isso a não remuneração das atividades; e a santificação da prática através da

propagação da ideia de  “dom” que acaba por sujeitar  essas mulheres a permanecerem nos

atendimentos mesmo que sem os reconhecimentos do poder público. Cabe ressaltar que a ideia

de “dom” que sujeita essas mulheres é a que as coloca como atuando por amor e pelo instinto

maternal que localiza as mulheres como cuidadoras natas, uma vez que a característica do

“dom” que as parteiras se atribuem é de um conhecimento privilegiado da prática atribuído por

Deus e que por isso mereceria todos os reconhecimentos devidos. 

A partir de agora a discussão será guiada para o entendimento de como essas técnicas

são assimiladas pelas parteiras tradicionais durante sua socialização, quais etapas se seguem do

descobrimento do “dom” até sua atuação efetiva no partejar, em que momento elas passam de

mulheres comuns dentro da comunidade para receberem o status de “parteira de verdade”.



81

4.2  De “curiosa” à “parteira de verdade”

O partejar tradicional, prática efetuada pelas interlocutoras principais desse estudo, é

um conjunto de técnicas de cuidado voltados para parturiente e criança. Como visto acima, o

cuidado em nossa sociedade é designado às mulheres, os cuidados com o lar, cuidado com os

filhos, companheiros, entre outros. Apesar da clara divisão entre o mundo doméstico e público

também  presente  nas  comunidades  ribeirinhas,  nas  quais  essas  mulheres  parteiras  foram

socializadas,  percebemos  através  dos  dados  de  campo  que  muito  dos  saberes  não  foram

restritos à elas, mas também compartilhado com os meninos, no entanto, é raro ver um homem

parteiro. No Amapá, segundo dados da Rede estadual, existem seis, no entanto não foi possível

contato com eles por serem de outros municípios, mas foi possível ouvir das parteiras com as

quais trabalhei e que conheciam a atuação desses homens sobre a percepção que tinham da

atuação deles no partejar. 

Sempre  que  perguntadas  sobre  sua  iniciação  no  partejar,  sobre  como  sabiam  que

tinham  o  “dom”  de  partejar  ou  com  quem  aprenderam  as  técnicas  que  utilizavam  nos

atendimentos, respondiam que seus conhecimentos eram frutos de um dom divino, que não

aprenderam com ninguém e que tudo que sabiam era em decorrência desse “dom”. No entanto,

com o tempo de convívio e conversa, foi possível compreender como esses conhecimentos,

denominado de “dom”,  foram aprendidos por elas. Para isso, farei um diálogo com Ingold

(2010),  onde  o  autor  faz  uma  crítica  a  ideia  de  Dan  Spenber  de  que  “conhecimento  é

informação, e seres humanos são mecanismos para processá-los.” (INGOLD, 2010, p. 7), em

contrapartida o autor propõe que “conhecimento consiste, em primeiro lugar, em habilidades, e

que  todo  ser  humano  é  um  centro  de  percepções  e  agência  em  um  campo  de  prática.”

(INGOLD, 2010, p. 7). 

A solução, eu afirmo, é ir além da dicotomia entre capacidades inatas e competências
adquiridas,  através  de  um enfoque sobre  as  propriedades  emergentes  de  sistemas
dinâmicos.  Habilidades,  sugiro eu,  são  melhor compreendidas  como propriedades
desse tipo. É através de um processo de habilitação (enskilment), não de enculturação,
que cada geração alcança e ultrapassa a sabedoria de suas predecessoras. Isto me leva
a concluir que, no crescimento do conhecimento humano, a contribuição que cada
geração dá à seguinte não é um suprimento acumulado de representações, mas uma
educação da atenção. (INGOLD, 2010, p. 07)

Dessa forma, o autor pontua que há uma envolvimento mútuo entre natureza/cultura,

organismo/pessoa e que esse envolvimento dá lugar à percepção e ação dentro do processo

continuo  que  é  a  vida  humana.  Ingold  ao  falar  dessa  educação  da  atenção,  defende  uma



82

perspectiva denominada de “epistemologia ecológica”,  nela busca-se superar as dualidades

sujeito/sociedade,  corpo/mente,  natureza/cultura,  organismo/pessoa,  entre  outras,  através  de

uma apresentação das simetrias nas relações de humanos e não-humanos no ambiente. Steil e

Carvalho descrevem o que é uma epistemologia ecológica de forma didática

As epistemologias ecológicas contrapõem-se à perspectiva representacional. Partem
de uma premissa compartilhada de que os significados, os conceitos e as abstrações
que resultam do processo do conhecimento não constituem um mundo à parte em
relação  a matéria  e  às  coisas.  Conhecer  é  fundamentalmente  uma habilidade que
adquirimos na relação com outros organismos e seres que habitam o mesmo mundo, e
não uma prerrogativa humana que se processaria no espaço restrito da mente como
uma operação racional.  Torna-se, assim, impossível dissociar a mente do corpo, a
cultura  da  natureza,  o  conhecimento  da  experiência.  Para  conhecer  a  partir  da
perspectiva ecológica, é necessário estar imerso na matéria e no mundo através do
engajamento continuo no ambiente. (STEIL e CARVALHO, 2014, p. 164)

A  partir  dos  dados  de  campo,  onde  as  parteiras  tradicionais  não  identificam  que

receberam ensinamentos diretos de mães, avós ou outras parteiras próximas, o fato de estarem

presentes e com atenção nas atividades indicam que houve um aprendizado, alguma forma de

educação.  Dito  isso,  trabalharemos  com essa  “educação  da  atenção”  e  esse  “engajamento

continuo  no ambiente”  em diálogo com os  dados de  campo e  os  conceitos  nativos  sobre

assimilação  e  desenvolvimento  dos  conhecimentos  referentes  à  prática  do  partejar  pelas

mulheres parteiras de Santana. “Curiosidade” e “necessidade” são categorias nativas que irão

ajudar nesse destrinchamento do processo de percepção e aprendizagem do partejar tradicional.

4.2.1  A “curiosidade” que molda

As  parteiras  relataram  que  desde  cedo  acompanhavam  as  mulheres  da  família

recebendo ou prestando atendimento sobre o partejar (vide capítulo anterior). Já aos 10 anos e

até mesmo antes disso atuavam ajudando no pós-parto, cuidando da cicatrização do umbigo da

criança, produzindo remédios mais simples e acompanhando as “puxações” que eram feitas em

suas casas por parteiras da família. Todos esses cuidados são parte do processo do partejar, no

entanto, elas ainda não se consideravam ou eram vistas enquanto parteiras, somente a partir da

atuação no parto é que esse título era empregado à elas pela comunidade, e a partir disso elas

começavam a se identificar enquanto tal. Mas para chegar nesse momento elas passavam por

um processo de descobrimento. Tassinari, ao falar sobre aprendizado entre crianças indígenas

pontua que a “ajuda” é uma das etapas do processo de assimilação do conhecimento

O termo local  que define a participação infantil que envolve tanto aprendizagem
quanto participação na produção é “ajuda”. Isso qualifica o ato de acompanhar os
familiares no trabalho: as crianças podem estar brincando de outras coisas perto de



83

onde  os  mais  velhos  trabalham,  mas  sua  presença  envolve  observação,
reconhecimento  do  ambiente,  aprendizagem  e,  eventualmente  participação.”
(TASSINARI, 2015, p. 152). 

Com essa ajuda, a autora pontua que as crianças já iam adquirindo habilidades sobre

determinada  função,  e  isso  também  foi  percebido  entre  as  parteiras  estudadas.  Quando

afirmavam que enquanto a mãe finalizava o parto elas preparavam um banho, uma alimentação

para as gestantes, ou já com a criança depois do parto, observavam e cuidavam do umbigo,

todo esse processo já  estava demandando delas  algumas  funções sobre o partejar  e assim

proporcionando  a  criação  de  habilidades.  Sautchuk  (2015)  pontua  que  o  processo  de

aprendizagem  não  ocorre  por  meio  de  uma  ação  orientada  de  um  adulto,  mas  sim  pela

observação  e  participação  nas  atividades,  ou  no  que  os  seus  interlocutores  chamavam de

“serviço”. 

Uma das frases que mais ouvi foi “Ah minha filha, eu era muito curiosa!”, essa frase

era dita quando eu questionava sobre como elas sabiam “puxar” ou que remédio receitar para

cada situação que surgia nos atendimentos. Segundo seus relatos “nesse tempo as crianças não

podia tá junto dos adultos não”, e quando acompanhavam mães, tias, avós ou outras mulheres

que trabalhavam no partejar ou que estavam sendo atendidas conseguiam ouvir e ver alguns

procedimentos efetuados no momento da “puxação”,  produção de remédios caseiros ou no

pós-parto. Também confessaram “brechar” e ouvir “atrás das portas” quando as mulheres mais

velhas falavam sobre a experiência do parto. 

No momento  principal,  o  parto,  tudo era  restrito,  elas  apenas  ouviam os  sons  que

vinham  do  quarto,  ao  levarem  água,  toalhas  ou  outro  objeto  solicitado  pela  parteira,

observavam muito rapidamente o que acontecia dentro do espaço. Após o parto, o contato já

era com uma criança e a mãe, ambas já limpas e o ambiente organizado. O que acontecia no

momento do parto era nebuloso para elas. Ingold explica sobre a importância de ver e ouvir

nos processos de percepção e aprendizagem das pessoas. O autor pontua que a percepção “não

é  uma  operação  que  acontece  “dentro-da-cabeça”,  executada  sobre  o  material  bruto  das

sensações, mas ocorre em circuitos que perpassam as fronteiras entre cérebro, corpo e mundo.”

(2008, p. 2), dessa forma o autor pontua que “olhos e ouvidos não devem ser entendidos como

teclados separados para o registro das sensações, mas, sim, como órgãos do corpo como um

todo em cujo movimento dentro do ambiente, consiste a atividade de percepção.” (INGOLD,

2008, p. 28). 



84

As parteiras tradicionais dentro do ambiente em que estavam inseridas, no momento do

parto, onde havia maior restrição à presença delas, geralmente pela pouca idade, incorporavam

o que o autor denomina de “atenção auditiva que converte a visão em vigilância” (INGOLD,

2008, p. 38), ele explica que “é precisamente a incorporação da visão ao processo de percepção

auditiva que transforma ouvir passivamente em escutar ativamente. Mas o oposto também se

aplica” (2008, p. 38). Ao ativarem a “curiosidade” para todos os movimentos e ruídos que

ocorriam no quarto combinado a observação do que se passava ali através da percepção de

qualquer  movimentação,  ativava  nelas  a  imaginação  sobre  toda  a  situação  vivida  que  se

confirmava ao adentrarem o espaço após o parto, já com uma criança. Rememorando o que foi

ouvido e visto era possível fazer essa reconstrução do ocorrido, mesmo que não totalmente fiel.

O  processo  de  aprendizagem  se  dava  através  dessa  relação  experiencial  com  o

ambiente e situação que estavam inseridas, ou como Ingold (2010) salienta em seus escritos, o

ser humano, como qualquer outro organismo é causa e efeito de si mesmo. Esse momento de

“ajuda”, combinado a “curiosidade” das parteiras na situação vivenciada é que proporciona à

elas o aprendizado inicial sobre o partejar. 

Ingold chama de “descobrimento dirigido” o ato de mostrar “mostrar alguma coisa à

alguém é fazer essa coisa se tornar presente para esta pessoa, de modo que ela possa apreendê-

la diretamente, seja olhando, ouvindo ou sentindo.” (INGOLD, 2010, p. 19). As parteiras ao

pedirem ajuda de suas filhas e netas com os afazeres referentes ao partejar estão fazendo com

que  essas  técnicas  estejam visíveis  para  o  aprendizado  das  “curiosas”  e  assim,  com esse

contato inicial, elas podem aprender e criar habilidades com determinada técnica através dessa

“educação da atenção”.

Não é exclusivamente através de uma “herança das antepassadas” ou fielmente através

de uma “transmissão oral” que esses conhecimentos são repassados para mulheres parteiras.

As circunstâncias em que elas estão inseridas, as experiências que elas acompanham ao ver

outras mulheres em atendimento, os conhecimentos que possuem sobre o ambiente e remédios

naturais que são ensinados pelos familiares, combinado a observação atenta e “curiosa” são

alguns dos elementos que possibilitam à essas mulheres obterem os conhecimentos nessa fase

inicial  da prática  do partejar.  Além disso,  alguma das parteiras  com as quais tive  contato

iniciaram o partejar depois de passar pela experiência do parto, elas afirmaram que isso ajudou

bastante nesse aprendizado. 



85

Como visto no capítulo anterior,  elas observavam atentamente nesses momentos de

ajuda, Nísia além de afirmar que desde seus 10 anos produzia remédios, nas ajudas com o

partejar verificava e cuidava do umbigo da criança após o nascimento, isso era uma forma de

reconhecer  o  que  a  parteira  havia  feito  ali;  Anne  ouvia  pelos  cantos  da  casa  quando  as

mulheres conversavam sobre o parto e sabia as propriedades de muitas plantas que aprendeu

desde muito cedo a manipular para os mais diversos fins; Penha era alfabetizada e afirmou que

quando  via  a  parteira  fazendo  algo  diferente  anotava  em um caderno  para  não  esquecer;

Dandara levava sempre que preciso algumas coisas para o quarto quando solicitada; Clara

afirma desde os 10 anos trabalhar com manipulação de ervas e plantas e saber práticas de

cuidado em saúde.

Passado o momento inicial, que considero como momento de assimilação das primeiras

etapas do partejar, aonde são criadas situações para que as “curiosas” aprendam as técnicas

através da ajuda que prestavam as parteiras mais  velhas,  é chegado o momento em que a

habilidade  que  estava  sendo  cultivada  será  posta  em  prática,  esse  momento  é  o  da

“necessidade”,  quando  praticam  as  habilidades  já  conhecidas  no  momento  inicial  de

assimilação e compreensão enquanto pessoas “curiosas”. Passemos ao momento da iniciação. 

4.2.2  A “necessidade” faz surgir a “parteira de verdade”

A “necessidade” segundo as parteiras, é aquele momento de urgência, que uma mulher

precisa  de  ajuda  para  o  parto  e  sem muitas  opções  disponíveis  a  até  então  “curiosa”  se

prontifica nesse auxílio à gestante. Esse momento é a justificativa para totalidade das parteiras

com as quais estudei se inserirem no ofício do partejar, por isso classifiquei o momento da

“necessidade” como a iniciação das parteiras que até aquele momento eram apenas “curiosas”

no processo do partejar. 

Como já mencionado em outros momentos,  as “curiosas” tinham acesso a todas as

práticas do partejar, exceto ao parto. No entanto, pelas observações que fizeram nos momentos

de ajuda, pelo que ouviram “da conversa dos adultos” ou “atrás das portas” e até mesmo pela

própria experiência de seu parto, uma vez que muitas iniciam após terem filhos, é possível ter

uma  noção  mínima  sobre  esse  momento.  A  pergunta  é,  como  essas  mulheres,  até  então

iniciantes no parto vão atuar nessa situação de “necessidade”? Para responder, relembramos

Mauss, quando fala sobre técnicas do corpo 



86

O que se passa é uma imitação prestigiosa. A criança, como o adulto imita atos bem-
sucedidos  que  ela  viu  ser  efetuados  por  pessoas  nas  quais  confia  e  que  têm
autoridade sobre ela. O ato se impõe de fora, do alto, mesmo um ato exclusivamente
biológico, relativo ao corpo. O indivíduo assimila a série dos movimentos de que é
composto o ato executado diante dele ou com ele pelos outros. (MAUSS, 2015, p.
403)

Ingold também fala sobre essa cópia ou imitação. Para ele “o iniciante olha, sente ou

ouve os movimentos do especialista e procura, através das tentativas repetidas, igualar seus

próprios movimentos corporais àqueles de sua atenção” (2010, p. 21). Dessa forma, com a

experiência acumulada através do redescobrimento dirigido, das informações que possuíam

por meio das observações de ver e ouvir e através de suas próprias experiências como mulheres

que passaram por um parto, elas imitavam e improvisavam técnicas para o momento em que

tiveram que acompanhar um parto. Essas improvisações e imitações foram resultados de todas

as  experiências  vividas  até  então  e  foram  escolhidas  para  serem  colocadas  em  prática

justamente pela confiança, pelos resultados positivos que alcançaram até então e pelo prestígio

das pessoas que desenvolveram determinada técnica.   

Como Debortoli e Sautchuk pontuam “a técnica não é, assim, um produto objetificável,

mas formas necessariamente sempre novas de acoplamento em situações específicas” (2013, p.

10). Os autores querem apontar que é apenas por meio dessa iniciação que será possível ver as

habilidades do indivíduo, uma vez que é o momento de colocar a prova sua capacidade de

resolução dos problemas, mostrando-se assim capazes de atuar na vida social, para eles “o que

se aprende são formas de solucionar praticamente problemas motores/sociais  que nunca se

repetem  perfeitamente,  onde  cada  gesto  é  um  ato  de  participação/improvisação.”

(DEBORTOLI e SAUTCHUK, 2013, p. 11). 

Ao falar  sobre a improvisação não quero dizer  que a  pessoa não saiba o que está

fazendo, por isso o uso dela. O que pretendo deixar claro é que cada situação é única e que

cabe ao indivíduo que está à frente da atuação técnica verificar por meio de suas experiências

no mundo qual o melhor caminho a ser seguido. É somente por meio de sua atuação prática e

das diversas experiências acumuladas durante a vida que serão escolhidas as formas de se

resolver os problemas apresentados em situações diversas e ao mesmo tempo específicas. 

Na  passagem  das  gerações  humanas,  a  contribuição  de  cada  uma  para  a
cognoscibilidade da seguinte não se dá pela entrega de um corpo de informações
desincorporada  e  contexto-independente,  mas  pela  criação,  através  de  suas
atividades,  de  contextos  ambientais  dentro  dos quais  as  sucessoras  desenvolvem
suas próprias habilidades incorporadas de percepção e ação.  Em vez de ter suas
capacidades evolutivas recheadas de estruturas que representam aspectos do mundo,



87

os seres humanos emergem como um centro de atenção e agência cujos processos
ressoam com os de seu ambiente. O conhecer, então, não reside nas relações entre
estrutura do mundo e estruturas na mente, mas é imanente à vida e consciência do
conhecedor,  pois  desabrocha  dentro  do  campo  da  prática  –  a  taskscape  –
estabelecido através de sua presença enquanto ser-no-mundo. (INGOLD, 2010, p.
21)

 Quis deixar claro com a passagem acima que a improvisação nada mais é do que o

resultado da percepção e ação que o indivíduo capta em seu ambiente, no caso das parteiras

tradicionais aqui retratadas, cada técnica tem uma forma e ritmo próprio, mas que ao final

alcançam o resultado esperado, o parto seguro para mãe e bebê. “As disposições corporais e o

vínculo com o ambiente são dimensões privilegiadas dessas pedagogias, que se valem dos

contextos de prática para o desenvolvimento de habilidades e a transmissão de valores, saberes

e identidades coletivas.” (TASSINARI, 2015, p. 169). 

Nas comunidades  ribeirinhas,  as parteiras  tradicionais  são muito presentes e ativas.

Homens e mulheres que vivem nesses ambientes tem acesso aos conhecimentos sobre ervas,

plantas e raízes e como eles podem auxiliar em questões de saúde, com isso a produção e

consumo de remédios caseiros é algo comum entre essas populações, que possuem recursos

naturais ali disponíveis para tratamento de inúmeras doenças (SILVA, 2005; PINTO, 2010).

Podemos  conjecturar  que  no  caso  das  parteiras  tradicionais  também  há  essa  dimensão

privilegiada das pedagogias tanto pelo ambiente em que estão inseridas, como pelo contexto de

contato com parteiras tradicionais e suas práticas. 

A “necessidade”  é  o  momento  que  irá  transformar  essa  pessoa  “curiosa”  em uma

parteira, no entanto, arrisco dizer que nesse primeiro momento da iniciação, mesmo com o

sucesso do parto, essa mulher não receberá ainda o status de “parteira de verdade” uma vez que

existem mulheres que fizeram alguns partos, mas nem por isso são consideradas pelos seus

pares como fazendo parte da categoria “parteiras de verdade”.  Esse status só será alcançado

através de vários atendimentos efetuados e pelo sucesso destes. A partir disso é que irá se

confirmar  se  uma   mulher  possuí  o  “dom” e  poderá  passar  ao  patamar  de  “parteira  de

verdade”.

Para  ser  uma  “parteira  de  verdade”,  pelo  relatado  por  minhas  interlocutoras,  é

necessário ter um histórico de sucesso nos partos, ter o “dom” e ser ativa nas atividades que

envolvem  o  processo  do  partejar.  De  nada  adianta  atuar  no  parto  em  uma  situação  de

“necessidade” e ter sucesso neste, se não há a predisposição necessária, o ser ativo e “curioso”



88

constante que atribui à essas mulheres a categoria prestigiosa de possuidoras de “dom”. Mauss

fala sobre técnicas do corpo em relação ao rendimento e pontua que “o adestramento, como a

montagem de uma máquina, é a busca, a aquisição de um rendimento. Aqui, é um rendimento

humano.” (2015, p. 408), para complementar 

Aqui intervém a noção, muito importante em psicologia e sociologia, de destreza.
[…]. para designar as pessoas que têm o senso da adaptação de seus movimentos
bem coordenados a objetivos, que têm hábitos, que “sabem como fazer”. É a noção
inglesa  de  “craft”,  de  “clever”  (destreza,  presença  de  espírito  e  hábito),  é  a
habilidade em alguma coisa. (MAUSS, 2015, p. 408-409)

Dessa maneira, pode-se confirmar a premissa de que esse rendimento e destreza de que

trata o autor, faz referência a capacidade de adaptação das mulheres parteiras ao saber/fazer, de

ter habilidade no partejar e continuar atuando nessa prática. Ingold também fala sobre destreza,

para ele “a destreza é um complemento necessário para o que David Pye (1968, p. 4-5) chamou

de “trabalho de risco”. Nesse trabalho a qualidade do resultado depende a todo momento, do

cuidado e do juízo com que a tarefa prossegue.” (2015, p. 105). Dessa forma, a destreza se

apresenta como uma vigilância constante dentro da atividade prática, ou um “acoplamento de

movimento  e  percepção”  que  o  autor  afirma  ser  a  chave  para  que  uma  prática  se  torne

qualificada. 

É importante pontuar sobre as diversas formas de atuação no partejar. Cada atividade

técnica desenvolvida por elas, seja a “puxação”, produção de remédios caseiros, parto ou rezas,

são técnicas desenvolvidas de um jeito único. Não há um manual de como proceder no partejar

tradicional, com etapas a serem seguidas. Cada uma delas desenvolve suas atividades de forma

única, com as diversas informações acumuladas durante o tempo. Um exemplo é a “puxação”,

é consenso entre  elas toques diretamente na barriga para mudar a posição de um feto,  no

entanto, algumas adicionam à isso algumas técnicas como: socos na palma dos pés, com a

justificativa de que isso reorganiza o feto na barriga da mãe (caso de Clara e Anne); Dandara

abraçava a gestante pela cintura e sacudia algumas vezes para que a criança saísse de uma

posição desconfortável; Nísia tinha restrições de tocar em algumas partes do corpo da mulher

durante a gestação alegando que poderia acarretar em um aborto; Penha ao contrário de todas

as parteiras entrevistadas, só puxava a parturiente para diminuir a barriga depois de passado os

oito dias do pós-parto. Os exemplos são para pontuar que cada uma atua de forma única, de

acordo com suas experiências anteriores e que essa diversidade não afeta na eficácia do seu

saber/fazer.  



89

Ingold salienta que o que vai diferenciar o especialista do iniciante é que quanto mais

habilidoso for, menor é a necessidade de elaboração de um plano a seguir, isso ocorre, segundo

o autor, pela harmonização entre tarefa e os movimentos efetuados “o movimento corporal do

praticante é,  ao mesmo tempo,  um  movimento de atenção;  porque ele  olha,  ouve e sente,

mesmo quando trabalha.” (2010, p. 18). Esse movimento de atenção é o que vai permitir ao

habilidoso  tomar decisões  que geralmente  são frutos  de experiências  anteriores  e decisões

essas que trazem uma resolução para o momento atual. Como já salientando, o conhecimento

que elas  carregam sobre o partejar  tradicional  é  fruto  das  experiências  que  tiveram nesse

campo prático de atuação, de ser no mundo enquanto parteiras tradicionais.  “Quanto mais

experientes  nos  tornamos  em andar  por  esses  caminhos  de  observação,  mais  capazes  nos

tornamos de notar e responder fluentemente.” (INGOLD, 2015, p. 29).  

Podemos  entender  as  etapas  de  compreensão,  assimilação  e  desenvolvimento  do

partejar  pelas parteiras de Santana através das categorias “curiosidade” e “necessidade”.  O

ambiente,  a “sociabilidade amazônica” característica das comunidades  ribeirinhas,  junto do

contexto  social  e  cultura  em  que  foram  socializadas,  possibilitou  à  elas  compreender  e

assimilar  várias das técnicas  do partejar  muito antes de entenderem do que exatamente se

tratava, essa nebulosidade sobre a prática do partejar ativou nelas a “curiosidade” que muitas

citam  como  uma  característica  marcante  da  infância  e  adolescência,  que  fazia  com  que

estivessem sempre juntas de outras mulheres que atuavam ou que passaram pela experiência

do parto e com isso elas acumulavam, compreendiam e assimilavam algumas dessas técnicas. 

No  momento  da  “necessidade”,  outra  categoria  bastante  utilizada  por  elas,  esses

conhecimentos  devem  ser  colocados  à  prova.  É  no  momento  da  “necessidade”  que  será

colocada em prática as técnicas assimiladas até então pela “curiosa”. Não há uma idade exata

para essa iniciação, tanto que das parteiras entrevistadas há quem iniciou aos 12 anos e quem

só passou pelo processo aos 45 anos, todas as experiências foram em momentos de urgência. A

partir disso essas técnicas foram desenvolvidas e aprimoradas por elas de acordo com cada

situação atendida, o que faz com que essa mulher ganhe experiência e se torne uma “parteira

de verdade”. Mas segundo elas, para atuar no partejar é imprescindível que se tenha o “dom”.

Afinal o que seria isso? Finalmente, vamos chegar ao entendimento do “dom”,  característica

que todas afirmam possuir e que sem isso, não poderiam atuar no partejar. 



90

Quando perguntei o que seria esse “dom” tão salientado por elas, afirmaram ser uma

dádiva, uma missão que foi concedida por Deus para que atuassem no auxílio para com essas

mulheres. Elas disseram que o “dom” é uma “coragem”, uma “inteligência”, uma “ciência de

Deus”, um “saber” que foi proporcionado à elas para que atuassem auxiliando outras mulheres

e  justificavam  através  da  exemplificação  de  não  terem  sido  ensinadas,  o  que  provaria

possuírem  o  “dom”.  Na  perspectiva  trabalhada  aqui,  podemos  inferir  que  esse  “dom”,

caracterizado por elas como um saber, trata-se das “habilidades” propostas por Ingold que

“emergem através dos trabalhos de maturação no interior de campos de prática constituídos

pelas  atividades  de  seus  antepassados”  (2010,  p.  16).  Compreendo o  “dom” como  essa

predisposição em ser ativa e “curiosa” sobre tudo que envolve as técnicas do partejar, isso faz

com que elas adquiram essas habilidades que mais tarde serão utilizadas em suas atuações

enquanto parteiras. 

É importante pontuar que mesmo elas considerando o  “dom” um saber inato, que já

nasceu com elas e que estava apenas esperando uma ocasião para desabrochar, denominada

como “necessidade”, elas acreditam que há o momento de parar, este, segundo elas, é quando

são acometidas por alguma doença. Clara e Penha estão com problemas de visão, por isso

afirmaram quase não mais atuar no parto, a não ser em momentos de “necessidade”. Dandara

contou que parou de atuar por dois meses por estar doente e em uma “conversa” com Deus

pediu para que ele respondesse com sua cura ou não se aquele era o momento de parar, logo

em seguida,  diz ter  sido curada,  assim voltou aos atendimentos.  Para elas,  as doenças são

avisos de que é o momento de parar, que o “dom” já não está presente, mais uma vez, através

disso, podemos colocar o “dom” como habilidades, uma vez que as doenças comprometeriam

os sentidos dessas mulheres, afetando diretamente suas habilidades, ou sua prática do partejar. 

Esclarecido  todo  o  processo  de  aprendizado  das  técnicas  do  partejar,  buscarei

apresentar um histórico sobre a presença das mulheres no partejar no decorrer do tempo, para

assim  entender  os  motivos  da  predominância  do  sexo  feminino  nessa  prática,  e  por  fim

responderei qual a percepção das parteiras de Santana sobre o partejar. 

4.3  Parteiras Tradicionais e gênero

Para iniciar, é importante pontuar como a antropologia feminista pode nos ajudar nessa

discussão. A antropologia feminista nasceu a partir dos anos 70, como um desdobramento da

antropologia da mulher. A antropologia da mulher surgiu a partir da inquietação pela pouca



91

visibilidade que a disciplina prestava a mulher e a necessidade de entender como a mulher era

representada nas literaturas antropológicas (MOORE, 2009). 

La antropología de la mujer fue la precursora de la antropología feminista; gracias a
ella la mujer  se situó de nuevo en el  <<punto de mira>> de la disciplina en un
intento  por  remediar  una  situación,  más  que  para  acabar  con  una  injusticia.  La
antropología feminista franquea la frontera del estudio da mujer y se adentra en el
estudio del género, de la relación entre la mujer y el varón, y del papel del género en
la  estructuración  de  las  sociedades  humanas,  de  su  historia,  ideología,  sistema
económico y organización política. El género, al igual que o concepto de <<accion
humana>>  o  de  <<sociedad>>,  no  puede  quedar  al  margen  del  estudio  de  las
sociedades  humanas.  Seria  imposible  dedicarse  al  estudio  de  una  ciencia  social
prescindiendo del concepto de género. (MOORE, 2009, p. 18)

A antropologia feminista surge então com o intuito, primeiro de dar voz as mulheres

que durante muito tempo tiveram suas histórias invisibilizadas e foram silenciadas, e segundo

para mostrar  que “todo análisis  de las  cuestiones  clave en antropología  y en las  ciencias

sociales debe partir de la correcta percepción de las relaciones de género.” (MOORE, 2009, p.

226), somente assim, poderá ser entendido o papel do gênero nessa estruturação da sociedade

humana.  Ainda  para  complementar  as  discussões  em  torno  do  intuito  da  antropologia

feminista, Bonetti salienta que 

Antropologia Feminista busca iluminar como a agência humana, as convenções e
práticas  de  gênero,  as  relações  sociais  empenhadas  em sistemas  de  distribuição
desigual de prestígios e privilégios (ORTNER e WHITEHEAD, 1985; ROSALDO,
1995 e ORTNER, 1996) se originam, em que formação social estão situadas e quais
suas condições de possibilidades. (2012, p. 56)

A desigualdade entre os sexos é muitas vezes interpretada como fenômeno universal, a

teoria feminista pontua a necessidade de não cair nessas universalidades sobre masculino e

feminino. Não generalizar os papéis de gênero é fundamental uma vez que cada universo é

único e tem particularidades que dependem das tantas relações ali estabelecidas. Nos estudos

de  gênero  não  há  definição  exata  do  masculino  ou  feminino  “São  construções  sociais  e

culturais mutáveis, não determinadas pela fundação biológica ou pelo determinismo cultural,

pois  vivenciadas  por  investimentos  subjetivos  distintos  com  agencialidades  diversas  em

práticas relacionais inseridas em situações de poder cambiantes.” (MACHADO, 2014, p. 22).

A autora salienta  que para um conceito de gênero ser elaborado leva-se em consideração

muito mais do que o sexo biológico, mas também as subjetividades, agências, práticas e os

espaços onde os sujeitos estão inseridos. 



92

Indo de acordo ao pontuado por Marylin Strathern, considero que o gênero não pode

ser entendido separadamente da sociabilidade, a autora o apresenta enquanto categorial:

[…]. Entendo por “gênero” aquelas categorizações de pessoas,  artefatos,  eventos,
sequências etc. que se fundamentam em imagens sexuais – nas maneiras pelas quais
a nitidez das características  masculinas e femininas torna concretas  as ideias das
pessoas sobre a natureza das relações sociais. Tomadas simplesmente como sendo
“sobre”  homens  e  mulheres,  tais  categorizações  têm  muitas  vezes  parecido
tautológicas. Na verdade, suas possibilidades inventivas não podem ser apreciadas
enquanto não se atente para a maneira pela qual relações são construídas por meio
delas. (STRATHERN, 2006, p. 20)

Moore pontua que não só o gênero é construído socialmente, como também o sexo,

“Corpos, processos psicológicos e partes do corpo não têm sentido fora das suas compreensões

socialmente  construídas.”  (MOORE,  1997,  p.  4),  mostrando  assim  que  não  podemos

considerar  tais  diferenças  naturais  e  fixas,  nem  considerar  os  conceitos  de  “mulher”  e

“homem” como predeterminados.  Em sua maioria são mulheres que ocuparam e ocupam o

papel  de  parteiras  tradicionais,  historicamente  à  elas  foi  relegada  a  responsabilidade  pela

ministração de cuidados médicos,  principalmente no que diz respeito ao parto, no entanto,

conforme a medicina se institucionaliza como um saber, passa a ser apropriada pelos homens

(CARVALHO et  al.,  2008).  Antes de adentrarmos o ponto principal  que é entender  se as

parteiras  atribuem ao processo  do partejar  e  suas  técnicas  categorizações  de  gênero,  acho

necessário revisitar onde essas mulheres estão localizadas na história.

4.3.1  De bruxas a santas: uma reconstrução histórica

Pelo trabalho desenvolvido por parteiras ser uma “atividade que acompanha a história

da própria humanidade e, particularmente, a história da mulher.” (BESSA, 1999, p. 251), vejo

a necessidade de uma reconstrução sobre os caminhos trilhados por parteiras tradicionais até

os dias de hoje, para melhor compreensão, contextualização e localização dessas mulheres na

história. Costa cita Êxodos para apresentar uma primeira referência histórica feita às atrizes

denominadas  de  parteiras  tradicionais.  A autora  ainda  supõe  “que  o  ato  de  partejar,  e  a

parteira como sujeito dessa ação, estejam intimamente ligados aos primórdios da história da

saúde, medicina e enfermagem.” (COSTA, 2002, p. 24). Na Grécia Antiga, mulheres que se

dedicavam  ao  partejar  eram  nomeadas  de  maieutas,  e  gozavam  de  prestígio  entre  a

comunidade, no entanto,  essa visão de mundo é desfeita durante a idade média.

A caça  às  bruxas,  foi  uma das  estratégias  da  Igreja  e  do Estado para eliminar  as

mulheres das práticas médicas e para tomarem todo controle sobre o corpo feminino. Uma vez



93

que as soluções dadas por médicos na época para as doenças e todos os males que acometiam

a  população  geralmente  eram  voltadas  para  questões  de  ordem  moral,  as  doenças  eram

justificadas  pelos  pecados  cometidos,  voltados  principalmente  para  questões  sobre  a

sexualidade. No entanto, as ditas bruxas não se conformavam com tais explicações “as bruxas

eram pessoas  empíricas:  confiavam mais  em seus  sentidos  do  que  na  fé  ou  na  doutrina;

acreditavam  na  experimentação,  e  na  relação  entre  causa  e  efeito.”  (EHRENREICH  &

ENGLISH, 1973, p. 18). 

O movimento  foi  muito  intenso  e  destrutivo  principalmente  para  as  mulheres.  Os

números estimados de execuções variam, em algumas cidades havia uma média de seiscentas

execuções ao ano, duas ao dia. Outros pontuam que o número mínimo de mulheres queimadas

é de cem mil, há ainda a estimativa do número total, chegando a milhões de execuções, sendo

que  as  mulheres  constituíam  85%  dos  executados  que  foram  acusados  de  bruxaria.

(EHRENREICH & ENGLISH, 1973; MURARO, 1995). 

Muraro  pontua  que  desde  a  antiguidade  as  mulheres  eram parteiras  e  curandeiras

populares,  elas  detinham um saber  que era  repassado por  gerações,  na  Idade Média  seus

saberes se intensificam e aprofundam-se. Nessa época, as mulheres pobres e camponesas não

tinham como cuidar da saúde, isso só era possível através de outras mulheres,  da mesma

classe social  e da comunidade “[…]. Eram as parteiras que viajavam de casa em casa, de

aldeia em aldeia, e as médicas populares para todas as doenças.” (1995, p. 14). Discussões

interessantes  sobre  o  período  de  caça  às  bruxas  e  a  organização  delas  nesse  período,

encontram-se nos relatos de Ehrenreich e English:

De  fato,  existem  depoimentos  de  que  as  mulheres  acusadas  de  serem  bruxas
efetivamente se reuniam em pequenos grupos a nível local  e que estes grupos se
juntavam em multidões de centenas ou mesmo milhares de pessoas quando havia
alguma festividade. Alguns autores têm levantado a hipótese de que estas reuniões
talvez fossem atos de cultos pagãos. Sem dúvida, esses encontros também ofereciam
uma  oportunidade  de  trocar  conhecimentos  sobre  ervas  medicinais  e  transmitir
notícias.  Temos poucos dados  sobre a  importância  política  das  organizações  das
bruxas,  mas é difícil  imaginar  que não tiveram alguma relação com as rebeliões
camponesas da época. Qualquer organização camponesa, pelo simples fato de ser
uma organização, atraía dissidentes, melhorava o contato entre aldeias e estabelecia
um espírito de solidariedade e autonomia entre os camponeses. (1973, p. 14-15)

As  autoras  são  muito  perspicazes  ao  pontuar  que  nesse  período  da  história,  as

mulheres parteiras e curandeiras estavam travando uma luta política. Primeiro, uma luta entre

os sexos, pois estavam deslegitimando o saber feminino e impondo o saber masculino como

hegemônico. Segundo, uma luta de classes, uma vez que essas mulheres estavam inseridas nas



94

classes  menos  favorecidas,  entre  os  camponeses,  seus  saberes  emergiam então  da cultura

popular “a prática médica dessas mulheres tem continuado prosperando até nossos dias no

seio dos movimentos de rebelião das classes mais pobres contra as autoridades estabelecidas.”

(EHRENREICH & ENGLISH, 1973, p. 5). Nessa época,  parteiras e curandeiras eram um

perigo para o monopólio do saber, mas os inquisidores não conseguiram extinguir todas essas

mulheres, que até hoje atuam em suas comunidades, no entanto, o período de caça às bruxas

conseguiu abalar a confiabilidade dessas agentes, transformando suas práticas em atividades

suspeitas. (VIEIRA, 2002).

No contexto do Brasil Colônia não foi diferente, Del Priore (2012) apresenta vários

registros de perseguições e processos que mulheres sofreram no período. Ainda, apresenta as

diversas técnicas de cura empregadas, que registradas no período colonial, se aproximam e

algumas vezes se igualam as técnicas ainda hoje executadas e descritas no capítulo anterior

como: oração à Santa Margarida;  “puxações”;  produção de remédios,  e etc.  “Mesmo sem

querer,  a  medicina  proporcionou,  paralelamente  ao seu desenvolvimento,  um território  de

resistência  para o saber-fazer  feminino em relação  à  própria  anatomia  da  mulher.”  (DEL

PRIORE, 2012, p. 113). 

As consequências dessa subversão e troca feita entre  as mulheres,  sobrevive ainda

hoje,  e  é  importante  frisar  que  isso foi  uma oportunidade  para que mulheres  de locais  e

culturas  diversas  preservassem seus  saberes,  eram  índias,  negras,  mulatas  e  brancas  que

através da solidariedade e disposição de socorrer outras mulheres, esquecidas e invisibilizadas

pela colônia, fizeram de seus conhecimentos populares uma saída para doenças até então sem

solução  diante  da  medicina  da  época  “os  reclamos  aflitos  advindos  do  parto  dificultoso

acionavam a vizinhança, os laços de familismo e comadrio.” (DEL PRIORE, 1995, p. 255).

Por muito tempo o partejar foi uma prática eminentemente feminina,  no entanto, a

partir do século XIX a atividade foi sendo incorporada pela medicina, isso se deu a partir da

criação das escolas de medicina no Brasil (BRENES, 1991; BESSA, 1999; MOTT, 1999). Na

Europa o processo de incorporação dos saberes se deu ainda nos séculos XVII e XVIII. Com a

inauguração das escolas de medicina no Rio de Janeiro e Bahia,  em 1808, o processo se

estendeu ao Brasil. 

A apropriação  dos  conhecimentos  das  mulheres  pela  medicina  na  época do Brasil

Império, ocorreu de forma lenta, uma vez que havia resistência das parturientes em buscar



95

atendimento obstétrico com médicos homens, dessa forma, nas escolas de medicina não havia

procura e consequentemente os médicos não conseguiam exercer a prática obstétrica, tendo

apenas  os  conhecimentos  teóricos  sobre  tal  atividade.  Isso  é  visto  nos  vários  casos  de

imprudência médica nos partos realizados por homens formados nas faculdades médicas do

período (MOTT, 1999; BRENES, 1991)

Somente  em 1832 é  que as  mulheres  puderam adentrar  as  faculdades  médicas  no

Brasil.  No  entanto,  a  imagem  da  parteira  já  havia  sido  colocado  a  prova  e  sido

descredibilizada,  e  os  médicos  conseguiram através  dos  seus  discursos  sobre  sexualidade

feminina convencer que “a mulher um ser frágil e inconstante, a quem somente os médicos

poderiam orientar, por serem os únicos que as conheciam.[…].” (BRENES, 1991, p. 145). 

Enquanto as parteiras  acreditavam que sua função  era assistir  o parto,  esperar  a
natureza se manifestar, e aparar a criança – conseguindo inclusive, através de rezas e
rituais,  o  auxílio  banfazejo  de  santas  e  santos  do panteão  católico  e das  demais
forças  sobrenaturais  –,  os médicos acreditavam que seu dever  era fazer  o parto,
agindo como ‘sentinelas avançadas’, prontos para intervir sempre que o organismo
se  afastasse  daquilo  que  consideravam  fisiológico.  Daí  as  parteiras  serem
ridicularizadas,  consideradas  supersticiosas,  chamadas  de  ignorantes,  e  seu  saber
sobre o parto, desqualificado. (MOTT, 1999, p. 9).

Ainda hoje, há por parte de alguns mais conservadores, preconceito com relação aos

conhecimentos e atendimentos efetuados pelas parteiras tradicionais, que são taxadas como

“macumbeiras”,  acusadas  de  terem “parte  com o diabo”,  entre  outras  concepções  erradas

sobre seus saberes pela forma como são executados, combinados a rezas, gestos e uma série

de rituais seguidos por essas mulheres. Também, alguns profissionais de saúde não as veem

com bons olhos,  principalmente pela utilização da “puxação” como prática recorrente nos

atendimentos, julgando como erradas. 

No entanto, quando se fala em parteiras tradicionais, pelos muitos escritos sobre seus

fazeres na atualidade,  assim como pela volta das discussões sobre a importância do parto

natural e humanizado, essas mulheres estão sendo vistas e retratadas por autores e instituições

como mulheres bondosas, que prestam um serviço necessário e benéfico para a população.

Essa mudança nos discursos podem ser vistas nos escritos sobre elas, quando anteriormente

eram acusadas  “as  mulheres  parecem emprestar  seus  corpos  para  que,  neles,  o  Demônio

realize as “suas astúcias”.” (DEL PRIORE, 2012, p. 110). Essa percepção sobre as mulheres

curandeiras e parteiras emprestarem seus corpos para demônios e por isso terem acesso aos

conhecimentos  e  curas,  hoje  é  redesenhada  e  o  empréstimo  de  seus  corpos  agora  é



96

ressignificado e voltado para forças divinas “elas se transformam em ponte entre o mundo

natural e o mundo espiritual, entregando o seu corpo para que, através dele, os guias possam

se materializar.” (PINTO, 2010, p. 209).  

Tentei mostrar como através dos tempos e do contexto vivido mulheres parteiras e

curandeiras  tiveram  o  seu  saber-fazer  interpretado  e  ressignificado,  de  acordo  com  a

conveniência  do  momento.  Vale  lembrar  que  as  mulheres  parteiras  e  curandeiras  nunca

deixaram de exercer suas atividades mesmo em momentos delicados da história, onde eram

condenadas,  inclusive  com  a  morte.  Essa  resistência  entre  mulheres,  preservou  os

conhecimentos  tradicionais  que  são  disseminados  e  que  ainda  hoje  são  executados  por

parteiras tradicionais dentro do espaço de suas comunidades. Agora vamos entender como as

mulheres parteiras de Santana identificam seus conhecimentos.

4.3.2  O partejar possui gênero?

Como foi possível visualizar por meio da exposição etnográfica feita até aqui sobre as

parteiras de Santana, assim como pelas bibliografias que já pesquisaram parteiras em outras

localidades  e  pelo  levantamento  histórico  feito  no  tópico  anterior,  é  inquestionável  a

prevalência de mulheres ocupando o lugar enquanto parteiras tradicionais. 

Nos estudos que verificaram a presença de homens parteiros, e me incluo nisso, não

houve um aprofundamento  sobre como eles  chegaram nessa posição,  sua socialização  ou

construção enquanto tal.  Não houve diálogo direto  com eles.  O pouco que se sabe pelos

estudos de Bessa (1999) e Pinto (2010), é que sua forma de atuação difere um pouco pelo que

é feito por mulheres parteiras. No contexto aqui estudado, tudo que sei sobre a atuação desses

homens é o que me foi dito por elas. Ouvi-las sobre isso foi de fundamental importância para

entender e responder nosso questionamento principal, que é saber se as mulheres parteiras de

Santana relacionam a prática e técnicas empregadas do partejar características ou atributos de

gênero.

É impossível negar que existem diferenças na socialização entre homens e mulheres

do contexto estudado, isso foi comprovado pelos relatos. A forma como foram socializados e

inseridas, os meninos acompanhando os pais para o trabalho fora do lar na maioria das vezes e

as meninas em casa, acompanhando a mãe nas tarefas domésticas, sem dúvida é colaboradora

para uma predominância feminina na atuação do partejar.



97

A  “sociabilidade  amazônica”  nessas  comunidades  ribeirinhas,  no  entanto,

proporcionou tanto aos homens, quanto às mulheres um vasto conhecimento sobre o ambiente

e  as  práticas  comuns  a  região.  Tive  oportunidade  de  conversar  com os  companheiros  de

Dandara,  Anne  e  Nísia,  todos  oriundos  de  comunidades  ribeirinhas,  eles  tinham

conhecimentos sobre ervas, plantas e sabiam à que se destinavam. Dandara ainda informou

que o companheiro,  além desses conhecimentos  também atuava com “puxações”,  não em

mulheres  gestantes,  mas  era  conhecido  na  região  por  aliviar  dores  e  curar  distensões

musculares, popularmente chamadas de “rasgaduras”.

Esta simetria no processo de conhecimento, que consideramos como uma referência
fundante para as epistemologias ecológicas, no entanto, não postula necessariamente
a igualdade entre todos os seres  que habitam o universo. Ou seja,  o fato de que
estamos  todos  –  humanos  e  não  humanos  –  submetidos  a  um mesmo processo
criativo de interações contínuas, que nos permite a aquisição e a incorporação de
habilidades,  não  elimina  a  diferenciação.  Ao  contrário,  diferenciamo-nos  como
organismos  por  meio  da  diversidade  das  combinações  possíveis  dos  fluxos  de
materiais  que  nos  atravessam  e  das  linhas  e  dos  traços  que  são  impressos  no
ambiente como guias para nossas trajetórias de vida. (STEIL e CARVALHO, 2014,
p. 174-175)  

Quero pontuar que mesmo a sociabilidade aproximando e disponibilizando aos dois

lados a pluralidade e diversidade proporcionada pelas formas de organização da região,  a

socialização da forma como é posta coloca homens e mulheres em polos distintos. Através

disso, é possível conjecturar que a socialização que empurra meninas para o espaço doméstico

e os meninos para o público,  acaba por não permitir  que esses meninos aprimorem essas

habilidades da mesma forma que as mulheres,  nisso fica evidente o que os autores acima

falam sobre  a  não  eliminação  da  diferenciação  mesmo  estando  inseridos  em um mesmo

processo criativo.  Derbotoli  e Sautchuk dizem que é  impossível conceber  as pessoas sem

considerar os processos que sustentam o seu habitar o mundo “a construção da pessoa a partir

dos engajamentos práticos, […] constituída nos processos de entrelaçamento das habilidades

técnicas às experiências culturais.” (2013, p. 7)

Strathern conceitua pessoa e agente, pontuando que a pessoa é construída a partir das

relações que as constituem. No entanto, o que quero destacar aqui é a denominação de agente

“quem, a partir de seu próprio ponto de vista, age tendo em mente um outrem . Um agente

surge como um ponto de inflexão de relações, capaz de metamorfosear um tipo de pessoa em

outro,  um  transformador”  [grifo  original]  (2006,  p.  398-399).  As  parteiras,  quando  me

falavam os impulsos de ajudar outra mulher no parto, pontuavam duas questões: já ter passado



98

pela experiência e assim conhecer a dor e daí a importância do auxílio ou afirmavam pensar

em alguém da família ou em si, na mesma situação. Realmente, a ação delas era pensando no

outro. Também, a ação de fazer um parto é sem dúvida algo transformador tanto para agente,

quanto para parturiente que impulsionou a ação. Isso se dá dos dois lados, a prática do partejar

através da “necessidade” transformou as “curiosas” em parteiras, na outra direção, as parteiras

transformam aquela parturiente em mãe. Ortner busca a compreender o que motiva uma ação,

para ela:

A ideia de que os atores estão sempre reivindicando, perseguindo fins, avançando
propósitos,  e coisas do tipo poderia simplesmente ser  uma visão excessivamente
dinâmica  (e  excessivamente  política)  de  como  e  por  que  as  pessoas  agem.
Poderíamos aqui nos referir  à distinção, sublinhada por Geertz,  entre a teoria do
interesse  e  a  teoria  da  tensão  (1973c).  Se  os  atores  na  teoria  do  interesse  estão
sempre lutando ativamente para ganhar algo, os atores na teoria da tensão são vistos
experimentando  as  complexidades  de  suas  situações  e  tentando  resolver  os
problemas  postos  por  aquelas  mesmas  situações.  Decorre  destes  pontos  que  a
perspectiva da tensão coloca maior ênfase na análise do sistema em si, nas forças em
jogo sobre os atores, como forma de entender,  diríamos, de onde os atores vêm.
Mais especificamente, um sistema é analisado com o objetivo de desvendar os tipos
de obrigações que cria para os atores, os tipos de fardos que lhes impõe, e por aí vai.
Esta análise, por sua vez, fornece muito do contexto para entender os motivos dos
atores e os tipos de projetos que eles constroem para lidar com as próprias situações
(ver também Ortner 1975, 1978). (2011, p. 448)

Entendo que os escritos de Ortner e Strathern se complementam. As parteiras agem

pensando em um outro, elas o fazem pensando em formas de resolver aquela situação que está

posta. O contexto onde estavam inseridas no momento de “necessidade” criou essa obrigação

sobre  elas,  para  ajudar  de  alguma  forma  a  mulher  necessitada,  elas  responderam  a  isso

atuando no partejar, seja por pensarem no próximo ou por se identificarem com a dor. Ortner

ainda pontua que a ação “é mais uma questão de “se tornar” do que de “buscar”.” (2011, p.

449). A prática do partejar surge em resposta há uma situação de urgência que surgiu no

contexto em que elas estavam inseridas, não foi um plano estar ali, e como já salientado sobre

a teoria da prática, a resposta delas com sua atuação no partejar, produziu o sujeito social

parteira. Elas não buscaram esse status, se tornaram por meio das circunstâncias. 

Borges et al. levantam uma questão importante sobre o cuidado e práticas do partejar

onde dizem que “as práticas do cuidado constituem-se como resultado de um processo ativo de

interpretação  dos  significados  dentro  de  um contexto  cultural  específico  que  permite  aos

indivíduos  fazer  frente  aos  desafios  da  vida  cotidiana.”  (2007,  p.  318).  As  autoras

complementam que o cuidado configura-se como “rede complexa de ações,  que envolvem



99

saberes,  valores,  crenças,  ideologias  e  sentidos  que  estão  para  além  do  significado  da

compaixão e da aplicação técnica do conhecimento.” (2007, p. 318). Dias pontua que: 

A  capacidade  de  realizar  um  ato  de  cuidado  inscreve-se  dentro  de  três  pólos
intimamente ligados: o saber-agir, faz apelo aos conhecimentos, às habilidades, aos
recursos que o indivíduo dispõe; o poder-agir ressalta o contexto organizacional, no
qual ele evolui e é determinado, entre outros, pelo tipo de organização, os meios
disponíveis, as circulações das informações; e, por fim, o querer-agir é testemunho do
sentido que toma a ação para a pessoa, da imagem que ela tem de si, da confiança e
do reconhecimento que experimenta. (DIAS, 2007, p. 487). 

Ao que parece,  as interlocutoras  possuem todos os polos que Dias enumera como

necessários para realizar o ato do partejar. Primeiro, o saber-agir, como já foi debatido, elas

possuem as habilidades, ou como denominam, o “dom” para atuarem no partejar. No segundo

caso,  do  poder-agir  no  contexto  estudado,  suas  atuações  na  maioria  dos  casos  eram nas

comunidades onde residem, sua iniciação se deu nas localidades com carência de profissionais

de saúde e somente nos últimos vinte anos é que atuam com instrumentos que receberam

através  do  “Kit  Parteira”,  anteriormente  seus  instrumentos  eram fio  de  rede  pra  prender

umbigo, pinar para ouvir o bebê, tesoura e até mesmo faca para cortar o cordão umbilical, etc.

Mesmo não tendo todos os elementos necessários para o poder-agir, elas atuaram fazendo

frente ao que era realidade em dado momento. Por fim, o querer-agir, elas são “parteiras de

verdade”, reconhecidas tanto pela comunidade que atendem, quanto por seus pares, a ação de

partejar colocou essas mulheres em um patamar de prestígio e isso é visto principalmente

através do extenso reconhecimento e busca que tem em suas comunidades, isso, aliado aos

cursos  de  capacitação  e  políticas  voltadas  para  elas,  fez  com  que  confiassem  e  se

denominassem enquanto parteiras nos ambientes onde transitam (SILVA, 2008).

Mindlin pontua que “as parteiras transitam entre o biológico, o mágico e o social.”

(2002, p. 17). Friso que “a criatividade desses povos é maior do que aquilo que pode ser

compreendido  por  qualquer  analise  singular.”  (STRATHERN, 2006,  p.  23).  Quando  elas

falam de seus atendimentos e seu “dom”, fazem com toda convicção, acreditam que a reza é

de  fundamental  eficácia  em alguns  momentos,  principalmente  no  caso  da  placenta.  Seus

atendimentos  possuem  caráter  mágico/religioso.  Elas  conhecem  remédios  naturais  e  o

funcionamento do corpo feminino, pela proximidade e pela experiência. O contexto em que

foram inseridas e o papel social de mulheres permitem essa compreensão do ambiente e da

fisiologia feminina. “No universo amazônico, os rios, as matas, as lendas, os mitos são tão

necessários à organização da vida coletiva […] nesse meio cultural, os limites entre real e o



100

imaginário  estreitam-se,  constituindo  formas  de  representação  do  mundo  e  da  vida  dos

indivíduos.” (SILVA, 2008, p. 82). 

Depois de tudo isso parece certo que o partejar é uma “ciência feminina”, mas e para

elas? Entre nossos diálogos questionei se elas conheciam algum dos parteiros do estado e seus

trabalhos, todas conheciam ao menos um deles. Dos atendimentos do partejar, o pós-parto é o

que mais  elas  acreditavam que um homem parteiro  não faria,  de acompanhar  oito  dias  a

parturiente,  no entanto,  elas respondiam usando seus próprios exemplos,  sobre o contexto

urbano em que estão inseridas, não mais atuando nos oito dias, mas indo uma vez ao dia na

casa da parturiente. Dessa forma não era uma maneira de deslegitimação do saber/fazer do

parteiro,  mas  sim de  atentar  para  as  novas  configurações  do  partejar  na  cidade.  Quando

questionadas  sobre  a  predominância  de  mulheres  parteiras  e  os  motivos  disso,  elas  eram

pontuais, acreditavam que as gestantes se sentiam mais a vontade com outras mulheres e por

isso o número maior de parteiras do sexo feminino na profissão,  dessa forma, ser mulher

colaborava em seu ofício por atrair as parturientes que se identificavam e as buscavam por se

sentirem mais a vontade para compartilhar informações íntimas e mostrar seu corpo. 

Sobre os atendimentos dos parteiros, quando questionei se elas acreditavam que eles

atuavam da mesma forma que elas, além de afirmarem com convicção que eles fazem todos

os atendimentos do processo do partejar, justificavam afirmando que “se eles tiverem o dom,

fazem tudo igual!”. Todas foram enfáticas nessa afirmação. Para elas, mesmo sabendo que a

predominância no campo do partejar é de mulheres, elas não tiveram dúvida sobre o fazer de

um parteiro do sexo masculino quando questionadas, e isso se dá porque para elas, não é o

gênero que vai delimitar o sucesso ou não dos atendimentos do partejar, e sim as habilidades

da pessoa atuante, ou seja, o “dom”.  

Historicamente o partejar é uma prática feminina, e pelo levantamento feito podemos

inclusive  inferir  ter  nascido  nos  espaços  domésticos,  por  meio  do  compartilhamento  de

informações  entre  uma  diversidade  de  mulheres,  como  forma  de  resistência  dos

conhecimentos tradicionais e das classes menos favorecidas que não tinham recursos além da

medicina tradicional para cuidar de si e dos familiares. Apesar desse histórico, da socialização

das mulheres como cuidadoras e ainda da prevalência de mulheres ocupando esse ofício, nem

uma das técnicas efetuadas no partejar tem para as mulheres parteiras de Santana atributos de

gênero. Fazer um chá, “puxar” uma barriga ou “aparar” uma criança para elas, são técnicas



101

que podem ser efetuadas por qualquer pessoa habilitada com o “dom”, com a missão divina

que é empregada para esse fim e nada tem a ver com privilégio que acompanha o gênero, seja

ele feminino ou masculino.



102

5  CONSIDERAÇÕES FINAIS

O partejar tradicional, como visto no decorrer da pesquisa e pelo pouco que se tem

registrado na história oficial,  é uma prática que atravessa gerações, um ofício milenar que

acompanha a história da humanidade. A antropologia feminista nasce inclusive com o intuito

de fazer frente a falta de informações sobre os denominados “grupos silenciados” onde as

mulheres estão incluídas. Reconstruir o percurso do partejar e ainda ter a possibilidade de

contato com essas mulheres parteiras, que de certa forma atuam como guardiãs das memórias

do partejar tradicional é de fundamental importância para montar o quebra-cabeça sobre esse

grupo social.

A prática do partejar extrapola os cuidados com a saúde da gestante, uma vez que

também atuam na  mediação  de  conflitos  entre  parturientes  e  suas  famílias,  segundo seus

relatos, as parturientes estarem bem amparadas entre os seus é uma premissa para que o parto

seja tranquilo, e elas fazem o possível para isso. Esse aval que elas possuem para atuarem

como mediadoras e conselheiras é construído por meio do respeito que ganham por atuarem

no serviço à saúde da região, pelo  “dom” e status de “parteira de verdade” que possuem e

também pelos cursos de capacitação oferecidos pelo GEA, que traz segurança e legitimação

para que atuem e adentrem espaços até então distantes de suas realidades.

Ser parteira associada e atuante nos cursos de qualificação é muito significativo no

discurso dessas  mulheres.  A carteira  de parteira  e  os  certificados,  principalmente  para as

parteiras  não alfabetizadas,  é  uma forma de legitimar  e  autenticar  os  seus conhecimentos

tradicionais por esferas institucionais, que durante muito tempo não levaram em consideração

esses saberes, isso também proporcionou à elas acesso ao ambiente hospitalar como agentes

de saúde, possibilitando que acompanhassem as gestantes que atendiam ao hospital, em casos

de urgência. Através das políticas de valorização das parteiras elas adentraram espaços até

então inacessíveis para elas, que é o caso das Universidades, Hospitais Públicos e Privados,

além do contato direto que elas passam a ter com médicos, políticos, pesquisadores, entre

outros.  Isso  era  muito  salientado  em nossos  diálogos  porque  agora  elas  eram ouvidas  e

consideradas nesses lugares. 

A partir do momento em que as políticas conquistadas até então foram perdidas, como

é o caso da “bolsa parteira”,  o valor que recebiam de meio salário  mínimo pelo GEA, a



103

atuação das parteiras tradicionais fica claramente ameaçada, primeiro pelo desestímulo que o

abandono governamental causa, e segundo porque elas precisam se dedicar à outros afazeres

para ter uma renda mensal, não podendo assim se dedicar ao partejar. Dessa forma, pontuo a

necessidade urgente da implementação de políticas públicas de Estado para essas mulheres e

não de políticas de governo, como as que vinham sendo implementadas,  que as deixam à

mercê da vontade do governante que ocupa o cargo. 

É claro que ainda hoje há alguns pontos onde a medicina institucional discorda das

técnicas utilizadas por parteiras tradicionais, principalmente da “puxação”, acusada de causar

descolamento  da  placenta,  nascimento  de  bebês  enlaçados  ou  hemorragias.  Mesmo esses

discursos difundidos nos cursos de capacitação, não afetaram as técnicas de grande maioria

das parteiras com as quais tive contato. As técnicas empregadas no partejar pelas parteiras de

Santana podem ser vistas também em outros momentos da história, são técnicas eficazes e que

fazem do partejar um conhecimento inserido no campo tradicional. Cada técnica, a depender

da  parteira  que  vai  efetuar,  tem  um  desenvolvimento  único,  com  especificidades  que

acompanham a inserção dessa parteira e que foi produzida através da experiência prática desta

no mundo.

As  mulheres  que  são  atendidas  por  parteiras  tradicionais  na  região  estudada,  são

mulheres também de baixa condição econômica e que buscam as parteiras por confiarem no

seu  saber/fazer  e  por  considerarem  o  atendimento  delas  muito  mais  humano  do  que  o

hospitalar. As parteiras não cobram seus atendimentos e recebem o que a parturiente pode

oferecer,  quando  recebem  dinheiro  a  quantia  não  ultrapassa  sessenta  reais,  além  disso

recebem caças, alimentação e outros materiais como recompensa. A relação entre parteira e

parturiente  se  estende  para  além disso,  muitas  são  madrinhas  das  crianças  que  ajudaram

nascer, ou ao menos são reconhecidas por esses como sendo suas “mães de umbigo”. Vale

ressaltar  o  reconhecimento  e  confiança  que  a  comunidade  atribui  para  as  parteiras

tradicionais,  uma  vez  que  mesmo  no  ambiente  urbano,  como  é  o  caso  de  Santana,  elas

continuam sendo muito buscadas. 

A atuação das mulheres no partejar retira elas do espaço doméstico e as leva para fora

do lar, para outros espaços. Para muitas delas, atuar como parteira foi também uma ação de

resistência diante dos maridos e filhos que não eram de acordo com suas atuações por afastá-

las do espaço da casa.  Esse enfrentamento se deu pela vontade de atuar no partejar,  mas



104

também pela crença no “dom” que lhe foi incumbido, pela troca de dádivas que lhe impelia na

atuação para com essas mulheres.

Atribuir  um caráter  caritativo  ao  partejar  se  torna  problemático  no  momento  que

atribui à elas, seja pelo “dom” ou pela santidade que caracteriza o ofício da parteira, por estar

relacionado com a maternidade, cuidado e nascimento, uma obrigação de fazer sem nada em

troca, e não pontuo aqui apenas a questão monetária. As parteiras de Santana reclamam o

abandono  das  instituições  governamentais,  a  não  regularização  da  profissão,  a  falta  de

reconhecimento  da  população  que  muitas  vezes  às  buscam  e  não  valorizam  seus

atendimentos. Elas fazem o partejar com amor, isso é inegável, no entanto, acreditar que o

amor,  caridade  e  bondade  é  suficiente  para  elas  atuarem  acaba  por  sobrecarregar  e

desestimular o saber/fazer das parteiras, que não encontram contrapartida de uma parte da

população e nem das autoridades.

Esse estudo permitiu evidenciar que as maneiras que essas mulheres apreenderam o

“dom” foram construídas  por  meio  da  “educação  da  atenção”,  uma  vez  que  não  foram

ensinadas através do modelo formal de ensino/aprendizagem, e nem guiadas propriamente por

alguém. Sua atenção aos processos vivenciados por outros, a articulação entre ambiente e

organismo, entre natureza e cultura, que desenha as “sociabilidades amazônicas”, o domínio

das técnicas e práticas sobre a natureza e processos curativos propiciados por esta, tudo isso a

partir  de sua inserção  no mundo,  possibilitou  à  elas  uma compreensão e  assimilação das

técnicas empregadas no partejar, através de uma pedagogia do dom.

O “dom”, categoria central no discurso dessas mulheres para sua inserção no partejar

é, aqui sugerida por mim, equivalente ao processo de habilitação proposto por Ingold (2010).

Essa habilitação  que irá  transformar essa mulher  que possui  “dom” em uma “parteira  de

verdade”.  Através da sua contínua atuação no partejar e os sucessos destes, ela será moldada

e denominada como “parteira de verdade” pela comunidade e pelos seus pares, a partir disso

também irá se reconhecer como tal. A partir da atuação direta na prática do partejar é que sua

identidade enquanto sujeito parteira será criada.  Pode-se conjecturar que a falta de serviço

médico, a realidade local, a relação dessas com o ambiente em que vivem e a humanização de

seus  atendimentos  são  um impulso  para  iniciarem no papel  de  parteiras.  E  a  partir  dessa

iniciação, passam a atuar tanto nas comunidades interioranas quanto em áreas urbanas, quando

buscadas, como é o caso de Santana. 



105

Sugiro que homens e mulheres dentro da sociabilidade amazônica onde foram criados,

estão envolvidos e relacionados com as atividades técnicas sobre o partejar, pela visibilidade

que possui na região e pela forma que se apresentam à eles, principalmente no que tange

remédios e massagens musculares. Isso permite pontuar uma capacidade técnica comum entre

os  gêneros  para  atuarem  no  partejar,  isso  ainda  é  possível  pelos  dados  da  existência  de

homens parteiros  atuando na região.  No entanto,  a socialização e os papéis de gênero da

forma como são desenhados nessa realidade impede que os meninos desenvolvam os “dons”

ou habilidades para o partejar. Somados a isso, a falta de valorização e reconhecimento do

partejar  como  profissão,  o  histórico  de  criminalização  e  preconceito  com  as  técnicas

empregadas na prática, a associação da atividade como feminina e caritativa e daí sua não

valorização, colaboram para que o partejar esteja “destinado” às mulheres.

O  partejar  é  uma  prática  exercida  predominantemente  pelo  sexo  feminino,  pelo

exposto  também  ficou  evidente  que  a  atividade  nasceu  nos  ambientes  domésticos,

comandados  por  mulheres.  É  importante  atentar  que  aqui  estamos  falando  da  atuação  no

partejar  e  do  surgimento  da  prática  historicamente,  não  classificando-a  como unicamente

feminina.  O  estudo  possibilitou  constatar  que  as  mulheres  parteiras  de  Santana  veem  o

significado  e  importância  do  feminino  no  partejar  apenas  como  contribuição  para  uma

prevalência de mulheres enquanto parteiras, porque através da identificação com outra mulher

e da sensação de estar mais a vontade para tratar de assuntos íntimos, há maior abertura para

troca com parteiras mulheres. 

Suas práticas de produção de remédios, “puxação”, parto e atendimentos do pós-parto

são técnicas que segundo elas, podem ser efetuadas por qualquer pessoa habilitada com o

“dom”, sendo este homem ou mulher. Assim, mesmo o partejar tendo nascido nos espaços

domésticos, uma ciência feminina, impulsionada pela necessidade das mulheres no cuidado

com seus familiares através dos recursos disponíveis, a prática pode ser efetuada por ambos os

sexos, sendo o requisito principal para sua execução o “dom”.



106

REFERÊNCIAS

AIRES, M. J. Técnica e tecnologia do parto: a produção e apropriação do conhecimento 
tecnológico por parteiras tradicionais. Dissertação [Mestrado em Tecnologia]. Curitiba, 
UTFP, 2006.

ATTUCH, Iara Monteiro. Conhecimentos tradicionais do Cerrado: sobre a memória de 
Dona Flor, raizeira e parteira. Dissertação de mestrado: Universidade de Brasília, 2006.

BARBOSA CM, DIAS MD, SILVA MSS et al. Mulheres e parteiras tradicionais: práticas 
de cuidado durante o processo de parto e nascimento  em domicilio. Revista de Pesquisa 
Cuidado é Fundamental Online, 2013. Disponível  em: <http://www.redalyc.org/articulo.oa?
id=505750897006> 

BARROSO, I. C. Saberes e Práticas das Parteiras Tradicionais do Amapá: Histórias e 
Memórias. Dissertação [Mestrado em História]. Campinas, UNICAMP, 2001.

BARROSO, Iraci. Os saberes de parteiras tradicionais e o ofício de partejar em domicílio
nas áreas rurais. PRACS: Revista eletrônica de humanidades do curso de Ciências Sociais 
da UNIFAP, 2009. 

BARROSO, I. C; PAIVA, C. Saberes comunitários e agência feminina das parteiras 
amazônicas. II Congreso de Estudios Poscoloniales y III Jornadas de Feminismo Poscolonial 
(anais de eventos), 2017. 

BESSA, Lucineide. Condições de trabalho de parteiras tradicionais: algumas 
características no contexto domiciliar rural. Revista da Escola de Enfermagem da USP, 
1999. p. 251-254.

BORGES, M.S, PINHO, D.L.M, GUILHEN, D. A. A construção do cuidado das parteiras 
tradicionais: um saber/fazer edificante. REBEn, Brasília, 2007. p. 317-322.

BONETTI, Alinne de Lima. “Não basta ser mulher, tem que ter coragem”. Uma etnografia
sobre gênero, poder, ativismo feminino popular e o campo feminista de Recife, Pernambuco. 
Tese [Doutorado em Ciências Sociais]. Campinas, UNICAMP, 2007.

BONETTI, Alinne de Lima. Antropologia feminista no Brasil? Reflexões e desafios de um
campo ainda em construção. Cuadernos de Antropología Social, v. 36, 2012.  p. 51-67.

BRASIL. Congresso Nacional. Parteiras tradicionais: mães da pátria. Brasília, Câmara dos 
Deputados, Coordenação de publicações, 2008.

BRASIL. Ministério da Saúde. Secretaria de Atenção à Saúde. Parto e nascimento 
domiciliar assistidos por parteiras tradicionais: o Programa Trabalhando com Parteiras 
Tradicionais e experiências exemplares/Ministério da Saúde, Secretaria de Atenção à Saúde. –
Brasília: Editora do Ministério da Saúde, 2011.

BRENES C. História da parturição no Brasil Século XIX. Rio de Janeiro. Cadernos de 
Saúde Pública, 1991. p. 135-149.

http://www.redalyc.org/articulo.oa
http://www.redalyc.org/articulo.oa


107

BRITO, Daímio. Mapa da Cidade de Santana. Doutorando em Biodiversidade Tropical. 
Macapá, UNIFAP, 2013.

BRUSSI, Júlia. “Batendo bilros”: rendeiras e rendas em Canaan (Trairi – CE). Tese de 
Doutorado, Universidade de Brasília, 2015.

CARDOSO, Marcus  & NASCIMENTO, Raysa. The dom for the craft and the gift from 
god: ethnographic explorations among the traditional midwives of Santana. Vibrant, 2017, 
v.14, n.2. p.23–38.    

CARNEIRO, L. M. VILELA, M. E. “Parteiras da floresta”. In. JUCÁ, Luiza. MOULIN, 
Nilson (Orgs.). Parindo um mundo novo: Janete Capiberibe e as parteiras do Amapá. São 
Paulo: Cortez, 2002. 

CARVALHO, A. M. A., CAVALCANTI, V. R. S., ALMEIDA, M. A., & BASTOS, A. C. S. 
Mulheres e cuidado: bases psicobiológicas ou arbitrariedade cultural?. Paidéia, 2008. p. 431-
444. Disponível em: [ www.scielo.br/paideia ] acessado em: 27 de dezembro de 2016.

CENSO DEMOGRÁFICO 2010. Contagem da População: resultados do universo. Rio de 
Janeiro: IBGE, 2010. Disponível em: <http://cidades.ibge.gov.br/xtras/perfil.php?
lang=&codmun=160060&search=amapa|santana> acessado em: 20 de junho de 2015.

COSTA, L. H. R. Memórias de parteiras: entrelaçando gênero e história de uma prática 
feminina do cuidar. Dissertação [Mestrado em Enfermagem]. Florianópolis, UFSC, 2002.

CHAMILCO, Rosilda. Práticas obstétricas adotadas pelas parteiras tradicionais na 
assistência ao parto e nascimento domiciliar na Amazônia Legal, Santana, AP. 
Dissertação [Mestrado em Enfermagem]. Rio de Janeiro, UFRJ, 2001.

DEBORTOLI, J.A. SAUTCHUK, C.E. Técnica, Corpo e Arte: aproximações entre 
antropologia e motricidade. Licere, Belo Horizonte, v.16, n,2, 2013. 

DEL PRIORI, Mary (org.). História das Mulheres no Brasil. 10. ed. São Paulo: Contexto, 
2012. 

DEL PRIORI, Mary. Ao sul do corpo: condição feminina, maternidade e mentalidades no 
Brasil colônia. Rio de Janeiro, José Olympio, 1995.

DIAS M.D. Histórias de vida: as parteiras tradicionais e o nascimento em casa. Rev. Eletr. 
Enf. [Internet], 2007. p.476-88, Disponível em: 
[http://www.fen.ufg.br/revista/v9/n2/v9n2a14.htm] acessado em: 20 de março de 2017.

DIAS-SCOPEL, Raquel Paiva. A cosmopolítica da gestação, do parto e do pós-parto: 
práticas de autoatenção e processo de medicalização entre os índios Munduruku. Brasília: 
Paralelo, 2015.

EHRENREICH, B. ENGLISH, D. Bruxas, Parteiras e Enfermeiras: uma história das 
curandeiras. 1973. p. 54. 

http://www.fen.ufg.br/revista/v9/n2/v9n2a14.htm
http://www.scielo.br/paideia


108

FLEISCHER, Soraya. Parteira, buchudas e aperreios: Uma etnografia do atendimento 
obstétrico não oficial na cidade de Melgaço, Pará. Tese [Doutorado em Antropologia Social]. 
Porto Alegre, UFRGS, 2007.

FLEISCHER. Soraya. Então, minha filha, vamos se afomentar? Puxação, parteiras e 
reprodução em Melgaço, Pará. Rio de Janeiro, 2006.

FLEISCHER, Soraya. Puxando barrigas para puxar assunto: a massagem abdominal como
uma fonte de saber e significados entre parteiras marajoaras. Revista de humanidades, v. 07, 
Natal, 2006.  p. 239-272.

GUTIERREZ, D. M. D, MINAYO, M. C. S. Produção de conhecimento sobre cuidados da 
saúde no âmbito da família. Ciência & saúde coletiva, v. 15, Rio de Janeiro, junho de 2010. 
p.1497–1508. Disponível em: [http://www.scielo.br/scielo.php?
script=sci_arttext&pid=S1413-81232010000700062] acessado em: 27 de dezembro de 2016. 

HOOSMAND, Mojgan Sabeti. Parteiras de Regência, ES: os múltiplos sentidos do ato de 
partejar. Dissertação de mestrado: USP,  2004.

HIRATA, Helena e Danielle KERGOAT, Novas Configurações da divisão sexual de 
trabalho. Cadernos de Pesquisa, v. 37, n. 132, set./dez. 2007. 

INGOLD, Tim. Of string bags and birds’ nests: skill and the construction of artefacts. In:
The perception of the environment: essays on livelihood, dwelling & skill. London: 
Routledge, 2002. p. 349–361.

INGOLD, Tim. Pare, olhe e escute! Visão, audição e movimento humano. Porto Urbe, São 
Paulo, 2008. 

INGOLD, Tim. Da transmissão de representações à educação da atenção. Educação, Porto
Alegre, v.33, n.1, 2010. p.6-25. 

INGOLD, Tim. O Dédalo e o labirinto: caminhar, imaginar e educar a atenção. Horizontes 
Antropológicos, Porto Alegre, ano 21, n.44, 2015. p. 21-36.

INGOLD, Tim. Estar Vivo: ensaios sobre movimento, conhecimento e descrição. Petrópolis, 
RJ: Vozes, 2015. 

JACCOUD, Mylène. MAYER, Robert. A Observação direta e a pesquisa qualitativa. In 
Jean Poupart et al. A pesquisa qualitativa. Enfoques epistemológicos e metodológicos. 
Petrópolis: Vozes, 2008. p. 254 – 294.

JUCÁ, Luiza. MOULIN, Nilson (Orgs.). Parindo um mundo novo: Janete Capiberibe e as 
parteiras do Amapá. São Paulo: Cortez, 2002.

LONGHI, M. R. “Eu cuido dela e ela cuida de mim”: reflexões sobre o cuidado a partir de 
narrativas de casais homossexuais e sorodiscordantes. Revista de Ciências Sociais, n. 42, 
janeiro/junho de 2015, p. 91-109. Disponível em: 
[http://periodicos.ufpb.br/index.php/politicaetrabalho/article/viewFile/23307/14157] acessado 
em 20 de março de 2017. 

http://periodicos.ufpb.br/index.php/politicaetrabalho/article/viewFile/23307/14157
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1413-81232010000700062
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1413-81232010000700062


109

MACHADO, L. Z. Interfaces e deslocamentos: feminismos, direitos, sexualidade e 
antropologia. Cadernos PAGU, 2014. p. 13-46. 

MARTINS, APV. Visões do feminino: a medicina da mulher nos séculos XIX e XX [online].
Rio de Janeiro: Editora Fiocruz, 2004, p. 287.

MAUSS, Marcel. “As Técnicas do Corpo”. In: Sociologia e Antropologia. São Paulo: Cosac
& Naify, 2003. p. 399 – 422.

MILHOMEN, V. GOMES, J. Jeito Tucuju. Macapá, 2008. Disponível em: 
<https://www.youtube.com/watch?v=nmslK7sGwac> acesso em 2 de julho de 2018.

MINAYO, M. C. S. O desafio do conhecimento: pesquisa qualitativa em saúde. São Paulo, 
1998. 

MOORE, Henrietta. Understanding Sex and Gender. In: Ingold, Tim (org.) Companion 
Encyclopedia of Anthropology. Londres & New York: Routledge, 1994. 

MOORE, Henrietta. Antropología y feminismo. Madrid: Cátedra, 2004. 

MOORE, Henrietta. Fantasias de poder e fantasias de identidade: gênero, raça e violência. 
Cadernos Pagu (14), 2000. p.13-44.

MOTT, Maria Lucia Barros. A parteira ignorante: um erro de diagnóstico médico? In: 
Estudos Feministas, vol. 7, no 1 e 2. IFCS/UFRJ e CFH/UFSC, 1999.

MURARO, Rose Marie. Introdução. In: Kramer, H. Sprenger, J. Malleus Maleficarum: o 
martelo das feiticeiras. Editora Rosa dos Tempos, 1995.

MURARO, Rose Marie. Textos da Fogueira. Brasília: Letra Viva, 2000.

NASCIMENTO, Raysa. Cura, Dom e Dádiva: Etnografia sobre parteiras tradicionais de 
Santana/AP. 44p. Trabalho de Conclusão de Curso (Monografia) [Graduação em Ciências 
Sociais]. Macapá, UNIFAP, 2016. 

ORTNER, Sherry B. “Is Female to Male as Nature is to Culture?”. In: ROSALDO, M. & 
LAMPHERE, L. (orgs.). Woman, Culture and Society. Stanford: Stanford University Press, 
1974. 

ORTNER, Sherry B. Uma atualização da teoria da prática. In: GROSSI, M; ECKERT, C. 
& FRY, P. (orgs.). Conferências e práticas antropológicas, 2007.  

ORTNER, Sherry B. Poder e projetos: reflexos sobre a agência. In: GROSSI, M; ECKERT, 
C. & FRY, P. (orgs.). Conferências e práticas antropológicas, 2007.  

ORTNER, Sherry B. Teoria na Antropologia desde os Anos 60. Mana. Estudos de 
Antropologia Social 17 (2): 2011, 419-466. 

PINTO, Benedita Celeste de Moraes. Vivências cotidianas de parteiras e 'experientes' do 
Tocantins. Estudos Feministas, 2002.

PINTO, Benedita Celeste de Moraes. Filhas da Mata: práticas e saberes de mulheres 
quilombolas na Amazônia Tocantina. Belém: Açaí, 2010. 

https://www.youtube.com/watch?v=nmslK7sGwac


110

PIRES, Álvaro P. Amostragem e pesquisa qualitativa: ensaio teórico e metodológico. In Jean 
Poupart et al. A pesquisa qualitativa. Enfoques epistemológicos e metodológicos. Petrópolis:
Vozes, 2008. p. 154 – 211.

PRADO, Rosane Manhães. Viagem pelo conceito de populações tradicionais, com aspas. In: 
STEIL, C.A & CARVALHO, I.S. (Orgs). Cultura, percepção e ambiente: diálogos com 
Tim Ingold. São Paulo: Terceiro nome, 2012. p. 173-189.

ROHDEN, F. Uma ciência da diferença: sexo e gênero na medicina da mulher [online]. 2 
ed. Rev. and enl. Rio de Janeiro: Editora FIOCRUZ, 2001. Antropologia & Saúde collection. 
p. 224.

SANTOS, Silvéria Maria dos. Parteiras tradicionais da região do entorno de Brasília, 
Distrito Federal. Tese. [Doutorado em História]. Brasília, UnB, 2010.

SAUTCHUK, Carlos. Aprendizagem como gênese: prática, skill e individuação. Horizontes 
Antropológicos, 2015, v. 21, n. 44: p. 109–139.

SCAVONE, A. Maternidade e o feminismo: diálogo com as ciências sociais. Cadernos 
PAGU (16) 2001: p.137-150.

SILVA, Alzira Nogueira da. “Pegando vida nas mãos”: um olha etnográfico sobre saberes e 
práticas das parteiras tradicionais nos circuitos do Amapá em mudanças. Dissertação 
[Mestrado em Sociologia]. Fortaleza, UFC, 2005. 

SILVA, Alzira Nogueira da. Parteiras tradicionais do Amapá: descortinando um universo de 
sentido dos saberes e das práticas do ofício de partejar. In: CARVALHO, M. & PINTO, R. 
(orgs.) Mulheres e desigualdades de gênero. São Paulo: Contexto, 2008. p. 79 - 96

SILVA, Maria das Graças Nascimento. Os saberes e os poderes das Parteiras em 
Comunidades Ribeirinhas da Amazônia. Em: < 
http://www.itaporanga.net/genero/1/GT01/026.pdf>. Acesso em: 23 de janeiro de 2015

STEIL, C.A. CARVALHO, I. C. M. Epistemologias ecológicas: delimitando um conceito. 
MANA, 2014. v. 20, p. 163 – 183.

STRATHERN, Marilyn. O gênero da dádiva: problemas com as mulheres e problemas com 
a sociedade na Melanésia. Campinas: editora da UNICAMP, 2006. 

STRATHERN. Marilyn. “Sem natureza, sem cultura: o caso Hagen”. In: Os efeitos 
etnográficos e outros ensaios. São Paulo: COSACNAIFY, 2014. p. 23-75.

STRATHERN. Marilyn. “O efeito etnográfico”. In: Os efeitos etnográficos e outros ensaios.
São Paulo: COSACNAIFY, 2014. p. 345-405.

TASSINARI, Antonella. Produzindo corpos ativos: a aprendizagem de crianças indígenas e 
agricultoras através da participação nas atividades produtivas e familiares. Horizontes 
Antropológicos, Porto Alegre, ano 21, n.44. 2015. p.141-172.

VIEIRA, E. M. A medicalização do corpo feminino. Rio de Janeiro: FIOCRUZ, 2002. p. 84.



111

APÊNDICE A - QUESTIONÁRIO PARA AS INTERLOCUTORAS

1. Nome/idade/religião/estado civil/número de filhos 

2. Quando e com que idade começou o partejar?

3. Em que localidade e em que situação iniciou?

4. Alguém da sua família era parteira? Se sim, lhe ensinou algo diretamente?

5. Quais os atendimentos são feitos por você (acompanhamento na gestação, parto, pós-parto,
produção de remédios, benzeções, etc.)?

6. Antes disso você pensava em ser parteira?

7.  Você  se  inspirou  em alguém ou  em alguma  situação  para  atuar  nos  atendimentos  do
partejar?

8. Durante esses anos de atuação como parteira houve muitos partos difíceis?

9. Você conseguiria explicar o que é esse dom? E como ele lhe ajuda nos atendimentos?

10. Existem rituais específicos antes de iniciar cada atendimento? Quais?

11. Você pode descrever detalhadamente os atendimentos que realiza?

12. Quem são as “parteiras de verdade”?

13. Existe algum requisito para ser parteira? Se sim, qual?

14. Você conhece algum dos homens parteiros do estado e seu trabalho? Se sim, acredita que
eles fazem todas as etapas como vocês?

15. Você acredita que o número de mulheres parteiras é maior por qual motivo?

16.  Você  acredita  que  as  gestantes  optam/buscam  mais  por  parteiras  mulheres  por  qual
motivo?

17. O primeiro parto que atendeu era de alguém da família ou próximo a você?

18. Qual seu primeiro contato com a puxação? E com a produção de remédios caseiros?

19. As puxações e remédios são feitos para que fins?

20. Você ajudava parteiras ou mulheres gestantes durante sua infância? Se sim, de que forma?

21. Quais seus afazeres dentro da casa com a mãe/tia/avó?

22. Quais as brincadeiras no ambiente em que foi criada?

23. Você presenciava algum atendimento (puxação, produção de remédios, parto)?

24. Desde quando sentiu a curiosidade sobre o partejar?

25. Como é sua relação com as mulheres que atende durante e depois dos atendimentos?



112

APÊNDICE B - QUESTIONÁRIO PARA AS ORGANIZAÇÕES

1. Nome/idade/religião/estado civil/número de filhos 

2. Quando a associação/rede foi fundada?

3. Quem tomou iniciativa para essa institucionalização?

4. Como ocorre o processo eleitoral para presidente e vice?

5. Qual a função da associação/rede?

6. Qual o valor mensal cobrado das associadas?

7. Qual o número de pessoas associadas?

8. Quais conquistas a associação/rede obteve desde sua criação?

9.  Como se  da  a  relação/comunicação  entre  associação de  parteiras  e  a  rede  estadual  de
parteiras?

10. Qual a periodicidade das reuniões da rede/associação?

11. Há planejamento anual de atividades?

12. Como ocorre o acompanhamento da rede com as associações dos dezesseis municípios do
estado?

13. Há diálogo entre governo do estado, prefeituras municipais e rede/associação? Se sim,
como ocorre?

14. Há parteiros homens associados na rede? Se sim, quantos e de quais localidades?

15. Qual os documentos necessários para se associar como parteira?

16. Qual a média da idade dos associados na rede/associação?

17. Todas as associações seguem o mesmo modelo de organização? 

18. Há diálogo entre as associações de outros municípios? Como ocorre?

19. Quais atividades estão no calendário anual da rede/associação?

20. Existe um encontro onde todas as associações se fazem presentes?

21. Como ocorre a prestação de contas com as parteiras?

22. Qual a periodicidade dos cursos de capacitação? Desde quando ocorrem?

23.  O  “kit  parteira”  é  entregue  para  todas  as  parteiras?  Como  ocorre  o  controle  de  sua
utilização e necessidade de renovação?

24. A “bolsa parteira” começou a ser paga em que ano? E quando houve o corte, as parteiras
foram avisadas previamente?



113

ANEXO A - MODELO DE TERMO DE CONSENTIMENTO

Senhora,  ________________________________________________________,

através  deste  termo,  eu  Raysa  Martins  do  Nascimento,  solicito  a  sua  autorização  para

participar  da  pesquisa  intitulada  “Mãos  mágicas:  a  prática  do  partejar  a  partir  da

experiência de Parteiras  Tradicionais em Santana, Amapá”,  que tem como  objetivos:

compreender, a partir dos atendimentos   realizados por parteiras tradicionais no período da

gestação,  parto  e  pós-parto  na  cidade  de  Santana/AP,  como  se  deu  a  construção  desses

conhecimentos  e  qual  a  importância  e  o  significado  das  técnicas  empregadas  nos

atendimentos e do papel feminino em seu ofício. Entender os motivos de serem mulheres que

dominam o campo do partejar tradicional, descrever  os atendimentos realizados, apresentar

como  as  parteiras  tradicionais  de  Santana  compreendem,  desenvolvem  e  assimilam  os

conhecimentos  do  partejar  tradicional  que  são  utilizados  em  seus  atendimentos  e  se

classificam as técnicas que utilizam em termos de qualidades, objetos ou atributos de gênero.

As respostas serão tratadas de forma anônima e confidencial, isto é, em nenhum momento

será divulgado  o seu  nome em qualquer  fase  do estudo.  Quando necessário  exemplificar

determinada  situação,  a  privacidade  será  assegurada  uma  vez  que  sua  identidade  será

preservada  e  seu  nome  será  substituído  de  forma  aleatória.  Os  dados  coletados  serão

utilizados  apenas  NESTA  pesquisa  e  os  resultados  divulgados  em  eventos  e/ou  revistas

científicas.

Declaro estar ciente do inteiro teor deste TERMO DE CONSENTIMENTO e estou de

acordo em autorizar a participação do estudo proposto, bem como das imagens e falas feitas

por mim, sabendo que dele poderei desistir a qualquer momento, sem sofrer qualquer punição

ou constrangimento.

 

Sujeito da pesquisa: ____________________________________________ 

(assinatura)


	1 INICIANDO REFLEXÕES SOBRE A ESCOLHA TEMÁTICA
	2 a construção de UM universo de análise
	2.1 Rememorando políticas voltadas para Parteiras Tradicionais
	2.1.1 O Contexto Amapaense

	2.2 Contribuições da academia para delimitação da pesquisa
	2.2.1 Notas sobre o “dom”
	2.2.2 Atendimentos efetuados por parteiras tradicionais
	2.2.3 Aprendizado e gênero

	2.3 Caminho metodológico: delimitação do campo e das personagens pesquisadas

	3 ETNOGRAFIA
	3.1 Organização Política das Parteiras Tradicionais do estado do Amapá
	3.1.1 Rede estadual das parteiras tradicionais do estado do Amapá Tia Vavá
	3.1.2 Associação das Parteiras Tradicionais Tia Cecília (ASSPARTICE)

	3.2 Apresentação das informantes
	3.2.1 Dandara
	3.2.2 Anne
	3.2.3 Nísia
	3.2.4 Clara
	3.2.5 Maria da Penha (Penha)

	3.3 Atendimentos prestados
	3.3.1 Gestação (“puxação”, remédios caseiros e rezas)
	3.3.2 Parto
	3.3.3 Pós-parto


	4 o partejar tradicional e seu gênero
	4.1 A prática do partejar tradicional e suas técnicas
	4.1.1 Socialização e sociabilidade amazônica

	4.2 De “curiosa” à “parteira de verdade”
	4.2.1 A “curiosidade” que molda
	4.2.2 A “necessidade” faz surgir a “parteira de verdade”

	4.3 Parteiras Tradicionais e gênero
	4.3.1 De bruxas a santas: uma reconstrução histórica
	4.3.2 O partejar possui gênero?


	5 CONSIDERAÇÕES FINAIS
	REFERÊNCIAS
	APÊNDICE A - QUESTIONÁRIO PARA AS INTERLOCUTORAS
	APÊNDICE B - QUESTIONÁRIO PARA As organizações
	ANEXO A - MODELO DE TERMO DE CONSENTIMENTO

