
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

CURSO DE MESTRADO EM FILOSOFIA 

JADER CAVALCANTI DE ALBUQUERQUE NETO 

FOUCAULT E A PSICANÁLISE (ENTRE 1954 E 1966): 
aspectos e preâmbulos de uma apropriação crítica

Recife

2018



JADER CAVALCANTI DE ALBUQUERQUE NETO 

FOUCAULT E A PSICANÁLISE (ENTRE 1954 E 1966): 

aspectos e preâmbulos de uma apropriação crítica 

Dissertação apresentada como requisito 

avaliativo obrigatório à obtenção do título de 

mestre em Filosofia, pela Universidade Federal 

de Pernambuco. 

Área do concentração: Ciências Humanas 

– Filosofia. 

Orientador: Prof. Dr. Filipe B. Campello. 

Coorientador: Prof. Dr. Ernani P. Chaves. 

Recife 

2018 



Catalogação na fonte 

Bibliotecária Maria do Carmo de Paiva, CRB4-1291 

   A345f  Albuquerque Neto, Jader Cavalcanti de. 

      Foucault e a Psicanálise (entre 1954 e 1966): aspectos e preâmbulos de uma 

apropriação  crítica / Jader Cavalcanti de Albuquerque Neto. – 2018. 

 99 f. ; 30 cm. 

     Orientador:  Prof. Dr. Filipe B. Campello. 

     Coorientador: Prof. Dr. Ernani P. Chaves. 

     Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH. 

Programa de Pós-graduação em Filosofia, Recife, 2018. 

      Inclui referências. 

1. Filosofia. 2. Foucault, Michel, 1926-1984. 3. Freud, Sigmund, 1856-1939.

4. Psicologia. 5. Psicanálise. 6. Loucura.  I. Campello, Filipe B. (Orientador). II.

Chaves, Ernani P. (Coorientador). III. Título.

100 CDD (22. ed.)    UFPE (BCFCH2019-051) 



JADER CAVALCANTI DE ALBUQUERQUE NETO 

FOUCAULT E A PSICANÁLISE (ENTRE 1954 E 1966): 

aspectos e preâmbulos de uma apropriação crítica 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Filosofia da Universidade 

Federal de Pernambuco, como requisito parcial 

para a obtenção do título de Mestre em 

Filosofia.  

Aprovada em: 14/092018. 

BANCA EXAMINADORA 

________________________________________ 

Prof. Dr. Filipe Augusto Barreto Campello de Melo (Orientador) 

Universidade Federal de Pernambuco 

______________________________________ 

Prof. Dr. Érico Andrade Marques de Oliveira (Examinador Interno) 

Universidade Federal de Pernambuco 

_________________________________________ 

Prof. Dr. Thiago Fortes Ribas (Examinador Externo) 

Universidade Federal do Rio de Janeiro 



AGRADECIMENTOS 

A eleição de problemas filosóficos que tomam a existência do pesquisador, impondo-se 

como tarefa sua investigação, nem sempre surge por uma escolha “sem motivações” (escolhas 

são necessariamente motivadas). Com isso, gostaria de agradecer ao prof. Sandro Sayão, por 

ter me apresentado, no terceiro período da graduação em filosofia pela Universidade Federal de 

Pernambuco, ao pensamento de Michel Foucault e ter me confiado uma pesquisa através do 

PIBIC. A partir desse voto de confiança movido por um acompanhamento rico e sempre à 

disposição um problema de pesquisa demandou um desdobramento e puder sacia a essa 

demanda com a presente dissertação. 

Ao contribuinte brasileiro que, através de seus impostos, me permitiu ter a possibilidade 

de uma formação superior. À UFPE, que contribuiu com a bolsa do PIBIC – além de suas 

instalações e estrutura que cativam o estudante no ambiente acadêmico. 

À Capes que financiou uma pequena parte da pesquisa. Ao prof. Ernani Chaves que 

amavelmente me sugeriu o tema que aqui é trabalhado e por ter acompanhado meus passos, nos 

entremeios de suas inúmeras atribuições. Ao prof. Filipe Campello pela oportunidade e 

acompanhamento da pesquisa. Ao prof. Thiago Ribas pela sua paciência no exame de meu texto 

e suas atenciosas e ricas contribuições. 

To Wendy for our correspondence and her kind attention towards me, listening carefully 

about my research and sharing precise impressions and ideas. Doubtfulness, a rare friend that I 

can count for life! 

Ao departamento de filosofia da UFPE, para não citar todos os nomes, que contribuiu 

para a minha formação com membros-modelos inesquecíveis e sempre presentes 

imediatamente nos tratos das questões diárias, despidas ou não de filosofia. 

Às presenças, expressões faciais e conversas riquíssimas com quem não consegue 

(como eu) pensar fora de sua formação, dialogando sobre problemas filosóficos, mesmo fora 

de ambientes acadêmicos (bares). Em especial, ao meu modelo da graduação, do mestrado e 

nos próximos hiatos, por sua amizade irreparável, dedicação e seriedade, João Marcelo Silva 

da Rocha. 

Aos amigos que sofrem com a solidão quase sempre não discursivas das pesquisas, que 

orginariamente contribuirão para os acervos nas nossas bibliotecas. Em especial, Dalton, 



Eduardo e Max por compartilharem comigo as experiências, conversas e revisões de textos e 

suas tocantes presenças não apenas em minha defesa. 

Finalmente, em especial, à minha família e à minha companheira, Nanazinha por todo 

o suporte inenarrável dado, através dos anos. Qualquer linha além disso, em relação a vocês, é

uma injustiça sem tamanho. 



RESUMO 

Diante da conturbada relação entre Foucault e a psicanálise, a dissertação tem como 

objetivo situar o estatuto da psicanálise no interior do que se chama corpus foucaultiano, até 

1966, sem uma teleologia. Inaugurando uma nova forma de pensar o problema na obra de 

Foucault, a presente inquirição situa o saber de Freud no uso particular da ferramenta 

genealógica de análise chamada problemática, mostrando que a psicanálise nunca é enfrentada 

por si só, mas sempre condicionada por tramas maiores, para isso, construindo a própria 

acepção da noção, a dissertação há de mostrar a sequência de problemáticas do período, 

delimitando-as de acordo com os escritos do recorte proposto, desse modo, tomando a 

delimitação bibliográfica de forma assistemática e sem uma unidade temática, as problemáticas 

serão construídas e balizadas de acordo com essa delimitação, consistindo essencialmente em 

quatro tipos: a problemática da daseinanálise, a problemática da psicologia, a problemática da 

loucura e, por fim, a das ciências humanas.   

Palavras-chave: Foucault. Freud. Binswanger. Lacan. Daseinanálise. Psicologia. 

Psicanálise. Loucura. Problemáticas. 



ABSTRACT 

Regarding the troubled relationship between Foucault and psychoanalysis, the present 

master’s thesis aims to situate the status of psychoanalysis within what is called the Foucauldian 

corpus until 1966, without a teleology. Introducing a new way of thinking the problem in 

Foucault's work, this inquiring situates Freud's knowledge in the particular use of a genealogical 

tool of analysis called problematic, showing that psychoanalysis is never confronted by itself, 

but always conditioned by larger plots, to do this, constructing the very meaning of the notion, 

the dissertation will show the sequence of period's problematics, delimiting them according to 

the writings belonged to the proposed cut, thus, taking these writings in an unsystematic way 

and without a thematic unit, the problematics will be constructed and shaped according to this 

delimitation, consisting essentially of four types: the problematic of Daseinanalysis, the 

problematic of psychology, the problematic of madness and, finally, that of the human 

sciences. 

Keywords: Foucault. Freud. Binswanger. Lacan. Daseinanalysis. Psychology. 

Psychoanalysis. Madness. Problematics. 



SUMÁRIO 

1 INTRODUÇÃO ............................................................................................... 9 

2 A PSICANÁLISE DE 1954 A 1957 ............................................................... 22 

2.1 ALGUMAS PROPOSIÇÕES HERMENÊUTICAS ........................................ 22 

2.2 BINSWANGER VERSUS FREUD E HUSSERL: O LUGAR DA PSICANÁLISE 

NA HERMENÊUTICA ONÍRICA ........................................ 28 

2.3 AS SIGNIFICAÇÕES EM FREUD, HUSSERL E BINSWANGER: POR UMA 

TEORIA DA SIGNIFICAÇÃO ANALÍTICO-EXISTENCIAL............ 37 

2.4 O LUGAR DA PSICANÁLISE NA PROBLEMÁTICA DA PSICOLOGIA NOS 

TEXTOS DE 1957: UM DIAGNÓSTICO CRÍTICO............................... 47 

2.5 A RECEPÇÃO FREUDIANA DA NOÇÃO PSICOLÓGICA DE SENTIDO E O 

PAPEL DAS SIGNIFICAÇÕES NA TERAPIA........................................ 55 

3 A PSICANÁLISE NA “ARQUEOLOGIA”: A PERSISTENTE 

AMBIVALÊNCIA DO PAPEL DE FREUD ................................................ 58 

3.1 A PRIORI HISTÓRICO E EPISTEME (ÉPISTHÈMÈ).................................... 58 

3.2 AS ARQUEOLOGIAS: ASPECTOS GERAIS DE UM MODO DE VER........ 61 

3.3 A PSICANÁLISE NAS ARQUEOLOGIAS DA LOUCURA E DAS CIÊNCIAS 

HUMANAS.................................................................................... 66 

3.4 A PSICANÁLISE N’AS PALAVRAS E AS COISAS: A PROBLEMÁTICA DO 

INCONSCIENTE DAS CIÊNCIAS HUMANAS E A SUPERAÇÃO DO 

HOMEM................................………............................ 75 

3.5 OS INCONSCIENTES E A ARQUEOLOGIA: OS POTENCIAIS DAS 

CONTRACIÊNCIAS........................................................................................ 84 

4 CONCLUSÃO.................................................................................................. 89 

REFERÊNCIAS............................................................................................... 93 



9 

1 INTRODUÇÃO

“Morre aos 57 anos o mestre estruturalista Michel Foucault”: estampa o título de uma 

matéria do jornal O Globo, em 26 de junho de 1984. A matéria ainda acrescenta que à época o 

pensador havia (sic) “perdido o prestígio intelectual” por apreciar o sadomasoquismo e ter “se 

exposto propositadamente à Aids”1. Seja nesse sentido ou academicamente muito tem se falado 

sobre Foucault, pelo menos nos últimos 50 anos. Desde curiosidades não práticas às suas 

contribuições para pensar a loucura e as ciências humanas, seu engajamento como militante em 

luta contra o sistema prisional, pensador da biopolítica e da ética, passando pelos debates sobre 

gênero e sexualidade; da educação à arquitetura, passando pela filosofia, psicologia e 

sociologia2. 

Partindo para aspectos internos de sua obra, se olharmos tanto a literatura que comenta 

a obra do nosso filósofo como os comentários dele mesmo sobre sua obra, veremos que se 

detém majoritariamente na produção da década de 1970 – inclusive no tocante às linhas que 

comentam a relação com a psicanálise3. No tocante ao produzido por Foucault entre 1954 a 

1966, era até pouco tempo quase que completamente ignorado – até onde sabemos, Foucault 

não comenta suas produções da década de 1950, sendo, em parte, seguido na atitude pelos 

1 Cf.: https://acervo.oglobo.globo.com/fatos-historicos/em-1984-morre-filosofo-michel-foucault-9910243. 

Acesso em: 02.12.2014. 
2 Para se ter uma ideia da popularidade de Foucault em filosofia no Brasil, na ANPOF, de 2016, foram apresentados 

cerca de 50 trabalhos, em diversos temas de sua obra. Aproximando-se em quantidade a trabalhos, apenas para 

citar algumas temáticas, sobre platonismo, Kant, Hegel e Heidegger. Sendo superados os sobre Foucault por cerca 

de 80 trabalhos acerca de Nietzsche. Cf.: http://anpof.org/portal/index.php/pt-BR/agenda-encontro-2/items/84-

agenda-xvii-encontro  
3 Tratando-se de livros temos como principais referências os trabalhos de Chaves (1988) e Teshainer (2005). As 

citações da presente dissertação trarão apenas o sobrenome das (os) autoras (es), evitando-se ao máximo o uso do 

primeiro nome. Representando, essa discreta manifestação, um protesto silencioso contra o forte e enraizado 

sexismo nos meios acadêmicos, em especial, na filosofia. 



10 

estudiosos de sua obra4. No âmbito da relação da obra de Foucault com a psicanálise trata-se 

também de um tema secundário, quando comparado a outros de sua obra5.  

Foucault escreve, no que hoje está disponível de sua obra, entre 1954 e 1966 sobre temas 

diversos: do estatuto da psicologia e da daseinanálise psiquiátrica à formação e superação das 

ciências humanas. No tocante aos textos de 1950, começam há pouco a aparecer alguns 

comentários – em português apontaríamos Nalli6, Noto7, Sardinha8, Silveira9, Soria10 Yazbek11; 

destacamos Noto, que se dedica exclusivamente à relação entre a obra de nosso filósofo com a 

psicanálise, inclusive nos debates que concernem ao recorte ora trabalhado12. 

4 Se olharmos para comentadores de grande vulto como Machado, numa conferência chamada “História da 

Loucura e Crítica da Razão”, realizada em 1995, falando da influência de Nietzsche na crítica da racionalidade 

moderna na História da loucura, afirma diversas vezes que sua fala tematiza o “primeiro Foucault”. Ou seja, 

grosso modo o período que vai de 1961 até a década de 1970. Os Ditos e escritos com textos anteriores a 1961, 

tinham acabado de ser lançados. Portanto, não havia ainda interesse na obra do Foucault antes do “primeiro 

Foucault”, portanto antes da arqueologia. E essa situação perdura, sendo nítido que o Foucault da década de 1950 

ainda é pouco comentado. Machado (2017, p. 43) há de fazer algumas autocríticas, no decorrer de sua inestimável 

contribuição à obra do filósofo francês. Caracterizando Foucault como a “ilustração perfeita de uma cobra”: “cobra 

que não perde a pele, morre”. Refere-se, com essa suma, ao imperativo existencial da constante reinvenção do 

filósofo e a impossibilidade de tratar sua obra como uma sucessão de artigos/conferências/livros/cursos que se 

sistematizam. 

Caso trouxermos o exame para os últimos anos ver-se-á que, mesmo as publicações que tratam de 

Foucault e da psicologia, que teriam, em tese, que examinar os escritos de 50, esses passam quase que 

despercebidos, como pretendemos mostrar ao longo do texto. 
5 A título de exemplo, um estudo clássico em inglês de 1990 de autoria de Forrester discute a relação entre Foucault 

e psicanálise. Trata-se de um capítulo de um livro chamado As seduções da psicanálise: Freud, Lacan e Derrida. 

Utilizando-se de poucos textos anteriores à 1961, foi relançado em 2009, em francês, quase na íntegra. Aí reside 

um detalhe importante. Os Ditos e escritos de Foucault comportando o volume I os trabalhos de 1954 a 1975, têm 

sua primeira edição na França em 1994. O dossiê francês É preciso fazer justiça a Freud..., da revista Incidence, 

que contém um capítulo com o texto de Forrester, possui uma das poucas reuniões de escritos sobre a problemática 

do estatuto da psicanálise na obra de Foucault. Outro trabalho nessa linha, recentemente lançado em língua inglesa, 

Lacan contra Foucault (2018), ignora a produção de 1950, dedicando-se quase que completamente às ilações com 

a psicanálise da década de 1970. 
6 NALLI, Marcos A. Gomes. Arqueologia e Epistemologia. Perspectiva filosófica. Recife, v. 9, n. 18, jul./dez., 

2002; Foucault e a fenomenologia. São Paulo: Edições Loyola, 2006. 
7 NOTO, Carolina S. A psicanálise para Foucault: Ontologia ou hermenêutica? Trans/Form/Ação, Marília, v. 

39, n. 1, p. 57-76, Jan./Mar., 2016; O déficit ontológico da psicanálise: Foucault leitor de Hyppolite. Doispontos:, 

Curitiba, São Carlos, v. 14, n. 1, p. 145-157, abril de 2017. 
8 SARDINHA, Diogo. A humanidade na animalidade Kant e a antropologia do bem e do mal. Philosophica, 

Lisboa, v. 31, 2008, pp. 51-64. 
9 SILVEIRA, Filipa C. Sujeito e homem na crítica de Michel Foucault à antropologia. Tese (Doutorado), 

Universidade Federal de São Carlos, 2015. 
10 SORIA, Ana Carolina Soliva. Freud, Binswanger e a concepção de homo natura. Revista Dois Pontos:. 

Curitiba, São Paulo, vol. 13, n. 3, pp. 125-141, dezembro de 2016. 
11 YASBEK, André C. “É preciso ser justo com Freud”: Michel Foucault e os desdobramentos de História(s) da 

loucura. Princípios. Natal, v. 22, n. 38 Maio/Ago. 2015, p. 171-202. 
12 Em língua inglesa, a produção sobre o debate ora proposto é esparsa e sempre inserida em problemáticas 

“maiores”. Destaque a Forrester, que buscou conciliar Freud e Foucault. Em francês, em contrapartida, temos o 

esforço de Allouch em recriar um Foucault lacaniano. Em língua portuguesa o primeiro estudo sobre esse debate 

é o de Chaves, de 1988, com foco na História da loucura (1961) e n’A vontade de saber (1976); Teshainer (2005), 

de foco também nesta última obra. Em espanhol há o estudo de Basaure (2011) de focos múltiplos. 



11 

A psicanálise, seja no recorte proposto, ou mesmo em outras produções da década de 

1970 e 1980, sempre surge indefinidamente enquanto “a psicanálise”, nas problemáticas13 

eleitas. Ora, – se Foucault, recém-formado em psicologia, em 1950 à época, em 50, sabia que 

a psicanálise não se trata de uma posição homogênea, unificada, então, trata-se de perguntar: 

qual psicanálise? Qual teórico psicanalista? Consta juntamente com essas designações 

genéricas algo que intriga a maioria dos pesquisadores14: o fato do nosso autor tratando do tema 

sempre oferecer a fórmula: “se de um lado a psicanálise traz ‘x’, de outro, ela traz ‘y’, em 

relação a ‘tal’ problema”. Faticamente, como exemplo, teríamos no tocante a um aspecto da 

problemática da psicologia: se a psicanálise lhe dá fôlego com o problema a seu ver, 

incontornável, do inconsciente (“x”), por outro, deve haver uma repaginação crítica de seu 

conteúdo para avaliar em que medida pressupostos biologistas evolucionistas encontram abrigo 

nas linhas teóricas freudianas(“y”).  

A nosso ver, não basta como faz Allen15, encerrar a questão da relação com a psicanálise 

imputando uma ambivalência nas linhas de Foucault, complementando sua posição com a 

leitura de obras psicanalíticas para conferir a pertinência do dito por ele. Acreditamos que o 

exame do dito acerca da psicanálise não passa por uma checagem para conferir a pertinência, 

porém, preferivelmente, de um convite a se repensar enquanto discurso. Ora, se quisermos 

buscar uma constante nas diversas aparições da psicanálise – se a tomarmos enquanto 

instituição (ou como discurso), de correntes diversas, como acreditamos ser o caso, exceto 

quando designada, em particular, por seus teóricos –, pode-se dizer que está nos 

desdobramentos desenvolvimento da fórmula acima, com ganhos e perdas teóricas em 

determinadas problemáticas.  

13 A acepção genealógica do termo pode ser designada, na linha de Koopman (apud ALLEN, 2018, p. 170), não 

como uma nova roupagem a velhos problemas, mas a eleição e análise de condições de emergência de um 

determinado problema de pesquisa (loucura, sexualidade, criminalidade, ciências humanas etc.). Modo de 

inquirição que inverteu a proposta até então existente: não se parte de conceitos produzidos por saberes instituídos, 

mas analisa-se como foi possível o surgimento de determinados objetos, conceitos, instituições e práticas sociais. 

Nas palavras de Koopman, trata-se de dar às problematizações existentes um nível de autoconsciência que, nas 

análises vigentes, seria improvável de alcançar. Como se poderá ver, trata-se de uma das diversas leituras 

retrospectivas que o próprio Foucault opera em sua obra. Diga-se: não é disso que se trata aqui. Fugiremos das 

análises retrospectivas de nosso pensador e buscaremos um exame ao papel da psicanálise ou o seu surgimento 

nos objetos teóricos criados por Foucault, no recorte proposto. 
14 Principalmente: ALLEN, Amy. Foucault, psychoanalysis, and critique. Angelaki, n. 23, vol. 2. pp. 170-186. 

Disponível em: https://doi.org/10.1080/0969725X.2018.1451570. Acesso em 10.07.2018; CHAVES, Ernani. 

Entre o elogio e a crítica. In: Revista Cult, São Paulo: n. 4, abr. 2009, v. 134, pp. 48-51; BIRMAN, Joel. Entre 

cuidado e saber de si: sobre Foucault e a psicanálise. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 2000 
15 Cf.: ALLEN, Amy. Foucault, psychoanalysis, and critique. Angelaki, n. 23, vol. 2. pp. 170-186. Disponível em: 

https://doi.org/10.1080/0969725X.2018.1451570. Acesso em 10.07.2018. 



12 

Foucault coloca questões à psicanálise, às quais ela ainda hodiernamente desconsidera, 

como bem aponta Grace16. Significando isso que as tematizações da psicanálise nos escritos de 

Foucault consistem num problema robusto, não sendo algo da ordem do simples, muito menos 

do óbvio ou ainda, sem mais, “ambivalente”17. 

Grosso modo, pode-se dizer que entre 1954 e 1984, período-alvo dos ditos e escritos 

disponíveis de Foucault, reservados os escritos ou problemáticas nas quais a psicanálise não 

aparece ou aparece apenas de forma elogiosa, teremos uma crítica de fato, stricto sensu. Crítica 

esta que reconhece os pontos de acerto e os pontos de incoerência e inconsistência do “saber de 

Freud”. Acreditamos fazer valer não apenas aqui, mas por toda a obra de Foucault, baseando-

nos nos textos já visitados, a famosa assertiva da tese/livro História da loucura na Época 

Clássica – “é preciso ser justo com Freud”. Uma justiça que implica no jogo permanente de 

“dar a César o que é de César”. 

Entrementes, algo pode ser tomado por consenso entre os comentadores da relação entre 

Foucault e a psicanálise, independente de seus juízos, formações e conclusões: ela nunca é 

tratada direta e puramente, mas sempre inserida em “tramas” maiores. Diante disso, o cerne do 

que se segue está na defesa de que as considerações de Foucault à psicanálise se dão à luz de 

problemáticas18. Tomando por princípio que não há tematização direta, a pergunta por nós ora 

movida, numa formulação geral, consiste em: qual o papel da psicanálise e que lições podemos 

dela tirar se a considerarmos com a daseinanálise/ a psicologia/ a loucura/ a clínica médica/ as 

ciências humanas, e daí por diante19?  

16 GRACE, Wendy (Foucault e os freudianos in FALZON; O’LEARY; SAWICKI (org.)), 2013, pp. 226-242. 
17 De acordo com o que nos traz Allen (2018) há comentadores como Switzer que, na esteira de Derrida, 

imputam à posição de Foucault uma ambivalência que seria, digamos, dinâmica: a posição do pensador muda, no 

decorrer de sua obra, mantendo sempre o jogo positivo, negativo e crítico. 
18 O termo é do próprio Foucault, utilizado para descrever a modalidade de pesquisa genealógica. Entretanto, não 

se trata de genealogizar a obra de Foucault. Trata-se de uma modificação do termo para fins hermenêuticos. É 

salutar afirmar que não se trata de uma inovação nossa. Seguimos criticamente alguns comentadores como Allen, 

Birman, Chaves, Koopman, Machado e Nalli. O objetivo do presente trabalho não é, sem dúvida, o de estabelecer 

uma nova ótica hermenêutica, pois o modo de ver aqui presente já existe nas linhas desses estudiosos. Nos atemos 

a reunir essas contribuições para um mapeamento mais acurado do que aqui está em jogo, qual seja, o estatuto da 

psicanálise no período proposto. 
19 A acepção genealógica do termo pode ser designada, na linha de Koopman (apud ALLEN, 2018, p. 170), não 

como uma nova roupagem a velhos problemas, mas a eleição e análise de condições de emergência de um 

determinado problema de pesquisa da obra de Foucault (loucura, sexualidade, criminalidade, ciências humanas 

etc.). Modo de inquirição que inverteu a proposta até então existente: não se parte de conceitos produzidos por 

saberes instituídos, mas analisa-se como foi possível o surgimento de determinados objetos, conceitos, 

instituições e práticas sociais. Nas palavras de Koopman, trata-se de dar às problematizações existentes um nível 

de autoconsciência que, nas análises vigentes, seria improvável de alcançar. Como se poderá ver, trata-se de uma 

das diversas leituras retrospectivas que o próprio Foucault opera em sua obra. Diga-se: não é disso que se trata 

aqui. Fugiremos das análises retrospectivas de nosso pensador e buscaremos um exame ao papel da psicanálise 

ou o seu surgimento nos objetos teóricos criados por Foucault, no recorte proposto. 



13 

Seguindo com o presente prólogo, temas da década de 1950 – como a relação entre 

Foucault e o estatuto da psicologia e da daseinanálise psiquiátrica – começam há pouco a 

aparecer em algumas produções. Em português destacaríamos Nalli20, Noto21, Sardinha22, 

Silveira23, Soria24 Yazbek25; destacamos Noto, que se dedica exclusivamente à relação entre a 

obra de nosso filósofo e a psicanálise26. 

Diante disso, o cerne do que se segue está na defesa de que as considerações de Foucault 

à psicanálise se dão à luz de problemáticas27. Tomando por princípio que não há tematização 

direta, a pergunta por nós ora movida, numa forma geral, consiste em qual o papel da psicanálise 

e o que lições podemos dela tirar se a considerarmos com a daseinanálise/ a psicologia/ a 

loucura/ a clínica médica/ as ciências humanas, e daí por diante? 

Se olharmos o surgimento da psicanálise nas problemáticas foucaultianas, balizada 

pelos objetos-mores destas, vemos mais um olhar por outro ângulo, por outro problema, que 

uma reconsideração, propriamente dita. De modo que temos (até onde tocou nossa pesquisa), 

apenas para trazer alguns exemplos de problemáticas: na da psicologia, Foucault afirmando que 

Freud é um capítulo desse saber; que a psicanálise na França ficou a salvo de uma 

regulamentação psicológica; de o quanto a psicologia tem a perder ignorando o inconsciente. 

Na problemática da daseinanálise, Foucault aponta as insuficiências da hermenêutica onírica 

freudiana, da redução do ser humano às pulsões, à luz de Binswanger. Na problemática da 

20 NALLI, Marcos A. Gomes. Arqueologia e Epistemologia. Perspectiva filosófica. Recife, v. 9, n. 18, jul./dez., 

2002; Foucault e a fenomenologia. São Paulo: Edições Loyola, 2006. 
21 NOTO, Carolina S. A psicanálise para Foucault: Ontologia ou hermenêutica? Trans/Form/Ação, Marília, v. 

39, n. 1, p. 57-76, Jan./Mar., 2016; O déficit ontológico da psicanálise: Foucault leitor de Hyppolite. Doispontos:, 

Curitiba, São Carlos, v. 14, n. 1, p. 145-157, abril de 2017. 
22 SARDINHA, Diogo. A humanidade na animalidade Kant e a antropologia do bem e do mal. Philosophica, 

Lisboa, v. 31, 2008, pp. 51-64. 
23 SILVEIRA, Filipa C. Sujeito e homem na crítica de Michel Foucault à antropologia. Tese (Doutorado), 

Universidade Federal de São Carlos, 2015. 
24 SORIA, Ana Carolina Soliva. Freud, Binswanger e a concepção de homo natura. Revista Dois Pontos:. 

Curitiba, São Paulo, vol. 13, n. 3, pp. 125-141, dezembro de 2016. 
25 YASBEK, André C. “É preciso ser justo com Freud”: Michel Foucault e os desdobramentos de História(s) da 

loucura. Princípios. Natal, v. 22, n. 38 Maio/Ago. 2015, p. 171-202. 
26 Em língua inglesa, a produção sobre o debate ora proposto é esparsa e sempre inserida em problemáticas 

“maiores”. Destaque a Forrester, que buscou conciliar Freud e Foucault. Em francês, em contrapartida, temos o 

esforço de Allouch em recriar um Foucault lacaniano. Em língua portuguesa o primeiro estudo sobre esse debate 

é o de Chaves, de 1988, com foco na História da loucura (1961) e n’A vontade de saber (1976); Teshainer (2005), 

de foco também nesta última obra. Em espanhol há o estudo de Basaure (2011) de focos múltiplos. 
27 O termo é do próprio Foucault, utilizado para descrever a modalidade de pesquisa genealógica. Entretanto, não 

se trata de genealogizar a obra de Foucault. Trata-se de uma modificação do termo para fins hermenêuticos. É 

salutar afirmar que não se trata de uma inovação nossa. Seguimos criticamente alguns comentadores como Allen, 

Birman, Chaves, Koopman, Machado e Nalli. O objetivo do presente trabalho não é, sem dúvida, o de estabelecer 

uma nova ótica hermenêutica, pois o modo de ver aqui presente já existe nas linhas desses estudiosos. Nos atemos 

a reunir essas contribuições para um mapeamento mais acurado do que aqui está em jogo, qual seja, o estatuto da 

psicanálise no período proposto. 



14 

loucura28, na arqueologia (lembrando que será analisada em termos de poder em 1973-1974), 

temos Freud com o duplo papel de ter dado novamente voz à loucura, não para um diálogo, mas 

um monólogo cuja relação é marcada pela introjeção das “estruturas” asilares no analista e 

“estruturas” morais no analisando. E assim por diante. 

Na totalidade do terreno bibliográfico percorrido, como há de ser conferido no corpo da 

presente dissertação, não encontramos um eixo unificador ou sistemático. Essa empresa 

filosófica tão comum a tantos pensadores sistemáticos, aqui não encontra execução. Muito 

menos a de encontrar uma filiação filosófica para o recorte analisado. Acreditamos que, no 

tocante à obra de Foucault, o estudioso depara-se com um cenário diferente, no qual deve ter 

cautela. Nossos esforços se depararam com operadores conceituais móveis, em temáticas 

diversas. 

Tome-se, por exemplo, o que se costuma chamar arqueologia – período comumente 

traçado nas obras de Foucault da década de 1960. Machado afirma ser o movimento da 

arqueologia uma constante modificação e readequação metodológica. Isso se torna patente no 

seguinte: o cerne da arqueologia em 1961 está no exame “às concepções de loucura e as práticas 

de intervenção sobre os loucos antes do nascimento da psiquiatria”29, expondo a transformação 

do tratamento da loucura, grosso modo, deslocada de experiência fundamental para ser 

analisada em termos de verdade e racionalidade30. Em 1966, o objeto da arqueologia é uma 

problemática acerca das ciências humanas, seu surgimento a partir de uma nova concepção de 

homem e, via contraciências, as condições de seu desaparecimento.  

Um outro ponto importante foi observado na confecção da presente dissertação: o 

constante olhar retrospectivo de nosso autor em visita às velhas problemáticas, ou, dito de outro 

modo, as novas problemáticas servindo de instrumento de análise às anteriores. Vamos 

28 Sabemos que apesar de sustentável nossa abordagem, qual seja, a de reconstruir criticamente as problemáticas 

do período proposto, ela é “por natureza”, digamos, manca, se exequível numa dissertação de mestrado. Haja 

vista que o mapeamento da posição de Foucault acerca da problemática da loucura, para tomarmos um exemplo 

e situar o que queremos dizer, deve visitar todos os ditos e escritos em sua totalidade; com um levantamento 

apropriado, designando adequadamente a posição do filósofo no decorrer do seu devir. Ora, não há espaço aqui 

para tal feito. Nos ateremos ao exame das problemáticas, como elas aparecem, no recorte proposto, sabendo que 

não estão lá circunscritas. 
29 MACHADO, 2017, p. 78. 
30 Oscilando também entre incapacidade de acesso à verdade, por Fournier, e não ser dono da própria vontade, 

com Baillarger, como atestado por Foucault no curso Os anormais, na aula de 12 de fevereiro de 1975 (FOCAULT, 

Michel. Abnormal. Tradução: Graham Burchell. Londres: Verso, 2003. pp. 157-158). Baillager, ainda afirma que 

o sonho não seria esse estado no qual se estaria enganado acerca da verdade, mas o estado no qual não quem sonha

não é mestre da própria vontade. A partir de Chaves e Allouch (2008), acreditamos que para um quadro mais

acurado sobre a posição de Foucault sobre a loucura se dê na leitura básica, conjunta do História da loucura

(1961), Doença mental e psicologia (1962); os cursos O poder psiquiátrico (1973-1974) e Os anormais (1975-

1976).



15 

encontrar Foucault, por exemplo, em 1973, num debate com Pellegrino, ao cabo de uma de suas 

conferências no Rio de Janeiro, dizendo que a parte final da História da loucura trata de 

relações de poder. A partir de Nalli31 e Machado32, acreditamos que isso deve ser evitado ao 

analisar a produção envolvida na problemática de cada período, voltando à análise para textos, 

conferências e entrevistas contemporâneos uns dos outros. 

Alguns elementos nos fizeram seguir nessa direção e tomamos a cautela hermenêutica 

de Machado e Nalli33 – o primeiro, percorre linhas gerais da obra do pensador e o segundo, sua 

relação com fenomenologia nos primeiros escritos. O que chamamos de cautela hermenêutica 

exorta para que não se tome o que é dito por Foucault muito posteriormente para elucidar pontos 

obscuros de trabalhos anteriores. É certo que Nalli realiza esse esforço no tocante ao 

mapeamento da posição de nosso filósofo acerca da fenomenologia. Entretanto, da mesma 

forma que Machado, no contexto do debate da possibilidade do estabelecimento do já 

mencionado eixo unificador, alerta para o mesmo problema hermenêutico, achamos por bem 

trazer essa cautela aos nossos esforços. Na prática, isso significa que, no tocante aos textos de 

1961 (História da loucura) e de 1966 (As palavras e as coisas), examinamos as entrevistas e 

artigos de nosso pensador imediatamente próximos; evitando, para uma maior acuracidade em 

nossa reconstrução crítica, as entrevistas e conferências realizadas em 1970 e 1980. Como os 

escritos de 1950 não possuem comentários nos ditos e escritos, será feita uma análise deles, 

neles mesmos, à luz dos comentadores. 

Desenvolvendo um pouco acerca do que consistiria a cautela hermenêutica de Machado 

e Nalli, veremos como se impõe a necessidade relativizar o que é dito por Foucault sobre sua 

própria obra, a posteriori. Seguindo Machado, quando o filósofo fala que sua questão sempre 

foi ‘x’, é ‘x’ o cerne de seu pensamento naquele quando. O que se pode ver no tocante ao 

“poder” 34. De acordo com Machado, o poder só é questão em 1970 porque a subjetividade não 

se impunha ainda como foco de suas pesquisas, o mesmo dá-se relativamente à questão da 

verdade, em 1980. O que não significa um atrelar de uma temática a determinada época. Por 

31 NALLI, 2006, p. 18. 
32 “Privilegiar o que [Foucault] disse depois para esclarecer o que fez antes dificulta mais do que facilita a 

compreensão de seu pensamento”. MACHADO, 2017, p. 44. 
33 MACHADO, 2017; NALLI, 2006. 
34 A hipótese do poder é utilizada, principalmente, enquanto ótica para analisar a questão da sexualidade. No 

Japão, em 1970 ele afirma que a sexo nunca foi tão reprimido como no séc. XIX. Sabe-se que em 1976 há uma 

mudança radical, contra a chamada visão Reich-Marcuseana de que o capitalismo reprimiu o sexo. Se é possível 

falar em repressão, ela se deu em termos positivos (cf.: MACHADO, 2017, pp. 40-41). Em todo esse movimento 

da produção de 1970, é curioso notar que conceitos psicanalíticos, como a repressão e o problema em torno do 

Édipo são transpostos de certo modo, de constitutivos de estruturas psíquicas a elementos essenciais nas análises 

políticas. 



16 

exemplo, Foucault trata de sujeito e da verdade, nos escritos de 1950 e 1960, mas não é seu 

foco. É uma preocupação secundária, como pretendemos aqui evidenciar. Sempre de acordo 

com Machado, com o poder, vê-se que ele tenta algo novo, uma hipótese inédita, não esboçada 

anteriormente e em constante modificação, até o curso de 198035.  

Segundo Machado: 

Como essas, há várias mudanças em sua obra. Mas isso não deve desconcertar, 

pois Foucault jamais pretendeu ser um filósofo da identidade. Sem fixar ou 

imobilizar seu pensamento, ele sempre aceitou o desafio de pensar diferente. 

Não foi ele mesmo quem proclamou que se escreve para ser diferente do que 

se é? Seu pensamento de muitas faces multiplicava os pontos de vista com 

grande rapidez, a ponto de ele declarar não subscrever sem restrições as ideias 

de seus livros36. 

Birman, nesse sentido, já nota em 200037, quando os cursos no Collège de France ainda 

estavam em processo de edição, que Foucault oscila entre uma autocrítica que reescreve o que 

escreveu e a inserção de uma nova abordagem a determinado problema já tematizado sob ótica 

diferente38 – como é o caso da loucura na História da loucura e a loucura no curso de 1973-

1974. 

Conforme nos relata Elden39, Foucault escreve a Defert em agosto de 1970, dizendo de 

sua preocupação com a demanda de escrever um posfácio para As palavras e as coisas, por 

ocasião de uma nova edição. Ali, ele confessa: “essas coisas não mais me interessam”. Machado 

e Forrester relatam algo semelhante, no mesmo período dos anos 1970. Machado pergunta a 

Foucault sobre alguns elementos da História da loucura, de 1961, que para ele permaneciam 

obscuros ou vagos e recebe uma resposta evasiva, com falta de interesse na produção passada40; 

com Forrester, não foi diferente: recebe do pensador uma resposta no mesmo tom41. As 

autocríticas, apesar dessa espécie de fuga ou releitura do já escrito à luz do “conceito” presente, 

estão dispostas principalmente quando surgem temas contíguos nas lições dos cursos do Collège 

de France. 

35 Cf.: MACHADO, 2017. No curso Do governo dos vivos (FOUCAULT,2014, p. 13), já na primeira aula a 

analítica do poder é apontada como insuficiente para as temáticas que se seguirão. Foucault afirma que a noção 

saber-poder deve dar lugar a de governo dos homens pela verdade, assim como esta tomou o lugar da noção de 

ideologia dominante.  
36 MACHADO, 2017, p. 43. 
37 Birman, 2000, p. 19. O foco de Birman em Entre o cuidado de si e o saber de si é, majoritariamente, na produção 

foucaultiana de 1961 a 1984. 
38 A posição de Machado corrobora a de Birman em: MACHADO, 2017, p. 43. 
39 ELDEN, 2017, p. 1. 
40 Cf.: MACHADO, 2017. 
41 FORRESTER, 1990, p. 289. 



17 

 

 

É importante trazer aqui o caso da obra Doença mental e personalidade, de 1954, 

encomendada por Althusser, “inteiramente fundada e refundada e reescrita”42, em 1962, com o 

nome de Doença mental e psicologia. Baseando-nos nos indícios trazidos pelos comentadores 

e nas palavras do filósofo/psicólogo (quase nunca autoproclamado diretamente), se uma 

reformulação como esta foi possível, nada garantiria que os demais escritos passassem sem 

alterações pela revista do autor. De todo modo, no mesmo ano aparece a longa introdução de 

Foucault ao Sonho e existência, de Binswanger, além de alguns artigos, escritos, de acordo com 

o testemunho de Machado, sem um preparo e sem intenção de publicação43.  

Conforme nos traz Noto, o caso da interpretação – e de tantos outros – é um exemplo 

do “movimento foucaultiano”, pois nosso autor explora a questão de múltiplas formas, 

denotando que não há um método ou um olhar único no tratamento de um problema44. 

Diante de um pensamento tão complexo e com tantos matizes, tomaremos um caminho 

de tratamento que pretende respeitar cada uma das características temporais peculiares de nosso 

filósofo no tocante à sua relação com suas problemáticas circunscritas em períodos produtivos, 

e seu trato com sua própria produção no período. Iremos na direção de autores que tendem a 

valorizar os momentos de cada um dos problemas e períodos e apontando as especificidades de 

cada momento produtivo – nas linhas, apenas para citar alguns, de Birman45, Chaves46, 

Machado47 e Nalli48. 

Como consequência dessa abordagem encontramos com esses autores um projeto no 

qual o nosso filósofo reinventa seu trabalho à luz de – e em – problemáticas não fixas, não 

permanentes. E variando seus métodos de abordagem de acordo com o objeto de estudo, sem 

uma defesa intransigente acerca do escrito. 

                                                 
42 BIRMAN, Joel; HOFFMANN, Christian. Lacan e Foucault: conjunções, disjunções e impasses. São Paulo: 

Instituto Lagange/Université Paris-Diderot, 2017. p. 30. De acordo com a leitura de Nalli isso não está acurado: a 

primeira parte do livro reeditado encontra-se quase que completamente intacta. Cf. NALLI, Marcos. Possibilidades 

e limites da cura nos textos protoarqueológico de Michel Foucault. Trans/Form/Ação, Marília, v. 34, n. 2, p. 135-

172, 2011. 
43 Concentrados na edição francesa no primeiro volume dos Dits et escrits, dispostos ao longo da edição brasileira 

dos dez volumes dos Ditos & escritos. Para facilitar o acesso aos textos dos Ditos e escritos aqui trazidos ao longo 

da presente dissertação, na medida do possível, citaremos daqui em diante na forma título/ano/volume da edição 

em português/página. 
44 NOTO, 2016, p. 57. 
45 BIRMAN, JOEL. Entre cuidado e saber de si: sobre Foucault e a psicanálise. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 

2000. 
46 Principalmente: CHAVES, Ernani. Foucault e a psicanálise. Rio de Janeiro: Forense universitária, 1988. 
47 MACHADO, Roberto. Foucault, a ciência e o saber. Rio de Janeiro: Zahar, 2012; Impressões de Michel 

Foucault. São Paulo: n-1 edições. 2017. 
48 NALLI, 2006. 



18 

 

 

Não se trata, portanto, nosso esforço de uma análise que traz textos de psicanálise para 

avaliar as assertivas foucaultianas, mas mostrar criticamente como a psicanálise aparece no 

interior das problemáticas eleitas, no recorte proposto. 

O primeiro capítulo analisará os textos da década de 1950 e a tese, de 1961, História da 

loucura. Lá Foucault produzirá quatro textos conhecidos: a longa Introdução49 (1954) ao Sonho 

e existência (1930); o livro Doença mental e personalidade (1954)50; e os artigos, ambos de 

1957: A pesquisa científica e a psicologia e A psicologia de 1850 a 195051. Será visto que a 

psicanálise surge aqui em duas problemáticas: a da psicologia e a da análise existencial, ou 

daseinanálise. Constam aí dois exames: (i) sobre o modo como a psicanálise aparece na 

problemática do estatuto da psicologia e (ii) quais as suas desvantagens teóricas diante da 

daseinanálise de Binswanger, no problema do ser do homem52. O tratamento dado a esses 

exames no nosso texto focará na inquirição acerca dos termos da defesa foucaultiana da 

daseinanálise – o pano de fundo dessas problemáticas de 1950 é uma investigação crítica de 

Foucault aos textos de Freud via clínica fenomenológica. Veremos aqui, Foucault trazer a 

leitura que faz Binswanger da obra de Freud para criticar o que acredita ser uma posição 

fortemente biologista do psicanalista austríaco. 

No tocante à Introdução por tratar-se, como se sabe, de um debate profundamente 

especializado e pormenorizado na fenomenologia existencial, trouxemos uma série de 

comentadores para uma apropriação das posições de Binswanger no Sonho e a existência, de 

modo a enriquecer o não dito por Foucault em seu prólogo não-convencional. Já em relação ao 

Doença mental e personalidade, não trataremos dele, focando nossa atenção em sua 

reformulação e fazendo-o dialogar com as linhas sobre Binswanger. 

                                                 
49 Doravante, quando tratarmos da introdução de Foucault ao texto de Binswanger, a ela nos referiremos como 

Introdução ou “texto de 1954”.  
50 Como largamente se sabe, é um livro de viés marxista. Um dos poucos resquícios da filiação de Foucault ao 

Partido Comunista Francês, que adere em 1950, desvinculando-se em 1953. Cf.: DEFERT apud FALZON, 

O’LEARY; SAWICKI (org.), 2013. 
51 A primeira edição do texto é de 1957; a segunda, de 1967 e volta a aparecer apenas em 1991 (cf.: Revue 

Internationale de Philosophie, Vol. 44, No. 173 (2), Foucault: avec un texte de Foucault sur l'histoire de la 

psychologie (1990), pp. 159-176). 
52 Aproveitando-nos da indicação no artigo de Han-Pile (2016) acerca da relação entre a Introdução ao Sonho e a 

existência, de Binswanger, e As palavras e as coisas, distinguimos de agora em diante homem de Homem; o 

primeiro com o referente ordinário (correlato de humanidade) e, o segundo, enquanto conceito (duplo empírico-

transcendental, produtor de conhecimento e condição de possibilidade do conhecimento). No texto de 1966, não 

há essa distinção. Entretanto, como o foco do presente trabalho não se detém aí, preferimos adotar a mencionada 

distinção. 



19 

 

 

O segundo capítulo trata de, primeiramente, estabelecer as “ferramentas”53 utilizadas 

estrategicamente por Foucault (episteme e a priori histórico), além de discorrer sobre as 

arqueologias, explorando a multiplicidade de seus aspectos e modos de uso. Ao mesmo tempo, 

analisa como se reverberam os ganhos arqueológicos para o tratamento da psicanálise, sem 

perder de vista a presença marcante de um debate demarcatório em relação à epistemologia 

francesa54, cujo cerne, segundo Machado, é que arqueologia não é um capítulo da 

epistemologia, tampouco completamente dela distinta55. 

O significado de episteme, ver-se-á, figura como uma espécie de “espírito” ou uma certa 

comunidade partilhada pelos saberes de uma determinada época: de acordo com a episteme 

vigente há de se tornar manifesto que se trata do Renascimento, da Época Clássica ou da 

Modernidade56. 

Falaremos de arqueologias, pois cada inquirição de Foucault que traz esse título tem 

características específicas, sendo algumas não replicadas. Características essas, segundo 

Machado, ditadas pela especificidade do objeto em análise. O que implica, a nosso ver, que a 

arqueologia da História da loucura é diferente da empreendida n’As palavras e as coisas, e, 

ainda, da arqueologia da psicanálise, oferecida em 1976, n’A vontade de saber.  

A seguir, uma análise do papel da psicanálise na História da loucura, havendo de 

percorrer as implicações da devolução da fala ao louco e como isso não representa uma 

recuperação de uma espécie de experiência fundamental da loucura. Aqui Freud aparece para 

mostrar o que mudou no tratamento da alienação mental e, principalmente, o que ele herda do 

                                                 
53 Pela “natureza” mesma da obra de Foucault, se utilizássemos os dois operadores conceituais enquanto 

conceitos, seríamos a nosso ver, infiéis com tudo o que representa a obra de Foucault no tocante aos universais. 

Como se sabe, conceitos na tradição filosófica remete a formas rígidas, imutáveis. O que não é uma pretensão, 

de forma alguma, de nosso pensador. 
54 De acordo com Nalli (2002, p. 56), na França há uma diferença entre epistemologia e filosofia da ciência “quanto 

ao estatuto seu disciplinar e teórico”. Quando se fala em filosofia da ciência o que se leva em conta é um 

desenvolvimento do positivismo de Comte em duas características principais: a primazia do sujeito de 

conhecimento como produtor e fundamento e a noção de progresso nas ciências. A história das ciências, nesse 

sentido é teleologicamente movida pela lei de progresso constante. Epistemologia na França é conceitual. Isso 

implica, dentre outras características, um rompimento com o privilégio do sujeito produtor e fundamento e a ideia 

de uma lei que regeria o progresso na história das ciências. Influenciada pelo círculo de Viena, pela História e 

Sociologia a epistemologia francesa não irá ocupar-se com a correspondência entre conceito e realidade, mas de 

uma análise que investiga sua formação e regulamentação numa teoria científica. Nalli comenta que para a filosofia 

da ciência acima as ciências humanas são pseudociências. 
55 Aqui serão explorados os trabalhos de Gutting (1989) e de Machado (1995; 2007; 2017), em suas descrições 

que delimitam o leque arqueológico frente aos métodos da epistemologia francesa.  
56 De acordo com a apresentação ao livro O homem e o discurso (FOUCAULT; ROUANET; MELQUIOR: 

ESCOBAR; LECOURT, 1971, p. 10), acompanha a obra de Foucault uma faseologia ternária, expressa em 

Renascença, época clássica e modernidade. No âmbito dos saberes, ao longo da presente dissertação, será 

explorado, o que faz Foucault diferenciar uma da outra.  



20 

 

 

gesto libertador de Pinel57 e mantém dos tratamentos anteriores à psicanálise58. Uma vez 

delimitada a ótica arqueológica e tratado o texto de 1961, percorremos brevemente O 

nascimento da Clínica, de 1963, voltando nossas análises à arqueologia das ciências humanas, 

de 1966.  

Buscando trazer à luz uma certa apropriação dos potenciais metodológicos da 

psicanálise para uma crítica epistemológica dos saberes sobre o homem, há de ser analisado o 

momento final da obra de 1966: a consideração por Foucault de modificações entre psicanálise 

e etnologia, seu desejo de que se ambas se retroalimentem conceitualmente. Veremos nesse 

momento d’As palavras e as coisas que essa espécie de união teórica poderá desencadear a 

superação do Homem enquanto duplo59.  

A problematização do sujeito de conhecimento, como será vista no segundo capítulo, 

não é uma inovação foucaultiana. Do contrário, insere-se, numa tradição da suspeita que 

problematizou os termos desse sujeito. Seguindo os conceitos que sumarizam seus esforços de 

superação temos: Nietzsche60 e os desenvolvimentos sobre o além-do-homem (Übermensch), 

Heidegger com o ser-aí (Dasein) e Lacan com o sujeito de reconhecimento61. Não se pode 

deixar de notar um esforço do psicanalista francês, em conferência de 196062, na qual o sujeito 

do conhecimento é lá mencionado problematicamente como um duplo de sujeito e objeto63, 

                                                 
57 A cena de Pinel “libertando” os alienados das masmorras da Salpêtrière aparece em pelo menos duas obras e um 

curso de Foucault. Respectivamente: Doença mental e personalidade; História da loucura; O poder psiquiátrico. 

Sempre num contexto de dívida entre os libertos e o médico do gesto libertador. 
58 Questões secundárias para os desenvolvimentos do presente trabalho, mas caras à temática da História da 

loucura, terão brevemente seu lugar para um quadro mais completo dos precedentes e implicações do papel duplo 

de Freud no livro. 
59 Não é uma proposição inédita essa junção, entretanto. Segundo Rivers, através de um projeto de bastante fôlego 

na década de 1920 chamado Mares tempestuosos das ciências antropo-etno-analiticas, John Rickman – médico 

Quaker e analisando de Freud – tenta um esforço análogo, ao menos na forma, ao de Foucault. Cf.: RIVERS apud 

FORRESTER, 2017, pp. 83-84. 
60 Seguindo a cronologia apresentada por Defert (apud FALZON; O’LEARY; SAWICKI, 2013, pp. 21-22), o 

encontro de Foucault com a obra de Nietzsche – lido sob a perspectiva da investigação à história do saber e da 

razão – aconteceu depois do encontro com Hegel, Marx, Heidegger e Freud, suas referências em 1953. Apesar de 

isso ser impreciso, pois Foucault falou várias vezes que chegou a Nietzsche através de Bataille e a Bataille por 

Blanchot; em uma de suas últimas entrevistas nosso filósofo afirma que visitou Nietzsche por causa de Heidegger. 
61 Em sua produção da década de 1980, Michel Foucault há de propor uma nova designação para o fenômeno 

humano, que não será tematizada aqui: o si mesmo ou o soi. Alain Miller (1997, p. 334) afirma que a psicanálise 

pode ter fascinado Foucault, de tal modo a ponto de acompanhá-lo até mesmo nos lugares nos quais não é nomeada 

– notadamente na década de 1980. Ainda seguindo o que ele diz, Foucault, por ter lido Lacan, sabia que a ética 

kantiana estava em ligação direta com a descoberta de Freud. Explorar uma ética pré-kantiana, “fazendo o elogio 

da ética antiga”, é “sua maneira de ultrapassar a psicanálise”. Desse prisma, a influência de Kant na trajetória de 

Foucault também estaria, desse modo, na forma como problematiza a psicanálise. 
62 Subversão do sujeito e dialética do desejo no inconsciente freudiano apud LACAN, 1998, pp. 807-842.  
63 O “conceito” de sujeito de reconhecimento de Lacan advém, grosso modo, das problematizações de sua posição 

diante do conceito de personalidade – devemos essa contribuição a Dunker, que discute essas questões no curso 

Conceitos Fundamentais de Jacques Lacan, disponível em:  

https://www.youtube.com/watch?v=0h_XnFaH8uU&list=PLlHDVKUxuaFrt_hmYrQ0OBKw9bx6wm8r5 

Acesso em: 21/06/2017. 



21 

 

 

ponto fulcral de sua produção acerca da subjetividade. Dessarte, será visto que a originalidade 

de Foucault repousa no que ele fará do problema do Homem64 – enquanto produto de duas 

tematizações, a saber, (i) da inquirição kantiana acerca das condições transcendentais de 

possibilidade da experiência possível, e (ii) da antropologia. É indicado por nosso filósofo que, 

seguindo o capítulo final d’As palavras e as coisas, quanto mais se tematiza o Homem, 

pretensamente para a sua autonomia, mais se tem como resultado formas de heteronomia. 

Abordando As palavras e as coisas65, pretendemos evidenciar que o foco da 

problemática está não em Lacan ou no ser do sujeito, ou na questão do poder; o foco está 

ajustado aos saberes que se interessam pelo conceito Homem, criando-o no desdobramento 

mesmo de suas investigações. E mais: como isso pode ter um fim, se olharmos o movimento 

dos saberes em todas as transições na ordem dos saberes que levaram à criação do Homem. A 

psicanálise lacaniana aparece na noção (ainda a ser investigada) de inconsciente66 estruturado 

como linguagem.  

Pretendemos tornar evidente ao cabo do segundo capítulo como as arqueologias 

transformaram os modos como Foucault trata a psicanálise, trazendo outro modo de tratamento 

às problemáticas nas quais ela surge ao longo de sua obra. Diante disso, nossa conclusão 

pretende tornar manifesto como o problema da descontinuidade nos ata as mãos para a procura 

de um sistema foucaultiano, tão-somente nos permitindo mostrar convergências, estabelecer 

padrões no recorte proposto. Havemos de evidenciar um pensador assistemático que, ao 

circunscrever suas problemáticas eleitas apontou para os erros e acertos da psicanálise em 

relação a muitas delas. 

 

 

 

 

                                                 
64 É importante notar também que apesar da diferença geracional entre Lacan (nascido em 1901) e Foucault 

(nascido em 1926) os dois tiveram duas determinantes e principais influências, com as quais cada um fomentará 

seus devires: Lévi-Strauss e Saussure (este cujo pensamento foi apresentado a Foucault na École Normale por 

Merleau-Ponty, em 1949, ano em que gradua-se em psicologia e obtém diploma de altos estudos em filosofia, com 

um trabalho sobre Hegel sob a supervisão de Hyppolite). Para não falar no endosso dos dois, em determinados 

momentos de suas produções, por Bataille e pelo surrealismo, além do envolvimento de ambos com Althusser e o 

marxismo (DEFERT apud FALZON; O’LEARY; SAWICKI (org.), 2013, p. 15). 
65 Considerado por muitos, segundo Sabot (2016b), como um manifesto do estruturalismo. 
66 Será visto no segundo capítulo em que sentido se pode dizer que a apropriação desbiologizante lacaniana do 

inconsciente freudiano é, como já aponta Grace (apud FALZON, O’LEARY; SAWICKI (org.), 2013), uma 

apropriação em termos de faux amis. 



22 

 

 

2 A PSICANÁLISE DE 1954 A 1957 

 

2.1 ALGUMAS PROPOSIÇÕES HERMENÊUTICAS 

 Os textos que ora propomos a discutir trazem um Foucault recém-formado em filosofia 

e psicologia67. O debate que nos inserimos, de certo modo, não existia antes da publicação dos 

Ditos e escritos, na França, em 199468. Se tomarmos a recepção usual desses escritos, teremos 

a posição, por exemplo, de Moutinho69, que vê Foucault como desenvolvendo, de certo modo, 

a filosofia de Merleau-Ponty; e, através dela, redesenhando a fenomenologia nos primeiros 

escritos. O que tomamos como mais um esforço unificador que encontra resistência em nossa 

acepção da “obra” do “autor”. Visto que, lá seria possível imputar marxismo, estruturalismo, 

fenomenologia e outras influências de sua formação. O que coloca algumas alternativas de 

direcionamento das análises.  

Mais do que a pergunta classificatória de encontrar um Foucault fenomenólogo, 

marxista ou defensor da clínica fenomenológica, faz-se necessária a análise dos textos mesmos, 

à luz dos comentadores, nesse caso. Pois, não encontramos Foucault comentando esses textos 

de 1950. Do contrário, estaríamos a apontar eixos de continuidade ou sistematizaríamos 

inapropriadamente sua produção ou, ainda, de forma vazia, apenas apontando as influências e 

                                                 
67 Na época da graduação de Foucault, a formação em psicologia envolvia a de filosofia (formado em filosofia, em 

1948, e em psicologia, em 1950.), sendo apenas posteriormente as formações separadas na França. Cf.: 

MOUTINHO apud Kínesis, Vol. I, n° 02, Outubro – 2009, p. 02 -12. Na época de produção dos primeiros textos, 

no início dos anos 1950 Foucault lecionava na principal instituição de ensino de filosofia na França, a École 

Normale Supérieure, ocupando também o posto de psicólogo no hospital psiquiátrico de Sainte-Anne. Em 1953, 

Foucault frequenta o primeiro dos conhecidos Seminários de Lacan no Sainte-Anne. O psicanalista francês o 

considerava um “amigo distante”, ainda em 1964 (LACAN, 2006, p. 278), onze anos depois de conhecer Foucault. 

Hyppolite que apresenta Lacan a Foucault, por sua vez, é figura influente para o filósofo francês. Presente em sua 

vida desde quando lhe lecionou filosofia, em 1946, tendo lhe orientando num trabalho em Hegel (perdido) para 

obtenção do diploma de altos estudos em filosofia, em 1949; em 1957, ao ler a História da loucura, aconselha 

Foucault a transformar o texto em tese e submeter a Georges Canguilhem. Não nos estendendo demasiado nos 

fortes laços dos dois, Foucault, na vacância no cargo de docente no Collège de France, por ocasião da morte do 

mestre, através de uma seleção, assume seu lugar. Boa parte dos detalhes biográficos contextuais aqui presentes 

podem ser acompanhados em DEFERT apud FALZON; O’LEARY; SAWICKI (org), 2013. 
68 Gutting traz alguns desses escritos em seu livro de 1989; também o faz Forrester, em 1990. Seus focos são 

múltiplos, entretanto. Com a devida vênia, Habermas (1985) e Honneth (1988) desconheciam os textos aqui 

analisados quando apresentaram suas leituras de Foucault. O que prejudicou suas respectivas reflexões, juntamente 

com o erro recorrente de sistematizar as contribuições do filósofo. Algo sintomático entre os estudiosos de Foucault 

à época aponta para uma certa negligência quanto ao período ora apreciado. Em conferência de 1995, Machado 

refere-se à produção da década de 1960 como sendo do “primeiro Foucault”, apesar de comentar, rapidamente, 

alguns textos da década de 1950. 
69 A psicologia, segundo Moutinho (2009), um pouco antes da formação de Foucault, dos pontos de vista de Sartre 

e Merleau-Ponty (professor de Foucault), é entendida ao modo bergsoniano, como um meio para se chegar à 

metafísica – associação discutida, principalmente, nos textos de 1950. 



23 

 

 

encerrando a questão. O motivo para uma análise direta, sem procura disso de uma influência-

mor, está nas palavras do próprio Foucault:  

Quanto a mim, os autores de que gosto, eu os utilizo. O único sinal de 

reconhecimento que se pode ter para com um pensamento como o de 

Nietzsche, é precisamente utilizá-lo, deformá-lo, fazê-lo, ranger. Que os 

comentadores digam se se é ou não fiel, isto não tem nenhum interesse70.  

As influências estão lá, de fato, mas de modo peculiar e de certo modo cifradas, diríamos. De 

toda forma, nosso objetivo não é o de rastrear influências, como já feito por comentadores como 

Ribas71, mas o contato direto com o texto e sua recepção. 

A despeito dessas influências, as referências à psicologia e à psicanálise vão 

desaparecendo pouco a pouco de sua obra, não mais cativando o interesse do filósofo e 

psicólogo, interessado em outras problemáticas, como pode ser facilmente mapeado nos livros, 

artigos e cursos72. 

Diante da ideia da universidade francesa que consistia na defesa de uma filosofia nos 

termos cartesianos, do cogito (“uma vez que a filosofia na França nasce com Descartes, ela só 

pode avançar de uma maneira cartesiana”73), Foucault opta por outro caminho. Apontando esse 

esforço à fenomenologia e existencialismo franceses na tentativa de reestabelecer o cogito, ou 

em esforço análogo de fundar o sujeito do conhecimento. O que veremos a seguir não deixa de 

ser uma resposta ou uma via alternativa à acadêmica francesa, tal como Foucault caracterizava. 

Como deve ser visto, nos distanciaremos da interpretação de Noto74, ancorada na de 

Mezan75. Discordando em dois pontos específicos, a saber, que nos escritos de 1970 Freud é 

esse “gênio mal” e os textos até a década de 1960 tendem a ser elogiosos à psicanálise. Caberia, 

em nossa interpretação, esse elogio apenas n’As palavras e as coisas, quando Foucault a 

considera ao lado da etnologia enquanto caminho para a superação das chamadas ilusões 

                                                 
70 FOUCAULT apud RIBEIRO, Renato J. (org.). Recordar Foucault. São Paulo: Editora Brasiliense, 1986 p. 46. 

Como diz Machado (2017), Foucault afirmava, quando interpelado por estudiosos de Nietzsche e Marx que 

questionavam o modo como o filósofo francês se utilizava de suas contribuições, que se trata de “torcer” o autor, 

de modo que, nessa “desfiguração”, ele diga algo que ou não interessa às exegeses vigentes dos especialistas ou 

utilizar seu aparato conceitual como ferramentas de análise. Poderíamos dizer que há um esforço análogo em 

Binswanger relativo à Heidegger (como será visto no respectivo momento). 
71 Cf.: RIBAS, 2011. 
72 A título de exemplo, O uso dos prazeres (1984), segundo volume da História da sexualidade, assinala uma 

quebra na continuidade em relação ao primeiro livro, de 1976 – este, como se sabe, pensado como uma introdução 

geral a um conjunto de no mínimo 6 livros. Num olhar retroativo, as quebras de continuidade temática se 

avolumam. 
73 FOUCAULT, Michel. About the beginning of the hermeneutics of self. Lectures at Dartmouth College, 1980. 

Tradução: Graham Burchell. The University of Chicago press: Chicago, 2013. p. 21 
74 NOTO, 2016, p. 67. 
75 MEZAN, 1985. 



24 

 

 

antropológicas. Não há, em nossa leitura, essa mudança súbita em relação à psicanálise, que 

consistiria em afirmar que Foucault é majoritariamente elogioso à psicanálise em 50 e 60 e que, 

a partir da problemática da sexualidade e biopoder, passa a um tratamento duro ao saber de 

Freud. Consideramos ultrapassada a ideia de que haveria uma contradição interna da obra de 

Foucault relativa ao saber psicanalítico. Se as linhas à psicanálise variam de uma problemática 

a outra, não há contradição propriamente dita, mas, como o já por nós defendido acima, uma 

investigação do papel da psicanálise em cada problemática. 

O resultado disso pode ou não ser elogioso. Em 1970, não há um rechaço ao saber de 

Freud. Basta olhar para declarações na época em que Foucault flertava com as análises de 

Deleuze e Guattari. Principalmente, à ocasião em que lhe é perguntado se endossava outras 

formas de terapia que a psicanálise – notadamente esperava-se que ele arrematasse com a 

esquizoanálise deleuziana –, ao que ele retruca que a freudiana seria uma boa terapia, como 

disso dá testemunho Whitebook76. A isso se somaria mais um aspecto, apontado por Derrida77: 

a variação da letra de Foucault à psicanálise se deve à própria ambiguidade da letra de Freud, 

além do apontado por Noto78, às modificações conceituais operadas por Freud ao longo de sua 

produção.  

Não acreditamos que, de fato, seja um problema para Foucault, por exemplo, as 

modificações no corpus freudiano do conceito de Trieb. Foucault não está preocupado com a 

interpretação mais acurada de Freud, mas como dissemos, em como a psicanálise se insere ou 

não nas problemáticas que elegeu para tematizar – há problemáticas em que a psicanálise não 

tem papel, é preciso dizer. Ademais, como veremos no A psicologia de 1850 a 1950, Foucault 

considera os escritos de Freud do início até o fim, com largas referências (como expresso em 

outros textos do período até 1962, pelo menos. Depois desse período, as referências ao texto de 

Freud não são tão claras, mas, em sua maior parte, como largamente dito pelos comentadores, 

são alusivas e ironicamente lançadas).  

Noto também faz o movimento que é executado por Alain Miller em 1989: o de analisar 

a partir de um escopo determinado da obra de Foucault a trajetória que a psicanálise lá faz de 

“instrumento de crítica a objeto da crítica”, o que ao nosso ver, como ambos fazem, é uma 

interpretação ultrapassada da obra de Foucault, se olharmos sob a ótica das problemáticas. 

Segundo Noto, Derrida afirma que no Doença mental e personalidade, de 1954, Foucault 

                                                 
76 WHITEBOOK apud GUTTING, 2005, p. 312. 
77 DERRIDA, 1963; DERRIDA apud ROUDINESCO, 1994. 
78 NOTO, 2017. 



25 

 

 

aponta para uma transição no pensamento freudiano de uma fisiologia biologizante nos Três 

ensaios para uma espécie de filologia nas Cinco lições (1905 e 1909, respectivamente). Então, 

se seguirmos a hipótese de Derrida, segundo a qual, a ambiguidade do tratamento à psicanálise 

nos escritos de Foucault se deve à variação mesma dos escritos de Freud, veremos que ela não 

se sustenta, pois não se trata de exegese, mas de análise crítica do tratamento da psicanálise à 

determinado problema. 

Uma última demarcação nesse tópico. Noto menciona, sem muito desenvolvimento, a 

suspeita de que sub-repticiamente as investigações de Foucault em 1984 endossam Freud. A 

partir de Alain Miller, acreditamos se tratar na verdade de uma mudança de abordagem e um 

ultrapassamento, respectivamente: a psicanálise na problemática da sexualidade, em 1984, não 

mais se pautaria por uma ontologia que perquire sobre o sentido do ser do homem, mas por uma 

investigação sobre a produção histórica do sentido. É verdade que, tomada nesses termos, 

afinaria as investigações de Foucault às de Freud por enveredar, segundo Noto, em 70 e 80 

(diríamos, apenas, em 1980) na questão não da ontologia nos trilhos acima, mas de uma 

hermenêutica preocupada com a produção histórica do sentido da existência. Além disso, 

figuraria um ultrapassamento de Freud lendo as linhas dedicadas a Oneirocritica de Artemidoro 

(sua Interpretação dos sonhos), o que quereria Foucault ao aparentemente sem uma propulsão 

tratar dos sonhos em sua História da sexualidade, sabendo que a sexualidade, pelo menos em 

Freud, é a base de todo o edifício teórico da psicanálise? Merquior – que entrevista Foucault 

junto a Rouanet e um dos principais críticos brasileiros do filósofo francês – se refere a 

Artemidoro como “anti-Freud”, por considerar o sexo como esse prenúncio de prodígios 

futuros, em vez de um significante supremo79. 

Se abríssemos mão das fases que usualmente servem de meio para análise da obra de 

nosso autor, olhando para os textos, nos quais a psicanálise tem cadeira cativa: de Forrester a 

Noto e Han-Pile, passando por Grace, afirmaríamos: não importa se se trata de proto-

arqueologia, arqueologia ou genealogia, a psicanálise é inserida em tramas maiores. Soma-se à 

essa constância, o papel – ou o corte ou a ruptura – que a psicanálise traz, usualmente ser 

colocado em segundo plano. Ou seja, é relativizada a posição da psicanálise, ela aparecendo, 

até onde nosso escopo investigativo atingiu, enquanto mais um momento, capítulo ou aspecto 

de uma narrativa maior. 

                                                 
79 Cf.: MERQUIOR, 1985, p. 207. Não cabe aqui um maior desenvolvimento neste tópico específico da 

problemática da sexualidade. Em um trabalho futuro pretendemos desenvolver esse ponto. 



26 

 

 

Alguns exemplos devem indicar nossos motivos para justificar esse olhar à “obra” ela 

mesma. Comparemos, por um instante, momentos distintos da obra de Foucault. Se olharmos a 

Introdução à O sonho e a existência, de 1954, encontramos o jovem filósofo traçando uma linha 

que vai de Heráclito à Binswanger, tendo como pano de fundo a hermenêutica onírica. Se 

pusermos lado a lado a Introdução e A vontade de saber (1976), os dois textos dialogariam num 

ponto específico, a saber, a minimização da obra freudiana, situada em ambos enquanto um 

momento duma grande trama. Quanto ao modo de relação entre o ocidente e o sexo,  em 1977, 

na conhecida sabatina com os lacanianos, Foucault explica que um dos aspectos d’ A vontade 

de saber foi deslocar o corte de Freud80 para Tertuliano (com a ideia de “uma verdade obscura 

da alma a ser liberada pela confissão”81); ora, em 1954, em relação ao tratamento do sonhos, 

ele desloca, mais uma vez, o corte freudiano (em outras palavras, a (não) “novidade” de Freud) 

dessa vez para Binswanger.  

Foucault minimiza o papel do psicanalista austríaco nos termos acima, mas não deixa 

de reconhecer, no caso da Introdução, o que muda no jogo hermenêutico onírico depois do 

Traumdeutung. Obra que nos idos de 197682, é ressaltada sua importância83 em comparação aos 

Três ensaios sobre a sexualidade: a novidade de Freud em relação à sexualidade enquanto essa 

figura fundamental da existência humana, é definitivamente algo que os médicos do séc. XIX, 

e, antes deles, os diretores de consciência, já prestavam muita atenção – assim como o termo 

neurose. 

Trazendo para o momento de 1981 em diante na obra de Foucault, Binswanger está para 

a hermenêutica como Lacan para a modernidade: Binswanger retoma o tratamento onírico nos 

esquecidos termos de uma teoria do conhecimento – deixada de lado pela psicologia do séc. 

                                                 
80 Cuja importância real, para o Foucault de 1977, é a de ter colocado pelo avesso a teoria da degenerescência, 

cujos “papas” eram a sexologia e a criminologia, sendo a primeira alimentada pelas linhas freudianas em seus 

primeiros passos. 
81 Tema trazido, depois de 1977, nos cursos de 1980 (Do governo dos vivos) e em 1982 (A hermenêutica do sujeito), 

comparando a conversão platônica (acesso duplo à Verdade e à verdade da alma) à conversão cristã (pela obra de 

Tertuliano sobre a penitência, o acesso à “verdade instituída”, a fé, está separada da verdade da alma desvelada 

pela confissão) Cf.: FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito. Tradução: Márcio A. da Fonseca e Salma 

T. Muchail. São Paulo: Martins Fontes, 2004, p. 166 n. 11. 
82 Em 1976 – no primeiro volume da história da sexualidade, A vontade de saber – temos sua arqueologia (grosso 

modo, análise da interação entre saberes e prática sociais), na qual outro caminho é trilhado, caso o comparemos 

com o empreendimento do artigo de 1957. Comparado ao debate no nível do saber em 1957 – o que não excluiu 

práticas sociais, mas secundariza sua importância –, o texto de 1976 mostra arqueologicamente o que possibilitou 

o surgimento de um saber como a psicanálise, a partir de transformações biopolíticas na secularização das práticas 

de confissão para um controle da sexualidade – trajetória cujo capítulo final, segundo Foucault, é a psicanálise. 

Em 1957, o caminho até a psicanálise é pela via do saber, dos pressupostos teóricos da psicologia, em relação à 

qual ela é um momento, com o endosso irrefletido de diversos preconceitos; em 1976, trata-se da análise dos 

saberes e práticas que transformaram o sexo em discurso, possibilitando a emergência do saber psicanalítico. 
83 Uma obra de pretensões científicas que, por ser publicada em livro, antes de acessível a uma comunidade seleta 

de cientistas, se junta a Origem das espécies de Darwin, como bem aponta Forrester (2009). 



27 

 

 

XIX –, trazendo o movimento de transcendência da liberdade humana para a realidade clínica, 

antes povoada pela sexualidade e pelas pulsões; no caso de Lacan, ele teria reatado os laços 

com a velha linhagem do cuidado de si, num cenário tomado pelo conhece-te a ti mesmo. 

Acerca desta última retomada de uma tradição, Foucault não deixa de traçar, caso examinemos 

os escritos do período, uma linha que vai grosso modo de uma tradição helenista – Marco 

Aurélio enquanto expoente – a Lacan84. 

Encontramos um movimento semelhante no artigo de 1957, A psicologia de 1850 a 

1950. Quando a psicanálise é inserida numa linha de correntes psicológicas e colocada como 

um elo nas correntes psicológicas. Essa tradição tende a, digamos, na ascensão de novos elos, 

que tentam resolver os problemas dos precedentes, não os resolver, legando inevitavelmente à 

psicanálise preconceitos não-problematizados. Freud teria endossado, na leitura de Foucault, 

preconceitos psicológico-evolucionista-mitológicos – o que será tematizado na seção abaixo. 

Além disso, em entrevista de 198185, cerca de um ano após a morte de Lacan, Foucault 

afirma que o psicanalista francês procurou ir na contramão do esforço de fazer da psicanálise 

um capítulo sofisticado da psicologia. O que nos faz afirmar, a partir das colocações de nosso 

filósofo, nos dois momentos (1957 e 1981), da tentativa freudiana de tornar a psicanálise um 

capítulo da biologia evolucionista. Além de, não intencionalmente, de acordo com A psicologia 

de 1850 a 1950, também um capítulo da psicologia – quanto a isso, acreditamos que é mais 

acurado dizer que Freud buscou, estabelecer as bases para uma metapsicologia diferente da 

vigente à época, em vez de colocar a psicanálise como um capítulo da psicologia, o que defende 

Foucault em 1957. De certo modo, Lacan é reconhecido justamente por um desvio ao fugir da 

ancoragem na biologia86 (Lacan estaria inserido, através de seus Escritos, publicados no mesmo 

ano que As palavras e as coisas, em 1966, na aqui já mencionada “tradição” que buscou 

subverter a figura do sujeito; que o coloca junto a Nietzsche, Heidegger e ao próprio Foucault87).  

                                                 
84 Quanto à famosa ilação entre o cuidado de si e Lacan, ela é trazida, como é de ciência de todos, do curso de 

1981-1982, A hermenêutica do sujeito. Por ser uma frase truncada, sem desenvolvimento anterior e ulterior, seja 

na mesma aula ou em textos e nos cursos, há uma série de artigos que trabalham o tema. O mais notório deles é o 

livro de Allouch (A psicanálise é um exercício espiritual? Resposta a Michel Foucault. Tradução: Maria Rita 

Salzano Moraes e Paulo Sérgio de Souza Jr. Campinas: Editora da Unicamp, 2014), com a introdução de Chaves. 
85 Cf.: Lacan, o libertador da psicanálise (1981) in D&E, vol. I, pp. 229-230. 
86 No tocante às especificidades do caminho de Lacan em relação a Freud para trazer um exemplo, Alain Miller, 

lembrando uma máxima do último Lacan (“todo mundo é louco, isto é, delirante”), afirma do abandono a qualquer 

noção de normalidade guiando o trabalho terapêutico cf.: MILLER, 2011, p. 10. 
87 Grace (apud FALZON; O’LEARY; SAWICKI, 2013) traz um Foucault que, ao ler os primeiros textos de Lacan 

e os de Lévi-Strauss se depara com o sujeito que é a base das ciências humanas e da filosofia. De um lado, ele é 

colocado como livre; de outro, como determinado por condições sociais, descobrindo nosso filósofo, que se fazia 

necessário tentar se libertar de tudo o que está por trás do pronome “eu” (je). 



28 

 

 

Ver-se-á a todo momento esse jogo de erros e acertos da psicanálise, não importa a 

fraseologia de seu pensamento, que só evidencia algo não diferente do que dizia Forrester, em 

1990: a relação com a psicanálise já era complexa em 1950. 

 

2.2 BINSWANGER VERSUS FREUD E HUSSERL: O LUGAR DA PSICANÁLISE NA 

HERMENÊUTICA ONÍRICA88 

 

Sabe-se da importância da questão do sentido para a psicanálise. Do tratamento da 

histeria à interpretação dos sonhos, a importância do sentido se avulta de muitas maneiras. Ver-

se-á que no tocante ao que será a seguir discutido, não se trata de atribuir ao sintoma amnésico 

de um paciente histérico um sentido a partir de uma vivência anterior. O jogo do debate presente 

na Introdução pretende investigar a ligação necessária entre sentido e significado nos sonhos 

dos analisandos. 

Para esse empreendimento o jovem Foucault coloca o trabalho da fenomenologia clínica 

existencial na versão de Binswanger89 um caráter fundacional e imprescindível – assim como 

sua inovação em introduzir a dimensão da temporalidade na análise da doença mental, como 

pode ser visto no livro de 1962. Foucault lecionará, entre 1952 e 1954, na Universidade de Lille, 

um curso chamado Binswanger e a fenomenologia. O que colocaria tanto a Introdução à O 

Sonho e a existência, quanto o Doença mental e personalidade como uma espécie de produto 

das discussões de suas pesquisas e aulas do período90, tendo de acordo com Defert, como as 

principais influências a fenomenologia e o marxismo.  

                                                 
88 O mais acurado nessa seção seria mapear a Introdução e o livro Doença mental e personalidade, pois as 

temáticas são contíguas. Entretanto, alguns aspectos nos fizeram optar por não visitar diretamente o texto de 1954. 

A começar, o livro original é de difícil acesso, o que faz com que as informações aqui dispostas acerca desse livro 

sejam reproduções, ainda que críticas, de comentadores. A obra é reescrita em 1962 e, pelos testemunhos 

disponíveis, guarda pouco da obra original – pelo que pudemos mapear, as referências diretas a Binswanger 

permaneceram inalteradas. Por esse motivo, nossos comentários à essas referências podem ser vistas ao longo da 

seção dedicada à Introdução, por haver identidade temática. A obra de 1954 trata de uma análise da doença 

enquanto alienação, dando à psicologia, devidamente refundada, o papel de desalienação da enfermidade mental 

– ideia central do livro de direções hegeliana e marxistas. Nesse sentido, Foucault concede primazia à tarefa de 

uma psicologia refundada a desalienação mental do doente. Desalienação que, aliás, deveria ocorrer, reservados 

os respectivos sentidos e direções, às demais ciências humanas, como afirmam Birman e Hoffmann (a loucura, 

nessa perspectiva, teria de ser estudada em análise conjunta com elementos do Capitalismo). Ambos os 

comentadores costumam tratar brevemente do livro reeditado, centrando suas análises na tese de Foucault. 

Afirmam, inclusive, que o livro de 1954 está quase que completamente reformulado por causa da tese, de 1960 

(tornada livro em 1961). Diante disso, trataremos o escrito de 1962 junto à tese de 1961, para a reconstrução crítica 

do ponto de vista do autor no período. Cf.: BIRMAN; HOFFMAN, 2017, pp. 29-30. 
89 Binswanger é comentado também por grandes nomes do pensamento como Bachelard (1994, p. 169), Merleau-

Ponty (1994, pp. 221-222), Heidegger (em algumas conferências, cartas e textos), Vaz (2001, p. 137) etc. 
90 As duas obras constam nos anais de Lille como trabalhos realizados entre 1952-1953, embora publicados em 

1954. Cf.: ÉRIBON apud RIBAS, 2011, p. 24. 



29 

 

 

O médico suíço – que participara das primeiras reuniões da recém-criada psicanálise na 

primeira década do século passado91 – ao cabo de sua inquirição em O sonho e a existência 

ambiciona apresentar algo que fundamente nada menos que “todo o conhecimento concreto, 

objetivo e experimental”92, segundo Foucault. 

O esforço de Binswanger seria o de cingir a antropologia de modo que ela tome um 

sentido originário, e tenha como objeto as formas de existência do ser-homem93. Trata-se, nessa 

longa introdução, não de um prefácio stricto sensu, mas de uma introdução à problemática 

proposta por Binswanger, em seu O Sonho e a Existência. Nesse primeiro trabalho conhecido 

de Foucault, está o seu envolvimento breve e intenso com a psicologia de base fenomenológica, 

enquanto uma alternativa à psicanálise. Isso renderá ao nosso filósofo diversas autocríticas que 

põem em xeque a base mesma da psicologia existencial94. Que seria, como ele relata em 1984, 

o envolvimento com uma metafísica que consistia em lidar com estruturas existenciais 

atemporais e universais – justamente, um dos aspectos da crítica que Heidegger faz à 

apropriação de sua analítica existencial por Binswanger, maior referência de Foucault em 

195495. 

O debate não é apenas com a psicanálise e com a fenomenologia. A psiquiatria está 

tímida e brevemente presente para ressaltar a excelência da análise do médico suíço, que vai 

contra a ideia de que a doença seria um processo objetivo e o doente um lugar inerte no qual a 

doença se desenrola em um determinismo interno. 

Enquanto Binswanger, em seu diálogo ininterrupto com Freud, criticava o naturalismo 

de suas concepções, Freud contra-atacava criticando as “necessidades religiosas e 

metafísicas”96, no trabalho do suíço. O que seria, de certa forma, aferido por Foucault, sem 

imputar ônus algum para Binswanger. Na Introdução, o jovem Foucault afirma que Binswanger 

                                                 
91 Cf. ROUDINESCO, Elisabeth. História da psicanálise na França: A batalha dos cem anos, Volume I: 1885-

1939. Tradução: Vera Ribeiro. Rio de Janeiro: Jorge Zahar editor, 1989. p. 101. 
92 Sua versão de daseinanálise é celebrada por Foucault em mais de uma ocasião. A famosa, truncada e longa 

introdução à edição francesa ao Sonho e existência do psiquiatra suíço é anterior ao texto Doença mental e 

personalidade, do mesmo ano, no qual há também um comentário sobre Binswanger, na primeira parte 

(DEFERT apud FALZON; O’LEARY; SAWICKI (org), 2013, p. 20) 
93 Quando falarmos em homem, nas análises de Foucault à Binswanger, queremos trazer o sentido antropológico 

existencial do termo – homem é ser do homem ou ser-homem. 
94 Outras autocríticas a esse período estão dispersas, seja de modo explícito, seja de modo velado, ao longo da obra 

de Foucault, principalmente a partir de 1961, como pode ser facilmente corroborado pelos comentários de Birman, 

Forrester, Han-Pile e Noto. 
95 É importante aqui a menção da crítica análoga feita à psicanálise na problemática da sexualidade. Lá, a 

concepção de sexualidade enquanto composta de estruturas atemporais seria uma posição da psicanálise à qual a 

série História da sexualidade veio para contrapor. 
96 Cf.: ROUDINESCO, 1989, p. 432. 



30 

 

 

trata de uma antropologia que é, diríamos, um caminho construído com elementos da filosofia, 

literatura e da mística (o que entreveria uma significação antropológica dos sonhos, cujos 

termos serão vistos a seguir, no decorrer do texto). A despeito disso, teria a fenomenologia em 

Binswanger para Foucault o estatuto de “ciência dos fatos”. O resultado dessa ciência seria uma 

antropologia de base fenomenológica97, que analisa o conteúdo estrutural efetivo do 

Menschsein, a variação binswangeriana do Dasein heideggeriano98 – uma existência “que se 

vive, que se experimenta”. Conteúdo estrutural, de acordo com Foucault, que tem um nome e 

atravessou uma história. 

Deve ser asseverado que o esforço fundacionista de todo o conhecimento sobre o ser-

homem também estende-se à psicologia. A antropologia reformada por Binswanger enquanto 

fundamento de uma investigação psicológica será mencionada na Introdução e, conforme Ribas 

nos dá testemunho, o desenvolvimento de uma antropologia fundacional é preocupação do 

jovem Foucault em seu primeiro livro, Doença mental e personalidade99. 

Ademais, a introdução trata também da estrutura da obra O Sonho e existência. Foucault 

afirma que seria um erro dizer que Binswanger apenas aplica na clínica os conceitos e os 

métodos da filosofia da existência. Em relação ao modo de trabalho de Binswanger, sua 

interpretação causa desconforto aos heideggerianos. O motivo é que o psicanalista suíço não 

partiu dos conceitos indicativo-formais do filósofo de Messkich ao tratar de sua versão clínica 

da fenomenologia, ele os modificou e aplicou no alívio do sofrimento de quem o procurava. 

Se, de um lado, Binswanger move a fenomenologia para modificá-la, tematizando o 

Dasein a procura de sua estrutura transcendental (“do fundamento ontológico da existência 

concreta dos homens”), fugindo dos métodos empíricos da psicologia – “descrição 

experimental e naturalista”100 –, Foucault por seu turno moverá a fenomenologia para atacar a 

psicanálise. 

                                                 
97 Ideia que fundamentaria a psicologia, fundação posteriormente modificada para a noção de antropologia social, 

no Doença mental e personalidade, saindo da fundação dasainanalítica da Introdução, para uma análise da doença 

mental enquanto alienação mental a ser investigada junto às estruturas do capitalismo (cf.: MOUTINHO, 2009, p. 

198). Ao contrário de Ribas (cf.: RIBAS, 2016), não acreditamos tratar a Introdução de uma refundação da 

psicologia, mas, seguindo Moutinho, um ataque ao psicologismo. Por nossa leitura, acreditamos tratar a Introdução 

de fornecer base a qualquer conhecimento sobre o homem – o que abarcaria a psicologia, mas não nela não se 

ateria –, como afirma o próprio Foucault no início do texto. 
98 O próprio Heidegger aponta erros significativos nos desenvolvimentos de seu “discípulo” – da confusão de 

indicativos ônticos com ontológicos, visão transcendente do homem, endosso tácito de uma metafísica à erros 

terminológicos, passando imprescindivelmente por erros nos diagnósticos. Para mais detalhes sobre a 

daseinanálise de Binswanger e sua relação com Heidegger: cf. LOPARIC, 2002. 
99 RIBAS, 2011. 
100 NOTO, 2016, p. 58. 



31 

 

 

O cerne da crítica está nas questões do significado, sentido e interpretação n’A 

interpretação dos sonhos, de Freud101, levada a cabo através de um debate com as Investigações 

Lógicas, de Husserl102. Uma empresa já explorada, diga-se, por Hyppolite, cujas contribuições 

ecoam nos textos de Foucault da década de 1950, como bem aponta Noto103. Hyppolite explorou 

a confusão de Freud entre índice e significação, além de destacar o mérito de Husserl por tê-los 

diferenciado (o que é explorado por Foucault na Introdução, de 1954). No tocante às técnicas 

hermenêuticas de Freud e à fenomenologia de Husserl, Foucault defende que a análise do sonho 

proposta por Binswanger ultrapassa ambas104. 

De acordo com Forrester, a Introdução traz dois pontos principais: (i) a análise ao 

Traumdetung, confrontando a interpretação de Husserl e de Freud quanto ao problema do 

significado como uma crítica a uma metafísica da interpretação, trazida também em 1969, n’A 

arqueologia do saber e em 1976, n’A vontade de saber; e (ii) as formas de sujeito produzidas 

por essa metafísica105, tema, de certo modo, tangenciado por Noto106. De acordo com ela, a 

ligação entre a procura (diríamos, de acordo com a Introdução que se trata mais do 

estabelecimento que de uma procura) pelo fundamento ontológico da existência ôntica dos 

homens está atrelada ao sonho e à interpretação. Justamente, o ponto segundo o qual nos sonhos 

os modos de existência são trazidos – a interpretação viria ao trabalho de evidenciar esses 

modos. 

Por outro lado, é característica principal dos comentários à Introdução – leia-se, 

principalmente, Silveira e Noto – uma reconstrução do debate Freud-Husserl, tal como 

apresentado por Foucault, à luz do problema da significação. Como o cerne da crítica de 

Foucault a Freud está nas linhas de Binswanger, a ele aqui será dada mais atenção que a Husserl. 

O pai da fenomenologia serve de ponte entre os dois, pois ele trata da ligação necessária entre 

índice e significação. 

Ora, o cerne da novidade de Binswanger está na completa repaginação do mundo 

onírico, em relação aos desenvolvimentos freudianos – por mais que a influência de Husserl 

                                                 
101 Como bem lembra Forrester (2009, p. 17), Freud, um neurologista respeitado, contava então com 43 anos no 

quando da publicação do Traumdeutung. 
102 O jovem Foucault chama atenção para a proximidade temporal entre os textos de Freud e Husserl: o primeiro, 

concluído em 1899, oficialmente aparece em 1900 e, o segundo, em 1901, atravessados por problemáticas afins. 
103 Cf.: NOTO, 2017, p. 148. 
104 Veremos Foucault em seu último livro, de 1984, História da sexualidade vol. III O cuidado de si, tematizar os 

sonhos numa espécie de diálogo tangencial com a psicanálise. Cf., principalmente, a primeira sessão: Sonhar com 

os próprios prazeres. 
105 FORRESTER, 1990, p. 291. 
106 No artigo A psicanálise para Foucault: Ontologia ou hermenêutica?, Noto, na linha do defendido por Forrester, 

sustenta que o texto de 1954 antecipa as temáticas das tecnologias de si, da década de 1980. 



32 

 

 

seja fundamental e fundacional, a novidade que a Introdução vem celebrar é a de Binswanger. 

O que quase não é falado nos comentários são os caminhos traçados por Foucault até 

Binswanger, que consiste numa sequência textual, diga-se, sui generis, que na ordem do texto, 

inicia com Binswanger, trata de Freud, Husserl, traz de forma desordenada Shakespeare, 

Novalis, Platão, Heráclito e Campanella; passeia, assim, pela literatura, filosofia e mística, 

finalizando com Binswanger – lista que bem poderia incluir a Oniromancia de Artemidoro, 

trazida em 1984, no Cuidado de si. 

O que Foucault quer ao trazer todos os autores que traz, inclusive citando obras do séc. 

XV, no original, pode ser suspeitado nos seguintes extratos acerca do problema do destino do 

homem, ao logo dos escritos trazidos: “Desde a antiguidade, o homem sabe que no sonho ele 

se encontra com o que ele é e o que ele será; com o que ele faz e com o que ele fará; ele ali 

descobriu esse nó que liga sua liberdade à necessidade do mundo107”; e: 

o que mudou segundo as épocas não é essa leitura do destino nos sonhos, nem 

mesmo os procedimentos de decifração, mas, antes, a justificação dessa 

relação do sonho com o mundo, da maneira de conceber como a verdade do 

mundo pode antecipar-se a si própria e resumir seu porvir em uma imagem 

que não poderia reconstituí-la senão turvada108. 

Dessarte, as investigações de Freud, Lacan e de Husserl sobre a ligação entre imagem e 

significado são secundárias para o jovem Foucault, de 1957 – ou mesmo desvios da tradição à 

qual Binswanger é vinculado. Do lado da psicanálise, por não conseguir fazer falar as imagens, 

estabelecendo, segundo Foucault, uma ligação significativa contingente, provisória e arbitrária; 

do lado da fenomenologia, por conseguir “falar as imagens”, mas “não [ter dado] a ninguém a 

possibilidade de empreender sua linguagem”109. Em outras palavras, do lado dos psicanalistas 

(Freud, Klein e Lacan), a imagem é incapaz de falar e do lado de Husserl tem-se uma teoria do 

símbolo e da ligação necessária entre imagem e significado, entretanto, enquanto efeito 

                                                 
107 A noção binswangeriana de mundo é um tanto espinhosa por algumas razões. Sabe-se que para Heidegger não 

há separação entre o Dasein e o mundo; para Binswanger, o sonho é o movimento da liberdade em direção a um 

mundo; Foucault não traz o que significa Welt para o psiquiatra suíço; Para Heidegger, é a rede referencial 

significativa, que permite, por exemplo, ao Dasein que ele saiba para que serve o martelo e o prego. Estamos, 

portanto, numa encruzilhada, pois o termo tem uma conotação transcendental, diferente da acepção heideggeriana 

e os estudiosos do assunto (Loparic, Soria e o Foucault de 1957) tomam por definido o significado de mundo. Por 

isso, não desenvolvemos a noção de mundo, já que não iremos aqui inserir a noção heideggeriana, pois seria uma 

transgressão conceitual. Inserimos a significação de Heidegger até onde houver respaldo na literatura especializada 

(o que justifica a utilização de Han-Pile em extratos textuais de Foucault nos quais não está claro a acepção dos 

conceitos em jogo. 
108 Introdução (in Binswanger) D&E, vol. I, pp. 93-94. 
109 Introdução (in Binswanger) D&E, vol. I, p. 86. 



33 

 

 

incontornável tem-se o solipsismo; este, contornado por Jaspers numa solução em termos de 

uma mística entre médico e paciente, insuficiente para Foucault110. 

Considerando as composições teóricas brevemente acima esboçadas, o que lhe interessa 

ao jovem Foucault na análise existencial é a liberdade e o mundo enquanto constitutivos do ser-

homem e evidenciados no sonho. Nessa linha, a sexualidade, cara à psicanálise freudiana é 

substituída pelo movimento de transcendência da liberdade do Menschsein. 

Não trata sua Introdução apenas de reestruturar uma nova hermenêutica, mas, 

acreditamos, trata-se de mostrar a novidade de Binswanger em reorganizar as relações de 

significação longe da ótica do inconsciente111 ou das consequências solipsistas da análise 

husserliana; ou seja, a Introdução quer mostrar, na esteira de Novalis e de tantos outros, que 

cada imagem presente no universo onírico não são representações do sujeito, mas cada uma 

delas é o próprio sujeito que sonha. O que é ilustrado no seguinte extrato: 

O sonho, como toda experiência imaginária, é indício antropológico de 

transcendência; e, nessa transcendência, ele anuncia ao homem o mundo, 

fazendo-se mundo ele próprio, e tomando ele próprio as espécies da luz e do 

fogo, da água e da escuridão. O que nos ensina a história do sonho para a sua 

significação antropológica é que ele é ao mesmo tempo revelador de mundo 

em sua transcendência, e também modulação desse mundo em sua substancia, 

sobre o elemento de sua materialidade112. 

Descrição que destoa dos dois textos – o de Freud, A Interpretação dos sonhos e o de 

Husserl, Investigações lógicas – examinados na Introdução. Ambos são descritos como um 

duplo esforço do homem de reassumir-se, reassumindo a si próprio sua significação. Esforço 

não concretizado, portanto.  

Sabe-se largamente, segundo o jovem Foucault, que antes de Freud os sonhos eram uma 

espécie de non-sens da consciência. Afirmação que ecoa a assertiva do austríaco n’A 

interpretação dos sonhos, na qual diz que quer tratar como sagrada escritura o que os autores 

anteriores encaravam como uma “improvisação arbitrária”, trazida no “embaraço do momento” 

de relato a um terceiro – sendo esse, segundo Freud, o único erro dos autores que propuseram 

a investigar os sonhos: o de presumir como arbitrário o conteúdo que aparece no relato do 

sonho.  

                                                 
110 Jaspers tem um trabalho importante ao introduzir a “volta” de Husserl “às coisas mesmas” na psiquiatria, de 

acordo com Wertz (apud DREYFUS, Hubert L.; WRATHALL, Mark A (org.). Companion to Phenomenology 

and Existentialism. Wiley-Blackwell: Londres, 2006. p. 402). Foucault ignora as contribuições de Jaspers, lá 

apontando uma mística, e deixa passar a curiosa cosmologia do psiquiatra suíço. 
111 Na tradição mística, o inconsciente seria algo como o eco do mundo abafado no homem, como apontado por 

Hartmann. Cf.: Introdução, p. 96. 
112 Introdução (in Binswanger) D&E, vol. I, p. 97. 



34 

 

 

Freud chama atenção, então, para uma censura onírica (“da resistência à irrupção dos 

pensamentos oníricos na consciência”) – denominada por ele, resistência ou recalque. Censura 

cuja atuação dá-se no nível quase imperceptível do detalhe, atacando “elementos fracos e 

indistintos”, impedindo que sejam retratados tal como apareceram113.  

Se Freud vai contra a corrente positivista que negava os atributos antes atrelados aos 

sonhos, ele parece ignorar a tradição à qual recorre Foucault para reforçar a acuracidade da 

análise de Binswanger; pode-se dizer, desse modo, que Freud dá, na Introdução, um passo 

importante em relação à corrente psicológica que lhe é imediatamente anterior (séc. XIX), e, 

em contrapartida, ignora completamente a relação entre sonho e liberdade em direção ao 

mundo. De todo modo, a partir de Freud será tarefa da hermenêutica explorar o sentido oculto 

dos sonhos114. 

Nessa linha, Foucault dirá em sua Introdução que para Freud, “as formas imaginárias 

do sonho trazem as significações implícitas do inconsciente”: o que implica que o sentido dado 

nos sonhos não é evidente, mas está velado por de elementos oníricos que manifestam 

“contradesejos”; argumenta Foucault que, se a temática do sonho é a realização de desejos e, 

com o próprio sonho não sendo a efetivação do desejo, o que temos é um “contradesejo”, oposto 

ao próprio desejo que mostra sua recusa à saciedade. O sonho seria para Freud, diz nosso 

filósofo,  

um misto funcional; se a significação se investe de imagens, é por um excesso, 

como uma multiplicação de sentidos que se superpõem e se contradizem. A 

plástica imaginária do sonho não é, para o sentido que nele emerge senão a 

forma de sua contradição115. 

Desse modo, a análise freudiana enfatizaria a semântica da linguagem dos sonhos, 

enquanto suas estruturas morfológica e sintática são deixadas de lado – “a imagem é um pouco 

mais que a realização imediata do sentido”, observará Foucault. 

Ao sonho foi dado a fala pela psicanálise116, ignorando a “realidade de linguagem” do 

onírico da seguinte forma: se a fala é precedida por uma estrutura de linguagem, justamente por 

não saber da estrutura da linguagem onírica a psicanálise freudiana “jamais seria uma apreensão 

                                                 
113 Cf.: FREUD, Sigmund. A interpretação dos sonhos. Tradução: Renato Zwick. L&PMPOCKET: Porto Alegre, 

2017. p. 539-548. 
114 Diríamos que Freud se torna um capítulo da hermenêutica, cujos capítulos vizinhos seriam sobre 

Schleiermacher, Dilthey, Heidegger e Gadamer – e algum subcapítulo, em Heidegger, acerca de Binswanger.  
115 Introdução (in Binswanger) D&E, vol. I, p. 76. 
116 Não será a única vez em que Foucault apontará para a relação entre Freud e a fala do paciente. Outros episódios 

surgem ao longo de sua produção que apontam para essa relação. Acreditamos que o mais marcante pode ser 

conferido História da loucura. Lá Freud restitui a fala ao louco, mas, por não colocar em xeque as instituições que 

contribuem para sua segregação, endossa as estruturas mesmas que permitem seu apartar do social. 



35 

 

 

compreensiva do sentido” onírico; ela se limitaria a interpretar como que um vocábulo de um 

idioma, do qual se ignora a gramática – tomariam lugar na hermenêutica freudiana a 

probabilidade e a coincidência significativa, o que torna seu esforço insustentável. 

O sentido dos sonhos, portanto, em Freud, é deduzido e adivinhado por algo que se 

esgotaria em si mesmo (o sonho e a fala), sem o background que necessariamente o precede (a 

linguagem). Dessarte, a própria fala teria uma estrutura de linguagem que a precede e sustenta 

– nas palavras de Foucault, “um mundo de expressão”117, completamente ignorado pelos 

psicanalistas. Além disso, Freud teria cometido o erro da metafísica clássica quando esta 

imputou ao mundo físico a vontade e o entendimento divinos – segundo Foucault, Freud teria 

substituído Deus pelo desejo, no povoamento do imaginário. O que Forrester batiza de “uma 

teologia das significações” 118: a verdade antecipa sua própria formulação. 

Nessa linha, a investigação freudiana à imagem está exclusivamente arvorada em 

decifrar o sentido que está sempre por detrás da imagem, no que ela esconde ou substitui. 

Estabelecer-se-ia aí um laço entre a imagem e o sentido da ordem do possível e do contingente, 

pela dedução e probabilidade – o próprio Freud, por sua vez, argumentaria o contrário, como o 

próprio Foucault menciona: além de a estrutura da imagem ter “uma sintaxe e uma morfologia 

irredutíveis ao sentido”, há um laço necessário entre a imagem e o sentido. A imagem, seria 

uma “linguagem que se exprime sem formular”. Como trazido na Introdução, o incêndio no 

sonho, por exemplo, mostra o desejo sexual o qual se busca apagar desesperadamente; o sentido 

encontra-se escondido nas formas expressivas dessa imagem. 

Posição que não se sustenta, segundo nosso filósofo. Falta nessa análise uma gramática 

do imaginário, uma análise do ato expressivo e o desenvolvimento de uma teoria dos símbolos 

na chamada por ele “mitologia teórica” freudiana; não sendo considera a realidade mesma do 

ato expressivo, em sua necessidade, Freud envereda pela adivinhação e probabilidade na 

construção de “um léxico interindividual com as simbolizações mais frequentes”119. 

O símbolo para a psicanálise estaria na tangência entre a significação límpida e o 

material residual da imagem vinda da percepção – pulsão inconsciente de um lado e consciência 

perceptiva do outro, ora se unindo, ora se opondo no jogo freudiano. Esse contraste seria 

evidenciado no caso do presidente Schreber. Diz Foucault que lá é nítida a marcha da 

significação “em um mundo imaginário, e a estrutura própria desse mundo através de sua 

                                                 
117 Introdução (in Binswanger) D&E, vol. I, p. 77. 
118 Ibid.; FOUCAULT apud FORRESTER, 1990, p. 290; 2009, p. 59. 
119 Introdução (in Binswanger) D&E, vol. I, pp. 75-78. 



36 

 

 

referência ao sentido”. Através de correlações simbólicas Freud vai identificar a figura do pai 

e a figura do próprio doente por detrás e de suas imagens, ao mesmo tempo que aponta para a 

conclusão na forma de “uma armadura mágica do delírio paranoico”, que culmina na suma: “Eu 

não amo nada nem ninguém, eu só amo a mim”. De todo o modo, Freud abandona o 

empreendimento de uma teoria do símbolo – o que Husserl há de desenvolver – no quando da 

análise do caso Schreber120. 

Freud, também Husserl, partem da posição segundo a qual as imagens não seriam 

neutras. Uma vez que elas não o são, mas tem algum sentido, coube às suas investigações 

desenvolver o modo como elas adquirem sentido e como é possível interpretá-las. A semântica 

freudiana teria negligenciado a expressividade inata da imagem, além e anterior a qualquer 

análise semântica e representacional. O que na prática seria, segundo Noto121, uma fuga à 

subjetividade expressa na imagem e da morfologia própria do imaginário.  

Já no tocante a Lacan, ele teria – ao lado de Klein – esse rápido momento de destaque 

no final da primeira do texto. Lacan fez da Imago – de acordo com Roudinesco, “uma 

representação inconsciente através da qual um sujeito designa a imagem que tem de seus 

pais”122 – o ponto de cristalização da “dialética significativa da linguagem”, ponto este no qual 

se deixa fascinar pelo interlocutor que ela se constitui”. Diz Foucault: 

Uma análise à maneira do Dr. Lacan, que busca na linguagem o elemento 

dialético no qual se constitui o conjunto das significações da existência e no 

qual elas concluem seu destino, a não ser que o verbo, não se instaurando em 

diálogo, efetue seu Aufhebung sua libertação e sua transmutação. (...) a Imago 

não é senão fala envolta, em um instante silenciosa. 

Entretanto, a psicologia da imagem e a psicologia do sentido, cujos cernes são, 

respectivamente, a presença e a virtualidade da linguagem, não encontram uma unidade.  

A psicanálise, assim, teria confundido a realização de significações com a indução de 

indícios, onde o sentido se identifica com a imagem, sendo unidos pelo símbolo, enquanto valor 

simbólico da imagem onírica123; além de não distinguir os signos com sentido imanente dos 

com significação situacional. 

De um lado, haveria em Freud “índices objetivos que marcam na imagem estruturas 

implícitas, acontecimentos anteriores, experiências permanecidas silenciosas”; de outro, “o laço 

global e significativo que funda o sentido do material onírico e o constitui enquanto desejo 

                                                 
120 Ibid., p. 79.  
121 NOTO, 2016. 
122 ROUDINESCO; PLON, 1997, p. 371. 
123 Introdução (in Binswanger) D&E, vol. I, pp. 81-83. 



37 

 

 

incestuoso de regressão infantil ou de retorno e de envolvimento narcísico”. A ênfase no 

inconsciente, seguindo a argumentação de Foucault teria negligenciado um problema 

incontornável na hermenêutica onírica: o problema das relações entre significação e imagem. 

Finalmente, ainda que a perspectiva de Lacan se aproxime à sua própria, Foucault 

encerra a primeira parte de sua Introdução afirmando que “a psicanálise jamais conseguiu falar 

as imagens”124. 

 

2.3 AS SIGNIFICAÇÕES EM FREUD, HUSSERL E BINSWANGER: POR UMA TEORIA 

DA SIGNIFICAÇÃO ANALÍTICO-EXISTENCIAL 

A fenomenologia conseguiu falar as imagens; mas ela não deu a 

ninguém a possibilidade de empreender sua linguagem125 

 

No tocante à Husserl, Foucault está preocupado em suas teorias do símbolo e do signo, 

presentes na primeira e sexta investigação de Logische, avaliando a possibilidade de restituir a 

imanência da significação à imagem. Tendo tratado no momento anterior de sua Introdução do 

valor simbólico da imagem onírica, Foucault aponta aqui para um “jogo” (não é expressão do 

texto) em Freud, em contraste com Husserl, de uma decifração da imagem – tanto o que ela 

mostra, como o que ela esconde. O acúmulo de indícios unifica a significação, mas não são a 

significação, porquanto trata-se de uma indicação contingente, apesar de ter sempre presente o 

desejo incestuoso enquanto constante do sentido do onírico. 

Nesse sentido, no texto posterior, A psicologia de 1850 a 1950, apesar da evidente 

preferência pela análise existencial como alternativa à psicologia, Foucault reconhece que a 

questão fundamental – dos preconceitos endossados pela psicologia e herdados pelos saberes 

que dela “saíram” – não está encerrada e a ambiguidade ainda vigente nas diversas formas de 

psicologia parece ser “coextensiva à existência humana”. Nessa perspectiva, no texto posterior, 

A psicologia de 1850 a 1950, apesar da evidente preferência pela análise existencial como 

alternativa à psicologia, Foucault reconhece que a questão fundamental – dos preconceitos 

endossados pela psicologia e herdados pelos saberes que dela “saíram” – não está encerrada e 

a ambiguidade ainda vigente nas diversas formas de psicologia parece ser “coextensiva à 

existência humana”. Acaba por lá afirmar que uma analítica existencial antropológica – 

analisando a maneira pela qual a existência “se temporaliza, se especializa e, finalmente, projeta 

                                                 
124 Ibid., p. 80. 
125 Ibidem., p. 86. 



38 

 

 

um mundo” – pode não figurar como alternativa, mas pode dela “esquivar-se”, por defender 

uma análise do homem pelas suas condições de existência e pelo que lhe há de mais próximo: 

sua história126.  

Vê-se acima que o interesse de Foucault na crítica à psicanálise – apesar da dura frase, 

segundo a qual Freud só teve e tem a importância que tem devido à impureza de seus conceitos 

– vai além de uma simples crítica destrutiva ou um elogio massageando egos. Quando ele inicia 

a fala sobre Freud, no A psicologia de 1850 a 1950, afirma de seu endosso a velhos preconceitos 

conhecidos da psicologia, porém completará afirmando da novidade de Freud: comparando-o a 

Janet e Jaspers, a despeito dos mencionados “conceitos impuros”, ele levou às últimas 

consequências a análise do sentido, conferindo um estatuto objetivo à significação, buscando 

“reaprendê-la no nível dos símbolos expressivos, no próprio ‘material’ do comportamento; ele 

lhe deu como conteúdo uma história real ou (...) o afrontamento de duas histórias reais”: do 

indivíduo, com a sequência de suas experiências vividas e da sociedade, com suas estruturas 

impostas ao indivíduo; o que possibilitou um “estudo objetivo das significações”127.  

Ou seja, no tocante à psicanálise, apesar de ter sido colocada como incompleta na 

Introdução, no texto A psicologia de 1850 a 1950 ela contribui para o esforço fundacionista 

binswangeriano não por sua contribuição à hermenêutica onírica, mas em vigília, enquanto 

ferramenta de crítica social. 

Longe do social, na primeira investigação, Husserl distingue o índice e a significação 

por meio de uma apreensão global que tem como fundamentais os fenômenos de expressão: sei 

o que outra pessoa quer dizer através de sua fala e dos indícios trazidos, por exemplo, por seu 

tom de voz e expressão corporal. Segundo Husserl, tal como reconstruído na Introdução, um 

índice não possui significado em si mesmo. A fala e a modulação da voz são duas atividades 

que apesar de simultâneas não são idênticas, elas seriam preferivelmente, opostas e, ao mesmo 

tempo, complementares. Quando as palavras me escapam, dá-se lugar então à indução de 

indícios para a compreensão do sentido: “o tom da voz, o indício das palavras, os silêncios, 

inclusive os lapsos me guiarão para fazer-me presumir que meu interlocutor sufoca de 

cólera”128. Prossegue Foucault: 

Por si mesmo o índice não tem significação: e ele só pode adquiri-lo de 

maneira secundária e pela via oblíqua de uma consciência que o utiliza como 

ponto de referência ou como um marco. Eu vejo buracos na neve com forma 

                                                 
126 Cf.: A psicologia de 1850 a 1950 (1957) in D&E, vol. I, pp. 150-151. 
127 A psicologia de 1850 a 1950 (1957) in D&E, vol. I, p. 152. 
128 Ibid., p. 82. 



39 

 

 

de estrelas regulares e cristais de sombra. Um caçador verá tais coisas como 

os traços frescos de uma lebre. São duas situações vividas, seria vão dizer que 

uma comporta mais verdade que a outra, mas no segundo esquema manifesta-

se a essência da indicação, na primeira129. 

Desse modo, a significação dá-se em Husserl quando a consciência associa os indícios; quanto 

mais material associativo, mais acurada a significação. Não basta, como na psicanálise, o 

estabelecer de uma identidade imediata entre sentido e imagem por uma noção não 

desenvolvida de símbolo. Faz-se necessário um estudo que vise a formação da imagem antes 

de sua expressão verbal. Diante da contingência dos atos de formulação, imaginação e 

percepção, Husserl aponta para a necessidade de um ato único para a atribuição de significado.  

O que não garante a excelência da análise husserliana. Ainda se encontra em aberto a 

procura de um fundamento que atribua necessidade às significações; se em Freud temos a 

satisfação do desejo, a fenomenologia nos oferece acesso a presença do sentido em um conteúdo 

imaginário, sendo a significação apreendida no ato de sua expressão. Todavia, Husserl não 

consegue atingir a objetividade: o ato de significação está ancorado na consciência, num modo 

de interioridade. 

Em Binswanger, o sonho alcança o estatuto existencial, apontando para o movimento 

de transcendência da existência concreta em direção ao mundo. O sonho revela para 

Binswanger o mundo em sua transcendência. Sonho é projeção da existência em direção ao 

mundo (o que para Heidegger seria impensável, pois, como se sabe, não há uma separação entre 

existência e mundo130). Uma interpretação dos sonhos seria uma redução transcendental, mais 

ontológica que propriamente fenomenológica: a partir da ideia husserliana suspende-se as 

imagens oníricas e investiga-se o movimento mesmo da imaginação com uma mudança 

significativa, qual seja, por não se tratar de um ente ideal, mas do modo de ser da existência. 

Acreditamos que o cerne da excelência da análise de Binswanger apontada por Foucault, 

comparado a Freud e Husserl, está justamente na fundação ontológica da psicologia onírica. 

Não se pode deixar de notar, comparando a Introdução com As palavras e as coisas, 

que, se em 1954, Foucault afirma que a psicanálise freudiana na questão da interpretação 

deveria, digamos, ouvir as contribuições de Binswanger (posteriormente, em 1966, adequada à 

                                                 
129 Ibidem. 
130 Como não é nosso intuito um exame da obra de Heidegger, nos reservamos a não nos aprofundar nos 

comentários aqui expostos. Contudo, temos interesse na recepção desconfortável e indigesta das contribuições do 

filósofo alemão por Binswanger, Boss e Foucault, e disso nos ocuparemos em trabalhos futuros. 



40 

 

 

forma das chamadas analíticas da finitude), em 1966 esse é o trunfo da psicanálise lacaniana, 

diga-se – o de não se envolver ou não endossar uma analítica da finitude131. 

De toda forma, de acordo com o que nos reconstrói Foucault, o objetivo de Binswanger 

com O sonho e a existência é o de conseguir um conteúdo fundamental para uma analítica 

existencial que dê conta do ser-homem – colocado provisória e ontologicamente como 

“conteúdo efetivo e concreto” da estrutura transcendental do Dasein –, do Menschsein – objeto 

privilegiado da análise, que em Binswanger vai ocupar o lugar efetivo do Dasein heideggeriano. 

Se ao cabo das perquirições husserlianas, de acordo com Foucault, o que temos é uma 

mônada que sonha, incapaz de romper a barreira da consciência, temos em Freud o chamado 

homo natura – o diagnóstico de Binswanger é endossado por Foucault. Em relação ao chamado 

homo natura132, trata-se este de uma suma da concepção de ser-humano em Freud, onde estaria 

presente a defesa de um forte reducionismo biológico, uma mecanização da “totalidade da 

experiência humana”. Vê-se, como aponta Soria, uma tentativa de remediar o déficit da 

psicanálise em problemas como o da autonomia através da filosofia. Essa tentativa conta com 

os sonhos enquanto reveladores da realização ou da alienação da liberdade humana133 – dessa 

forma, traria à baila tanto a história individual como “a própria condição existencial e 

ontológica do homem”134. Para o suíço, a posição freudiana não é filosófica, psicológica ou 

antropológica, mas puramente biológica, não dando conta, por exemplo, da “religião, da moral 

                                                 
131 Nesse sentido, defendemos aqui a conclusão de Noto, em seu artigo de 2016. Han-Pile chega a um resultado 

completamente oposto, que consiste em afirmar que Binswanger não incorreria na chamada analítica da finitude. 

O problema é que Han-Pile, intercambia e equivale os conceitos dele com os de Heidegger, o que não é plausível, 

caso olhemos as posições dos comentadores de Binswanger (como Soria e Loparic). Além disso, para salvar o 

psiquiatra suíço de uma filiação à analítica da finitude, Han-Pile recorre à conceitos metafísicos. Apesar desses 

elementos, caberia uma leitura mais aprofundada tanto de Han-Pile e Noto quanto dos comentadores por elas 

trazidos. Pelo nosso interesse no debate e pelo material por nós examinado, isso será realizado num futuro próximo. 

Cf.: HAN-PILE, Béatrice. Phenomenology and anthropology in Foucault’s “introduction to Binswanger’s Dream 

and existence”: a mirror image of the Order of things?. History and Theory, n. 54 (December 2016), pp. 7-22. 
132 O conceito de homo natura, como afirma Soria, é desenvolvido pelo autor suíço num texto chamado A 

concepção de homem à luz da antropologia (1936) – o texto-base foi de uma palestra proferida em ocasião aos 80 

anos de Freud. Noutro texto chamado Recordações de Sigmund Freud (1956), ele afirma a paternidade do conceito 

em Nietzsche. Soria defende que a acepção do termo em Nietzsche poderia elucidar seu uso pelo psiquiatra suíço. 

Cf.: SORIA, Ana Carolina Soliva. Freud, Binswanger e a concepção de homo natura. Revista Dois Pontos:. 

Curitiba, São Paulo, vol. 13, n. 3, pp. 125-141, dezembro de 2016. 
133 Sabe-se que Binswanger aplicará sua interpretação de Heidegger ao problema da existência humana para 

construir uma alternativa ao chamado reducionismo biológico freudiano; já Lacan, por seu turno, procurará Hegel, 

via Kojève, para as lacunas e déficits do discurso freudiano, em temas diversos. Grace (2016) aponta para as más 

consequências para a psicanálise, pelo esforço de Freud de desvencilhar-se da filosofia. Lacan notará, inclusive, 

de acordo com Grace, que alguns conceitos freudianos têm vícios de paternidade no Idealismo alemão. 
134 Cf.: NOTO, Carolina. O déficit ontológico da psicanálise: Foucault leitor de Hyppolite. doispontos:, Curitiba, 

São Carlos, volume 14, número 1, pp. 145-157, abril de 2017. p. 145. 



41 

 

 

e das artes” 135. Uma antropologia filosófica fenomenológica seria a única saída para sanar os 

déficits da concepção de homem freudiana. 

Ademais, se visitarmos A psicologia de 1850 a 1950, vemos à Freud ser imputado, “sem 

dúvida”, quando desenvolve sua teoria dos instintos, o eco de um mito biológico acerca do 

homem (“instinto de vida, de expansão, instinto de morte ou repetição”). O que ecoa também 

na noção freudiana de doença e suas implicações sociológicas. Relativo à doença, Foucault 

afirma, indubitavelmente, que a doença é como se fosse uma “regressão a um estado anterior 

do desenvolvimento afetivo”, replicando um velho tema de Spencer e dos “fantasmas 

evolucionistas”. Assim, diz Foucault: 

(...) foi no interior do sistema freudiano que se produziu essa reviravolta da 

psicologia; foi no decorrer da reflexão freudiana que a análise causal 

transformou-se em gênese das significações, que a evolução cede seu lugar à 

história, e que o apelo à natureza é substituído pela exigência de analisar o 

meio cultural.136 

Dito de outro modo, aqui está um desenvolvimento de noções gravitacionais e “genealógicas” 

do conceito de homo natura tal qual imputada a Freud por Binswanger. 

O psiquiatra suíço não está em melhor situação, caso analisemos o que Foucault deixa 

escapar na Introdução: para Binswanger, a liberdade do ser humano tem o estatuto, no mínimo, 

peculiar. O movimento de ascensão e de queda, estrutura ontológica da existência humana, 

segundo Loparic, 

trata-se de uma única onda vital de forma senoidal, com fases ascendentes ou 

vitoriosas e descendentes ou malogradas, que acontece sem qualquer 

participação voluntária do indivíduo no qual se manifesta. Binswanger recorre 

à filosofia e à mitologia gregas para sugerir que a pulsação da vida resulta de 

uma força originária de ordem cósmica, pré-pessoal e pré-individual, o que dá 

à existência humana um sentido também suprapessoal e supra-individual137. 

A princípio, o conceito de liberdade em Binswanger é próximo ao kantiano: no segundo, a 

liberdade condicionada à lei moral e, no primeiro, a liberdade condicionada a um ordenamento 

cósmico, sem voluntarismo do agente. Surpreendentemente, Foucault não trata desse explícito 

contrassenso entre uma liberdade radical e formas existenciais heterônomas que pouco ou nada 

se distanciam de uma explicação plantonista ou teológica do homem. Binswanger trocaria os 

imperativos biológicos do sujeito freudiano pela necessidade da heteronomia de uma força 

originária. 

                                                 
135 SORIA, 2016, p. 126 
136 A psicologia de 1850 a 1950 in D&E, vol. I, pp. 141-142. 
137 LOPARIC, 2002, p. 384. 



42 

 

 

Voltando a Freud, o modo de uso por Foucault do conceito de homo natura – para atacar 

às posições freudianas – pode nos fornecer algumas indicações desse debate. Como é 

largamente sabido, para Nietzsche não é problema vincular o homem com a natureza. A 

continuidade entre homem e natureza é trazida justamente para atacar “os velhos passarinhos 

metafísicos”, que remeteriam a existência humana a algo de outra hierarquia que a natural. Com 

isso, o problema não é um condicionamento do homem à natureza, mas a uma corporeidade 

adereçada por enfeites estranhos; corporeidade esta que é juíza do que “o homem é no fundo de 

seu ser” – como afirmará o psiquiatra suíço em A concepção de homem à luz da antropologia138. 

Por Freud, de acordo com Binswanger, trata-se na clínica psicanalítica o resultado da interação 

entre as pulsões e as coerções culturais e não da existência concreta do homem. 

Uma vez elucidada a concepção de homo natura binswangeriana, mencionada sem 

muito desenvolvimento por Foucault em 54, o psiquiatra suíço está interessado nos modos de 

existência que se evidenciam no sonho. De acordo com o que nos reconstrói Foucault, nos 

sonhos os modos de existência se manifestariam de forma significativa, sendo tarefa do 

hermeneuta onírico decifrar os modos de existência que aparecem nos sonhos – o que 

restauraria uma hermenêutica onírica voltada ao movimento de transcendência do Menschsein, 

em sua liberdade. A contradição entre liberdade realizada ou alienada, expressa no relato 

discursivo do sonho, é a chave de leitura onírica. O exemplo fornecido é sonho de uma morte 

violenta. Diz Foucault: 

Ela [essa contradição] irrompe inclusive como seu sentido último em todos os 

sonhos assombrados pela angustia da morte. A morte é experimentada como 

o momento supremo dessa contradição, a qual constitui em destino. Assim, 

tomam sentido todos esses sonhos de morte (...), nos quais é preciso 

reconhecer, afinal de contas, o afrontamento de uma liberdade contra um 

mundo139. 

Em texto produzido na época da redação da Introdução, em 1954, Binswanger defenderá que, 

uma vez desvelado na clínica ao doente a estrutura em geral de seu ser-no-mundo, ele encontra 

a liberdade para todas as suas potencialidades140. 

O aspecto da finitude do Menschsein e a presença peculiar dela no mundo onírico, faz 

Foucault afirmar que o laço necessário entre imagem e sentido, ou a condição de possibilidade 

do sentido é a liberdade humana. Para Binswanger, a morte pode aparecer nos sonhos com pelo 

                                                 
138 BINSWANGER apud SORIA, 2016, p. 127; cf.: SORIA, 2016, p. 126. 
139 Introdução (in Binswanger) in D&E, vol. I, p. 104. 
140 BINSWANGER apud PEREIRA, Mário Eduardo Costa. Sobre os fundamentos da psicoterapia de base 

analítico-existencial, segundo Ludwig Binswanger. Revista Latino-americana de Psicopatologia Fundamental. 

Vol. IV, n. 1, pp. 137-142. p. 141. Disponível em: http://www.scielo.br/pdf/rlpf/v4n1/1415-4714-rlpf-4-1-

0137.pdf. Acesso em: 17.07.2018. 

http://www.scielo.br/pdf/rlpf/v4n1/1415-4714-rlpf-4-1-0137.pdf
http://www.scielo.br/pdf/rlpf/v4n1/1415-4714-rlpf-4-1-0137.pdf


43 

 

 

menos uma outra face: a plenitude de uma reconciliação, expressa uma existência que se realiza 

e não numa existência que se finda num mundo. Completa Foucault que o sonho é “uma 

explosão da vida para a existência” – esta desperta enquanto a consciência dorme – 

“descobrindo nessa luz o destino de sua morte”, encerrando que “em todos os casos a morte é 

o sentido absoluto do sonho”141. 

A repetição dos sonhos de morte, como traz o jovem Foucault, demanda por seu turno, 

como acerta Freud, a existência de uma dialética. Esta, não da tensão “rudimentar” entre o 

orgânico e inorgânico. A morte é “a contradição na qual a liberdade, no mundo e contra o 

mundo, se realiza e se nega ao mesmo tempo como destino”142. 

O sentido de liberdade enquanto idêntica à transcendência do Dasein heideggeriano 

pode nos servir de chave para a compreensão do termo em Binswanger. Noutras palavras – e 

aqui seguiremos parcialmente a interpretação de Han-Pile – o suíço busca compreender como 

a liberdade mesma do homem é expressa e acessada de modo privilegiado no sonho. Haveria, 

nesse sentido, alguns pontos de identidade entre o Dasein heideggeriano e o Menschsein do 

psiquiatra suíço, dentre eles o caráter projetivo do ente analisado, que evidencia o movimento 

de transcendência à liberdade. Segundo Han-Pile143, transcendência e liberdade são colocadas 

como idênticas num escrito de Heidegger chamado Os fundamentos metafísicos da lógica – 

assim como já estaria vagamente trazida essa associação em Ser e tempo. A transcendência 

como liberdade aponta para uma projeção, em sentido heideggeriano. Esse movimento dá-se de 

modo consciente através de algumas mediações no dia-a-dia do Dasein como leis naturais, a 

política, normas culturais e sociais etc. O Dasein apenas se projeta no mundo através desses 

mediadores, entretanto, no sonho, ele está livre – as mediações entram em suspensão. 

Essas mediações ganham corpo no indicativo mundo, o qual Binswanger define pela 

letra de Heráclito, assim reproduzida no Sonho e a existência: “Os que estão acordados tem um 

mundo único e comum (ena kai koinon kósmon); o que dorme volta-se para seu próprio mundo 

(eis idion apostrefe sthai)”144. Fragmento que, de acordo com nosso pensador, é trazido a 

propósito da loucura.  

Outros complicadores do problema da subjetividade na posição do austríaco se 

precipitam na Introdução. Aos olhos de Foucault, o sujeito freudiano reviveria nos sonhos suas 

                                                 
141 Introdução (in Binswanger) D&E, vol. I, pp. 103, 104, 106. 
142 Ibid., p. 105. 
143 HAN-PILE, 2016. 
144 FOUCAULT, 1975, p. 47. 



44 

 

 

experiências passadas e encontraria na análise a expressão do “determinismo das motivações 

inconscientes”145. Teríamos, como visto acima, um contraste evidente entre Binswanger e 

Freud, cada um com riscos e ganhos muito particulares. A partir do que se pode chamar um dos 

cinco casos de maior importância na obra freudiana, o caso Dora, o psicanalista teria, para 

Foucault, suspeitado de que haveria no sonho mais do que a reencenação de experiências 

passadas, estas simbolizadas no presente. Contudo, ele não conseguiria superar este problema 

porque não considera o movimento transcendente do sujeito em sua liberdade no mundo. 

Assim, numa leitura binswangeriana do sonho, o momento em que Dora apropria-se de 

sua solidão, no mundo de uma virilidade masculina que a ameaçava violentamente a todo o 

momento, é o fim de sua psicanálise – Dora assume sua solidão, o que possibilitou sua cura. 

Um outro aspecto da leitura de Foucault do “caso Dora” é que Freud não teria notado o fato de 

que ele próprio, por ser homem, teria a mesma significação e ojeriza destinada ao “Sr. K”. 

Além disso, o caso Dora evidenciaria a posição do sujeito que sonha, no método 

freudiano. Diz Foucault que “a falha real da análise freudiana é ter visto ali uma das 

significações possíveis do sonho e ter querido analisá-la dentre outras como uma de suas 

múltiplas virtualidades semânticas”. O que suporia, ainda segundo o pensador francês, a 

objetificação radical do “sujeito sonhando que viria a desempenhar seu papel entre outros 

personagens, e em um cenário [onírico] no qual ele teria uma figura simbólica” correspondente. 

Ainda segundo Foucault: 

O sujeito do sonho, no sentido de Freud, é sempre uma mínima subjetividade, 

delegada, por assim dizer, projetada e permanecida intermediária entre o jogo 

do outro, suspensa em algum lugar entre o sonhador e aquilo com que ele 

sonha. A prova é que, para Freud, esse jogo pode efetivamente, através de uma 

identificação alienante, representar o outro, ou que um outro personagem 

pode, por uma espécie de “heautoscopia”, representar o próprio sonhador  146. 

Em contrapartida, o sujeito do sonho para Binswanger não é uma das significações contingentes 

possíveis, mas “fundamento de todas as significações eventuais do sonho”, manifestando-se 

“como o devir e a totalidade da própria existência”. Ele é o sonho todo, em todos os seus 

elementos: “no sonho tudo diz ‘eu’, inclusive os objetos e os animais, o espaço vazio, mesmo 

as coisas mais longínquas e estranhas que povoam sua fantasmagoria” 147. 

Para Binswanger, o sonho põe em cena a subjetividade que faz seu relato. Sonho é 

presságio, no qual a doente revelaria no futuro ao seu analista o segredo que não conhece, ainda 

                                                 
145 Introdução (in Binswanger) apud D&E, vol. I, p. 117. 
146 Ibid., p. 108. 
147 Introdução (in Binswanger) apud D&E, vol. I, p. 109, 111. 



45 

 

 

que isso tenha determinado o rumo de sua existência. Foucault dirá que o detalhe numa imagem 

onírica designaria esse segredo. A existência expressa no sonho se faz no tempo e se projeta 

para o futuro, se reassumindo “no conjunto de seu devir”148. 

A partir do exposto pode-se entrever que Freud e Binswanger enxergavam a doença 

mental de forma diversa. Trata-se, como se sabe, das posições dos dois num debate acerca das 

causas mesmas da doença mental, com duas correntes majoritárias que podem ser grosso modo 

assim sumarizadas: os que defendem uma causa orgânica e, outra corrente, que defendia uma 

natureza causal não orgânica. Somando-se a isso, Foucault, com seu Doença mental e 

personalidade (também na versão de 1962) nos traz, pelo que nos foi dado saber, uma discussão 

com diversos nomes dos dois lados desse debate acerca das verdadeiras causas da doença 

mental. Como é de larga ciência, Charcot destaca-se em nosso segundo grupo por ter enxergado 

com suas histéricas, entre outras contribuições, a possibilidade de a doença não estar localizada 

numa determinada parte do corpo – concepção de grande influência no quando da entrada de 

Charcot nos debates149. Freud há de romper com as correntes médicas a ele contemporâneas, 

Charcot incluso, imputado à doença, por exemplo, a histeria, consequências psíquicas fruto de 

vivências traumáticas. Binswanger está ao lado de Freud em nosso primeiro grupo, apesar de 

atribuírem às patologias causas bem diferentes um do outro. 

Da parte do suíço, no Doença mental e psicologia, será discutido em sua obra o papel 

da temporalidade e da inautenticidade na constituição da doença mental. Lá Foucault afirma 

que, para Binswanger, “cada distúrbio comporta (...) uma alteração específica do tempo vivido”. 

Haveria no doente uma perturbação da temporalidade, que seria evidenciada no caso do 

esquizofrênico. Diz Foucault que  

o tempo do esquizofrênico é, ele também, irregular, mas é rompido pela 

iminência do Repentino e do Terrificante, a qual o doente só escapa através 

do mito de uma eternidade vazia; a temporalidade do esquizofrênico se divide, 

assim, entre o tempo fragmentado da angústia e a eternidade, sem forma sem 

conteúdo, do delírio150. 

                                                 
148 Cf.: Introdução (in Binswanger) apud D&E, vol. I, pp. 109-110. Arriscando-nos um pouco, diríamos que o 

sujeito foucaultiano – se é que é possível materializar um conceito sem fazer dele uma forma universal – em suas 

palavras é “a cada instante fundado e refundado pela história”. O sujeito, quando trazido em suas reflexões, é 

sempre pensado na história. Se isso se deve à leitura de Binswanger ou, antes, eco da leitura de Heidegger, não 

cabe aqui discutir, mas apenas dizer que o sujeito retratado pela Introdução é o mesmo trazido cerca de vinte anos 

depois, em outro momento e noutra problemática FOUCAULT, Michel. A verdade e as formas jurídicas. 

Tradução: Roberto Machado e Eduardo Jardim Morais. Rio de Janeiro: Nau, 1996. p. 10. 
149 Os desenvolvimentos do modelo neurológico, que possibilitou a posição charcotiana, a partir dos estudos da 

histeria podem ser conferidos no curso Os anormais (2002. pp. 335-365). E sobre o debate referido: PEREZ, D. 

O. A cura através da psicanálise. 2018.(8m01s). Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=WIVD6KaHTV4&t=95s . Acesso em: 20.05.2018. 
150 FOUCAULT, 1975, p. 43. 

https://www.youtube.com/watch?v=WIVD6KaHTV4&t=95s


46 

 

 

Na aludida obra, Foucault é mais específico quanto à interferência da análise existencial 

no tratamento dos transtornos mentais, como a perturbação temporal da existência maníaca, na 

qual, a abertura constitutiva do Menschsein encontra-se obnubilada. Dirá Foucault: “o tempo aí 

torna-se, por fragmentação, momentâneo; e, sem abertura sobre o passado e o futuro, ele 

turbilhona sobre si próprio, procedendo ora por saltos, ora por repetições”. Chamando fuga das 

ideias tanto as repetições temáticas quanto as associações temáticas errôneas, “descontínuas e 

ilógicas”, de quem tem a temporalidade perturbada, à luz do suíço.  

Foucault ainda traz o caso de uma doente de Binswanger – trazida também na 

Introdução – que possuía uma perturbação no Eigenwelt. Algo que pode ser, acreditamos, 

aparentado com a suspensão no nada do Dasein heideggeriano, na conferência O que é 

metafísica?151. A doente, Ellen West, num estado de angústia (também de acepção próxima ao 

que Heidegger considera como angústia), perde o contato com seu próprio mundo, enquanto 

rede de significações, não conseguindo mais inserir-se nesse mundo. West ficaria entre o desejo 

de voar e o de “ficar cativa numa terra lamacenta que a oprima e a paralise”. Antes de seu 

suicídio, 13 anos depois do início do tratamento, manifestou psicose e alguns sintomas como 

anorexia e indiferença afetiva152. 

Seja como for, o processo patológico para Binswanger está, pelo que pudemos aferir, 

diretamente relacionado com a relação entre o doente e seu mundo (além dos indícios apurado 

ao longo do presente texto, ainda temos os conceitos do suíço, constantemente trazendo a 

palavra Welt (mundo)). Tal processo, para o suíço, é o que ele chama Verweltichung. Segundo 

Foucault, o cerne da doença estaria nessa “unidade contraditória de um mundo privado e de um 

abandono à inautenticidade do mundo”153. 

O que contrasta com Freud. Para ele, a neurose, por exemplo, está ligada à trajetória 

libidinal, sendo “cada tipo de neurose é um retorno a um estágio de evolução libidinal”. “A 

história da libido, de seu desenvolvimento, de suas fixações”, sobre o que boa parte da obra de 

Freud tenta dar conta, segundo Foucault, é “como a compilação das virtualidades patológicas 

do indivíduo”154. 

Aqui, em 1962, com o Doença mental e psicologia, o esforço de Foucault não será mais 

o de fundar uma psicologia, mas de apontar as condições históricas de emergência da patologia 

                                                 
151 Cf.: HEIDEGGER, Martin. Marcas do Caminho. Tradução: Ênio Paulo e Ernildo Stein. Petrópolis: Vozes, 

2008. 
152 Cf.: FOUCAULT, 1975, p. 46. 
153 FOUCAULT, 1975, p. 48. 
154 FOUCAULT, 1975, p. 19. 



47 

 

 

mental – e esta acreditamos ser uma mudanças mais significativas da trajetória textual de 

Foucault: a breve preocupação fundacionista da década de 1950 verte-se numa investigação das 

condições históricas de surgimento de problemas diversos, cerne das problemáticas: apenas 

para nomear alguns dos esforços emergenciais foucaultianos temos a psicologia, a patologia 

mental, a loucura, a prisão etc. Textualmente falando, a literatura especializada, comparando as 

obras de 1954 e 1962, aponta para o deslocamento de uma fundação antropológica para a 

psicologia à “raiz histórica da patologia mental”155. 

 

2.4 O LUGAR DA PSICANÁLISE NA PROBLEMÁTICA DA PSICOLOGIA NOS TEXTOS 

DE 1957: UM DIAGNÓSTICO CRÍTICO156 

A importância histórica de Freud vem, sem 

dúvida, da impureza de seus conceitos157 

 

A psicologia só se salvará mediante um retorno 

aos infernos158 

 

Nos idos de 1957, em seus escritos, Foucault buscava evidenciar a situação da psicologia 

em sua época. Talvez, a primeira vez que textualmente se encontre a expressão a priori histórico 

– o principal trazido no A pesquisa científica e a psicologia – que, no tocante à problemática da 

psicologia, é a possibilidade de ela ser ou não científica, o que para nosso autor, encontra 

solução no andamento da própria pesquisa no campo psicológico. Assim, uma vez que esse 

texto detém-se numa análise crítico-descritiva e conjuntural da disciplina, o segundo texto do 

período, A psicologia de 1850 a 1950, investiga em análises teóricas, linhas epistemológicas 

obsoletas em vigência na psicologia. No primeiro, a análise é desenvolvida a partir de posições 

de vivência em psicologia, com análises amplas a diversos setores da disciplina, posições essas 

enxertadas com a ironia e sarcasmo por vezes excessivo, característicos de alguns textos futuros 

(o que denotaria a nosso ver, no quando de 1957, um certo desdém de nosso filósofo por seu 

campo de formação e atuação); o segundo texto deixa um pouco de lado esse estilo irônico 

crítico-descritivo e examina teorias em vigor, ainda em seu tempo, que considera nocivas à 

psicologia (“há menos de 50 anos”, “sob a forma de um certificado de licenciatura” e 

                                                 
155 RIBAS, 2011, p. 27 (itálico do texto). 
156 Os textos analisados serão: A pesquisa científica e a psicologia (1957) e A psicologia de 1850 a 1950 (1957). 

Ambos redigidos em 1953 (cf.: RIBAS, 2011, p. 51). 
157 A psicologia de 1850 a 1950 in D&E, vol. I, p. 141. 
158 A pesquisa científica e a psicologia in D&E, vol. VII, p. 123. 



48 

 

 

impregnada pela chamada por Foucault, “mitologia positivista”, com a tentativa de ser 

reabsorvida pela filosofia)159. 

N’A pesquisa científica e a psicologia Foucault aponta para os esforços teóricos 

vigentes – em “universidades provincianas”, a partir de “importantes idosos”, “com probidade” 

e “jalecos brancos” – que consistiam enquadravam a psicologia em um positivismo e 

naturalismo; em contrapartida, o esforço prático seria o de trabalhar pelo nascimento de uma 

psicologia experimental. 

Na prática, o dilema da psicologia – analisada no nível de suas instituições, formas 

cotidianas e dispersão de seus trabalhos – à época está abaixo resumido pelo próprio Foucault: 

“em psicologia, a pesquisa não é científica de pleno direito, ou, mais exatamente, suas formas 

concretas não se articulam por si mesmas no horizonte de uma ciência que se determinaria por 

seu próprio movimento como pesquisa”. Ou seja, sua cientificidade deve ser autoatribuída, não 

precisando, por exemplo, de legisladores externos que se coloquem à tarefa dogmática de 

identificar a verdadeira psicologia e a falsa psicologia160. 

Dos diversos agrupamentos de pesquisa em psicologia que recebem patrocínio 

universitário e de diversos ministérios (enfileira Foucault: saúde pública, educação nacional e 

trabalho), apenas um mantém independência dos demais: a Sociedade Francesa de 

Psicanálise. Foucault mostra o paradoxo da psicanálise que, tendo dado à psicologia “vida e 

significação” (legando-lhe um certo “número de temas e diversidade de ideias experimentais”), 

à época permanecer marginal e em contradição com as formas vigentes de pesquisa. E, além 

disso, a psicanálise só poderia ser exercida por médicos – mesmo não sendo ensinada nas 

faculdades de medicina. Um certo mérito, diga-se, é dado por Foucault à Sociedade Francesa 

de Psicanálise (à qual, Lacan filia-se 4 anos antes, em 1953), por, entre outros aspectos, manter-

se fora da influência de uma regulamentação estatal161. 

Essa independência em relação às pesquisas em psicologia é apenas 

aparente, completa ele. A relação entre a pesquisa em psicologia e a pesquisa em psicanálise 

pode ser vista com mais clareza caso tomemos um texto de 1978162. Falando sobre Kant e o 

Iluminismo e formas de resistência a formas de governo, evidentemente noutro contexto e 

                                                 
159 A pesquisa científica e a psicologia in D&E, vol. VII, pp. 115-117. 
160 Ibid., pp. 116,-117. 
161 cf.: A pesquisa científica e a psicologia in D&E, IV, p. 119. 
162 Trata-se do texto O que é a crítica? ou Crítica e Aufklärung, prelecionado em 1978, na Sociedade francesa de 

filosofia. Cf.: “What is Critique?”. In: SCHMIDT, James (ed.). What is Enlightenment? Eighteenth-Century 

Answers and Twentieth-Century Questions. Berkeley and Los Angeles: University of California press, 1996. pp. 

382-398. 



49 

 

 

movido por outros interesses, Foucault falará de contracondutas enquanto respostas ao 

“comportamento” vigente, numa determinada cultura. O que consiste grosseiramente no 

seguinte: uma forma de resistência às condutas impostas que não implicaria a completa falta de 

tutela, mas a não aceitação das formas de tutela impostas, implicando diretamente, em nossa 

leitura, na criação de novas formas de guia ou governo. Analogamente, reservadas as abissais 

diferenças contextuais, temos na psicanálise essa espécie de contraconduta na ciência 

psicológica tutelada pelo Estado, no quando de 1957: enquanto a psicologia institucional 

implica na aplicação de modelos ultrapassados, a psicologia experimental e marginal na forma 

da psicanálise perseguirá novas formas de cientificidade.  

As pesquisas em psicologia surgiram na França fora da psicologia oficial, em 

afrontamento. Ainda de acordo com Foucault, esse seria o movimento mesmo da pesquisa em 

relação à ciência constituída: digamos, invadindo um saber, mais do que o constituindo, 

encaminhando-o ao seu fim – com ressalva, de acordo com o texto às particularidades desse 

processo em cada ciência, como na biologia, por exemplo. 

Isso faz com que haja um deslocamento em relação à ciência instituída, que 

passa de horizonte problemático da pesquisa para tornar-se objeto polêmico de investigação. O 

que é bem ilustrado no impacto dos resultados das pesquisas que deram origem ao 

inconsciente na psicologia da consciência: o que era claro e transparente, torna-

se límpido como o breu da noite e, implodida por dentro, a psicologia da consciência terá de 

passar a uma psicologia do inconsciente. Dirá nosso pensador: 

De um modo mais preciso, a descoberta do inconsciente transforma em objeto 

da psicologia e tematiza em processos psíquicos os métodos, os conceitos e, 

por fim, todo o horizonte científico de uma psicologia da consciência. À luz 

dessas pesquisas, esta aparece como uma conduta de defesa contra o 

inconsciente, como recusa em reconhecer que a vida consciente é dominada 

pelas ameaças obscuras da libido, em suma como reflexão censurada163. 

Na sequência do texto, Foucault remete tanto à formação precária de um licenciado em 

psicologia, quanto ao déficit teórico em outras áreas do conhecimento (por exemplo, a 

psiquiatria na França de sua época, que ignorava pelo menos 50 anos de contribuições 

produzidas na Inglaterra, Alemanha e Estados Unidos). Cabe, como que para não faltar, uma 

crítica ao saber de Freud. Diz Foucault, que o ensino da psicanálise tanto na França quanto em 

outros países dava-se de modo “rudimentar e esotérico”, dado pela Sociedade de Psicanálise. 

Isso daria lugar à peculiaridade da função do juiz da Sociedade: é psicanalista não o que conclui 

                                                 
163 Ibid., p. 121.  



50 

 

 

determinado tempo de estudos, que cobriu determinada bibliografia; é psicanalista aquele que 

é designado pelo juiz. 

Temos, destarte, o mérito de Freud ter colocado à psicologia a figura incontornável do 

inconsciente e, por outro lado, diríamos, o determinismo do homo natura. Noção que nesse 

texto figura na “projeção de todo o espaço as relações sociais e afetiva no plano das pulsões 

libidinais”, e a experiência, mais uma vez sendo decifrada em termos de mecânica e dinâmica: 

uma flagrante continuidade com “toda a pesquisa psicológica”. Em outras palavras, temos aqui 

uma leitura binswangeriana de Freud nos termos do homo natura, do qual foi falado na 

Introdução. Em nossa leitura, é desse conceito que Foucault fala quando refere-se à ilusão de 

uma “posição naturalista”, à qual a ideia da psicologia de inspiração fenomenológica vem a 

contrapor com o indicativo do esquecimento do sentido. Diríamos que não se trata de inserir as 

patologias mentais no cálculo libidinal (visão naturalista, atribuída à Freud), mas o de colocar 

para o tratamento do doente a relação entre existência e sentido (posição defendida pela análise 

fenomenológica). 

O escândalo não reside no fato de o amor ser de natureza ou de origem sexual, 

o que fora dito antes de Freud, mas, sim, no fato de que, por meio da 

psicanálise, o amor, as relações sociais e as formas de pertença inter-humanas 

apareçam como o elemento negativo da sexualidade, uma vez que ela é a 

positividade natural do homem164. 

A natureza, assim, arremata o jovem Foucault, será a negação da verdade do homem, 

constituindo a condição de possibilidade de toda a pesquisa psicológica165 – vê-se ao longo do 

texto que a preocupação de Foucault não é a de conferir um estatuto à psicanálise ou, muito 

menos, que a psicanálise é sua preocupação central. Do contrário: há uma preocupação crítica 

constante acerca da relação entre a psicologia teórica e as pesquisas em psicologia – o que 

evidenciaria uma crise da psicologia não por sua idade, mas uma crise “existencial”. E se, no 

texto, as pesquisas em psicanálise surgem com pouquíssimas menções em relação à 

problemática principal, é para uma comparação com a pesquisa em psicologia, objeto do texto. 

 Há uma passagem truncada no texto acerca do cenário anterior a Freud e um cenário 

depois de Freud que não conseguimos compreender e, por esse motivo, encontra-se fora de 

nossa reconstrução crítica. Apenas gostaríamos de comentar, examinando, mesmo que de 

sobrevoo, as correntes em psicologia, que não parece acurada a afirmação de nosso jovem 

pensador segundo a qual a reviravolta freudiana (a natureza como negação à verdade do 

                                                 
164 A pesquisa científica e a psicologia in D&E, vol. VII, p. 120. 
165 cf.: Ibid., p. 137; RIBAS, 2016, p. 51. 



51 

 

 

homem) é incontornável (ou, em suas palavras, “condição de possibilidade de toda pesquisa 

psicológica”). Nos atemos a dizer que o a psicologia cognitiva e o behaviorismo têm muito a 

discordar do jovem Foucault. 

Entretanto, se mudarmos a ótica de “fenomenológica” (aqui como sinônimo de leitura 

da realidade mesma, no caso, em psicologia) para a normativa, à luz de Eribon e Whitebook, 

podemos “salvar” o jovem Foucault: as psicologias devem atentar para as contribuições 

freudianas para uma reforma epistêmica. Leitura esta que seria contrária, por exemplo, a de 

Ribas166 que enxerga esse trabalho não como uma alternativa de refundação da psicologia, mas 

como a impossibilidade de seu edifício teórico, por problemas basilares167.  

A preocupação foucaultiana seria, no aludido texto, fundacional. De acordo com nossa 

leitura, se olharmos pela ótica normativa, a vocação da psicologia é infernal (“A psicologia só 

se salvará mediante um retorno aos infernos”) – o que foi esquecido pela psicologia vigente à 

época; a psicologia deveria, destarte, abandonar o mito da positividade para uma descida aos 

infernos, às “dimensões da negatividade do homem”, o que seria o esforço freudiano, 

sintomatizado ao resgatar de Virgílio para o prólogo de seu Traumdeutung o Flectere si nequeo 

superos, Acheronta Movebo... (algo como “se não posso mover os céus, me dirigirei aos 

infernos”, em alusão, como largamente se sabe, ao inconsciente). Porquanto Foucault termina 

o texto A pesquisa científica e a psicologia como que para aludir à necessidade de 

reconhecimento e endosso da metapsicologia freudiana e à conclamar as diferentes psicologias 

a, em certo sentido, beber do cálice freudiano. 

Já no tocante ao texto La psychologie de 1850-1950, Foucault percorrerá diversas teorias 

em psicologia, acabando por inserir a psicanálise num capítulo da psicologia. O cerne aqui é o 

endosso acrítico pelo psicanalista austríaco das muitas influências naturalistas, preconceitos 

metafísicos e mitos do evolucionismo, previamente dispostos nas mais diversas correntes da 

psicologia. 

Analisando o desenrolar da psicologia depois do Aufklärung, Foucault evidencia seu 

empenho em encontrar no homem o prolongamento das “leis que regem os fenômenos 

naturais”, bem como de características comuns entre homens e animais – além do 

desenvolvimento de um verdadeiro corte epistêmico na psicologia, através de mudanças 

                                                 
166 RIBAS, 2011. 
167 Nos reservamos à análise mais detalhada da psicologia no texto foucaultiano num outro momento. 



52 

 

 

“paradigmáticas”168. Se, por um lado, a psicologia anterior a 1850 se ocupava em aderir aos 

métodos das ciências naturais, explorando o prolongamento dessas leis naturais no homem, a 

psicologia posterior a 1850 abandonará gradativamente os métodos das ciências da natureza – 

seguindo o texto, não tardou a esse tipo de desenvolvimento mostrar-se inapto para a análise do 

ser do homem. Diz Foucault: 

Ora, foi o destino dessa psicologia, que se queria conhecimento positivo, 

apoiar-se sempre em dois postulados filosóficos: que a verdade do homem 

está exaurida em seu ser natural e que o caminho de todo conhecimento 

científico deve passar pela determinação de relações quantitativas, pela 

construção de hipóteses e pela verificação experimental169. 

Desse modo, a matematização, ou seja, a busca incansável do rigor e exatidão positivos 

das ciências naturais, em embate com os postulados filosóficos marcaram toda a história da 

psicologia. Com a retirada do aspecto essencial, comunal do homem com a natureza, o que 

caracterizava o ser do homem como constitutivamente um ser na natureza, ou seja, não dela 

dissociado, a psicologia se impôs como ciência através de uma nova concepção de homem, 

numa reformulação total. O que consistiria também, de acordo com o texto, o abandono gradual 

dos postulados filosóficos, outrora endossados para legitimar sua existência enquanto ciência. 

Com essa guinada, o foco será na produção humana de sentido e significado. O primeiro 

ocupará também a atenção de Foucault, como se pôde ver, na Introdução a Binswanger, mais 

especificamente, ele investigará onde os sentidos se manifestam e como interpretá-los. 

Foucault mostrará como essas mudanças epistêmicas não se deram ao sabor do acaso. 

Com essa mudança de status do objeto homem, como não sendo da “ordem da natureza”, 

somada às transformações no tecido social que o séc. XIX inaugura, fizeram-se nascer na 

psicologia os mais diversos empreendimentos a partir dos problemas da contradição humana: a 

psicologia do desenvolvimento, nasce da reflexão sobre a interrupção do desenvolvimento170; 

psicologia da adaptação, dos fenômenos da inadaptação e assim por diante. Numa espécie de 

prévia às avessas da heterologia de Bataille, vê-se sucessivamente na psicologia, nessa busca 

                                                 
168 Não é uma expressão do texto. Sabendo de como o conceito está carregado do pensamento de Kuhn, seu uso 

aqui não é trivial. O sentido kuhniano de paradigma aqui é perfeitamente cabível nesse caso: houve de fato uma 

mudança de paradigma na psicologia, com o início das pesquisas acerca do sentido e o novo solo teórico que disso 

nasceu. Há mais de uma dezena de artigos que buscam aproximar Kuhn e Foucault. Em vida, Foucault afirma que 

leu Kuhn antes de 1965 e que as similitudes entre eles residem não de sua interpretação de Kuhn, mas da influência 

de Canguilhem para as trajetórias intelectuais de ambos (cf. Foucault responde (1971) in D&E, vol. X, p. 80). 
169 A psicologia de 1850 a 1950 (1957) in D&E, vol. I, p. 133. 
170 A psicologia do desenvolvimento hoje, grosso modo, busca o estudo das etapas do desenvolvimento humano 

na infância, adolescência, e vida adulta, com a intersecção entre vida biológica e sociocultural. Buscando 

desvencilhar-se desse passado, e da consideração essencialista do homem, busca estabelecer as especificidades de 

cada etapa do desenvolvimento humano, tendo como constante o homem como ser biopsicossocial (cf.: 

CARVALHO, 2013).  



53 

 

 

da diferença específica do novo objeto homem, o desenrolar de um saber a partir da transgressão 

à norma – Bataille, de grande influência a Lacan e a Foucault, desenvolveria posteriormente 

sua obra a partir dos elementos expurgados da sociedade ocidental para a compreensão de como 

ela funciona. 

Dirá Foucault que “pode-se dizer que a psicologia contemporânea é, em sua origem, 

uma análise do anormal, do patológico, do conflituoso, uma reflexão sobre as contradições do 

homem consigo mesmo”. Configura-se assim, na psicologia, seguindo a sequência do texto, o 

intuito de dominar as contradições do homem e o transformar-se dela “em uma psicologia do 

normal, do adaptativo, do organizado” 171 – defesa e reconstrução feita, também, no texto A 

pesquisa científica e a psicologia172 

Foucault descreve os vários modelos que deixaram marcas na psicologia, mostrando 

como cada um deles a influencia, grosso modo, em algumas de suas correntes, a abandonar o 

empreendimento de alinhar a comunidade entre o homem e os animais – são essas corrente os 

modelos físico-químico, orgânico e evolucionista. Todos com a sombra influente do 

positivismo, até a descoberta do sentido, no final do século XIX, por caminhos diversos. Caberá 

à psicologia “tomar o homem não no nível desse denominador comum que o assimila a todo 

ser vivente, mas no seu próprio nível, nas condutas conduites)173 nas quais se exprime, na 

consciência em que se reconhece, na história pessoal através da qual ele se constitui”174. 

Fazendo, assim, segundo Foucault, um abandono gradual de enunciados universais 

comunais entre homem e natureza – percorrendo caminhos que passam, em geral, pelas 

diretrizes de Newton, Lavousier, Bain e Darwin, além de correntes naturalistas e evolucionistas, 

e que ainda não são refletidas internamente a sério “até hoje” (idos de 1950). Perseguindo a 

realidade humana em suas especificidades e, principalmente, em relação às significações das 

condutas e produções humanas, no encalço de seus desvios. 

                                                 
171 A psicologia de 1850 a 1950 (1957) in D&E, vol. I, p. 135.  
172 Cf.: Ibid., pp. 131-132. 
173 Conduta aqui reporta-se ao sentido ordinário, um pouco distante do papel que ocupará a acepção do final da 

década de 1970, quando Foucault tematizará Kant, Aufklärung, contraconduta ou atitude crítica. Lá conduta tratar-

se-á do hegemônico, imposto de fora, em relação à qual emergirão as contracondutas a desafiar o estabelecido, o 

tomado por legítimo – diríamos que a atitude crítica ou contraconduta move-se em direção a uma autocrítica do 

sujeito, acerca dele mesmo e das normas que segue. A pauta das condutas, presente nos trabalhos de Foucault da 

década de 1970, aparece já na História da loucura, na descrição da loucura como o outro da conduta regular, um 

mergulho no que pode haver de outro moralmente aceito, socialmente reconhecido, possibilitado de circular, 

razoável, o legítimo enquanto verdadeiro. Como se sabe, o foco do livro não é o de reconstruir a história da 

psiquiatria, mas trata de suas condições de possibilidade. Machado (2007, p. 54) nos lembra que Foucault não vai 

além do séc. XIX. Cf.: ADVERSE, 2010; Foucault What is critique? apud. SCHMIDT, (org.); FOUCAULT, 2008; 

2007a. 
174 A psicologia de 1850 a 1950 in D&E, vol. I, pp. 138-139. 



54 

 

 

É possível traçar com o que temos acima algumas diferenças entre o surgimento da 

psicanálise dentro de uma modificação interna na ordem do saber e o surgimento, em 1976, da 

psicanálise a partir de práticas sociais e biopolíticas. 

O tratamento da psicologia no texto que ora nos debruçamos, não possui paralelos. Nos 

referimos a Foucault tematizar a psicanálise como ele aqui o fez com a psicologia: com 

preocupações epistêmicas, numa análise ao corpus freudiano, analisando aspectos teóricos 

pertinentes à problemática da psicologia. Uma vez expondo o texto os caminhos através dos 

quais a psicologia chega aos dias de hoje (no quando de 1957), depois de ter passado pelas 

seduções de rigor positivo das ciências naturais, é apresentado por Foucault como ela mantém 

resquícios do momento de transição e de outros momentos de sua história. Nessa linha, em 

nossa leitura, o texto convida quem se ocupa em psicologia a desenvolver uma autocrítica da 

psicologia, segundo Foucault, ainda não realizado o passar a limpo do passado e dos 

preconceitos dele trazidos – sendo boa parte endossados pela psicanálise, como será visto na 

sequência.  

Nos detenhamos por um instante no alinhamento proposto por Foucault entre Janet, 

Dilthey, Husserl, Freud175, Jaspers e Binswanger. Segundo Noto: 

(...) o que faz Husserl? Husserl quer compreender “[...] o sentido imanente à 

experiência vivida” [...]. E Freud? Freud está igualmente preocupado em 

compreender a gênese de uma significação; não pretende explicar a doença 

mental a partir de uma análise causal do funcionamento do corpo humano, 

mas compreendê-la como produção de sentido (grifos da autora)176. 

Aqui parece haver, no mínimo, uma mudança de perspectiva em relação à Freud se 

compararmos o artigo de 1957 com a Introdução, num ponto específico: se na Introdução 

Foucault endossa o diagnóstico de Binswanger em relação à Freud na ideia do homo natura, 

aqui a questão do reducionismo biológico de Freud não mais aparece como um problema. Do 

contrário, como se pode ver na citação, Freud não buscava um entendimento da doença em 

termos biológicos, mas na produção mesma de sentido. 

Segundo Foucault, em análise profunda à questão, os preconceitos endossados por Freud 

são trazidos por tabela através da ideia de significação. Foucault demonstra, de acordo com as 

referências a Freud ao longo do texto, que não se ateve apenas à leitura de seus primeiros 

                                                 
175  Freud, dentre esses, é o único que aparece com largas referências de sua produção ao longo do texto. 

Principalmente, em extensa nota de rodapé (A psicologia de 1850 a 1950 in D&E, vol. I, p. 141, n. 14). 
176 NOTO, 2016, p. 60. O trecho encontra outra formulação mais sucinta no texto da autora do ano seguinte: O 

deficit ontológico da psicanálise: Foucault leitor de Hyppolite. doispontos:, Curitiba, São Carlos, volume 14, 

número 1, p. 145-157, abril de 2017. Neste é trazida a dívida de Foucault com Hyppolite, repetindo sem citar – 

como Lacan fazia – em seus textos da década de 1950, as ideias do mestre. 



55 

 

 

escritos, percorrendo, por exemplo, textos considerados tardios, de 1920 (Além do princípio do 

prazer), de 1923 (O eu e o Id) e de 1933 (Novas conferências de introdução à psicanálise). O 

que nos coloca imediatamente uma suspeita em relação a determinadas críticas sofridas por 

Foucault, cujo cerne é a afirmação que ele ateve-se unicamente aos primeiros textos de Freud, 

ignorando por completo os desenvolvimentos presentes, principalmente – se seguirmos a crítica 

de Derrida (1998) – no texto de 1920, Além do princípio do prazer177. 

O que parece escapar às criticas como as de Derrida é, justamente, a consideração dos 

textos da década de 1950 – em especial, o de 1957. Isso somado ao silêncio de Foucault quanto 

às suas fontes e à ojeriza à filosofia acadêmica, tal como praticada na França. Além da, diga-se 

pelo tempo na resposta, a nítida falta de interesse no debate com Derrida – que já levanta  

objeções ao Folie e dèraison, no tocante ao papel de Descartes e da psicanálise no livro, 

respondidas por Foucault, mas não indo esse debate além disso – que vão em direção contrária 

à afirmação de ignorância em relação aos textos freudianos tardios, imputada comumente às 

leituras que Foucault fez de Freud. Poderia ter sido imputado a Foucault um equívoco 

interpretativo ou um lapso desse ou daquele aspecto do texto. Mas o que se imputa a ele 

(nomeie-se, a primeira crítica de Derrida) é a não consideração do período tardio da obra 

freudiana, o que tem pouco respaldo, se considerarmos a produção de 1950. 

Na sequência do texto temos uma análise teórica acerca das novidades freudianas, da 

qual é tirado o que nos interessa aqui – qual seja, a ideia geral do texto, de tornar visíveis as 

implicações da descoberta do sentido para a psicologia e psicanálise. 

 

2.5 A RECEPÇÃO FREUDIANA DA NOÇÃO PSICOLÓGICA DE SENTIDO E O PAPEL 

DAS SIGNIFICAÇÕES NA TERAPIA 

 

Diante da nova empreitada da psicologia com a descoberta do sentido, Freud também 

se lança a uma análise das condutas. Em relação a este tópico, para Foucault, o interesse do 

austríaco não é uma sorte de classificação distributiva – são e histérico; voluntário e 

involuntário; “conduta normalmente organizada” e comportamento patológico. O sentido é a 

preocupação maior de Freud: não importando a conduta que o indivíduo expresse, todas têm 

um sentido, mesmo onde ele não esteja manifesto, como no caso das aparentes incoerências do 

sonho, nas quais o sentido está oculto. Nesse caso a tarefa terapêutica da interpretação dos 

                                                 
177 Grace (2013) desenvolve ligeiramente esse problema 



56 

 

 

sonhos e sintomas procura “modificar essa modalidade do sentido”. Disso implica, de acordo 

com Foucault, que não estariam justapostos a consciência e o inconsciente, as duas instâncias 

seriam modalidades de uma mesma significação. A paralisia histérica, por exemplo, tem o 

sentido da ação recusada, enquanto numa ação intencional o sentido está na ação projetada178. 

Quando expõe o segundo interesse da terapêutica freudiana, referindo-se este às 

significações, tanto as imanentes à conduta como as escondidas na consciência, Foucault 

destaca os traumatismos – quando há uma negação de acesso a determinado objeto e esse objeto 

torna-se lugar de insatisfações e conduta neurótica. Quadro no qual os registros atuais da 

experiência não ultrapassam as significações antigas, tendo dificuldades de integração. De 

acordo com a reconstrução crítica foucaultiana, instaura-se um conflito de ambiguidade entre 

passado e presente, “entre o atual e o inatual, o imaginário e o real, o amor e o ódio”. Será 

função da terapia a redescoberta das significações passadas da conduta presente179. 

A conduta, portanto, diz Foucault, tem um sentido passado e um atual. Quando se diz 

que “um sintoma reproduz simbolicamente um traumatismo arcaico”, quer dizer que o presente 

se engaja em luta dialética para não ser invadido totalmente pelo passado, recalcando-o no 

inconsciente; o que projeta na atualidade os fantasmas do passado, prossegue Foucault: 

Ele [o presente] transpõe seus temas para níveis de expressão reconhecidos e 

válidos (é a sublimação); em suma, ele erige todo um conjunto de mecanismos 

de defesa que a cura psicanalítica tem o encargo de girar reatualizando as 

significações do passado pela transferência e pela ab-reação180. 

Aqui a ideia de cura não é problematizada como será na década de 1970, na analítica do poder. 

Ela será colocada, na sequência do texto de 1957, como o estabelecimento de uma tensão 

normal na dialética do presente e do passado, a fim de resolver a contradição neurótica. A cura 

psicanalítica, então, consiste em dirimir estados de contradição neurótica, sendo trabalho do 

terapeuta ampliar e abrandar os mecanismos de defesa, num jogo de satisfação e frustração.  

A dialética acima mencionada, sempre segundo Foucault, exprime o conflito entre “as 

formas individuais de satisfação e as normas sociais de conduta” – o presente é instância social 

ou conjunto de normas que endossa ou invalida determinadas formas de conduta. Ou ainda, 

como diz Freud, o conflito entre o “id” e o “superego”, sendo o palco desse conflito, “o ego”, 

“com mecanismos de defesa”181. 

                                                 
178 A psicologia de 1850 a 1950 in D&E, vol. I., p. 139. 
179 Ibid., p. 142. 
180 A psicologia de 1850 a 1950 in D&E, vol. I, p. 143. 
181 Ibid., p. 148. 



57 

 

 

Seguindo com o texto, Foucault explora rápida e densamente na sequência algumas 

vertentes da psicologia em sua relação com o sentido e das significações objetivas. Freud 

surgirá aqui novamente sendo discutida a relação em sua obra entre conduta e instituições. São 

exploradas as múltiplas formas de behaviorismo além de uma série de autores, passando por 

Watson, Wallon e Piaget. Freud, com intenção afim com Janet e Blondel, tentou destacar a 

ligação de essência entre as condutas individuais e a objetividade das significações sociais. Diz 

Foucault que ““conduzir-se” só pode ter sentido em um horizonte cultural que dá à conduta sua 

norma (...), o tema, enfim, que a orienta (...)”182.  

Depois de uma reflexão sobre o estatuto da psicologia e seus possíveis passos para 

resolver suas contradições (além da constatação de um movimento interno contrário, 

consistindo ele em reforçar essas contradições de modo a justificá-las), Foucault fala de duas 

tentativas de ultrapassagem à psicologia: com um parágrafo cada, uma brevíssima consideração 

à cibernética e sua tentativa de conhecer o comportamento humano e os esforços de Binswanger 

e Kunz preocupados em uma “análise da existência humana em suas estruturas fundamentais”. 

  

                                                 
182 A psicologia de 1850 a 1950 in D&E, vol. I, p. 148. 



58 

 

 

3 A PSICANÁLISE NA “ARQUEOLOGIA”: A PERSISTENTE AMBIVALÊNCIA 

DO PAPEL DE FREUD 

 

3.1 A PRIORI HISTÓRICO E EPISTEME (ÉPISTHÈMÈ)183 

 

Numa cultura e num dado momento, nunca há mais que uma episteme, que 

define as condições de possibilidade de todo saber. Tanto aquele que se 

manifesta numa teoria quanto aquele que é silenciosamente investido numa 

prática184. 

 

Nesta breve paragem metodológica percorreremos os desenvolvimentos de duas das 

principais ferramentas metodológicas da obra de Foucault, utilizadas (se olharmos a primeira, 

como já visto, é utilizado já em 1957) desde a década de 1960 até a de 1980. É salutar dizer que 

eles não são conceitos permanentes, mantidos rigidamente durante toda a trajetória de nosso 

filósofo. O rearranjo terminológico-conceitual e a autocrítica, como deve ficar patente no 

decorrer do presente trabalho, são características marcantes de seu pensamento.  

 O tratamento de Foucault ao conceito husserliano de a priori histórico, em relação ao 

seu mundo da vida histórico (“fundamento de toda a nossa atividade e horizonte externo da 

intencionalidade”), tem acolhimento entre os círculos dos estudiosos do pai da fenomenologia. 

Hemberg, em seu A Fenomenologia de Husserl, por exemplo, defenderá que o conceito, que 

não encontra-se desenvolvido na Crise da ciência europeia e a fenomenologia transcendental 

(1936), encontra em Foucault uma elucidação – e em Wittgenstein185, do mesmo modo, pelo 

conceito análogo à episteme e a priori histórico, chamado imagem do mundo. Hemberg afirma 

que n’As Palavras e as coisas Foucault argumenta tratar-se o a priori histórico de estruturas 

variáveis que formam as condições de possibilidade de nossa experiência, “em cada período 

histórico ou epistemológico”. Histórico, aqui, retira a necessidade que acompanha o a priori 

em Kant, para citar um caso – histórico indicará mutabilidade186. 

                                                 
183 Segundo os comentadores, notadamente Castro (2016) e Revel (2011), e algumas entrevistas do próprio 

Foucault, a noção de episteme vai ser modificada já n’A arqueologia do saber, de 1968, e sofrerá constante 

mutação, sendo englobada pela noção de dispositivo (dispositif) e, posteriormente, pela de práticas (que tem como 

subcapítulo 1980, as práticas de si) – nos termos de Foucault, épisthème é um tipo de dispositivo discursivo, e 

dispositivo é uma prática. 
184 FOUCAULT, 2000, p. 230. 
185  WITTGENSTEIN, Ludwig. Da certeza. Tradução: Maria Elisa Costa. Lisboa: Edições 70, 1998. p. 42. 
186 HEMBERG, Kevin. Husserl's Phenomenology: Knowledge, Objectivity and Others. Nova York: 

Bloomsbury Academic; 1 edition, 2007. pp. 131-132. 



59 

 

 

Episteme é definida no prefácio d’As palavras e as coisas como um campo 

epistemológico. Foucault demarca aqui a especificidade de seus esforços com a arqueologia, 

não indo nos trilhos da epistemologia com a investigação da racionalidade ou validez de 

postulados científicos. Mas numa busca pelas condições de comunidade conceitual entre 

saberes de determinada época e onde esses saberes encontram um solo, a partir do qual passa a 

dar frutos. Ele deixa claro que não se trata também de um endosso de qualquer teleologia, mas 

de busca das condições de certa harmonia dos saberes de uma época precisa e a trajetória dessa, 

digamos, “estrutura”. Assim, episteme é um campo 

onde os conhecimentos, encarados fora de qualquer critério referente a seu 

valor racional ou a suas formas objetivas, enraízam sua positividade e 

manifestam assim uma história que não é a de sua perfeição crescente, mas, 

antes, a de suas condições de possibilidade; neste relato, o que deve aparecer 

são, no espaço do saber, as configurações que deram lugar às formas diversas 

do conhecimento empírico. Mais que de uma história no sentido tradicional 

da palavra, trata-se de uma “arqueologia”187. 

Grosso modo, episteme aponta para o conjunto de relações que articulam diferentes 

tipos de discurso numa determinada cultura, numa determinada época; trata-se também da 

relação entre discursos científicos nos setores da ciência188. Episteme, dessarte, refere-se ao 

conjunto de condições de possibilidade para que um objeto apareça como objeto do 

conhecimento. Assim, a episteme da Renascença, a da Idade Clássica e a da Modernidade são 

solos epistemológicos e panos-de-fundo históricos distintos. 

Sobre o significado de a priori189 histórico, diz Miranda: 

Por a priori histórico Foucault entenderá as condições históricas de 

possibilidade dos enunciados, suas condições de emergência, as leis de 

coexistência com outros enunciados, segundo suas formas específicas, pelas 

quais eles são substituídos, transformados ou eliminados – ou seja, diz respeito 

às condições de possibilidade dos saberes em determinada época190. 

Nessa linha, dirá Foucault, em relação à loucura: 

Acostumamo-nos agora a ver na loucura uma queda num determinismo onde 

se abolem progressivamente todas as formas da liberdade; ela só nos mostra 

agora as regularidades naturais de um determinismo, com o encadeamento de 

suas causas e o movimento discursivo de suas formas, pois a única ameaça 

que a loucura faz ao homem moderno é esse retorno ao mundo tépido dos 

animais e das coisas, a sua liberdade impedida. Não é neste horizonte da 

natureza que os séculos XVII e XVIII reconhecem a loucura, mas sobre um 

                                                 
187 FOUCAULT, 2000, pp. XVIII-XIX. 
188 Cf.: FOUCAULT, 2001b, p. 1239 cit. Loc. MIRANDA, 2013, p. 253.  
189 O termo a priori é utilizado nas obras das décadas de 1950 e 1960 sem uma definição. Indicam, todavia, 

parentesco com o sentido kantiano, de condição de possibilidade de algo. 
190 MIRANDA, 2013, p. 258. 



60 

 

 

fundo de desatino; ela não desvenda um mecanismo; revela antes uma 

liberdade que se abate sobre as formas monstruosas da animalidade191. 

São conceitos complementares, portanto. O a priori histórico das ciências humanas, 

trazendo para o problema d’As palavras e as coisas, é essa condição dupla do homem enquanto 

sujeito e objeto do conhecimento. A preocupação com o a priori histórico é de “assinalar como 

[ele] define o modo de ser dos objetos no campo do saber”192. Cada um desses períodos, 

chamados por Foucault de a priori históricos, é pano de fundo onde a arqueologia opera de 

acordo com o objeto-problema, sobre o qual se debruça193. Destarte, ainda segundo Miranda: 

Se, por exemplo, a Idade Clássica tem como a priori histórico um saber 

caracterizado pelo princípio da ordenação, no qual a representação não está 

livre da representação, o homem, como esse duplo empírico-transcendental, 

produto da emergência das ciências empíricas e de uma nova filosofia, será o 

a priori histórico do surgimento das ciências humanas, de um saber sobre o 

homem194. 

Na prática, temos os dois conceitos conjugados do seguinte modo: considere-se os 

seguintes saberes e objetos respectivos: a biologia, com a vida; a economia, com o trabalho e a 

filologia, com a linguagem, cuja característica em comum é a tematização do homem 

empiricamente, não mais enquanto representação, mas como um objeto do saber. O homem, 

antes do surgimento da tematização da vida, do trabalho e da linguagem, não existia. 

Analogamente à diferença de mundos epistêmicos que nos oferece O nascimento da clínica, de 

1963: os tratados de medicina de 1780 e os de anatomia patológica de 1820 são acerca de dois 

mundos diferentes – o segundo mundo não existia em 1780.  

Diante disso, disse Foucault que o seu 

problema era saber quais eram os grupos de transformações necessárias e 

suficientes no interior do próprio regime dos discursos para que se pudessem 

empregar estas palavras e não aquelas, este tipo de análise e não aquele, que 

se pudessem olhar as coisas sob um ângulo e não sob outro195. 

O saber moderno com o homem assinala uma forma de objeto que o pensamento clássico 

não conheceu, ainda que tenha tematizado o corpo e o espírito humanos. Na modernidade o 

homem não é mais abordado enquanto finito num pensamento de infinitude, mas é tematizado 

num saber finito, explorando-se em relação a ele, segundo Foucault, “formas concretas da 

                                                 
191 FOUCAULT, 1978, p. 178. Itálicos do texto. 
192 Cf.: MIRANDA, 2013, p. 258. 
193 Segundo Candiotto (2006, p. 67), “não estamos diante de uma filosofia do objeto, mas da análise da constituição 

histórica de articulações que fazem emergir, transformar ou desaparecer esse ou aquele objeto”. 
194 MIRANDA, 2013, p. 257. 
195 Sobre a história da sexualidade in Microfísica do poder, p. 385. 



61 

 

 

experiência finita”. O início do séc. XIX, portanto é o palco no qual o homem descobre-se como 

“sujeito de conhecimento finito” 196. 

Segundo Foucault, Kant aqui tem protagonismo com a ideia do condicionamento do 

conhecimento dos objetos ao sujeito. O conhecimento a partir de então será uma “síntese de 

uma representação intelectual (...) e uma representação sensível”, sendo não mais sinônimo de 

puramente representar, tendo a antropologia um papel de comando e condução do pensamento 

filosófico. Ou seja, vê-se um movimento duplo que forja um novo objeto: o homem perquirido 

em sua empiricidade nas ciências empíricas, e explorado na filosofia enquanto fundamento e 

condição de possibilidade do conhecimento; sendo coisa empírica e fundamento do 

conhecimento197. 

A modernidade trata de separar as palavras e as coisas no mundo empírico, sendo a 

representação algo que o homem faz da vida, trabalho e linguagem198. Segundo Foucault: 

O objeto das ciências humanas não é esse homem que desde a aurora do 

mundo, ou do primeiro grito de sua idade de ouro, está destinado ao trabalho; 

é esse ser que, do interior das formas da produção pelas quais toda sua 

existência é comandada, forma a representação dessas necessidades, da 

sociedade pela qual, com a qual ou contra a qual as satisfaz199. 

Muda-se com a modernidade o modo do conhecimento e o modo de conceber o humano, 

mantendo-se, contudo, a representação enquanto conceito. Porém, como pôde ser entrevisto, 

deve-se entender que representação na episteme clássica e representação na episteme moderna 

dão-se de formas distintas. 

 

3.2 AS ARQUEOLOGIAS: ASPECTOS GERAIS DE UM MODO DE VER 

 

Assim, a arqueologia teve como condição a maneira como Foucault 

repensou as exigências metodológicas elaboradas pela história 

epistemológica para criar um novo tipo de análise histórica200. 

 

                                                 
196 FOUCAULT, 2010, p. 327 apud MIRANDA, 2013, p. 257. 
197 Cf.: MIRANDA, 2013, p. 257. 
198 Ibidem., p. 260-261. Nesse ponto específico, do homem enquanto objeto do conhecimento, Foucault 

investigará, a partir da década de 1970, as formas a partir das quais o sujeito se constrói enquanto objeto do 

conhecimento para si e para outras pessoas, notadamente com a genealogia da confissão. 
199 FOUCAULT, 2010, p. 364 apud MIRANDA, 2013, p. 261. 
200 MACHADO, 2017, p. 89. 



62 

 

 

Enquanto olhar investigativo, a arqueologia busca momentos de rupturas, de 

descontinuidades201 na ordem dos saberes de modo a, como diria Forrester, delimitar as 

condições de possibilidade da ordem presente, ou ainda, de temporalizar o presente, nos 

fornecendo, por exemplo, uma figura – como diria Foucault, uma ficção – diante da pluralidade 

de saberes da fatia histórica analisada: uma meta-história ou, como Foucault começa a chamar 

depois de 1961, uma arqueologia, que consiste, segundo Forrester202, numa 

(...) tentativa, sem precedentes, de organizar sistemas de conhecimento numa 

narrativa histórica que respeita tanto a coerência sistêmica e a força 

explanatória, como retrata as transformações profundas desses sistemas, 

transformações essas que podem aparecer enquanto eventos ‘superficiais’203.  

Nessa linha, Foucault defenderia, de acordo com Forrester, uma estrutura à massa 

amorfa da literatura das ciências da vida e da medicina do séc. XVIII. Arqueologia, dessa forma, 

remete-nos a uma tentativa de reconstrução que envolve a descontinuidade e a comum pertença 

de determinados aspectos aos “objetos” em análise.  

Diante disso, a presente seção descreve o modo arqueológico de classificação 

historiográfica dos períodos de produção dos saberes – ou o que muda no modo de produção 

dos saberes de época para época, ou, ainda, o que configura com certa homogeneidade 

produtiva determinada época. Não defenderemos fronteiras temporais para a arqueologia, mas 

uma certa concentração na década de 1960 em trabalhos autodenominados arqueológicos – o 

que nos permite entrever o modo de abordagem aplicado nos anos posteriores. 

A arqueologia, para o próprio Foucault não consiste completamente numa teoria, nem 

completamente numa metodologia, como ele próprio atesta a posteriori. Por não ser uma 

sistematização das correlações entre formações discursivas e formações sociais e econômicas, 

como fez o marxismo, não pode ser chamada de teoria; não é também metodologia porque, 

dentre outras características não ensina a utilizar os instrumentos por ela trazidos. Destarte, foi 

possível a Foucault inaugurar (ou rearranjar) um tipo de método diferente da história tradicional 

das ciências n’As palavras e as coisas. Diz ele: 

                                                 
201 Descontinuidade e historicidade são “conceitos” compartilhados, com as devidas especificidades, por 

Bachelard, Cavaillès, Canguilhem e Foucault (cf.: MACHADO, 2007). Aparece tematizada pela primeira vez, 

explicitamente, em 1961, em relação ao tratamento da loucura em dois níveis: teoria e prática.  
202 Em 1991 Forrester já era uma grande referência na temática proposta – sendo um dos primeiros a discutir a 

longa introdução à Binswanger, depois de uma longa e evasiva conversa com Foucault sobre sua relação com a 

psicanálise –, tanto que seu artigo é reproduzido, com poucos pontos editados, em 2009. Principalmente: 

FORRESTER, 1990; 2004; 2009. 
203 FORRESTER, 1991, p. 287; apud Revue Incidence, 2009, p. 56. O capítulo do livro tem notas de rodapé nem 

sempre coincidentes com sua tradução francesa para a Incidence, tendo, inclusive, mais detalhes nas notas a edição 

original. Ambos foram utilizados para uma visão mais acurada de sua posição. 



63 

 

 

Ele [o “método”] consistia numa certa maneira de considerar menos o 

conteúdo da ciência do que sua própria existência, uma certa maneira de 

interrogar os fatos, me possibilitando ver que, numa cultura como a do 

ocidente, a prática científica tem uma emergência histórica, comporta uma 

existência e um desenvolvimento históricos e seguiu um certo número de 

linhas de transformação, independentemente – até certo ponto – de seu 

conteúdo. Era preciso, deixando de lado o problema do conteúdo e da 

organização formal da ciência, pesquisar as razões pelas quais a ciência 

existiu, ou as razões de uma determinada ciência começar a existir num dado 

momento e a assumir um certo número de funções em nossa sociedade204. 

Como pode se ver, se trata de uma entrevista de 1971, ou seja, de um dos olhares retrospectivos 

do filósofo. Noutra entrevista, de 1977205, ele afirma ser um “empirista cego”, que tateia e 

fabrica “instrumentos que são destinados a fazer aparecer objetos”. Vê-se, no embaraço das 

entrevistas, que não se trata de uma aplicação de um método, mas antes um tateio, um manuseio 

de novos objetos, a partir de aparatos inaugurados pelo estruturalismo – utilizados, diga-se, 

indigestamente por Foucault, como se pode ver pelas suas reações às associações comumente 

feitas pelos comentadores contemporâneos entre ele e o estruturalismo, nas entrevistas e 

conferências da década de 1980206. 

 Arqueologia é designação de objeto, uma tentativa de situar o analista de 

determinado objeto no nível de sua aparição; de situar a atuação dos discursos científicos em 

nossa sociedade. Desse modo, foi possível a Foucault entrever um tipo de método diferente da 

história tradicional das ciências. 

Fazendo uma espécie de arqueologia da arqueologia, Gutting afirma que o termo 

aparece de forma “avulsa” em Doença mental em psicologia – surgindo no contexto da noção 

freudiana de neurose tematizada enquanto uma arqueologia espontânea da libido207. A 

utilização do termo por Foucault, sempre segundo Gutting, aparece com muita segurança 

apenas no subtítulo de O nascimento da clínica: uma arqueologia da percepção médica208, 

culminando a sua consolidação enquanto método – diríamos, com as devidas cautelas – numa 

reflexão em A Arqueologia do saber, no qual é avaliado o que fez nos livros anteriores 209. 

                                                 
204 Entrevista com Michel Foucault (1971) in D&E, vol. VII, pp. 192-210 (p. 198). 
205 D&E, vol. IV, p. 229. 
206 Principalmente: FOUCAULT, 2013. 
207 Gutting tenta buscar dívidas teóricas não-declaradas de Foucault, trazendo um exemplo que remonta a um artigo 

de Merleau-Ponty sobre Fenomenologia e psicanálise, no qual ele coloca a psicanálise como uma arqueologia; 

Cavaillès dizia, um pouco antes, comentando uma obra de Eugen Fink, que a fenomenologia é uma arqueologia. 
208 O nascimento da clínica é um livro recomendado pessoalmente por Lacan (2006, p. 278), nos seminários de 

1964 e 1965. Mencionado diversas vezes nos Escritos, o livro apresenta menções implícitas à psicanálise que aqui 

serão apreciadas. 
209 cf.: GUTTING, 1989, p. 5. 



64 

 

 

Há, dessa forma, uma “trajetória da arqueologia”, nomeada assim por Machado, em suas 

Impressões de Michel Foucault e descrita assim: 

[Foucault] não elabora um método de investigação rígido, invariável, 

universalmente válido. Sua atitude teórica, ao contrário, é a tal ponto marcada 

– de maneira assumida e refletida – pelo provisório, que é impossível definir 

global e sistematicamente um termo como “arqueologia”. O que há é um 

processo, ele mesmo histórico, pelo qual a arqueologia foi definida de modo 

diferente em cada obra: como “arqueologia da percepção” em História da 

loucura, “arqueologia do olhar” em Nascimento da clínica e, finalmente, 

“arqueologia do saber” em As palavras e as coisas. Ao mesmo tempo, além 

de todas essas transformações metodológicas, existe um importante 

invariante; é sempre a busca de uma dimensão de profundidade – da percepção 

em relação ao conhecimento, do olhar em relação à linguagem, do saber em 

relação à ciência – que permite à arqueologia definir a especificidade de seu 

objeto, a singularidade de seu método e sua diferença em relação à história 

epistemológica210. 

Machado211 já havia antes proposto em seu Foucault, a ciência e o saber212 que se se quisesse 

tomar a arqueologia como método, o que trazem em comum os empreendimentos arqueológicos 

é a variação constante no modo de abordagem, dependendo este do objeto sob investigação213.  

Outro aspecto da arqueologia é o fato mesmo de sua aparição ter-se dado no contexto 

da epistemologia francesa214. Acerca desse aspecto, em especial, Birman215, coloca a 

arqueologia enquanto impossibilidade mesma do projeto epistemológico francês. Por seu turno, 

Machado acredita que a especificidade da arqueologia ante sua antecessora reside justamente 

na peculiaridade do objeto estudado, digamos, em cada problemática. O fato de Foucault não 

se utilizar do método epistemológico na linha de Bachelard, Canguilhem e Cavaillès, tem dois 

motivos, já dispostos na superfície, segundo Machado: o primeiro diz respeito à concepção de 

história das ciências e a ciência como lugar de progresso racional e de verdade – o que é comum 

à obra de Bachelard e Canguilhem; já o segundo motivo repousa no alvo do empreendimento.  

Quanto ao primeiro aspecto, diante do apresentado por Machado, é pertinente a 

afirmação de Birman, segundo a qual a arqueologia é a nêmeses do método epistemológico de 

                                                 
210 MACHADO, 2017, p. 89. 
211 Em palestra em 1995, intitulada “História da Loucura e Crítica da Razão” (disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=5mX4g1JM71g acesso em: 23.07.2017; havendo uma transcrição disponível 

em: https://laboratoriodesensibilidades.wordpress.com/2014/10/02/historia-da-loucura-e-critica-da-razao-video-

e-transcricao-da-palestra-de-roberto-machado-1995-ufsc/ acesso em: 10.08.2017), Machado comenta aspectos 

essenciais da arqueologia e do livro de 1961. Alguns deles seguirão na sequência do texto, sendo referenciados 

como: MACHADO, 1995. 
212 MACHADO, 1982; 2007, p. 53 
213 De certo modo, em sintonia com Birman (2000), Castro (2016), Gutting (1989) e Nalli (2002; 2006). 
214 Machado e Gutting já abordam em trabalhos pioneiros acerca da obra de Foucault a relação entre arqueologia 

e epistemologia francesa. Nos dispensamos aqui dessa tarefa. Contudo, traremos algumas poucas características 

delimitadoras da arqueologia enquanto distinta da epistemologia francesa. 
215 BIRMAN, 2001. 

https://www.youtube.com/watch?v=5mX4g1JM71g
https://laboratoriodesensibilidades.wordpress.com/2014/10/02/historia-da-loucura-e-critica-da-razao-video-e-transcricao-da-palestra-de-roberto-machado-1995-ufsc/
https://laboratoriodesensibilidades.wordpress.com/2014/10/02/historia-da-loucura-e-critica-da-razao-video-e-transcricao-da-palestra-de-roberto-machado-1995-ufsc/


65 

 

 

tratamento das ciências estudadas por Foucault. Como não falar em progresso na química ou 

na física? Tratando-se da medicina, psiquiatria ou das ciências humanas, pode-se falar 

igualmente em progresso racional? Se fosse tratado de física, química ou ciências biológicas, o 

caminho da arqueologia não teria sido percorrido, se tomarmos os argumentos trazidos por 

Machado, já em 1982. 

Se olharmos o texto de Gutting, Kant estava particularmente empenhado em demonstrar 

a possibilidade da física e da matemática, sendo o produto disto a revelação das estruturas a 

priori do conhecimento. Foucault, por seu turno, se debruçará sobre disciplinas “dúbias”, as 

ciências humanas, que produzem conhecimento sobre o ser humano. Ciências essas que, ainda 

de acordo com Gutting, são as fontes primárias das limitações da liberdade humana. 

“Adequadamente, nós podemos caracterizar seu projeto intelectual fundamental como uma 

crítica filosófica das ciências humanas por uma história do pensamento a serviço” dessa 

liberdade216. 

Quanto ao aparecimento da arqueologia no contexto da filosofia da ciência na França 

da formação de Foucault, há uma certa convergência entre Gutting e Machado, no corpo de 

suas análises ao período. Não há uma oposição ao método da epistemologia, mas, por causa da 

peculiaridade do objeto abordado por Foucault, os métodos da chamada epistemologia francesa 

não seriam apropriados. Isso não significa, como é moda hoje em dia, uma refutação dos 

cânones clássicos da epistemologia francesa, como as obras de Bachelard e Canguilhem, mas 

uma outra via – alguns, como Gutting, dirão que se trata de uma extensão e transformação das 

contribuições de Canguilhem. Gutting ainda afirma que a arqueologia de Foucault tem muito 

com sua própria concepção de filosofia, não abrigando em seu corpus corolários acerca do 

significado, da linguagem ou da verdade. Desse modo, prossegue, se trata não de 

desenvolvimento de temas cativos da filosofia, mas de uma rejeição “do objetivo tradicional da 

[definição] mais completa e definitiva da verdade e, em vez disso, constrói uma filosofia como 

um instrumento de realização de objetivos locais e concretos na luta pela liberação do 

humano”217. 

 

                                                 
216 “We can, accordingly, characterize his fundamenntal intellectual project as a philosophical critique of the 

human sciences, carried out by a history of thought in the service of human liberation”. (GUTTING, 1989, p. 4; 

2006, p. III) 
217 “He rejects the traditional goal of ultimate, fundamental Truth and instead construes philosophy as an 

instrument for realizing concrete and local objectives in the struggle for human liberation” (1989, p. XI). 



66 

 

 

3.3 A PSICANÁLISE NAS ARQUEOLOGIAS DA LOUCURA E DAS CIÊNCIAS 

HUMANAS218 

A loucura enquanto experiência trágica dirá a verdade da psiquiatria219. 

 

Diante do exposto, pretendemos avaliar se há diferença de tratamento da psicanálise no 

período anterior e na arqueologia, em três momentos. Cronologicamente, o primeiro 

corresponde os quatro textos de até 1957; o segundo, aos livros de 1961, 1963 e 1966 com. São 

de fato períodos e modos de análise completamente distintos, haja vista que a arqueologia é 

modificada de acordo com o objeto e a autocrítica. Todavia, pretendemos evidenciar que se 

compararmos não o modo de tratamento à psicanálise, mas o resultado desse tratamento 

veremos que, colocados lado a lado os textos de 1950 e a tese, de 1961, a psicanálise continua 

a ser tratada no modo “dai a César”. 

Não temos na presente seção o intuito de comentar a totalidade do livro História da 

loucura (menos ainda, d’O nascimento da clínica ou d’As palavras e as coisas), com seus 

debates e reverberações, desde sua efervescente recepção, ainda que tardia220. O intuito, 

entretanto, é o de um comentário às menções a Freud encontradas ao longo dessas obras e, em 

especial, do livro ora analisado, de forma a construir o papel da psicanálise nesse escrito. O 

core dessas menções, pode-se dizer, jaz no seguinte ponto: se a modernidade expulsa a loucura 

para fora da cidadela da razão, segregando-a gradativamente, negando-lhe a fala e 

circunscrevendo seu espaço de circulação, Freud, por seu turno, tem como mérito tê-la 

devolvido a palavra, o que o associaria, de acordo com Foucault, a Nietzsche; contudo, não nos 

termos (ainda que ambíguos) da Renascença, mas devolve-lhe a fala para encerrá-la novamente 

nas sendas do discurso racional, o que associa Freud a Pinel, tornando-se herdeiro da 

psiquiatria. 

                                                 
218 O ideal neste capítulo, seguindo nossa proposição hermenêutica, seria abordar uma problemática da loucura e 

nela situar a psicanálise; o mesmo em relação à problemática das ciências humanas. Em relação à da loucura, como 

o nosso escopo não chega nas obras da década de 1970, não será possível a reconstrução de uma problemática e, 

por conseguinte, um mapeamento da posição da psicanálise. Em relação à problemática das ciências humanas, 

aqui não pôde ser plena pois demandaria mais tempo. Diante dessa impossibilidade, nosso esforço aqui será o de 

trazer duas principais obras ditas arqueológicas para lá rastrear como aparece a psicanálise – nos referimos à 

História da loucura e As palavras e as coisas. O foco, portanto, será mais na investigação do tratamento 

arqueológico à psicanálise, que uma reconstrução das problemáticas. 
219 Suma trazida por Machado, em 1995. Extrato que afirma, segundo Machado, a influência nietzscheana na 

redação do livro de 1961. 
220 Birman e Hoffmann (2017), no tocante à História da loucura, atestam para o fato de que no quando de seu 

lançamento, a recepção foi quase nula, pois se tratava da obra de um homossexual. Com a indicação de Lacan, 

(que também faz a propaganda d’O nascimento da clínica, num de seus Seminários) em fins de 60, o livro passa 

ter uma recepção. 



67 

 

 

Outro ponto importante do livro, quando transitamos pela vasta literatura que o comenta, 

além de declarações de Foucault, refere-se ao modo de a psiquiatria e a psicologia, 

alegadamente movidas por razões humanitárias, colocarem-se como tendo descoberto a 

verdadeira natureza da doença mental, empregando seu conhecimento na cura dos mentalmente 

alienados. Diz Foucault: 

Nenhum progresso médico, nenhuma abordagem humanitária é responsável 

pelo fato de os loucos serem progressivamente isolados, de a monotonia do 

insensato ser dividida em espécies rudimentares. É do fundo mesmo do 

internamento que nasce o fenômeno; é a ele que se deve pedir contas a respeito 

do que seja essa nova consciência da loucura221. 

À luz do texto, não há nenhum privilégio ou humanitarismo nessa descoberta, pelo motivo 

mesmo de que esse diagnóstico servia para classificar o louco como uma “ameaça à ordem 

moral da sociedade moderna”222. Além do mais, o tratamento “médico” do louco tratava-se 

mais de um controle social que compaixão pelos enfermos223. De acordo com nosso filósofo, 

“se a personagem do médico pode delimitar a loucura, não é porque a conhece, é porque a 

domina”224. Pode-se dizer que aqui trata-se de conduta e sua relação com a racionalidade, além 

da relação entre teoria, prática e realidade fática. 

Há similitudes tanto em algumas temáticas como nos prefácios de 1961 e de 1963 (O 

nascimento da clínica)225: o esforço por parte de Foucault de tematizar ou pelo menos situar 

essa espécie de momento originário no qual haveria um convívio harmônico entre o socialmente 

reconhecido e o apartado da circulação ordinária, não digno de transitar nas veias do tecido 

social226. Dirá Foucault, em 1963: 

Para apreender a mutação do discurso quando esta se produziu é, sem dúvida, 

necessário interrogar outra coisa que não os conteúdos temáticos ou as 

modalidades 1ógicas e dirigir-se à região em que as “coisas” e as “palavras” 

                                                 
221 FOUCAULT, 1978, p. 435. 
222 Cf.: FOUCAULT, 1978, p. 466. 
223 GUTTING, 1989, p. 4. Ainda segundo Gutting, Foucault, em O nascimento da clínica, voltando seu olhar para 

a medicina e suas mudanças radicais, assevera que, a despeito da defesa de que os corpus teóricos  de ambas as 

disciplinas foi obtido e desenvolvido através de observações empíricas ao corpo humano, ela carrega uma série de 

“a prioris” – postulados não científicos antes de qualquer observação empírica – que condicionam 

verdadeiramente o modo como percebem; além do fato de que seus corpus não estar tão livre de interpretações 

como se pensa. 
224 FOUCAULT, 1978, p. 549. 
225 Em recente publicação, Roberto Machado (2017) relata uma conversa com Foucault sobre o livro de 1963, na 

qual Foucault teria dito ter lido toda a literatura médica do recorte explorado no livro, anterior à Revolução 

Francesa. 
226 Machado (2017, p. 78) afirma que o curso de 1973, O poder psiquiátrico trata de genealogia; se o livro de 1961 

é uma arqueologia através da qual Foucault almeja situar a experiência da loucura no renascimento e época 

clássica, o curso de 1973 trata de psiquiatria. Ou seja, período eminentemente moderno, com a loucura 

devidamente silenciada, deslegitimada enquanto experiência válida pelo saber médico. Sugeriríamos a leitura em 

conjunto, pois o curso de 1973, hoje transcrito, também apresenta autocríticas do filósofo em relação à algumas 

de suas posições à época da História da loucura. 



68 

 

 

ainda não se separaram, onde, ao nível da linguagem, modo de ver e modo de 

dizer ainda se pertencem. Será preciso questionar a distribuição originária do 

visível e do invisível, na medida em que está ligada à separação entre o que se 

enuncia e o que é silenciado: surgirá então, em uma figura única, a articulação 

da linguagem médica com seu objeto227. 

Numa autorreflexão em 1971, Foucault fala algo acerca d’As palavras e as coisas que 

pode ser estendido, segundo ele, “de forma geral” e “no mesmo sentido” ao Nascimento da 

clínica. Ele fala da percepção de um conjunto de transformações semelhantes e concomitantes 

em disciplinas distantes em seus escopos investigativos: a gramática, a história natural e a 

economia política. Algo subjaz no solo comum desses saberes diversos. Um esforço que 

análoga e paralelamente faz Jacob228, um biólogo e historiador da biologia. O esforço de Jacob, 

segundo o trazido por Foucault, busca compreender as condições de possibilidade, a partir das 

quais teóricos de áreas e escopos investigativos distantes tenham insights semelhantes229. Indo 

um pouco mais a fundo: as investigações direcionam-se ao momento em que o objeto e os 

conceitos de determinada ciência foram constituídos e, em alguns casos, à posição do sujeito 

cognoscente nesses saberes. Foucault chama esse problema de o problema das simultaneidades 

epistemológicas230. 

Diríamos que Foucault terá como uma das principais defesas da História da loucura, 

baseada na literatura por ele analisada, a impossibilidade de se falar em doença mental antes do 

séc. XIX, antes de Pinel e Esquirol. Para que isso fosse possível, houve o que Foucault chama 

de ruptura no nível das teorias médicas, ou no nível do saber médico: na Época Clássica a 

loucura era tão-somente doença, não havendo isso de uma classe de especialistas médicos 

designados apenas ao seu tratamento. Instaurando-se o tratamento da loucura como doença 

mental, vê-se, no largo material utilizado por Foucault, incompatibilidades entre os tratados 

médicos dos sécs. XVIII e XIX. Mais ainda: 

Em todo caso, nunca, desde a Antiguidade, soubera coordenar todas as suas 

formas com os conceitos da teoria médica. E, mais que qualquer outra doença, 

a loucura manteve ao seu redor, até o final do século XVIII, todo um corpo de 

                                                 
227 FOUCAULT, Michel. O nascimento da clínica. Tradução: Roberto Machado. Rio de Janeiro: Forense-

Universitária, 1977. p. IX. 
228 Foucault comenta num artigo no Le monde, intitulado Crescer e multiplicar, um livro de Jacob recém-saído, 

em 1970. Na linha do trabalho de Foucault, como ele próprio diz, o livro propõe pensar de forma inteiramente 

diversa a “vida, o tempo, o indivíduo e o acaso”, “nos subtraindo de nossas familiaridades cotidianas” (Crescer e 

multiplicar, 15-16 de novembro de 1970 in D&E, vol. II, pp. 267-272). 
229 Enquanto Jacob investiga uma certa noção de população que toma o lugar de análises em termos individuais, 

tanto na biologia de Darwin como na física de Boltzmann, Foucault – que já havia notado o mesmo problema na 

medicina clínica – investigou um fenômeno similar nas três aludidas disciplinas 
230 Entrevista com Michel Foucault (1971) in D&E, vol. VII, pp. 192-210 (p. 195.) 



69 

 

 

práticas ao mesmo tempo arcaicas pela origem, mágicas pela significação e 

extramédicas pelo sistema de aplicação231.  

As medicinas clássica e moderna, n’O nascimento da clínica232, também são trazidas 

para evidenciar uma descontinuidade entre uma e outra. Em relação à primeira, o que diferencia 

o diagnóstico da loucura do diagnóstico das outras doenças é, justamente, o quadro de sintomas.  

Relativo a segunda, com o advento da anátomo-clínica, por Bichat233, final do séc. XVIII e 

início do XIX, dá-se algo diferente: surgirá uma natureza específica do mental, distinta do 

físico. Segundo Machado, a primeira é medicina classificatória das espécies patológicas234. 

  A revolução de Bichat e de outros médicos muda o panorama e o solo teórico da 

medicina. O hospital geral é um marco no tratamento não da loucura, mas do louco. Por Luis 

XIV, no séc. XVII, há um evento significativo, chamado por Foucault, na primeira parte da 

História da loucura, de o grande enclausuramento. Segundo Machado, trata-se de uma 

entidade assistencial, e não médica (entre a polícia e a justiça), chamada “ordem terceira da 

repressão”. Trata-se, na prática, da exclusão de indivíduos perigosos, não sociais (agrupamento 

dos estrangeiros da moral). Cena radicalmente diferente da modernidade (pós-revolução de 

1789), na qual o espaço asilar é o de recuperação do louco.  

Nessa atmosfera, Descartes é a referência-mor. Segundo Canguilhem235, no texto de 

Foucault há, pelo menos, duas referências principais a Descartes – a primeira, de 1961, na 

História da loucura e a segunda, de 1966, n’As Palavras e as coisas. Quanto à 1961, como será 

visto na seção correspondente, ele é figura central nas mudanças no trato com a loucura, na 

chamada por Foucault Idade Clássica; época esta que silencia a chamada experiência trágica da 

loucura, estabelecendo com ela o que Chaves chama “diálogo mudo” no Hospital Geral entre 

razão e desrazão236; Derrida, como se sabe, há de trazer as três menções da tese a Descartes, em 

1963, e, a partir disso, num esforço que não atrai a atenção de Foucault, pretende desfazer todo 

                                                 
231 FOUCAULT, 1978, p. 225. 
232 Não foi possível visitarmos o mencionado livro para investigar os termos de o conceito de pulsão de morte em 

Freud ser devedor de toda uma tradição médica que concebe a doença como uma antecipação, ou melhor, uma 

experimentação em grau menor da morte. Sabemos que há esta associação por causa de Birman e Hoffmann, que 

trazem, pelo que podemos mapear, pela primeira vez a relação entre o livro de 1963 com a psicanálise. Sabemos, 

ainda, por eles que há uma filiação de Heidegger com seu ser-para-a-morte nesta tradição médica (cf.: BIRMAN; 

HOFFMANN, 2017, pp. 74-81). 
233 Cf.: FOUCAULT, 1978, p. 411. 
234 Cf.: MACHADO, 1995. 
235 Orientador de Foucault, em 1961, em sua tese de doutoramento, História da loucura a quem Foucault reclama 

formalmente, em 1951, segundo Macey, por um tema como sexualidade encontrar-se num exame que seleciona 

quem está ou não apto a ensinar de filosofia em liceus e universidades. Cf.: TAYLOR, Chloë. The Routledge 

guidebook to Foucault’s The history of sexuality. Routledge: Nova York, 2017. pp.1-2 
236 CHAVES, 1988, p. 28. “Combate que se traduz na coação física, nos suplícios, nos trabalhos forçados, nas 

correntes”. 



70 

 

 

o texto237. Quanto à segunda principal referência, Descartes, a despeito de sua fundamental 

importância no livro de 1966, é citado, de acordo com Canguilhem, apenas duas ou três vezes. 

É trazida uma obra cartesiana, até então não reconhecida como uma obra de destaque, elevada 

por Foucault à clássico do séc. XVII: Regulae238. 

Descartes, em 1961, aparece na comparação entre dois “paradigmas” quanto à 

“representação” da loucura, em contraste com Montaigne239; evidenciando a rejeição de um 

positivismo teleológico240, que porventura tomaria por garantido o progresso no conhecimento 

científico como uma linha contínua e unívoca de superação de preconceitos – apareceriam, 

segundo Canguilhem, em dois já aludidos momentos: no livro de 1961, entre Montaigne e 

Descartes241, em relação ao tratamento da loucura, e no livro de 1963, entre Pinel e Bichat, no 

quesito da representação da doença. Antes das obras e do envolvimento de Pinel e Esquirol nas 

políticas pós-Revolução Francesa, não havia hospital psiquiátrico. 

Descartes tem para Foucault papel imprescindível nos rumos que tomou a loucura na 

chamada Época Clássica242. Descartes também tem para ele protagonismo na “descoberta” da 

loucura enquanto objeto de conhecimento no séc. XIX pelos patologistas, além de sua 

influência no tratamento que desemboca na inserção do louco no espaço asilar. 

De todo modo, ressalta-se, no primeiro empreendimento arqueológico de Foucault que 

a arqueologia privilegia o nível da “percepção” ante o nível do “conhecimento” (este, uma 

espécie de teoria sistemática sobre a loucura): mais uma característica dissonante em relação à 

epistemologia. O nível do conhecimento seria insuficiente para dar conta do surgimento da 

                                                 
237 Como se sabe, há um debate velado entre Foucault e Derrida, seja em termos de loucura, seja em termos de 

relações de poder. Como o “debate” é bastante conhecido, nos atemos a um breve sobrevoo, digamos, de 

reconhecimento. Quanto ao problema da loucura, origina-se numa conferência Cogito e a história da loucura, 

posteriormente texto, que está n’A Escritura e a diferença. Lá, em 1963, Derrida aponta um déficit filosófico na 

tese de Foucault, que não teria interpretado corretamente Descartes e, posteriormente, em texto de 1965, afirma 

que Foucault tenta estabelecer uma metafísica. Foucault responderá, quase 10 anos depois, em 1972 (Reponse à 

Derrida). Já no tocante às relações de, conforme nos traz Grace, Derrida afirmaria que a analítica do poder em 

Foucault já está no texto freudiano que, aliás, justificaria o tratamento à psicanálise por Foucault: a ambiguidade 

no tratamento ao tema se deveria, segundo o filósofo marroquino, à própria letra de Freud. Apenas para trazer uma 

das muitas discussões aprofundadas: YAZBEK, André C. O louco e o sonhador: Jacques Derrida leitor de História 

da loucura, de Michel Foucault (notas sobre uma polêmica). Revista Trágica: estudos de filosofia da imanência, 

Rio de Janeiro, v.9 n. 2, p. 21-40, 2016. 
238 Interessando a Foucault, ainda de acordo com Canguilhem, para As palavras e as coisas, a subordinação “da 

noção de medida à noção de ordem na ideia de mathesis”. 
239 A essa mudança, Foucault chama, em consonância com Canguilhem e a tradição epistemológica francesa, 

descontinuidade; as descontinuidades apresentadas por Foucault, presentes na sucessão de um a priori histórico a 

outro. 
240 Há uma divergência (que aqui não será abordada) entre os termos do progresso da ciência, expressa nos 

pensamentos de Bachelard e Canguilhem e de Condorcet e Comte. cf.: MACHADO, 1982; 2007, p. 28. 
241 Cf.: FOUCAULT, 1978, p. 54. 
242 Período que vai do início do séc. XVII à aproximadamente a época da Revolução Francesa (1789). 



71 

 

 

psiquiatria, enquanto ciência da loucura243. O extradisrcursivo entra em cena: será analisada a 

instituição, as condições econômicas e políticas, de um modo diferente do marxista, também, 

pois as relações econômicas não teriam sozinhas o papel de determinar a dimensão prática ou 

institucionais ou, ainda, digamos, os modos de existência. Mas, como se sabe largamente, se 

tomarmos a sério a tese/livro, as formas de saber, de existência e institucionais surgem da 

interação entre práticas econômicas e sociais. 

Fazer uma análise no nível da percepção é se debruçar sobre a loucura antes de ela se 

tornar um objeto de um saber, não tomando-se por garantida a alienação, mas privilegiando-se 

a construção histórica da concepção de loucura enquanto alienação, ou seja, como a loucura se 

torna objeto do conhecimento e do direito. A análise, portanto, se volta para a relação entre 

teoria e prática, o que não tem precedentes na produção de 1950. Na Idade Clássica, patente 

“ao nível da ‘percepção’, a loucura é desordem dos costumes e negatividade do pensamento, 

enquanto que ao nível do ‘conhecimento’ é uma doença precisando ser descrita e 

classificada”244. 

Investiga -se como a loucura é percebida nas diferentes épocas analisadas. Com o nível 

do conhecimento tornado secundário, segundo Chaves, na prática, trazendo para a psicanálise, 

em relação à problemática da loucura, fez Foucault prescindir de um exame aos conceitos 

psicanalíticos, analisando as continuidades e rupturas entre Freud e a psiquiatria a partir da 

mudança no estatuto do médico, no sec. XIX. A mudança se deve a percepção do louco 

enquanto doente, deixando para trás o rótulo de “desrazoado”: “Dessa maneira qualquer 

referência feita a conceitos na História da loucura está intimamente relacionada com formas 

de intervenção, formas de organização do espaço de reclusão, formas de relação de autoridade 

entre médico e doente”245. 

Chaves, na esteira de Gutting e Machado, afirma que a distinção entre o conceito de 

descontinuidade na epistemologia francesa e na arqueologia da História da loucura é crucial. 

A ruptura com a epistemologia francesa é geral, vertical e parcial – esta última, salutar para que 

se entenda a entrada da psicanálise na história da transformação da loucura em patologia mental. 

É ruptura geral por existir, na mesma época, como no Renascimento, dois modos de 

experiência da loucura (as chamadas por Foucault experiências trágica e crítica). É vertical 

porque nega um tipo de narrativa continuísta, enquanto história de progresso da razão – os 

                                                 
243 Abertura possibilitada por Pinel e Tuke. Cf.: FOUCAULT, 1978, p. 549. 
244 CHAVES, 1988, p. 13. 
245 Ibid., p. 16 



72 

 

 

termos de uma continuidade que se dá pela descontinuidade serão conferidos na sequência do 

texto. Para esse intuito, articula o discursivo e o extradiscursivo, “por uma análise restrita aos 

procedimentos internos”; destarte, “a verticalidade das rupturas se dá, portanto, ao nível da 

‘percepção’, muito embora a análise pretenda dar conta, igualmente, do nível do 

‘conhecimento’”. 

Há, se olharmos atentamente, uma espécie de continuidade se falarmos com Chaves em 

ruptura parcial: quando se tematiza a doença mental na Modernidade246, estamos diante do 

resultado do processo de subordinação da loucura à racionalidade – o que foi iniciado, de acordo 

com Foucault, no Renascimento, 

quando a ‘experiência trágica’ da loucura é recoberta pela ‘consciência 

crítica’. De saber esotérico, mágico, revelador das profundezas da alma 

humana e do universo (experiência trágica), a loucura torna-se 

progressivamente castigo e falta (consciência crítica), atentando à moral e aos 

bons costumes (na Idade Clássica) e doença mental (na Modernidade)247. 

O ponto central em relação ao aspecto da ruptura parcial no decorrer dos extratos 

históricos trazidos pela periodização foucaultiana, é o chamado modelo familiar (posição 

retificada completamente no curso de 1973, O poder psiquiátrico). Foucault sustentava que na 

Idade Clássica foi instaurada uma nova acepção de família248, ao sabor burguês, com o contrato 

de casamento (tema também explorado no aludido curso, mais próximo do séc. XX, que do 

XIX; a cena da imposição de um novo modelo familiar agora se passa na virada do séc. XIX 

para o séc. XX). É necessário que ora se exponha essa autocrítica, pois não se trata de um olhar 

teórico retrospectivo, que seria útil para pensar uma problemática da loucura, e não para 

levantar a sua posição em 1961. Contudo, trata-se de uma de errata, que, até onde sabemos, 

nunca foi adicionada ao livro/tese. 

Sobre isso, a abertura do curso Le povoir psiquiatrique249 já consta uma autocrítica não 

tanto por causa da nova abordagem em termos de relações de poder, manifesta, aliás, no 

abandono da própria noção de violência, por não dar conta do aspecto produtivo do poder. A 

aula é um esforço de retomar o tema da loucura a partir da ótica do poder disciplinar. O modelo 

familiar que no Folie et déraison é imposto pela psiquiatria enquanto condição de cura da 

loucura, estaria ausente, por exemplo, na “protopsiquiatria”, empreendida sobre o rei Jorge III, 

mas aplicar-se-á num momento da psiquiatria em sua fase institucional: especificamente, não 

                                                 
246 Cf.: FOUCAULT, 1978, p. 35. 
247 CHAVES, 1988, p. 16. 
248 Cf.: FOUCAULT, 1978, p. 91. 
249 Cf.: aula de 7 de novembro de 1973 (FOUCAULT, 2012c, pp. 3-24; 



73 

 

 

na “direção dos alienados”, mas na “cura sólida e sem recaídas” dos histéricos. Quanto ao 

tratamento de Jorge III, “se faz sem nada que possa valer como descrição, análise, diagnóstico, 

conhecimento verdadeiro do que é a doença do rei. Assim como o modelo da família só 

intervém mais tarde, também o momento da verdade intervirá mais tarde na prática 

psiquiátrica”250. 

Ora, Freud dirige suas análises para a tríade articulada: sexualidade, família, neurose. 

Seguindo o momento anterior à errata, essa articulação só é possível por causa da instauração 

do modelo familiar, o que filiaria os conceitos psicanalíticos à práticas sociais251. Teria que se 

fazer um mapeamento que não há lugar, nem fôlego aqui. Com o deslocamento do modelo 

familiar para o problema da psiquiatria versus histeria, a argumentação de Foucault em 1961 

fica, no mínimo, fragilizada. 

Aqui cabe uma palavra acerca dos textos que tematizam a questão da loucura na obra 

de Foucault. Apenas para trazer três comentadores, Allen, Chaves e Grace, recaem no que 

desejamos evitar nessas reconstruções críticas que ora fazemos: a análise da loucura sob a ótica 

das relações de poder. Uma vez que acreditamos, na esteira de Machado, ser Foucault, em sua 

relação com a própria obra, o maior inimigo hermenêutico dos comentadores252, loucura e 

poder, em 1961, não coexistem; não há poder em 1961, nem mesmo repressivo ou jurídico 

discursivo. Parafraseando As palavras e as coisas, do mesmo modo que não há Homem antes 

da época clássica, não haveria poder na problemática da loucura.  

A noção de poder, cujo mapeamento hodiernamente ainda encontra-se incompleto253, 

surge, como se sabe, na década de 1970. Foucault fala de poder neste quando lendo extratos de 

sua obra retroativamente sob essas lentes, afirmando, inclusive, que estava preso a uma 

concepção de poder essencialmente repressiva. O que, para sermos justos, pode elucidar o que 

é ou não, na prática, uma concepção de poder mais acurada, que dê conta das múltiplas faces 

dos dispositivos que fabricam e controlam subjetividades. Por outro lado, não nos pode ajudar 

                                                 
250 FOUCAULT, 2012c, p. 33. 
251. Grace (2011) traz uma excelente análise lendo o livro/tese com o curso. Allen (2018), por seu turno, a partir 

do problema da psicanálise ser ou não uma prática normalizadora, investiga  A vontade de saber com a tese, 

perquirindo se a figura do analista seria ou não a de uma autoridade moral, pronta a conformar o sujeito em formas 

sociais por ele reconhecidas como normais. 
252 Pretendíamos fazer do presente texto um debate entre Foucault e ele mesmo, trazendo sua obra e as entrevistas 

para compor as posições opostas que são de fato. Assim como mapear com mais afinco As palavras e as coisas. 

Como não foi possível, pretendemos fazer isso num futuro trabalho, na reconstrução de um Foucault contra 

Foucault; e, noutro esforço o estatuto da antropologia para o Foucault de 50 e 60, pois linhas a seu respeito estão 

dispostas por toda a produção do período: de fundacionista, a partir de um viés existencial à posição kantiana que 

contaminou todos os saberes sobre o Homem. 
253 Cf.: CASTRO, 2011. 



74 

 

 

a questão do poder a reconstruir crítica e acuradamente o lugar da psicanálise na problemática 

da loucura, nos idos de 1960. Grace, por exemplo, atenta para o fato de a produção de 

conhecimento ser possível apenas através das relações de poder, o que seria, no mínimo 

anacrônico se pensarmos a produção da década de 1960254. 

Que na tese/livro está enfatizada a questão da violência e da repressão ao desarrazoado, 

isso é incontestável. Além disso, seguindo a argumentação de Foucault lá exposta, Freud 

reestabelece a fala para a desrazão – esta enquanto saber e não enquanto o negativo da razão – 

algo a ela negado pelo positivismo do séc. XIX. Todavia, ao colocá-la para falar se estabelece 

mais um “monólogo do inquirido” do que um diálogo. A desrazão, dessarte, deve ser entendida 

em duas acepções diferentes: enquanto saber que tem uma verdade do mundo a dizer, fora dos 

cânones estabelecidos e enquanto nonsens, negatividade pura, linguagem delirante que eclipsa 

o relacionamento do homem com a verdade. Freud reestabeleceria à Renascença, o diálogo nos 

termos da primeira acepção de desrazão (enquanto um saber255). Entretanto, o vienense, como 

bem reconhece Grace, estabelece uma relação nova entre o normal e o psicopatológico – o que 

não o livra da assertiva foucaultiana, segundo a qual toda a psiquiatria do séc. XIX (diríamos, 

para o bem, ou para o mal) converge para Freud256. Ele seria a autoridade moral que toma o 

lugar de Pinel, submetendo o louco à essa autoridade. 

Com um pouco mais de detalhe dos termos da herança médica da qual Freud se apropria, 

diz Foucault: 

Aos olhos do doente, o médico torna-se taumaturgo; a autoridade que ele 

emprestava da ordem, da moral, da família(...). É na qualidade de médico que 

se supõe que ele esteja carregado desses poderes, e enquanto Pinel, com Tuke, 

ressaltava bem que sua ação moral não estava ligada necessariamente a uma 

competência científica, acredita-se, e o doente é o primeiro a fazê-lo, que é no 

esoterismo de seu saber, em algum segredo, quase demoníaco, do 

conhecimento, que ele encontrou o poder de desfazer as alienações; e o doente 

aceitará cada vez mais esse abandono às mãos de um médico ao mesmo tempo 

divino e satânico, em todo caso fora de uma medida humana257. 

As estruturas do internamento, organizadas por Pinel e Tuke, foram deslocadas para o 

médico – caberia a Freud a possibilidade efetiva esse deslocamento. Diz Foucault, em 

conhecida e desconcertante afirmação que 

                                                 
254 Não nos cabe o papel de ser legislador ou “donos de Foucault”, que determina arbitrariedades e anacronismos 

nos intérpretes. Queremos mostrar, entretanto, que nossa leitura é também possível, oferecendo elementos que 

achamos insuficientes nas análises acima trazidas. Para o ponto de vista que aqui queremos sustentar, esses estudos 

já clássicos, não nos serve para a construção que fazemos.  
255 Cf.: CHAVES, 1988, p. 27. 
256 FOUCAULT, 1978, p. 554; GRACE apud FALZON. 
257 FOUCAULT, 1978, p. 552. 



75 

 

 

Freud desmistificou todas as outras estruturas do asilo: aboliu o silêncio e o 

olhar, apagou o reconhecimento da loucura por ela mesma no espelho de seu 

próprio espetáculo, fez com que se calassem as instâncias da condenação. Mas 

em compensação explorou a estrutura que envolve a personagem do médico; 

ampliou suas virtudes de taumaturgo, preparando para sua onipotência um 

estatuto quase divino. Trouxe para ele, sobre essa presença única, oculta atrás 

do doente e acima dele, numa ausência que é também presença total, todos os 

poderes que estavam divididos na existência coletiva do asilo. Fez dele o 

Olhar absoluto, o Silêncio puro e sempre contido, o Juiz que pune e 

recompensa no juízo que não condescende nem mesmo com a linguagem; fez 

dele o espelho no qual a loucura, num movimento quase imóvel, se enamora 

e se afasta de si mesma258. 

 

3.4 A PSICANÁLISE N’AS PALAVRAS E AS COISAS: A PROBLEMÁTICA DO   

INCONSCIENTE DAS CIÊNCIAS HUMANAS E A SUPERAÇÃO DO HOMEM 

(...) o [Homem] não é nem o mais antigo nem o mais constante problema que 

foi posto para o saber humano259. 

Sem dúvida, Lacan foi importante para Foucault como instrumento na luta 

pela libertação do pensamento francês “da tirania do sujeito cartesiano e da 

dialética hegeliana”, ou, como ele também diz, por mostrar que, em vez de 

ser originário, o sujeito tem uma gênese260. 

 

Talvez o trecho mais repetido da obra de 1966 seja seu parágrafo final (alguns chegam 

até a (re)citar integralmente: 

Se estas disposições viessem a desaparecer tal como apareceram, se, por 

algum acontecimento de que podemos quando muito pressentir a 

possibilidade, mas de que no momento não conhecemos ainda nem a forma 

nem a promessa, se desvanecessem, como aconteceu, na curva do século 

XVIII, com o solo do pensamento clássico — então se pode apostar que o 

homem se desvaneceria, como, na orla do mar, um rosto de areia261. 

O extrato acima trazido, com seu notável conjunto de condicionantes – “se” – finaliza o 

capítulo X – intitulado As ciências humanas – d’As palavras e as coisas262. Ignorando o possível 

comentário de Lacan numa conferência (Psychanalyse. Raison d’un échec), de 1967 – que teria 

desdenhado dessa afirmação, inserindo-a junto a outras de Lévi-Strauss e Derrida, afirma que 

os três teriam chegado atrasados nas verdades por ele propostas, enquanto um farol sem 

                                                 
258 Ibid., p. 554. 
259 FOUCAULT, 2000, p. 536. 
260 MACHADO, 2017, p. 215. 
261 FOUCAULT, 2000, p. 536. 
262 É salutar lembrar a importância para a herança intelectual a nós legada pelo ano de 1966. Segundo Iannini 

(2016), além do lançamento dos Ecrits de Lacan, “Michel Foucault publica As palavras e as coisas; Lévi-Strauss 

publicava o segundo volume de sua tetralogia Mitológicas, intitulado Do mel às cinzas, dois anos depois de O cru 

e o cozido; Louis Althusser publica Pour Marx e Lire le Capital; Benveniste, o primeiro volume de Problemas de 

linguística geral; Roland Barthes, Crítica e verdade; e Todorov, Teoria da literatura”. 



76 

 

 

reconhecimento, há trinta anos263 –, o cerne desse extrato é a ousadia de uma posição quase 

profética que afirma que se o padrão de rompimentos na ordem dos saberes mantiver o modo 

estabelecido desde, pelo menos, a Renascença, o objeto forjado na modernidade há que 

desaparecer. O que nos coloca uma reflexão acerca da historicidade dos saberes e dos objetos 

epistêmicos por eles forjados. Isso implica não apenas a ausência de um estatuto positivo de 

permanência no tempo para o Homem, mas, baseado na historicidade mesma desse estatuto, na 

datação do Homem no tempo e seu encravamento no seio de saberes e discursos, o imputa uma 

validade. 

O objetivo do presente capítulo é uma visita ao projeto d’As palavras e as coisas (Les 

mots et les choses)264, investigando o lugar da psicanálise – e também da etnologia – no limiar 

de uma nova ruptura na ordem dos saberes. Há que investigar como a psicanálise passa de 

objeto da crítica, como foi visto no capítulo precedente, para instrumento de crítica265. Em 

contraste com o momento anterior, aqui trata-se da tematização do mover a psicanálise para 

atacar o modo de produção de conhecimento das ciências humanas sobre o Homem para a sua 

pretensa liberação – conhecimento este criativo de objeto. 

Contudo, para chegarmos a essa discussão, faz-se necessário percorrer o caminho do 

livro que possibilitará o aparecimento do subcapítulo intitulado As contraciências266. Para isso, 

o presente estudo traz as contribuições de alguns estudiosos que se lançaram a trazer à luz 

pontos centrais e imprescindíveis à compreensão deste empreendimento – alguns destes 

negligenciados no debate vigente sobre o tema –, e também traz entrevistas e conferências de 

                                                 
263 cf. CLARK, 2014 p. 196. Ignoramos porque não tivemos tempo hábil para investigar o cerne da crítica lacaniana 

ao extrato. A crítica bem velada, diga-se, está registrada em seus Outros escritos, na conferência Psicanálise. 

Razão de um fracasso. Lá, para além do ataque a um ex-discípulo, Lagache, Lacan demonstra um 

descontentamento com a falta de reconhecimento de suas proposições, as quais, acredita, reproduzidas em Lévi-

Strauss, Derrida e Foucault. Eis o trecho: “Efetivamente, trata-se menos do narcisismo de cada um que de o grupo 

sentir-se em alerta contra um narcisismo mais vasto. Para julgá-lo, basta sondar a amplitude do desvio tomado por 

um Michel Foucault para vir a engar o homem”. LACAN, 2003, p. 349. 
264 Maniglier (apud FALZON; O’LEARY; SAWICKI, 2013, p. 119, nota nº 1) afirma que o título original do livro 

seria L’ordre des choses – próximo ao da edição anglófona The order of things. O título foi preterido pelo editor, 

acabando por ficar Les mots et les choses. Apesar de o título original ser, de acordo com Maniglier, mais pertinente 

às intenções da obra. Daqui em diante esta obra será referida também como “obra/livro de 1966”. 
265 Miller (apud ARMSTRONG, 1989, p. 53) menciona introdutoriamente uma mudança similar, ao comparar As 

palavras e as coisas(1966) e A vontade de saber (1976), com um diagnóstico inverso: a psicanálise passa de 

instrumento de crítica para ser objeto de crítica (em 1976 a psicanálise é “destruída com sarcasmo”). 
266 A ideia de a psicanálise ser uma contraciência seria inaceitável, por exemplo, para Ludwig Binswanger (1970) 

– por cujas contribuições Foucault fica entusiasmado no início de sua trajetória – se isso dissesse respeito às 

ciências naturais (como a química e a física), em vez das ciências humanas. Ele via no determinismo de Freud um 

modo análogo ao de produção de conhecimento dessas ciências. Para ele, as pulsões e o inconsciente mecanizariam 

a existência humana, não dando conta do verdadeiro ser do homem. Foucault vai conhecê-lo na Suíça, no quando 

da tradução de seu texto. 



77 

 

 

Foucault nas quais são considerados pontos importantes dessa obra267. Diante disso, 

pretendemos reconstruir criticamente a trajetória foucaultiana em sua exposição da 

especificidade do surgimento e do forjar do objeto Homem pelas ciências humanas, e o que o 

faz acreditar que estaríamos às vésperas de uma nova quebra de continuidade epistemológica. 

Como diz Sardinha268, até o capítulo X a obra ocupa-se da exposição arqueológica das 

ciências que possibilitaram e confeccionaram a seu modo o objeto Homem. Trata-se do solo 

epistemológico que tornou possível o modo de tematização moderna (segundo a divisão 

histórica arqueológica) por Kant, do Homem enquanto sujeito e objeto; ou, dito de outro modo, 

a descrição da ruptura na chamada episteme clássica, que prenuncia uma nova forma de 

tratamento tanto da realidade como do fenômeno humano. As contraciências surgem, então, no 

final do livro com potenciais epistêmicos para a instauração de uma nova ruptura na ordem dos 

saberes, o que determina a produção de objetos de investigação e os métodos de exame. 

Gutting aponta para a duplicidade da figura do Homem269, tal como fez Machado270: o 

Homem como um objeto no mundo “e sujeito do conhecimento a partir do qual existe o mundo 

de objetos”. Enquanto essas ciências endossam esta figura como a realidade humana definitiva, 

Foucault data o seu nascimento e prediz, na esteira de Nietzsche, o seu desaparecimento 

gradual.  

Muitos estudiosos do período da obra de Foucault apontam para um ponto de inflexão 

na obra de 1966. Enquanto os livros anteriores buscavam a interação entre teoria e práticas 

sociais, As palavras e as coisas analisa o que condiciona essa interação. A preferência 

foucaultiana pela transgressão à norma ou, digamos, pelos marginais da razão – notadamente o 

louco, mais adiante, o delinquente, o anormal etc. –, não encontra um lugar na obra de 1966271. 

Diríamos, afim com esses estudiosos que As palavras e as coisas272 carrega uma crítica 

do conceito de Homem, como afirma Gutting, em três estágios: (i) o conceito não desempenha 

                                                 
267 Nota-se, em visita a literatura especializada (de focos múltiplos), com exceções pontuais, que a problemática 

da psicanálise n’As palavras e as coisas quase não é abordada unicamente, mas quase sempre é posta apenas como 

mais um aspecto do livro. 
268 SARDINHA, 2008. 
269 GUTTING, 1989, pp. 4-5. 
270 MACHADO, 1995. 
271 Entrevista com Michel Foucault (1971) in D&E, vol. VII, pp. 192-210 (p. 195).  
272 O próximo livro publicado será Vigiar e punir que, na interpretação de Gutting, é uma espécie de 

prosseguimento d’As palavras e as coisas, um resumo de sua crítica às ciências humanas, enfatizando, mais do 

que nos trabalhos anteriores, prossegue, “os mecanismos sociais e institucionais do poder”. A partir daqui, diz 

Gutting, integrando a lista A vontade de saber, Foucault mostrará como corpos de conhecimento das ciências 

humanas estão intrinsecamente ligados a mecanismos de dominação e controle, ou “técnicas de controle social” – 

sua constituição mesma enquanto conhecimento depende essencialmente de mecanismos de poder (cf. GUTTING, 



78 

 

 

nenhum papel na época clássica, precedente à moderna; (ii) mostra o esforço da filosofia da 

modernidade de desenvolver um conceito coerente de homem e sua falha neste projeto; (iii) 

visitando como “as ciências humanas buscaram atingir um conhecimento do homem” e como 

este conhecimento é baseado em disciplinas que colocam por terra este conceito. 

O inconsciente terá aqui, destarte, duas acepções: uma enquanto objetivo arqueológico, 

no exame de uma dimensão que escapa à “consciência” dos saberes, e outra enquanto proposta 

de superação desses saberes através do inconsciente estruturado como uma linguagem, 

possibilitado por Lacan. Diríamos, seguindo essa linha, o inconsciente, de certo modo, tem 

lugar na totalidade d’As palavras e as coisas: até o capítulo X com a primeira acepção e, no 

capítulo X, com a segunda. 

Canguilhem aponta que boa parte do descontentamento com a obra que ora nos 

debruçamos deve-se precisamente à sua tematização do Homem, cuja essência e existência são 

fundamento para muitas filosofias. Diz Canguilhem, já em 1967, que as muitas resenhas e 

críticas negativas acerca d’As palavras e as coisas tinham em comum a consideração do 

subtítulo do livro – Uma arqueologia das ciências humanas – “contornando [esse] bloco 

significativo” do subtítulo completo, e abordando o termo arqueologia isoladamente273, “para 

desafiá-lo e substituí-lo” por “geologia”274.  Foucault tomaria emprestado, ainda de acordo com 

Canguilhem, muito do vocabulário da geologia (diríamos que, na subtese, por exemplo ao se 

referir ao texto de Kant, o termo surge para tentar situar o estabelecimento do texto da 

Antropologia275). Mas há algo além disso, que fugiu às críticas da época. Foucault diz no 

prefácio da obra de 1966: “estou restaurando ao nosso solo silencioso e ingenuamente imóvel 

suas rupturas, sua instabilidade, suas falhas; e esse é o mesmo chão que mais uma vez se 

inquieta aos seus pés”276, ao que Canguilhem afirma: 

Mas não é menos verdadeiro que o que Foucault está tentando trazer de volta 

à luz não é um análogo de um estrato da crosta terrestre que foi ocultado da 

vista por um fenômeno natural de ruptura e colapso, mas antes, “o desnível 

                                                 
1989, p. 10). Na esteira de Gutting, para Elden (2015), a questão do poder é suplementar à do saber, sendo 

trabalhadas ambas lado a lado, na abordagem genealógica, mas o método continua sendo o arqueológico. 
273 Acerca dessa comparação por parte de Sartre, Foucault afirmará em entrevista, depois de elogiar o engajamento 

do filósofo existencialista, que ele por causa desse engajamento e brilhante produção, não leu o livro que criticara. 

FOUCAULT apud MIRANDA, 2013, p. 248. (MIRANDA, H. de C. Michel Foucault e a antropologia: Les mots 

et les choses e o elogio à etnologia. Revista de Filosofia, Aurora, Curitiba, v. 25, n. 37, p. 245-269, jul./dez. 

2013.). 
274 CANGUILHEM apud GUTTING, 2016, pp. 103-105. Provavelmente, Canguilhem refere-se a Robert Kanters, 

que é trazido por Sartre, em entrevista de 1966, para afirmar justamente que se trata de geologia e não de 

arqueologia o que se dá n’As palavras e as coisas, numa “negação da história”. Esforço que se destaca enquanto 

“tendência dominante” do cenário intelectual francês de então. Cf.: SARTRE apud MIRANDA, 2013, p. 248. 
275 Cf.: FOUCAULT, 2011, p. 20. 
276 FOUCAULT apud CANGUILHEM apud GUTTING, 2016, p. 105. 



79 

 

 

mais profundo da cultura ocidental”, isto é, um “limiar” (...). Não obstante o 

uso do termo habitat pela geografia e pela ecologia, o homem habita uma 

cultura não um planeta (...). Representar Foucault como uma espécie de 

geólogo equivale a dizer que ele naturaliza a cultura afastando-a da história277. 

D’Allonnes, filósofo e historiador marxista, seguindo a crítica de Sartre, de acordo com 

o que nos traz Miranda, dirá que Foucault erra no livro de 1966 ao negar as transformações e 

privilegiar a estrutura278. D’Allonnes afirmará ainda que o livro se ocupa de uma historiografia 

e não se preocupa com a historicidade279. Canguilhem rebate esse tipo de crítica dos chamados 

por ele “defensores da história”, argumentando que, para Foucault, a história é o modo de ser 

de tudo o que nos é dado na experiência.  

Segundo Maniglier280, a chave para o livro de 1966281, lançado no auge do 

estruturalismo na França282, é a pergunta ingênua sobre a relação entre fazer de nós mesmos 

objeto da ciência e o modo como as coisas são ordenadas. A hipótese de Foucault é: “a forma 

de autoconhecimento que chamamos de ‘ciências humanas’ é uma consequência do 

deslocamento e reestruturação da forma como conhecemos as relações entre as coisas”. 

Entendendo-se por ciências humanas saberes unidos pela noção de “ciências sociais”, que 

produzem conhecimento acerca de fenômenos humanos como cultura, linguagem e 

sociedade283. Desse modo, a arqueologia, segundo ele, consiste em mostrar como um 

determinado objeto tido como “atemporal, substancial, inevitável e inquestionável” tem 

condições precisas de possibilidade de emergência histórica.  

                                                 
277 CANGUILHEM apud GUTTING, 2016, p. 105. 
278 Crítica vinda, na verdade, de Sartre originalmente estendida, segundo Defert, também a Althusser (DEFERT 

apud FALZON, O’LEARY; SAWICKI (org.), 2013, p. 34). 
279 Cf.: MIRANDA, 2013, p. 249. 
280 The order of things in FALZON; O’LEARY; SAWICKI (ed.), 2013. 
281 Foucault participa de uma transmissão radiofônica na época trazida com o título Outros espaços. O texto será 

trazido novamente, em 1967 (cf.: DEFERT apud FALZON, O’LEARY; SAWICKI, 2013, p. 36). O conceito-

chave é heterotopia, cujo cerne, grosso modo, é o estudo dos saberes que criam espaços de exclusão, de 

circunscrição dos marginais da razão. Esforço que ele já havia realizado na História da loucura, de acordo com 

Gordon (apud FALZON, O’LEARY; SAWICKI, 2013, p. 89). 
282  Segundo Grace (apud FALZON; O’LEARY; SAWICKI (ed.), 2013), Eribon (1993: 156 – 168; 1994: 163 – 

183 [referências dela]) afirma que Foucault não consegue traçar uma linha precisa que demarcaria o que o 

diferencia do estruturalismo – quanto a Foucault e psicanálise, Eribon circunscreve a crítica foucaultiana nos 

termos de uma desconstrução do homem de desejo (Allen, 2018, p. 172), o que deixa a desejar pois deixa passar 

uma série de aspectos que aqui intencionamos trazer. Pode-se facilmente rastrear nos ditos e escritos as diversas 

ocasiões, principalmente em 1970 e 1980, nas quais Foucault afirma que não é estruturalista. As declarações 

mudaram, pois, na década de 1960, quando lhe é imputada a filiação ao estruturalismo, ele endossa de bom grado. 

Exceto quando essa filiação é-lhe imputada por Sartre (cf.: Foucault responde a Sartre (1968) in D&E, vol. VII). 

O debate é extenso e, baseando-nos nestas declarações díspares, como é comum em outras problemáticas de sua 

obra, pouco pode ser trazido de contribuições baseando-se apenas nas entrevistas. 
283 Engrossam as fileiras das ciências humanas: sociologia, psicologia e “‘a ciências da literatura e mitologia’”, 

nascidas no final do séc. XIX. Entretanto, o escopo das ciências humanas não inclui linguística, economia, 

etnologia e psicanálise (cf.: MANIGLIER apud FALZON, O’LEARY; SAWICKI, 2013, p. 120, nota nº 2). 



80 

 

 

Por exemplo, apenas no final do séc. XVIII é que o homem será objeto de interesse para 

outros seres humanos enquanto uma dupla substância ontológica – concomitantemente das 

ciências humanas e da filosofia. Destarte, o objetivo da arqueologia é duplo, segundo Maniglier: 

(i) minar as bases de conceitos pseudo-eternos e (ii) mostrar que, por sua temporalidade mesma, 

esses conceitos – por exemplo, trazendo para Foucault: homem, loucura284 e prisão – podem 

morrer. Nesse prisma, As palavras e as coisas é também uma tentativa de superar o conceito de 

Homem, presente, por exemplo, no dilema kantiano enquanto fundamento necessário da 

filosofia e objeto legítimo do conhecimento científico – conceito que guia o trabalho filosófico 

desde então. 

De acordo com Foucault, é sabido que a filosofia moderna confere dois papeis ao 

Homem. Enquanto fundamento de todas as positividades e enquanto algo presente no “elemento 

das coisas empíricas”. O que o a priori histórico do séc. XIX assegurará é o segundo papel, 

fazendo-o aparecer enquanto objeto do corpo discursivo, aos cuidados das ciências humanas. 

As chamadas ciências humanas não herdariam um problema previamente delineado, como que 

um espaço vazio, no qual seus métodos científicos e positivos vêm a ocupar seu papel, 

desbravando o homem empírico ou a “natureza humana”285. 

 Teremos Homem, então, constituído não como uma coisa, mas como uma questão, 

sendo a chave para o entendimento do projeto do livro a correlação entre o ordenamento das 

coisas e a emergência da questão do Homem. Há uma relação entre os diferentes modos como 

as coisas foram ordenadas e o surgimento das ciências humanas em fins do séc. XVIII. 

Maniglier chama atenção para a redutibilidade hoje vigente de considerar o Homem enquanto 

um objeto do conhecimento científico dentre outros. A proeminência do Homem na tradição 

filosófica não se deve ao fato inédito até o séc. XVIII dele ser considerado como duplo, que faz 

ciência e que é objeto da mesma. Maniglier lembra que a concepção do Homem enquanto duplo 

não é nova, entretanto, nesses termos, o tratamento epistemológico que divide internamente o 

Homem toma o espaço dos duplos metafísicos que o concebem como uma adição de duas 

                                                 
284 Ou, ainda, a culminância da loucura em Lacan e o abandono da pretensão de cura: “todo mundo é louco, isto é, 

delirante” (MILLER, 2011, p. 10). Se nos detivermos no exame de Foucault à loucura, pode ser analogamente 

entrevisto o destino de modificação conceitual do homem: a partir das mudanças dos solos teóricos que permitiram 

que a loucura passasse de uma quase indiferença na Renascença para ser na modernidade uma patologia que está 

em todos nós e em estado de latência. A inquietação de Foucault passa inevitavelmente pela questão: o que 

possibilitou as modificações nos tratamentos da loucura e nas considerações do problema da existência humana, 

no decorrer da história dos saberes e o que querem esses saberes ao reivindicar determinado objeto para si? 
285 FOUCAULT, 2000, pp. 475-476. 



81 

 

 

substâncias. Neste sentido, a antropologia de Kant286 inaugura a problemática que Foucault 

problematiza. 

Nosso pensador produz, em 1961, depois de um hiato de quatro anos, até onde nos foi 

dado saber, – sendo seus últimos textos, de 1957 – um texto além de sua já mencionada tese: a 

tradução da Antropologia de um ponto de vista pragmático, de Kant com um comentário de 

notas claramente nietzscheanas, como apontou Hyppolite no quando de sua submissão aos 

juízes da comissão julgadora287. 

Elaborada ao longo de 25 anos, a Antropologia de um ponto de vista pragmático de 

Kant, aparece em 1798288. Oferecendo, então, uma maneira de contornar o chamado por ele 

ímpeto constitutivo que se expressa na vontade própria, sempre disposta a uma liberdade 

incondicionada. Liberdade esta cuja latência, aponta Sardinha, está expressa num abuso de 

poder, sempre prestes a ser exercido em relação a si e aos seus semelhantes: tal como o gado é 

amansado, compara Kant, a força da animalidade deve ser enfraquecida289. 

Defendendo, assim, o que afirma ser a constituição ontológica do homem – a 

humanidade e a tendência natural à animalidade, sempre presente e mais potente que a primeira, 

sendo a animalidade o “caráter primeiro e fundamental do gênero humano”290.  

O comentário de Foucault à Antropologia serve-nos mais em relação às ciências 

humanas que em relação à loucura. Destarte, três aspectos que direcionam a um 

questionamento: pelo viés pragmático, não adentrando Kant no campo fisiológico, acerca do 

que a natureza faz do homem, a antropologia deve ocupar-se do que o homem faz ou pode ou 

deve fazer de si mesmo, enquanto “ser livremente ativo”. Segundo Pimenta, “o foco é nas 

técnicas pelas quais o homem vem a ser o que é no mundo – e quando Kant fala em ‘mundo’ e 

                                                 
286 Não muito distante da metafísica tradicional, Kant situa no Homem dois aspectos, sensível e inteligível através 

das inclinações para o bem e para o mal, sendo a inclinação primeira uma disposição inata. O que desemboca – 

por linhas que não adentraremos – na defesa de uma educação que visa ao desenvolvimento do bem a partir do 

mal. Segundo Sardinha, “deste ponto de vista, se foi preciso matar o Homem, foi porque não se podia mais 

compreendê-lo a partir da divisão entre o bem e o mal e que se impunha pensar para lá desta fronteira. Cf.: 

SARDINHA, 2008, p. 55. 
287 Éribon (apud TERRA, 1997) atesta que Hyppolite e Gandillac no quando do exame à tradução (tese 

complementar) apontaram, além de Nietzsche, que a tradução deveria ser revisada, indicando que houvesse no 

texto apresentado uma separação em duas partes: a tradução e uma edição crítica do texto kantiano. Como já 

dissemos, o texto só veio a publicação na França em 2008. 
288 Segundo Pimenta (2007, p. 128), a Antropologia não é um livro propriamente, mas, preferivelmente, uma 

reunião de apontamentos revisados pelo próprio Kant e publicados no ano em que ele se retira de suas funções de 

docente na Universidade de Köningsberg. É fruto de um curso de mesmo nome ministrado por 25 anos. Período 

que cobre o surgimento da Crítica da razão pura e o estabelecimento de seu sistema filosófico. Acerca dessa obra, 

ainda segundo Pimenta, Foucault em sua tradução e comentário à Antropologia, recomenda que seja lida em 

conjunto com o corpus kantiano. 
289 Cf.: KANT apud SARDINHA, 2008, p. 51. 
290 SARDINHA, 2008, p. 52. 



82 

 

 

em ‘conhecimento do mundo’ o que está em jogo é a investigação transcendental das práticas 

do homem em sociedade”291. O que entrevê os três aspectos precedentes é o questionamento, 

que antes aparece antes no final da Crítica da razão pura, na ética, na Lógica kantianas e agora 

na antropologia292: o que é o homem?293 Questão esta que inaugura o que Foucault chamará no 

livro de 1966, nos trilhos de Nietzsche e Heidegger294, de modernidade295. 

O filósofo de Köningsberg desenvolve duas problemáticas sobre o ser do homem. A 

primeira, que interessará a Foucault, é inédita. Trabalhada como uma mudança radical no modo 

de percepção do objeto, referindo-se ao modo de tematização do homem enquanto sujeito 

transcendental e objeto do conhecimento; a segunda, na linha do que se havia teorizado sobre 

o “fenômeno” humano, sobretudo na metafísica anterior a Kant, concebendo-o 

substancialmente enquanto um duplo de animalidade e humanidade. 

Contudo, o surgimento do homem enquanto objeto não é um ponto pacífico. Encontrar 

o homem ao lado da vida, da linguagem e do trabalho enquanto inexistentes nas investigações 

dos sécs. XVII e XVIII é, sem dúvida, uma afirmação forte. As chamadas ciências humanas 

surgem quando o Homem se mostra como o que é necessário pensar e o que se deve saber. A 

primeira parte uma sorte de produto das três perguntas da Lógica Kantiana (que posso saber? 

que devo pensar? que me é permitido esperar?), que abrem caminho à pergunta Was ist der 

Mesch?, questões abordadas por Foucault no capítulo anterior, acerca do problema do sono 

antropológico das ciências humanas. 

Foucault pede que o olhar se volte ao a priori histórico, para as condições de 

emergência, como bem sintetiza Candiotto296, deste objeto Homem. O surgimento do Homem 

é um acontecimento na ordem do saber, não se tratando de mera opinião, como assevera 

Foucault. 

Com isso nosso filósofo não quer deixar de lado os gatilhos para o surgimento desta ou 

daquela ciência humana, tais como a psicologia. Esta, de acordo com o trazido por ele, 

                                                 
291 KANT apud PIMENTA, 2007, p. 129. 
292 Cf.: PIMENTA, 2008, p. 241. 
293 Como bem aponta a interpretação de Sardinha (2008, p. 54), o homem nasce na antropologia kantiana como 

intersecção de três aspectos da violência: “a da animalidade no homem (violência primeira), a do extravasamento 

de cada um sobre os seus próximos (violência sempre possível), enfim a da educação pela disciplina (violência 

necessária)”.  
294 Cf.: SARDINHA, 2008, p. 57. 
295 Não há de se tratar, portanto, aqui, de analisar o homem enquanto produto das disciplinas – o que tomará, de 

certo modo, a produção de Foucault da década seguinte. Mas há de tratar a presente seção da originalidade da 

questão mesma acerca do que é o homem, tal como levantada por Kant e as implicações dessa originalidade. 
296 CANDIOTTO, 2006, p. 67. 



83 

 

 

dificilmente surgiria sem a imposição das novas normas industriais aos indivíduos no decorrer 

do séc. XIX ou ainda da emergência da reflexão sociológica, por ocasião do advento da 

Revolução e as implicações de eventos assim para o equilíbrio social. Desse modo, suas 

condições de possibilidade e sua emergência se dão pelo acontecimento mesmo de o Homem, 

pela primeira vez em sua história, a despeito de teorias que tematizem o homem social ou o 

homem individual, ter-se tornado objeto de ciência. Diz Foucault: 

O campo epistemológico que percorreram as ciências humanas não foi 

prescrito de antemão: nenhuma filosofia, nenhuma opção política ou moral, 

nenhuma ciência empírica, qualquer que fosse, nenhuma observação do corpo 

humano, nenhuma análise da sensação, da imaginação ou das paixões, jamais 

encontrou nos séculos XVII e XVIII, alguma coisa como o homem; pois o 

homem não existia (...)297.  

Enquanto um duplo empírico-transcendental no âmbito do saber, o homem é condição 

de possibilidade do aparecimento das ciências humanas298, caracterizadas não pela bruta 

tematização do homem, mas pela representação que faz dos objetos das ciências empíricas299. 

Aparecimento possível graças a intersecção do ser do homem, tendo de um lado a experiência 

(enquanto um ser vivente, voltado para o trabalho, e falante), e, de outro, fora da experiência, 

enquanto sua condição de possibilidade. Segundo Han-Pile300, “uma vez que a experiência é 

possível apenas pela mediação entre o corpo, formas e normas sociais e a linguagem”. 

Uma vez “de pé” essa figura, veremos como o conceito de inconsciente entrevê seu 

desaparecimento. 

  

                                                 
297 FOUCAULT, 2000, pp. 476-477. 
298 MIRANDA, 2013, p. 252. 
299 Ibid. p. 259. 
300 HAN-PILE, Béatrice. Phenomenology and anthropology in Foucault’s “introduction to Binswanger’s Dream 

and existence”: a mirror image of the Order of things?. History and Theory, Theme Issue 54 (December 2016), 

pp. 7-22. 

a mirror image of the order of things? 



84 

 

 

3.5 OS INCONSCIENTES E A ARQUEOLOGIA: OS POTENCIAIS DAS    

CONTRACIÊNCIAS301 

- Elkabbach: Então, como você define seu trabalho? 

- Foucault: Meu trabalho? Sabe, é um trabalho muito limitado. Muito 

esquematicamente é o seguinte: tentar encontrar na história da ciência, dos conhecimentos e 

do saber humano alguma coisa que seria como seu inconsciente302. 

 

Numa conferência nos Estados Unidos, em 1910, Freud preleciona suas Cinco lições 

sobre psicanálise, cujo cerne é mostrar a especificidade do novo saber e a possibilidade de um 

saber teórico que segue ao largo do saber médico. Reminiscências, conversão histérica, 

repressão, sexualidade e inconsciente são abordados, mesmo que breve e introdutoriamente 

para demarcar teoricamente a psicanálise diante da psicologia, medicina e outros tratamentos 

clínicos. Nos detenhamos brevemente em relação a noção de inconsciente oferecida nessa 

conferência.  

O inconsciente trata-se de uma instância cuja ligação com instâncias conscientes pode 

passar despercebida. O indivíduo não tem acesso direto ao seu conteúdo, mas, não obstante, 

acompanha cada um dos seus atos ordinários. Desta arte, o processo de repressão é assim 

narrado: 

Imaginem que nesta sala e neste auditório, cujo silêncio e cuja atenção eu não 

saberia louvar suficientemente, se acha, no entanto, um indivíduo 

comportando-se de modo inconveniente, perturbando-nos com risotas, 

conversas e batidas de pé, desviando-me a atenção de minha incumbência. 

Declaro não poder continuar assim a exposição; diante disso alguns homens 

vigorosos dentre os presentes se levantam, e após ligeira luta põem o indivíduo 

fora da porta. Ele está agora ‘reprimido’ e posso continuar minha exposição. 

Para que, porém, se não repita o incômodo se o elemento perturbador tentar 

penetrar novamente na sala, os cavalheiros que me satisfizeram a vontade 

levam as respectivas cadeiras para perto da porta e, consumada a repressão, se 

postam como ‘resistências’. Se traduzirmos agora os dois lugares, sala e 

                                                 
301 Pretendemos, na pesquisa do doutorado aprofundar essa questão, aqui brevemente trazida, quase que na forma 

de um adendo às contribuições de 1966. Foucault afirma em, pelo menos, duas passagens que seu objetivo é sondar 

o que chama de inconsciente cultural. A primeira vez, na década de 1960, na dita fase “arqueológica” e, outra, na 

década de 1970, na “genealógica”. Será investigada ulteriormente a possibilidade mesma de um inconsciente 

foucaultiano, ou seja, o de ler as obras e entrevistas dos dois momentos e traçar uma definição, à luz de Lacan, 

pois cremos lá estar aparentado; para isso buscaremos as definições de inconsciente em Freud e Lacan, de modo a 

determinar com acuracidade as dívidas teóricas de nosso filósofo ou, investigar o modo como ele torce as duas 

noções que ele conhecia bem, para delas fazer instrumento de análise. Se a psicanálise em 1966 é instrumento de 

crítica, como disso atesta Alain-Miller (1989), a noção de inconsciente figuraria enquanto um aspecto dessa 

ferramenta. 
302 1968: Foucault responde a Sartre. D&E, vol. VII, p.172. Na mesma entrevista, Foucault, depois de ter sido 

perguntado sobre o estruturalismo, sugere jocosamente que a pergunta seja dirigida a Sartre, que certa feita afirmou 

formarem um grupo coerente: Lévi-Strauss, Althusser, Dumézil, Derrida, Lacan e Foucault. 



85 

 

 

vestíbulo, para a psique, como ‘consciente’ e ‘inconsciente’, os senhores terão 

uma imagem mais ou menos perfeita do processo de repressão303. 

O inconsciente, portanto, nessa analogia da repressão304, é a dimensão psíquica não 

submissa, indócil, que pode passar toda a existência do indivíduo operando sem tornar-se 

conhecida pelo próprio indivíduo. Esta dimensão determinante evidencia o que Freud chama 

“luta ativa”, entre si, de dois “agrupamentos psíquicos”. 

Durante o sono as defesas do inconsciente, que dificultam o acesso ao seu “conteúdo”, 

ficam menos ativas, revelando desejos305 e características régias das condutas do indivíduo – 

de seu modo de organização da realidade ao modo de relação consigo e com os outros306. Assim 

sendo, trata-se também de uma instância comportamental determinante.  

Além do mais, é sabido das pretensões de Freud em fundar o inconsciente na biologia, 

para imputar-lhe um estatuto sólido, enraizado no prestígio dessa ciência. Enunciadas essas 

características, gostaríamos de abordar, na presente seção, o “indivíduo” atrás da porta ou o 

sono antropológico das ciências humanas – que pretende ser a talking cure, por meio da qual, 

o inconsciente das ciências humanas dá-se, laboriosamente, a ser conhecido. E, partindo disso, 

explorar os papeis da etnologia e da psicanálise – saberes ausentes do bloco significativo e 

plural das ciências humanas –, no último capítulo d’As palavras e as coisas307. Análise, segundo 

a qual as estruturas régias das ciências humanas são evidenciadas nessa tentativa pela via 

arqueológica de desbiologizar o inconsciente, explorando-o principalmente a partir da 

ressignificação lacaniana do termo, enquanto estruturado como uma linguagem. 

O desaparecimento do Homem estaria condicionado à união entre psicanálise e 

etnologia. Foucault, em 1966, especulava os saltos que daria a etnologia caso estudasse os 

“processos inconscientes” que caracterizariam uma “determinada cultura”. Isso minaria, de 

acordo com o desejo do nosso filósofo, não apenas a figura do Homem, mas seu correlato na 

filosofia expresso no ego. 

                                                 
303 FREUD, Sigmund. Obras completas, vol. 11, p. 18. 
304 Na primeira aula do curso Em defesa da sociedade, Foucault nos mostra como opera a arqueologia e a 

genealogia. Fazendo uma analogia nos termos da anedota de Freud temos: os homens estabelecidos que seguram 

a porta e o indivíduo que achincalha são, respectivamente, os saberes estabelecidos e os saberes indóceis, sempre 

a desafiar a estrutura e integridade – ainda que “performática”, em termos coloquiais – dos saberes instituídos. Os 

esforços de Foucault vão na direção da remoção da porta entre os dois públicos (consciente e inconsciente, na 

anedota freudiana), de forma que os dois tipos de saber sejam formalmente apresentados. 
305 A relação entre sonho e desejo surge no final do séc. XIX. Cf.: FOUCAULT, 2003, p. 130. 
306 Cf. FREUD, Sigmund. Cinco lições de psicanálise in Obras completas, vol. 11, p. 24. 
307 FOUCAULT, 2000, p. 526. 



86 

 

 

Entrevistado em 1966, Lacan faz uma afirmação acerca de Foucault que nos diz algumas 

características das apropriações dos potenciais do inconsciente pelos dois. “Em relação a 

Foucault, ele segue o que faço e eu amo seu trabalho, mas eu não o vejo muito preocupado com 

a posição de Freud”308, diz Lacan nesta ocasião.  

A afirmação de Lacan, de acordo com o que alguns estudiosos e defensores da ortodoxia 

freudiana argumentam, estende-se também a ele. A mesma não preocupação com a posição 

freudiana estaria presente nas linhas do psicanalista francês. Nesse sentido, os 

desenvolvimentos acerca do inconsciente estrutural não estariam de acordo com o texto 

freudiano. Por exemplo, Laplanche (ex-aluno e crítico de Lacan) problematiza uma 

descaracterização do texto freudiano através de sua imbricação com a filosofia. Junção que, na 

avaliação dele, e de Roustang, seria perniciosa aos olhos de Freud309. 

Isso nos traz um aspecto acerca da recepção de Freud, na cena intelectual francesa 

influenciada pela etnologia lévi-straussiana, como bem aponta Grace. Segundo ela, o cerne do 

que será desenvolvido nessa atmosfera (leia-se por Foucault e Lévi-Strauss e, de certo modo, 

por Lacan) é o inconsciente saindo das barreiras do “sujeito” e sendo utilizado de forma plural 

para uma crítica da cultura e da formação (e “comportamento”) dos saberes310. 

O problema da apropriação do inconsciente por Foucault311 é, segundo Grace, um 

problema difícil: Foucault endossa o “bebê” inconsciente, mas joga fora a água sexual do 

banho312. Diante disso, quais, então, seriam as formas segundo as quais Foucault se apropriaria 

do inconsciente freudiano de modo que o conceito seja uma chave de leitura fundamental para 

sua arqueologia? 

Para que compreendamos esta apropriação, temos que entender o esforço de Foucault 

em reunir elementos da etnologia e a psicanálise, cruzando-se ambas, segundo ele, enquanto 

“duas linhas diferentemente orientadas”. No caso da etnologia, em vez de definir-se pelo estudo 

das sociedades sem história, deveria buscar “deliberadamente seu objeto do lado dos processos 

                                                 
308 http://www.valas.fr/Sartre-contre-Lacan-bataille-absurde,182. Devemos esta referência ao artigo de Grace no 

Companion a Foucault (FALZON; O’LEARY; SAWICKI (org.), 2013). 
309 Cf.: LAPLANCHE, 1992;1972 apud Grace apud FALZON; O’LEARY; SAWICKI (org.), 2013, p. 232). 
310 Grace afirma que cada um dos três mencionados assassinou incontornavelmente, de algum modo, o pai – Freud 

(cf.: Grace apud FALZON; O’LEARY; SAWICKI (org.), 2013, p. 234). 
311 Uma especificidade de Lacan e Foucault, segundo Grace é levar o inconsciente para áreas não “sonhadas por 

Freud” (GRACE apud FALZON; O’LEARY; SAWICKI (org.), 2013, p. 231). Diante disso, aqui não será trazida 

uma reflexão na direção de uma perquirição preocupada se Lacan ou Foucault são freudianos. Mas será 

problematizado o fato de ambos tomarem o conceito como ponto de partida ou ferramenta para fazer suas análises 

singulares, de forma diversa. 
312 Cf. GRACE apud FALZON; O’LEARY; SAWICKI (org.), 2013, p. 227. 



87 

 

 

inconscientes que caracterizam o sistema de uma dada cultura”; colocaria, assim, a historicidade 

onde exatamente se desenrolou a psicanálise. Prossegue ele: 

Definiria como sistema dos inconscientes culturais o conjunto das estruturas 

formais que tornam significantes os discursos míticos, dão as regras que regem 

as necessidades sua coerência e imprescindibilidade, fundam, não na natureza, 

não nas puras funções biológicas, as normas de vida313. 

Foucault, a contragosto de suas análises retrospectivas futuras, em entrevista coloca o 

inconsciente como estrutural. Diferente da acepção de Jung, de um inconsciente cultural e da 

noção freudiana de inconsciente individual, Foucault intrumentaliza-se com uma noção peculiar 

do termo (obscura para nós e para Grace, uma das poucas que trata do tema). O inconsciente 

foucaultiano estaria em vigor “na linguagem, no pensamento formal e em cercas estruturas 

sociais”, que se estende à “estrutura inconsciente da linguagem, da obra literária e do 

conhecimento”. Foucault dá-se conta disso ao analisar a história dos conhecimentos, 

percebendo que havia neles uma dimensão – certas necessidades e regularidades – que lhes 

escapava, que agia sobre eles sem que eles se dessem conta, e que não está presente no 

consciente dos indivíduos, arrematando com a afirmação: “há um inconsciente nas ciências” 

314. 

A noção, de acordo com Grace, seria devedora da recepção estrutural do conceito 

freudiano, presente em Lévi-Strauss e Barthes, por exemplo, onde haveria uma certa noção de 

inconsciente social. Para Roustang, também dissidente lacaniano, foi a ideia de enxertar no 

inconsciente a antropologia estrutural e a linguística de Lévi-Strauss que seduziu Lacan. O que, 

na prática significa uma alteração irrevogável na posição freudiana315. Para Roustang e 

Laplanche, a mistura da linguística com a psicanálise seria uma apropriação indevida de Freud. 

O problema apontado por eles, como um efeito não desejado, sumariza a posição do 

inconsciente estruturalista enquanto análise cultural para além do indivíduo.  

Perante a inadequação em explicar o discurso humano, pautando-o pelas intenções do 

sujeito, as ideias do inconsciente e da linguagem enquanto estrutura ajudam a responder a esse 

problema, aplicando a ideia do inconsciente estruturado como uma linguagem em relação à 

história. Grace vê uma oportunidade que Foucault imputa a Lacan: a ampliação dos horizontes 

do inconsciente freudiano, circunscrito ao feudo dos domínios do incesto, para, nas palavras de 

                                                 
313 FOUCAULT, 2000, pp. 526-527. 
314 Cf.: 1968: Foucault responde a Sartre in D&E, vol. VII. Devo esta referência e as linhas sobre os dissidentes 

lacanianos, defensores de uma ortodoxia freudiana, ao artigo de Grace. 
315 ROUSTANG apud GRACE apud FALZON; O’LEARY; SAWICKI (org.), 2013. 



88 

 

 

Grace, “famílias de ideias diferentes”316. Quando Foucault coloca juntos em “sistematicidade”, 

segundo Grace, “formas de discurso, conceitos, instituições e práticas” como inconscientes – 

não seria o inconsciente freudiano, mas seria inconsciente do mesmo jeito –, mas não no sentido 

freudiano, é a forma de Foucault distorcer a posição estruturalista, afastando-se dela317. 

Ou seja, diante do exposto, Foucault, de certa forma, se antecipa à união epistêmica 

entre psicanálise e etnologia – pois, não está claro se o Homem é desfeito nas obras 

subsequentes. Ele mesmo opera uma fusão das duas e utiliza o resultado na forma de um 

inconsciente arqueológico para o tratamento da história. Nesse sentido, a psicanálise se torna, 

através, digamos, do bebê bastardo do inconsciente, instrumento de crítica ao estabelecimento 

dos saberes sobre o Homem. 

Finalmente, a psicanálise, torcida e apresentada irreconhecível às visões mais ortodoxas, 

graças ao modo de pesquisa arqueológico, sofre no discurso foucaultiano uma diferença 

significativa, longe das ambivalências usualmente imputadas à essa relação. Contudo, trata-se 

de apenas uma “paragem”. No devir das obras posteriores a 66, ela será novamente objeto de 

um jogo crítico permanente onde aparecer. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
316 GRACE apud FALZON; O’LEARY; SAWICKI (org.), 2013, p. 233. 
317 Os termos desse afastamento do estruturalismo podem ser conferidos no Foucault e os freudianos in FALZON; 

O’LEARY; SAWICKI (org.), 2013, pp. 226-242. 



89 

 

 

4 CONCLUSÃO 

Utilizando da conferência proferida ante a Sociedade francesa de filosofia318, Gutting 

pretende mostrar o contraste entre Kant e Foucault em suas concepções de filosofia. Se, por um 

lado, o intuito de Kant é desenvolvido brevemente como o estabelecimento dos limites do 

conhecimento – ou até onde pode ir a razão –, bem como na descrição das estruturas 

apriorísticas transcendentais do entendimento, que possibilitam o conhecimento, por outro, o 

chamado “projeto de crítica histórica” de Foucault tem a tarefa de descobrir as estruturas de 

limitação do pensamento. Seus termos de uma crítica da razão, desse modo, são muito distantes 

dos kantianos. A coragem do Iluminismo está no uso que o homem faz da própria razão, de 

acordo com Kant; razão esta, a única autorizada a tutelar sobre cada um de seus portadores nas 

questões relacionadas ao que pode ser conhecido, o que precisa ser feito e o que pode ser 

esperado319.  

Segundo Foucault, na aludida conferência, a questão de Kant em nosso tempo mudou: 

trata-se agora de desnudar as estruturas apontadas como necessárias, universais e obrigatórias, 

mostrando a singularidade, a contingência e produto de limitações arbitrárias das estruturas que 

nos açambarcam, de modo que as investigações se pautem por uma prática crítica que “tome a 

forma de uma possível transgressão”320. 

Diante dessa espécie de antifilosofia que boa parte dos grandes filósofos clamam a si, 

esperamos ter estabelecido com elementos suficientes nossa leitura do recorte proposto da obra 

de Foucault. O maior desafio foi o de trabalhar com textos que fogem do propósito de um corpus 

teórico, rigoroso, e sem um debate consolidado. No contraste com Kant e a elaboração de sua 

Antropologia, Foucault não passaria cerca de 30 anos preparando um texto, mas, baseando-se 

no que houve com sua história da sexualidade e na sua relação com a própria obra, nosso autor 

está longe de ter permanecido o mesmo durante a produção do que hoje se chama corpus 

foucaultiano. 

Estivemos diante de uma obra – apesar de o próprio “autor” não acreditar nisso de uma 

“obra” – que vai se transformando, transformando o autor e transformando o leitor desde a 

ligeira sedução fenomenológica à crítica da constituição da loucura enquanto alienação mental 

                                                 
318 Kant ocupa lugar central na conferência de 1978, O que é a crítica? Foucault faz de trampolim o artigo de Kant 

O que é o Iluminismo? para falar de condutas e contracondutas, estas como o cerne do que chamou atitude crítica. 

O ponto central do artigo de Kant é afirmar que o homem, depois de muito tempo tutelado e com “preguiça” de 

usar o próprio entendimento, seja pelo padre ou pelo médico, agora é convidado a utilizar do próprio entendimento 

para as mais diversas questões de sua vida. 
319 GUTTING, 1989, pp. 3-4. 
320 FOUCAULT apud SCHMIDT, 1996, p. 383. 



90 

 

 

e patologia. Foi visto no decorrer do texto que as temáticas e interesses de Foucault são 

múltiplos e que o papel da psicanálise, à exceção de1966 e 1976, quando ela aparece no texto, 

é sempre secundário, de lugar circunscrito e coadjuvante. 

Foi necessário insistirmos na questão das problemáticas mais do que gostaríamos, por 

tratar-se de uma questão hermenêutica de primeira ordem. De fato, diante do conflito entre 

eixos apresentados usualmente pelos comentadores, das análises retrospectivas pelo próprio 

Foucault, a posição de Birman, Machado e Nalli nos pareceu mais plausível. Estávamos diante 

de algo que não se vê comumente em filosofia: um pensador que não leva uma ideia ou conceito 

do início até o fim de sua obra, ou preocupado apenas com um objeto de pesquisa. 

Vê-se, diante do analisado, que não tivemos elementos suficientes para imputar um eixo 

como a verdade ou o sujeito ou o poder ao recorte-objeto de inquirição. Do contrário: se 

quiséssemos colocar a inquirição foucaultiana em termos de história crítica da verdade, 

certamente agruparíamos comentários críticos a diversos extratos textuais dos diversos textos 

da bibliografia ora trazida. Os textos de 50 tocam na questão da verdade e, secundariamente, 

do sujeito, é evidente. Tanto na preocupação fundacional com a psicologia, na excelência da 

daseinanálise sobre a psicanálise, ou sobre a construção histórica da verdade da loucura (onde, 

pela primeira vez, pode-se ver na obra de Foucault, ele trabalhar o produto do entrecruzamento 

de práticas sociais e dos saberes que criam realidades sociais); ou na análise dos motivos do 

enclausuramento na Época Clássica, parametrizada também na relação entre homem e verdade 

(ou o louco e homem verdadeiro).  

Contudo, de nenhum dos chamados eixos principais por boa parte dos comentadores 

exaure o core dos trabalhos examinados. A fase, se é que podemos à luz dos textos chamar 

assim, entre 50 e 61 é a que mais traz referências à psicanálise. Dizemos com Chaves que as 

referências à psicologia e à psicanálise vão se desvanecendo ao longo do devir textual 

foucaultiano, tornando-se quase perdidas de tão cifradas ou referentes às quase que filigranas 

das posições psicanalistas. Em 50, há um exame às contribuições de Freud – Foucault utiliza-

se de diversos textos de diversos períodos da bibliografia do psicanalista – sempre comparadas 

aos saberes vigentes e criticadas no palco da problemática predominante; Foucault lá imputa à 

necessidade de se pensar a doença mental à luz das práticas econômicas do capitalismo; e 

adianta uma tese marcante, diríamos, de seu trabalho, que consiste em afirmar que o 

conhecimento cria formas sociais (mas que isso lhe foge ao controle, pois as formas que se 

almeja encarnar nem sempre saem como o previsto). 



91 

 

 

Com diversas referências bibliográficas Foucault, como foi visto, transgride o escopo 

de seu “cercado” e visita, entre outros, Freud e Binswanger, não para demonstrar a 

impossibilidade da psicologia, daseinanálise ou da psicanálise (enquanto corpus teórico ou 

enquanto discursos ou instituições). Numa espécie de ensaio psicologista, suas linhas da década 

de 1950 tratam mais do levantamento do estatuto desses saberes e em quais pontos a psicanálise 

ou a daseinanálise pode suprir as deficiências teóricas e preconceitos epistêmicos da psicologia 

– o que entraria, a nosso ver, em convergência, por exemplo, com o destinado às contraciências, 

n’As palavras e as coisas. Ou seja, o movimento é o mesmo e a tematização da psicanálise no 

escopo analisado será sempre no sentido de uma apropriação crítica. 

 Pretendemos ter trazido elementos mínimos para corroborar com a leitura em forma de 

problemáticas além de requisitos mínimos que sustentem entre os textos de 50 a 66, a 

permanência de uma consideração crítica à psicanálise nas formas de erros, acertos e 

apropriações, à luz de uma problemática determinada. 

Tanto a questão da significação, nas inquirições do jovem Foucault à daseinanálise, 

como a questão do estatuto da psicologia são preocupações recorrentes em sua produção de 

1950 – com a psicanálise freudiana sempre à baila nas discussões do período. Nisso, Whitebook 

está parcialmente correto, em nossa leitura, ao defender uma preocupação com uma espécie de 

reforma da psicologia “de dentro”, nos textos de 1950321. Preocupação que estaria ausente, 

acreditamos, nas investigações à daseinanálise, tendo validade aos outros três textos do período 

– mais evidentemente num texto chamado A pesquisa científica e psicologia, de 1957, que traz 

a psicanálise para refletir sobre a situação da psicologia naquele quando. 

Não encontramos, na vigência da pesquisa, um estilo de crítica à psicanálise como a do 

Livro negro da psicanálise ou O psicanalismo ou, ainda, nos moldes da recente biografia de 

Freud, que utiliza aspectos pessoais da vida do psicanalista para uma “refutação”322. Essas 

aparições oscilam entre instrumento de crítica, paralela e diferentemente a da chamada Escola 

de Frankfurt, e objeto da crítica. 

Foi visto que, se seguirmos a ideia do inconsciente estrutural, o que Foucault faz é uma 

“torção”, em seus próprios termos, do inconsciente freudiano, banhando-o nas águas 

posteriormente malditas do estruturalismo. 

                                                 
321 Cf.: WHITEBOOK apud GUTTING (org.), 2005; 2016. 
322 CREWS, Frederick. Freud: the making of an illusion. Metropolitan Books: Nova York, 2017. 768 p. 



92 

 

 

Da crítica ao naturalismo biologista freudiano por Binswanger, passando pelos 

preconceitos herdados acriticamente da psicologia à insubordinação da psicanálise à psicologia, 

na França, à retomada parcial da tradição trágica da loucura e continuação do discurso 

psiquiátrico (tradição crítica) e à apropriação do conceito de inconsciente: vimos as linhas à 

psicanálise ganharem cada vez mais robustez até, digamos, ser absorvida pela arqueologia de 

1966 e vertida em ferramenta de análise social que, de certa forma, prossegue na dita fase 

genealógica. 

Vimos que, de insustentável em sua hermenêutica onírica diante da daseinanálise, em 

sua primeira aparição, a psicanálise percorre uma verdadeira odisseia dentro das problemáticas; 

e que suas aparições não cessam, mas ganham outros contornos e abordagens de acordo com o 

problema-objeto de cada problemática. 

De toda forma, esperamos ter exposto criticamente a peculiaridade do tratamento à 

psicanálise. Longe de termos proposto uma abolição de outras formas de leitura, fizemos o 

possível para mostrar que a leitura proposta pudesse figurar entre as demais, sem nenhum 

demérito às vigentes. Os inéditos de Foucault não param de chegar e não pretendemos jamais 

ter a palavra hermenêutica final – assim como acreditamos não ter Machado essa pretensão, de 

onde a visão do texto partiu. 

Por fim, o presente texto, como se viu, não se encontra concluído. Pretendemos, em 

outras oportunidades, principalmente, percorrer a leitura foucaultiana do inconsciente, aqui não 

suficientemente trabalhada, além das reconstruções problemáticas que nos interessa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



93 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

Obras de Michel Foucault 

FOUCAULT, MICHEL. Abnormal. Tradução: Graham Burchell. Londres: Verso, 2003. 

_____. About the beginning of the hermeneutics of self. Lectures at Dartmouth College, 

1980. Tradução: Graham Burchell. The University of Chicago press: Chicago, 2013. 

 

_____. Arqueologia das Ciências e História dos Sistemas de Pensamento. In: Ditos & 

Escritos II. Tradução: Elisa Monteiro. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2013b. 

 

_____. Arte, Epistemologia, Filosofia e História da Medicina. In: Ditos & Escritos VII. 

Tradução: Vera Lúcia Avellar Ribeiro. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2011b. 

 

_____. A Hermenêutica do Sujeito. Tradução: Márcio Alves da Fonseca e Salma Tannus 

Muchail. São Paulo: Martins Fontes, 2011a. 

 

_____. As Palavras e as Coisas: uma arqueologia das ciências humanas. Tradução: Salma 

Thannus Muchail. São Paulo: Martins Fontes, 2000. 

 

_____. Do governo dos vivos. Tradução: Eduardo Brandão. São Paulo: wmfMartins Fontes, 

2014c. 

 

_____. Em Defesa da Sociedade. Tradução: Maria E. de A. Prado Galvão. São Paulo: 

wmfMartins Fontes, 2010. 

 

_____. Estratégia, Poder-Saber. In: Ditos & Escritos IV. Tradução: Vera Lúcia Avellar 

Ribeiro. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2012g. 

 

_____. Ethics, Subjectivity and Truth. Tradução: Robert Hurley et al. Nova York: The New 

Press of New York, 1997. 

 

_____. Ética, Sexualidade, Política. In: Ditos & Escritos V. Tradução: Elisa Monteiro e Inês 

Autran Dourado Barbosa. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2013c. 

 

_____. (Org.) Eu, Pierre Rivière, que degolei minha mãe, minha irmã e meu irmão: Um 

caso de parricídio do séc. XIX. Tradução: Denize Lezan de Almeida. Rio de Janeiro: Edições 

Graal, 2012h. 



94 

 

 

_____. Genealogia da Ética, Subjetividade e Sexualidade. In: Ditos & Escritos IX. 

Tradução: Abner Chiqueiri. Rio de Janeiro: Forense Universitária: 2014a. 

 

_____. História da loucura: na Idade clássica. Tradução: José Teixeira Coelho Neto. São 

Paulo: Editora Perspectiva, 1978. 

 

_____. História da Sexualidade I: A Vontade de Saber. Tradução: Maria Thereza da Costa 

Albuquerque e J.A. Guilhon Albuquerque. São Paulo: Edições Graal, 2012a.  

 

_____. História da Sexualidade II: O Uso dos Prazeres. Tradução: Maria Thereza da Costa 

Albuquerque. Rio de Janeiro: Edições Graal, 2012b. 

 

_____. História da Sexualidade III: O Cuidado de Si. Tradução: Maria Thereza da Costa 

Albuquerque. Rio de Janeiro: Edições Graal, 2007. 

 

_____. Microfísica do Poder. Tradução: Vários. São Paulo: Edições Graal, 2012d.  

 

_____. O Poder Psiquiátrico. Tradução: Eduardo Brandão. São Paulo: Martins Fontes, 

2012c.  

 

_____. Os Anormais. Tradução: Eduardo Brandão. São Paulo: Martins Fontes, 2002. 

 

_____. O Nascimento da Clínica. Tradução: Roberto Machado. Rio de Janeiro: Forense 

Universitária, 2013d. 

 

_____. Power. Tradução: Robert Hurley et al. Nova York: The new press, 2000.  

 

_____. Problematizações do Sujeito: Psicologia Psiquiatria e Psicanálise. In: Ditos & 

Escritos I. Tradução: Vera Lúcia Avellar Ribeiro. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 

2011c. 

 

_____. Repensar a Política. In: Ditos & Escritos VI. Tradução: Ana Lúcia Paranhos Pessoa. 

Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2011e. 

 

_____. Resumo dos Cursos do Collège de France (1970-1982). Tradução: Andréa Daher. 

Rio de Janeiro: Zahar, 1997. 

 

_____. Security, Territory, Population. Tradução: Graham Burchell. Nova York: Picador, 

2007a. 



95 

 

 

_____. Segurança, Penalidade e Prisão. In: Ditos & Escritos VIII. Tradução: Vera Lúcia 

Avellar Ribeiro. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2012. 

 

_____. The Birth Of Biopolitics. Tradução: Graham Burchell. Nova York: Picador, 2008. 

 

_____. The Government of Self and Others. Tradução: Graham Burchell. Nova York: 

Picador, 2011f. 

 

_____. The Politics of truth. Tradução: Lysa Hochroth e Catherine Porter. Cambridge: MIT 

Press, 2007b. 

 

_____. Verdade e Subjectividade. Revista de Comunicação e linguagem. nº 19. Lisboa: 

Edições Cosmos, 1993. pp. 203-223. 

 

_____. Vigiar e Punir: O nascimento da prisão. Ver tradução e afins no exemplar de casa. 

 

_____. Wrong-Doing, Truth-Telling: The Function of Avowal in Justice. Tradução: Stephen 

W. Sawyer. Chicago: University Of Chicago Press, 2014b. 

 

Literatura auxiliar 

ADVERSE, Helton. Para uma Crítica da Razão Política: Foucault e a Governamentalidade. 

Revista Estudos Filosóficos nº 4 /2010. São João del-Rey, MG. Disponível em: 

www.ufsj.edu.br/portal2-repositorio/File/revistaestudosfilosoficos/art1-rev4.pdf. Acesso em: 

10.08.2016. 

 

AGUIAR, FERNANDO; CAMARGO, LUÍS F. ESPÍNDOLA. Foucault e Lacan: o sujeito o 

saber e a verdade. Rev. Filos., Aurora, Curitiba, v. 21, n. 29, p. 531-544, jul./dez. 2009.  

Disponível em: http://www2.pucpr.br/reol/index.php/RF?dd1=3448&dd99=pdf. Acesso: 

17.08.2015. 

 

ALLEN, Amy. Foucault, psychoanalysis, and critique. Angelaki, n. 23, vol. 2. pp. 170-186. 

Disponível em: https://doi.org/10.1080/0969725X.2018.1451570. Acesso em 10.07.2018. 

 

ALLOUCH, JEAN. A psicanálise é um exercício espiritual? Resposta a Michel Foucault. 

Tradução: Maria Rita Salzano Moraes e Paulo Sérgio de Souza Jr. Campinas: Editora da 

Unicamp, 2014. 

 

BACHELARD, Gaston. O direito de sonhar. Tradução de José Américo Motta Pessanha et 

al. Rio de Janeiro: Editora Bertrand, 1994. 



96 

 

 

BASAURE, Mauro. Foucault y el Psicoanálisis: Gramática de un malentendido. Santiago: 

Editorial Cuartoproprio, 2011. 

 

BIRMAN, Joel. Entre cuidado e saber de si: sobre Foucault e a psicanálise. Rio de Janeiro: 

Relume Dumará, 2000. 

 

_____; HOFFMANN, Christian. Lacan e Foucault: conjunções, disjunções e impasses. São 

Paulo: Instituto Lagange/Université Paris-Diderot, 2017. 

 

CANDIOTTO, César. Foucault: uma história crítica da verdade. Trans/Form/Ação, São 

Paulo, n. 29, vol. 2, pp. 65-78, 2006. 

 

_____. CANDIOTTO, César. Foucault e a crítica da verdade. Belo Horizonte: Autêntica 

Editora; Curitiba: Champagnat, 2013. 

 

CHAVES, Ernani. Entre o elogio e a crítica. In: Revista Cult, São Paulo: n. 4, abr. 2009, v. 

134, pp. 48-51. 

 

_____. Foucault e a psicanálise. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1988. 

CLARK, Michael P. Jacques Lacan (Volume I) (RLE: Lacan): An Annotated Bibliography. 

Routledge: Nova York, 2014. 

 

CREWS, Frederick. Freud: the making of an illusion. Metropolitan Books: Nova York, 2017. 

DREYFUS, HUMBERT L.; RABINOW, PAUL. Foucault: Uma Trajetória Filosófica. 

Tradução: Vera Portocarrero e Gilda Gomes Carneiro. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 

2013. 

 

FORRESTER, John. The seductions of psychoanalysis: Freud, Lacan and Derrida. 

Cambridge: Cambridge University press, 1990. 

 

______; CAMERON, Laura. Freud in Cambridge. Cambridge: Cambridge University press, 

2017. 

 

FREUD, SIGMUND. A interpretação dos sonhos. Tradução: Renato Zwick. 

L&PMPOCKET: Porto Alegre, 2017. 

 

_____. Os Pensadores. Tradução Durval Marcondes e J. Barbosa Correa. São Paulo: Abril, 

1978. 



97 

 

 

GROS, FRÉDÉRIC (Org.). Foucault: a coragem da verdade. Tradução: Marcos Marcionilo. 

São Paulo: Parábola Editoria, 2013. 

 

GUARESCHI, NEUZA M. DE FÁTIMA; HÜNING, SIMONE MARIA (org). Foucault e a 

psicologia. Porto Alegre: EDPUCRS, 2014. 

 

HADOT, PIERRE. Exercícios espirituais e filosofia antiga. Tradução: Flávio Fontenelle 

Loque e Lorraine Oliveira. São Paulo: ERealizações, 2014. 

 

HAN-PILE, Béatrice. Phenomenology and anthropology in Foucault’s “Introduction to 

Binswanger’s Dream and existence”: a mirror image of The order of things? History and 

Theory, Theme Issue 54 (December 2016), pp. 7-22. 

 

LACAN, Jacques. Outros escritos. Tradução: Vera Ribeiro. Rio de Janeiro: Zahar, 2003. 

 

______. O seminário livro XII: Problemas cruciais para a psicanálise. Tradução: Vários. 

Recife: Centro de estudos freudianos do Recife (publicação para circulação interna), 2006. 

 

LOPARIC, Zeljko. Binswanger, leitor de Heidegger: um equívoco produtivo? Natureza 

Humana. Vol. 4, n. 2, pp. 383-413., jul./dez. 2002. 

 

MACHADO, Roberto. Foucault, a ciência e o saber. Rio de Janeiro: Zahar, 2012. 

 

MCGUSHIN, EDWARD F. Foucault's Askesis: an introduction to the philosophical life. 

Illinois: Northwestern University Press, 2007. 

 

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da percepção. Tradução: Carlos Alberto 

Ribeiro de Moura. São Paulo: Martins Fontes, 1994. 

 

MIRANDA, Heraldo de Cristo. Michel Foucault e a antropologia: Les mots et les choses e o 

elogio à etnologia. Revista de Filosofia, Aurora, Curitiba, v. 25, n. 37, p. 245-269, jul./dez. 

2013. 

 

NALLI, Marcos A. Gomes. Arqueologia e Epistemologia. Perspectiva filosófica. Recife, v. 

9, n. 18, jul./dez., 2002. 

 

_____. Foucault e a fenomenologia. São Paulo: Edições Loyola, 2006. 

 



98 

 

 

_____. Possibilidades e limites da cura nos textos protoarqueológico de Michel Foucault. 

Trans/Form/Ação, Marília, v. 34, n. 2, p. 135-172, 2011. 

 

NOTO, Carolina S. A psicanálise para Foucault: Ontologia ou hermenêutica? 

Trans/Form/Ação, Marília, v. 39, n. 1, p. 57-76, Jan./Mar., 2016; 

 

_____. O déficit ontológico da psicanálise: Foucault leitor de Hyppolite. Doispontos:, 

Curitiba, São Carlos, v. 14, n. 1, p. 145-157, abril de 2017. 

 

PEREIRA, Mário Eduardo Costa. Sobre os fundamentos da psicoterapia de base analítico-

existencial, segundo Ludwig Binswanger. Revista. Latino-americana de Psicopatologia 

Fundamental. Vol. IV, n. 1, pp. 137-142. p. 141. Disponível em: 

http://www.scielo.br/pdf/rlpf/v4n1/1415-4714-rlpf-4-1-0137.pdf. Acesso em: 17.07.2018. 

 

PIZA, Suze. A época das imagens de homem Foucault leitor da Antropologia de Kant. 

Revista Natureza Humana, São Paulo, v. 17, n. 1, 2015, pp. 108-143. 

 

REVEL, JUDITH. Dicionário Foucault. Tradução: Anderson Alexandre da Silva. Rio de 

Janeiro: Forense Universitária, 2011. 

 

RIBAS, Thiago Fortes. Arqueologia, verdade e loucura: considerações sobre o pensamento de 

Foucault entre 1952-1962. Dissertação de mestrado. Curitiba, 2011. 

 

RUDINESCO, ELISABETH et al. Foucault: leituras da história da loucura. Tradução: Maria 

Ignes Duque Estrada. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 1994. 

 

______. História da psicanálise na França: A batalha dos cem anos, Volume I: 1885-1939. 

Tradução: Vera Ribeiro. Rio de Janeiro: Jorge Zahar editor, 1989. p. 101 

 

SARDINHA, Diogo. A humanidade na animalidade Kant e a antropologia do bem e do mal. 

Philosophica, Lisboa, v. 31, 2008, pp. 51-64. 

 

SCHMIDT, James (ed.). What is Enlightenment? Eighteenth-Century Answers and 

Twentieth-Century Questions. Berkeley and Los Angeles: University of California press, 

1996. 

 

SILVEIRA, Filipa C. Sujeito e homem na crítica de Michel Foucault à antropologia. Tese 

(Doutorado), Universidade Federal de São Carlos, 2015. 

 



99 

 

 

SORIA, Ana Carolina Soliva. Freud, Binswanger e a concepção de homo natura. Revista 

Dois Pontos:. Curitiba, São Paulo, vol. 13, n. 3, pp. 125-141, dezembro de 2016 

 

VENTURA, Rodrigo Cardoso. Estética da existência: Foucault e Psicanálise. Cogito v.9 n.9 

Salvador 2008. Disponível em: 

http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1519-94792008000100014. 

Acesso: 10.08.2015. 

 

YASBEK, André C. “É preciso ser justo com Freud”: Michel Foucault e os desdobramentos 

de História(s) da loucura. Princípios. Natal, v. 22, n. 38 Maio/Ago. 2015, pp. 171-202. 

 

_____. O louco e o sonhador: Jacques Derrida leitor de História da loucura, de Michel 

Foucault (notas sobre uma polêmica). Revista Trágica: estudos de filosofia da imanência, 

Rio de Janeiro, v.9 n. 2, 2016, pp. 21-40. 

 

ŽIŽEK, Slavoj. Como ler Lacan? Tradução: Maria Luiza X. de A. Borges. Rio de Janeiro: 

Zahar, 2010. 

 


