[~
ne-
e~

®!

WARTUS IMPAVID,
" v ¥

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA
CURSO DE MESTRADO EM FILOSOFIA

JADER CAVALCANTI DE ALBUQUERQUE NETO

FOUCAULT E A PSICANALISE (ENTRE 1954 E 1966):
aspectos e predmbulos de uma apropriacéo critica

Recife
2018



JADER CAVALCANTI DE ALBUQUERQUE NETO

FOUCAULT E A PSICANALISE (ENTRE 1954 E 1966):
aspectos e predmbulos de uma apropriacéo critica

Dissertacdo  apresentada como  requisito
avaliativo obrigatorio a obtencdo do titulo de
mestre em Filosofia, pela Universidade Federal
de Pernambuco.

Area do concentraciio: Ciéncias Humanas
— Filosofia.

Orientador: Prof. Dr. Filipe B. Campello.
Coorientador: Prof. Dr. Ernani P. Chaves.

Recife
2018



Catalogacéo na fonte
Bibliotecaria Maria do Carmo de Paiva, CRB4-1291

A345f

Albuquerque Neto, Jader Cavalcanti de.

Foucault e a Psicanalise (entre 1954 e 1966): aspectos e predmbulos de uma
apropriacao critica / Jader Cavalcanti de Albuquerque Neto. — 2018.

99 f. ;30 cm.

Orientador: Prof. Dr. Filipe B. Campello.

Coorientador: Prof. Dr. Ernani P. Chaves.

Dissertacdo (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH.
Programa de P6s-graduacdo em Filosofia, Recife, 2018.

Inclui referéncias.

1. Filosofia. 2. Foucault, Michel, 1926-1984. 3. Freud, Sigmund, 1856-1939.
4. Psicologia. 5. Psicanalise. 6. Loucura. |. Campello, Filipe B. (Orientador). II.
Chaves, Ernani P. (Coorientador). I11. Titulo.

100 CDD (22. ed.) UFPE (BCFCH2019-051)




JADER CAVALCANTI DE ALBUQUERQUE NETO

FOUCAULT E A PSICANALISE (ENTRE 1954 E 1966):
aspectos e predmbulos de uma apropriacao critica

Dissertacdo apresentada ao Programa de Pos-
Graduagdo em Filosofia da Universidade
Federal de Pernambuco, como requisito parcial
para a obtencdo do titulo de Mestre em
Filosofia.

Aprovada em: 14/092018.

BANCA EXAMINADORA

Prof. Dr. Filipe Augusto Barreto Campello de Melo (Orientador)
Universidade Federal de Pernambuco

Prof. Dr. Erico Andrade Marques de Oliveira (Examinador Interno)
Universidade Federal de Pernambuco

Prof. Dr. Thiago Fortes Ribas (Examinador Externo)
Universidade Federal do Rio de Janeiro



AGRADECIMENTOS

A eleicdo de problemas filosoficos que tomam a existéncia do pesquisador, impondo-se
como tarefa sua investigagao, nem sempre surge por uma escolha “sem motivagoes” (escolhas
sdo necessariamente motivadas). Com isso, gostaria de agradecer ao prof. Sandro Sayéo, por
ter me apresentado, no terceiro periodo da graduacao em filosofia pela Universidade Federal de
Pernambuco, ao pensamento de Michel Foucault e ter me confiado uma pesquisa através do
PIBIC. A partir desse voto de confianga movido por um acompanhamento rico e sempre a
disposicdo um problema de pesquisa demandou um desdobramento e puder sacia a essa

demanda com a presente dissertacao.

Ao contribuinte brasileiro que, através de seus impostos, me permitiu ter a possibilidade
de uma formacao superior. A UFPE, que contribuiu com a bolsa do PIBIC — além de suas

instalagdes e estrutura que cativam o estudante no ambiente académico.

A Capes que financiou uma pequena parte da pesquisa. Ao prof. Ernani Chaves que
amavelmente me sugeriu 0 tema que aqui € trabalhado e por ter acompanhado meus passos, nos
entremeios de suas inumeras atribuicBes. Ao prof. Filipe Campello pela oportunidade e
acompanhamento da pesquisa. Ao prof. Thiago Ribas pela sua paciéncia no exame de meu texto

e suas atenciosas e ricas contribuicdes.

To Wendy for our correspondence and her kind attention towards me, listening carefully
about my research and sharing precise impressions and ideas. Doubtfulness, a rare friend that |

can count for life!

Ao departamento de filosofia da UFPE, para ndo citar todos os nomes, que contribuiu
para a minha formacdo com membros-modelos inesqueciveis e sempre presentes

imediatamente nos tratos das questdes diarias, despidas ou ndo de filosofia.

As presencas, expressdes faciais e conversas riquissimas com quem n3o consegue
(como eu) pensar fora de sua formacgéo, dialogando sobre problemas filoséficos, mesmo fora
de ambientes académicos (bares). Em especial, ao meu modelo da graduacgdo, do mestrado e
nos proximos hiatos, por sua amizade irreparavel, dedicacdo e seriedade, Jodo Marcelo Silva
da Rocha.

Aos amigos que sofrem com a solid&o quase sempre nao discursivas das pesquisas, que

orginariamente contribuirdo para os acervos nas nossas bibliotecas. Em especial, Dalton,



Eduardo e Max por compartilharem comigo as experiéncias, conversas e revisoes de textos e

suas tocantes presencas ndo apenas em minha defesa.

Finalmente, em especial, @ minha familia e & minha companheira, Nanazinha por todo
o0 suporte inenarravel dado, atraves dos anos. Qualquer linha além disso, em relacdo a vocés, é

uma injustica sem tamanho.



RESUMO

Diante da conturbada relacdo entre Foucault e a psicanalise, a dissertagdo tem como
objetivo situar o estatuto da psicanalise no interior do que se chama corpus foucaultiano, até
1966, sem uma teleologia. Inaugurando uma nova forma de pensar o problema na obra de
Foucault, a presente inquiricdo situa o saber de Freud no uso particular da ferramenta
genealdgica de analise chamada problemética, mostrando que a psicanélise nunca é enfrentada
por si s6, mas sempre condicionada por tramas maiores, para isso, construindo a prépria
acepcao da nocdo, a dissertacdo ha de mostrar a sequéncia de problematicas do periodo,
delimitando-as de acordo com os escritos do recorte proposto, desse modo, tomando a
delimitacdo bibliografica de forma assistematica e sem uma unidade tematica, as problematicas
serdao construidas e balizadas de acordo com essa delimitacdo, consistindo essencialmente em
quatro tipos: a problematica da daseinandlise, a problematica da psicologia, a problematica da

loucura e, por fim, a das ciéncias humanas.

Palavras-chave: Foucault. Freud. Binswanger. Lacan. Daseinanalise. Psicologia.

Psicanalise. Loucura. Problematicas.



ABSTRACT

Regarding the troubled relationship between Foucault and psychoanalysis, the present
master’s thesis aims to situate the status of psychoanalysis within what is called the Foucauldian
corpus until 1966, without a teleology. Introducing a new way of thinking the problem in
Foucault's work, this inquiring situates Freud's knowledge in the particular use of a genealogical
tool of analysis called problematic, showing that psychoanalysis is never confronted by itself,
but always conditioned by larger plots, to do this, constructing the very meaning of the notion,
the dissertation will show the sequence of period's problematics, delimiting them according to
the writings belonged to the proposed cut, thus, taking these writings in an unsystematic way
and without a thematic unit, the problematics will be constructed and shaped according to this
delimitation, consisting essentially of four types: the problematic of Daseinanalysis, the
problematic of psychology, the problematic of madness and, finally, that of the human

sciences.

Keywords: Foucault. Freud. Binswanger. Lacan. Daseinanalysis. Psychology.

Psychoanalysis. Madness. Problematics.



2.1
2.2

2.3

2.4

2.5

3.1
3.2
3.3

3.4

3.5

INTRODUCAO

SUMARIO

A PSICANALISE DE 1954 A 1957 ....ooveevieeieeeeeeeeeeseeeesseseess s

ALGUMAS PRO

BINSWANGER VERSUS FREUD E HUSSERL: O LUGAR DA PSICANALISE

POSICOES HERMENEUTICAS ..o

NA HERMENEUTICA ONIRICA ......cooovvereeereeeeeeeeee.

AS SIGNIFICACOES EM FREUD, HUSSERL E BINSWANGER: POR UMA

TEORIA DA SIGNIFICACAO ANALITICO-EXISTENCIAL............

O LUGAR DA PSICANALISE NA PROBLEMATICA DA PSICOLOGIA NOS

TEXTOS DE 1957: UM DIAGNOSTICO CRITICO....cooovoeeeeeeeeen,

A RECEPCAO FREUDIANA DA NOCAO PSICOLOGICA DE SENTIDO E O

PAPEL DAS SIG

NIFICACOES NA TERAPIA........cccoovereiereeeeeeeenane,

A PSICANALISE NA “ARQUEOLOGIA”: A PERSISTENTE
AMBIVALENCIA DO PAPEL DE FREUD .......ccooovveeeieeeeeeeree e,
A PRIORI HISTORICO E EPISTEME (EPISTHEME).......cccoooveieveeieeeeeanan,
AS ARQUEOLOGIAS: ASPECTOS GERAIS DE UM MODO DE VER........

A PSICANALISE NAS ARQUEOLOGIAS DA LOUCURA E DAS CIENCIAS

HUMANAS. ...

A PSICANALISE N’AS PALAVRAS E AS COISAS: A PROBLEMATICA DO

INCONSCIENTE DAS CIENCIAS HUMANAS E A SUPERACAO DO

OS INCONSCIENTES E A ARQUEOLOGIA: OS POTENCIAIS DAS
CONTRACIENCIAS. ..o e et e e e e e,

CONCLUSAO...
REFERENCIAS

22
22

28

37

47

55

58

58

61

66

75

84
89
93



1 INTRODUCAO

“Morre aos 57 anos o mestre estruturalista Michel Foucault”: estampa o titulo de uma
matéria do jornal O Globo, em 26 de junho de 1984. A matéria ainda acrescenta que a época o
pensador havia (sic) “perdido o prestigio intelectual” por apreciar o sadomasoquismo e ter “se
exposto propositadamente a Aids. Seja nesse sentido ou academicamente muito tem se falado
sobre Foucault, pelo menos nos Gltimos 50 anos. Desde curiosidades ndo praticas as suas
contribuicdes para pensar a loucura e as ciéncias humanas, seu engajamento como militante em
luta contra o sistema prisional, pensador da biopolitica e da ética, passando pelos debates sobre
género e sexualidade; da educacdo a arquitetura, passando pela filosofia, psicologia e

sociologia?.

Partindo para aspectos internos de sua obra, se olharmos tanto a literatura que comenta
a obra do nosso filésofo como os comentarios dele mesmo sobre sua obra, veremos que se
detém majoritariamente na producdo da década de 1970 — inclusive no tocante as linhas que
comentam a relacdo com a psicanalise®. No tocante ao produzido por Foucault entre 1954 a
1966, era até pouco tempo quase que completamente ignorado — até onde sabemos, Foucault

ndo comenta suas producBes da década de 1950, sendo, em parte, seguido na atitude pelos

1 Cf.: https://acervo.oglobo.globo.com/fatos-historicos/em-1984-morre-filosofo-michel-foucault-9910243.
Acesso em: 02.12.2014.

2 Para se ter uma ideia da popularidade de Foucault em filosofia no Brasil, na ANPOF, de 2016, foram apresentados
cerca de 50 trabalhos, em diversos temas de sua obra. Aproximando-se em quantidade a trabalhos, apenas para
citar algumas temaéticas, sobre platonismo, Kant, Hegel e Heidegger. Sendo superados os sobre Foucault por cerca
de 80 trabalhos acerca de Nietzsche. Cf.: http://anpof.org/portal/index.php/pt-BR/agenda-encontro-2/items/84-
agenda-xvii-encontro

3 Tratando-se de livros temos como principais referéncias os trabalhos de Chaves (1988) e Teshainer (2005). As
citacdes da presente dissertacdo trardo apenas o sobrenome das (0s) autoras (es), evitando-se a0 maximo o uso do
primeiro nome. Representando, essa discreta manifestagcdo, um protesto silencioso contra o forte e enraizado
sexismo nos meios académicos, em especial, na filosofia.




10

estudiosos de sua obra*. No ambito da relagdo da obra de Foucault com a psicanalise trata-se

também de um tema secundario, quando comparado a outros de sua obra®.

Foucault escreve, no que hoje esta disponivel de sua obra, entre 1954 e 1966 sobre temas
diversos: do estatuto da psicologia e da daseinandlise psiquiatrica a formacao e superacdo das
ciéncias humanas. No tocante aos textos de 1950, comecam ha pouco a aparecer alguns
comentarios — em portugués apontariamos Nalli®, Noto’, Sardinha®, Silveira®, Soria®® Yazbek!!;
destacamos Noto, que se dedica exclusivamente a relacdo entre a obra de nosso filésofo com a

psicanalise, inclusive nos debates que concernem ao recorte ora trabalhado®?.

4 Se olharmos para comentadores de grande vulto como Machado, numa conferéncia chamada “Histéria da
Loucura e Critica da Razdo”, realizada em 1995, falando da influéncia de Nietzsche na critica da racionalidade
moderna na Histdria da loucura, afirma diversas vezes que sua fala tematiza o “primeiro Foucault”. Ou seja,
grosso modo o periodo que vai de 1961 até a década de 1970. Os Ditos e escritos com textos anteriores a 1961,
tinham acabado de ser langados. Portanto, ndo havia ainda interesse na obra do Foucault antes do “primeiro
Foucault”, portanto antes da arqueologia. E essa situacdo perdura, sendo nitido que o Foucault da década de 1950
ainda é pouco comentado. Machado (2017, p. 43) ha de fazer algumas autocriticas, no decorrer de sua inestimavel
contribui¢do a obra do filoésofo francés. Caracterizando Foucault como a “ilustracdo perfeita de uma cobra”: “cobra
que ndo perde a pele, morre”. Refere-se, com essa suma, ao imperativo existencial da constante reinvengéo do
filésofo e a impossibilidade de tratar sua obra como uma sucessdo de artigos/conferéncias/livros/cursos que se
sistematizam.

Caso trouxermos o exame para os Ultimos anos ver-se-4 que, mesmo as publica¢bes que tratam de
Foucault e da psicologia, que teriam, em tese, que examinar os escritos de 50, esses passam quase que
despercebidos, como pretendemos mostrar ao longo do texto.

5 A titulo de exemplo, um estudo classico em inglés de 1990 de autoria de Forrester discute a relagdo entre Foucault
e psicanalise. Trata-se de um capitulo de um livro chamado As seduc@es da psicanalise: Freud, Lacan e Derrida.
Utilizando-se de poucos textos anteriores a 1961, foi relangado em 2009, em francés, quase na integra. Ai reside
um detalhe importante. Os Ditos e escritos de Foucault comportando o volume | os trabalhos de 1954 a 1975, tém
sua primeira edi¢do na Franga em 1994. O dossié francés E preciso fazer justica a Freud..., da revista Incidence,
gue contém um capitulo com o texto de Forrester, possui uma das poucas reunides de escritos sobre a problemética
do estatuto da psicanalise na obra de Foucault. Outro trabalho nessa linha, recentemente langado em lingua inglesa,
Lacan contra Foucault (2018), ignora a produgdo de 1950, dedicando-se quase que completamente as ilagdes com
a psicanalise da década de 1970.

® NALLI, Marcos A. Gomes. Arqueologia e Epistemologia. Perspectiva filosofica. Recife, v. 9, n. 18, jul./dez.,
2002; Foucault e a fenomenologia. Sao Paulo: Edi¢es Loyola, 2006.

" NOTO, Carolina S. A psicanalise para Foucault: Ontologia ou hermenéutica? Trans/Form/Acado, Marilia, v.
39, n. 1, p. 57-76, Jan./Mar., 2016; O déficit ontologico da psicanalise: Foucault leitor de Hyppolite. Doispontos:,
Curitiba, Séo Carlos, v. 14, n. 1, p. 145-157, abril de 2017.

8 SARDINHA, Diogo. A humanidade na animalidade Kant e a antropologia do bem e do mal. Philosophica,
Lisboa, v. 31, 2008, pp. 51-64.

® SILVEIRA, Filipa C. Sujeito e homem na critica de Michel Foucault a antropologia. Tese (Doutorado),
Universidade Federal de S&o Carlos, 2015.

10 SORIA, Ana Carolina Soliva. Freud, Binswanger e a concepcdo de homo natura. Revista Dois Pontos:.
Curitiba, S8o Paulo, vol. 13, n. 3, pp. 125-141, dezembro de 2016.

11 YASBEK, André C. “E preciso ser justo com Freud”: Michel Foucault e os desdobramentos de Historia(s) da
loucura. Principios. Natal, v. 22, n. 38 Maio/Ago. 2015, p. 171-202.

2 Em lingua inglesa, a producdo sobre o debate ora proposto é esparsa e sempre inserida em problematicas
“maiores”. Destaque a Forrester, que buscou conciliar Freud e Foucault. Em francés, em contrapartida, temos o
esforgo de Allouch em recriar um Foucault lacaniano. Em lingua portuguesa o primeiro estudo sobre esse debate
é 0 de Chaves, de 1988, com foco na Histdria da loucura (1961) e n’A vontade de saber (1976); Teshainer (2005),
de foco também nesta Ultima obra. Em espanhol ha o estudo de Basaure (2011) de focos maltiplos.



11

A psicanalise, seja no recorte proposto, ou mesmo em outras producgdes da década de
1970 e 1980, sempre surge indefinidamente enquanto “a psicanalise”, nas problematicas®®
eleitas. Ora, — se Foucault, recém-formado em psicologia, em 1950 a época, em 50, sabia que
a psicandlise ndo se trata de uma posicdo homogénea, unificada, entdo, trata-se de perguntar:
qual psicanélise? Qual tedrico psicanalista? Consta juntamente com essas designacdes
genéricas algo que intriga a maioria dos pesquisadores’*: o fato do nosso autor tratando do tema
sempre oferecer a formula: “se de um lado a psicandlise traz ‘x’, de outro, ela traz ‘y’, em
relagdo a ‘tal’ problema”. Faticamente, como exemplo, teriamos no tocante a um aspecto da
problemética da psicologia: se a psicanalise lhe d& félego com o problema a seu ver,
incontornavel, do inconsciente (“x”), por outro, deve haver uma repaginagdo critica de seu
conteddo para avaliar em que medida pressupostos biologistas evolucionistas encontram abrigo

nas linhas teoricas freudianas(“y”).

A nosso ver, ndo basta como faz Allen®®, encerrar a questdo da relagio com a psicanalise
imputando uma ambivaléncia nas linhas de Foucault, complementando sua posi¢cdo com a
leitura de obras psicanaliticas para conferir a pertinéncia do dito por ele. Acreditamos que o
exame do dito acerca da psicanalise ndo passa por uma checagem para conferir a pertinéncia,
porém, preferivelmente, de um convite a se repensar enquanto discurso. Ora, Se quisermos
buscar uma constante nas diversas aparicdes da psicandlise — se a tomarmos enquanto
instituicdo (ou como discurso), de correntes diversas, como acreditamos ser 0 caso, exceto
guando designada, em particular, por seus tedricos —, pode-se dizer que estd nos
desdobramentos desenvolvimento da férmula acima, com ganhos e perdas tedricas em

determinadas problemaéticas.

13 A acepcdo genealdgica do termo pode ser designada, na linha de Koopman (apud ALLEN, 2018, p. 170), ndo
como uma nova roupagem a velhos problemas, mas a eleicdo e analise de condi¢fes de emergéncia de um
determinado problema de pesquisa (loucura, sexualidade, criminalidade, ciéncias humanas etc.). Modo de
inquiricdo que inverteu a proposta até entéo existente: ndo se parte de conceitos produzidos por saberes instituidos,
mas analisa-se como foi possivel o surgimento de determinados objetos, conceitos, instituicdes e praticas sociais.
Nas palavras de Koopman, trata-se de dar as problematizagdes existentes um nivel de autoconsciéncia que, nas
andlises vigentes, seria improvavel de alcancar. Como se podera ver, trata-se de uma das diversas leituras
retrospectivas que o proprio Foucault opera em sua obra. Diga-se: ndo é disso que se trata aqui. Fugiremos das
analises retrospectivas de nosso pensador e buscaremos um exame ao papel da psicanalise ou o seu surgimento
nos objetos tedricos criados por Foucault, no recorte proposto.

14 Principalmente: ALLEN, Amy. Foucault, psychoanalysis, and critique. Angelaki, n. 23, vol. 2. pp. 170-186.
Disponivel em: https://doi.org/10.1080/0969725X.2018.1451570. Acesso em 10.07.2018; CHAVES, Ernani.
Entre o elogio e a critica. In: Revista Cult, Sdo Paulo: n. 4, abr. 2009, v. 134, pp. 48-51; BIRMAN, Joel. Entre
cuidado e saber de si: sobre Foucault e a psicandlise. Rio de Janeiro: Relume Dumard, 2000

15 Cf.. ALLEN, Amy. Foucault, psychoanalysis, and critique. Angelaki, n. 23, vol. 2. pp. 170-186. Disponivel em:
https://doi.org/10.1080/0969725X.2018.1451570. Acesso em 10.07.2018.




12

Foucault coloca questdes a psicandlise, as quais ela ainda hodiernamente desconsidera,
como bem aponta Grace!®. Significando isso que as tematizagdes da psicanalise nos escritos de
Foucault consistem num problema robusto, ndo sendo algo da ordem do simples, muito menos

do 6bvio ou ainda, sem mais, “ambivalente™*’.

Grosso modo, pode-se dizer que entre 1954 e 1984, periodo-alvo dos ditos e escritos
disponiveis de Foucault, reservados os escritos ou problematicas nas quais a psicanalise ndo
aparece ou aparece apenas de forma elogiosa, teremos uma critica de fato, stricto sensu. Critica
esta que reconhece os pontos de acerto e os pontos de incoeréncia e inconsisténcia do “saber de
Freud”. Acreditamos fazer valer ndo apenas aqui, mas por toda a obra de Foucault, baseando-
nos nos textos ja visitados, a famosa assertiva da tese/livro Historia da loucura na Epoca
Cléssica — “é preciso ser justo com Freud”. Uma justica que implica no jogo permanente de

“dar a César o que ¢ de César”.

Entrementes, algo pode ser tomado por consenso entre os comentadores da relagéo entre
Foucault e a psicandlise, independente de seus juizos, formacbes e concluses: ela nunca €
tratada direta e puramente, mas sempre inserida em “tramas” maiores. Diante disso, o cerne do
gue se segue estd na defesa de que as consideracdes de Foucault a psicanalise se ddo a luz de
problematicas!®, Tomando por principio que ndo ha tematizagdo direta, a pergunta por nos ora
movida, numa formulacdo geral, consiste em: qual o papel da psicanalise e que licdes podemos
dela tirar se a considerarmos com a daseinandlise/ a psicologia/ a loucura/ a clinica médica/ as

ciéncias humanas, e dai por diante!®?

16 GRACE, Wendy (Foucault e os freudianos in FALZON; O’LEARY; SAWICKI (org.)), 2013, pp. 226-242.

17 De acordo com o que nos traz Allen (2018) ha comentadores como Switzer que, na esteira de Derrida,
imputam & posicdo de Foucault uma ambivaléncia que seria, digamos, dindmica: a posi¢do do pensador muda, no
decorrer de sua obra, mantendo sempre o0 jogo positivo, negativo e critico.

18 O termo € do préprio Foucault, utilizado para descrever a modalidade de pesquisa genealdgica. Entretanto, ndo
se trata de genealogizar a obra de Foucault. Trata-se de uma modifica¢do do termo para fins hermenéuticos. E
salutar afirmar que ndo se trata de uma inovagdo nossa. Seguimos criticamente alguns comentadores como Allen,
Birman, Chaves, Koopman, Machado e Nalli. O objetivo do presente trabalho néo &, sem divida, o de estabelecer
uma nova 6tica hermenéutica, pois 0 modo de ver aqui presente ja existe nas linhas desses estudiosos. Nos atemos
a reunir essas contribuigdes para um mapeamento mais acurado do que aqui esta em jogo, qual seja, o estatuto da
psicanalise no periodo proposto.

19 A acepcéo genealdgica do termo pode ser designada, na linha de Koopman (apud ALLEN, 2018, p. 170), ndo
como uma nova roupagem a velhos problemas, mas a elei¢do e analise de condi¢Ges de emergéncia de um
determinado problema de pesquisa da obra de Foucault (loucura, sexualidade, criminalidade, ciéncias humanas
etc.). Modo de inquiricdo que inverteu a proposta até entdo existente: ndo se parte de conceitos produzidos por
saberes instituidos, mas analisa-se como foi possivel o surgimento de determinados objetos, conceitos,
instituicBes e praticas sociais. Nas palavras de Koopman, trata-se de dar as problematizacdes existentes um nivel
de autoconsciéncia que, nas analises vigentes, seria improvavel de alcancar. Como se podera ver, trata-se de uma
das diversas leituras retrospectivas que o préprio Foucault opera em sua obra. Diga-se: ndo é disso que se trata
aqui. Fugiremos das analises retrospectivas de nosso pensador e buscaremos um exame ao papel da psicanalise
0u 0 seu surgimento nos objetos tedricos criados por Foucault, no recorte proposto.



13

Seguindo com o presente prologo, temas da década de 1950 — como a relagdo entre
Foucault e o estatuto da psicologia e da daseinanalise psiquiatrica — comegam h& pouco a
aparecer em algumas producdes. Em portugués destacariamos Nalli?°, Noto?!, Sardinha??,
Silveira®, Soria®* Yazbek?; destacamos Noto, que se dedica exclusivamente a relagio entre a

obra de nosso fildsofo e a psicanalise?®.

Diante disso, 0 cerne do que se segue esté na defesa de que as consideragdes de Foucault
a psicanalise se ddo a luz de problematicas?’. Tomando por principio que nio ha tematizacéo
direta, a pergunta por nds ora movida, numa forma geral, consiste em qual o papel da psicanalise
e 0 que ligdes podemos dela tirar se a considerarmos com a daseinandlise/ a psicologia/ a

loucura/ a clinica médica/ as ciéncias humanas, e dai por diante?

Se olharmos o surgimento da psicanalise nas problematicas foucaultianas, balizada
pelos objetos-mores destas, vemos mais um olhar por outro angulo, por outro problema, que
uma reconsideracao, propriamente dita. De modo que temos (até onde tocou nossa pesquisa),
apenas para trazer alguns exemplos de problematicas: na da psicologia, Foucault afirmando que
Freud ¢ um capitulo desse saber; que a psicanalise na Franca ficou a salvo de uma
regulamentacdo psicoldgica; de o quanto a psicologia tem a perder ignorando o inconsciente.
Na problemética da daseinanalise, Foucault aponta as insuficiéncias da hermenéutica onirica

freudiana, da reducdo do ser humano as pulsdes, a luz de Binswanger. Na problematica da

20 NALLI, Marcos A. Gomes. Arqueologia e Epistemologia. Perspectiva filoséfica. Recife, v. 9, n. 18, jul./dez.,
2002; Foucault e a fenomenologia. S&o Paulo: Edi¢Bes Loyola, 2006.

2L NOTO, Carolina S. A psicandlise para Foucault: Ontologia ou hermenéutica? Trans/Form/Ac&o, Marilia, v.
39,n. 1, p. 57-76, Jan./Mar., 2016; O déficit ontoldgico da psicanalise: Foucault leitor de Hyppolite. Doispontos:,
Curitiba, Sdo Carlos, v. 14, n. 1, p. 145-157, abril de 2017.

22 SARDINHA, Diogo. A humanidade na animalidade Kant e a antropologia do bem e do mal. Philosophica,
Lisboa, v. 31, 2008, pp. 51-64.

23 SILVEIRA, Filipa C. Sujeito e homem na critica de Michel Foucault a antropologia. Tese (Doutorado),
Universidade Federal de S&o Carlos, 2015.

24 SORIA, Ana Carolina Soliva. Freud, Binswanger e a concepgdo de homo natura. Revista Dois Pontos:.
Curitiba, S&o Paulo, vol. 13, n. 3, pp. 125-141, dezembro de 2016.

25 YASBEK, André C. “E preciso ser justo com Freud”: Michel Foucault e os desdobramentos de Historia(s) da
loucura. Principios. Natal, v. 22, n. 38 Maio/Ago. 2015, p. 171-202.

% Em lingua inglesa, a producio sobre o debate ora proposto é esparsa e sempre inserida em problematicas
“maiores”. Destaque a Forrester, que buscou conciliar Freud e Foucault. Em francés, em contrapartida, temos o
esforco de Allouch em recriar um Foucault lacaniano. Em lingua portuguesa o primeiro estudo sobre esse debate
é 0 de Chaves, de 1988, com foco na Histdria da loucura (1961) e n’A vontade de saber (1976); Teshainer (2005),
de foco também nesta Ultima obra. Em espanhol ha o estudo de Basaure (2011) de focos mdltiplos.

270 termo € do préprio Foucault, utilizado para descrever a modalidade de pesquisa genealdgica. Entretanto, ndo
se trata de genealogizar a obra de Foucault. Trata-se de uma modificacdo do termo para fins hermenéuticos. E
salutar afirmar que ndo se trata de uma inovagdo nossa. Seguimos criticamente alguns comentadores como Allen,
Birman, Chaves, Koopman, Machado e Nalli. O objetivo do presente trabalho ndo ¢, sem divida, o de estabelecer
uma nova ética hermenéutica, pois 0 modo de ver aqui presente ja existe nas linhas desses estudiosos. Nos atemos
a reunir essas contribui¢des para um mapeamento mais acurado do que aqui estad em jogo, qual seja, o estatuto da
psicanalise no periodo proposto.



14

loucura?®, na arqueologia (lembrando que sera analisada em termos de poder em 1973-1974),
temos Freud com o duplo papel de ter dado novamente voz a loucura, ndo para um didlogo, mas
um monologo cuja relacdo ¢ marcada pela introjecdo das “estruturas” asilares no analista e

“estruturas” morais no analisando. E assim por diante.

Na totalidade do terreno bibliogréafico percorrido, como ha de ser conferido no corpo da
presente dissertacdo, ndo encontramos um eixo unificador ou sistematico. Essa empresa
filoséfica tdo comum a tantos pensadores sistematicos, aqui ndo encontra execucdo. Muito
menos a de encontrar uma filiacdo filoséfica para o recorte analisado. Acreditamos que, no
tocante a obra de Foucault, o estudioso depara-se com um cenério diferente, no qual deve ter
cautela. Nossos esforgos se depararam com operadores conceituais maoveis, em tematicas

diversas.

Tome-se, por exemplo, o que se costuma chamar arqueologia — periodo comumente
tracado nas obras de Foucault da década de 1960. Machado afirma ser o movimento da
argqueologia uma constante modificacdo e readequacdo metodoldgica. Isso se torna patente no
seguinte: o cerne da arqueologia em 1961 esta no exame “as concepgdes de loucura e as praticas
de intervencdo sobre os loucos antes do nascimento da psiquiatria”?®, expondo a transformagc&o
do tratamento da loucura, grosso modo, deslocada de experiéncia fundamental para ser
analisada em termos de verdade e racionalidade®®. Em 1966, o objeto da arqueologia é uma
problematica acerca das ciéncias humanas, seu surgimento a partir de uma nova concepc¢ao de

homem e, via contraciéncias, as condi¢des de seu desaparecimento.

Um outro ponto importante foi observado na confec¢do da presente dissertacdo: o
constante olhar retrospectivo de nosso autor em visita as velhas problematicas, ou, dito de outro

modo, as novas problemaéticas servindo de instrumento de andlise as anteriores. Vamos

28 Sabemos que apesar de sustentavel nossa abordagem, qual seja, a de reconstruir criticamente as problematicas
do periodo proposto, ela é “por natureza”, digamos, manca, se exequivel numa dissertagdo de mestrado. Haja
vista que 0 mapeamento da posi¢do de Foucault acerca da problemética da loucura, para tomarmos um exemplo
e situar o que queremos dizer, deve visitar todos os ditos e escritos em sua totalidade; com um levantamento
apropriado, designando adequadamente a posicao do fildsofo no decorrer do seu devir. Ora, ndo ha espago aqui
para tal feito. Nos ateremos ao exame das problematicas, como elas aparecem, no recorte proposto, sabendo que
ndo estdo l4 circunscritas.

2 MACHADO, 2017, p. 78.

30 Oscilando também entre incapacidade de acesso a verdade, por Fournier, e nédo ser dono da propria vontade,
com Baillarger, como atestado por Foucault no curso Os anormais, na aula de 12 de fevereiro de 1975 (FOCAULT,
Michel. Abnormal. Tradugdo: Graham Burchell. Londres: Verso, 2003. pp. 157-158). Baillager, ainda afirma que
0 sonho ndo seria esse estado no qual se estaria enganado acerca da verdade, mas o estado no qual ndo quem sonha
ndo é mestre da propria vontade. A partir de Chaves e Allouch (2008), acreditamos que para um quadro mais
acurado sobre a posicdo de Foucault sobre a loucura se dé na leitura basica, conjunta do Histdria da loucura
(1961), Doenca mental e psicologia (1962); os cursos O poder psiquiatrico (1973-1974) e Os anormais (1975-
1976).



15

encontrar Foucault, por exemplo, em 1973, num debate com Pellegrino, ao cabo de uma de suas
conferéncias no Rio de Janeiro, dizendo que a parte final da Historia da loucura trata de
relacdes de poder. A partir de Nalli** e Machado®?, acreditamos que isso deve ser evitado ao
analisar a producdo envolvida na problematica de cada periodo, voltando a anélise para textos,

conferéncias e entrevistas contemporaneos uns dos outros.

Alguns elementos nos fizeram seguir nessa dire¢do e tomamos a cautela hermenéutica
de Machado e Nalli®® — o primeiro, percorre linhas gerais da obra do pensador e o segundo, sua
relacdo com fenomenologia nos primeiros escritos. O que chamamos de cautela hermenéutica
exorta para que ndo se tome o que é dito por Foucault muito posteriormente para elucidar pontos
obscuros de trabalhos anteriores. E certo que Nalli realiza esse esforco no tocante ao
mapeamento da posi¢do de nosso filésofo acerca da fenomenologia. Entretanto, da mesma
forma que Machado, no contexto do debate da possibilidade do estabelecimento do ja
mencionado eixo unificador, alerta para 0 mesmo problema hermenéutico, achamos por bem
trazer essa cautela aos nossos esforgos. Na pratica, isso significa que, no tocante aos textos de
1961 (Histdria da loucura) e de 1966 (As palavras e as coisas), examinamos as entrevistas e
artigos de nosso pensador imediatamente proximos; evitando, para uma maior acuracidade em
nossa reconstrucgdo critica, as entrevistas e conferéncias realizadas em 1970 e 1980. Como 0s
escritos de 1950 ndo possuem comentarios nos ditos e escritos, sera feita uma analise deles,

neles mesmos, a luz dos comentadores.

Desenvolvendo um pouco acerca do que consistiria a cautela hermenéutica de Machado
e Nalli, veremos como se impde a necessidade relativizar o que € dito por Foucault sobre sua
prépria obra, a posteriori. Seguindo Machado, quando o fil6sofo fala que sua questdo sempre
foi ‘x’, € ‘x” o cerne de seu pensamento naquele quando. O que se pode ver no tocante ao
“poder” 3. De acordo com Machado, 0 poder s6 é questdo em 1970 porque a subjetividade n&o
se impunha ainda como foco de suas pesquisas, 0 mesmo da-se relativamente a questdo da

verdade, em 1980. O que ndo significa um atrelar de uma temética a determinada época. Por

31 NALLLI, 2006, p. 18.

32 “Privilegiar o que [Foucault] disse depois para esclarecer o que fez antes dificulta mais do que facilita a
compreensdo de seu pensamento”. MACHADO, 2017, p. 44.

3 MACHADO, 2017; NALLLI, 2006.

34 A hipotese do poder é utilizada, principalmente, enquanto 6tica para analisar a questdo da sexualidade. No
Japdo, em 1970 ele afirma que a sexo nunca foi tdo reprimido como no séc. XIX. Sabe-se que em 1976 ha uma
mudanca radical, contra a chamada visdo Reich-Marcuseana de que o capitalismo reprimiu o sexo. Se € possivel
falar em repressdo, ela se deu em termos positivos (cf.: MACHADO, 2017, pp. 40-41). Em todo esse movimento
da producéo de 1970, é curioso notar que conceitos psicanaliticos, como a repressao e o problema em torno do
Edipo séo transpostos de certo modo, de constitutivos de estruturas psiquicas a elementos essenciais nas analises
politicas.



16

exemplo, Foucault trata de sujeito e da verdade, nos escritos de 1950 e 1960, mas ndo é seu
foco. E uma preocupacio secundéria, como pretendemos aqui evidenciar. Sempre de acordo
com Machado, com o poder, vé-se que ele tenta algo novo, uma hipotese inédita, ndo esbocada

anteriormente e em constante modificagao, até o curso de 1980%.
Segundo Machado:

Como essas, ha varias mudangas em sua obra. Mas isso ndo deve desconcertar,
pois Foucault jamais pretendeu ser um filésofo da identidade. Sem fixar ou
imobilizar seu pensamento, ele sempre aceitou o desafio de pensar diferente.
Né&o foi ele mesmo quem proclamou que se escreve para ser diferente do que
se é? Seu pensamento de muitas faces multiplicava os pontos de vista com
grande rapidez, a ponto de ele declarar ndo subscrever sem restri¢6es as ideias
de seus livros®.

Birman, nesse sentido, ja nota em 20007, quando os cursos no Collége de France ainda
estavam em processo de edicao, que Foucault oscila entre uma autocritica que reescreve o que
escreveu e a inser¢do de uma nova abordagem a determinado problema ja tematizado sob 6tica
diferente® — como é o caso da loucura na Historia da loucura e a loucura no curso de 1973-
1974,

Conforme nos relata Elden®®, Foucault escreve a Defert em agosto de 1970, dizendo de
sua preocupacdo com a demanda de escrever um posfacio para As palavras e as coisas, por
ocasiao de uma nova edicao. Ali, ele confessa: “essas coisas ndo mais me interessam’. Machado
e Forrester relatam algo semelhante, no mesmo periodo dos anos 1970. Machado pergunta a
Foucault sobre alguns elementos da Histéria da loucura, de 1961, que para ele permaneciam
obscuros ou vagos e recebe uma resposta evasiva, com falta de interesse na producéo passada*’;
com Forrester, ndo foi diferente: recebe do pensador uma resposta no mesmo tom*'. As
autocriticas, apesar dessa espécie de fuga ou releitura do j4 escrito a luz do “conceito” presente,
estdo dispostas principalmente quando surgem temas contiguos nas li¢des dos cursos do Collége

de France.

% Cf.. MACHADO, 2017. No curso Do governo dos vivos (FOUCAULT,2014, p. 13), ja na primeira aula a
analitica do poder é apontada como insuficiente para as tematicas que se seguirdo. Foucault afirma que a nogéo
saber-poder deve dar lugar a de governo dos homens pela verdade, assim como esta tomou o lugar da nogéo de
ideologia dominante.

%6 MACHADO, 2017, p. 43.

37 Birman, 2000, p. 19. O foco de Birman em Entre o cuidado de si e o saber de si é, majoritariamente, na produc&o
foucaultiana de 1961 a 1984.

3 A posicdo de Machado corrobora a de Birman em: MACHADO, 2017, p. 43.

% ELDEN, 2017, p. 1.

40 Cf.. MACHADO, 2017.

“1 FORRESTER, 1990, p. 289.



17

E importante trazer aqui o caso da obra Doenca mental e personalidade, de 1954,
encomendada por Althusser, “inteiramente fundada e refundada e reescrita”*?, em 1962, com o
nome de Doenca mental e psicologia. Baseando-nos nos indicios trazidos pelos comentadores
e nas palavras do fildésofo/psicélogo (quase nunca autoproclamado diretamente), se uma
reformulacdo como esta foi possivel, nada garantiria que os demais escritos passassem sem
alteracdes pela revista do autor. De todo modo, no mesmo ano aparece a longa introdugéo de
Foucault ao Sonho e existéncia, de Binswanger, além de alguns artigos, escritos, de acordo com

o testemunho de Machado, sem um preparo e sem intencéo de publicacio®.

Conforme nos traz Noto, 0 caso da interpretacdo — e de tantos outros — é um exemplo
do “movimento foucaultiano”, pois nosso autor explora a questdo de multiplas formas,

denotando que ndo ha um método ou um olhar Gnico no tratamento de um problema**,

Diante de um pensamento tdo complexo e com tantos matizes, tomaremos um caminho
de tratamento que pretende respeitar cada uma das caracteristicas temporais peculiares de nosso
filésofo no tocante a sua relagdo com suas problematicas circunscritas em periodos produtivos,
e seu trato com sua prépria producdo no periodo. Iremos na direcdo de autores que tendem a
valorizar os momentos de cada um dos problemas e periodos e apontando as especificidades de
cada momento produtivo — nas linhas, apenas para citar alguns, de Birman®, Chaves*,

Machado*’ e Nalli“,

Como consequéncia dessa abordagem encontramos com esses autores um projeto no
qual o nosso filésofo reinventa seu trabalho a luz de — e em — problematicas nao fixas, ndo
permanentes. E variando seus métodos de abordagem de acordo com o objeto de estudo, sem

uma defesa intransigente acerca do escrito.

42 BIRMAN, Joel; HOFFMANN, Christian. Lacan e Foucault: conjungdes, disjuncdes e impasses. Sdo Paulo:
Instituto Lagange/Université Paris-Diderot, 2017. p. 30. De acordo com a leitura de Nalli isso ndo esté acurado: a
primeira parte do livro reeditado encontra-se quase que completamente intacta. Cf. NALLI, Marcos. Possibilidades
e limites da cura nos textos protoarqueoldgico de Michel Foucault. Trans/Form/Agéo, Marilia, v. 34, n. 2, p. 135-
172, 2011.

43 Concentrados na edicdo francesa no primeiro volume dos Dits et escrits, dispostos ao longo da edicéo brasileira
dos dez volumes dos Ditos & escritos. Para facilitar o acesso aos textos dos Ditos e escritos aqui trazidos ao longo
da presente dissertacdo, na medida do possivel, citaremos daqui em diante na forma titulo/ano/volume da edicao
em portugués/pagina.

4 NOTO, 2016, p. 57.

4 BIRMAN, JOEL. Entre cuidado e saber de si: sobre Foucault e a psicanalise. Rio de Janeiro: Relume Dumara,
2000.

46 Principalmente: CHAVES, Ernani. Foucault e a psicanalise. Rio de Janeiro: Forense universitaria, 1988.

47 MACHADO, Roberto. Foucault, a ciéncia e o saber. Rio de Janeiro: Zahar, 2012; Impressdes de Michel
Foucault. Sdo Paulo: n-1 edi¢es. 2017.

48 NALLLI, 2006.



18

N&o se trata, portanto, nosso esforco de uma anélise que traz textos de psicanalise para
avaliar as assertivas foucaultianas, mas mostrar criticamente como a psicanalise aparece no

interior das problematicas eleitas, no recorte proposto.

O primeiro capitulo analisara os textos da década de 1950 e a tese, de 1961, Histdria da
loucura. L4 Foucault produzira quatro textos conhecidos: a longa Introdugdo®® (1954) ao Sonho
e existéncia (1930); o livro Doenca mental e personalidade (1954)%°; e os artigos, ambos de
1957: A pesquisa cientifica e a psicologia e A psicologia de 1850 a 1950°%. Serd visto que a
psicanalise surge aqui em duas problematicas: a da psicologia e a da analise existencial, ou
daseinanélise. Constam ai dois exames: (i) sobre o modo como a psicanalise aparece na
problemética do estatuto da psicologia e (ii) quais as suas desvantagens teoricas diante da
daseinanalise de Binswanger, no problema do ser do homem®. O tratamento dado a esses
exames no nosso texto focara na inquiricdo acerca dos termos da defesa foucaultiana da
daseinanalise — o pano de fundo dessas problematicas de 1950 é uma investigacao critica de
Foucault aos textos de Freud via clinica fenomenol6gica. Veremos aqui, Foucault trazer a
leitura que faz Binswanger da obra de Freud para criticar o que acredita ser uma posi¢ao

fortemente biologista do psicanalista austriaco.

No tocante a Introducéo por tratar-se, como se sabe, de um debate profundamente
especializado e pormenorizado na fenomenologia existencial, trouxemos uma série de
comentadores para uma apropriacdo das posices de Binswanger no Sonho e a existéncia, de
modo a enriquecer o ndo dito por Foucault em seu prélogo ndo-convencional. J& em relacdo ao
Doenca mental e personalidade, ndo trataremos dele, focando nossa atencdo em sua

reformulacéo e fazendo-o dialogar com as linhas sobre Binswanger.

4% Doravante, quando tratarmos da introdugdo de Foucault ao texto de Binswanger, a ela nos referiremos como
Introducgéo ou “texto de 1954”.

50 Como largamente se sabe, é um livro de viés marxista. Um dos poucos resquicios da filiagdo de Foucault ao
Partido Comunista Francés, que adere em 1950, desvinculando-se em 1953. Cf.: DEFERT apud FALZON,
O’LEARY; SAWICKI (org.), 2013.

L A primeira edicdo do texto é de 1957; a segunda, de 1967 e volta a aparecer apenas em 1991 (cf.. Revue
Internationale de Philosophie, Vol. 44, No. 173 (2), Foucault: avec un texte de Foucault sur I'histoire de la
psychologie (1990), pp. 159-176).

52 Aproveitando-nos da indicagdo no artigo de Han-Pile (2016) acerca da relagdo entre a Introducéo ao Sonho e a
existéncia, de Binswanger, e As palavras e as coisas, distinguimos de agora em diante homem de Homem; o
primeiro com o referente ordinario (correlato de humanidade) e, o segundo, enquanto conceito (duplo empirico-
transcendental, produtor de conhecimento e condicdo de possibilidade do conhecimento). No texto de 1966, nao
h& essa distin¢do. Entretanto, como o foco do presente trabalho ndo se detém ai, preferimos adotar a mencionada
distincdo.



19

O segundo capitulo trata de, primeiramente, estabelecer as “ferramentas™ utilizadas
estrategicamente por Foucault (episteme e a priori historico), além de discorrer sobre as
arqueologias, explorando a multiplicidade de seus aspectos e modos de uso. Ao mesmo tempo,
analisa como se reverberam os ganhos arqueoldgicos para o tratamento da psicanalise, sem
perder de vista a presenca marcante de um debate demarcatorio em relacdo a epistemologia
francesa®, cujo cerne, segundo Machado, é que arqueologia ndo é um capitulo da

epistemologia, tampouco completamente dela distinta®®.

O significado de episteme, ver-se-4, figura como uma espécie de “espirito” ou uma certa
comunidade partilhada pelos saberes de uma determinada época: de acordo com a episteme
vigente ha de se tornar manifesto que se trata do Renascimento, da Epoca Cléassica ou da

Modernidade®®.

Falaremos de arqueologias, pois cada inquiricdo de Foucault que traz esse titulo tem
caracteristicas especificas, sendo algumas ndo replicadas. Caracteristicas essas, segundo
Machado, ditadas pela especificidade do objeto em analise. O que implica, a nosso ver, que a
arqueologia da Historia da loucura ¢ diferente da empreendida n’As palavras e as coisas, e,

ainda, da arqueologia da psicanalise, oferecida em 1976, n’A vontade de saber.

A seguir, uma andlise do papel da psicanalise na Histéria da loucura, havendo de
percorrer as implicacdes da devolucdo da fala ao louco e como isso ndo representa uma
recuperacdo de uma espécie de experiéncia fundamental da loucura. Aqui Freud aparece para

mostrar 0 que mudou no tratamento da alienacdo mental e, principalmente, o que ele herda do

53 Pela “natureza” mesma da obra de Foucault, se utilizassemos os dois operadores conceituais enquanto
conceitos, seriamos a nosso ver, infiéis com tudo o que representa a obra de Foucault no tocante aos universais.
Como se sabe, conceitos na tradigdo filoséfica remete a formas rigidas, imutaveis. O que ndo € uma pretensao,

de forma alguma, de nosso pensador.

% De acordo com Nalli (2002, p. 56), na Franga ha uma diferenca entre epistemologia e filosofia da ciéncia “quanto
ao estatuto seu disciplinar e teodrico”. Quando se fala em filosofia da ciéncia o que se leva em conta é um
desenvolvimento do positivismo de Comte em duas caracteristicas principais: a primazia do sujeito de
conhecimento como produtor e fundamento e a nogdo de progresso nas ciéncias. A histdria das ciéncias, nesse
sentido é teleologicamente movida pela lei de progresso constante. Epistemologia na Franga é conceitual. Isso
implica, dentre outras caracteristicas, um rompimento com o privilégio do sujeito produtor e fundamento e a ideia
de uma lei que regeria o progresso na historia das ciéncias. Influenciada pelo circulo de Viena, pela Historia e
Sociologia a epistemologia francesa ndo ira ocupar-se com a correspondéncia entre conceito e realidade, mas de
uma analise que investiga sua formacao e regulamentacdo numa teoria cientifica. Nalli comenta que para a filosofia
da ciéncia acima as ciéncias humanas sdo pseudociéncias.

55 Aqui serdo explorados os trabalhos de Gutting (1989) e de Machado (1995; 2007; 2017), em suas descricdes
que delimitam o leque arqueoldgico frente aos métodos da epistemologia francesa.

% De acordo com a apresentacdo ao livio O homem e o discurso (FOUCAULT; ROUANET; MELQUIOR:
ESCOBAR; LECOURT, 1971, p. 10), acompanha a obra de Foucault uma faseologia ternaria, expressa em
Renascenca, época classica e modernidade. No ambito dos saberes, ao longo da presente dissertacdo, serd
explorado, o que faz Foucault diferenciar uma da outra.



20

gesto libertador de Pinel®” e mantém dos tratamentos anteriores a psicanalise®. Uma vez
delimitada a ética arqueoldgica e tratado o texto de 1961, percorremos brevemente O
nascimento da Clinica, de 1963, voltando nossas anélises a arqueologia das ciéncias humanas,
de 1966.

Buscando trazer a luz uma certa apropriacdo dos potenciais metodologicos da
psicanalise para uma critica epistemoldgica dos saberes sobre 0 homem, ha de ser analisado o
momento final da obra de 1966: a consideracdo por Foucault de modificacGes entre psicanalise
e etnologia, seu desejo de que se ambas se retroalimentem conceitualmente. Veremos nesse
momento d’As palavras e as coisas que essa espécie de unido tedrica poderd desencadear a
superagdo do Homem enquanto duplo®®.

A problematizacdo do sujeito de conhecimento, como sera vista no segundo capitulo,
ndo é uma inovacdo foucaultiana. Do contrario, insere-se, numa tradicdo da suspeita que
problematizou os termos desse sujeito. Seguindo 0s conceitos que sumarizam seus esforcos de
superacdo temos: Nietzsche®® e os desenvolvimentos sobre o além-do-homem (Ubermensch),
Heidegger com o ser-ai (Dasein) e Lacan com o sujeito de reconhecimento®:. N&o se pode
deixar de notar um esforco do psicanalista francés, em conferéncia de 19602, na qual o sujeito

do conhecimento é la mencionado problematicamente como um duplo de sujeito e objeto®,

57 A cena de Pinel “libertando” os alienados das masmorras da Salpétriére aparece em pelo menos duas obras e um
curso de Foucault. Respectivamente: Doenga mental e personalidade; Histéria da loucura; O poder psiquiatrico.
Sempre num contexto de divida entre os libertos e 0 médico do gesto libertador.

%8 Questdes secundarias para os desenvolvimentos do presente trabalho, mas caras a tematica da Histéria da
loucura, terdo brevemente seu lugar para um quadro mais completo dos precedentes e implicagdes do papel duplo
de Freud no livro.

59 N&o é uma proposicao inédita essa juncéo, entretanto. Segundo Rivers, através de um projeto de bastante félego
na década de 1920 chamado Mares tempestuosos das ciéncias antropo-etno-analiticas, John Rickman — médico
Quaker e analisando de Freud — tenta um esforgo analogo, ao menos na forma, ao de Foucault. Cf.: RIVERS apud
FORRESTER, 2017, pp. 83-84.

60 Seguindo a cronologia apresentada por Defert (apud FALZON; O’LEARY; SAWICKI, 2013, pp. 21-22), o
encontro de Foucault com a obra de Nietzsche — lido sob a perspectiva da investigacdo a histéria do saber e da
razdo — aconteceu depois do encontro com Hegel, Marx, Heidegger e Freud, suas referéncias em 1953. Apesar de
isso ser impreciso, pois Foucault falou vérias vezes que chegou a Nietzsche através de Bataille e a Bataille por
Blanchot; em uma de suas Ultimas entrevistas nosso filosofo afirma que visitou Nietzsche por causa de Heidegger.
61 Em sua producéo da década de 1980, Michel Foucault ha de propor uma nova designagdo para o fenémeno
humano, que ndo sera tematizada aqui: 0 si mesmo ou o soi. Alain Miller (1997, p. 334) afirma que a psicandlise
pode ter fascinado Foucault, de tal modo a ponto de acompanha-lo até mesmo nos lugares nos quais ndo é nomeada
— notadamente na década de 1980. Ainda seguindo o que ele diz, Foucault, por ter lido Lacan, sabia que a ética
kantiana estava em ligag8o direta com a descoberta de Freud. Explorar uma ética pré-kantiana, “fazendo o elogio
da ética antiga”, ¢ “sua maneira de ultrapassar a psicanalise”. Desse prisma, a influéncia de Kant na trajetoria de
Foucault também estaria, desse modo, na forma como problematiza a psicanélise.

62 Subversao do sujeito e dialética do desejo no inconsciente freudiano apud LACAN, 1998, pp. 807-842.

83 0 “conceito” de sujeito de reconhecimento de Lacan advém, grosso modo, das problematizaces de sua posicao
diante do conceito de personalidade — devemos essa contribuicdo a Dunker, que discute essas questdes no curso
Conceitos Fundamentais de Jacques Lacan, disponivel em:
https://www.youtube.com/watch?v=0h_XnFaH8uU&list=PLIHDVKUxuaFrt_hmYrQ0OBKw9bx6wm8r5
Acesso em: 21/06/2017.




21

ponto fulcral de sua producéo acerca da subjetividade. Dessarte, sera visto que a originalidade
de Foucault repousa no que ele fara do problema do Homem® — enquanto produto de duas
tematizagdes, a saber, (i) da inquiricdo kantiana acerca das condicdes transcendentais de
possibilidade da experiéncia possivel, e (ii) da antropologia. E indicado por nosso filésofo que,
seguindo o capitulo final d’As palavras e as coisas, quanto mais se tematiza o0 Homem,

pretensamente para a sua autonomia, mais se tem como resultado formas de heteronomia.

Abordando As palavras e as coisas®, pretendemos evidenciar que o foco da
problematica esta ndo em Lacan ou no ser do sujeito, ou na questdo do poder; o foco esta
ajustado aos saberes que se interessam pelo conceito Homem, criando-0 no desdobramento
mesmo de suas investigacdes. E mais: como isso pode ter um fim, se olharmos o movimento
dos saberes em todas as transi¢es na ordem dos saberes que levaram a criacdo do Homem. A
psicanalise lacaniana aparece na nog&o (ainda a ser investigada) de inconsciente®® estruturado

como linguagem.

Pretendemos tornar evidente ao cabo do segundo capitulo como as arqueologias
transformaram os modos como Foucault trata a psicandlise, trazendo outro modo de tratamento
as problematicas nas quais ela surge ao longo de sua obra. Diante disso, nossa conclusédo
pretende tornar manifesto como o problema da descontinuidade nos ata as maos para a procura
de um sistema foucaultiano, tdo-somente nos permitindo mostrar convergéncias, estabelecer
padrGes no recorte proposto. Havemos de evidenciar um pensador assistematico que, ao
circunscrever suas problematicas eleitas apontou para os erros e acertos da psicanalise em

relacdo a muitas delas.

6 E importante notar também que apesar da diferenca geracional entre Lacan (nascido em 1901) e Foucault
(nascido em 1926) os dois tiveram duas determinantes e principais influéncias, com as quais cada um fomentara
seus devires: Lévi-Strauss e Saussure (este cujo pensamento foi apresentado a Foucault na Ecole Normale por
Merleau-Ponty, em 1949, ano em que gradua-se em psicologia e obtém diploma de altos estudos em filosofia, com
um trabalho sobre Hegel sob a supervisdo de Hyppolite). Para ndo falar no endosso dos dois, em determinados
momentos de suas producdes, por Bataille e pelo surrealismo, além do envolvimento de ambos com Althusser e o
marxismo (DEFERT apud FALZON; O’LEARY; SAWICKI (org.), 2013, p. 15).

8 Considerado por muitos, segundo Sabot (2016b), como um manifesto do estruturalismo.

% Sera visto no segundo capitulo em que sentido se pode dizer que a apropriagdo deshiologizante lacaniana do
inconsciente freudiano €, como ja aponta Grace (apud FALZON, O’LEARY; SAWICKI (org.), 2013), uma
apropriacdo em termos de faux amis.



22

2 A PSICANALISE DE 1954 A 1957

2.1 ALGUMAS PROPOSICOES HERMENEUTICAS

Os textos que ora propomos a discutir trazem um Foucault recém-formado em filosofia
e psicologia®’. O debate que nos inserimos, de certo modo, ndo existia antes da publicacio dos
Ditos e escritos, na Franga, em 1994, Se tomarmos a recepcao usual desses escritos, teremos
a posicao, por exemplo, de Moutinho®, que vé Foucault como desenvolvendo, de certo modo,
a filosofia de Merleau-Ponty; e, através dela, redesenhando a fenomenologia nos primeiros
escritos. O que tomamos como mais um esforco unificador que encontra resisténcia em nossa
acepg¢ao da “obra” do “autor”. Visto que, 14 seria possivel imputar marxismo, estruturalismo,
fenomenologia e outras influéncias de sua formacdo. O que coloca algumas alternativas de

direcionamento das analises.

Mais do que a pergunta classificatoria de encontrar um Foucault fenomenodlogo,
marxista ou defensor da clinica fenomenoldgica, faz-se necessaria a analise dos textos mesmaos,
a luz dos comentadores, nesse caso. Pois, ndo encontramos Foucault comentando esses textos
de 1950. Do contrario, estariamos a apontar eixos de continuidade ou sistematizariamos

inapropriadamente sua producdo ou, ainda, de forma vazia, apenas apontando as influéncias e

57 Na época da graduagéo de Foucault, a formagdo em psicologia envolvia a de filosofia (formado em filosofia, em
1948, e em psicologia, em 1950.), sendo apenas posteriormente as formacbes separadas na Franca. Cf.
MOUTINHO apud Kinesis, Vol. I, n° 02, Outubro — 2009, p. 02 -12. Na época de producdo dos primeiros textos,
no inicio dos anos 1950 Foucault lecionava na principal instituicdo de ensino de filosofia na Franca, a Ecole
Normale Supérieure, ocupando também o posto de psicélogo no hospital psiquiatrico de Sainte-Anne. Em 1953,
Foucault frequenta o primeiro dos conhecidos Seminarios de Lacan no Sainte-Anne. O psicanalista francés o
considerava um “amigo distante”, ainda em 1964 (LACAN, 2006, p. 278), onze anos depois de conhecer Foucault.
Hyppolite que apresenta Lacan a Foucault, por sua vez, é figura influente para o filésofo francés. Presente em sua
vida desde quando lhe lecionou filosofia, em 1946, tendo Ihe orientando num trabalho em Hegel (perdido) para
obtencdo do diploma de altos estudos em filosofia, em 1949; em 1957, ao ler a Historia da loucura, aconselha
Foucault a transformar o texto em tese e submeter a Georges Canguilhem. N&o nos estendendo demasiado nos
fortes lagos dos dois, Foucault, na vacancia no cargo de docente no Collége de France, por ocasido da morte do
mestre, através de uma selecéo, assume seu lugar. Boa parte dos detalhes biograficos contextuais aqui presentes
podem ser acompanhados em DEFERT apud FALZON; O’LEARY; SAWICKI (org), 2013.

88 Gutting traz alguns desses escritos em seu livro de 1989; também o faz Forrester, em 1990. Seus focos sdo
maltiplos, entretanto. Com a devida vénia, Habermas (1985) e Honneth (1988) desconheciam os textos aqui
analisados quando apresentaram suas leituras de Foucault. O que prejudicou suas respectivas reflexdes, juntamente
com o erro recorrente de sistematizar as contribui¢@es do filésofo. Algo sintomaético entre os estudiosos de Foucault
a época aponta para uma certa negligéncia quanto ao periodo ora apreciado. Em conferéncia de 1995, Machado
refere-se a produgdo da década de 1960 como sendo do “primeiro Foucault”, apesar de comentar, rapidamente,
alguns textos da década de 1950.

8 A psicologia, segundo Moutinho (2009), um pouco antes da formacao de Foucault, dos pontos de vista de Sartre
e Merleau-Ponty (professor de Foucault), é entendida ao modo bergsoniano, como um meio para se chegar a
metafisica — associagdo discutida, principalmente, nos textos de 1950.



23

encerrando a questdo. O motivo para uma andlise direta, sem procura disso de uma influéncia-

mor, estd nas palavras do proprio Foucault:

Quanto a mim, os autores de que gosto, eu os utilizo. O Unico sinal de
reconhecimento que se pode ter para com um pensamento como 0 de
Nietzsche, é precisamente utiliza-lo, deforma-lo, fazé-lo, ranger. Que os
comentadores digam se se é ou ndo fiel, isto ndo tem nenhum interesse.

As influéncias estdo 14, de fato, mas de modo peculiar e de certo modo cifradas, diriamos. De
toda forma, nosso objetivo ndo é o de rastrear influéncias, como ja feito por comentadores como

Ribas’, mas o contato direto com o texto e sua recepgao.

A despeito dessas influéncias, as referéncias a psicologia e a psicanalise véo
desaparecendo pouco a pouco de sua obra, ndo mais cativando o interesse do filésofo e
psicologo, interessado em outras problematicas, como pode ser facilmente mapeado nos livros,

artigos e cursos’?.

Diante da ideia da universidade francesa que consistia na defesa de uma filosofia nos
termos cartesianos, do cogito (“uma vez que a filosofia na Franca nasce com Descartes, ela s6
pode avancar de uma maneira cartesiana”’®), Foucault opta por outro caminho. Apontando esse
esforco a fenomenologia e existencialismo franceses na tentativa de reestabelecer o cogito, ou
em esforco analogo de fundar o sujeito do conhecimento. O que veremos a seguir ndo deixa de

ser uma resposta ou uma via alternativa a académica francesa, tal como Foucault caracterizava.

Como deve ser visto, nos distanciaremos da interpretacio de Noto’®, ancorada na de
Mezan”. Discordando em dois pontos especificos, a saber, que nos escritos de 1970 Freud é
esse “génio mal” e os textos até a década de 1960 tendem a ser elogiosos a psicanalise. Caberia,
em nossa interpretacdo, esse elogio apenas n’As palavras e as coisas, quando Foucault a

considera ao lado da etnologia enquanto caminho para a superacdo das chamadas ilusdes

O FOUCAULT apud RIBEIRO, Renato J. (org.). Recordar Foucault. Sdo Paulo: Editora Brasiliense, 1986 p. 46.
Como diz Machado (2017), Foucault afirmava, quando interpelado por estudiosos de Nietzsche e Marx que
guestionavam o modo como o fildésofo francés se utilizava de suas contribui¢des, que se trata de “torcer” o autor,
de modo que, nessa “desfiguracdo”, ele diga algo que ou ndo interessa as exegeses vigentes dos especialistas ou
utilizar seu aparato conceitual como ferramentas de analise. Poderiamos dizer que ha um esforco analogo em
Binswanger relativo a Heidegger (como sera visto no respectivo momento).

I Cf.: RIBAS, 2011.

2 A titulo de exemplo, O uso dos prazeres (1984), segundo volume da Histéria da sexualidade, assinala uma
quebra na continuidade em relagdo ao primeiro livro, de 1976 — este, como se sabe, pensado como uma introducédo
geral a um conjunto de no minimo 6 livros. Num olhar retroativo, as quebras de continuidade temética se
avolumam.

8 FOUCAULT, Michel. About the beginning of the hermeneutics of self. Lectures at Dartmouth College, 1980.
Tradugdo: Graham Burchell. The University of Chicago press: Chicago, 2013. p. 21

" NOTO, 2016, p. 67.

> MEZAN, 1985.



24

antropoldgicas. Nao ha, em nossa leitura, essa mudanca subita em relagdo a psicanalise, que
consistiria em afirmar que Foucault € majoritariamente elogioso a psicanalise em 50 e 60 e que,
a partir da problematica da sexualidade e biopoder, passa a um tratamento duro ao saber de
Freud. Consideramos ultrapassada a ideia de que haveria uma contradi¢do interna da obra de
Foucault relativa ao saber psicanalitico. Se as linhas a psicandlise variam de uma problematica
a outra, ndo ha contradicao propriamente dita, mas, como o ja por nés defendido acima, uma

investigacdo do papel da psicanalise em cada problematica.

O resultado disso pode ou ndo ser elogioso. Em 1970, ndo ha um rechago ao saber de
Freud. Basta olhar para declaracGes na época em que Foucault flertava com as anélises de
Deleuze e Guattari. Principalmente, a ocasido em que lhe é perguntado se endossava outras
formas de terapia que a psicanalise — notadamente esperava-se que ele arrematasse com a
esquizoanalise deleuziana —, ao que ele retruca que a freudiana seria uma boa terapia, como
disso da testemunho Whitebook®. A isso se somaria mais um aspecto, apontado por Derrida’’:
a variacao da letra de Foucault a psicanalise se deve a propria ambiguidade da letra de Freud,
além do apontado por Noto’, as modificacdes conceituais operadas por Freud ao longo de sua

producao.

N&o acreditamos que, de fato, seja um problema para Foucault, por exemplo, as
modificagbes no corpus freudiano do conceito de Trieb. Foucault ndo esta preocupado com a
interpretacdo mais acurada de Freud, mas como dissemos, em como a psicanalise se insere ou
ndo nas problematicas que elegeu para tematizar — ha problematicas em que a psicanalise nao
tem papel, € preciso dizer. Ademais, como veremos no A psicologia de 1850 a 1950, Foucault
considera os escritos de Freud do inicio até o fim, com largas referéncias (como expresso em
outros textos do periodo até 1962, pelo menos. Depois desse periodo, as referéncias ao texto de
Freud ndo sdo tdo claras, mas, em sua maior parte, como largamente dito pelos comentadores,

sdo alusivas e ironicamente lancadas).

Noto também faz 0 movimento que é executado por Alain Miller em 1989: o de analisar
a partir de um escopo determinado da obra de Foucault a trajetoria que a psicanalise 1a faz de
“instrumento de critica a objeto da critica”, o que ao nosso ver, como ambos fazem, ¢ uma
interpretacdo ultrapassada da obra de Foucault, se olharmos sob a ética das problematicas.

Segundo Noto, Derrida afirma que no Doenca mental e personalidade, de 1954, Foucault

® WHITEBOOK apud GUTTING, 2005, p. 312.
" DERRIDA, 1963; DERRIDA apud ROUDINESCO, 1994,
8NOTO, 2017.



25

aponta para uma transi¢do no pensamento freudiano de uma fisiologia biologizante nos Trés
ensaios para uma espécie de filologia nas Cinco licbes (1905 e 1909, respectivamente). Ent&o,
se seguirmos a hipdtese de Derrida, segundo a qual, a ambiguidade do tratamento a psicanalise
nos escritos de Foucault se deve a variacdo mesma dos escritos de Freud, veremos que ela ndo
se sustenta, pois ndo se trata de exegese, mas de analise critica do tratamento da psicanélise a
determinado problema.

Uma Gltima demarcacdo nesse topico. Noto menciona, sem muito desenvolvimento, a
suspeita de que sub-repticiamente as investigacdes de Foucault em 1984 endossam Freud. A
partir de Alain Miller, acreditamos se tratar na verdade de uma mudanca de abordagem e um
ultrapassamento, respectivamente: a psicanalise na problematica da sexualidade, em 1984, ndo
mais se pautaria por uma ontologia que perquire sobre o sentido do ser do homem, mas por uma
investigacdo sobre a producéo histdrica do sentido. E verdade que, tomada nesses termos,
afinaria as investigacfes de Foucault as de Freud por enveredar, segundo Noto, em 70 e 80
(diriamos, apenas, em 1980) na questdo ndo da ontologia nos trilhos acima, mas de uma
hermenéutica preocupada com a producdo histérica do sentido da existéncia. Além disso,
figuraria um ultrapassamento de Freud lendo as linhas dedicadas a Oneirocritica de Artemidoro
(sua Interpretacéo dos sonhos), o que quereria Foucault ao aparentemente sem uma propulséo
tratar dos sonhos em sua Historia da sexualidade, sabendo que a sexualidade, pelo menos em
Freud, é a base de todo o edificio tedrico da psicanalise? Merquior — que entrevista Foucault
junto a Rouanet e um dos principais criticos brasileiros do filosofo francés — se refere a
Artemidoro como “anti-Freud”, por considerar o sexo como esse prenuncio de prodigios

futuros, em vez de um significante supremo’®.

Se abrissemos médo das fases que usualmente servem de meio para analise da obra de
nosso autor, olhando para os textos, nos quais a psicanalise tem cadeira cativa: de Forrester a
Noto e Han-Pile, passando por Grace, afirmariamos: ndo importa se se trata de proto-
argqueologia, arqueologia ou genealogia, a psicanalise é inserida em tramas maiores. Soma-se a
essa constancia, o papel — ou o corte ou a ruptura — que a psicanalise traz, usualmente ser
colocado em segundo plano. Ou seja, é relativizada a posi¢do da psicanélise, ela aparecendo,
até onde nosso escopo investigativo atingiu, enquanto mais um momento, capitulo ou aspecto

de uma narrativa maior.

 Cf.. MERQUIOR, 1985, p. 207. Ndo cabe aqui um maior desenvolvimento neste tdpico especifico da
problematica da sexualidade. Em um trabalho futuro pretendemos desenvolver esse ponto.



26

Alguns exemplos devem indicar nossos motivos para justificar esse olhar a “obra” ela
mesma. Comparemos, por um instante, momentos distintos da obra de Foucault. Se olharmos a
Introducéo a O sonho e a existéncia, de 1954, encontramos o jovem fildsofo tracando uma linha
que vai de Heraclito a Binswanger, tendo como pano de fundo a hermenéutica onirica. Se
pusermos lado a lado a Introducéo e A vontade de saber (1976), os dois textos dialogariam num
ponto especifico, a saber, a minimizacdo da obra freudiana, situada em ambos enquanto um
momento duma grande trama. Quanto ao modo de relacdo entre o ocidente e 0 sexo, em 1977,
na conhecida sabatina com os lacanianos, Foucault explica que um dos aspectos d” A vontade
de saber foi deslocar o corte de Freud® para Tertuliano (com a ideia de “uma verdade obscura
da alma a ser liberada pela confissdo”®!); ora, em 1954, em relagdo ao tratamento do sonhos,
ele desloca, mais uma vez, o corte freudiano (em outras palavras, a (ndo) “novidade” de Freud)

dessa vez para Binswanger.

Foucault minimiza o papel do psicanalista austriaco nos termos acima, mas ndo deixa
de reconhecer, no caso da Introducdo, o que muda no jogo hermenéutico onirico depois do
Traumdeutung. Obra que nos idos de 1976%2, é ressaltada sua importancia®® em comparacéo aos
Trés ensaios sobre a sexualidade: a novidade de Freud em relacdo a sexualidade enquanto essa
figura fundamental da existéncia humana, é definitivamente algo que os médicos do séc. XIX,
e, antes deles, os diretores de consciéncia, ja prestavam muita atencdo — assim como o termo

neurose.

Trazendo para 0 momento de 1981 em diante na obra de Foucault, Binswanger esta para
a hermenéutica como Lacan para a modernidade: Binswanger retoma o tratamento onirico nos

esquecidos termos de uma teoria do conhecimento — deixada de lado pela psicologia do séc.

8 Cuja importancia real, para o Foucault de 1977, é a de ter colocado pelo avesso a teoria da degenerescéncia,
cujos “papas” eram a sexologia e a criminologia, sendo a primeira alimentada pelas linhas freudianas em seus
primeiros passos.

81 Tema trazido, depois de 1977, nos cursos de 1980 (Do governo dos vivos) e em 1982 (A hermenéutica do sujeito),
comparando a conversao platonica (acesso duplo & Verdade e a verdade da alma) a conversdo cristd (pela obra de
Tertuliano sobre a peniténcia, o acesso a “verdade instituida”, a fé, esta separada da verdade da alma desvelada
pela confissdo) Cf.: FOUCAULT, Michel. A hermenéutica do sujeito. Tradugdo: Méarcio A. da Fonseca e Salma
T. Muchail. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2004, p. 166 n. 11.

82 Em 1976 — no primeiro volume da histéria da sexualidade, A vontade de saber — temos sua arqueologia (grosso
modo, analise da interagdo entre saberes e pratica sociais), na qual outro caminho é trilhado, caso o comparemos
com o empreendimento do artigo de 1957. Comparado ao debate no nivel do saber em 1957 — o que ndo excluiu
praticas sociais, mas secundariza sua importancia —, o texto de 1976 mostra arqueologicamente o que possibilitou
o surgimento de um saber como a psicanalise, a partir de transformacdes biopoliticas na secularizacdo das préaticas
de confissdo para um controle da sexualidade — trajetéria cujo capitulo final, segundo Foucault, é a psicanalise.
Em 1957, o caminho até a psicanélise é pela via do saber, dos pressupostos tedricos da psicologia, em relacdo a
qual ela ¢ um momento, com o endosso irrefletido de diversos preconceitos; em 1976, trata-se da analise dos
saberes e préaticas que transformaram o sexo em discurso, possibilitando a emergéncia do saber psicanalitico.

8 Uma obra de pretensdes cientificas que, por ser publicada em livro, antes de acessivel a uma comunidade seleta
de cientistas, se junta a Origem das espécies de Darwin, como bem aponta Forrester (2009).



27

XIX —, trazendo 0 movimento de transcendéncia da liberdade humana para a realidade clinica,
antes povoada pela sexualidade e pelas pulsdes; no caso de Lacan, ele teria reatado os lacos
com a velha linhagem do cuidado de si, num cenario tomado pelo conhece-te a ti mesmo.
Acerca desta Ultima retomada de uma tradi¢do, Foucault ndo deixa de tracar, caso examinemaos
0s escritos do periodo, uma linha que vai grosso modo de uma tradigdo helenista — Marco

Aurélio enquanto expoente — a Lacan®.

Encontramos um movimento semelhante no artigo de 1957, A psicologia de 1850 a
1950. Quando a psicanalise € inserida numa linha de correntes psicologicas e colocada como
um elo nas correntes psicoldgicas. Essa tradi¢do tende a, digamos, na ascensdo de novos elos,
que tentam resolver os problemas dos precedentes, ndo os resolver, legando inevitavelmente a
psicanalise preconceitos ndo-problematizados. Freud teria endossado, na leitura de Foucault,

preconceitos psicoldgico-evolucionista-mitologicos — 0 que sera tematizado na se¢do abaixo.

Além disso, em entrevista de 19818°, cerca de um ano ap6s a morte de Lacan, Foucault
afirma que o psicanalista francés procurou ir na contraméo do esforco de fazer da psicanalise
um capitulo sofisticado da psicologia. O que nos faz afirmar, a partir das colocacdes de nosso
filésofo, nos dois momentos (1957 e 1981), da tentativa freudiana de tornar a psicanalise um
capitulo da biologia evolucionista. Além de, ndo intencionalmente, de acordo com A psicologia
de 1850 a 1950, também um capitulo da psicologia — quanto a isso, acreditamos que é mais
acurado dizer que Freud buscou, estabelecer as bases para uma metapsicologia diferente da
vigente a época, em vez de colocar a psicanalise como um capitulo da psicologia, o que defende
Foucault em 1957. De certo modo, Lacan € reconhecido justamente por um desvio ao fugir da
ancoragem na biologia® (Lacan estaria inserido, através de seus Escritos, publicados no mesmo
ano que As palavras e as coisas, em 1966, na aqui ja mencionada “tradi¢do” que buscou

subverter a figura do sujeito; que o coloca junto a Nietzsche, Heidegger e ao proprio Foucault®?).

8 Quanto a famosa ilacdo entre o cuidado de si e Lacan, ela é trazida, como é de ciéncia de todos, do curso de
1981-1982, A hermenéutica do sujeito. Por ser uma frase truncada, sem desenvolvimento anterior e ulterior, seja
na mesma aula ou em textos e nos cursos, ha uma série de artigos que trabalham o tema. O mais notorio deles é o
livro de Allouch (A psicanalise é um exercicio espiritual? Resposta a Michel Foucault. Tradugdo: Maria Rita
Salzano Moraes e Paulo Sérgio de Souza Jr. Campinas: Editora da Unicamp, 2014), com a introducéo de Chaves.
8 Cf.: Lacan, o libertador da psicanélise (1981) in D&E, vol. I, pp. 229-230.

8 No tocante as especificidades do caminho de Lacan em relagdo a Freud para trazer um exemplo, Alain Miller,
lembrando uma maxima do ultimo Lacan (“todo mundo € louco, isto €, delirante”), afirma do abandono a qualquer
nocdo de normalidade guiando o trabalho terapéutico cf.: MILLER, 2011, p. 10.

87 Grace (apud FALZON; O’LEARY; SAWICKI, 2013) traz um Foucault que, ao ler os primeiros textos de Lacan
e o0s de Lévi-Strauss se depara com 0 sujeito que é a base das ciéncias humanas e da filosofia. De um lado, ele é
colocado como livre; de outro, como determinado por condi¢Bes sociais, descobrindo nosso filésofo, que se fazia
necessario tentar se libertar de tudo o que esté por tras do pronome “eu” (je).



28

Ver-se-4 a todo momento esse jogo de erros e acertos da psicanalise, ndo importa a
fraseologia de seu pensamento, que sé evidencia algo ndo diferente do que dizia Forrester, em

1990: a relacdo com a psicanalise ja era complexa em 1950.

2.2 BINSWANGER VERSUS FREUD E HUSSERL: O LUGAR DA PSICANALISE NA
HERMENEUTICA ONIRICAS®

Sabe-se da importancia da questdo do sentido para a psicanalise. Do tratamento da
histeria a interpretacdo dos sonhos, a importancia do sentido se avulta de muitas maneiras. Ver-
se-a que no tocante ao que sera a seguir discutido, ndo se trata de atribuir ao sintoma amnésico
de um paciente histérico um sentido a partir de uma vivéncia anterior. O jogo do debate presente
na Introducéo pretende investigar a ligacdo necessaria entre sentido e significado nos sonhos

dos analisandos.

Para esse empreendimento o jovem Foucault coloca o trabalho da fenomenologia clinica
existencial na versdo de Binswanger®® um carater fundacional e imprescindivel — assim como
sua inovacdo em introduzir a dimensdo da temporalidade na analise da doenca mental, como
pode ser visto no livro de 1962. Foucault lecionara, entre 1952 e 1954, na Universidade de Lille,
um curso chamado Binswanger e a fenomenologia. O que colocaria tanto a Introdugdo a O
Sonho e a existéncia, quanto o Doenca mental e personalidade como uma espécie de produto
das discussdes de suas pesquisas e aulas do periodo®, tendo de acordo com Defert, como as

principais influéncias a fenomenologia e 0 marxismo.

8 O mais acurado nessa secdo seria mapear a Introducéo e o livro Doenca mental e personalidade, pois as
temaéticas sdo contiguas. Entretanto, alguns aspectos nos fizeram optar por ndo visitar diretamente o texto de 1954.
A comecar, o livro original é de dificil acesso, o que faz com que as informagdes aqui dispostas acerca desse livro
sejam reproducdes, ainda que criticas, de comentadores. A obra é reescrita em 1962 e, pelos testemunhos
disponiveis, guarda pouco da obra original — pelo que pudemos mapear, as referéncias diretas a Binswanger
permaneceram inalteradas. Por esse motivo, nossos comentarios a essas referéncias podem ser vistas ao longo da
secdo dedicada a Introducdo, por haver identidade temética. A obra de 1954 trata de uma andlise da doenca
enquanto alienacdo, dando a psicologia, devidamente refundada, o papel de desalienacéo da enfermidade mental
— ideia central do livro de direcdes hegeliana e marxistas. Nesse sentido, Foucault concede primazia a tarefa de
uma psicologia refundada a desalienagdo mental do doente. Desalienagdo que, aliés, deveria ocorrer, reservados
os respectivos sentidos e diregdes, as demais ciéncias humanas, como afirmam Birman e Hoffmann (a loucura,
nessa perspectiva, teria de ser estudada em andlise conjunta com elementos do Capitalismo). Ambos 0s
comentadores costumam tratar brevemente do livro reeditado, centrando suas andlises na tese de Foucault.
Afirmam, inclusive, que o livro de 1954 esta quase que completamente reformulado por causa da tese, de 1960
(tornada livro em 1961). Diante disso, trataremos o escrito de 1962 junto a tese de 1961, para a reconstrucao critica
do ponto de vista do autor no periodo. Cf.: BIRMAN; HOFFMAN, 2017, pp. 29-30.

8 Binswanger é comentado também por grandes nomes do pensamento como Bachelard (1994, p. 169), Merleau-
Ponty (1994, pp. 221-222), Heidegger (em algumas conferéncias, cartas e textos), Vaz (2001, p. 137) etc.

% As duas obras constam nos anais de Lille como trabalhos realizados entre 1952-1953, embora publicados em
1954. Cf.: ERIBON apud RIBAS, 2011, p. 24.



29

O médico suico — que participara das primeiras reunies da recém-criada psicanalise na
primeira década do século passado® — ao cabo de sua inquiricio em O sonho e a existéncia
ambiciona apresentar algo que fundamente nada menos que “todo o conhecimento concreto,

objetivo e experimental”’®, segundo Foucault.

O esforgo de Binswanger seria 0 de cingir a antropologia de modo que ela tome um
sentido originario, e tenha como objeto as formas de existéncia do ser-homem?®, Trata-se, nessa
longa introducdo, ndo de um prefacio stricto sensu, mas de uma introducéo a problematica
proposta por Binswanger, em seu O Sonho e a Existéncia. Nesse primeiro trabalho conhecido
de Foucault, esta o seu envolvimento breve e intenso com a psicologia de base fenomenoldgica,
enquanto uma alternativa a psicanalise. Isso renderd ao nosso filésofo diversas autocriticas que
pdem em xeque a base mesma da psicologia existencial®. Que seria, como ele relata em 1984,
o envolvimento com uma metafisica que consistia em lidar com estruturas existenciais
atemporais e universais — justamente, um dos aspectos da critica que Heidegger faz a
apropriacdo de sua analitica existencial por Binswanger, maior referéncia de Foucault em
1954%,

O debate ndo € apenas com a psicanalise e com a fenomenologia. A psiquiatria esta
timida e brevemente presente para ressaltar a exceléncia da analise do médico suico, que vai
contra a ideia de que a doenga seria um processo objetivo e o doente um lugar inerte no qual a

doenca se desenrola em um determinismo interno.

Enquanto Binswanger, em seu dialogo ininterrupto com Freud, criticava o naturalismo
de suas concepgdes, Freud contra-atacava criticando as “necessidades religiosas e
metafisicas”®, no trabalho do suico. O que seria, de certa forma, aferido por Foucault, sem

imputar 6nus algum para Binswanger. Na Introducéo, o jovem Foucault afirma que Binswanger

%1 Cf. ROUDINESCO, Elisabeth. Historia da psicanalise na Franca: A batalha dos cem anos, Volume I: 1885-
1939. Traducéo: Vera Ribeiro. Rio de Janeiro: Jorge Zahar editor, 1989. p. 101.

92 Sua versdo de daseinanélise é celebrada por Foucault em mais de uma ocasido. A famosa, truncada e longa
introducdo a edicdo francesa ao Sonho e existéncia do psiquiatra suigo € anterior ao texto Doenca mental e
personalidade, do mesmo ano, no qual ha também um comentario sobre Binswanger, na primeira parte
(DEFERT apud FALZON; O’LEARY; SAWICKI (org), 2013, p. 20)

% Quando falarmos em homem, nas analises de Foucault a Binswanger, queremos trazer o sentido antropolégico
existencial do termo — homem é ser do homem ou ser-homem.

% Qutras autocriticas a esse periodo estdo dispersas, seja de modo explicito, seja de modo velado, ao longo da obra
de Foucault, principalmente a partir de 1961, como pode ser facilmente corroborado pelos comentarios de Birman,
Forrester, Han-Pile e Noto.

% E importante aqui a mencdo da critica analoga feita a psicanalise na problematica da sexualidade. L4, a
concepcdo de sexualidade enquanto composta de estruturas atemporais seria uma posi¢do da psicanalise a qual a
série Histdria da sexualidade veio para contrapor.

% Cf.: ROUDINESCO, 1989, p. 432.



30

trata de uma antropologia que €, diriamos, um caminho construido com elementos da filosofia,
literatura e da mistica (0 que entreveria uma significacdo antropoldgica dos sonhos, cujos
termos serdo vistos a seguir, no decorrer do texto). A despeito disso, teria a fenomenologia em
Binswanger para Foucault o estatuto de “ciéncia dos fatos”. O resultado dessa ciéncia seria uma
antropologia de base fenomenoldgica®’, que analisa o contetido estrutural efetivo do
Menschsein, a variagdo binswangeriana do Dasein heideggeriano® — uma existéncia “que se
vive, que se experimenta”. Conteudo estrutural, de acordo com Foucault, que tem um nome e

atravessou uma historia.

Deve ser asseverado que o esfor¢o fundacionista de todo o conhecimento sobre o ser-
homem também estende-se a psicologia. A antropologia reformada por Binswanger enquanto
fundamento de uma investigacdo psicoldgica serd mencionada na Introducéo e, conforme Ribas
nos da testemunho, o desenvolvimento de uma antropologia fundacional é preocupacédo do

jovem Foucault em seu primeiro livro, Doenca mental e personalidade®.

Ademais, a introdugdo trata também da estrutura da obra O Sonho e existéncia. Foucault
afirma que seria um erro dizer que Binswanger apenas aplica na clinica 0s conceitos e 0s
métodos da filosofia da existéncia. Em relacdo ao modo de trabalho de Binswanger, sua
interpretacdo causa desconforto aos heideggerianos. O motivo é que o psicanalista suico ndo
partiu dos conceitos indicativo-formais do filésofo de Messkich ao tratar de sua verséo clinica

da fenomenologia, ele os modificou e aplicou no alivio do sofrimento de quem o procurava.

Se, de um lado, Binswanger move a fenomenologia para modifica-la, tematizando o
Dasein a procura de sua estrutura transcendental (“do fundamento ontoldgico da existéncia
concreta dos homens”), fugindo dos métodos empiricos da psicologia — “descrigdo
experimental e naturalista® —, Foucault por seu turno movera a fenomenologia para atacar a

psicanalise.

97 |deia que fundamentaria a psicologia, fundago posteriormente modificada para a nocao de antropologia social,
no Doenga mental e personalidade, saindo da fundagédo dasainanalitica da Introducéo, para uma analise da doenca
mental enquanto alienacdo mental a ser investigada junto as estruturas do capitalismo (cf.. MOUTINHO, 2009, p.
198). Ao contrario de Ribas (cf.. RIBAS, 2016), ndo acreditamos tratar a Introducdo de uma refundacéo da
psicologia, mas, seguindo Moutinho, um ataque ao psicologismo. Por nossa leitura, acreditamos tratar a Introducgéo
de fornecer base a qualquer conhecimento sobre 0 homem — o que abarcaria a psicologia, mas ndo nela néo se
ateria —, como afirma o préprio Foucault no inicio do texto.

% O proprio Heidegger aponta erros significativos nos desenvolvimentos de seu “discipulo” — da confusdo de
indicativos dnticos com ontoldgicos, visdo transcendente do homem, endosso tacito de uma metafisica a erros
terminoldgicos, passando imprescindivelmente por erros nos diagndsticos. Para mais detalhes sobre a
daseinanélise de Binswanger e sua relagdo com Heidegger: cf. LOPARIC, 2002.

% RIBAS, 2011.

10 NOTO, 20186, p. 58.



31

O cerne da critica estd nas questdes do significado, sentido e interpretagdo n’A
interpretacéo dos sonhos, de Freud*?, levada a cabo através de um debate com as Investigaces
Ldgicas, de Husserl*®?. Uma empresa ja explorada, diga-se, por Hyppolite, cujas contribuicdes
ecoam nos textos de Foucault da década de 1950, como bem aponta Noto%. Hyppolite explorou
a confusdo de Freud entre indice e significacdo, além de destacar o mérito de Husserl por té-los
diferenciado (o que é explorado por Foucault na Introducédo, de 1954). No tocante as técnicas
hermenéuticas de Freud e a fenomenologia de Husserl, Foucault defende que a analise do sonho

proposta por Binswanger ultrapassa ambas%4,

De acordo com Forrester, a Introducdo traz dois pontos principais: (i) a analise ao
Traumdetung, confrontando a interpretacdo de Husserl e de Freud quanto ao problema do
significado como uma critica a uma metafisica da interpretagéo, trazida também em 1969, n’A
arqueologia do saber e em 1976, n’A vontade de saber; e (ii) as formas de sujeito produzidas
por essa metafisical®®, tema, de certo modo, tangenciado por Noto'%. De acordo com ela, a
ligacdo entre a procura (diriamos, de acordo com a Introdugdo que se trata mais do
estabelecimento que de uma procura) pelo fundamento ontoldgico da existéncia 6ntica dos
homens esta atrelada ao sonho e a interpretacdo. Justamente, o ponto segundo o qual nos sonhos
0s modos de existéncia sdo trazidos — a interpretacdo viria ao trabalho de evidenciar esses

modos.

Por outro lado, € caracteristica principal dos comentérios a Introducdo — leia-se,
principalmente, Silveira e Noto — uma reconstrucdo do debate Freud-Husserl, tal como
apresentado por Foucault, a luz do problema da significacdo. Como o cerne da critica de
Foucault a Freud esté nas linhas de Binswanger, a ele aqui sera dada mais atencéo que a Husserl.
O pai da fenomenologia serve de ponte entre os dois, pois ele trata da ligacdo necessaria entre

indice e significacdo.

Ora, o cerne da novidade de Binswanger esta na completa repaginacdo do mundo

onirico, em relacdo aos desenvolvimentos freudianos — por mais que a influéncia de Husserl

101 Como bem lembra Forrester (2009, p. 17), Freud, um neurologista respeitado, contava entdo com 43 anos no
quando da publicacéo do Traumdeutung.

102 0 jovem Foucault chama atencéo para a proximidade temporal entre os textos de Freud e Husserl: o primeiro,
concluido em 1899, oficialmente aparece em 1900 e, o segundo, em 1901, atravessados por problematicas afins.
103 Cf.: NOTO, 2017, p. 148.

104 \Veremos Foucault em seu ultimo livro, de 1984, Histdria da sexualidade vol. 111 O cuidado de si, tematizar os
sonhos numa espécie de didlogo tangencial com a psicanalise. Cf., principalmente, a primeira sessdo: Sonhar com
0s préprios prazeres.

105 FORRESTER, 1990, p. 291.

196 No artigo A psicanalise para Foucault: Ontologia ou hermenéutica?, Noto, na linha do defendido por Forrester,
sustenta que o texto de 1954 antecipa as tematicas das tecnologias de si, da década de 1980.



32

seja fundamental e fundacional, a novidade que a Introducéo vem celebrar é a de Binswanger.
O que quase ndo é falado nos comentarios sdo os caminhos tragcados por Foucault até
Binswanger, que consiste numa sequéncia textual, diga-se, sui generis, que na ordem do texto,
inicia com Binswanger, trata de Freud, Husserl, traz de forma desordenada Shakespeare,
Novalis, Platdo, Heréclito e Campanella; passeia, assim, pela literatura, filosofia e mistica,
finalizando com Binswanger — lista que bem poderia incluir a Oniromancia de Artemidoro,

trazida em 1984, no Cuidado de si.

O que Foucault quer ao trazer todos os autores que traz, inclusive citando obras do séc.
XV, no original, pode ser suspeitado nos seguintes extratos acerca do problema do destino do
homem, ao logo dos escritos trazidos: “Desde a antiguidade, 0 homem sabe que no sonho ele
se encontra com o que ele € e o0 que ele sera; com o que ele faz e com o que ele fara; ele ali

descobriu esse no que liga sua liberdade a necessidade do mundo®®””; e:

0 que mudou segundo as épocas nao é essa leitura do destino nos sonhos, nem
mesmo os procedimentos de decifragdo, mas, antes, a justificacdo dessa
relagdo do sonho com o mundo, da maneira de conceber como a verdade do
mundo pode antecipar-se a si propria e resumir seu porvir em uma imagem
que néo poderia reconstitui-la sendo turvada®®.

Dessarte, as investigacGes de Freud, Lacan e de Husserl sobre a ligacdo entre imagem e
significado sdo secundarias para o jovem Foucault, de 1957 — ou mesmo desvios da tradi¢do a
qual Binswanger ¢ vinculado. Do lado da psicanalise, por ndo conseguir fazer falar as imagens,
estabelecendo, segundo Foucault, uma ligagdo significativa contingente, provisoéria e arbitraria;
do lado da fenomenologia, por conseguir “falar as imagens”, mas “ndo [ter dado] a ninguém a
possibilidade de empreender sua linguagem”*%®. Em outras palavras, do lado dos psicanalistas
(Freud, Klein e Lacan), a imagem é incapaz de falar e do lado de Husserl tem-se uma teoria do
simbolo e da ligacdo necessaria entre imagem e significado, entretanto, enquanto efeito

107 A nogéo binswangeriana de mundo é um tanto espinhosa por algumas razdes. Sabe-se que para Heidegger néo
ha separacédo entre o Dasein e 0 mundo; para Binswanger, o sonho € o0 movimento da liberdade em dire¢do a um
mundo; Foucault ndo traz o que significa Welt para o psiquiatra suigo; Para Heidegger, € a rede referencial
significativa, que permite, por exemplo, ao Dasein que ele saiba para que serve o martelo e o prego. Estamos,
portanto, numa encruzilhada, pois o termo tem uma conotacdo transcendental, diferente da acepg¢éo heideggeriana
e 0s estudiosos do assunto (Loparic, Soria e 0 Foucault de 1957) tomam por definido o significado de mundo. Por
isso, ndo desenvolvemos a nogdo de mundo, ja que ndo iremos aqui inserir a no¢do heideggeriana, pois seria uma
transgressao conceitual. Inserimos a significacdo de Heidegger até onde houver respaldo na literatura especializada
(o que justifica a utilizacdo de Han-Pile em extratos textuais de Foucault nos quais ndo esta claro a acep¢do dos
conceitos em jogo.

108 Introdugéo (in Binswanger) D&E, vol. |, pp. 93-94.

109 Introdugéo (in Binswanger) D&E, vol. I, p. 86.



33

incontornavel tem-se o solipsismo; este, contornado por Jaspers numa solu¢do em termos de

uma mistica entre médico e paciente, insuficiente para Foucault!!°.

Considerando as composicdes tedricas brevemente acima esbocadas, o que lhe interessa
ao jovem Foucault na analise existencial é a liberdade e 0 mundo enquanto constitutivos do ser-
homem e evidenciados no sonho. Nessa linha, a sexualidade, cara a psicanalise freudiana é

substituida pelo movimento de transcendéncia da liberdade do Menschsein.

N&o trata sua Introducdo apenas de reestruturar uma nova hermenéutica, mas,
acreditamos, trata-se de mostrar a novidade de Binswanger em reorganizar as relacdes de
significacdo longe da 6tica do inconsciente!!! ou das consequéncias solipsistas da analise
husserliana; ou seja, a Introdugéo quer mostrar, na esteira de Novalis e de tantos outros, que
cada imagem presente no universo onirico ndo sao representacdes do sujeito, mas cada uma

delas é o proprio sujeito que sonha. O que é ilustrado no seguinte extrato:

O sonho, como toda experiéncia imaginaria, é indicio antropolégico de
transcendéncia; e, nessa transcendéncia, ele anuncia ao homem o mundo,
fazendo-se mundo ele préprio, e tomando ele proprio as espécies da luz e do
fogo, da 4gua e da escuriddo. O que nos ensina a historia do sonho para a sua
significacdo antropoldgica é que ele & ao mesmo tempo revelador de mundo
em sua transcendéncia, e também modulacdo desse mundo em sua substancia,
sobre o elemento de sua materialidade*?,

Descricao que destoa dos dois textos — o de Freud, A Interpretacédo dos sonhos e o de
Husserl, InvestigacGes légicas — examinados na Introdu¢cdo. Ambos sdo descritos como um
duplo esforco do homem de reassumir-se, reassumindo a si préprio sua significacdo. Esforco

ndo concretizado, portanto.

Sabe-se largamente, segundo o jovem Foucault, que antes de Freud os sonhos eram uma
espécie de non-sens da consciéncia. Afirmag¢do que ecoa a assertiva do austriaco n’A
interpretacd@o dos sonhos, na qual diz que quer tratar como sagrada escritura 0 que 0s autores
anteriores encaravam como uma “improvisacao arbitraria”, trazida no “embarago do momento”
de relato a um terceiro — sendo esse, segundo Freud, o Unico erro dos autores que propuseram
a investigar os sonhos: o de presumir como arbitrario o contetdo que aparece no relato do

sonho.

110 Jaspers tem um trabalho importante ao introduzir a “volta” de Husserl “ds coisas mesmas” na psiquiatria, de
acordo com Wertz (apud DREYFUS, Hubert L.; WRATHALL, Mark A (org.). Companion to Phenomenology
and Existentialism. Wiley-Blackwell: Londres, 2006. p. 402). Foucault ignora as contribui¢fes de Jaspers, l&
apontando uma mistica, e deixa passar a curiosa cosmologia do psiquiatra suico.

111 Na tradicdo mistica, o inconsciente seria algo como o eco do mundo abafado no homem, como apontado por
Hartmann. Cf.: Introdugdo, p. 96.

112 Introdugéo (in Binswanger) D&E, vol. I, p. 97.



34

Freud chama aten¢do, entdo, para uma censura onirica (“da resisténcia a irrup¢ao dos
pensamentos oniricos na consciéncia”) — denominada por ele, resisténcia ou recalque. Censura
cuja atuacdo da-se no nivel quase imperceptivel do detalhe, atacando “elementos fracos e

indistintos”, impedindo que sejam retratados tal como apareceram®'?,

Se Freud vai contra a corrente positivista que negava os atributos antes atrelados aos
sonhos, ele parece ignorar a tradicdo a qual recorre Foucault para reforcar a acuracidade da
analise de Binswanger; pode-se dizer, desse modo, que Freud da, na Introducdo, um passo
importante em relacdo a corrente psicologica que Ihe é imediatamente anterior (séc. XIX), e,
em contrapartida, ignora completamente a relagcdo entre sonho e liberdade em direcdo ao
mundo. De todo modo, a partir de Freud sera tarefa da hermenéutica explorar o sentido oculto

dos sonhos'!4,

Nessa linha, Foucault dird em sua Introducdo que para Freud, “as formas imaginarias
do sonho trazem as significagdes implicitas do inconsciente”: o que implica que o sentido dado
nos sonhos ndo € evidente, mas estd velado por de elementos oniricos que manifestam
“contradesejos”; argumenta Foucault que, se a tematica do sonho ¢ a realizagdo de desejos e,
com o proprio sonho ndo sendo a efetivacdo do desejo, o que temos € um “contradesejo”, oposto
ao proprio desejo que mostra sua recusa a saciedade. O sonho seria para Freud, diz nosso
filésofo,

um misto funcional; se a significacdo se investe de imagens, € por um excesso,
como uma multiplicacdo de sentidos que se superpdem e se contradizem. A
plastica imaginaria do sonho ndo &, para o sentido que nele emerge sendo a
forma de sua contradicdo®®.

Desse modo, a analise freudiana enfatizaria a semantica da linguagem dos sonhos,
enquanto suas estruturas morfologica e sintatica sdo deixadas de lado — “a imagem ¢ um pouco

mais que a realizagdo imediata do sentido”, observara Foucault.

Ao sonho foi dado a fala pela psicanalise'®, ignorando a “realidade de linguagem” do
onirico da seguinte forma: se a fala é precedida por uma estrutura de linguagem, justamente por

ndo saber da estrutura da linguagem onirica a psicanalise freudiana “jamais seria uma apreensao

113 Cf.: FREUD, Sigmund. A interpretacéo dos sonhos. Traducdo: Renato Zwick. L&PMPOCKET: Porto Alegre,
2017. p. 539-548.

14 Dirfamos que Freud se torna um capitulo da hermenéutica, cujos capitulos vizinhos seriam sobre
Schleiermacher, Dilthey, Heidegger e Gadamer — e algum subcapitulo, em Heidegger, acerca de Binswanger.

115 Introdugéo (in Binswanger) D&E, vol. I, p. 76.

116 N&o sera a Ginica vez em que Foucault apontara para a relacéo entre Freud e a fala do paciente. Outros episddios
surgem ao longo de sua produgdo que apontam para essa relacdo. Acreditamos que 0 mais marcante pode ser
conferido Histéria da loucura. La Freud restitui a fala ao louco, mas, por ndo colocar em xeque as instituicdes que
contribuem para sua segregacgdo, endossa as estruturas mesmas que permitem seu apartar do social.



35

compreensiva do sentido” onirico; ela se limitaria a interpretar como que um vocébulo de um
idioma, do qual se ignora a graméatica — tomariam lugar na hermenéutica freudiana a

probabilidade e a coincidéncia significativa, o que torna seu esforco insustentavel.

O sentido dos sonhos, portanto, em Freud, é deduzido e adivinhado por algo que se
esgotaria em si mesmo (o sonho e a fala), sem o background que necessariamente o precede (a
linguagem). Dessarte, a propria fala teria uma estrutura de linguagem que a precede e sustenta
— nas palavras de Foucault, “um mundo de expressdo”!’, completamente ignorado pelos
psicanalistas. Além disso, Freud teria cometido o erro da metafisica classica quando esta
imputou ao mundo fisico a vontade e o entendimento divinos — segundo Foucault, Freud teria
substituido Deus pelo desejo, no povoamento do imaginario. O que Forrester batiza de “uma

teologia das significacdes” 1'8: a verdade antecipa sua propria formulag&o.

Nessa linha, a investigacdo freudiana a imagem esta exclusivamente arvorada em
decifrar o sentido que esta sempre por detras da imagem, no que ela esconde ou substitui.
Estabelecer-se-ia ai um lago entre a imagem e o sentido da ordem do possivel e do contingente,
pela deducéo e probabilidade — o proprio Freud, por sua vez, argumentaria o contrario, como o
proprio Foucault menciona: além de a estrutura da imagem ter “uma sintaxe e uma morfologia
irredutiveis ao sentido”, hd um lago necessario entre a imagem e o sentido. A imagem, seria
uma “linguagem que se exprime sem formular”. Como trazido na Introdugédo, o incéndio no
sonho, por exemplo, mostra o desejo sexual o qual se busca apagar desesperadamente; o sentido

encontra-se escondido nas formas expressivas dessa imagem.

Posicdo que ndo se sustenta, segundo nosso fildésofo. Falta nessa analise uma gramatica
do imaginario, uma analise do ato expressivo e 0 desenvolvimento de uma teoria dos simbolos
na chamada por ele “mitologia tedrica” freudiana; ndo sendo considera a realidade mesma do
ato expressivo, em sua necessidade, Freud envereda pela adivinhacdo e probabilidade na

construcio de “um Iéxico interindividual com as simboliza¢des mais frequentes”°.

O simbolo para a psicanalise estaria na tangéncia entre a significacdo limpida e o
material residual da imagem vinda da percepcao — pulséo inconsciente de um lado e consciéncia
perceptiva do outro, ora se unindo, ora se opondo no jogo freudiano. Esse contraste seria
evidenciado no caso do presidente Schreber. Diz Foucault que Ia é nitida a marcha da

significacdo “em um mundo imagindrio, € a estrutura propria desse mundo através de sua

117 Introdugéo (in Binswanger) D&E, vol. I, p. 77.
118 |hid.; FOUCAULT apud FORRESTER, 1990, p. 290; 2009, p. 59.
119 Introdugéo (in Binswanger) D&E, vol. |, pp. 75-78.



36

referéncia ao sentido”. Através de correlagdes simbolicas Freud vai identificar a figura do pai
e a figura do proprio doente por detras e de suas imagens, a0 mesmo tempo que aponta para a
conclusao na forma de “uma armadura magica do delirio paranoico”, que culmina na suma: “Eu
ndo amo nada nem ninguém, eu s6 amo a mim”. De todo o modo, Freud abandona o
empreendimento de uma teoria do simbolo — o que Husserl h& de desenvolver — no quando da

analise do caso Schreber'?°,

Freud, também Husserl, partem da posicdo segundo a qual as imagens ndo seriam
neutras. Uma vez que elas ndo o sdo, mas tem algum sentido, coube as suas investigacdes
desenvolver o modo como elas adquirem sentido e como é possivel interpreta-las. A semantica
freudiana teria negligenciado a expressividade inata da imagem, além e anterior a qualquer
analise semantica e representacional. O que na pratica seria, segundo Noto'?!, uma fuga a

subjetividade expressa na imagem e da morfologia propria do imaginario.

J& no tocante a Lacan, ele teria — ao lado de Klein — esse rapido momento de destaque
no final da primeira do texto. Lacan fez da Imago — de acordo com Roudinesco, “uma
representacdo inconsciente através da qual um sujeito designa a imagem que tem de seus
59122

pais”*““ — o ponto de cristalizacdo da “dialética significativa da linguagem”, ponto este no qual

se deixa fascinar pelo interlocutor que ela se constitui”. Diz Foucault:

Uma anélise & maneira do Dr. Lacan, que busca na linguagem o elemento
dialético no qual se constitui o conjunto das significacGes da existéncia e no
qual elas concluem seu destino, a ndo ser que o verbo, ndo se instaurando em
didlogo, efetue seu Aufhebung sua libertagdo e sua transmutacéo. (...) a Imago
ndo é sendo fala envolta, em um instante silenciosa.

Entretanto, a psicologia da imagem e a psicologia do sentido, cujos cernes sao,

respectivamente, a presenca e a virtualidade da linguagem, ndo encontram uma unidade.

A psicanalise, assim, teria confundido a realizacdo de significacbes com a inducgéo de
indicios, onde o sentido se identifica com a imagem, sendo unidos pelo simbolo, enquanto valor
simbdlico da imagem onirica'?; além de ndo distinguir os signos com sentido imanente dos
com significacdo situacional.

De um lado, haveria em Freud “indices objetivos que marcam na imagem estruturas
implicitas, acontecimentos anteriores, experiéncias permanecidas silenciosas”; de outro, “o lago

global e significativo que funda o sentido do material onirico e o constitui enquanto desejo

120 pid., p. 79.

121 NOTO, 2016.

122 ROUDINESCO; PLON, 1997, p. 371.

123 Introdugéo (in Binswanger) D&E, vol. I, pp. 81-83.



37

incestuoso de regressdo infantil ou de retorno e de envolvimento narcisico”. A énfase no
inconsciente, seguindo a argumentacdo de Foucault teria negligenciado um problema

incontornavel na hermenéutica onirica: o problema das relagdes entre significacdo e imagem.

Finalmente, ainda que a perspectiva de Lacan se aproxime a sua propria, Foucault
encerra a primeira parte de sua Introdugo afirmando que “a psicanalise jamais conseguiu falar

as imagens”1%4,

2.3 AS SIGNIFICACOES EM FREUD, HUSSERL E BINSWANGER: POR UMA TEORIA
DA SIGNIFICACAO ANALITICO-EXISTENCIAL

A fenomenologia conseguiu falar as imagens; mas ela ndo deu a
ninguém a possibilidade de empreender sua linguagem?*?®

No tocante a Husserl, Foucault esta preocupado em suas teorias do simbolo e do signo,
presentes na primeira e sexta investigacao de Logische, avaliando a possibilidade de restituir a
imanéncia da significacdo a imagem. Tendo tratado no momento anterior de sua Introducéo do
valor simbodlico da imagem onirica, Foucault aponta aqui para um “jogo” (ndo € expressao do
texto) em Freud, em contraste com Husserl, de uma decifracdo da imagem — tanto o que ela
mostra, como o que ela esconde. O acumulo de indicios unifica a significacdo, mas nédo sao a
significacdo, porquanto trata-se de uma indicacdo contingente, apesar de ter sempre presente 0

desejo incestuoso enquanto constante do sentido do onirico.

Nesse sentido, no texto posterior, A psicologia de 1850 a 1950, apesar da evidente
preferéncia pela analise existencial como alternativa a psicologia, Foucault reconhece que a
questdo fundamental — dos preconceitos endossados pela psicologia e herdados pelos saberes
que dela “sairam” — ndo esta encerrada e a ambiguidade ainda vigente nas diversas formas de
psicologia parece ser “coextensiva a existéncia humana”. Nessa perspectiva, no texto posterior,
A psicologia de 1850 a 1950, apesar da evidente preferéncia pela analise existencial como
alternativa a psicologia, Foucault reconhece que a questdo fundamental — dos preconceitos
endossados pela psicologia e herdados pelos saberes que dela “sairam” — ndo estd encerrada e
a ambiguidade ainda vigente nas diversas formas de psicologia parece ser “coextensiva a
existéncia humana”. Acaba por la afirmar que uma analitica existencial antropologica —

analisando a maneira pela qual a existéncia “se temporaliza, se especializa e, finalmente, projeta

124 pid., p. 80.
125 |bidem., p. 86.



38

um mundo” — pode ndo figurar como alternativa, mas pode dela “esquivar-se”, por defender
uma anélise do homem pelas suas condi¢des de existéncia e pelo que Ihe ha de mais proximo:

sua historial?s.

Vé-se acima que o interesse de Foucault na critica a psicanalise — apesar da dura frase,
segundo a qual Freud so teve e tem a importancia que tem devido a impureza de seus conceitos
—vai além de uma simples critica destrutiva ou um elogio massageando egos. Quando ele inicia
a fala sobre Freud, no A psicologia de 1850 a 1950, afirma de seu endosso a velhos preconceitos
conhecidos da psicologia, porém completara afirmando da novidade de Freud: comparando-o a
Janet e Jaspers, a despeito dos mencionados “conceitos impuros”, ele levou as ultimas
consequéncias a analise do sentido, conferindo um estatuto objetivo a significacdo, buscando
“reaprendé-la no nivel dos simbolos expressivos, no proprio ‘material’ do comportamento; ele
lhe deu como contetido uma historia real ou (...) o afrontamento de duas historias reais”: do
individuo, com a sequéncia de suas experiéncias vividas e da sociedade, com suas estruturas

impostas ao individuo; o que possibilitou um “estudo objetivo das significagdes*?’,

Ou seja, no tocante a psicanalise, apesar de ter sido colocada como incompleta na
Introducéo, no texto A psicologia de 1850 a 1950 ela contribui para o esforco fundacionista
binswangeriano ndo por sua contribuicdo a hermenéutica onirica, mas em vigilia, enquanto

ferramenta de critica social.

Longe do social, na primeira investigacdo, Husserl distingue o indice e a significacdo
por meio de uma apreensao global que tem como fundamentais os fendmenos de expressao: sei
0 gue outra pessoa quer dizer através de sua fala e dos indicios trazidos, por exemplo, por seu
tom de voz e expressdo corporal. Segundo Husserl, tal como reconstruido na Introdugdo, um
indice ndo possui significado em si mesmo. A fala e a modulagéo da voz s&o duas atividades
que apesar de simultaneas nao sdo idénticas, elas seriam preferivelmente, opostas e, a0 mesmo
tempo, complementares. Quando as palavras me escapam, da-se lugar entdo a inducéo de
indicios para a compreensdo do sentido: “o tom da voz, o indicio das palavras, os siléncios,
inclusive os lapsos me guiardo para fazer-me presumir que meu interlocutor sufoca de

colera”'?8, Prossegue Foucault:
Por si mesmo o indice ndo tem significacdo: e ele s6 pode adquiri-lo de

maneira secundaria e pela via obliqua de uma consciéncia que o utiliza como
ponto de referéncia ou como um marco. Eu vejo buracos na neve com forma

126 Cf.: A psicologia de 1850 a 1950 (1957) in D&E, vol. I, pp. 150-151.
127 A psicologia de 1850 a 1950 (1957) in D&E, vol. I, p. 152.
128 |pid., p. 82.



39

de estrelas regulares e cristais de sombra. Um cacador vera tais coisas como
os tracos frescos de uma lebre. Sdo duas situacdes vividas, seria vao dizer que
uma comporta mais verdade que a outra, mas no segundo esquema manifesta-
se a esséncia da indicagdo, na primeira’?,

Desse modo, a significacdo da-se em Husserl quando a consciéncia associa os indicios; quanto
mais material associativo, mais acurada a significacdo. Nao basta, como na psicanélise, o
estabelecer de uma identidade imediata entre sentido e imagem por uma nogdo nao
desenvolvida de simbolo. Faz-se necessario um estudo que vise a formacdo da imagem antes
de sua expressdo verbal. Diante da contingéncia dos atos de formulacdo, imaginacdo e

percepcao, Husserl aponta para a necessidade de um ato Gnico para a atribuigdo de significado.

O que ndo garante a exceléncia da andlise husserliana. Ainda se encontra em aberto a
procura de um fundamento que atribua necessidade as significacdes; se em Freud temos a
satisfacdo do desejo, a fenomenologia nos oferece acesso a presenca do sentido em um contetido
imaginério, sendo a significacdo apreendida no ato de sua expressdao. Todavia, Husserl ndo
consegue atingir a objetividade: o ato de significagdo esta ancorado na consciéncia, num modo

de interioridade.

Em Binswanger, o sonho alcanca o estatuto existencial, apontando para 0 movimento
de transcendéncia da existéncia concreta em diregdo ao mundo. O sonho revela para
Binswanger o mundo em sua transcendéncia. Sonho é projecdo da existéncia em dire¢do ao
mundo (o que para Heidegger seria impensavel, pois, como se sabe, ndo ha uma separacao entre
existéncia e mundo®°). Uma interpretacdo dos sonhos seria uma reducio transcendental, mais
ontoldgica que propriamente fenomenoldgica: a partir da ideia husserliana suspende-se as
imagens oniricas e investiga-se 0 movimento mesmo da imaginacdo com uma mudanca
significativa, qual seja, por ndo se tratar de um ente ideal, mas do modo de ser da existéncia.
Acreditamos que o cerne da exceléncia da analise de Binswanger apontada por Foucault,

comparado a Freud e Husserl, esta justamente na fundacdo ontoldgica da psicologia onirica.

N&o se pode deixar de notar, comparando a Introdugdo com As palavras e as coisas,
que, se em 1954, Foucault afirma que a psicanalise freudiana na questdo da interpretacao

deveria, digamos, ouvir as contribui¢Ges de Binswanger (posteriormente, em 1966, adequada a

129 |bidem.

130 Como ndo é nosso intuito um exame da obra de Heidegger, nos reservamos a ndo nos aprofundar nos
comentarios aqui expostos. Contudo, temos interesse na recepcao desconfortavel e indigesta das contribuices do
fildsofo aleméo por Binswanger, Boss e Foucault, e disso nos ocuparemos em trabalhos futuros.



40

forma das chamadas analiticas da finitude), em 1966 esse é o trunfo da psicanalise lacaniana,

diga-se — o de ndo se envolver ou nio endossar uma analitica da finitude!3L,

De toda forma, de acordo com o que nos reconstrdi Foucault, o objetivo de Binswanger
com O sonho e a existéncia € o de conseguir um contetdo fundamental para uma analitica
existencial que dé conta do ser-homem — colocado proviséria e ontologicamente como
“conteudo efetivo e concreto” da estrutura transcendental do Dasein —, do Menschsein — objeto

privilegiado da andlise, que em Binswanger vai ocupar o lugar efetivo do Dasein heideggeriano.

Se ao cabo das perquiri¢des husserlianas, de acordo com Foucault, o que temos é uma
moénada que sonha, incapaz de romper a barreira da consciéncia, temos em Freud o chamado
homo natura — o diagnéstico de Binswanger € endossado por Foucault. Em relacdo ao chamado
homo natura!®, trata-se este de uma suma da concepgéo de ser-humano em Freud, onde estaria
presente a defesa de um forte reducionismo biologico, uma mecanizacdo da “totalidade da
experiéncia humana”. Vé-se, como aponta Soria, uma tentativa de remediar o déficit da
psicanalise em problemas como o da autonomia através da filosofia. Essa tentativa conta com
0s sonhos enquanto reveladores da realizacdo ou da alienacéo da liberdade humana®*® — dessa
forma, traria a baila tanto a histéria individual como “a propria condi¢do existencial e
ontoldgica do homem™!34, Para o suico, a posicdo freudiana ndo é filosofica, psicoldgica ou

antropoldgica, mas puramente bioldgica, ndo dando conta, por exemplo, da “religido, da moral

131 Nesse sentido, defendemos aqui a conclusdo de Noto, em seu artigo de 2016. Han-Pile chega a um resultado
completamente oposto, que consiste em afirmar que Binswanger ndo incorreria na chamada analitica da finitude.
O problema é que Han-Pile, intercambia e equivale os conceitos dele com os de Heidegger, o que ndo é plausivel,
caso olhemos as posicdes dos comentadores de Binswanger (como Soria e Loparic). Além disso, para salvar o
psiquiatra suico de uma filiagdo a analitica da finitude, Han-Pile recorre & conceitos metafisicos. Apesar desses
elementos, caberia uma leitura mais aprofundada tanto de Han-Pile e Noto quanto dos comentadores por elas
trazidos. Pelo nosso interesse no debate e pelo material por n6s examinado, isso seré realizado num futuro préximo.
Cf.. HAN-PILE, Béatrice. Phenomenology and anthropology in Foucault’s “introduction to Binswanger’s Dream
and existence”: a mirror image of the Order of things?. History and Theory, n. 54 (December 2016), pp. 7-22.
182 O conceito de homo natura, como afirma Soria, é desenvolvido pelo autor suico num texto chamado A
concepcdo de homem a luz da antropologia (1936) — o texto-base foi de uma palestra proferida em ocasido aos 80
anos de Freud. Noutro texto chamado Recordagdes de Sigmund Freud (1956), ele afirma a paternidade do conceito
em Nietzsche. Soria defende que a acepgao do termo em Nietzsche poderia elucidar seu uso pelo psiquiatra suico.
Cf.: SORIA, Ana Carolina Soliva. Freud, Binswanger e a concep¢do de homo natura. Revista Dois Pontos:.
Curitiba, S8o Paulo, vol. 13, n. 3, pp. 125-141, dezembro de 2016.

133 Sabe-se que Binswanger aplicara sua interpretacdo de Heidegger ao problema da existéncia humana para
construir uma alternativa ao chamado reducionismo biolégico freudiano; j& Lacan, por seu turno, procurara Hegel,
via Kojéve, para as lacunas e déficits do discurso freudiano, em temas diversos. Grace (2016) aponta para as mas
consequéncias para a psicandlise, pelo esforco de Freud de desvencilhar-se da filosofia. Lacan notard, inclusive,
de acordo com Grace, que alguns conceitos freudianos tém vicios de paternidade no Idealismo aleméo.

134 Cf.. NOTO, Carolina. O déficit ontoldgico da psicanalise: Foucault leitor de Hyppolite. doispontos:, Curitiba,
Séo Carlos, volume 14, nimero 1, pp. 145-157, abril de 2017. p. 145.



41

e das artes” *°. Uma antropologia filosofica fenomenoldgica seria a Unica saida para sanar os

déficits da concepgdo de homem freudiana.

Ademais, se visitarmos A psicologia de 1850 a 1950, vemos a Freud ser imputado, “sem
davida”, quando desenvolve sua teoria dos instintos, o eco de um mito biolégico acerca do
homem (“instinto de vida, de expansdo, instinto de morte ou repeti¢do”). O que ecoa também
na noc¢do freudiana de doenca e suas implicacBes socioldgicas. Relativo a doenca, Foucault
afirma, indubitavelmente, que a doenga ¢ como se fosse uma “regressdo a um estado anterior
do desenvolvimento afetivo”, replicando um velho tema de Spencer e dos “fantasmas

evolucionistas”. Assim, diz Foucault:

(...) foi no interior do sistema freudiano que se produziu essa reviravolta da
psicologia; foi no decorrer da reflexdo freudiana que a andlise causal
transformou-se em génese das significagGes, que a evolugdo cede seu lugar a
historia, e que o apelo a natureza é substituido pela exigéncia de analisar o
meio cultural .3

Dito de outro modo, aqui estd um desenvolvimento de nog¢des gravitacionais e “genealdgicas”

do conceito de homo natura tal qual imputada a Freud por Binswanger.

O psiquiatra suico ndo estd em melhor situacdo, caso analisemos o que Foucault deixa
escapar na Introducdo: para Binswanger, a liberdade do ser humano tem o estatuto, no minimo,
peculiar. O movimento de ascensdo e de queda, estrutura ontoldgica da existéncia humana,

segundo Loparic,

trata-se de uma Unica onda vital de forma senoidal, com fases ascendentes ou
vitoriosas e descendentes ou malogradas, que acontece sem qualquer
participacdo voluntaria do individuo no qual se manifesta. Binswanger recorre
a filosofia e a mitologia gregas para sugerir que a pulsacéo da vida resulta de
uma forca originaria de ordem cosmica, pré-pessoal e pré-individual, o que da
a existéncia humana um sentido também suprapessoal e supra-individual**’.

A principio, o conceito de liberdade em Binswanger é proximo ao kantiano: no segundo, a
liberdade condicionada a lei moral e, no primeiro, a liberdade condicionada a um ordenamento
césmico, sem voluntarismo do agente. Surpreendentemente, Foucault ndo trata desse explicito
contrassenso entre uma liberdade radical e formas existenciais heterébnomas que pouco ou nada
se distanciam de uma explicacédo plantonista ou teolégica do homem. Binswanger trocaria 0s
imperativos bioldgicos do sujeito freudiano pela necessidade da heteronomia de uma forga

originaria.

135 SORIA, 2016, p. 126
136 A psicologia de 1850 a 1950 in D&E, vol. |, pp. 141-142.
187 LOPARIC, 2002, p. 384.



42

Voltando a Freud, o modo de uso por Foucault do conceito de homo natura — para atacar
as posicOes freudianas — pode nos fornecer algumas indicacdes desse debate. Como é
largamente sabido, para Nietzsche ndo é problema vincular o homem com a natureza. A
continuidade entre homem e natureza ¢ trazida justamente para atacar “os velhos passarinhos
metafisicos”, que remeteriam a existéncia humana a algo de outra hierarquia que a natural. Com
isso, 0 problema ndo é um condicionamento do homem & natureza, mas a uma corporeidade
aderegada por enfeites estranhos; corporeidade esta que € juiza do que “o homem ¢ no fundo de
seu ser” —como afirmara o psiquiatra suico em A concepcao de homem a luz da antropologia®®e,
Por Freud, de acordo com Binswanger, trata-se na clinica psicanalitica o resultado da interagcdo

entre as pulsdes e as coercdes culturais e ndo da existéncia concreta do homem.

Uma vez elucidada a concepcdo de homo natura binswangeriana, mencionada sem
muito desenvolvimento por Foucault em 54, o psiquiatra sui¢co esta interessado nos modos de
existéncia que se evidenciam no sonho. De acordo com o que nos reconstréi Foucault, nos
sonhos os modos de existéncia se manifestariam de forma significativa, sendo tarefa do
hermeneuta onirico decifrar os modos de existéncia que aparecem nos sonhos — o que
restauraria uma hermenéutica onirica voltada ao movimento de transcendéncia do Menschsein,
em sua liberdade. A contradicdo entre liberdade realizada ou alienada, expressa no relato
discursivo do sonho, é a chave de leitura onirica. O exemplo fornecido é sonho de uma morte

violenta. Diz Foucault:

Ela [essa contradi¢do] irrompe inclusive como seu sentido ultimo em todos o0s
sonhos assombrados pela angustia da morte. A morte € experimentada como
0 momento supremo dessa contradi¢do, a qual constitui em destino. Assim,
tomam sentido todos esses sonhos de morte (...), nos quais é preciso
reconhecer, afinal de contas, o afrontamento de uma liberdade contra um
mundo®3,

Em texto produzido na época da redacdo da Introducdo, em 1954, Binswanger defendera que,
uma vez desvelado na clinica ao doente a estrutura em geral de seu ser-no-mundo, ele encontra

a liberdade para todas as suas potencialidades*°.

O aspecto da finitude do Menschsein e a presenca peculiar dela no mundo onirico, faz
Foucault afirmar que o lago necessario entre imagem e sentido, ou a condi¢do de possibilidade

do sentido é a liberdade humana. Para Binswanger, a morte pode aparecer nos sonhos com pelo

138 BINSWANGER apud SORIA, 2016, p. 127; cf.: SORIA, 2016, p. 126.

139 Introdugéo (in Binswanger) in D&E, vol. I, p. 104.

140 BINSWANGER apud PEREIRA, Mario Eduardo Costa. Sobre os fundamentos da psicoterapia de base
analitico-existencial, segundo Ludwig Binswanger. Revista Latino-americana de Psicopatologia Fundamental.
Vol. IV, n. 1, pp. 137-142. p. 141. Disponivel em: http://www.scielo.br/pdf/rlpf/vAn1/1415-4714-rIpf-4-1-
0137.pdf. Acesso em: 17.07.2018.



http://www.scielo.br/pdf/rlpf/v4n1/1415-4714-rlpf-4-1-0137.pdf
http://www.scielo.br/pdf/rlpf/v4n1/1415-4714-rlpf-4-1-0137.pdf

43

menos uma outra face: a plenitude de uma reconciliagéo, expressa uma existéncia que se realiza
e ndo numa existéncia que se finda num mundo. Completa Foucault que o sonho ¢ “uma
explosdo da vida para a existéncia” — esta desperta enquanto a consciéncia dorme —
“descobrindo nessa luz o destino de sua morte”, encerrando que “em todos os casos a morte ¢

o sentido absoluto do sonho”**!.

A repeticdo dos sonhos de morte, como traz o jovem Foucault, demanda por seu turno,
como acerta Freud, a existéncia de uma dialética. Esta, ndo da tensdo “rudimentar” entre o
organico e inorganico. A morte ¢ “a contradi¢do na qual a liberdade, no mundo e contra o

mundo, se realiza e se nega a0 mesmo tempo como destino42,

O sentido de liberdade enquanto idéntica a transcendéncia do Dasein heideggeriano
pode nos servir de chave para a compreensao do termo em Binswanger. Noutras palavras — e
aqui seguiremos parcialmente a interpretacdo de Han-Pile — o suico busca compreender como
a liberdade mesma do homem € expressa e acessada de modo privilegiado no sonho. Haveria,
nesse sentido, alguns pontos de identidade entre o Dasein heideggeriano e o Menschsein do
psiquiatra suico, dentre eles o carater projetivo do ente analisado, que evidencia 0 movimento
de transcendéncia a liberdade. Segundo Han-Pile'*3, transcendéncia e liberdade sdo colocadas
como idénticas num escrito de Heidegger chamado Os fundamentos metafisicos da logica —
assim como ja estaria vagamente trazida essa associacdo em Ser e tempo. A transcendéncia
como liberdade aponta para uma projecdo, em sentido heideggeriano. Esse movimento da-se de
modo consciente através de algumas mediacGes no dia-a-dia do Dasein como leis naturais, a
politica, normas culturais e sociais etc. O Dasein apenas se projeta no mundo através desses

mediadores, entretanto, no sonho, ele esta livre — as media¢es entram em suspensao.

Essas mediagdes ganham corpo no indicativo mundo, o qual Binswanger define pela
letra de Heraclito, assim reproduzida no Sonho e a existéncia: “Os que estdo acordados tem um
mundo unico e comum (ena kai koinon késmon); o que dorme volta-se para seu proprio mundo
(eis idion apostrefe sthai)”'**. Fragmento que, de acordo com nosso pensador, é trazido a

proposito da loucura.

Outros complicadores do problema da subjetividade na posicdo do austriaco se

precipitam na Introducéo. Aos olhos de Foucault, o sujeito freudiano reviveria nos sonhos suas

141 Introdugéo (in Binswanger) D&E, vol. I, pp. 103, 104, 106.
142 |pid., p. 105.

143 HAN-PILE, 2016.

144 FOUCAULT, 1975, p. 47.



44

experiéncias passadas e encontraria na analise a expressdo do “determinismo das motivacgdes
inconscientes”*°. Teriamos, como visto acima, um contraste evidente entre Binswanger e
Freud, cada um com riscos e ganhos muito particulares. A partir do que se pode chamar um dos
cinco casos de maior importancia na obra freudiana, o caso Dora, 0 psicanalista teria, para
Foucault, suspeitado de que haveria no sonho mais do que a reencenacdo de experiéncias
passadas, estas simbolizadas no presente. Contudo, ele ndo conseguiria superar este problema

porque ndo considera 0 movimento transcendente do sujeito em sua liberdade no mundo.

Assim, numa leitura binswangeriana do sonho, 0 momento em que Dora apropria-se de
sua solidao, no mundo de uma virilidade masculina que a ameagava violentamente a todo o
momento, é o fim de sua psicanalise — Dora assume sua soliddo, o que possibilitou sua cura.
Um outro aspecto da leitura de Foucault do “caso Dora” ¢ que Freud nao teria notado o fato de

que ele proprio, por ser homem, teria a mesma significacdo e ojeriza destinada ao “Sr. K”.

Além disso, o caso Dora evidenciaria a posi¢cdo do sujeito que sonha, no método
freudiano. Diz Foucault que “a falha real da andlise freudiana ¢ ter visto ali uma das
significacbes possiveis do sonho e ter querido analisa-la dentre outras como uma de suas
multiplas virtualidades seméanticas”. O que suporia, ainda segundo o pensador francés, a
objetificagdo radical do “sujeito sonhando que viria a desempenhar seu papel entre outros
personagens, € em um cenario [onirico] no qual ele teria uma figura simboélica” correspondente.

Ainda segundo Foucault:

O sujeito do sonho, no sentido de Freud, é sempre uma minima subjetividade,
delegada, por assim dizer, projetada e permanecida intermediaria entre o jogo
do outro, suspensa em algum lugar entre o sonhador e aquilo com que ele
sonha. A prova é que, para Freud, esse jogo pode efetivamente, através de uma
identificacdo alienante, representar o outro, ou que um outro personagem
pode, por uma espécie de “heautoscopia”, representar o proprio sonhador 46,

Em contrapartida, o sujeito do sonho para Binswanger ndo é uma das significacdes contingentes
possiveis, mas “fundamento de todas as significa¢des eventuais do sonho”, manifestando-se
“como o devir e a totalidade da propria existéncia”. Ele ¢ o sonho todo, em todos os seus
elementos: “no sonho tudo diz ‘eu’, inclusive os objetos e os animais, 0 espago vazio, mesmo

as coisas mais longinquas e estranhas que povoam sua fantasmagoria” 4.

Para Binswanger, o0 sonho pGe em cena a subjetividade que faz seu relato. Sonho é

pressagio, no qual a doente revelaria no futuro ao seu analista o segredo que ndo conhece, ainda

145 Introdugéo (in Binswanger) apud D&E, vol. I, p. 117.
146 |pid., p. 108.
147 Introdugéo (in Binswanger) apud D&E, vol. I, p. 109, 111.



45

que isso tenha determinado o rumo de sua existéncia. Foucault dira que o detalhe numa imagem
onirica designaria esse segredo. A existéncia expressa no sonho se faz no tempo e se projeta

para o futuro, se reassumindo “no conjunto de seu devir’’*4®,

A partir do exposto pode-se entrever que Freud e Binswanger enxergavam a doenca
mental de forma diversa. Trata-se, como se sabe, das posi¢des dos dois num debate acerca das
causas mesmas da doenca mental, com duas correntes majoritarias que podem ser grosso modo
assim sumarizadas: os que defendem uma causa orgéanica e, outra corrente, que defendia uma
natureza causal ndo organica. Somando-se a isso, Foucault, com seu Doenca mental e
personalidade (também na versdo de 1962) nos traz, pelo que nos foi dado saber, uma discusséo
com diversos nomes dos dois lados desse debate acerca das verdadeiras causas da doenca
mental. Como é de larga ciéncia, Charcot destaca-se em nosso segundo grupo por ter enxergado
com suas histéricas, entre outras contribuicGes, a possibilidade de a doenca nédo estar localizada
numa determinada parte do corpo — concepcéo de grande influéncia no quando da entrada de
Charcot nos debates!*®. Freud ha de romper com as correntes médicas a ele contemporaneas,
Charcot incluso, imputado a doenca, por exemplo, a histeria, consequéncias psiquicas fruto de
vivéncias traumaticas. Binswanger esta ao lado de Freud em nosso primeiro grupo, apesar de

atribuirem as patologias causas bem diferentes um do outro.

Da parte do suico, no Doenca mental e psicologia, seré discutido em sua obra o papel
da temporalidade e da inautenticidade na constituicdo da doenca mental. La Foucault afirma
que, para Binswanger, “cada disturbio comporta (...) uma alteracao especifica do tempo vivido”.
Haveria no doente uma perturbacdo da temporalidade, que seria evidenciada no caso do

esquizofrénico. Diz Foucault que

o tempo do esquizofrénico &, ele também, irregular, mas é rompido pela
iminéncia do Repentino e do Terrificante, a qual o doente s6 escapa através
do mito de uma eternidade vazia; a temporalidade do esquizofrénico se divide,
assim, entre o tempo fragmentado da angustia e a eternidade, sem forma sem
contetdo, do delirios°.

148 Cf.: Introducdo (in Binswanger) apud D&E, vol. |, pp. 109-110. Arriscando-nos um pouco, diriamos que o
sujeito foucaultiano — se é que é possivel materializar um conceito sem fazer dele uma forma universal — em suas
palavras é “a cada instante fundado e refundado pela historia”. O sujeito, quando trazido em suas reflexdes, é
sempre pensado na historia. Se isso se deve a leitura de Binswanger ou, antes, eco da leitura de Heidegger, nao
cabe aqui discutir, mas apenas dizer que o sujeito retratado pela Introducdo é o mesmo trazido cerca de vinte anos
depois, em outro momento e noutra problematica FOUCAULT, Michel. A verdade e as formas juridicas.
Traducdo: Roberto Machado e Eduardo Jardim Morais. Rio de Janeiro: Nau, 1996. p. 10.

149 Os desenvolvimentos do modelo neuroldgico, que possibilitou a posicdo charcotiana, a partir dos estudos da
histeria podem ser conferidos no curso Os anormais (2002. pp. 335-365). E sobre o debate referido: PEREZ, D.
0. A cura através da psicanalise. 2018.(8m01s). Disponivel em:
https://www.youtube.com/watch?v=WI1VD6KaHTV4&t=95s . Acesso em: 20.05.2018.

10 FOUCAULT, 1975, p. 43.



https://www.youtube.com/watch?v=WIVD6KaHTV4&t=95s

46

Na aludida obra, Foucault é mais especifico quanto a interferéncia da anélise existencial
no tratamento dos transtornos mentais, como a perturbacao temporal da existéncia maniaca, na
qual, a abertura constitutiva do Menschsein encontra-se obnubilada. Dird Foucault: “o tempo ai
torna-se, por fragmentacdo, momentaneo; e, sem abertura sobre o passado e o futuro, ele
turbilhona sobre si proprio, procedendo ora por saltos, ora por repeti¢des”. Chamando fuga das
ideias tanto as repetigdes tematicas quanto as associagdes tematicas erroneas, “descontinuas e

ilogicas”, de quem tem a temporalidade perturbada, a luz do suigo.

Foucault ainda traz o caso de uma doente de Binswanger — trazida também na
Introdugdo — que possuia uma perturbacdo no Eigenwelt. Algo que pode ser, acreditamos,
aparentado com a suspensdo no nada do Dasein heideggeriano, na conferéncia O que é
metafisica?'®. A doente, Ellen West, num estado de angustia (também de acepcéo proxima ao
que Heidegger considera como angustia), perde o contato com seu proprio mundo, engquanto
rede de significagdes, ndo conseguindo mais inserir-se nesse mundo. West ficaria entre o desejo
de voar e o de “ficar cativa numa terra lamacenta que a oprima e a paralise”. Antes de seu
suicidio, 13 anos depois do inicio do tratamento, manifestou psicose e alguns sintomas como

anorexia e indiferenca afetiva®2.

Seja como for, o0 processo patolégico para Binswanger esta, pelo que pudemos aferir,
diretamente relacionado com a relacdo entre o doente e seu mundo (além dos indicios apurado
ao longo do presente texto, ainda temos os conceitos do suico, constantemente trazendo a
palavra Welt (mundo)). Tal processo, para o sui¢o, € o que ele chama Verweltichung. Segundo
Foucault, o cerne da doenga estaria nessa “unidade contraditéria de um mundo privado e de um

abandono a inautenticidade do mundo”2.

O que contrasta com Freud. Para ele, a neurose, por exemplo, esta ligada a trajetoria
libidinal, sendo “cada tipo de neurose ¢ um retorno a um estadgio de evolugao libidinal”. “A
historia da libido, de seu desenvolvimento, de suas fixagdes”, sobre o que boa parte da obra de
Freud tenta dar conta, segundo Foucault, ¢ “como a compilagdo das virtualidades patoldgicas

do individuo”®.

Aqui, em 1962, com o Doenca mental e psicologia, o esfor¢o de Foucault ndo serd mais

o de fundar uma psicologia, mas de apontar as condic¢des historicas de emergéncia da patologia

151 Cf.: HEIDEGGER, Martin. Marcas do Caminho. Traducdo: Enio Paulo e Ernildo Stein. Petropolis: Vozes,
2008.

152 Cf.. FOUCAULT, 1975, p. 46.

158 FOUCAULT, 1975, p. 48.

154 FOUCAULT, 1975, p. 19.



47

mental — e esta acreditamos ser uma mudancgas mais significativas da trajetdria textual de
Foucault: a breve preocupacéo fundacionista da década de 1950 verte-se numa investigacao das
condicdes historicas de surgimento de problemas diversos, cerne das problematicas: apenas
para nomear alguns dos esforcos emergenciais foucaultianos temos a psicologia, a patologia
mental, a loucura, a priséo etc. Textualmente falando, a literatura especializada, comparando as
obras de 1954 e 1962, aponta para o deslocamento de uma fundagdo antropoldgica para a

psicologia & “raiz historica da patologia mental”%,

2.4 0 LUGAR DA PSICANALISE NA PROBLEMATICA DA PSICOLOGIA NOS TEXTOS
DE 1957: UM DIAGNOSTICO CRITICO®

A importancia histérica de Freud vem, sem
divida, da impureza de seus conceitos®®’

A psicologia s6 se salvara mediante um retorno
aos infernos*®®

Nos idos de 1957, em seus escritos, Foucault buscava evidenciar a situagéo da psicologia
em sua época. Talvez, a primeira vez que textualmente se encontre a expressao a priori histérico
— o principal trazido no A pesquisa cientifica e a psicologia — que, no tocante a problematica da
psicologia, é a possibilidade de ela ser ou ndo cientifica, 0 que para nosso autor, encontra
solucdo no andamento da prépria pesquisa no campo psicologico. Assim, uma vez que esse
texto detém-se numa analise critico-descritiva e conjuntural da disciplina, o segundo texto do
periodo, A psicologia de 1850 a 1950, investiga em analises tedricas, linhas epistemoldgicas
obsoletas em vigéncia na psicologia. No primeiro, a analise € desenvolvida a partir de posicdes
de vivéncia em psicologia, com andlises amplas a diversos setores da disciplina, posicdes essas
enxertadas com a ironia e sarcasmo por vezes excessivo, caracteristicos de alguns textos futuros
(o que denotaria a nosso ver, no quando de 1957, um certo desdém de nosso fildsofo por seu
campo de formacdo e atuacdo); o segundo texto deixa um pouco de lado esse estilo irdnico
critico-descritivo e examina teorias em vigor, ainda em seu tempo, que considera nocivas a

psicologia (“ha menos de 50 anos”, “sob a forma de um certificado de licenciatura” e

15 RIBAS, 2011, p. 27 (italico do texto).

156 Os textos analisados serdo: A pesquisa cientifica e a psicologia (1957) e A psicologia de 1850 a 1950 (1957).
Ambos redigidos em 1953 (cf.: RIBAS, 2011, p. 51).

157 A psicologia de 1850 a 1950 in D&E, vol. I, p. 141.

1%8 A pesquisa cientifica e a psicologia in D&E, vol. VII, p. 123.



48

impregnada pela chamada por Foucault, “mitologia positivista”, com a tentativa de ser

reabsorvida pela filosofia)!®°.

N’A pesquisa cientifica e a psicologia Foucault aponta para os esforcos tedricos
vigentes — em “universidades provincianas”, a partir de “importantes idosos”, “com probidade”
e “jalecos brancos” — que consistiam enquadravam a psicologia em um positivismo e
naturalismo; em contrapartida, o esforgo pratico seria o de trabalhar pelo nascimento de uma

psicologia experimental.

Na pratica, o dilema da psicologia — analisada no nivel de suas instituicdes, formas
cotidianas e dispersdo de seus trabalhos — a época esta abaixo resumido pelo proprio Foucault:
“em psicologia, a pesquisa nado ¢ cientifica de pleno direito, ou, mais exatamente, suas formas
concretas ndo se articulam por si mesmas no horizonte de uma ciéncia que se determinaria por
seu proprio movimento como pesquisa”. Ou seja, sua cientificidade deve ser autoatribuida, ndo
precisando, por exemplo, de legisladores externos que se coloquem a tarefa dogmatica de
identificar a verdadeira psicologia e a falsa psicologia®®°.

Dos diversos agrupamentos de pesquisa em psicologia que recebem patrocinio
universitario e de diversos ministérios (enfileira Foucault: saide publica, educacdo nacional e
trabalho), apenas um mantém independéncia dos demais: a Sociedade Francesa de
Psicanalise. Foucault mostra o paradoxo da psicanalise que, tendo dado a psicologia “vida e
significacdo” (legando-lhe um certo “nimero de temas e diversidade de ideias experimentais”),
a época permanecer marginal e em contradicdo com as formas vigentes de pesquisa. E, além
disso, a psicanalise s6 poderia ser exercida por médicos — mesmo ndo sendo ensinada nas
faculdades de medicina. Um certo mérito, diga-se, € dado por Foucault a Sociedade Francesa
de Psicanalise (a qual, Lacan filia-se 4 anos antes, em 1953), por, entre outros aspectos, manter-

se fora da influéncia de uma regulamentacéo estatal®®’.

Essa independénciaem relacdo as pesquisas em psicologia € apenas
aparente, completa ele. A relacdo entre a pesquisa em psicologia e a pesquisa em psicanalise
pode ser vista com mais clareza caso tomemos um texto de 19782, Falando sobre Kant e 0

lluminismo e formas de resisténcia a formas de governo, evidentemente noutro contexto e

159 A pesquisa cientifica e a psicologia in D&E, vol. VII, pp. 115-117.

160 |bid., pp. 116,-117.

161 ¢f.: A pesquisa cientifica e a psicologia in D&E, 1V, p. 119.

162 Trata-se do texto O que é a critica? ou Critica e Aufklarung, prelecionado em 1978, na Sociedade francesa de
filosofia. Cf.: “What is Critique?”. In: SCHMIDT, James (ed.). What is Enlightenment? Eighteenth-Century
Answers and Twentieth-Century Questions. Berkeley and Los Angeles: University of California press, 1996. pp.
382-398.



49

movido por outros interesses, Foucault falard de contracondutas enquanto respostas ao
“comportamento” vigente, numa determinada cultura. O que consiste grosseiramente no
seguinte: uma forma de resisténcia as condutas impostas que nao implicaria a completa falta de
tutela, mas a ndo aceitacdo das formas de tutela impostas, implicando diretamente, em nossa
leitura, na criacdo de novas formas de guia ou governo. Analogamente, reservadas as abissais
diferengas contextuais, temos na psicandlise essa espécie de contraconduta na ciéncia
psicoldgica tutelada pelo Estado, no quando de 1957: enquanto a psicologia institucional
implica na aplicacdo de modelos ultrapassados, a psicologia experimental e marginal na forma

da psicandlise perseguird novas formas de cientificidade.

As pesquisas em psicologia surgiram na Franca fora da psicologia oficial, em
afrontamento. Ainda de acordo com Foucault, esse seria 0 movimento mesmo da pesquisa em
relacdo a ciéncia constituida: digamos, invadindo um saber, mais do que o constituindo,
encaminhando-o ao seu fim — com ressalva, de acordo com o texto as particularidades desse

processo em cada ciéncia, como na biologia, por exemplo.

Isso faz com que haja um deslocamento em relacdo a ciéncia instituida, que
passa de horizonte problematico da pesquisa para tornar-se objeto polémico de investigacdo. O
que é bem ilustrado no impacto dos resultados das pesquisas que deram origem ao
inconsciente na psicologiada consciéncia: o que era claro e transparente, torna-
se limpido como o breu da noite e, implodida por dentro, a psicologia da consciéncia tera de

passar a uma psicologia do inconsciente. Dira nosso pensador:

De um modo mais preciso, a descoberta do inconsciente transforma em objeto
da psicologia e tematiza em processos psiquicos 0s métodos, 0s conceitos e,
por fim, todo o horizonte cientifico de uma psicologia da consciéncia. A luz
dessas pesquisas, esta aparece como uma conduta de defesa contra o
inconsciente, como recusa em reconhecer que a vida consciente ¢ dominada
pelas ameagas obscuras da libido, em suma como reflexédo censurada®®.

Na sequéncia do texto, Foucault remete tanto a formacao precaria de um licenciado em
psicologia, quanto ao déficit tedrico em outras &reas do conhecimento (por exemplo, a
psiquiatria na Franca de sua época, que ignorava pelo menos 50 anos de contribuicdes
produzidas na Inglaterra, Alemanha e Estados Unidos). Cabe, como que para ndo faltar, uma
critica ao saber de Freud. Diz Foucault, que o ensino da psicanalise tanto na Franga quanto em
outros paises dava-se de modo “rudimentar ¢ esotérico”, dado pela Sociedade de Psicanalise.

Isso daria lugar a peculiaridade da funcdo do juiz da Sociedade: é psicanalista ndo o que conclui

163 |pid., p. 121.



50

determinado tempo de estudos, que cobriu determinada bibliografia; é psicanalista aquele que

é designado pelo juiz.

Temos, destarte, 0 mérito de Freud ter colocado a psicologia a figura incontornavel do
inconsciente e, por outro lado, diriamos, o determinismo do homo natura. No¢do que nesse
texto figura na “projecdo de todo o espaco as relagdes sociais e afetiva no plano das pulsoes
libidinais”, e a experiéncia, mais uma vez sendo decifrada em termos de mecanica e dindmica:
uma flagrante continuidade com “toda a pesquisa psicologica”. Em outras palavras, temos aqui
uma leitura binswangeriana de Freud nos termos do homo natura, do qual foi falado na
Introdugdo. Em nossa leitura, é desse conceito que Foucault fala quando refere-se a ilusdo de
uma “posi¢do naturalista”, a qual a ideia da psicologia de inspira¢do fenomenoldgica vem a
contrapor com o indicativo do esquecimento do sentido. Diriamos que ndo se trata de inserir as
patologias mentais no célculo libidinal (visdo naturalista, atribuida a Freud), mas o de colocar
para o tratamento do doente a relagdo entre existéncia e sentido (posi¢cdo defendida pela analise
fenomenologica).

O escandalo néo reside no fato de o amor ser de natureza ou de origem sexual,
0 que fora dito antes de Freud, mas, sim, no fato de que, por meio da
psicanalise, 0 amor, as relacGes sociais e as formas de pertenca inter-humanas
aparecam como o elemento negativo da sexualidade, uma vez que ela é a
positividade natural do homem?¢,

A natureza, assim, arremata o jovem Foucault, serd a negacdo da verdade do homem,
constituindo a condicao de possibilidade de toda a pesquisa psicoldgical® — vé-se ao longo do
texto que a preocupacdo de Foucault ndo € a de conferir um estatuto a psicanalise ou, muito
menos, que a psicandlise é sua preocupacdo central. Do contrario: ha uma preocupacéo critica
constante acerca da relacdo entre a psicologia tedrica e as pesquisas em psicologia — 0 que
evidenciaria uma crise da psicologia ndo por sua idade, mas uma crise “existencial”. E se, no
texto, as pesquisas em psicanalise surgem com pouquissimas mencbes em relacdo a

problematica principal, é para uma comparacdo com a pesquisa em psicologia, objeto do texto.

H& uma passagem truncada no texto acerca do cenario anterior a Freud e um cenério
depois de Freud que ndo conseguimos compreender e, por esse motivo, encontra-se fora de
nossa reconstrugdo critica. Apenas gostariamos de comentar, examinando, mesmo que de
sobrevoo, as correntes em psicologia, que ndo parece acurada a afirmacgdo de nosso jovem

pensador segundo a qual a reviravolta freudiana (a natureza como negacdo a verdade do

164 A pesquisa cientifica e a psicologia in D&E, vol. VII, p. 120.
185 ¢f.: 1bid., p. 137; RIBAS, 2016, p. 51.



o1

homem) ¢ incontorndvel (ou, em suas palavras, “condi¢cdo de possibilidade de toda pesquisa
psicolédgica’). Nos atemos a dizer que o a psicologia cognitiva e o behaviorismo tém muito a

discordar do jovem Foucault.

Entretanto, se mudarmos a dtica de “fenomenoldgica” (aqui como sindnimo de leitura
da realidade mesma, no caso, em psicologia) para a normativa, a luz de Eribon e Whitebook,
podemos “salvar” o jovem Foucault: as psicologias devem atentar para as contribuigdes
freudianas para uma reforma epistémica. Leitura esta que seria contraria, por exemplo, a de
Ribas!® que enxerga esse trabalho ndo como uma alternativa de refundagio da psicologia, mas

como a impossibilidade de seu edificio tedrico, por problemas basilares®®’.

A preocupacdo foucaultiana seria, no aludido texto, fundacional. De acordo com nossa
leitura, se olharmos pela 6tica normativa, a vocacao da psicologia ¢ infernal (“A psicologia s6
se salvara mediante um retorno aos infernos”) — 0 que foi esquecido pela psicologia vigente a
época; a psicologia deveria, destarte, abandonar o mito da positividade para uma descida aos
infernos, as “dimensdes da negatividade do homem”, o que seria o esforco freudiano,
sintomatizado ao resgatar de Virgilio para o prologo de seu Traumdeutung o Flectere si nequeo
superos, Acheronta Movebo... (algo como “se ndo posso mover os céus, me dirigirei aos
infernos”, em alusdo, como largamente se sabe, ao inconsciente). Porquanto Foucault termina
0 texto A pesquisa cientifica e a psicologia como que para aludir a necessidade de
reconhecimento e endosso da metapsicologia freudiana e a conclamar as diferentes psicologias

a, em certo sentido, beber do célice freudiano.

Jano tocante ao texto La psychologie de 1850-1950, Foucault percorrera diversas teorias
em psicologia, acabando por inserir a psicanalise num capitulo da psicologia. O cerne aqui é 0
endosso acritico pelo psicanalista austriaco das muitas influéncias naturalistas, preconceitos
metafisicos e mitos do evolucionismo, previamente dispostos nas mais diversas correntes da

psicologia.

Analisando o desenrolar da psicologia depois do Aufklarung, Foucault evidencia seu
empenho em encontrar no homem o prolongamento das “leis que regem os fendomenos
naturais”, bem como de caracteristicas comuns entre homens e animais — além do

desenvolvimento de um verdadeiro corte epistémico na psicologia, através de mudangas

186 RIBAS, 2011.
167 Nos reservamos a analise mais detalhada da psicologia no texto foucaultiano num outro momento.



52

“paradigmaticas™!®. Se, por um lado, a psicologia anterior a 1850 se ocupava em aderir aos
métodos das ciéncias naturais, explorando o prolongamento dessas leis naturais no homem, a
psicologia posterior a 1850 abandonara gradativamente os métodos das ciéncias da natureza —
seguindo o texto, ndo tardou a esse tipo de desenvolvimento mostrar-se inapto para a analise do

ser do homem. Diz Foucault:

Ora, foi 0 destino dessa psicologia, que se queria conhecimento positivo,
apoiar-se sempre em dois postulados filosoficos: que a verdade do homem
estd exaurida em seu ser natural e que o caminho de todo conhecimento
cientifico deve passar pela determinacdo de relagcbes quantitativas, pela
construcdo de hipéteses e pela verificacdo experimental®®.

Desse modo, a matematizacao, ou seja, a busca incansavel do rigor e exatiddo positivos
das ciéncias naturais, em embate com os postulados filos6ficos marcaram toda a histéria da
psicologia. Com a retirada do aspecto essencial, comunal do homem com a natureza, o que
caracterizava o ser do homem como constitutivamente um ser na natureza, ou seja, ndo dela
dissociado, a psicologia se impds como ciéncia através de uma nova concepcao de homem,
numa reformulacdo total. O que consistiria também, de acordo com o texto, o abandono gradual
dos postulados filoséficos, outrora endossados para legitimar sua existéncia enquanto ciéncia.
Com essa guinada, o foco sera na produgdo humana de sentido e significado. O primeiro
ocupara também a atencao de Foucault, como se pode ver, na Introducéo a Binswanger, mais

especificamente, ele investigara onde os sentidos se manifestam e como interpreta-los.

Foucault mostrara como essas mudancas epistémicas ndo se deram ao sabor do acaso.
Com essa mudanca de status do objeto homem, como ndo sendo da “ordem da natureza”,
somada as transformacg6es no tecido social que o séc. XIX inaugura, fizeram-se nascer na
psicologia os mais diversos empreendimentos a partir dos problemas da contradicdo humana: a
psicologia do desenvolvimento, nasce da reflexdo sobre a interrupgdo do desenvolvimentol’®;
psicologia da adaptacdo, dos fendbmenos da inadaptacéo e assim por diante. Numa espécie de

prévia as avessas da heterologia de Bataille, vé-se sucessivamente na psicologia, nessa busca

168 NiFo é uma expressédo do texto. Sabendo de como o conceito esta carregado do pensamento de Kuhn, seu uso
aqui ndo é trivial. O sentido kuhniano de paradigma aqui é perfeitamente cabivel nesse caso: houve de fato uma
mudanca de paradigma na psicologia, com o inicio das pesquisas acerca do sentido e 0 novo solo tedrico que disso
nasceu. Ha mais de uma dezena de artigos que buscam aproximar Kuhn e Foucault. Em vida, Foucault afirma que
leu Kuhn antes de 1965 e que as similitudes entre eles residem nédo de sua interpretacdo de Kuhn, mas da influéncia
de Canguilhem para as trajetérias intelectuais de ambos (cf. Foucault responde (1971) in D&E, vol. X, p. 80).

169 A psicologia de 1850 a 1950 (1957) in D&E, vol. I, p. 133.

170 A psicologia do desenvolvimento hoje, grosso modo, busca o estudo das etapas do desenvolvimento humano
na infancia, adolescéncia, e vida adulta, com a interseccdo entre vida biol6gica e sociocultural. Buscando
desvencilhar-se desse passado, e da consideracdo essencialista do homem, busca estabelecer as especificidades de
cada etapa do desenvolvimento humano, tendo como constante o homem como ser biopsicossocial (cf.:
CARVALHO, 2013).



53

da diferenca especifica do novo objeto homem, o desenrolar de um saber a partir da transgressao
a norma — Bataille, de grande influéncia a Lacan e a Foucault, desenvolveria posteriormente
sua obra a partir dos elementos expurgados da sociedade ocidental para a compreensédo de como

ela funciona.

Dira Foucault que “pode-se dizer que a psicologia contemporanea €, em sua origem,
uma anélise do anormal, do patoldgico, do conflituoso, uma reflex&o sobre as contradi¢des do
homem consigo mesmo”. Configura-se assim, na psicologia, seguindo a sequéncia do texto, o
intuito de dominar as contradi¢cdes do homem e o transformar-se dela “em uma psicologia do
normal, do adaptativo, do organizado” 1* — defesa e reconstrucéo feita, também, no texto A

pesquisa cientifica e a psicologial’2

Foucault descreve os varios modelos que deixaram marcas na psicologia, mostrando
como cada um deles a influencia, grosso modo, em algumas de suas correntes, a abandonar o
empreendimento de alinhar a comunidade entre 0 homem e o0s animais — S0 essas corrente 0S
modelos fisico-quimico, orgénico e evolucionista. Todos com a sombra influente do
positivismo, até a descoberta do sentido, no final do século XIX, por caminhos diversos. Cabera
a psicologia “tomar o homem ndo no nivel desse denominador comum que o assimila a todo
ser vivente, mas no seu proprio nivel, nas condutas conduites)!’® nas quais se exprime, na

consciéncia em que se reconhece, na histdria pessoal através da qual ele se constitui”".

Fazendo, assim, segundo Foucault, um abandono gradual de enunciados universais
comunais entre homem e natureza — percorrendo caminhos que passam, em geral, pelas
diretrizes de Newton, Lavousier, Bain e Darwin, além de correntes naturalistas e evolucionistas,
e que ainda nao sdo refletidas internamente a sério “até hoje” (idos de 1950). Perseguindo a
realidade humana em suas especificidades e, principalmente, em relacdo as significacfes das

condutas e produ¢des humanas, no encalgo de seus desvios.

171 A psicologia de 1850 a 1950 (1957) in D&E, vol. I, p. 135.

172 Cf.: 1bid., pp. 131-132.

173 Conduta aqui reporta-se ao sentido ordinario, um pouco distante do papel que ocupara a acepcéo do final da
década de 1970, quando Foucault tematizara Kant, Aufklarung, contraconduta ou atitude critica. L4 conduta tratar-
se-4 do hegemonico, imposto de fora, em relagdo a qual emergirdo as contracondutas a desafiar o estabelecido, 0
tomado por legitimo — diriamos que a atitude critica ou contraconduta move-se em dire¢do a uma autocritica do
sujeito, acerca dele mesmo e das normas que segue. A pauta das condutas, presente nos trabalhos de Foucault da
década de 1970, aparece ja na Hist6ria da loucura, na descrigdo da loucura como o outro da conduta regular, um
mergulho no que pode haver de outro moralmente aceito, socialmente reconhecido, possibilitado de circular,
razoavel, o legitimo enquanto verdadeiro. Como se sabe, o foco do livro ndo é o de reconstruir a historia da
psiquiatria, mas trata de suas condi¢des de possibilidade. Machado (2007, p. 54) nos lembra que Foucault ndo vai
além do séc. XIX. Cf.: ADVERSE, 2010; Foucault What is critique? apud. SCHMIDT, (org.); FOUCAULT, 2008;
2007a.

174 A psicologia de 1850 a 1950 in D&E, vol. I, pp. 138-139.



54

E possivel tragar com o que temos acima algumas diferencas entre o surgimento da
psicandlise dentro de uma modificagdo interna na ordem do saber e o surgimento, em 1976, da

psicanalise a partir de préaticas sociais e biopoliticas.

O tratamento da psicologia no texto que ora nos debrucamos, ndo possui paralelos. Nos
referimos a Foucault tematizar a psicanalise como ele aqui o fez com a psicologia: com
preocupacdes epistémicas, numa analise ao corpus freudiano, analisando aspectos tedricos
pertinentes a problematica da psicologia. Uma vez expondo o texto os caminhos através dos
quais a psicologia chega aos dias de hoje (no quando de 1957), depois de ter passado pelas
seducgdes de rigor positivo das ciéncias naturais, é apresentado por Foucault como ela mantém
resquicios do momento de transicdo e de outros momentos de sua historia. Nessa linha, em
nossa leitura, o texto convida quem se ocupa em psicologia a desenvolver uma autocritica da
psicologia, segundo Foucault, ainda ndo realizado o passar a limpo do passado e dos
preconceitos dele trazidos — sendo boa parte endossados pela psicanalise, como sera visto na

sequéncia.

Nos detenhamos por um instante no alinhamento proposto por Foucault entre Janet,

Dilthey, Husserl, Freud!’, Jaspers e Binswanger. Segundo Noto:

(...) 0 que faz Husserl? Husserl quer compreender “[...] o sentido imanente a
experiéncia vivida” [...]. E Freud? Freud esta igualmente preocupado em
compreender a génese de uma significagdo; ndo pretende explicar a doenca
mental a partir de uma andlise causal do funcionamento do corpo humano,
mas compreendé-la como producéo de sentido (grifos da autora)™®.

Aqui parece haver, no minimo, uma mudanca de perspectiva em relacdo a Freud se
compararmos o artigo de 1957 com a Introducédo, num ponto especifico: se na Introducéo
Foucault endossa o diagnostico de Binswanger em relacdo a Freud na ideia do homo natura,
aqui a questao do reducionismo biolégico de Freud ndo mais aparece como um problema. Do
contrario, como se pode ver na citacdo, Freud ndo buscava um entendimento da doenga em

termos bioldgicos, mas na producdo mesma de sentido.

Segundo Foucault, em analise profunda a questéo, os preconceitos endossados por Freud
sdo trazidos por tabela através da ideia de significacdo. Foucault demonstra, de acordo com as

referéncias a Freud ao longo do texto, que ndo se ateve apenas a leitura de seus primeiros

15 Freud, dentre esses, é o Unico que aparece com largas referéncias de sua producdo ao longo do texto.
Principalmente, em extensa nota de rodapé (A psicologia de 1850 a 1950 in D&E, vol. |, p. 141, n. 14).

176 NOTO, 2016, p. 60. O trecho encontra outra formulagdo mais sucinta no texto da autora do ano seguinte: O
deficit ontoldgico da psicanalise: Foucault leitor de Hyppolite. doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 14,
namero 1, p. 145-157, abril de 2017. Neste € trazida a divida de Foucault com Hyppolite, repetindo sem citar —
como Lacan fazia — em seus textos da década de 1950, as ideias do mestre.



55

escritos, percorrendo, por exemplo, textos considerados tardios, de 1920 (Além do principio do
prazer), de 1923 (O eu e o Id) e de 1933 (Novas conferéncias de introducéo a psicanalise). O
que nos coloca imediatamente uma suspeita em relacdo a determinadas criticas sofridas por
Foucault, cujo cerne é a afirmacéo que ele ateve-se unicamente aos primeiros textos de Freud,
ignorando por completo os desenvolvimentos presentes, principalmente — se seguirmos a critica

de Derrida (1998) — no texto de 1920, Além do principio do prazer'’’.

O que parece escapar as criticas como as de Derrida é, justamente, a consideracdo dos
textos da década de 1950 — em especial, o de 1957. Isso somado ao siléncio de Foucault quanto
as suas fontes e a ojeriza a filosofia académica, tal como praticada na Franca. Além da, diga-se
pelo tempo na resposta, a nitida falta de interesse no debate com Derrida — que ja levanta
objecBGes ao Folie e déraison, no tocante ao papel de Descartes e da psicanalise no livro,
respondidas por Foucault, mas néo indo esse debate além disso — que vao em direcdo contraria
a afirmacdo de ignorancia em relacdo aos textos freudianos tardios, imputada comumente as
leituras que Foucault fez de Freud. Poderia ter sido imputado a Foucault um equivoco
interpretativo ou um lapso desse ou daquele aspecto do texto. Mas o que se imputa a ele
(nomeie-se, a primeira critica de Derrida) é a ndo consideracdo do periodo tardio da obra

freudiana, o que tem pouco respaldo, se considerarmos a producéo de 1950.

Na sequéncia do texto temos uma andlise tedrica acerca das novidades freudianas, da
qual é tirado o que nos interessa aqui — qual seja, a ideia geral do texto, de tornar visiveis as

implicacdes da descoberta do sentido para a psicologia e psicanalise.

2.5 A RECEPCAO FREUDIANA DA NOCAO PSICOLOGICA DE SENTIDO E O PAPEL
DAS SIGNIFICACOES NA TERAPIA

Diante da nova empreitada da psicologia com a descoberta do sentido, Freud também
se lanca a uma andlise das condutas. Em relacdo a este topico, para Foucault, o interesse do
austriaco ndo € uma sorte de classificacdo distributiva — sdo e histérico; voluntario e
involuntario; “conduta normalmente organizada” e comportamento patologico. O sentido é a
preocupacdo maior de Freud: ndo importando a conduta que o individuo expresse, todas tém
um sentido, mesmo onde ele ndo esteja manifesto, como no caso das aparentes incoeréncias do

sonho, nas quais o sentido esti oculto. Nesse caso a tarefa terapéutica da interpretacdo dos

177 Grace (2013) desenvolve ligeiramente esse problema



56

sonhos e sintomas procura “modificar essa modalidade do sentido”. Disso implica, de acordo
com Foucault, que néo estariam justapostos a consciéncia e 0 inconsciente, as duas instancias
seriam modalidades de uma mesma significacdo. A paralisia histérica, por exemplo, tem o

sentido da acio recusada, enquanto numa agdo intencional o sentido esta na acio projetadal’®.

Quando expde o segundo interesse da terapéutica freudiana, referindo-se este as
significacdes, tanto as imanentes & conduta como as escondidas na consciéncia, Foucault
destaca os traumatismos — quando ha uma negacéo de acesso a determinado objeto e esse objeto
torna-se lugar de insatisfacdes e conduta neurdtica. Quadro no qual os registros atuais da
experiéncia ndo ultrapassam as significacdes antigas, tendo dificuldades de integracdo. De
acordo com a reconstrucdo critica foucaultiana, instaura-se um conflito de ambiguidade entre
passado e presente, “entre o atual e o inatual, o imagindrio e o real, o amor e o 6dio”. Sera

funcéo da terapia a redescoberta das significages passadas da conduta presente!’®.

A conduta, portanto, diz Foucault, tem um sentido passado e um atual. Quando se diz
que “um sintoma reproduz simbolicamente um traumatismo arcaico”, quer dizer que o presente
se engaja em luta dialética para ndo ser invadido totalmente pelo passado, recalcando-o no

inconsciente; 0 que projeta na atualidade os fantasmas do passado, prossegue Foucault:

Ele [o presente] transpde seus temas para niveis de expressdo reconhecidos e
vélidos (& a sublimag&o); em suma, ele erige todo um conjunto de mecanismos
de defesa que a cura psicanalitica tem o encargo de girar reatualizando as
significacdes do passado pela transferéncia e pela ab-reagéo*®,

Aqui a ideia de cura ndo € problematizada como sera na década de 1970, na analitica do poder.
Ela sera colocada, na sequéncia do texto de 1957, como o estabelecimento de uma tenséo
normal na dialética do presente e do passado, a fim de resolver a contradi¢do neurdtica. A cura
psicanalitica, entdo, consiste em dirimir estados de contradicdo neurotica, sendo trabalho do

terapeuta ampliar e abrandar os mecanismos de defesa, num jogo de satisfacao e frustracao.

A dialética acima mencionada, sempre segundo Foucault, exprime o conflito entre “as
formas individuais de satisfagdo e as normas sociais de conduta” — 0 presente é instancia social
ou conjunto de normas que endossa ou invalida determinadas formas de conduta. Ou ainda,
como diz Freud, o conflito entre o “id” e o “superego”, sendo o palco desse conflito, “o ego”,

“com mecanismos de defesa”8!,

178 A psicologia de 1850 a 1950 in D&E, vol. 1., p. 139.
179 |pid., p. 142.
180 A psicologia de 1850 a 1950 in D&E, vol. I, p. 143.
181 |bid., p. 148.



57

Seguindo com o texto, Foucault explora rapida e densamente na sequéncia algumas
vertentes da psicologia em sua relagcdo com o sentido e das significagdes objetivas. Freud
surgira aqui novamente sendo discutida a relacdo em sua obra entre conduta e instituicdes. Sdo
exploradas as multiplas formas de behaviorismo além de uma série de autores, passando por
Watson, Wallon e Piaget. Freud, com inten¢éo afim com Janet e Blondel, tentou destacar a
ligacdo de esséncia entre as condutas individuais e a objetividade das significacdes sociais. Diz

(1113

Foucault que ““‘conduzir-se” s6 pode ter sentido em um horizonte cultural que da a conduta sua

norma(...), 0 tema, enfim, que a orienta (...)"*%.

Depois de uma reflexdo sobre o estatuto da psicologia e seus possiveis passos para
resolver suas contradi¢des (além da constatacdo de um movimento interno contrario,
consistindo ele em reforcar essas contradi¢cbes de modo a justifica-las), Foucault fala de duas
tentativas de ultrapassagem a psicologia: com um paragrafo cada, uma brevissima consideracéo
a cibernética e sua tentativa de conhecer o comportamento humano e os esforgos de Binswanger

e Kunz preocupados em uma “andlise da existéncia humana em suas estruturas fundamentais”.

182 A psicologia de 1850 a 1950 in D&E, vol. I, p. 148.



58

3 A PSICANALISE NA “ARQUEOLOGIA”: A PERSISTENTE AMBIVALENCIA
DO PAPEL DE FREUD

3.1 APRIORI HISTORICO E EPISTEME (EPISTHEME)?®3

Numa cultura e num dado momento, nunca h& mais que uma episteme, que
define as condi¢cfes de possibilidade de todo saber. Tanto aquele que se
manifesta numa teoria quanto aquele que é silenciosamente investido numa
praticals4,

Nesta breve paragem metodoldgica percorreremos os desenvolvimentos de duas das
principais ferramentas metodoldgicas da obra de Foucault, utilizadas (se olharmos a primeira,
como ja visto, é utilizado ja em 1957) desde a década de 1960 até a de 1980. E salutar dizer que
eles ndo sdo conceitos permanentes, mantidos rigidamente durante toda a trajetéria de nosso
filésofo. O rearranjo terminoldgico-conceitual e a autocritica, como deve ficar patente no

decorrer do presente trabalho, sdo caracteristicas marcantes de seu pensamento.

O tratamento de Foucault ao conceito husserliano de a priori histérico, em relacdo ao
seu mundo da vida historico (“fundamento de toda a nossa atividade e horizonte externo da
intencionalidade”), tem acolhimento entre os circulos dos estudiosos do pai da fenomenologia.
Hemberg, em seu A Fenomenologia de Husserl, por exemplo, defendera que o conceito, que
ndo encontra-se desenvolvido na Crise da ciéncia europeia e a fenomenologia transcendental
(1936), encontra em Foucault uma elucidacio — e em Wittgenstein'®, do mesmo modo, pelo
conceito analogo a episteme e a priori histérico, chamado imagem do mundo. Hemberg afirma
que n’As Palavras e as coisas Foucault argumenta tratar-se o a priori histérico de estruturas
variaveis que formam as condicdes de possibilidade de nossa experiéncia, “em cada periodo
historico ou epistemoldgico”. Historico, aqui, retira a necessidade que acompanha o a priori

em Kant, para citar um caso — historico indicara mutabilidade8®,

183 Segundo os comentadores, notadamente Castro (2016) e Revel (2011), e algumas entrevistas do proprio
Foucault, a nogdo de episteme vai ser modificada ja n’A arqueologia do saber, de 1968, e sofrerd constante
mutacdo, sendo englobada pela nocéo de dispositivo (dispositif) e, posteriormente, pela de praticas (que tem como
subcapitulo 1980, as préaticas de si) — nos termos de Foucault, épisthéme é um tipo de dispositivo discursivo, e
dispositivo é uma pratica.

184 FOUCAULT, 2000, p. 230.

185 WITTGENSTEIN, Ludwig. Da certeza. Traducdo: Maria Elisa Costa. Lisboa: Edigdes 70, 1998. p. 42.

18 HEMBERG, Kevin. Husserl's Phenomenology: Knowledge, Objectivity and Others. Nova York:
Bloomsbury Academic; 1 edition, 2007. pp. 131-132.



59

Episteme é definida no prefacio d’As palavras e as coisas como um campo
epistemolégico. Foucault demarca aqui a especificidade de seus esfor¢cos com a arqueologia,
ndo indo nos trilhos da epistemologia com a investigacdo da racionalidade ou validez de
postulados cientificos. Mas numa busca pelas condi¢cbes de comunidade conceitual entre
saberes de determinada época e onde esses saberes encontram um solo, a partir do qual passa a
dar frutos. Ele deixa claro que ndo se trata também de um endosso de qualquer teleologia, mas
de busca das condicdes de certa harmonia dos saberes de uma época precisa e a trajetdria dessa,
digamos, “estrutura”. Assim, episteme € um campo

onde os conhecimentos, encarados fora de qualquer critério referente a seu
valor racional ou a suas formas objetivas, enraizam sua positividade e
manifestam assim uma historia que nao é a de sua perfeicdo crescente, mas,
antes, a de suas condicdes de possibilidade; neste relato, o que deve aparecer
s80, no espago do saber, as configuracdes que deram lugar as formas diversas

do conhecimento empirico. Mais que de uma histéria no sentido tradicional
da palavra, trata-se de uma “arqueologia”®’.

Grosso modo, episteme aponta para o conjunto de relagdes que articulam diferentes
tipos de discurso numa determinada cultura, numa determinada época; trata-se também da
relagdo entre discursos cientificos nos setores da ciéncia'®®. Episteme, dessarte, refere-se ao
conjunto de condicdes de possibilidade para que um objeto apareca como objeto do
conhecimento. Assim, a episteme da Renascenca, a da Idade Classica e a da Modernidade sao

solos epistemoldgicos e panos-de-fundo histéricos distintos.
Sobre o significado de a priori!® histdrico, diz Miranda:

Por a priori histérico Foucault entendera as condigBes historicas de
possibilidade dos enunciados, suas condi¢fes de emergéncia, as leis de
coexisténcia com outros enunciados, segundo suas formas especificas, pelas
quais eles sdo substituidos, transformados ou eliminados — ou seja, diz respeito
as condicdes de possibilidade dos saberes em determinada época'®.

Nessa linha, dird Foucault, em relacdo a loucura:

Acostumamo-nos agora a ver na loucura uma queda num determinismo onde
se abolem progressivamente todas as formas da liberdade; ela s6 nos mostra
agora as regularidades naturais de um determinismo, com o encadeamento de
suas causas e 0 movimento discursivo de suas formas, pois a Unica ameaca
que a loucura faz a0 homem moderno é esse retorno ao mundo tépido dos
animais e das coisas, a sua liberdade impedida. N&o é neste horizonte da
natureza que os séculos XVII e XVIII reconhecem a loucura, mas sobre um

187 FQUCAULT, 2000, pp. XVII-XIX.

188 Cf.. FOUCAULT, 2001b, p. 1239 cit. Loc. MIRANDA, 2013, p. 253.

189 O termo a priori € utilizado nas obras das décadas de 1950 e 1960 sem uma definigdo. Indicam, todavia,
parentesco com o sentido kantiano, de condi¢do de possibilidade de algo.

19 MIRANDA, 2013, p. 258.



60

fundo de desatino; ela ndo desvenda um mecanismo; revela antes uma
liberdade que se abate sobre as formas monstruosas da animalidade®®*.

S&o conceitos complementares, portanto. O a priori historico das ciéncias humanas,
trazendo para o problema d’As palavras e as coisas, € essa condi¢ao dupla do homem enquanto
sujeito e objeto do conhecimento. A preocupagdo com 0 a priori histérico é de “assinalar como
[ele] define 0 modo de ser dos objetos no campo do saber”®2. Cada um desses periodos,
chamados por Foucault de a priori histéricos, é pano de fundo onde a arqueologia opera de

acordo com o objeto-problema, sobre o qual se debruga®®®. Destarte, ainda segundo Miranda:

Se, por exemplo, a Idade Classica tem como a priori histérico um saber
caracterizado pelo principio da ordenacdo, no qual a representacdo nao esta
livre da representacdo, o homem, como esse duplo empirico-transcendental,
produto da emergéncia das ciéncias empiricas e de uma nova filosofia, serd o
a priori histérico do surgimento das ciéncias humanas, de um saber sobre o
homem?*,

Na prética, temos os dois conceitos conjugados do seguinte modo: considere-se 0s
seguintes saberes e objetos respectivos: a biologia, com a vida; a economia, com o trabalho e a
filologia, com a linguagem, cuja caracteristica em comum € a tematizacdo do homem
empiricamente, ndo mais enquanto representacdo, mas como um objeto do saber. O homem,
antes do surgimento da tematizagcdo da vida, do trabalho e da linguagem, ndo existia.
Analogamente a diferenca de mundos epistémicos que nos oferece O nascimento da clinica, de
1963: os tratados de medicina de 1780 e os de anatomia patoldgica de 1820 sdo acerca de dois

mundos diferentes — 0 segundo mundo néo existia em 1780.
Diante disso, disse Foucault que o seu

problema era saber quais eram os grupos de transformacdes necessarias e
suficientes no interior do préprio regime dos discursos para que se pudessem
empregar estas palavras e ndo aquelas, este tipo de analise e ndo aquele, que
se pudessem olhar as coisas sob um angulo e ndo sob outro'®.

O saber moderno com o homem assinala uma forma de objeto que o pensamento classico
ndo conheceu, ainda que tenha tematizado o corpo e o espirito humanos. Na modernidade o
homem ndo é mais abordado enquanto finito num pensamento de infinitude, mas é tematizado

num saber finito, explorando-se em relag@o a ele, segundo Foucault, “formas concretas da

191 FOUCAULT, 1978, p. 178. Italicos do texto.

192 Cf.. MIRANDA, 2013, p. 258.

198 Segundo Candiotto (2006, p. 67), “ndo estamos diante de uma filosofia do objeto, mas da analise da constituicio
histérica de articulacdes que fazem emergir, transformar ou desaparecer esse ou aquele objeto”.

1% MIRANDA, 2013, p. 257.

195 Sobre a histéria da sexualidade in Microfisica do poder, p. 385.



61

experiéncia finita”. O inicio do séc. XIX, portanto ¢ o palco no qual 0o homem descobre-se como

“sujeito de conhecimento finito” 1%,

Segundo Foucault, Kant aqui tem protagonismo com a ideia do condicionamento do
conhecimento dos objetos ao sujeito. O conhecimento a partir de entdo sera uma “sintese de
uma representacao intelectual (...) e uma representagéo sensivel”, sendo ndo mais sindnimo de
puramente representar, tendo a antropologia um papel de comando e conducdo do pensamento
filoséfico. Ou seja, vé-se um movimento duplo que forja um novo objeto: 0 homem perquirido
em sua empiricidade nas ciéncias empiricas, e explorado na filosofia enquanto fundamento e
condigdo de possibilidade do conhecimento; sendo coisa empirica e fundamento do

conhecimento®®’.

A modernidade trata de separar as palavras e as coisas ho mundo empirico, sendo a

representacio algo que o homem faz da vida, trabalho e linguagem'®8. Segundo Foucault:

O objeto das ciéncias humanas ndo é esse homem que desde a aurora do
mundo, ou do primeiro grito de sua idade de ouro, esta destinado ao trabalho;
é esse ser que, do interior das formas da produgdo pelas quais toda sua
existéncia € comandada, forma a representacdo dessas necessidades, da
sociedade pela qual, com a qual ou contra a qual as satisfaz'*°.

Muda-se com a modernidade o modo do conhecimento e 0 modo de conceber o humano,
mantendo-se, contudo, a representacdo engquanto conceito. Porém, como pdde ser entrevisto,
deve-se entender que representacdo na episteme cléssica e representacao na episteme moderna
déo-se de formas distintas.

3.2 AS ARQUEOLOGIAS: ASPECTOS GERAIS DE UM MODO DE VER

Assim, a arqueologia teve como condi¢cdo a maneira como Foucault
repensou as exigéncias metodoldgicas elaboradas pela historia
epistemoldgica para criar um novo tipo de analise historica?®.

1% FOUCAULT, 2010, p. 327 apud MIRANDA, 2013, p. 257.

197 Cf.. MIRANDA, 2013, p. 257.

1% |bidem., p. 260-261. Nesse ponto especifico, do homem enquanto objeto do conhecimento, Foucault
investigard, a partir da década de 1970, as formas a partir das quais o0 sujeito se constroi enquanto objeto do
conhecimento para si e para outras pessoas, notadamente com a genealogia da confissao.

19 FOUCAULT, 2010, p. 364 apud MIRANDA, 2013, p. 261.

20 MACHADO, 2017, p. 89.



62

Enquanto olhar investigativo, a arqueologia busca momentos de rupturas, de
descontinuidades®®® na ordem dos saberes de modo a, como diria Forrester, delimitar as
condicdes de possibilidade da ordem presente, ou ainda, de temporalizar o presente, nos
fornecendo, por exemplo, uma figura — como diria Foucault, uma ficcdo — diante da pluralidade
de saberes da fatia historica analisada: uma meta-historia ou, como Foucault comega a chamar

depois de 1961, uma arqueologia, que consiste, segundo Forrester?®?, numa

(...) tentativa, sem precedentes, de organizar sistemas de conhecimento numa
narrativa histérica que respeita tanto a coeréncia sistémica e a forca
explanatéria, como retrata as transformacGes profundas desses sistemas,
transformagdes essas que podem aparecer enquanto eventos ‘superficiais %,

Nessa linha, Foucault defenderia, de acordo com Forrester, uma estrutura & massa
amorfa da literatura das ciéncias da vida e da medicina do séc. XV1II. Arqueologia, dessa forma,
remete-nos a uma tentativa de reconstrucéo que envolve a descontinuidade e a comum pertenca

de determinados aspectos aos “objetos” em analise.

Diante disso, a presente secdo descreve o modo arqueoldgico de classificacdo
historiografica dos periodos de producdo dos saberes — ou 0 que muda no modo de producéo
dos saberes de época para época, ou, ainda, o que configura com certa homogeneidade
produtiva determinada época. Ndo defenderemos fronteiras temporais para a arqueologia, mas
uma certa concentracdo na década de 1960 em trabalhos autodenominados arqueoldgicos — o

gue nos permite entrever o modo de abordagem aplicado nos anos posteriores.

A arqueologia, para o préprio Foucault ndo consiste completamente numa teoria, nem
completamente numa metodologia, como ele préprio atesta a posteriori. Por ndo ser uma
sistematizacdo das correlagdes entre formacdes discursivas e formagdes sociais e econémicas,
como fez o marxismo, ndo pode ser chamada de teoria; ndo é também metodologia porque,
dentre outras caracteristicas ndo ensina a utilizar os instrumentos por ela trazidos. Destarte, foi
possivel a Foucault inaugurar (ou rearranjar) um tipo de método diferente da histéria tradicional

das ciéncias n’As palavras e as coisas. Diz ele:

201 Descontinuidade e historicidade sdo “conceitos” compartilhados, com as devidas especificidades, por
Bachelard, Cavaillés, Canguilhem e Foucault (cf.. MACHADO, 2007). Aparece tematizada pela primeira vez,
explicitamente, em 1961, em relacéo ao tratamento da loucura em dois niveis: teoria e pratica.

202 Em 1991 Forrester ja era uma grande referéncia na tematica proposta — sendo um dos primeiros a discutir a
longa introducédo & Binswanger, depois de uma longa e evasiva conversa com Foucault sobre sua relagdo com a
psicanalise —, tanto que seu artigo é reproduzido, com poucos pontos editados, em 2009. Principalmente:
FORRESTER, 1990; 2004; 2009.

208 FORRESTER, 1991, p. 287; apud Revue Incidence, 2009, p. 56. O capitulo do livro tem notas de rodapé nem
sempre coincidentes com sua traducdo francesa para a Incidence, tendo, inclusive, mais detalhes nas notas a edi¢éo
original. Ambos foram utilizados para uma visdo mais acurada de sua posicéo.



63

Ele [o “método™] consistia numa certa maneira de considerar menos o
contetudo da ciéncia do que sua propria existéncia, uma certa maneira de
interrogar os fatos, me possibilitando ver que, numa cultura como a do
ocidente, a pratica cientifica tem uma emergéncia histérica, comporta uma
existéncia e um desenvolvimento histéricos e seguiu um certo nimero de
linhas de transformacdo, independentemente — até certo ponto — de seu
conteudo. Era preciso, deixando de lado o problema do conteldo e da
organizacdo formal da ciéncia, pesquisar as razdes pelas quais a ciéncia
existiu, ou as razdes de uma determinada ciéncia comegar a existir num dado
momento e a assumir um certo nimero de funcdes em nossa sociedade®*.

Como pode se ver, se trata de uma entrevista de 1971, ou seja, de um dos olhares retrospectivos
do filésofo. Noutra entrevista, de 19772%, ele afirma ser um “empirista cego”, que tateia e
fabrica “instrumentos que sdo destinados a fazer aparecer objetos”. Vé-se, no embaraco das
entrevistas, que ndo se trata de uma aplicacdo de um método, mas antes um tateio, um manuseio
de novos objetos, a partir de aparatos inaugurados pelo estruturalismo — utilizados, diga-se,
indigestamente por Foucault, como se pode ver pelas suas reacdes as associacdes comumente
feitas pelos comentadores contemporaneos entre ele e o estruturalismo, nas entrevistas e

conferéncias da década de 19802%,

Arqueologia é designacdo de objeto, uma tentativa de situar o analista de
determinado objeto no nivel de sua apari¢do; de situar a atuacdo dos discursos cientificos em
nossa sociedade. Desse modo, foi possivel a Foucault entrever um tipo de método diferente da

historia tradicional das ciéncias.

Fazendo uma espécie de arqueologia da arqueologia, Gutting afirma que o termo
aparece de forma “avulsa” em Doenca mental em psicologia — surgindo no contexto da nogéo
freudiana de neurose tematizada enquanto uma arqueologia espontanea da libido?®’. A
utilizacdo do termo por Foucault, sempre segundo Gutting, aparece com muita seguranca
apenas no subtitulo de O nascimento da clinica: uma arqueologia da percep¢do médica®®,
culminando a sua consolidacdo enquanto método — diriamos, com as devidas cautelas — numa

reflexdo em A Arqueologia do saber, no qual é avaliado o que fez nos livros anteriores 2%°.

204 Entrevista com Michel Foucault (1971) in D&E, vol. VII, pp. 192-210 (p. 198).

205 D&E, vol. IV, p. 229.

206 principalmente: FOUCAULT, 2013.

207 Gutting tenta buscar dividas tedricas ndo-declaradas de Foucault, trazendo um exemplo que remonta a um artigo
de Merleau-Ponty sobre Fenomenologia e psicanalise, no qual ele coloca a psicanalise como uma arqueologia;
Cavailles dizia, um pouco antes, comentando uma obra de Eugen Fink, que a fenomenologia é uma arqueologia.
208 O nascimento da clinica é um livro recomendado pessoalmente por Lacan (2006, p. 278), nos seminarios de
1964 e 1965. Mencionado diversas vezes nos Escritos, o livro apresenta mencdes implicitas a psicanalise que aqui
serdo apreciadas.

209 ¢f.: GUTTING, 1989, p. 5.



64

Ha, dessa forma, uma “trajetoria da arqueologia”, nomeada assim por Machado, em suas

Impressdes de Michel Foucault e descrita assim:

[Foucault] ndo elabora um método de investigacdo rigido, invariavel,
universalmente valido. Sua atitude tedrica, ao contrario, é a tal ponto marcada
— de maneira assumida e refletida — pelo provisorio, que é impossivel definir
global e sistematicamente um termo como ‘“arqueologia”. O que hd ¢ um
processo, ele mesmo histdrico, pelo qual a arqueologia foi definida de modo
diferente em cada obra: como “arqueologia da percep¢do” em Historia da
loucura, “arqueologia do olhar” em Nascimento da clinica e, finalmente,
“arqueologia do saber” em As palavras e as coisas. Ao mesmo tempo, além
de todas essas transformagdes metodoldgicas, existe um importante
invariante; é sempre a busca de uma dimenséo de profundidade — da percepgéo
em relacdo ao conhecimento, do olhar em relacdo a linguagem, do saber em
relacdo a ciéncia — que permite a arqueologia definir a especificidade de seu
objeto, a singularidade de seu método e sua diferenca em relagdo a histéria
epistemoldgica?l’.

Machado?!! ja havia antes proposto em seu Foucault, a ciéncia e o saber?!2 que se se quisesse
tomar a arqueologia como método, o que trazem em comum os empreendimentos arqueoldgicos

é a variacdo constante no modo de abordagem, dependendo este do objeto sob investigacdo?®3.

Outro aspecto da arqueologia é o fato mesmo de sua aparicdo ter-se dado no contexto
da epistemologia francesa?!*. Acerca desse aspecto, em especial, Birman?®®, coloca a
arqueologia enquanto impossibilidade mesma do projeto epistemoldgico francés. Por seu turno,
Machado acredita que a especificidade da arqueologia ante sua antecessora reside justamente
na peculiaridade do objeto estudado, digamos, em cada problemaética. O fato de Foucault ndo
se utilizar do método epistemoldgico na linha de Bachelard, Canguilhem e Cavailles, tem dois
motivos, ja dispostos na superficie, segundo Machado: o primeiro diz respeito a concepgéo de
historia das ciéncias e a ciéncia como lugar de progresso racional e de verdade — o que é comum

a obra de Bachelard e Canguilhem; ja o segundo motivo repousa no alvo do empreendimento.

Quanto ao primeiro aspecto, diante do apresentado por Machado, é pertinente a

afirmacdo de Birman, segundo a qual a arqueologia é a némeses do método epistemoldgico de

210 MACHADO, 2017, p. 89.

21 Em palestra em 1995, intitulada “Histéria da Loucura e Critica da Razdo” (disponivel em:
https://www.youtube.com/watch?v=5mX4g1JM71g acesso em: 23.07.2017; havendo uma transcrigdo disponivel
em: https://laboratoriodesensibilidades.wordpress.com/2014/10/02/historia-da-loucura-e-critica-da-razao-video-
e-transcricao-da-palestra-de-roberto-machado-1995-ufsc/ acesso em: 10.08.2017), Machado comenta aspectos
essenciais da arqueologia e do livro de 1961. Alguns deles seguirdo na sequéncia do texto, sendo referenciados
como: MACHADO, 1995.

22 MACHADO, 1982; 2007, p. 53

213 De certo modo, em sintonia com Birman (2000), Castro (2016), Gutting (1989) e Nalli (2002; 2006).

214 Machado e Gutting ja abordam em trabalhos pioneiros acerca da obra de Foucault a relagdo entre arqueologia
e epistemologia francesa. Nos dispensamos aqui dessa tarefa. Contudo, traremos algumas poucas caracteristicas
delimitadoras da arqueologia enquanto distinta da epistemologia francesa.

215 BIRMAN, 2001.



https://www.youtube.com/watch?v=5mX4g1JM71g
https://laboratoriodesensibilidades.wordpress.com/2014/10/02/historia-da-loucura-e-critica-da-razao-video-e-transcricao-da-palestra-de-roberto-machado-1995-ufsc/
https://laboratoriodesensibilidades.wordpress.com/2014/10/02/historia-da-loucura-e-critica-da-razao-video-e-transcricao-da-palestra-de-roberto-machado-1995-ufsc/

65

tratamento das ciéncias estudadas por Foucault. Como néo falar em progresso na quimica ou
na fisica? Tratando-se da medicina, psiquiatria ou das ciéncias humanas, pode-se falar
igualmente em progresso racional? Se fosse tratado de fisica, quimica ou ciéncias biologicas, o
caminho da arqueologia ndo teria sido percorrido, se tomarmos 0s argumentos trazidos por
Machado, ja em 1982.

Se olharmos o texto de Gutting, Kant estava particularmente empenhado em demonstrar
a possibilidade da fisica e da matematica, sendo o produto disto a revelacdo das estruturas a
priori do conhecimento. Foucault, por seu turno, se debrucara sobre disciplinas “dubias”, as
ciéncias humanas, que produzem conhecimento sobre o ser humano. Ciéncias essas que, ainda
de acordo com Gutting, sdo as fontes primarias das limitacbes da liberdade humana.
“Adequadamente, nds podemos caracterizar seu projeto intelectual fundamental como uma

critica filoséfica das ciéncias humanas por uma historia do pensamento a servigo” dessa

liberdade?S.

Quanto ao aparecimento da arqueologia no contexto da filosofia da ciéncia na Franca
da formacdo de Foucault, hd uma certa convergéncia entre Gutting e Machado, no corpo de
suas analises ao periodo. Ndo ha uma oposi¢cdo ao método da epistemologia, mas, por causa da
peculiaridade do objeto abordado por Foucault, os métodos da chamada epistemologia francesa
ndo seriam apropriados. Isso ndo significa, como é moda hoje em dia, uma refutacdo dos
canones classicos da epistemologia francesa, como as obras de Bachelard e Canguilhem, mas
uma outra via — alguns, como Gutting, dirdo que se trata de uma extensao e transformacéo das
contribui¢cdes de Canguilhem. Gutting ainda afirma que a arqueologia de Foucault tem muito
com sua prépria concepcao de filosofia, ndo abrigando em seu corpus corolérios acerca do
significado, da linguagem ou da verdade. Desse modo, prossegue, se trata ndo de
desenvolvimento de temas cativos da filosofia, mas de uma rejei¢ao “do objetivo tradicional da
[definicdo] mais completa e definitiva da verdade e, em vez disso, constroi uma filosofia como
um instrumento de realizacdo de objetivos locais e concretos na luta pela liberagdo do

humano”?Y’.

216 «“\We can, accordingly, characterize his fundamenntal intellectual project as a philosophical critique of the
human sciences, carried out by a history of thought in the service of human liberation”. (GUTTING, 1989, p. 4;
2006, p. 1)

217 “He rejects the traditional goal of ultimate, fundamental Truth and instead construes philosophy as an
instrument for realizing concrete and local objectives in the struggle for human liberation” (1989, p. XI).



66

3.3 A PSICANALISE NAS ARQUEOLOGIAS DA LOUCURA E DAS CIENCIAS
HUMANAS?8

A loucura enquanto experiéncia tragica dira a verdade da psiquiatria®*®.

Diante do exposto, pretendemos avaliar se ha diferencga de tratamento da psicanalise no
periodo anterior e na arqueologia, em trés momentos. Cronologicamente, o primeiro
corresponde 0s quatro textos de até 1957; o segundo, aos livros de 1961, 1963 e 1966 com. S&o
de fato periodos e modos de anélise completamente distintos, haja vista que a arqueologia é
modificada de acordo com o objeto e a autocritica. Todavia, pretendemos evidenciar que se
compararmos ndo o modo de tratamento & psicanalise, mas o resultado desse tratamento
veremos que, colocados lado a lado os textos de 1950 e a tese, de 1961, a psicanalise continua

a ser tratada no modo ““dai a César”.

N&o temos na presente sec¢do o intuito de comentar a totalidade do livro Histéria da
loucura (menos ainda, d’O nascimento da clinica ou d’As palavras e as coisas), com seus
debates e reverberagBes, desde sua efervescente recepcdo, ainda que tardia®?®. O intuito,
entretanto, é o de um comentario as mencgdes a Freud encontradas ao longo dessas obras e, em
especial, do livro ora analisado, de forma a construir o papel da psicanalise nesse escrito. O
core dessas mengdes, pode-se dizer, jaz no seguinte ponto: se a modernidade expulsa a loucura
para fora da cidadela da razdo, segregando-a gradativamente, negando-lhe a fala e
circunscrevendo seu espaco de circulacdo, Freud, por seu turno, tem como mérito té-la
devolvido a palavra, o que o associaria, de acordo com Foucault, a Nietzsche; contudo, ndo nos
termos (ainda que ambiguos) da Renascenca, mas devolve-lhe a fala para encerra-la novamente
nas sendas do discurso racional, o que associa Freud a Pinel, tornando-se herdeiro da

psiquiatria.

218 O ideal neste capitulo, seguindo nossa proposicdo hermenéutica, seria abordar uma problematica da loucura e
nela situar a psicanalise; 0 mesmo em relacéo a problematica das ciéncias humanas. Em relacéo a da loucura, como
0 Nosso escopo nao chega nas obras da década de 1970, ndo sera possivel a reconstrugdo de uma problematica e,
por conseguinte, um mapeamento da posi¢do da psicanalise. Em relacdo a problematica das ciéncias humanas,
aqui ndo pdde ser plena pois demandaria mais tempo. Diante dessa impossibilidade, nosso esforco aqui serd o de
trazer duas principais obras ditas arqueoldgicas para la rastrear como aparece a psicanalise — nos referimos a
Histéria da loucura e As palavras e as coisas. O foco, portanto, serd mais na investigacdo do tratamento
arqueoldgico a psicanalise, que uma reconstrucao das problematicas.

219 Suma trazida por Machado, em 1995. Extrato que afirma, segundo Machado, a influéncia nietzscheana na
redacdo do livro de 1961.

220 Birman e Hoffmann (2017), no tocante a Historia da loucura, atestam para o fato de que no quando de seu
langamento, a recepcéo foi quase nula, pois se tratava da obra de um homossexual. Com a indica¢do de Lacan,
(que também faz a propaganda d’O nascimento da clinica, num de seus Seminéarios) em fins de 60, o livro passa
ter uma recepcao.



67

Outro ponto importante do livro, quando transitamos pela vasta literatura que o comenta,
além de declaracbes de Foucault, refere-se ao modo de a psiquiatria e a psicologia,
alegadamente movidas por razdes humanitarias, colocarem-se como tendo descoberto a
verdadeira natureza da doenca mental, empregando seu conhecimento na cura dos mentalmente

alienados. Diz Foucault:

Nenhum progresso médico, nenhuma abordagem humanitéria é responsavel
pelo fato de os loucos serem progressivamente isolados, de a monotonia do
insensato ser dividida em espécies rudimentares. E do fundo mesmo do
internamento que nasce o fendmeno; é a ele que se deve pedir contas a respeito
do que seja essa nova consciéncia da loucura??.

A luz do texto, ndo ha nenhum privilégio ou humanitarismo nessa descoberta, pelo motivo
mesmo de que esse diagnostico servia para classificar o louco como uma “ameaca a ordem
moral da sociedade moderna”???. Além do mais, o tratamento “médico” do louco tratava-se
mais de um controle social que compaixao pelos enfermos?23. De acordo com nosso fildsofo,
“se a personagem do médico pode delimitar a loucura, ndo ¢ porque a conhece, ¢ porque a
domina”??*, Pode-se dizer que aqui trata-se de conduta e sua relagio com a racionalidade, além

da relacdo entre teoria, préatica e realidade fatica.

Ha similitudes tanto em algumas tematicas como nos prefacios de 1961 e de 1963 (O
nascimento da clinica)??®: o esforgo por parte de Foucault de tematizar ou pelo menos situar
essa espécie de momento originario no qual haveria um convivio harmdnico entre o socialmente
reconhecido e o apartado da circulacdo ordinaria, ndo digno de transitar nas veias do tecido

social??. Dira Foucault, em 1963:
Para apreender a mutacdo do discurso quando esta se produziu é, sem duvida,

necessario interrogar outra coisa que ndo 0s conteldos tematicos ou as
modalidades 1dgicas e dirigir-se a regido em que as “coisas” e as “palavras”

221 FOUCAULT, 1978, p. 435.

222 Cf.. FOUCAULT, 1978, p. 466.

223 GUTTING, 1989, p. 4. Ainda segundo Gutting, Foucault, em O nascimento da clinica, voltando seu olhar para
a medicina e suas mudancas radicais, assevera que, a despeito da defesa de que 0s corpus teéricos de ambas as
disciplinas foi obtido e desenvolvido através de observag¢fes empiricas ao corpo humano, ela carrega uma série de
“a prioris” — postulados ndo cientificos antes de qualquer observacdo empirica — que condicionam
verdadeiramente 0 modo como percebem; além do fato de que seus corpus ndo estar tdo livre de interpretagdes
COMO Se pensa.

224 FEOUCAULT, 1978, p. 549.

225 Em recente publicacdo, Roberto Machado (2017) relata uma conversa com Foucault sobre o livro de 1963, na
gual Foucault teria dito ter lido toda a literatura médica do recorte explorado no livro, anterior a Revolugao
Francesa.

226 Machado (2017, p. 78) afirma que o curso de 1973, O poder psiquiatrico trata de genealogia; se o livro de 1961
é uma arqueologia através da qual Foucault almeja situar a experiéncia da loucura no renascimento e época
classica, o curso de 1973 trata de psiquiatria. Ou seja, periodo eminentemente moderno, com a loucura
devidamente silenciada, deslegitimada enquanto experiéncia valida pelo saber médico. Sugeririamos a leitura em
conjunto, pois o curso de 1973, hoje transcrito, também apresenta autocriticas do filésofo em relacdo a algumas
de suas posigdes a época da Historia da loucura.



68

ainda nao se separaram, onde, ao nivel da linguagem, modo de ver e modo de
dizer ainda se pertencem. Seré preciso questionar a distribuicdo originaria do
visivel e do invisivel, na medida em que esta ligada a separagdo entre o que se
enuncia e o que € silenciado: surgira entdo, em uma figura Unica, a articulagéo
da linguagem médica com seu objeto?’.

Numa autorreflexdo em 1971, Foucault fala algo acerca d’As palavras e as coisas que
pode ser estendido, segundo ele, “de forma geral” e “no mesmo sentido” ao Nascimento da
clinica. Ele fala da percepcéo de um conjunto de transformagdes semelhantes e concomitantes
em disciplinas distantes em seus escopos investigativos: a gramatica, a historia natural e a
economia politica. Algo subjaz no solo comum desses saberes diversos. Um esforco que
analoga e paralelamente faz Jacob??®, um bi6logo e historiador da biologia. O esforco de Jacob,
segundo o trazido por Foucault, busca compreender as condic¢des de possibilidade, a partir das
quais tedricos de areas e escopos investigativos distantes tenham insights semelhantes??°. Indo
um pouco mais a fundo: as investigacGes direcionam-se a0 momento em que o objeto e os
conceitos de determinada ciéncia foram constituidos e, em alguns casos, a posi¢do do sujeito
cognoscente nesses saberes. Foucault chama esse problema de o problema das simultaneidades

epistemoldgicas®?.

Diriamos que Foucault terd como uma das principais defesas da Historia da loucura,
baseada na literatura por ele analisada, a impossibilidade de se falar em doenca mental antes do
séc. XIX, antes de Pinel e Esquirol. Para que isso fosse possivel, houve o que Foucault chama
de ruptura no nivel das teorias médicas, ou no nivel do saber médico: na Epoca Cléssica a
loucura era tdo-somente doenca, ndo havendo isso de uma classe de especialistas médicos
designados apenas ao seu tratamento. Instaurando-se o tratamento da loucura como doenca
mental, vé-se, no largo material utilizado por Foucault, incompatibilidades entre os tratados
meédicos dos sécs. XVIII e X1X. Mais ainda:

Em todo caso, nunca, desde a Antiguidade, soubera coordenar todas as suas

formas com os conceitos da teoria médica. E, mais que qualquer outra doenga,
a loucura manteve ao seu redor, até o final do século XVIII, todo um corpo de

227 FOUCAULT, Michel. O nascimento da clinica. Tradugdo: Roberto Machado. Rio de Janeiro: Forense-
Universitaria, 1977. p. IX.

228 Foucault comenta num artigo no Le monde, intitulado Crescer e multiplicar, um livro de Jacob recém-saido,
em 1970. Na linha do trabalho de Foucault, como ele proprio diz, o livro propde pensar de forma inteiramente
diversa a “vida, o tempo, o individuo e o acaso”, “nos subtraindo de nossas familiaridades cotidianas” (Crescer e
multiplicar, 15-16 de novembro de 1970 in D&E, vol. I, pp. 267-272).

229 Enquanto Jacob investiga uma certa nogdo de populacdo que toma o lugar de analises em termos individuais,
tanto na biologia de Darwin como na fisica de Boltzmann, Foucault — que j& havia notado o mesmo problema na
medicina clinica — investigou um fendmeno similar nas trés aludidas disciplinas

230 Entrevista com Michel Foucault (1971) in D&E, vol. VII, pp. 192-210 (p. 195.)



69

praticas ao mesmo tempo arcaicas pela origem, méagicas pela significacao e
extramédicas pelo sistema de aplicacéo®!,

As medicinas classica e moderna, n’O nascimento da clinica?®?, também sio trazidas
para evidenciar uma descontinuidade entre uma e outra. Em relacdo a primeira, o que diferencia
o diagnostico da loucura do diagnostico das outras doencas €, justamente, o quadro de sintomas.
Relativo a segunda, com o advento da anatomo-clinica, por Bichat?®, final do séc. XVIII e
inicio do XIX, da-se algo diferente: surgira uma natureza especifica do mental, distinta do

fisico. Segundo Machado, a primeira é medicina classificatoria das espécies patoldgicas?.

A revolucéo de Bichat e de outros médicos muda o panorama e o solo tedrico da
medicina. O hospital geral € um marco no tratamento ndo da loucura, mas do louco. Por Luis
X1V, no séc. XVII, hd um evento significativo, chamado por Foucault, na primeira parte da
Histéria da loucura, de o grande enclausuramento. Segundo Machado, trata-se de uma
entidade assistencial, e ndo médica (entre a policia e a justica), chamada “ordem terceira da
repressdo”. Trata-se, na pratica, da exclusdo de individuos perigosos, ndo sociais (agrupamento
dos estrangeiros da moral). Cena radicalmente diferente da modernidade (p6s-revolucao de

1789), na qual o espaco asilar é o de recuperacgéo do louco.

Nessa atmosfera, Descartes é a referéncia-mor. Segundo Canguilhem?®, no texto de
Foucault ha, pelo menos, duas referéncias principais a Descartes — a primeira, de 1961, na
Historia da loucura e a segunda, de 1966, n’As Palavras e as coisas. Quanto a 1961, como sera
visto na secdo correspondente, ele é figura central nas mudancas no trato com a loucura, na
chamada por Foucault Idade Classica; época esta que silencia a chamada experiéncia tragica da
loucura, estabelecendo com ela o que Chaves chama “dialogo mudo” no Hospital Geral entre
razdo e desraz&o?3®; Derrida, como se sabe, ha de trazer as trés mencoes da tese a Descartes, em

1963, e, a partir disso, num esforco que nado atrai a atencdo de Foucault, pretende desfazer todo

21 FOUCAULT, 1978, p. 225.

232 Nao foi possivel visitarmos o mencionado livro para investigar os termos de o conceito de pulsdo de morte em
Freud ser devedor de toda uma tradigdo médica que concebe a doenga como uma antecipagdo, ou melhor, uma
experimentagcdo em grau menor da morte. Sabemos que ha esta associagdo por causa de Birman e Hoffmann, que
trazem, pelo que podemos mapear, pela primeira vez a relagdo entre o livro de 1963 com a psicanalise. Sabemos,
ainda, por eles que ha uma filiagdo de Heidegger com seu ser-para-a-morte nesta tradicdo médica (cf.: BIRMAN;
HOFFMANN, 2017, pp. 74-81).

233 Cf.. FOUCAULT, 1978, p. 411.

23 Cf.: MACHADO, 1995.

2% QOrientador de Foucault, em 1961, em sua tese de doutoramento, Histéria da loucura a quem Foucault reclama
formalmente, em 1951, segundo Macey, por um tema como sexualidade encontrar-se num exame que seleciona
guem estd ou ndo apto a ensinar de filosofia em liceus e universidades. Cf.: TAYLOR, Chloé. The Routledge
guidebook to Foucault’s The history of sexuality. Routledge: Nova York, 2017. pp.1-2

236 CHAVES, 1988, p. 28. “Combate que se traduz na coagdo fisica, nos suplicios, nos trabalhos forcados, nas
correntes”.



70

o texto®’. Quanto a segunda principal referéncia, Descartes, a despeito de sua fundamental
importancia no livro de 1966, é citado, de acordo com Canguilhem, apenas duas ou trés vezes.
E trazida uma obra cartesiana, até entdo ndo reconhecida como uma obra de destaque, elevada

por Foucault & classico do séc. XVII: Regulae?®,

Descartes, em 1961, aparece na comparacdo entre dois “paradigmas” quanto a
“representagio” da loucura, em contraste com Montaigne?®; evidenciando a rejei¢do de um
positivismo teleoldgico®, que porventura tomaria por garantido o progresso no conhecimento
cientifico como uma linha continua e univoca de superacdo de preconceitos — apareceriam,
segundo Canguilhem, em dois j& aludidos momentos: no livro de 1961, entre Montaigne e
Descartes?*, em relagéo ao tratamento da loucura, e no livro de 1963, entre Pinel e Bichat, no
quesito da representacdo da doenca. Antes das obras e do envolvimento de Pinel e Esquirol nas

politicas pds-Revolucdo Francesa, ndo havia hospital psiquiatrico.

Descartes tem para Foucault papel imprescindivel nos rumos que tomou a loucura na
chamada Epoca Cléassica*?. Descartes também tem para ele protagonismo na “descoberta” da
loucura enquanto objeto de conhecimento no séc. XIX pelos patologistas, além de sua

influéncia no tratamento que desemboca na insercdo do louco no espaco asilar.

De todo modo, ressalta-se, no primeiro empreendimento arqueoldgico de Foucault que
a arqueologia privilegia o nivel da “percepc¢ao” ante o nivel do “conhecimento” (este, uma
espécie de teoria sistematica sobre a loucura): mais uma caracteristica dissonante em relacdo a

epistemologia. O nivel do conhecimento seria insuficiente para dar conta do surgimento da

237 Como se sabe, hd um debate velado entre Foucault e Derrida, seja em termos de loucura, seja em termos de
relagdes de poder. Como o “debate” ¢ bastante conhecido, nos atemos a um breve sobrevoo, digamos, de
reconhecimento. Quanto ao problema da loucura, origina-se numa conferéncia Cogito e a histéria da loucura,
posteriormente texto, que estd n’A Escritura e a diferenca. L4, em 1963, Derrida aponta um déficit filoséfico na
tese de Foucault, que ndo teria interpretado corretamente Descartes e, posteriormente, em texto de 1965, afirma
que Foucault tenta estabelecer uma metafisica. Foucault responderd, quase 10 anos depois, em 1972 (Reponse a
Derrida). Ja no tocante as relagbes de, conforme nos traz Grace, Derrida afirmaria que a analitica do poder em
Foucault ja est no texto freudiano que, aliés, justificaria o tratamento a psicanélise por Foucault: a ambiguidade
no tratamento ao tema se deveria, segundo o filésofo marroquino, a propria letra de Freud. Apenas para trazer uma
das muitas discussdes aprofundadas: YAZBEK, André C. O louco e o sonhador: Jacques Derrida leitor de Historia
da loucura, de Michel Foucault (notas sobre uma polémica). Revista Tragica: estudos de filosofia da imanéncia,
Rio de Janeiro, v.9 n. 2, p. 21-40, 2016.

238 Interessando a Foucault, ainda de acordo com Canguilhem, para As palavras e as coisas, a subordinagio “da
nocdo de medida a nogdo de ordem na ideia de mathesis”.

239 A essa mudanca, Foucault chama, em consonancia com Canguilhem e a tradicdo epistemoldgica francesa,
descontinuidade; as descontinuidades apresentadas por Foucault, presentes na sucessao de um a priori histdrico a
outro.

240 Ha uma divergéncia (que aqui ndo serd abordada) entre os termos do progresso da ciéncia, expressa nos
pensamentos de Bachelard e Canguilhem e de Condorcet e Comte. cf.. MACHADO, 1982; 2007, p. 28.

241 Cf.. FOUCAULT, 1978, p. 54.

242 periodo que vai do inicio do séc. XVI1I a aproximadamente a época da Revolugdo Francesa (1789).



71

psiquiatria, enquanto ciéncia da loucura®*®, O extradisrcursivo entra em cena: sera analisada a
instituicdo, as condi¢bes econdmicas e politicas, de um modo diferente do marxista, também,
pois as relagdes econdmicas nao teriam sozinhas o papel de determinar a dimensao préatica ou
institucionais ou, ainda, digamos, os modos de existéncia. Mas, como se sabe largamente, se
tomarmos a sério a tese/livro, as formas de saber, de existéncia e institucionais surgem da

interacdo entre praticas econémicas e sociais.

Fazer uma analise no nivel da percepgéo € se debrucar sobre a loucura antes de ela se
tornar um objeto de um saber, ndo tomando-se por garantida a alienacéo, mas privilegiando-se
a construcdo historica da concepcdo de loucura enquanto alienagédo, ou seja, como a loucura se
torna objeto do conhecimento e do direito. A andlise, portanto, se volta para a relagdo entre
teoria e pratica, 0 que ndo tem precedentes na producdo de 1950. Na Idade Classica, patente
“ao nivel da ‘percepcdo’, a loucura ¢ desordem dos costumes e negatividade do pensamento,
enquanto que ao nivel do ‘conhecimento’ ¢ uma doenga precisando ser descrita e

classificada’?*,.

Investiga -se como a loucura é percebida nas diferentes épocas analisadas. Com o nivel
do conhecimento tornado secundério, segundo Chaves, na pratica, trazendo para a psicanalise,
em relacdo a problemética da loucura, fez Foucault prescindir de um exame aos conceitos
psicanaliticos, analisando as continuidades e rupturas entre Freud e a psiquiatria a partir da
mudanca no estatuto do médico, no sec. XIX. A mudanca se deve a percepcdo do louco
enquanto doente, deixando para trds o rotulo de “desrazoado”: “Dessa maneira qualquer
referéncia feita a conceitos na Historia da loucura estd intimamente relacionada com formas
de intervencao, formas de organizagdo do espaco de reclusdo, formas de relacdo de autoridade

entre médico e doente”?*.

Chaves, na esteira de Gutting e Machado, afirma que a distingdo entre o conceito de
descontinuidade na epistemologia francesa e na arqueologia da Historia da loucura é crucial.
A ruptura com a epistemologia francesa é geral, vertical e parcial — esta Ultima, salutar para que
se entenda a entrada da psicandlise na historia da transformag&o da loucura em patologia mental.

E ruptura geral por existir, na mesma época, como no Renascimento, dois modos de
experiéncia da loucura (as chamadas por Foucault experiéncias tragica e critica). E vertical

porgque nega um tipo de narrativa continuista, enquanto historia de progresso da razao — 0s

243 Abertura possibilitada por Pinel e Tuke. Cf.. FOUCAULT, 1978, p. 549.
244 CHAVES, 1988, p. 13.
245 |bid., p. 16



72

termos de uma continuidade que se da pela descontinuidade serdo conferidos na sequéncia do
texto. Para esse intuito, articula o discursivo e o extradiscursivo, “por uma analise restrita aos
procedimentos internos”; destarte, “a verticalidade das rupturas se da, portanto, ao nivel da
‘percepgdo’, muito embora a andlise pretenda dar conta, igualmente, do nivel do

299

‘conhecimento’”.

H4, se olharmos atentamente, uma espécie de continuidade se falarmos com Chaves em

246 astamos diante do

ruptura parcial: quando se tematiza a doenca mental na Modernidade
resultado do processo de subordinagéo da loucura a racionalidade — o que foi iniciado, de acordo

com Foucault, no Renascimento,

quando a ‘experiéncia tragica’ da loucura é recoberta pela ‘consciéncia
critica’. De saber esotérico, magico, revelador das profundezas da alma
humana e do universo (experiéncia tragica), a loucura torna-se
progressivamente castigo e falta (consciéncia critica), atentando a moral e aos
bons costumes (na Idade Classica) e doenga mental (na Modernidade)’.

O ponto central em relacdo ao aspecto da ruptura parcial no decorrer dos extratos
historicos trazidos pela periodizagdo foucaultiana, € o chamado modelo familiar (posic¢éo
retificada completamente no curso de 1973, O poder psiquiatrico). Foucault sustentava que na
Idade Cléssica foi instaurada uma nova acepcéo de familia?*®, ao sabor burgués, com o contrato
de casamento (tema também explorado no aludido curso, mais proximo do séc. XX, que do
XIX; a cena da imposi¢do de um novo modelo familiar agora se passa na virada do séc. XIX
para 0 séc. XX). E necessario que ora se exponha essa autocritica, pois ndo se trata de um olhar
tedrico retrospectivo, que seria Util para pensar uma problematica da loucura, e ndo para
levantar a sua posicdo em 1961. Contudo, trata-se de uma de errata, que, até onde sabemos,

nunca foi adicionada ao livro/tese.

Sobre isso, a abertura do curso Le povoir psiquiatrique®*® ja consta uma autocritica n&o
tanto por causa da nova abordagem em termos de relagdes de poder, manifesta, alids, no
abandono da propria nocao de violéncia, por ndo dar conta do aspecto produtivo do poder. A
aula é um esforco de retomar o tema da loucura a partir da ética do poder disciplinar. O modelo
familiar que no Folie et déraison é imposto pela psiquiatria enquanto condi¢do de cura da
loucura, estaria ausente, por exemplo, na “protopsiquiatria”, empreendida sobre o rei Jorge III,

mas aplicar-se-& num momento da psiquiatria em sua fase institucional: especificamente, ndo

246 Cf.. FOUCAULT, 1978, p. 35.

247 CHAVES, 1988, p. 16.

248 Cf.. FOUCAULT, 1978, p. 91.

249 Cf.: aula de 7 de novembro de 1973 (FOUCAULT, 2012c, pp. 3-24;



73

na “direcdo dos alienados”, mas na “cura so6lida e sem recaidas” dos histéricos. Quanto ao
tratamento de Jorge III, “se faz sem nada que possa valer como descrigdo, analise, diagnostico,
conhecimento verdadeiro do que é a doenca do rei. Assim como 0 modelo da familia sé
intervém mais tarde, também o momento da verdade intervira mais tarde na pratica
psiquiatrica”?®,

Ora, Freud dirige suas analises para a triade articulada: sexualidade, familia, neurose.
Seguindo 0 momento anterior a errata, essa articulacédo sé é possivel por causa da instauracao
do modelo familiar, o que filiaria os conceitos psicanaliticos a praticas sociais?®*. Teria que se
fazer um mapeamento que ndo ha lugar, nem félego aqui. Com o deslocamento do modelo
familiar para o problema da psiquiatria versus histeria, a argumentacgéo de Foucault em 1961

fica, no minimo, fragilizada.

Aqui cabe uma palavra acerca dos textos que tematizam a questdo da loucura na obra
de Foucault. Apenas para trazer trés comentadores, Allen, Chaves e Grace, recaem no que
desejamos evitar nessas reconstrugdes criticas que ora fazemos: a analise da loucura sob a 6tica
das relacGes de poder. Uma vez que acreditamos, na esteira de Machado, ser Foucault, em sua
relagdo com a propria obra, 0 maior inimigo hermenéutico dos comentadores®?, loucura e
poder, em 1961, ndo coexistem; ndo ha poder em 1961, nem mesmo repressivo ou juridico
discursivo. Parafraseando As palavras e as coisas, do mesmo modo que ndo ha Homem antes

da época cléssica, ndo haveria poder na problematica da loucura.

A nocéo de poder, cujo mapeamento hodiernamente ainda encontra-se incompleto®®,
surge, como se sabe, na década de 1970. Foucault fala de poder neste quando lendo extratos de
sua obra retroativamente sob essas lentes, afirmando, inclusive, que estava preso a uma
concepcao de poder essencialmente repressiva. O que, para sermos justos, pode elucidar o que
¢ ou ndo, na préatica, uma concep¢ao de poder mais acurada, que dé conta das multiplas faces

dos dispositivos que fabricam e controlam subjetividades. Por outro lado, ndo nos pode ajudar

20 FOUCAULT, 2012c, p. 33.

21, Grace (2011) traz uma excelente analise lendo o livro/tese com o curso. Allen (2018), por seu turno, a partir
do problema da psicanalise ser ou ndo uma pratica normalizadora, investiga A vontade de saber com a tese,
perquirindo se a figura do analista seria ou ndo a de uma autoridade moral, pronta a conformar o sujeito em formas
sociais por ele reconhecidas como normais.

252 pretendiamos fazer do presente texto um debate entre Foucault e ele mesmo, trazendo sua obra e as entrevistas
para compor as posi¢des opostas que sdo de fato. Assim como mapear com mais afinco As palavras e as coisas.
Como ndo foi possivel, pretendemos fazer isso num futuro trabalho, na reconstrugdo de um Foucault contra
Foucault; e, noutro esfor¢o o estatuto da antropologia para o Foucault de 50 e 60, pois linhas a seu respeito estéo
dispostas por toda a producédo do periodo: de fundacionista, a partir de um viés existencial a posicdo kantiana que
contaminou todos os saberes sobre 0 Homem.

28 Cf.: CASTRO, 2011.



74

a questdo do poder a reconstruir critica e acuradamente o lugar da psicanalise na problemética
da loucura, nos idos de 1960. Grace, por exemplo, atenta para o fato de a producdo de
conhecimento ser possivel apenas através das relacBes de poder, o que seria, no minimo

anacronico se pensarmos a producéo da década de 19602%,

Que na tese/livro esté enfatizada a questdo da violéncia e da represséo ao desarrazoado,
isso € incontestavel. Além disso, seguindo a argumentacdo de Foucault 1a exposta, Freud
reestabelece a fala para a desrazéo — esta enquanto saber e ndo enquanto o negativo da razdo —
algo a ela negado pelo positivismo do séc. XIX. Todavia, ao coloca-la para falar se estabelece
mais um “monologo do inquirido” do que um dialogo. A desrazdo, dessarte, deve ser entendida
em duas acepg0es diferentes: enquanto saber que tem uma verdade do mundo a dizer, fora dos
canones estabelecidos e enquanto nonsens, negatividade pura, linguagem delirante que eclipsa
o relacionamento do homem com a verdade. Freud reestabeleceria a Renascenca, o dialogo nos
termos da primeira acepcao de desrazdo (enquanto um saber®). Entretanto, o vienense, como
bem reconhece Grace, estabelece uma relagdo nova entre o normal e o psicopatolégico — o que
ndo o livra da assertiva foucaultiana, segundo a qual toda a psiquiatria do séc. XI1X (diriamos,
para o bem, ou para 0 mal) converge para Freud®®. Ele seria a autoridade moral que toma o

lugar de Pinel, submetendo o louco a essa autoridade.

Com um pouco mais de detalhe dos termos da heranca médica da qual Freud se apropria,
diz Foucault:

Aos olhos do doente, 0 médico torna-se taumaturgo; a autoridade que ele
emprestava da ordem, da moral, da familia(...). E na qualidade de médico que
se supBe que ele esteja carregado desses poderes, e enquanto Pinel, com Tuke,
ressaltava bem que sua acdo moral ndo estava ligada necessariamente a uma
competéncia cientifica, acredita-se, e o doente é o primeiro a fazé-lo, que é no
esoterismo de seu saber, em algum segredo, quase demoniaco, do
conhecimento, que ele encontrou o poder de desfazer as alienagdes; e o doente
aceitara cada vez mais esse abandono as maos de um médico ao mesmo tempo
divino e satanico, em todo caso fora de uma medida humana®’.

As estruturas do internamento, organizadas por Pinel e Tuke, foram deslocadas para o
médico — caberia a Freud a possibilidade efetiva esse deslocamento. Diz Foucault, em

conhecida e desconcertante afirmacédo que

254 Nio nos cabe o papel de ser legislador ou “donos de Foucault”, que determina arbitrariedades e anacronismos
nos intérpretes. Queremos mostrar, entretanto, que nossa leitura é também possivel, oferecendo elementos que
achamos insuficientes nas analises acima trazidas. Para o ponto de vista que aqui queremos sustentar, esses estudos
ja classicos, ndo nos serve para a construgdo que fazemos.

25 Cf.. CHAVES, 1988, p. 27.

2% FOUCAULT, 1978, p. 554; GRACE apud FALZON.

27T FOUCAULT, 1978, p. 552.



75

Freud desmistificou todas as outras estruturas do asilo: aboliu o siléncio e o
olhar, apagou o reconhecimento da loucura por ela mesma no espelho de seu
préprio espetaculo, fez com que se calassem as instancias da condenacao. Mas
em compensacao explorou a estrutura que envolve a personagem do médico;
ampliou suas virtudes de taumaturgo, preparando para sua onipoténcia um
estatuto quase divino. Trouxe para ele, sobre essa presenca Unica, oculta atras
do doente e acima dele, numa auséncia que é também presenca total, todos os
poderes que estavam divididos na existéncia coletiva do asilo. Fez dele o
Olhar absoluto, o Siléncio puro e sempre contido, 0 Juiz que pune e
recompensa no juizo que nao condescende nem mesmo com a linguagem; fez
dele o espelho no qual a loucura, num movimento quase imével, se enamora
e se afasta de si mesma®®,

3.4 A PSICANALISE N’AS PALAVRAS E AS COISAS: A PROBLEMATICA DO
INCONSCIENTE DAS CIENCIAS HUMANAS E A SUPERACAO DO HOMEM

(...) o [Homem] n&o é nem o mais antigo nem o mais constante problema que
foi posto para o saber humano?®,

Sem duvida, Lacan foi importante para Foucault como instrumento na luta
pela libertacdo do pensamento francés “da tirania do sujeito cartesiano e da
dialética hegeliana”, ou, como ele também diz, por mostrar que, em vez de
ser originario, o sujeito tem uma génese?,

Talvez o trecho mais repetido da obra de 1966 seja seu paragrafo final (alguns chegam

até a (re)citar integralmente:

Se estas disposicOes viessem a desaparecer tal como apareceram, se, por
algum acontecimento de que podemos quando muito pressentir a
possibilidade, mas de que no momento ndo conhecemos ainda nem a forma
nem a promessa, se desvanecessem, como aconteceu, na curva do século
XVIII, com o solo do pensamento classico — entdo se pode apostar que o
homem se desvaneceria, como, na orla do mar, um rosto de areia®®*.

O extrato acima trazido, com seu notavel conjunto de condicionantes — “se” — finaliza o
capitulo X — intitulado As ciéncias humanas — d’As palavras e as coisas®®2. Ignorando o possivel
comentario de Lacan numa conferéncia (Psychanalyse. Raison d’un échec), de 1967 — que teria
desdenhado dessa afirmacao, inserindo-a junto a outras de Lévi-Strauss e Derrida, afirma que

o0s trés teriam chegado atrasados nas verdades por ele propostas, enquanto um farol sem

28 |bid., p. 554.

2% FOUCAULT, 2000, p. 536.

260 MACHADO, 2017, p. 215.

%61 FOUCAULT, 2000, p. 536.

262 E salutar lembrar a importancia para a heranca intelectual a nés legada pelo ano de 1966. Segundo lannini
(2016), além do langamento dos Ecrits de Lacan, “Michel Foucault publica As palavras e as coisas; Lévi-Strauss
publicava o segundo volume de sua tetralogia Mitol6gicas, intitulado Do mel as cinzas, dois anos depois de O cru
e 0 cozido; Louis Althusser publica Pour Marx e Lire le Capital; Benveniste, o primeiro volume de Problemas de
linguistica geral; Roland Barthes, Critica e verdade; e Todorov, Teoria da literatura”.



76

reconhecimento, ha trinta anos?®® —, o cerne desse extrato ¢ a ousadia de uma posicdo quase
profética que afirma que se o padrdo de rompimentos na ordem dos saberes mantiver 0 modo
estabelecido desde, pelo menos, a Renascenca, 0 objeto forjado na modernidade ha que
desaparecer. O que nos coloca uma reflexd@o acerca da historicidade dos saberes e dos objetos
epistémicos por eles forjados. Isso implica ndo apenas a auséncia de um estatuto positivo de
permanéncia no tempo para 0 Homem, mas, baseado na historicidade mesma desse estatuto, na
datacdo do Homem no tempo e seu encravamento no seio de saberes e discursos, 0 imputa uma

validade.

O objetivo do presente capitulo é uma visita ao projeto d’As palavras e as coisas (Les
mots et les choses)?®*, investigando o lugar da psicanalise — e também da etnologia — no limiar
de uma nova ruptura na ordem dos saberes. Ha que investigar como a psicanalise passa de
objeto da critica, como foi visto no capitulo precedente, para instrumento de critica?®®. Em
contraste com o momento anterior, aqui trata-se da tematizacdo do mover a psicanalise para
atacar o modo de producgéo de conhecimento das ciéncias humanas sobre o0 Homem para a sua

pretensa liberacdo — conhecimento este criativo de objeto.

Contudo, para chegarmos a essa discussdo, faz-se necessario percorrer o caminho do
livro que possibilitara o aparecimento do subcapitulo intitulado As contraciéncias®®. Para isso,
0 presente estudo traz as contribui¢fes de alguns estudiosos que se lancaram a trazer a luz
pontos centrais e imprescindiveis a compreensdo deste empreendimento — alguns destes

negligenciados no debate vigente sobre o tema —, e também traz entrevistas e conferéncias de

263 ¢f, CLARK, 2014 p. 196. Ignoramos porque néo tivemos tempo habil para investigar o cerne da critica lacaniana
ao extrato. A critica bem velada, diga-se, est4 registrada em seus Outros escritos, na conferéncia Psicanélise.
Raz8o de um fracasso. L&, para além do ataque a um ex-discipulo, Lagache, Lacan demonstra um
descontentamento com a falta de reconhecimento de suas proposic¢des, as quais, acredita, reproduzidas em Lévi-
Strauss, Derrida e Foucault. Eis o trecho: “Efetivamente, trata-se menos do narcisismo de cada um que de o grupo
sentir-se em alerta contra um narcisismo mais vasto. Para julga-lo, basta sondar a amplitude do desvio tomado por
um Michel Foucault para vir a engar o homem”. LACAN, 2003, p. 349.

264 Maniglier (apud FALZON; O’LEARY; SAWICKI, 2013, p. 119, nota n°® 1) afirma que o titulo original do livro
seria L ‘ordre des choses — proximo ao da edi¢do angl6fona The order of things. O titulo foi preterido pelo editor,
acabando por ficar Les mots et les choses. Apesar de o titulo original ser, de acordo com Maniglier, mais pertinente
as intengdes da obra. Daqui em diante esta obra sera referida também como “obra/livro de 1966”.

265 Miller (apud ARMSTRONG, 1989, p. 53) menciona introdutoriamente uma mudanca similar, ao comparar As
palavras e as coisas(1966) e A vontade de saber (1976), com um diagnoéstico inverso: a psicanalise passa de
instrumento de critica para ser objeto de critica (em 1976 a psicanalise ¢ “destruida com sarcasmo”).

266 A ideia de a psicanalise ser uma contraciéncia seria inaceitavel, por exemplo, para Ludwig Binswanger (1970)
— por cujas contribui¢cdes Foucault fica entusiasmado no inicio de sua trajetéria — se isso dissesse respeito as
ciéncias naturais (como a quimica e a fisica), em vez das ciéncias humanas. Ele via no determinismo de Freud um
modo analogo ao de producao de conhecimento dessas ciéncias. Para ele, as pulsdes e o inconsciente mecanizariam
a existéncia humana, ndo dando conta do verdadeiro ser do homem. Foucault vai conhecé-lo na Suica, no quando
da traducéo de seu texto.



7

Foucault nas quais sdo considerados pontos importantes dessa obra?®’. Diante disso,
pretendemos reconstruir criticamente a trajetéria foucaultiana em sua exposicdo da
especificidade do surgimento e do forjar do objeto Homem pelas ciéncias humanas, e 0 que 0

faz acreditar que estariamos as vésperas de uma nova quebra de continuidade epistemoldgica.

Como diz Sardinha?®, até o capitulo X a obra ocupa-se da exposicio arqueoldgica das
ciéncias que possibilitaram e confeccionaram a seu modo o objeto Homem. Trata-se do solo
epistemoldgico que tornou possivel o0 modo de tematizacdo moderna (segundo a divisdo
historica arqueologica) por Kant, do Homem enquanto sujeito e objeto; ou, dito de outro modo,
a descricdo da ruptura na chamada episteme classica, que prenuncia uma nova forma de
tratamento tanto da realidade como do fendmeno humano. As contraciéncias surgem, entéo, no
final do livro com potenciais epistémicos para a instaura¢do de uma nova ruptura na ordem dos

saberes, 0 que determina a producéo de objetos de investigacdo e os métodos de exame.

Gutting aponta para a duplicidade da figura do Homem?®°, tal como fez Machado?’®: o
Homem como um objeto no mundo “e sujeito do conhecimento a partir do qual existe 0 mundo
de objetos”. Enquanto essas ciéncias endossam esta figura como a realidade humana definitiva,
Foucault data o seu nascimento e prediz, na esteira de Nietzsche, o seu desaparecimento

gradual.

Muitos estudiosos do periodo da obra de Foucault apontam para um ponto de inflexdo
na obra de 1966. Enquanto os livros anteriores buscavam a interacdo entre teoria e praticas
sociais, As palavras e as coisas analisa 0 que condiciona essa interacdo. A preferéncia
foucaultiana pela transgressdo a norma ou, digamos, pelos marginais da razdo — notadamente o

louco, mais adiante, o delinquente, o anormal etc. —, ndo encontra um lugar na obra de 1966

Diriamos, afim com esses estudiosos que As palavras e as coisas?’ carrega uma critica

do conceito de Homem, como afirma Gutting, em trés estagios: (i) o conceito ndo desempenha

27 Nota-se, em visita a literatura especializada (de focos mdltiplos), com excec¢Ges pontuais, que a problematica
da psicanalise n’As palavras e as coisas quase ndo é abordada unicamente, mas quase sempre é posta apenas como
mais um aspecto do livro.

268 SARDINHA, 2008.

29 GUTTING, 1989, pp. 4-5.

210 MACHADO, 1995.

211 Entrevista com Michel Foucault (1971) in D&E, vol. VII, pp. 192-210 (p. 195).

22O préximo livro publicado sera Vigiar e punir que, na interpretacdo de Gutting, é uma espécie de
prosseguimento d’As palavras e as coisas, um resumo de sua critica as ciéncias humanas, enfatizando, mais do
que nos trabalhos anteriores, prossegue, “os mecanismos sociais e institucionais do poder”. A partir daqui, diz
Gutting, integrando a lista A vontade de saber, Foucault mostrard como corpos de conhecimento das ciéncias
humanas estdo intrinsecamente ligados a mecanismos de dominagao e controle, ou “técnicas de controle social” —
sua constituicdo mesma engquanto conhecimento depende essencialmente de mecanismos de poder (cf. GUTTING,



78

nenhum papel na época cléssica, precedente & moderna; (ii) mostra o esforco da filosofia da
modernidade de desenvolver um conceito coerente de homem e sua falha neste projeto; (iii)
visitando como ““as ciéncias humanas buscaram atingir um conhecimento do homem” e como

este conhecimento é baseado em disciplinas que colocam por terra este conceitor

O inconsciente tera aqui, destarte, duas acepgdes: uma enquanto objetivo arqueoldgico,
no exame de uma dimensao que escapa a “consciéncia” dos saberes, e outra enquanto proposta
de superacdo desses saberes através do inconsciente estruturado como uma linguagem,
possibilitado por Lacan. Diriamos, seguindo essa linha, o inconsciente, de certo modo, tem
lugar na totalidade d’As palavras e as coisas: até o capitulo X com a primeira acepcao €, no

capitulo X, com a segunda.

Canguilhem aponta que boa parte do descontentamento com a obra que ora nos
debrucamos deve-se precisamente a sua tematizacdo do Homem, cuja esséncia e existéncia sdo
fundamento para muitas filosofias. Diz Canguilhem, ja& em 1967, que as muitas resenhas e
criticas negativas acerca d’As palavras e as coisas tinham em comum a consideracdo do
subtitulo do livro — Uma arqueologia das ciéncias humanas — “contornando [esse] bloco
significativo” do subtitulo completo, e abordando o termo arqueologia isoladamente?’3, “para
desafia-lo e substitui-lo” por “geologia”?’*. Foucault tomaria emprestado, ainda de acordo com
Canguilhem, muito do vocabulario da geologia (diriamos que, na subtese, por exemplo ao se
referir ao texto de Kant, o termo surge para tentar situar o estabelecimento do texto da
Antropologia®’®). Mas ha algo além disso, que fugiu as criticas da época. Foucault diz no
prefacio da obra de 1966: “estou restaurando ao nosso solo silencioso e ingenuamente imovel

suas rupturas, sua instabilidade, suas falhas; e esse € 0 mesmo chdo que mais uma vez se
inquieta aos seus pés”?’®, ao que Canguilhem afirma:
Mas ndo é menos verdadeiro que o que Foucault esta tentando trazer de volta

a luz ndo é um analogo de um estrato da crosta terrestre que foi ocultado da
vista por um fendmeno natural de ruptura e colapso, mas antes, “o desnivel

1989, p. 10). Na esteira de Gutting, para Elden (2015), a questdo do poder é suplementar a do saber, sendo
trabalhadas ambas lado a lado, na abordagem genealdgica, mas o método continua sendo o arqueoldgico.

213 Acerca dessa comparacdo por parte de Sartre, Foucault afirmara em entrevista, depois de elogiar o engajamento
do filosofo existencialista, que ele por causa desse engajamento e brilhante produgdo, ndo leu o livro que criticara.
FOUCAULT apud MIRANDA, 2013, p. 248. (MIRANDA, H. de C. Michel Foucault e a antropologia: Les mots
et les choses e o elogio a etnologia. Revista de Filosofia, Aurora, Curitiba, v. 25, n. 37, p. 245-269, jul./dez.
2013)).

214 CANGUILHEM apud GUTTING, 2016, pp. 103-105. Provavelmente, Canguilhem refere-se a Robert Kanters,
que é trazido por Sartre, em entrevista de 1966, para afirmar justamente que se trata de geologia e ndo de
arqueologia o que se da n’As palavras e as coisas, numa “negag¢do da historia”. Esfor¢o que se destaca enquanto
“tendéncia dominante” do cenario intelectual francés de entfo. Cf.: SARTRE apud MIRANDA, 2013, p. 248.

215 Cf.. FOUCAULT, 2011, p. 20.

218 FOUCAULT apud CANGUILHEM apud GUTTING, 2016, p. 105.



79

mais profundo da cultura ocidental”, isto €, um “limiar” (...). Nao obstante o
uso do termo habitat pela geografia e pela ecologia, 0 homem habita uma
cultura ndo um planeta (...). Representar Foucault como uma espécie de
geologo equivale a dizer que ele naturaliza a cultura afastando-a da histéria®’”.

D’ Allonnes, filésofo e historiador marxista, seguindo a critica de Sartre, de acordo com
0 que nos traz Miranda, dird que Foucault erra no livro de 1966 ao negar as transformacdes e

privilegiar a estrutura™

. D’Allonnes afirmarda ainda que o livro se ocupa de uma historiografia
e ndo se preocupa com a historicidade?’®. Canguilhem rebate esse tipo de critica dos chamados
por cle “defensores da historia”, argumentando que, para Foucault, a historia € o modo de ser
de tudo o que nos é dado na experiéncia.

Segundo Maniglier?®, a chave para o livro de 19662, lancado no auge do

estruturalismo na Franga?®?

, € a pergunta ingénua sobre a relacdo entre fazer de n6s mesmos
objeto da ciéncia e 0 modo como as coisas sdo ordenadas. A hipotese de Foucault é: “a forma
de autoconhecimento que chamamos de ‘ciéncias humanas’ ¢ uma consequéncia do
deslocamento e reestruturagdo da forma como conhecemos as relacdes entre as coisas”.
Entendendo-se por ciéncias humanas saberes unidos pela nogdo de “ciéncias sociais”, que
produzem conhecimento acerca de fendmenos humanos como cultura, linguagem e
sociedade®®. Desse modo, a arqueologia, segundo ele, consiste em mostrar como um

determinado objeto tido como “atemporal, substancial, inevitavel e inquestionavel” tem

condicdes precisas de possibilidade de emergéncia historica.

2" CANGUILHEM apud GUTTING, 2016, p. 105.

278 Critica vinda, na verdade, de Sartre originalmente estendida, segundo Defert, também a Althusser (DEFERT
apud FALZON, O’LEARY; SAWICKI (org.), 2013, p. 34).

219 Cf.: MIRANDA, 2013, p. 249.

280 The order of things in FALZON; O’LEARY; SAWICKI (ed.), 2013.

281 Foucault participa de uma transmissédo radiofénica na época trazida com o titulo Outros espacos. O texto sera
trazido novamente, em 1967 (cf.: DEFERT apud FALZON, O’LEARY; SAWICKI, 2013, p. 36). O conceito-
chave é heterotopia, cujo cerne, grosso modo, € o estudo dos saberes que criam espagos de exclusdo, de
circunscricdo dos marginais da razdo. Esforco que ele j& havia realizado na Histdria da loucura, de acordo com
Gordon (apud FALZON, O’LEARY; SAWICKI, 2013, p. 89).

282 Segundo Grace (apud FALZON; O’LEARY; SAWICKI (ed.), 2013), Eribon (1993: 156 — 168; 1994: 163 —
183 [referéncias dela]) afirma que Foucault ndo consegue tracar uma linha precisa que demarcaria o que o
diferencia do estruturalismo — quanto a Foucault e psicanalise, Eribon circunscreve a critica foucaultiana nos
termos de uma desconstrucdo do homem de desejo (Allen, 2018, p. 172), o que deixa a desejar pois deixa passar
uma série de aspectos que aqui intencionamos trazer. Pode-se facilmente rastrear nos ditos e escritos as diversas
ocasifes, principalmente em 1970 e 1980, nas quais Foucault afirma que ndo é estruturalista. As declaracdes
mudaram, pois, na década de 1960, quando Ihe é imputada a filiagdo ao estruturalismo, ele endossa de bom grado.
Exceto quando essa filiacdo é-lhe imputada por Sartre (cf.: Foucault responde a Sartre (1968) in D&E, vol. VII).
O debate é extenso e, baseando-nos nestas declaragBes dispares, como é comum em outras problematicas de sua
obra, pouco pode ser trazido de contribuicdes baseando-se apenas nas entrevistas.

283 Engrossam as fileiras das ciéncias humanas: sociologia, psicologia e “‘a ciéncias da literatura e mitologia™”,
nascidas no final do séc. XIX. Entretanto, o escopo das ciéncias humanas ndo inclui linguistica, economia,
etnologia e psicanalise (cf.: MANIGLIER apud FALZON, O’LEARY; SAWICKI, 2013, p. 120, nota n° 2).



80

Por exemplo, apenas no final do séc. XV 11l é que o homem sera objeto de interesse para
outros seres humanos enquanto uma dupla substancia ontolégica — concomitantemente das
ciéncias humanas e da filosofia. Destarte, 0 objetivo da arqueologia é duplo, segundo Maniglier:
(i) minar as bases de conceitos pseudo-eternos e (ii) mostrar que, por sua temporalidade mesma,
esses conceitos — por exemplo, trazendo para Foucault: homem, loucura?®* e prisdo — podem
morrer. Nesse prisma, As palavras e as coisas ¢ também uma tentativa de superar o conceito de
Homem, presente, por exemplo, no dilema kantiano enquanto fundamento necessario da
filosofia e objeto legitimo do conhecimento cientifico — conceito que guia o trabalho filosofico

desde entdo.

De acordo com Foucault, é sabido que a filosofia moderna confere dois papeis ao
Homem. Enguanto fundamento de todas as positividades e enquanto algo presente no “elemento
das coisas empiricas”. O que o a priori historico do séc. XIX assegurard € o segundo papel,
fazendo-o aparecer enquanto objeto do corpo discursivo, aos cuidados das ciéncias humanas.
As chamadas ciéncias humanas ndo herdariam um problema previamente delineado, como que
um espago vazio, no qual seus métodos cientificos e positivos vém a ocupar seu papel,

desbravando o homem empirico ou a “natureza humana”?%,

Teremos Homem, entdo, constituido ndo como uma coisa, mas como uma questao,
sendo a chave para o entendimento do projeto do livro a correlagdo entre o ordenamento das
coisas e a emergéncia da questdo do Homem. Ha uma relagdo entre os diferentes modos como
as coisas foram ordenadas e o surgimento das ciéncias humanas em fins do séc. XVIII.
Maniglier chama atencdo para a redutibilidade hoje vigente de considerar o Homem enquanto
um objeto do conhecimento cientifico dentre outros. A proeminéncia do Homem na tradi¢do
filosofica ndo se deve ao fato inédito até o séc. XVI1I dele ser considerado como duplo, que faz
ciéncia e que é objeto da mesma. Maniglier lembra que a concepg¢do do Homem enquanto duplo
ndo € nova, entretanto, nesses termos, o tratamento epistemolédgico que divide internamente o

Homem toma o espaco dos duplos metafisicos que o concebem como uma adi¢do de duas

284 Oy, ainda, a culminancia da loucura em Lacan e o abandono da pretensdo de cura: “todo mundo é louco, isto é
2 & p 2 b

delirante” (MILLER, 2011, p. 10). Se nos detivermos no exame de Foucault a loucura, pode ser analogamente
entrevisto o destino de modificacdo conceitual do homem: a partir das mudancas dos solos tedricos que permitiram
que a loucura passasse de uma quase indiferenca na Renascenga para ser na modernidade uma patologia que esta
em todos nés e em estado de laténcia. A inquietacdo de Foucault passa inevitavelmente pela questdo: o que
possibilitou as modificagcdes nos tratamentos da loucura e nas consideragdes do problema da existéncia humana,
no decorrer da histdria dos saberes e 0 que querem esses saberes ao reivindicar determinado objeto para si?

285 FOUCAULT, 2000, pp. 475-476.



81

substancias. Neste sentido, a antropologia de Kant?® inaugura a problemética que Foucault
problematiza.

Nosso pensador produz, em 1961, depois de um hiato de quatro anos, até onde nos foi
dado saber, — sendo seus ultimos textos, de 1957 — um texto além de sua ja mencionada tese: a
traducdo da Antropologia de um ponto de vista pragmatico, de Kant com um comentério de
notas claramente nietzscheanas, como apontou Hyppolite no quando de sua submissdo aos

juizes da comissdo julgadora®®’.

Elaborada ao longo de 25 anos, a Antropologia de um ponto de vista pragmatico de
Kant, aparece em 179828, Oferecendo, entdo, uma maneira de contornar o chamado por ele
impeto constitutivo que se expressa na vontade prépria, sempre disposta a uma liberdade
incondicionada. Liberdade esta cuja laténcia, aponta Sardinha, estd expressa num abuso de
poder, sempre prestes a ser exercido em relacao a si e aos seus semelhantes: tal como o gado é

amansado, compara Kant, a forca da animalidade deve ser enfraquecida?®.

Defendendo, assim, o que afirma ser a constituicdo ontolégica do homem - a
humanidade e a tendéncia natural a animalidade, sempre presente e mais potente que a primeira,

sendo a animalidade o “carater primeiro e fundamental do género humano”2%,

O comentério de Foucault a Antropologia serve-nos mais em relagdo as ciéncias
humanas que em relacdo a loucura. Destarte, trés aspectos que direcionam a um
questionamento: pelo viés pragmatico, ndo adentrando Kant no campo fisioldgico, acerca do
que a natureza faz do homem, a antropologia deve ocupar-se do que o homem faz ou pode ou
deve fazer de si mesmo, enquanto “ser livremente ativo”. Segundo Pimenta, “o foco € nas

técnicas pelas quais 0 homem vem a ser 0 que é no mundo — e quando Kant fala em ‘mundo’ e

286 Ndo muito distante da metafisica tradicional, Kant situa no Homem dois aspectos, sensivel e inteligivel através
das inclinagdes para o bem e para 0 mal, sendo a inclinagdo primeira uma disposicdo inata. O que desemboca —
por linhas que ndo adentraremos — na defesa de uma educacdo que visa ao desenvolvimento do bem a partir do
mal. Segundo Sardinha, “deste ponto de vista, se foi preciso matar o Homem, foi porque ndo se podia mais
compreendé-lo a partir da divisdo entre 0 bem e o mal e que se impunha pensar para la desta fronteira. Cf.:
SARDINHA, 2008, p. 55.

287 Eribon (apud TERRA, 1997) atesta que Hyppolite e Gandillac no quando do exame & traducdo (tese
complementar) apontaram, além de Nietzsche, que a traducdo deveria ser revisada, indicando que houvesse no
texto apresentado uma separacdo em duas partes: a tradugdo e uma edigdo critica do texto kantiano. Como ja
dissemos, o texto sd veio a publicacdo na Franga em 2008.

288 Segundo Pimenta (2007, p. 128), a Antropologia ndo é um livro propriamente, mas, preferivelmente, uma
reunido de apontamentos revisados pelo préoprio Kant e publicados no ano em que ele se retira de suas funcdes de
docente na Universidade de Kéningsberg. E fruto de um curso de mesmo nome ministrado por 25 anos. Periodo
que cobre o surgimento da Critica da razdo pura e o estabelecimento de seu sistema filosofico. Acerca dessa obra,
ainda segundo Pimenta, Foucault em sua traducdo e comentario & Antropologia, recomenda que seja lida em
conjunto com o corpus kantiano.

289 Cf.. KANT apud SARDINHA, 2008, p. 51.

290 SARDINHA, 2008, p. 52.



82

em ‘conhecimento do mundo’ o que esta em jogo ¢ a investigagdo transcendental das praticas
do homem em sociedade”!. O que entrevé os trés aspectos precedentes é o questionamento,
que antes aparece antes no final da Critica da razéo pura, na ética, na Logica kantianas e agora
na antropologia?®?: o que é o homem?2°® QuestAo esta que inaugura o que Foucault chamara no

livro de 1966, nos trilhos de Nietzsche e Heidegger?®*, de modernidade?®®.

O filésofo de Koningsberg desenvolve duas probleméticas sobre o ser do homem. A
primeira, que interessara a Foucault, é inédita. Trabalhada como uma mudanca radical no modo
de percepcdo do objeto, referindo-se ao modo de tematizacdo do homem enquanto sujeito
transcendental e objeto do conhecimento; a segunda, na linha do que se havia teorizado sobre
o “fendmeno” humano, sobretudo na metafisica anterior a Kant, concebendo-0

substancialmente enquanto um duplo de animalidade e humanidade.

Contudo, o surgimento do homem enquanto objeto ndo é um ponto pacifico. Encontrar
0 homem ao lado da vida, da linguagem e do trabalho enquanto inexistentes nas investigacoes
dos sécs. XVII e XVIII é, sem duvida, uma afirmacéo forte. As chamadas ciéncias humanas
surgem quando o0 Homem se mostra como 0 que € necessario pensar e o que se deve saber. A
primeira parte uma sorte de produto das trés perguntas da Ldgica Kantiana (que posso saber?
que devo pensar? que me é permitido esperar?), que abrem caminho a pergunta Was ist der
Mesch?, questes abordadas por Foucault no capitulo anterior, acerca do problema do sono

antropolégico das ciéncias humanas.

Foucault pede que o olhar se volte ao a priori histérico, para as condicdes de
emergéncia, como bem sintetiza Candiotto?®, deste objeto Homem. O surgimento do Homem
€ um acontecimento na ordem do saber, ndo se tratando de mera opinido, como assevera

Foucault.

Com isso nosso filésofo ndo quer deixar de lado os gatilhos para o surgimento desta ou

daquela ciéncia humana, tais como a psicologia. Esta, de acordo com o trazido por ele,

291 KANT apud PIMENTA, 2007, p. 129.

292 Cf.. PIMENTA, 2008, p. 241.

293 Como bem aponta a interpretacdo de Sardinha (2008, p. 54), o0 homem nasce na antropologia kantiana como
interseccédo de trés aspectos da violéncia: “a da animalidade no homem (violéncia primeira), a do extravasamento
de cada um sobre os seus préximos (violéncia sempre possivel), enfim a da educacdo pela disciplina (violéncia
necessaria)”.

2% Cf.. SARDINHA, 2008, p. 57.

2% Nao ha de se tratar, portanto, aqui, de analisar o homem enquanto produto das disciplinas — o que tomara, de
certo modo, a producgdo de Foucault da década seguinte. Mas ha de tratar a presente se¢do da originalidade da
questdo mesma acerca do que é o homem, tal como levantada por Kant e as implicacdes dessa originalidade.

2% CANDIOTTO, 2006, p. 67.



83

dificilmente surgiria sem a imposicéo das novas normas industriais aos individuos no decorrer
do séc. XIX ou ainda da emergéncia da reflexdo socioldgica, por ocasido do advento da
Revolucdo e as implicacbes de eventos assim para o equilibrio social. Desse modo, suas
condicdes de possibilidade e sua emergéncia se dao pelo acontecimento mesmo de o Homem,
pela primeira vez em sua histdria, a despeito de teorias que tematizem o homem social ou o

homem individual, ter-se tornado objeto de ciéncia. Diz Foucault:

O campo epistemoldgico que percorreram as ciéncias humanas nao foi
prescrito de antemdo: nenhuma filosofia, nenhuma opc¢éo politica ou moral,
nenhuma ciéncia empirica, qualquer que fosse, nenhuma observacgéo do corpo
humano, nenhuma anéalise da sensacao, da imaginacdo ou das paixdes, jamais
encontrou nos séculos XVII e XVIII, alguma coisa como o homem; pois o
homem né&o existia (...)%".

Enquanto um duplo empirico-transcendental no &mbito do saber, o0 homem é condi¢éo
de possibilidade do aparecimento das ciéncias humanas®®®, caracterizadas ndo pela bruta
tematizacdo do homem, mas pela representacdo que faz dos objetos das ciéncias empiricas®®®.
Aparecimento possivel gracas a interseccdo do ser do homem, tendo de um lado a experiéncia
(enguanto um ser vivente, voltado para o trabalho, e falante), e, de outro, fora da experiéncia,
enquanto sua condicdo de possibilidade. Segundo Han-Pile%, “uma vez que a experiéncia é

possivel apenas pela mediagdo entre o corpo, formas e normas sociais e a linguagem”.

Uma vez “de pé” essa figura, veremos como o conceito de inconsciente entrevé seu

desaparecimento.

297 FOUCAULT, 2000, pp. 476-477.

2% MIRANDA, 2013, p. 252.

29 |bid. p. 259.

300 HAN-PILE, Béatrice. Phenomenology and anthropology in Foucault’s “introduction to Binswanger’s Dream
and existence”: a mirror image of the Order of things?. History and Theory, Theme Issue 54 (December 2016),
pp. 7-22.

a mirror image of the order of things?



84

35 OS INCONSCIENTES E A ARQUEOLOGIA: OS POTENCIAIS DAS
CONTRACIENCIAS?0!

- Elkabbach: Entdo, como vocé define seu trabalho?

- Foucault: Meu trabalho? Sabe, é um trabalho muito limitado. Muito
esquematicamente é o0 seguinte: tentar encontrar na histdria da ciéncia, dos conhecimentos e
do saber humano alguma coisa que seria como seu inconsciente®%2,

Numa conferéncia nos Estados Unidos, em 1910, Freud preleciona suas Cinco ligdes
sobre psicanalise, cujo cerne é mostrar a especificidade do novo saber e a possibilidade de um
saber tedrico que segue ao largo do saber médico. Reminiscéncias, conversdo histérica,
repressao, sexualidade e inconsciente sdo abordados, mesmo que breve e introdutoriamente
para demarcar teoricamente a psicandlise diante da psicologia, medicina e outros tratamentos
clinicos. Nos detenhamos brevemente em relacdo a nocdo de inconsciente oferecida nessa

conferéncia.

O inconsciente trata-se de uma instancia cuja ligacdo com instancias conscientes pode
passar despercebida. O individuo ndo tem acesso direto ao seu conteudo, mas, ndao obstante,
acompanha cada um dos seus atos ordinarios. Desta arte, 0 processo de repressdo € assim

narrado:

Imaginem que nesta sala e neste auditorio, cujo siléncio e cuja aten¢do eu ndo
saberia louvar suficientemente, se acha, no entanto, um individuo
comportando-se de modo inconveniente, perturbando-nos com risotas,
conversas e batidas de pé, desviando-me a atencdo de minha incumbéncia.
Declaro ndo poder continuar assim a exposicao; diante disso alguns homens
vigorosos dentre os presentes se levantam, e ap0s ligeira luta pdem o individuo
fora da porta. Ele esta agora ‘reprimido’ e posso continuar minha exposicao.
Para que, porém, se ndo repita 0 incdmodo se o0 elemento perturbador tentar
penetrar novamente na sala, os cavalheiros que me satisfizeram a vontade
levam as respectivas cadeiras para perto da porta e, consumada a repressao, se
postam como ‘resisténcias’. Se traduzirmos agora os dois lugares, sala ¢

301 pretendemos, na pesquisa do doutorado aprofundar essa questdo, aqui brevemente trazida, quase que na forma
de um adendo as contribuic¢Ges de 1966. Foucault afirma em, pelo menos, duas passagens que seu objetivo é sondar
0 que chama de inconsciente cultural. A primeira vez, na década de 1960, na dita fase “arqueologica” e, outra, na
década de 1970, na “genealdgica”. Sera investigada ulteriormente a possibilidade mesma de um inconsciente
foucaultiano, ou seja, o de ler as obras e entrevistas dos dois momentos e tragar uma definicédo, a luz de Lacan,
pois cremos 4 estar aparentado; para isso buscaremos as definigdes de inconsciente em Freud e Lacan, de modo a
determinar com acuracidade as dividas teéricas de nosso filésofo ou, investigar o modo como ele torce as duas
nogdes que ele conhecia bem, para delas fazer instrumento de andlise. Se a psicanélise em 1966 é instrumento de
critica, como disso atesta Alain-Miller (1989), a nocdo de inconsciente figuraria enquanto um aspecto dessa
ferramenta.

302 1968: Foucault responde a Sartre. D&E, vol. VII, p.172. Na mesma entrevista, Foucault, depois de ter sido
perguntado sobre o estruturalismo, sugere jocosamente que a pergunta seja dirigida a Sartre, que certa feita afirmou
formarem um grupo coerente: Lévi-Strauss, Althusser, Dumézil, Derrida, Lacan e Foucault.



85

vestibulo, para a psique, como ‘consciente’ e ‘inconsciente’, os senhores terdo
uma imagem mais ou menos perfeita do processo de repressao®®,

O inconsciente, portanto, nessa analogia da repressio®*

, € a dimensdo psiquica nao
submissa, inddcil, que pode passar toda a existéncia do individuo operando sem tornar-se
conhecida pelo proprio individuo. Esta dimensdo determinante evidencia o que Freud chama

“luta ativa”, entre si, de dois “agrupamentos psiquicos”.

Durante o sono as defesas do inconsciente, que dificultam o acesso ao seu “contetido”,
ficam menos ativas, revelando desejos®® e caracteristicas régias das condutas do individuo —

306

de seu modo de organizacdo da realidade ao modo de relacéo consigo e com 0s outros®™°. Assim

sendo, trata-se também de uma instancia comportamental determinante.

Além do mais, é sabido das pretensdes de Freud em fundar o inconsciente na biologia,
para imputar-lhe um estatuto solido, enraizado no prestigio dessa ciéncia. Enunciadas essas
caracteristicas, gostariamos de abordar, na presente secdo, o “individuo” atrds da porta ou o
sono antropolégico das ciéncias humanas — que pretende ser a talking cure, por meio da qual,
o0 inconsciente das ciéncias humanas da-se, laboriosamente, a ser conhecido. E, partindo disso,
explorar os papeis da etnologia e da psicanalise — saberes ausentes do bloco significativo e
plural das ciéncias humanas —, no ultimo capitulo d’As palavras e as coisas®”’. Analise, segundo
a qual as estruturas régias das ciéncias humanas sdo evidenciadas nessa tentativa pela via
arqueoldgica de desbiologizar o inconsciente, explorando-o principalmente a partir da

ressignificacdo lacaniana do termo, enquanto estruturado como uma linguagem.

O desaparecimento do Homem estaria condicionado a unido entre psicanalise e
etnologia. Foucault, em 1966, especulava os saltos que daria a etnologia caso estudasse 0s
“processos inconscientes” que caracterizariam uma “determinada cultura”. Isso minaria, de
acordo com o desejo do nosso filésofo, ndo apenas a figura do Homem, mas seu correlato na

filosofia expresso no ego.

308 FREUD, Sigmund. Obras completas, vol. 11, p. 18.

304 Na primeira aula do curso Em defesa da sociedade, Foucault nos mostra como opera a arqueologia e a
genealogia. Fazendo uma analogia nos termos da anedota de Freud temos: 0os homens estabelecidos que seguram
a porta e o individuo que achincalha séo, respectivamente, 0s saberes estabelecidos e 0s saberes inddceis, sempre
a desafiar a estrutura e integridade — ainda que “performatica”, em termos coloquiais — dos saberes instituidos. Os
esforgos de Foucault vao na direcdo da remoc¢do da porta entre 0s dois publicos (consciente e inconsciente, na
anedota freudiana), de forma que os dois tipos de saber sejam formalmente apresentados.

305 A relacdo entre sonho e desejo surge no final do séc. XIX. Cf.: FOUCAULT, 2003, p. 130.

306 Cf. FREUD, Sigmund. Cinco ligdes de psicanalise in Obras completas, vol. 11, p. 24.

307 FOUCAULT, 2000, p. 526.



86

Entrevistado em 1966, Lacan faz uma afirmacgéo acerca de Foucault que nos diz algumas
caracteristicas das apropriacdes dos potenciais do inconsciente pelos dois. “Em relagcdo a
Foucault, ele segue o que faco e eu amo seu trabalho, mas eu ndo o vejo muito preocupado com

a posicdo de Freud”*®, diz Lacan nesta ocasiao.

A afirmacdo de Lacan, de acordo com o que alguns estudiosos e defensores da ortodoxia
freudiana argumentam, estende-se também a ele. A mesma ndo preocupagdo com a posi¢do
freudiana estaria presente nas linhas do psicanalista francés. Nesse sentido, 0s
desenvolvimentos acerca do inconsciente estrutural ndo estariam de acordo com o0 texto
freudiano. Por exemplo, Laplanche (ex-aluno e critico de Lacan) problematiza uma
descaracterizagdo do texto freudiano através de sua imbricacdo com a filosofia. Jungdo que, na

avaliacdo dele, e de Roustang, seria perniciosa aos olhos de Freud®®.

Isso nos traz um aspecto acerca da recepcdo de Freud, na cena intelectual francesa
influenciada pela etnologia lévi-straussiana, como bem aponta Grace. Segundo ela, o cerne do
que sera desenvolvido nessa atmosfera (leia-se por Foucault e Lévi-Strauss e, de certo modo,
por Lacan) ¢ o inconsciente saindo das barreiras do “sujeito” e sendo utilizado de forma plural

para uma critica da cultura e da formagdo (e “comportamento”) dos saberes®°,

O problema da apropriacdo do inconsciente por Foucault®! ¢, segundo Grace, um
problema dificil: Foucault endossa o “beb&” inconsciente, mas joga fora a adgua sexual do
banho3!2, Diante disso, quais, entdo, seriam as formas segundo as quais Foucault se apropriaria
do inconsciente freudiano de modo que o conceito seja uma chave de leitura fundamental para

sua arqueologia?

Para que compreendamos esta apropriacao, temos que entender o esforco de Foucault
em reunir elementos da etnologia e a psicanalise, cruzando-se ambas, segundo ele, enquanto
“duas linhas diferentemente orientadas”. No caso da etnologia, em vez de definir-se pelo estudo

das sociedades sem historia, deveria buscar “deliberadamente seu objeto do lado dos processos

308 http://www.valas.fr/Sartre-contre-Lacan-bataille-absurde,182. Devemos esta referéncia ao artigo de Grace no
Companion a Foucault (FALZON; O’LEARY; SAWICKI (org.), 2013).

309 Cf.: LAPLANCHE, 1992;1972 apud Grace apud FALZON; O’LEARY; SAWICKI (org.), 2013, p. 232).

310 Grace afirma que cada um dos trés mencionados assassinou incontornavelmente, de algum modo, o pai — Freud
(cf.: Grace apud FALZON; O’LEARY; SAWICKI (org.), 2013, p. 234).

311 Uma especificidade de Lacan e Foucault, segundo Grace ¢ levar o inconsciente para areas ndo “sonhadas por
Freud” (GRACE apud FALZON; O’LEARY; SAWICKI (org.), 2013, p. 231). Diante disso, aqui ndo sera trazida
uma reflexdo na direcdo de uma perquiricdo preocupada se Lacan ou Foucault sdo freudianos. Mas seré
problematizado o fato de ambos tomarem o conceito como ponto de partida ou ferramenta para fazer suas analises
singulares, de forma diversa.

312 Cf, GRACE apud FALZON; O’LEARY; SAWICKI (org.), 2013, p. 227.




87

inconscientes que caracterizam o sistema de uma dada cultura”; colocaria, assim, a historicidade

onde exatamente se desenrolou a psicandlise. Prossegue ele:

Definiria como sistema dos inconscientes culturais o conjunto das estruturas
formais que tornam significantes os discursos miticos, dao as regras que regem
as necessidades sua coeréncia e imprescindibilidade, fundam, ndo na natureza,
ndo nas puras funcdes bioldgicas, as normas de vida®s.

Foucault, a contragosto de suas analises retrospectivas futuras, em entrevista coloca o
inconsciente como estrutural. Diferente da acepcdo de Jung, de um inconsciente cultural e da
noc¢éo freudiana de inconsciente individual, Foucault intrumentaliza-se com uma nocao peculiar
do termo (obscura para nos e para Grace, uma das poucas que trata do tema). O inconsciente
foucaultiano estaria em vigor “na linguagem, no pensamento formal e em cercas estruturas
sociais”, que se estende a “estrutura inconsciente da linguagem, da obra literaria e do
conhecimento”. Foucault da-se conta disso ao analisar a historia dos conhecimentos,
percebendo que havia neles uma dimensdo — certas necessidades e regularidades — que lhes
escapava, que agia sobre eles sem que eles se dessem conta, e que ndo estd presente no

consciente dos individuos, arrematando com a afirmac¢do: “hd um inconsciente nas ciéncias”
314

A nocdo, de acordo com Grace, seria devedora da recepcao estrutural do conceito
freudiano, presente em Lévi-Strauss e Barthes, por exemplo, onde haveria uma certa no¢ao de
inconsciente social. Para Roustang, também dissidente lacaniano, foi a ideia de enxertar no
inconsciente a antropologia estrutural e a linguistica de Lévi-Strauss que seduziu Lacan. O que,
na pratica significa uma alteracdo irrevogavel na posicdo freudiana®®. Para Roustang e
Laplanche, a mistura da linguistica com a psicanalise seria uma apropria¢do indevida de Freud.
O problema apontado por eles, como um efeito ndo desejado, sumariza a posi¢do do

inconsciente estruturalista enquanto analise cultural para além do individuo.

Perante a inadequacéo em explicar o discurso humano, pautando-o pelas intenc¢des do
sujeito, as ideias do inconsciente e da linguagem enquanto estrutura ajudam a responder a esse
problema, aplicando a ideia do inconsciente estruturado como uma linguagem em relacdo a
historia. Grace vé uma oportunidade que Foucault imputa a Lacan: a ampliagdo dos horizontes

do inconsciente freudiano, circunscrito ao feudo dos dominios do incesto, para, nas palavras de

313 FOUCAULT, 2000, pp. 526-527.

314 Cf.: 1968: Foucault responde a Sartre in D&E, vol. VII. Devo esta referéncia e as linhas sobre os dissidentes
lacanianos, defensores de uma ortodoxia freudiana, ao artigo de Grace.

315 ROUSTANG apud GRACE apud FALZON; O’LEARY; SAWICKI (org.), 2013.



88

Grace, “familias de ideias diferentes!%, Quando Foucault coloca juntos em “sistematicidade”,
segundo Grace, “formas de discurso, conceitos, institui¢des e praticas” como inconscientes —
ndo seria o inconsciente freudiano, mas seria inconsciente do mesmo jeito —, mas nao no sentido

freudiano, é a forma de Foucault distorcer a posicio estruturalista, afastando-se dela®'’.

Ou seja, diante do exposto, Foucault, de certa forma, se antecipa & unido epistémica
entre psicanalise e etnologia — pois, ndo esta claro se o Homem é desfeito nas obras
subsequentes. Ele mesmo opera uma fusdo das duas e utiliza o resultado na forma de um
inconsciente arqueoldgico para o tratamento da historia. Nesse sentido, a psicanalise se torna,
através, digamos, do bebé bastardo do inconsciente, instrumento de critica ao estabelecimento
dos saberes sobre o Homem.

Finalmente, a psicanélise, torcida e apresentada irreconhecivel as visées mais ortodoxas,
gracas a0 modo de pesquisa arqueologico, sofre no discurso foucaultiano uma diferenca
significativa, longe das ambivaléncias usualmente imputadas & essa relagdo. Contudo, trata-se
de apenas uma “paragem”. No devir das obras posteriores a 66, ela serd novamente objeto de

um jogo critico permanente onde aparecer.

316 GRACE apud FALZON; O’LEARY; SAWICKI (org.), 2013, p. 233.
317 Os termos desse afastamento do estruturalismo podem ser conferidos no Foucault e os freudianos in FALZON;
O’LEARY; SAWICKI (org.), 2013, pp. 226-242.



89

4 CONCLUSAO

Utilizando da conferéncia proferida ante a Sociedade francesa de filosofia®'®, Gutting
pretende mostrar o contraste entre Kant e Foucault em suas concepces de filosofia. Se, por um
lado, o intuito de Kant é desenvolvido brevemente como o estabelecimento dos limites do
conhecimento — ou até onde pode ir a razdo —, bem como na descricdo das estruturas
aprioristicas transcendentais do entendimento, que possibilitam o conhecimento, por outro, 0
chamado “projeto de critica historica” de Foucault tem a tarefa de descobrir as estruturas de
limitacdo do pensamento. Seus termos de uma critica da razéo, desse modo, sdao muito distantes
dos kantianos. A coragem do lluminismo est no uso que o homem faz da prépria razdo, de
acordo com Kant; razdo esta, a Unica autorizada a tutelar sobre cada um de seus portadores nas
questdes relacionadas ao que pode ser conhecido, o que precisa ser feito e o que pode ser

esperado®®®,

Segundo Foucault, na aludida conferéncia, a questédo de Kant em nosso tempo mudou:
trata-se agora de desnudar as estruturas apontadas como necessarias, universais e obrigatorias,
mostrando a singularidade, a contingéncia e produto de limitacdes arbitrarias das estruturas que
nos agambarcam, de modo que as investigacdes se pautem por uma pratica critica que “tome a

forma de uma possivel transgressio”?°,

Diante dessa espécie de antifilosofia que boa parte dos grandes filésofos clamam a si,
esperamos ter estabelecido com elementos suficientes nossa leitura do recorte proposto da obra
de Foucault. O maior desafio foi o de trabalhar com textos que fogem do propésito de um corpus
tedrico, rigoroso, e sem um debate consolidado. No contraste com Kant e a elaboracdo de sua
Antropologia, Foucault ndo passaria cerca de 30 anos preparando um texto, mas, baseando-se
no que houve com sua historia da sexualidade e na sua relagdo com a propria obra, nosso autor
estd longe de ter permanecido o mesmo durante a producdo do que hoje se chama corpus

foucaultiano.

Estivemos diante de uma obra — apesar de o proprio “autor” ndo acreditar nisso de uma
“obra” — que vai se transformando, transformando o autor e transformando o leitor desde a

ligeira seducao fenomenoldgica a critica da constitui¢do da loucura enquanto alienagdo mental

318 Kant ocupa lugar central na conferéncia de 1978, O que ¢ a critica? Foucault faz de trampolim o artigo de Kant
O que é o lluminismo? para falar de condutas e contracondutas, estas como o cerne do que chamou atitude critica.
O ponto central do artigo de Kant ¢ afirmar que o homem, depois de muito tempo tutelado e com “preguica” de
usar o préprio entendimento, seja pelo padre ou pelo médico, agora é convidado a utilizar do prdprio entendimento
para as mais diversas questdes de sua vida.

319 GUTTING, 1989, pp. 3-4.

320 FOUCAULT apud SCHMIDT, 1996, p. 383.



90

e patologia. Foi visto no decorrer do texto que as tematicas e interesses de Foucault sdo
multiplos e que o papel da psicandlise, a exce¢do de1966 e 1976, quando ela aparece no texto,

é sempre secundario, de lugar circunscrito e coadjuvante.

Foi necessario insistirmos na questdo das problematicas mais do que gostariamos, por
tratar-se de uma questdo hermenéutica de primeira ordem. De fato, diante do conflito entre
eixos apresentados usualmente pelos comentadores, das andlises retrospectivas pelo proprio
Foucault, a posicéo de Birman, Machado e Nalli nos pareceu mais plausivel. Estdvamos diante
de algo que ndo se vé comumente em filosofia: um pensador que ndo leva uma ideia ou conceito

do inicio até o fim de sua obra, ou preocupado apenas com um objeto de pesquisa.

V/é-se, diante do analisado, que néo tivemos elementos suficientes para imputar um eixo
como a verdade ou 0 sujeito ou o poder ao recorte-objeto de inquiricdo. Do contrario: se
quiséssemos colocar a inquiricdo foucaultiana em termos de histdria critica da verdade,
certamente agrupariamos comentarios criticos a diversos extratos textuais dos diversos textos
da bibliografia ora trazida. Os textos de 50 tocam na questdo da verdade e, secundariamente,
do sujeito, é evidente. Tanto na preocupacéo fundacional com a psicologia, na exceléncia da
daseinandlise sobre a psicanalise, ou sobre a construcao historica da verdade da loucura (onde,
pela primeira vez, pode-se ver na obra de Foucault, ele trabalhar o produto do entrecruzamento
de préticas sociais e dos saberes que criam realidades sociais); ou na analise dos motivos do
enclausuramento na Epoca Classica, parametrizada também na relag&o entre homem e verdade

(ou o louco e homem verdadeiro).

Contudo, de nenhum dos chamados eixos principais por boa parte dos comentadores
exaure o core dos trabalhos examinados. A fase, se é que podemos a luz dos textos chamar
assim, entre 50 e 61 é a que mais traz referéncias a psicanalise. Dizemos com Chaves que as
referéncias a psicologia e a psicanalise vao se desvanecendo ao longo do devir textual
foucaultiano, tornando-se quase perdidas de tdo cifradas ou referentes as quase que filigranas
das posicdes psicanalistas. Em 50, ha um exame as contribui¢fes de Freud — Foucault utiliza-
se de diversos textos de diversos periodos da bibliografia do psicanalista — sempre comparadas
aos saberes vigentes e criticadas no palco da problematica predominante; Foucault la imputa a
necessidade de se pensar a doenca mental & luz das praticas econémicas do capitalismo; e
adianta uma tese marcante, diriamos, de seu trabalho, que consiste em afirmar que o
conhecimento cria formas sociais (mas que isso lhe foge ao controle, pois as formas que se

almeja encarnar nem sempre saem como o previsto).



91

Com diversas referéncias bibliograficas Foucault, como foi visto, transgride o escopo
de seu “cercado” e visita, entre outros, Freud e Binswanger, ndo para demonstrar a
impossibilidade da psicologia, daseinanalise ou da psicanalise (enquanto corpus tedrico ou
enquanto discursos ou instituicdes). Numa espécie de ensaio psicologista, suas linhas da década
de 1950 tratam mais do levantamento do estatuto desses saberes e em quais pontos a psicanalise
ou a daseinanalise pode suprir as deficiéncias tedricas e preconceitos epistémicos da psicologia
— 0 que entraria, a nN0Sso ver, em convergéncia, por exemplo, com o destinado as contraciéncias,
n’As palavras e as coisas. Ou seja, 0 movimento é 0 mesmo e a tematizacdo da psicanalise no

escopo analisado sera sempre no sentido de uma apropriagao critica.

Pretendemos ter trazido elementos minimos para corroborar com a leitura em forma de
problematicas além de requisitos minimos que sustentem entre os textos de 50 a 66, a
permanéncia de uma consideracdo critica a psicanalise nas formas de erros, acertos e

apropriacoes, a luz de uma problematica determinada.

Tanto a questdo da significacdo, nas inquiri¢des do jovem Foucault a daseinanélise,
como a questdo do estatuto da psicologia sdo preocupac@es recorrentes em sua producao de
1950 — com a psicanalise freudiana sempre a baila nas discussées do periodo. Nisso, Whitebook
esta parcialmente correto, em nossa leitura, ao defender uma preocupagao com uma espécie de
reforma da psicologia “de dentro”, nos textos de 1950%%1, Preocupagio que estaria ausente,
acreditamos, nas investigacdes a daseinandlise, tendo validade aos outros trés textos do periodo
— mais evidentemente num texto chamado A pesquisa cientifica e psicologia, de 1957, que traz

a psicanalise para refletir sobre a situacdo da psicologia naquele quando.

N&o encontramos, na vigéncia da pesquisa, um estilo de critica a psicanalise como a do
Livro negro da psicandlise ou O psicanalismo ou, ainda, nos moldes da recente biografia de
Freud, que utiliza aspectos pessoais da vida do psicanalista para uma “refutacdo”??. Essas
aparicOes oscilam entre instrumento de critica, paralela e diferentemente a da chamada Escola

de Frankfurt, e objeto da critica.

Foi visto que, se seguirmos a ideia do inconsciente estrutural, o que Foucault faz € uma
“tor¢d0”, em seus proprios termos, do inconsciente freudiano, banhando-0 nas aguas

posteriormente malditas do estruturalismo.

321 Cf.. WHITEBOOK apud GUTTING (org.), 2005; 2016.
322 CREWS, Frederick. Freud: the making of an illusion. Metropolitan Books: Nova York, 2017. 768 p.



92

Da critica ao naturalismo biologista freudiano por Binswanger, passando pelos
preconceitos herdados acriticamente da psicologia a insubordinagéo da psicanélise a psicologia,
na Franca, a retomada parcial da tradicdo trdgica da loucura e continuacdo do discurso
psiquiatrico (tradicdo critica) e a apropriacdo do conceito de inconsciente: vimos as linhas a
psicanalise ganharem cada vez mais robustez até, digamos, ser absorvida pela arqueologia de
1966 e vertida em ferramenta de analise social que, de certa forma, prossegue na dita fase

genealdgica.

Vimos que, de insustentavel em sua hermenéutica onirica diante da daseinanalise, em
sua primeira aparicdo, a psicanalise percorre uma verdadeira odisseia dentro das problematicas;
e que suas aparigdes ndo cessam, mas ganham outros contornos e abordagens de acordo com o

problema-objeto de cada problematica.

De toda forma, esperamos ter exposto criticamente a peculiaridade do tratamento a
psicandlise. Longe de termos proposto uma abolicdo de outras formas de leitura, fizemos o
possivel para mostrar que a leitura proposta pudesse figurar entre as demais, sem nenhum
demérito as vigentes. Os inéditos de Foucault ndo param de chegar e ndo pretendemos jamais
ter a palavra hermenéutica final — assim como acreditamos néo ter Machado essa pretensao, de

onde a viséo do texto partiu.

Por fim, o presente texto, como se viu, ndo se encontra concluido. Pretendemos, em
outras oportunidades, principalmente, percorrer a leitura foucaultiana do inconsciente, aqui néo

suficientemente trabalhada, além das reconstrucfes problematicas que nos interessa.



93

REFERENCIAS

Obras de Michel Foucault
FOUCAULT, MICHEL. Abnormal. Traducdo: Graham Burchell. Londres: Verso, 2003.
. About the beginning of the hermeneutics of self. Lectures at Dartmouth College,

1980. Traducao: Graham Burchell. The University of Chicago press: Chicago, 2013.

. Arqueologia das Ciéncias e Histdria dos Sistemas de Pensamento. In: Ditos &
Escritos Il. Tradugdo: Elisa Monteiro. Rio de Janeiro: Forense Universitéria, 2013b.

. Arte, Epistemologia, Filosofia e Histéria da Medicina. In: Ditos & Escritos VII.
Traducdo: Vera Lucia Avellar Ribeiro. Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 2011b.

. A Hermenéutica do Sujeito. Traducdo: Marcio Alves da Fonseca e Salma Tannus
Muchail. S&o Paulo: Martins Fontes, 2011a.

. As Palavras e as Coisas: uma arqueologia das ciéncias humanas. Traducdo: Salma
Thannus Muchail. S&o Paulo: Martins Fontes, 2000.

. Do governo dos vivos. Traducdo: Eduardo Branddo. Sdo Paulo: wmfMartins Fontes,
2014c.

. Em Defesa da Sociedade. Traducdo: Maria E. de A. Prado Galvéao. Séo Paulo:
wmfMartins Fontes, 2010.

. Estratégia, Poder-Saber. In: Ditos & Escritos IV. Tradugdo: Vera Lacia Avellar
Ribeiro. Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 2012g.

. Ethics, Subjectivity and Truth. Traducdo: Robert Hurley et al. Nova York: The New
Press of New York, 1997.

. Etica, Sexualidade, Politica. In: Ditos & Escritos V. Tradugio: Elisa Monteiro e Inés
Autran Dourado Barbosa. Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 2013c.

. (Org.) Eu, Pierre Riviere, que degolei minha mée, minha irma e meu irmao: Um
caso de parricidio do séc. XIX. Traducdo: Denize Lezan de Almeida. Rio de Janeiro: Edicdes
Graal, 2012h.



94

. Genealogia da Etica, Subjetividade e Sexualidade. In: Ditos & Escritos IX.
Traducdo: Abner Chiqueiri. Rio de Janeiro: Forense Universitaria: 2014a.

. Historia da loucura: na ldade classica. Traducdo: Joseé Teixeira Coelho Neto. Sdo
Paulo: Editora Perspectiva, 1978.

. Histéria da Sexualidade I: A Vontade de Saber. Traducdo: Maria Thereza da Costa
Albuquerque e J.A. Guilhon Albuquerque. Séo Paulo: Edi¢des Graal, 2012a.

. Historia da Sexualidade 11: O Uso dos Prazeres. Traducdo: Maria Thereza da Costa
Albuquerque. Rio de Janeiro: Edi¢6es Graal, 2012b.

. Histéria da Sexualidade I11: O Cuidado de Si. Traducdo: Maria Thereza da Costa
Albuquergue. Rio de Janeiro: Edi¢bes Graal, 2007.

. Microfisica do Poder. Traducdo: Varios. Séo Paulo: Edi¢des Graal, 2012d.

. O Poder Psiquiatrico. Traduc¢do: Eduardo Brandao. Séo Paulo: Martins Fontes,
2012c.

. Os Anormais. Traducdo: Eduardo Branddo. S&o Paulo: Martins Fontes, 2002.

. O Nascimento da Clinica. Traducdo: Roberto Machado. Rio de Janeiro: Forense
Universitaria, 2013d.

. Power. Traducdo: Robert Hurley et al. Nova York: The new press, 2000.

. ProblematizacGes do Sujeito: Psicologia Psiquiatria e Psicanalise. In: Ditos &
Escritos I. Traducdo: Vera Lucia Avellar Ribeiro. Rio de Janeiro: Forense Universitéria,
2011c.

. Repensar a Politica. In: Ditos & Escritos VI. Tradugdo: Ana Ldcia Paranhos Pessoa.
Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 2011e.

. Resumo dos Cursos do Collége de France (1970-1982). Traducdo: Andréa Daher.
Rio de Janeiro: Zahar, 1997.

. Security, Territory, Population. Tradugéo: Graham Burchell. Nova York: Picador,
2007a.



95

. Seguranca, Penalidade e Prisdo. In: Ditos & Escritos VIII. Traducdo: Vera LUcia
Avellar Ribeiro. Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 2012.

. The Birth Of Biopolitics. Traducdo: Graham Burchell. Nova York: Picador, 2008.

. The Government of Self and Others. Traducdo: Graham Burchell. Nova York:
Picador, 2011f.

. The Politics of truth. Traducdo: Lysa Hochroth e Catherine Porter. Cambridge: MIT
Press, 2007b.

. Verdade e Subjectividade. Revista de Comunicacdo e linguagem. n° 19. Lisboa:
EdicGes Cosmos, 1993. pp. 203-223.

. Vigiar e Punir: O nascimento da prisdo. Ver traducéo e afins no exemplar de casa.

. Wrong-Doing, Truth-Telling: The Function of Avowal in Justice. Tradugdo: Stephen
W. Sawyer. Chicago: University Of Chicago Press, 2014b.

Literatura auxiliar

ADVERSE, Helton. Para uma Critica da Razdo Politica: Foucault e a Governamentalidade.
Revista Estudos Filoséficos n° 4 /2010. Sdo Jodo del-Rey, MG. Disponivel em:

www.ufsj.edu.br/portal2-repositorio/File/revistaestudosfilosoficos/art1-rev4.pdf. Acesso em:
10.08.2016.

AGUIAR, FERNANDO; CAMARGO, LUIS F. ESPINDOLA. Foucault e Lacan: o sujeito o
saber e a verdade. Rev. Filos., Aurora, Curitiba, v. 21, n. 29, p. 531-544, jul./dez. 2009.

Disponivel em: http://www?2.pucpr.br/reol/index.php/RF?dd1=3448&dd99=pdf. Acesso:
17.08.2015.

ALLEN, Amy. Foucault, psychoanalysis, and critique. Angelaki, n. 23, vol. 2. pp. 170-186.
Disponivel em: https://doi.org/10.1080/0969725X.2018.1451570. Acesso em 10.07.2018.

ALLOUCH, JEAN. A psicanalise € um exercicio espiritual? Resposta a Michel Foucault.
Traducdo: Maria Rita Salzano Moraes e Paulo Sérgio de Souza Jr. Campinas: Editora da
Unicamp, 2014.

BACHELARD, Gaston. O direito de sonhar. Traducdo de José Américo Motta Pessanha et
al. Rio de Janeiro: Editora Bertrand, 1994.



96

BASAURE, Mauro. Foucault y el Psicoanalisis: Gramatica de un malentendido. Santiago:
Editorial Cuartoproprio, 2011.

BIRMAN, Joel. Entre cuidado e saber de si: sobre Foucault e a psicanalise. Rio de Janeiro:
Relume Dumard, 2000.

; HOFFMANN, Christian. Lacan e Foucault: conjungdes, disjuncdes e impasses. S&o
Paulo: Instituto Lagange/Université Paris-Diderot, 2017.

CANDIOTTO, César. Foucault: uma historia critica da verdade. Trans/Form/Acéo, Sdo
Paulo, n. 29, vol. 2, pp. 65-78, 2006.

. CANDIOTTO, César. Foucault e a critica da verdade. Belo Horizonte: Auténtica
Editora; Curitiba: Champagnat, 2013.

CHAVES, Ernani. Entre o elogio e a critica. In: Revista Cult, Sdo Paulo: n. 4, abr. 2009, v.
134, pp. 48-51.

. Foucault e a psicanélise. Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 1988.

CLARK, Michael P. Jacques Lacan (Volume I) (RLE: Lacan): An Annotated Bibliography.
Routledge: Nova York, 2014.

CREWS, Frederick. Freud: the making of an illusion. Metropolitan Books: Nova York, 2017.

DREYFUS, HUMBERT L.; RABINOW, PAUL. Foucault: Uma Trajetdria Filoséfica.
Traducdo: Vera Portocarrero e Gilda Gomes Carneiro. Rio de Janeiro: Forense Universitaria,
2013.

FORRESTER, John. The seductions of psychoanalysis: Freud, Lacan and Derrida.
Cambridge: Cambridge University press, 1990.

; CAMERON, Laura. Freud in Cambridge. Cambridge: Cambridge University press,
2017.

FREUD, SIGMUND. A interpretacdo dos sonhos. Traducdo: Renato Zwick.
L&PMPOCKET: Porto Alegre, 2017.

. Os Pensadores. Tradugdo Durval Marcondes e J. Barbosa Correa. Sdo Paulo: Abril,
1978.



97

GROS, FREDERIC (Org.). Foucault: a coragem da verdade. Tradug&o: Marcos Marcionilo.
Sdo Paulo: Parabola Editoria, 2013.

GUARESCHI, NEUZA M. DE FATIMA; HUNING, SIMONE MARIA (org). Foucault e a
psicologia. Porto Alegre: EDPUCRS, 2014.

HADOT, PIERRE. Exercicios espirituais e filosofia antiga. Tradugdo: Flavio Fontenelle
Logue e Lorraine Oliveira. Sdo Paulo: ERealizacdes, 2014.

HAN-PILE, Béatrice. Phenomenology and anthropology in Foucault’s “Introduction to
Binswanger’s Dream and existence”: a mirror image of The order of things? History and
Theory, Theme Issue 54 (December 2016), pp. 7-22.

LACAN, Jacques. Outros escritos. Traducao: Vera Ribeiro. Rio de Janeiro: Zahar, 2003.

. O seminario livro XII: Problemas cruciais para a psicanalise. Traducdo: Varios.
Recife: Centro de estudos freudianos do Recife (publicagéo para circulagdo interna), 2006.

LOPARIC, Zeljko. Binswanger, leitor de Heidegger: um equivoco produtivo? Natureza
Humana. Vol. 4, n. 2, pp. 383-413., jul./dez. 2002.

MACHADO, Roberto. Foucault, a ciéncia e o saber. Rio de Janeiro: Zahar, 2012.

MCGUSHIN, EDWARD F. Foucault's Askesis: an introduction to the philosophical life.
Illinois: Northwestern University Press, 2007.

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da percepcao. Traducdo: Carlos Alberto
Ribeiro de Moura. Séo Paulo: Martins Fontes, 1994.

MIRANDA, Heraldo de Cristo. Michel Foucault e a antropologia: Les mots et les choses e o
elogio a etnologia. Revista de Filosofia, Aurora, Curitiba, v. 25, n. 37, p. 245-269, jul./dez.
2013.

NALLI, Marcos A. Gomes. Arqueologia e Epistemologia. Perspectiva filosofica. Recife, v.
9, n. 18, jul./dez., 2002.

. Foucault e a fenomenologia. S&o Paulo: Edic¢bes Loyola, 2006.



98

. Possibilidades e limites da cura nos textos protoarqueoldgico de Michel Foucault.
Trans/Form/Acéao, Marilia, v. 34, n. 2, p. 135-172, 2011.

NOTO, Carolina S. A psicanalise para Foucault: Ontologia ou hermenéutica?
Trans/Form/Acao, Marilia, v. 39, n. 1, p. 57-76, Jan./Mar., 2016;

. O déficit ontoldgico da psicanélise: Foucault leitor de Hyppolite. Doispontos:,
Curitiba, S&o Carlos, v. 14, n. 1, p. 145-157, abril de 2017.

PEREIRA, Mério Eduardo Costa. Sobre os fundamentos da psicoterapia de base analitico-
existencial, segundo Ludwig Binswanger. Revista. Latino-americana de Psicopatologia
Fundamental. Vol. IV, n. 1, pp. 137-142. p. 141. Disponivel em:

http://wwwe.scielo.br/pdf/ripf/v4n1/1415-4714-rlpf-4-1-0137.pdf. Acesso em: 17.07.2018.

PIZA, Suze. A época das imagens de homem Foucault leitor da Antropologia de Kant.
Revista Natureza Humana, S&o Paulo, v. 17, n. 1, 2015, pp. 108-143.

REVEL, JUDITH. Dicionario Foucault. Traducdo: Anderson Alexandre da Silva. Rio de
Janeiro: Forense Universitéria, 2011.

RIBAS, Thiago Fortes. Arqueologia, verdade e loucura: consideragdes sobre o pensamento de
Foucault entre 1952-1962. Dissertacdo de mestrado. Curitiba, 2011.

RUDINESCO, ELISABETH et al. Foucault: leituras da histéria da loucura. Traducdo: Maria
Ignes Duque Estrada. Rio de Janeiro: Relume Dumard, 1994.

. Historia da psicanalise na Franca: A batalha dos cem anos, Volume I: 1885-1939.
Traducdo: Vera Ribeiro. Rio de Janeiro: Jorge Zahar editor, 1989. p. 101

SARDINHA, Diogo. A humanidade na animalidade Kant e a antropologia do bem e do mal.
Philosophica, Lisboa, v. 31, 2008, pp. 51-64.

SCHMIDT, James (ed.). What is Enlightenment? Eighteenth-Century Answers and
Twentieth-Century Questions. Berkeley and Los Angeles: University of California press,
1996.

SILVEIRA, Filipa C. Sujeito e homem na critica de Michel Foucault a antropologia. Tese
(Doutorado), Universidade Federal de S&o Carlos, 2015.



99

SORIA, Ana Carolina Soliva. Freud, Binswanger e a concepc¢do de homo natura. Revista
Dois Pontos:. Curitiba, Sdo Paulo, vol. 13, n. 3, pp. 125-141, dezembro de 2016

VENTURA, Rodrigo Cardoso. Estética da existéncia: Foucault e Psicandlise. Cogito v.9 n.9
Salvador 2008. Disponivel em:
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=51519-94792008000100014.
Acesso: 10.08.2015.

YASBEK, André C. “E preciso ser justo com Freud”: Michel Foucault e os desdobramentos
de Historia(s) da loucura. Principios. Natal, v. 22, n. 38 Maio/Ago. 2015, pp. 171-202.

. O louco e o sonhador: Jacques Derrida leitor de Historia da loucura, de Michel
Foucault (notas sobre uma polémica). Revista Tragica: estudos de filosofia da imanéncia,
Rio de Janeiro, v.9 n. 2, 2016, pp. 21-40.

Z17EK, Slavoj. Como ler Lacan? Tradugio: Maria Luiza X. de A. Borges. Rio de Janeiro:
Zahar, 2010.



