
 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

JAIRO RIVALDO DA SILVA 

 

 

 

 

OS PRESSUPOSTOS NA INTERPRETAÇÃO DO LEVIATHAN: o papel dos 

interesses na filosofia moral e política de Hobbes 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife 

2018 

 



JAIRO RIVALDO DA SILVA 

 

 

 

 

 

OS PRESSUPOSTOS NA INTERPRETAÇÃO DO LEVIATHAN: o papel dos 

interesses na filosofia moral e política de Hobbes 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

graduação em filosofia da Universidade 

Federal de Pernambuco, como requisito parcial 

para a obtenção de grau de Mestre em 

Filosofia 

 

 

Orientador: Prof. Dr. Marcos Fanton 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife 

2018 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Catalogação na fonte 

Bibliotecário Rodrigo Fernando Galvão de Siqueira, CRB4-1689 

 

 
 

 

 

 

 

S586p          Silva, Jairo Rivaldo da. 

              Os pressupostos na interpretação do Leviathan : o papel dos interesses na 

filosofia moral e política de Hobbes / Jairo Rivaldo da Silva. – 2018. 

     77 f. : il. ; 30 cm. 

 

      Orientador:  Prof. Dr. Marcos Fanton. 

      Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH. 

Programa de Pós-graduação em Filosofia, Recife, 2018. 

      Inclui referências, apêndice e anexo. 

                       

  

      1. Filosofia. 2. Pressuposição (Lógica). 3. Hobbes, Thomas, 1588-1679. 4. 

Egoísmo. 5. Ética. I. Fanton, Marcos (Orientador). II. Título. 
   

 

 

100 CDD (22. ed.)                                                            UFPE (BCFCH2019-070) 



JAIRO RIVALDO DA SILVA 

 

OS PRESSUPOSTOS NA INTERPRETAÇÃO DO LEVIATHAN: o papel dos 

interesses na filosofia moral e política de Hobbes 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

graduação em filosofia da Universidade 

Federal de Pernambuco, como requisito 

parcial para a obtenção de grau de Mestre em 

Filosofia. 

 

Aprovada em 18/12/2018 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

____________________________________________________ 

Prof. Dr. Marcos Fanton 

Orientador 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO  

 

_____________________________________________________ 

Prof. Dr. Érico Andrade 

1º Examinador interno 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

 

_____________________________________________________ 

Prof. Dr. Mauro Victoria Soares 

2º Examinador externo 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

 

 

 

 

 



AGRADECIMENTOS 

Em primeiro lugar, agradeço a Deus, a quem dedico tudo o que faço. Em segundo 

lugar, eu seria incapaz de escrever esse trabalho sozinho. A orientação, as críticas certeiras e 

observações pontuais do professor Marcos Fanton, meu orientador, foram fundamentais para 

que esse trabalho fosse realizado. Senti na pele a responsabilidade de ser o primeiro 

orientando do professor Fanton no programa de pós-graduação em filosofia da UFPE. Sinto-

me honrado por ter tido a oportunidade de aprender com um pesquisador exímio e 

extremamente dedicado ao seu trabalho. Serei sempre grato. 

Gostaria também de agradecer a CAPES pela bolsa de mestrado no meu último ano no 

programa. 

Aos professores do programa de pós-graduação, aos coordenadores Tarik (durante o 

primeiro ano) e Filipe (no segundo), com quem convivi brevemente esse tempo proveitoso. 

Aos meus amigos e irmãos, Rev. Jefferson e Marcos André que me acolheram como 

hóspede no Seminário Presbiteriano do Norte durante o tempo em que praticamente morei na 

capital. 

Aos meus “amigos mais chegados que irmãos”, João Porcidônio e o Rev. José 

Leniberto, que além de meus incentivadores, foram meus mantenedores na capital durante o 

primeiro ano do mestrado quando eu ainda não era bolsista. 

Agradeço aos meus professores da graduação na Fafica, especialmente ao meu amigo 

e orientador na iniciação científica, Adilson Ferraz, que sempre me incentivou a ser um 

pesquisador. 

Finalmente, mas, de maneira especial, gostaria de agradecer a minha esposa, Raabe e 

aos nossos filhos, Sophia e Thomas, que foram privados da minha presença durante o tempo 

em que estive envolvido nessa pesquisa.  

 

 

 

 

 

 

 

 



RESUMO 

Essa dissertação realiza um mapeamento dos pressupostos de duas tradições 

interpretativas do Leviathan. A primeira afirma que Hobbes: 1) defendeu uma concepção 

mecanicista do ser humano e da política traduzida no egoísmo psicológico; 2) defendeu uma 

concepção instrumental da razão. Uma vez que esses pressupostos sejam identificados é 

possível perceber o seguinte padrão interpretativo nos principais comentadores da sua obra: o 

estado de natureza como um dilema do prisioneiro da teoria dos jogos; a obrigação política 

justificada pela razão prudencial; a irrelevância da religião para a teoria moral e política de 

Hobbes. A segunda afirma que os indivíduos racionais descritos por Hobbes não são 

motivados apenas pelo autointeresse, mas por interesses racionais, morais e religiosos 

diversos. Essa revisão é responsável por uma releitura nas seguintes áreas da filosofia 

hobbesiana: 1) psicologia; 2) moral; 3) política. O objetivo é demonstrar como, a partir dos 

pressupostos e critérios de interpretação de cada uma delas, teremos não apenas duas 

abordagens distintas, mas resultados e soluções distintas para problemas políticos e morais 

que Hobbes buscou solucionar na sua magnus opus. Para tanto, a dissertação é composta de 

três capítulos que, embora pareçam unidades independentes que podem ser lidos em qualquer 

ordem, estão interligados. No primeiro capítulo, apresento os pressupostos da interpretação 

ortodoxa do Leviathan.  Apresento os dois pressupostos principais, bem como a interpretação 

decorrente deles. Em seguida, tomo a obra de David Gauthier, The Logic of Leviathan, para 

demonstrar que os pressupostos da interpretação ortodoxa foram apresentados primeiramente 

nessa obra. No segundo capítulo, apresento a crítica da interpretação revisionista aos 

pressupostos da interpretação ortodoxa apresentados no primeiro capítulo e apresento os 

critérios de leitura das duas interpretações do Leviathan. No terceiro capítulo, faço uma 

reconstrução de alguns aspectos revisionistas na interpretação de Lloyd do Leviathan. Por 

fim, apresento os resultados desses pressupostos aplicados na resolução do problema da 

desordem social no Leviathan. O objetivo desse capítulo final é demonstrar como a 

abordagem ortodoxa e a revisionista entendem o que Hobbes denomina “razão pública” ou 

árbitro capaz de resolver a tensão entre os interesses privados responsáveis pela instabilidade 

da República e a razão de Estado. 

Palavras-Chave: Pressuposição. Egoísmo. Moral. Política. 

 

 



ABSTRACT 

This dissertation makes a mapping of the presuppositions of two Leviathan 

interpretive traditions. The first affirms that Hobbes: 1) defended a mechanistic conception of 

the human being and of the politics translated in the psychological egoism; 2) defended an 

instrumental conception of reason. The first affirms that Hobbes: 1) defended a mechanistic 

conception of the human being and of the politics translated in the psychological egoism; 2) 

defended an instrumental conception of reason. Once these presuppositions are identified it is 

possible to perceive the following interpretative pattern in the main commentators of his 

work: the state of nature as a prisoner's dilemma of game theory; the political obligation 

justified by prudential reason; the irrelevance of religion to Hobbes's moral and political 

theory. The second affirm that the rational individuals described by Hobbes are motivated not 

only by self-interest, but by diverse rational, moral, and religious interests. This revision is 

responsible for a re-reading in the following areas of the Hobbesian philosophy: 1) 

psychology; 2) moral; 3) politics. The objective is to demonstrate how, based on the 

presuppositions and criteria of interpretation of each one of them, we will have not only two 

different approaches but different results and solutions for political and moral problems that 

Hobbes sought to solve in his magnus opus. For this, the dissertation is composed of three 

chapters that, although they seem to be independent units that can be read in any order, are 

indeed interconnected. In the first chapter, I present the presuppositions of the Leviathan's 

orthodox interpretation. I present the two main presuppositions, as well as the interpretation 

resulting from them. Then I take the work of David Gauthier, The Logic of Leviathan, to 

demonstrate that the presuppositions of orthodox interpretation were first presented in this 

work. In the second chapter, I present the critique of revisionist interpretation to the 

presuppositions of orthodox interpretation presented in the first chapter and present the 

criteria for reading the two interpretations of the Leviathan. In the third chapter, I reconstruct 

some revisionist aspects of Lloyd's interpretation of Leviathan. Finally, I present the results of 

these presuppositions applied in solving the problem of social disorder in Leviathan. The 

purpose of this final chapter is to demonstrate how the orthodox and revisionist approaches 

understand what Hobbes calls "public reason" or arbiter capable of resolving the tension 

between the private interests responsible for the instability of the Republic and the reason of 

State. 

Keywords: Presupposition. Selfishness. Moral. Politics. 



 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1 – Quadro dos pressupostos.................................................... 16 

Figura 2 – Modelo básico do dilema do prisioneiro............................ 20 

Figura 3 – Modelo do dilema do 

prisioneiro.......................................................................... 

 

29 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO ..................................................................................... 11 

2 OS PRESSUPOSTOS DA INTREPRETAÇÃO ORTODOXA DO 

LEVIATHAN.............................................................................................. 

 

17 

2.1 Introdução............................................................................................... 17 

2.2 Mecanicismo, egoísmo e razão instrumental.......................................... 18 

2.3 David Gauthier e a origem da interpretação ortodoxa do Leviathan... 23 

2.4 Egoísmo psicológico e razão deliberativa............................................... 24 

2.5 Teoria dos jogos.………….….……………………….............................. 27 

2.6 Obrigação política e razão prudencial.…………………….................... 30 

2.7 O lugar da religião na interpretação ortodoxa do Leviathan………..... 32 

3 CONSIDERAÇÕES FINAIS………………………................................. 36 

4 A CRÍTICA REVISIONISTA AOS PRESSUPOSTOS DA 

INTERPRETAÇÃO ORTODOXA DO LEVIATHAN........................... 

  37 

4.1 Introdução................................................................................................... 37 

4.2 A crítica ao egoísmo psicológico e a racionalidade deliberativa............. 
38 

4.3 A crítica revisionista às consequências interpretativas da  

abordagem ortodoxa................................................................................ 

 

  40 

4.4 

5 

 

6 

 

6.1 

6.2 

Os critérios de leitura das interpretações ortodoxa e revisionista...........,, 

CONSIDERAÇÕES FINAIS......................................................................... 

LLOYD E OS ASPECTOS REVISIONISTAS NA 

INTERPRETAÇÃODO LEVIATHAN..................................................... 

 

Introdução...................................................................................................... 

Aspectos revisionistas na interpretação de Lloyd...................................... 

48 

53 

54 

 

 

 

54 

55 



6.3 

6.4 

6.5 

6.6 

6.7 

6.8 

 

7 

 

 

 

Psicologia.................................................................................................... 

Moral.......................................................................................................... 

Política........................................................................................................... 

A razão pública como solução para o problema da desordem social...... 

A tese ortodoxa: a razão pública como o estabelecimento da ordem....... 

A tese revisionista: a razão pública como manutenção da ordem  

através da educação................................................................................... 

CONCLUSÕES.......................................................................................... 

REFERÊNCIAS.......................................................................................... 

 

55 

59 

62 

67 

68 

 

70 

 

73 

75 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 
 

1 INTRODUÇÃO 

 Desde a sua primeira publicação em inglês, há 367 anos, o Leviathan de Hobbes tem 

sido interpretado de diversas maneiras e a partir de vários pressupostos. As principais razões 

para isso estão ligadas à sua visão sobre a ciência, o ser humano e a política. Quando a obra 

apareceu em língua inglesa, em 1651, ela provocou profunda aversão, inclusive entre amigos 

e antigos admiradores de Hobbes. Para alguns, o seu livro parecia um ato de traição. Hobbes 

era um entusiasta da causa realista na guerra entre o rei e o parlamento, mas o seu livro 

“parecia defender a submissão à nova República instituída após a execução do rei em janeiro 

de 1649”.1  

 Além disso, as acusações de ateísmo devido à sua abordagem heterodoxa da religião, 

especialmente do cristianismo, bem como alegações de que sua obra negava a existência de 

valores morais absolutos e de que promovia a devassidão, afetaram a sua reputação até os dias 

de hoje.2 Ainda no século XVIII, a teoria política de Hobbes era tida como promotora da 

tirania e sua teoria moral, como relativista.  

David Hume escreveu na sua História da Inglaterra: “a política de Hobbes tem como 

objetivo promover a tirania e sua ética incentivar a licenciosidade”.3 Em consequência disso, 

era consenso entre os primeiros intérpretes da obra de Hobbes considera-lo ateísta, bem como 

relativista moral. Foi a partir desses pressupostos que Hobbes foi interpretado desde a 

organização e publicação da edição padrão das suas obras produzida entre 1839 e 1845 por 

um parlamentar inglês chamado William Molesworth.4 

 No final do século XIX, o sociólogo alemão Ferdinand Tönnies percebeu que Hobbes 

poderia ser usado para proporcionar uma proposta teórica do uso do Estado contra os 

empreendimentos capitalistas e sua competitividade que punham em risco a paz social. 

Tönnies é um dos responsáveis pelos estudos modernos sérios de Hobbes tendo, inclusive, 

feito muitas descobertas de manuscritos na Inglaterra (incluindo os originais dos Elementos 

da Lei).5 Posteriormente, Tönnies abandonou gradualmente a ideia de que o papel do Estado 

promoveria o socialismo e atribuiu a Hobbes o papel de vilão pela idealização do Estado 

moderno com suas relações racionalistas e contratuais. 

                                                           
1 TUCK, Richard. Introdução. Leviatã.  3ª ed. São Paulo: Martins Fontes, 2014, p. X. 
2 MALCOM, Noel. Uma Biografia Resumida de Hobbes. In. Hobbes. Aparecida, SP: Ideias e Letras, 2011, p. 

61. 
3 HUME, David. The History of England from the Invasion of Julius Caesar to the Revolution in 1688. 

Indianapolis: Liberty Fund 1983, p. 98. 
4 TUCK, Richard. Hobbes. São Paulo: Loyola, 2001, p. 122. 
5 Ibid., p. 123. 



12 
 

A partir do século XX, as interpretações da obra de Hobbes, especificamente do 

Leviathan, ainda estão pautadas nos pressupostos dos primeiros leitores de Hobbes. A obra de 

Leo Strauss é um exemplo disso.6 Ele atribui a Hobbes a invenção da filosofia moral 

moderna. Segundo Strauss, Hobbes reformulou o relativismo antigo reduzindo os direitos 

naturais aos desejos dos seres humanos, ou seja, a ética hobbesiana não tinha qualquer relação 

com o dever.  

A teoria política de Hobbes é responsável pela demarcação e diferenciação das 

interpretações que surgiram a partir do final do século XIX. O problema principal do 

Leviathan (onde sua teoria completa é apresentada) é como justificar a existência de um 

Estado cujo soberano absoluto recebe, por consentimento dos cidadãos, o direito e o poder de 

produzir leis e aplicar sanções capazes de proteger os cidadãos e de assegurar a paz e o bem 

estar social. A solução hobbesiana passou a ser chamada de contratualismo.  

 As duas tradições interpretativas que tentaram explicar o contratualismo hobbesiano 

estavam divididas entre a que alegava que a teoria política e moral de Hobbes era baseada na 

prudência, portanto, motivada exclusivamente por fatores mecanicistas/psicológicos e sem 

nenhuma implicação moral objetiva. E outra que afirmava que as leis de natureza de Hobbes 

representavam requisitos morais objetivos sobre os seres humanos, portanto, não estavam, de 

modo algum, fundados no paradigma mecanicista da psicologia humana. A primeira tradição 

entende que Hobbes é uma espécie de cientista social. Seus pressupostos interpretativos se 

baseiam em três proposições: 1) a filosofia política de Hobbes está ligada à sua visão 

mecanicista do ser humano; 2) o método científico usado por Hobbes é o método de Galileu, o 

chamado método “compositivo-resolutivo”. Esse método tem o objetivo de analisar o todo e 

suas partes constituintes, observar as relações entre as partes para, então, recompor e sintetizar 

o todo; 3) o objetivo é criar uma ciência política no sentido moderno, ou seja, algo capaz de 

regular normativamente através de leis e ameaças o comportamento humano. De acordo com 

Richard Tuck, essa tradição teve início com Richard Peters e com J. W. N. Watkins. Eles 

alegavam que a teoria moral e política de Hobbes era uma teoria prudencial sem nenhuma 

implicação moral clara.7 A segunda tradição surgiu como reação às interpretações prudenciais 

de Peters e Watkins. Em 1857 Howard Warrender ficou conhecido por defender a tese de que 

estamos moralmente obrigados a obedecer às ordens de Deus simplesmente por ser ele Deus 

(não por ter poder material sobre nós), requerendo suas ordens que busquemos, sobretudo a 

                                                           
6 STRAUSS, Leo. A filosofia política de Hobbes. Suas bases e sua gênese. São Paulo: É Realizações, 2016. 
7 TUCK, Richard. Hobbes. São Paulo: Loyola, 2001, p. 129. 



13 
 

paz.8 Em 1938, A. E. Taylor defendeu que Hobbes era uma espécie de neokantiano que 

defendia que uma ação é moral porque as leis de natureza de fato obrigam os seres humanos a 

cumprir certos deveres morais.9 A junção da tese Warrender com a de Taylor ficou conhecida 

como tese Taylor-Warrender. 

 Entre 1950 e 1960 uma grande massa de críticas descredenciou a tese Taylor-

Warrender argumentando, sobretudo, que segundo essa tese, Hobbes seria alguém cujas teses 

foram aceitas no século XVII, em vez de ser objeto de profundas suspeitas e críticas.10 

Em grande medida, os estudos hobbesianos atuais dependem de muitos pressupostos 

que foram apresentados por essas duas tradições majoritárias. No entanto, uma abordagem 

surgida em 1969 com a obra de David Gauthier The Logic of Leviathan: the moral and 

political theory of Thomas Hobbes11, inicia uma tradição interpretativa que, sem dúvida, 

segue os pressupostos anteriores da tradição relativista, mas a expande. Essa tradição foi 

chamada recentemente de interpretação ortodoxa, standard ou secular. Em linhas gerais, essa 

abordagem defende uma visão de Hobbes baseada nas seguintes características: o autor era 

um ateísta, um relativista moral, alguém que descreve o ser humano como um ser cujo único 

interesse racional é o autointeresse e não possui autocontrole de suas próprias paixões, que as 

ações morais estão baseadas em razões prudenciais e que a religião não desempenha um papel 

importante na sua teoria moral e política. 

 A partir da década de 1990, surgiu uma série de interpretações alternativas para 

contestar, em grande medida, os pressupostos da interpretação ortodoxa. Entre essas obras, 

destaco as obras de Sharon Lloyd12 e de Bernard Gert13, a partir das quais uma tradição 

alternativa à abordagem ortodoxa surgiu. Essa tradição passou a ser conhecida como 

interpretação revisionista do Leviathan. De uma forma geral, essa abordagem se baseia nos 

seguintes pressupostos: Hobbes era um teísta (embora, não um teísta convencional), os seres 

humanos não são motivados exclusivamente pelo egoísmo psicológico, mas existem outros 

interesses que motivam os seres humanos a agir na sociedade, a obrigação moral não está 

baseada estritamente na prudência, nem tão pouco exclusivamente na religião, mas numa 

convergência de razões: morais, prudenciais e religiosas, a parte religiosa do Leviathan não 

                                                           
8 WARRENDER, Howard. The Political Philosophy of Hobbes. Oxford, Claredon Press, 1965, p. 5-6. 
9  A. E. TAYLOR. The Ethical Doctrine of Hobbes. In. Philosophy, Vol. 13, No. 52, 1938, p. 411. 
10 TUCK, Richard. Hobbes. São Paulo: Loyola, 2001, p. 136. 
11 GAUTHIER, David P. The Logic of Leviathan: the moral and political theory of Thomas Hobbes. 

Oxford: Oxford University Press, 1969. 
12 LLOYD, S. A. Ideals as interests in Hobbe’s Leviathan. The power of mind over matter. Cambridge: 

Cambridge University Press, 1992. 
13 GERT, Bernard. Hobbes on Reason. In. Pacific Philosophical Quarterly, n. 82, 2001. 



14 
 

pode ser descartada, mas tem o seu lugar na teoria e no argumento de Hobbes para solucionar 

o problema da desordem social. 

 Essa dissertação tem o objetivo de mapear e confrontar os pressupostos dessas  duas 

tradições interpretativas recentes do Leviathan. Não se trata de tentar refutar nenhuma das 

abordagens aqui apresentadas, mas sim de demonstrar como, a partir dos pressupostos e dos 

critérios de interpretação de cada uma delas, teremos não apenas duas abordagens diversas, 

mas resultados e soluções distintas para problemas políticos e morais que o próprio Hobbes 

buscou solucionar. 

 No capítulo 1, apresento os pressupostos da interpretação ortodoxa do Leviathan.  O 

objetivo do capítulo é demonstrar como a interpretação ortodoxa do Leviathan se baseia em 

dois pressupostos básicos: 1) uma concepção mecanicista do ser humano e da política 

expressa no egoísmo psicológico; 2) uma concepção instrumental da razão traduzida no 

egoísmo racional. Na medida em que esses pressupostos são identificados é possível perceber 

um padrão interpretativo nos principais intérpretes ortodoxos: o estado de natureza como um 

dilema do prisioneiro da teoria dos jogos; a obrigação política justificada pela razão 

prudencial; a irrelevância da religião para a teoria moral e política de Hobbes. Assim, a fim de 

demonstrar como a interpretação ortodoxa chegou a essas conclusões, esse capítulo está 

dividido em duas partes. Na primeira parte, apresento esses pressupostos, bem como a 

interpretação decorrente deles. Na última parte, tomo a obra de David Gauthier, The Logic of 

Leviathan, para demonstrar que os pressupostos dessa interpretação foram apresentados 

primeiramente nela. 

 No capítulo 2, apresento a crítica da interpretação revisionista aos pressupostos da 

interpretação ortodoxa apresentados no capítulo 1. Em um primeiro momento, apresento os 

argumentos contrários aos pressupostos ortodoxos. Em um segundo momento, apresento a 

crítica às consequências interpretativas advindas do compromisso da abordagem ortodoxa 

com esses pressupostos: 1) a ideia de que o estado de natureza hobbesiano pode ser modelado 

como o dilema do prisioneiro da teoria dos jogos; 2) que a obrigação política está 

exclusivamente baseada na razão prudencial; 3) que a parte religiosa do Leviathan é 

irrelevante para a teoria moral e política de Hobbes. Finalmente, na última parte do capítulo, 

apresento os critérios de leitura das duas interpretações do Leviathan.   

 No capítulo 3, faço uma reconstrução de alguns aspectos revisionistas da interpretação 

do Leviathan. Em linhas gerais, os aspectos da teoria moral e política de Hobbes que sofreram 

revisões na interpretação de Lloyd foram os seguintes: 1) psicologia; 2) moral; 3) política. 

Assim, na primeira parte desse capítulo, apresentarei esses aspectos inovadores em 



15 
 

contraposição às interpretações ortodoxas. Na segunda parte, confrontarei as duas abordagens 

sobre um problema específico, mas central na filosofia de Hobbes: como resolver o problema 

da desordem social? Em primeiro lugar, apresentarei a tese ortodoxa segundo a qual a solução 

para o problema da desordem seria criar um poder capaz de impor sanções que não 

permitissem que o interesse racional egoísta atuasse de forma irrestrita. Em segundo lugar, 

apresentarei a solução revisionista segundo a qual a solução seria produzir uma estável e 

apropriada reconfiguração dos diversos interesses morais e religiosos dos cidadãos através de 

um processo de educação contínua. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



16 
 

 

 

 

Figura 1 - Quadro dos pressupostos 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

INTERPRETAÇÕES  Antigas Científicas e modernas Morais Ortodoxa Revisionista 

PERÍODO Séc. XVI a XVIII.  Séc. XIX e XX. Séc. XIX e início do 

XX. 

Segunda metade do séc. 

XX até os dias atuais 

Final do século XX 

e início do séc. XXI. 

ATORES Ex-amigos de Hobbes, 

filósofos e clérigos 

Tönnies 

Leo Strauss 

Peters e Watkins 

Warrender e Taylor Gauthier, Kavka e 

Hampton. 

Lloyd, Gert, Gaus  

PRINCIPAIS 

PRESSUPOSTOS 

1. FAMA DE 

HOBBES 

Ateísta Idealizador do Estado 

moderno 

Neokantiano;  teísta. Ateísta Teísta (não- 

convencional) 

2. ÉTICA Relativismo ético e 

moral 

  Relativista Moralista Relativista moral Deveres morais 

3. NATUREZA 

HUMANA 

Concepção pessimista 

da natureza humana  

Mecanicista, egoísmo 

psicológico 

 

Egoísta Mecanicista, egoísmo 

psicológico e racional 

os seres humanos 

são tábulas rasas 

4. INTERESSES Autointeresse Autointeressse na 

preservação 

Autointeresse Autointeresse e 

interesses prudenciais 

Autointeresse e 

interesses morais e 

religiosos 

5. RELIGIÃO 

 

Concepção heterodoxa Faz parte do seu 

discurso retórico 

Possui relação direta 

com o seu sistema ético 

É irrelevante para o seu 

sistema político e moral. 

 Desempenha um 

papel fundamental 

no seu argumento 

político 



17 
 

2 OS PRESSUPOSTOS DA INTREPRETAÇÃO ORTODOXA DO LEVIATHAN  

 

 

 

THE RIGHT OF NATURE, which writers 

commonly call jus naturale, is the liberty each 

hath, to use his own power, as he will himself, for 

the preservation of his own nature; that is to say, 

of his own life; and consequently, of doing any 

thing, which in his own judgment, and reason, he 

shall conceive to be the aptest means thereunto.14 

 

 

2.1 Introdução 

 Desde a publicação da obra de David Gauthier, The Logic of Leviathan: the moral and 

political theory of Thomas Hobbes,15 foi estabelecido um padrão interpretativo na filosofia 

moral e política de Hobbes. Autores mais recentes como Gerald Gaus e Sharon Lloyd 

classificaram essas interpretações como ortodoxas16 ou standards.17 Embora existam muitas 

diferenças entre, por exemplo, a interpretação de Gauthier e a de Kavka18 e Hampton19, todas 

elas estão ancoradas basicamente sob os mesmos pressupostos.  

Nesse capítulo, apresento o que entendo serem os dois pressupostos básicos da 

interpretação ortodoxa do Leviathan: 1) uma concepção mecanicista do ser humano e da 

política expressa no egoísmo psicológico; 2) uma concepção instrumental da razão traduzida 

no egoísmo racional. Em um primeiro momento, demonstro como esses pressupostos são 

responsáveis pela seguinte leitura do Leviathan: 1) o estado de natureza hobbesiano pode ser 

modelado como um dilema do prisioneiro da teoria dos jogos; 2) a obrigação política e moral 

                                                           
14 HOBBES, Thomas. Leviathan: the matter, form, and power of a commonwealth ecclesiastical and civil. 

In.MOLESWORTH, Sir William.  The English Works of Thomas Hobbes of Malmesbury.London: Bohn, 

1839-45, vol. 3, XIV, p. 116. 
15 GAUTHIER, David P. The Logic of Leviathan: the moral and political theory of Thomas Hobbes. 

Oxford: Oxford University Press, 1969. 
16 GAUS, Gerald F. Hobbesian Contractarianism, Orthodox and Revisionist. p. 1. Disponível em: 

<http://www.gaus.biz/Contractarianism.pdf> 
17 LLOYD, S. A. Ideals as interests in Hobbe’s Leviathan: the power of mind over matter. Cambridge: 

Cambridge University Press, 1992, p. 7-8. 
18 KAVKA, Gregory S. Hobbesian Moral and Political Theory. Princeton, New Jersey: Princeton University 

Press, 1986. 
19 HAMPTON, Jean. Hobbes and The Social Contract Tradition. Cambridge: Cambridge University Press, 

1986. 

http://www.gaus.biz/Contractarianism.pdf


18 
 

é exclusivamente baseada na razão prudencial; 3) a religião é irrelevante para a filosofia 

política de Hobbes. Dados os pressupostos apresentados, demonstro como a interpretação 

ortodoxa formula o problema do Leviathan e sua possível resolução. Por fim, tomo a obra de 

Gauthier como a representante dessa tradição e identifico os pressupostos apresentados.  

2.2 Mecanicismo, egoísmo e razão instrumental  

Para a interpretação ortodoxa, a moral e a política hobbesiana só serão entendidas se 

primeiro entendermos a natureza humana. Nesse sentido, o que se convencionou chamar de 

“psicologia humana” é fundamental para o entendimento da moral e da ciência política no 

sistema de Hobbes. Segundo essa interpretação, o mecanicismo é responsável pela unificação 

de todo o sistema hobbesiano, da física à política.  

No que se refere à natureza humana, para os intérpretes ortodoxos, a visão mecanicista 

de Hobbes foi transferida para a sua concepção da psicologia humana. É a partir dessa 

premissa que a maioria dos intérpretes ortodoxos afirma que Hobbes defende o egoísmo 

psicológico e uma concepção instrumental da razão.  

O egoísmo psicológico é a teoria segundo a qual “todas as ações dos seres humanos 

são motivadas inteiramente pelo interesse próprio”.20 Algumas passagens na obra de Hobbes 

sugerem, de fato, que ele enxergava os seres humanos como egoístas. Por exemplo, no 

capítulo XIV do Leviathan Hobbes afirma: “o objetivo de todos os atos voluntários dos 

homens é algum bem para si mesmos”.21 Se passagens como essa são uma evidência 

suficiente para atestar que Hobbes defendia o egoísmo psicológico é uma questão controversa, 

mesmo entre os estudiosos que estamos classificando de ortodoxos. Gregory Kavka rejeita a 

premissa básica do egoísmo psicológico, a saber, que “todas as ações humanas são motivadas 

pelo autointeresse”, todavia, ele sustenta que “a maioria das pessoas, na maioria das vezes, é 

muito mais fortemente inclinada a agir no interesse próprio do que agir por motivos altruístas, 

embora no que diz respeito à família e aos amigos, as pessoas possam agir de forma altruísta”. 

Para Kavka, os sistemas moral e político de Hobbes se fundam na premissa do interesse 

próprio.22 Mas não necessariamente na premissa do egoísmo psicológico.  

No entanto, pelo fato de Hobbes defender, segundo a leitura ortodoxa, o egoísmo 

psicológico, a concepção de razão que os intérpretes ortodoxos atribuem a Hobbes é uma 

concepção necessariamente instrumental. Gerald Gaus observa que uma concepção 
                                                           
20 GERT, Bernard. Hobbes and Psychological Egoism. In. Journal of the History of Ideas, Vol. 28, No. 4, 1967, 

p. 505. 
21 HOBBES, Thomas. Leviatã.  3ª ed. São Paulo: Martins Fontes, 2014, p. 115. De agora em diante citado 

apenas como “Leviatã”. 
22 KAVKA, Gregory S. Hobbesian Moral and Political Theory, p. xi. 



19 
 

instrumental da razão é fundamental para a interpretação ortodoxa, tendo em vista que, 

segundo essa leitura, os agentes racionais encontram-se em constantes interações estratégicas 

onde cada um busca sempre a sua própria vantagem.23 Nesse sentido, se o que move os seres 

humanos – suas ações, seus desejos – é o autointeresse, então, consequentemente, a interação 

de um agente com outro desencadeará um conflito de interesses que resultará no benefício de 

um e no prejuízo do outro. De acordo com a interpretação ortodoxa, é isso que acontece no 

estado de natureza hobbesiano. A cooperação voluntária é menos provável no estado de 

natureza pelo fato de que parece mais vantajoso (dado o interesse básico que guia os seres 

humanos) evitar um acordo e obter uma vantagem unilateral do que firmar um acordo de 

cooperação e obter vantagens menores. 

 Desde segunda guerra mundial, a teoria dos jogos tem formulado situações hipotéticas 

em que dois ou mais jogadores (agentes) tentam obter o melhor resultado possível para si 

mesmos ao responder taticamente, de várias maneiras, ao que fazem os outros jogadores. 

Algumas situações desse tipo apresentam um aspecto paradoxal. O exemplo desse paradoxo 

que se tornou padrão na literatura é conhecido como “dilema do prisioneiro”.24 A ideia básica 

é que numa situação hipotética, dois prisioneiros (A e B) colocados em celas separadas, serão 

ouvidos sem que um saiba o que o outro irá fazer (colaborar ou trair). Se os dois colaborarem, 

permanecerão na prisão por pouco tempo, contudo, se somente um colaborar e trair o outro, o 

que colaborar será recompensado com a liberdade e o outro ficará preso por muito tempo. A 

figura abaixo representa esse dilema: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
23 GAUS, Gerald F. Hobbesian Contractarianism, Orthodox and Revisionist. p. 3. 
24 TUCK, Richard. Hobbes. São Paulo: Loyola, 2001, p. 132.  



20 
 

Figura 2 - Modelo básico do dilema do prisioneiro 

 

 

 De acordo com essa abordagem, é racional que ambos confessem. Desse modo, se os 

dois prisioneiros agirem tendo como motivação a razão instrumental, então, os dois irão 

confessar, ainda que fiquem numa situação pior do que se ambos tivessem ficado em silêncio. 

Segundo Gaus, a interpretação ortodoxa vislumbra no contrato social uma maneira de superar 

o dilema do prisioneiro.25 No momento em que concordamos em nos submeter a um soberano 

e dando-lhe o poder de punir aqueles que atacam, o jogo é modificado a fim de alcançar o 

resultado que resultará no ganho de utilidade de cada um. Nesse sentido, afirma Gaus, é 

razoável que na interpretação ortodoxa o pacto (em uma República por instituição) não seja 

entre os cidadãos e o soberano, mas entre os cidadãos (como jogadores no dilema do 

prisioneiro) e nos comprometamos com os ditames do soberano (que determinam a justiça) a 

fim de evitar o resultado do dilema do prisioneiro.26 

 De acordo com Kavka, “o estado de natureza é, estritamente falando, um conceito 

relacional. Duas partes estão em estado de natureza, uma em relação à outra, se não houver 

uma única parte que possa obrigar cada uma a manter seu acordo e não cometer agressão 

contra a outra”.27 Assim, somente se se puder forçar sua cooperação esses agentes serão 

                                                           
25 GAUS, Gerald F. Hobbesian Contractarianism, Orthodox and Revisionist. p. 5. 
26 Ibid.  
27 KAVKA, Gregory S. Hobbesian Moral and Political Theory, p. 88. 



21 
 

motivados a cumprir seus pactos. É desse modo que o estado de natureza formulado como no 

dilema do prisioneiro será superado. 

 Além de motivar os agentes a buscarem os seus próprios interesses, o egoísmo 

psicológico e a racionalidade instrumental são responsáveis pela ideia de que a obrigação tem 

um fundamento meramente prudencial. Nesse sentido, a interpretação ortodoxa defende que o 

motivo que se tem para cumprir o contrato (e sem o qual ele não é obrigante) é o medo da 

punição ou da morte.  Entretanto, se o interesse racional, seja ele motivado pelo medo da 

punição ou pela busca de uma vida mais satisfeita, é o que motiva o cumprimento dos pactos, 

então surge uma contradição na famosa resposta de Hobbes ao “argumento do tolo” no 

capítulo XV do Leviathan.28  

 De acordo com Gaus, o desafio do tolo é fundamental por duas razões: 1) para 

sustentarmos a ideia de que, para Hobbes, a razão é essencialmente instrumental; 2) para 

mostrar que o contrato social é simplesmente uma maneira de criar uma instituição que 

permita a um indivíduo guiado pelo egoísmo racional alcançar seus fins.29 Ambas as 

premissas são defendidas pela interpretação ortodoxa. Isso significa dizer que, a partir das 

razões supracitadas, seria perfeitamente racional para o tolo quebrar o pacto, tendo em vista 

que para a interpretação ortodoxa, a razão é o instrumento para que o ser humano atinja os 

seus fins.  

Entretanto a resposta de Hobbes não vai nessa direção, por isso, a interpretação 

ortodoxa conclui que a solução hobbesiana é insatisfatória30 na medida em que Hobbes afirma 

que o argumento do tolo é irracional. Hobbes oferece a seguinte resposta que demonstra por 

que o tolo age irracionalmente: “numa condição de guerra, em que cada homem é inimigo de 

cada homem, por falta de um poder comum que os mantenha a todos aterrados, ninguém pode 

esperar ser capaz de se defender da destruição só com a sua própria força ou sagacidade, sem 

o auxílio de aliados, em alianças das quais cada um espera as mesmas defesas”.31 Isso 

significa dizer que existe a possibilidade de um violador de acordos como o tolo ser pego. 

Desse modo, a resposta ao tolo torna-se o principal desafio da interpretação ortodoxa, cujo 

objetivo é demonstrar o fundamento prudencial da obrigação, exigido pela psicologia 

hobbesiana e por sua definição instrumental da razão.32 

                                                           
28 Leviatã, p. 125. 
29 GAUS, Gerald F. Hobbesian Contractarianism, Orthodox and Revisionist. p. 9. 
30 GAUTHIER, David P. The Logic of Leviathan: the moral and political theory of Thomas Hobbes. Oxford: 

Oxford University Press, 1969, p. 87. 
31 Leviatã, p. 126 
32 LIMONGE, Maria Isabel. O Homem Excêntrico, p. 232. 



22 
 

O mecanicismo, o egoísmo psicológico e uma concepção instrumental da razão 

atribuídos a Hobbes pelos intérpretes ortodoxos também são responsáveis pela compreensão 

de que a teoria política de Hobbes no Leviathan pode ser explicada independentemente de 

qualquer doutrina religiosa por ele apresentada. Em outras palavras, a teoria moral e política 

de Hobbes deve ser interpretada de maneira secular.33 Há pelo menos duas justificativas para 

essa abordagem: 1) a teoria de Hobbes está destinada ao homem racional cujo objetivo é sua 

própria preservação, não importando sua visão religiosa34 ;2) os argumentos religiosos usados 

por Hobbes no Leviathan apontam meramente para a dimensão retórica que a religião 

desempenha na sua teoria moral e política.35  

Como exemplo das justificativas acima apresentadas, Kavka ignora por completo o 

problema da religião na sua obra. Segundo ele, seu objetivo é fornecer uma interpretação não 

religiosa da filosofia moral hobbesiana, oposta às teorias de Warrender, Taylor e Hood, que 

ligavam as leis de natureza aos mandamentos de Deus.36 A exemplo de Kavka, comentadores 

recentes do Leviathan tem evitado abordar as partes III e IV do Leviathan. Um exemplo 

recente que reflete o paradigma estabelecido pela interpretação ortodoxa pode ser encontrado 

na obra de Glen Newey, The Routledge Guidebook to Hobbes’ Leviathan, onde o autor 

alinhado à abordagem ortodoxa justifica o fato de sua obra não contemplar os capítulos em 

que Hobbes escreve sobre religião. 

Devo me concentrar na parte do livro que recebeu grande quantidade de 

atenção crítica (pelo menos nos tempos modernos), ou seja, os capítulos 13 a 

31 (juntamente com a "Revisão e Conclusão" no fim). Estes dezenove 

capítulos formam o núcleo da teoria política do Leviathan, e eu me 

concentro neles porque é como Teoria política que o livro é mais 

frequentemente lido e estudado.37 

  

Para Lloyd, por causa da premissa de que Hobbes defende uma teoria egoísta das 

motivações humanas38, os intérpretes ortodoxos ignoram as partes III e IV do Leviathan 

entendendo que as mesmas não podem ser coerentes com as partes I e II. 

                                                           
33 RAWLS, John. Conferências sobre a História da filosofia política. São Paulo: Martins Fontes, 2012, p. 29. 
34 GAUTHIER, David P. The Logic of Leviathan: the moral and political theory of Thomas Hobbes. 

Oxford: Oxford University Press, 1969, p. 178. 
35 CURLEY, Edwin. Religion and Morality in Hobbes. In. COLEMAN, Jules L. MORRIS, Christopher. 

(Edited). Commitment and Social Justice: essays for Gregory Kavka. Cambridge, Cambridge University Press, 

2007, p. 91. 
36 KAVKA, Gregory S. Hobbesian Moral and Political Theory. Princeton, New Jersey: Princeton University 

Press, 1986, p. 360-161. 
37 NEWEY, Glen. The Routledge Guidebook to Hobbes’ Leviathan. New York, Routledge, 2008, p. 49. 
38 LLOYD, S. A. Ideals as interests in Hobbe’s Leviathan: the power of mind over matter. Cambridge: 

Cambridge University Press, 1992, p. 12, 17, 21. 



23 
 

 Assim, a reunião desses pressupostos da interpretação ortodoxa fornecem uma espécie 

de “chave de leitura” capaz de identificar o problema principal da obra de Hobbes, bem como 

de propor uma solução para o mesmo. De acordo com essa interpretação, o principal 

problema do Leviatã é como estabelecer a ordem social.39 O que causa esse problema, de 

acordo com a interpretação ortodoxa é que na ausência de qualquer poder coercitivo que haja 

como árbitro das disputas a fim de preservar a ordem, as atividades racionais de indivíduos 

totalmente egoístas levarão, necessariamente, à desordem social.40 Como Hobbes afirma no 

capítulo XIII do Leviathan: “na natureza do homem encontramos três causas principais da 

discórdia. Primeiro a competição; segundo, a desconfiança; terceiro, a glória”.41 

 A solução seria criar um poder capaz de impor sanções que não permitissem que o 

interesse racional egoísta atuasse de forma irrestrita. A resolução do problema da desordem 

acontece de modo muito simples na interpretação ortodoxa: a sociedade é composta por 

indivíduos que são movidos pelo interesse na autopreservação, portanto, devemos começar 

examinando as propriedades isoladas desses indivíduos, especialmente a razão e as paixões, a 

fim de prover um argumento racional que apele, sobretudo, para a preservação dos seus 

corpos e para a promoção de um ambiente onde suas paixões possam ser melhor 

desenvolvidas. Assim, o argumento principal da interpretação ortodoxa promete proteção 

física e uma vida cômoda em troca de obediência quase irrestrita. 

 Apresentado de outra maneira, mas visando o mesmo resultado, poderíamos dizer que, 

de acordo com essa interpretação, seres humanos racionais, cujo único interesse é a 

autopreservação, se submetem a uma determinada autoridade política capaz de garantir sua 

segurança, tendo em vista que resistir a essa autoridade poderia trazer a guerra civil, cujos 

efeitos seriam análogos ao estado de natureza descrito no capítulo XIII do Leviathan. 

Portanto, segundo a chave de leitura da interpretação ortodoxa, Hobbes procura demonstrar 

através de um experimento mental (o estado de natureza) que é perfeitamente racional se 

submeter a um soberano civil absoluto ao invés de permanecer sob a possibilidade dos 

horrores do estado de natureza. 

2.3 David Gauthier e a origem da interpretação ortodoxa do Leviathan 

 O objetivo dessa seção é demonstrar que os pressupostos da interpretação ortodoxa 

apresentados acima, bem como a leitura específica que deles derivam, foram apresentados 

                                                           
39 LLOYD, S. A. Ideals as interests in Hobbe’s Leviathan, p. 24. 
40 Ibid., p. 25. 
41 Leviatã, p. 108. 



24 
 

pela primeira vez na obra The Logic of Leviathan: the moral and political theory of Thomas 

Hobbes.42  

Quando da sua publicação, a obra de Gauthier tinha a pretensão de ser a abordagem 

sobre a teoria moral e política de Hobbes mais plausível produzida até então. Segundo 

Gauthier, Hobbes constrói uma teoria política que baseia a autoridade política ilimitada no 

individualismo ilimitado. Essa seria a falha da teoria de Hobbes. O objetivo de Gauthier é 

demonstrar que do individualismo ilimitado só poderia se seguir um estado de anarquia.43 

 A argumentação de Gauthier segue a seguinte ordem: ele começa com a natureza e a 

psicologia humana (Capítulo I). Como veremos, ele defende tanto o egoísmo psicológico 

quanto o egoísmo racional. Esse padrão será seguido por todas as interpretações ortodoxas 

posteriores.44 Em seguida ele apresenta a teoria moral de Hobbes (Capítulo II) definindo 

formal e materialmente os conceitos que considera importantes, com destaque para o conceito 

de obrigação. Aqui veremos como Gauthier é o pioneiro na utilização da teoria dos jogos 

como modelo para interpretar e entender o estado de natureza hobesiano. Seguindo Gauthier, 

os intérpretes ortodoxos posteriores utilizam a teoria dos jogos para representar o estado de 

natureza hobbesiano.45 Sobre a obrigação moral, de acordo com Gauthier, a motivação para se 

cumprir um pacto reside no interesse prudencial na autopreservação. Em seguida, após tratar 

da teoria moral, Gauthier passa a abordar a teoria da soberania de Hobbes e o conceito de 

autorização (Capítulos III e IV). Finalmente, ele discute a parte religiosa do Leviathan 

(Capítulo V), ressaltando suas contradições bem como sua irrelevância no sistema 

hobbesiano. Como vimos, isso também se tornou um padrão interpretativo na abordagem 

ortodoxa.  

2.4 Egoísmo psicológico e razão deliberativa 

Gauthier inaugura a tradição interpretativa que afirma que Hobbes é um mecanicista 

metodológico que aplica o modelo mecânico para explicar não somente os vários movimentos 

do mundo natural, mas também as ações humanas.46 De acordo com sua descrição, as várias 

                                                           
42 De agora em diante citado apenas como “Logic”. 
43 Logic, p. vi. 
44 Embora Kavka inicie a sua discussão sobre a natureza humana no cap. 2 do seu livro, ele segue a mesma 

ordem de Gauthier que resume método e natureza humana no primeiro capítulo. Conf. KAVKA, Gregory S. 

Hobbesian Moral and Political Theory. Princeton, New Jersey: Princeton University Press, 1986. (capítulos 1 

e 2). Hampton também procede de igual modo. Conf. HAMPTON, Jean. Hobbes and The Social Contract 

Tradition. Cambridge: Cambridge University Press, 1986. (capítulo 1). 
45 Conf. KAVKA, Gregory S. Hobbesian Moral and Political Theory (capítulo 3); HAMPTON, Jean. Hobbes 

and The Social Contract Tradition (capítulo 2). 
46 Logic, p. 5. 



25 
 

paixões do ser humano são de duas espécies: desejo e aversão. Portanto, uma ação consiste 

em um movimento voluntário que tem origem nas paixões, que por sua vez, são movimentos 

internos vitais. Essa ação é direcionada para aqueles objetos cujos efeitos aumentam esse 

movimento vital. Assim, os seres humanos e, de fato, todos os animais, são concebidos por 

Hobbes como mecanismos que se autoalimentam desses movimentos vitais. Desse modo, o 

que todo ser humano busca é fortalecer a si mesmo e autopreservar-se. Essa preocupação com 

o seu próprio bem-estar contínuo é, segundo Gauthier, o fundamento necessário e suficiente 

para a ação humana.47 Nesse sentido, a partir do egoísmo predominante, Gauthier concluiu 

que a teoria moral de Hobbes possui uma abordagem subjetivista. 

No capítulo VI do Leviathan Hobbes afirma:  

Mas, seja qual for o objeto do apetite ou desejo de qualquer homem, esse 

objeto é aquele a que cada um chama bom; ao objeto do seu ódio e aversão 

chama mau, e ao do seu desprezo chama vil e insignificante. Pois as palavras 

"bom", "mau" e "desprezível" são sempre usadas em relação à pessoa que as 

usa. Não há nada que o seja simples e absolutamente, nem há nenhuma regra 

comum do bem e do mal que possa ser extraída da natureza dos próprios 

objetos. Ela só pode ser tirada da pessoa de cada um (...).48 

 Gauthier define formal e materialmente os conceitos de bom e mau. Para ele, uma 

definição formal é aquela que separa os conceitos morais da psicologia mecanicista de 

Hobbes (uma descrição apenas textual). Já uma definição material é aquela que conecta os 

conceitos morais à psicologia mecanicista de Hobbes (que apela para o egoísmo psicológico). 

Assim, o significado formal de “bom” é igual a um objeto do desejo de alguém, enquanto que 

o significado de “mau” diz respeito a um objeto de aversão para alguém. A definição material 

seria: ‘bom = isso é um objeto que aumenta o movimento vital’.49 Assim, dada à definição 

material do conceito de ‘bom’, para Gauthier, embora Hobbes escreva como um moralista50, 

seu sistema moral é baseado no subjetivismo, tendo em vista que para Hobbes, “o objeto do 

apetite ou do desejo de qualquer homem, esse objeto é aquele a que cada um chama bom; ao 

objeto do seu ódio e aversão chama mau”.   

Tomando por empréstimo a terminologia de Elliot Sober sobre o egoísmo, Hobbes 

seria melhor descrito como um “egoísta hedonista”51 do que simplesmente como um egoísta 

psicológico, tendo em vista que, para Gauthier, Hobbes define “bom” como objeto do prazer 

                                                           
47 Ibid., 7. 
48 Leviatã, p. 48. 
49 Logic, p. 8. 
50 Ibid., p. 28. 
51 SOBER, Elliot. What is Psychological Egoism? In. Behaviorism, 1989, vol. 17, n. 2, p. 89. 



26 
 

fazendo com que a primazia causal da ação humana seja sempre buscar o objeto do seu prazer 

não importando os meios utilizados para isso. 

Gauthier se opõe às interpretações morais e religiosas de Taylor e Warrender. A tese 

de Taylor, de acordo com a qual Hobbes seria uma espécie de kantiano, sustenta que as leis de 

natureza seriam requisitos morais impostos aos seres humanos e que não teriam relação com a 

psicologia humana.52 Sua abordagem identifica na obra de Hobbes semelhanças teóricas que, 

segundo o autor, antecipariam o que seria formulado mais tarde por Kant, ou seja, o que 

fundamentaria a filosofia do autor inglês seria uma base moral apriorística presente no homem 

que julgaria as ações humanas universalmente como justas ou injustas nelas mesmas.53 Nesse 

sentido a abordagem de Taylor defende que a teoria ética hobbesiana seria uma espécie de 

deontologia estrita54, cuja semelhança com a abordagem kantiana faria com que Hobbes 

sustentasse um princípio a priori fundado na racionalidade da lei natural que atuaria como 

justificativa para o dever moral. 

Para Gauthier, as leis de natureza se assemelham a conselhos ou prescrições, ao invés 

de ordens imperativas. Ele afirma que Hobbes fala em leis de natureza pelo fato de ainda não 

estar emancipado da ideia medieval de leis de natureza. Na idade média as leis de natureza 

são entendidas como as leis de Deus que governam a humanidade e podem ser conhecidas 

pela razão natural. O papel da razão é discernir essas leis. Assim, lei e razão estão 

intimamente conectadas. Segundo Gauthier, Hobbes retém a terminologia e a equação de que 

as leis divinas são preceitos discernidos pela razão natural. Mas, de acordo com sua 

interpretação, o papel prático da razão é estabelecer os meios de preservação que são as 

condições para a paz ou estabilidade política.55 

Gauthier também procura responder a tese religiosa de Warrender, segundo a qual a 

ação dos seres humanos é norteada pela necessária ligação entre o direito natural e o direito 

moral e divino. Para Warrender, o que inclinaria o homem a agir de modo a seguir um 

princípio moral universal seria a adesão desse agir moral aos ditames da lei divina e cristã.56 

Assim como em Taylor, para Warrender, as leis de natureza em Hobbes possuem um caráter 

moral e prescritivo universal, ou seja, elas são capazes de oferecer uma medida comum 

natural que possibilite o acordo entre os homens mesmo antes do contrato. Assim, para 

                                                           
52 TAYLOR, A. E. The Ethical Doctrine of Hobbes. In. Philosophy, n. 13, 1938, p.p. 406-424. 
53 SILVA, Hélio Alexandre da. As paixões humanas em Thomas Hobbes: entre a ciência e a moral, o medo e 

a esperança. São Paulo: Unesp, 2009, p. 47. 
54 TAYLOR, A. E. The Ethical Doctrine of Hobbes. In. Philosophy, n. 13, 1938, p. 408. 
55 Logic, p. 69-70. 
56 SILVA, Hélio Alexandre da. As paixões humanas em Thomas Hobbes: entre a ciência e a moral, o medo e 

a esperança. São Paulo: Unesp, 2009, p. 58. 



27 
 

Warrender, a obrigação moral se dá por duas razões: 1) o ser humano deve obedecer às leis 

naturais porque a obediência a elas é um meio para sua salvação, que é seu maior interesse; ou 

de forma inversa, negligenciar essas leis leva à punição divina, o que representa seu maior 

mal; 2) As leis de natureza são a vontade de Deus e devem ser obedecidas por essa razão.57 

Para Gauthier, o cumprimento das leis de natureza não estão vinculados a um dever moral 

nem a alguma obrigação religiosa.58 

Além do egoísmo psicológico que desemboca no subjetivismo moral, Gauthier toma 

como pressuposto básico da sua leitura do Leviathan  uma concepção instrumental da razão. 

Nesse sentido, a definição de razão como cálculo ou julgamento em busca de atingirmos os 

nossos fins, faz com que Gauthier chegue à conclusão de que a razão é o instrumento para a 

obtenção do fim principal do ser humano hobesiano: a sua autopreservação.59 A razão ajuda a 

deliberação, mostrando-nos os meios para obter ou evitar aquilo que desejamos. Isso significa 

dizer que raciocinar corretamente faz com que o desejo seja transformado em um apetite 

racional.60 

Dados esses pressupostos básicos, o que se segue é uma interpretação que se tornará 

um padrão para a abordagem ortodoxa. 

2.5 Teoria dos jogos 

 De acordo com Richard Tuck, Gauthier foi a primeira pessoa a sugerir que o estado de 

natureza de Hobbes poderia ser formulado como uma espécie de dilema do prisioneiro.61 O 

modelo foi utilizado pela primeira vez no seu primeiro livro The Logic of Leviathan. Segundo 

Peter Vanderschraaf, a tradição interpretativa inaugurada por Gauthier aplica a teoria dos 

jogos na interpretação de Hobbes em três principais áreas: (i) a explicação de Hobbes sobre o 

conflito no estado da natureza, (ii) na discussão sobre as leis de natureza (iii) na discussão de 

Hobbes sobre as origens da República.62 

 Em The Logic of Leviathan Gauthier observa que motivações e razões estão 

conectadas para Hobbes (egoísmo psicológico e racional). Seu objetivo é demonstrar que os 

cidadãos possuem razões suficientes para manter os pactos que eles mesmos fizeram a fim de 

que o estado de natureza seja superado. A primeira formulação de Gauthier utilizando a 

                                                           
57 WARRENDER, Howard. The Political Philosophy of Hobbes. Oxford, Claredon Press, 1965, p. 279. 
58 Logic, p. 38. 
59 Logic, 77.  
60 Ibid., p. 12. 
61 TUCK, Richard. Hobbes. São Paulo: Loyola, 2001, p. 132.  
62 VANDERSCHRAAF. Peter. In. LLOYD, S.A. (Ed.). The Bloomsbury Companion to Hobbes. New 

York/London: Bloomsbury companions, 2013, p. 39. 



28 
 

matriz do dilema do prisioneiro é a seguinte: suponha que duas pessoas (A e B) firmem um 

pacto. Existem quatro possíveis resultados: 

(1) Ambos A e B mantém o pacto. 

(2) Nem A nem B mantém o pacto. 

(3) A, mas não B mantém o pacto. 

(4) B, mas não A mantém o pacto. 

 De acordo com Gauthier, assim como no dilema do prisioneiro, a mútua aderência aos 

pactos é mais racional do que a sua mútua violação.  No entanto, ele está ciente de que no 

estado de natureza ambos podem achar que é mais racional violar o acordo ou mesmo agir de 

forma unilateral visando sempre sua própria preservação.63 A fim de superar o dilema do 

prisioneiro e encontrar uma saída do estado de natureza é necessário que haja um poder capaz 

de impor a força e estabelecer a paz entre os agentes. Segundo Gauthier, há dois modos de 

considerar os efeitos desse poder: em primeiro lugar, esse poder será capaz de excluir todos os 

resultados apresentados no teorema acima, exceto o resultado (1), onde ambos (A e B) 

manteriam o pacto; em segundo lugar, esse poder seria capaz de impor sanções e penalidades 

para quem violasse um pacto, deixando os cidadãos sem alternativas, a não ser a alternativa 

(1).64 Os outros resultados podem ainda ser considerados possíveis, mas são evidentemente 

irracionais. 

 Toda a aplicação da teoria dos jogos de Gauthier depende da famosa conclusão de 

Hobbes de que os indivíduos no estado de natureza entrarão em guerra uns com os outros65 

(porque é ação mais racional a ser feita). Embora Hobbes também insista que “é um preceito 

ou regra geral da razão: que todo homem deve se esforçar para a paz”.66 A segunda lei de 

natureza de Hobbes afirma o seguinte:  

Que um homem concorde, quando os outros também o façam, e na medida 

em que tal considere necessário para a paz e para a defesa de si mesmo, em 

resignar ao seu direito a todas as coisas, contentando-se, em relação aos 

outros homens, com a mesma liberdade que aos outros homens permite em 

relação a si mesmo.67 

Ou seja, a paz prevalece no estado da natureza se todos baixarem as suas armas. No 

entanto, no estado de natureza, “por causa da desconfiança de uns em relação aos outros 

                                                           
63 Logic, p. 80. 
64 Ibid., p. 86. 
65 Leviatã, p. 109. 
66 Ibid., p. 113. 
67 Ibid.  



29 
 

nenhuma maneira de se garantir é tão razoável como antecipação”.68 A guerra tem origem no 

estado de natureza na medida em que todos se antecipam. A paz é logicamente melhor que a 

guerra para todos. Contudo, Hobbes sustenta que no estado de natureza a melhor estratégia é 

antecipar um ataque. Nesse sentido, o argumento de Gauthier ao formular o estado de 

natureza em termos de um dilema do prisioneiro é uma tentativa de modelar a estrutura do 

argumento de Hobbes.  

A figura abaixo é um exemplo disso: 

Figura 3 - Modelo do dilema do prisioneiro 

 

 

 O Dilema do Prisioneiro é um jogo claramente não cooperativo. No jogo acima, cada 

país pode se antecipar atacando ou não. Sua ação violenta dependerá (1) dos ganhos 

individuais; (2) dos ganhos e possíveis dos outros. Há uma relação de interdependência aqui, 

por isso, o jogo é estratégico.  O dilema consiste em que cada um dos países envolvidos 

enfrenta uma situação na qual, se realizar a ação cooperativa, ou seja,  se não atacar, e o outro 

país não, ele sofre uma grande perda, se ambos realizarem a ação não cooperativa ambos se 

prejudicam. Se o agente 1 (INGLATERRA) se desarmar sem ter certeza de que o agente 2 

(ÁFRICA) também o fará, ele será destruído pelo seu rival. Nesse caso, a melhor estratégia é 

manter as armas, embora essa situação seja pior para todos.  

                                                           
68 Ibid., p. 107. 



30 
 

Assim, o argumento de Gauthier é que para fugir dessa lógica os agentes hobbesianos 

precisam tomar o caminho cooperativo. Mas para que isso seja possível, é necessária a 

intervenção do soberano como mediador das interações entre os agentes. De acordo com 

Gauthier, isso ocorre devido à psicologia de maximização de utilidade sob as quais vivem os 

agentes hobbesianos.  

2.6 Obrigação política e razão prudencial 

No capítulo XV do Leviathan, a terceira lei de natureza de Hobbes afirma: "Que os 

homens cumpram os pactos que celebrarem”.69 A interpretação ortodoxa, entende que a 

motivação para se cumprir um pacto reside no interesse prudencial na autopreservação. No 

inicio do capítulo XIV do Leviathan, Hobbes define as leis de natureza: 

Uma LEI DE NATUREZA (Lex Naturalis) é um preceito ou regra geral, 

estabelecido pela razão, mediante o qual se proíbe a um homem fazer tudo o 

que possa destruir a sua vida ou priva-lo dos meios necessários para a 

preservar, ou omitir aquilo que pense melhor contribuir para a preservar.70 

Dada à definição de Hobbes, Gauthier entende que, se as leis de natureza são preceitos 

racionais, então, o que é contrário às leis de natureza é contrário à razão. Um exemplo de 

definição formal com base nessa conclusão seria o seguinte: ‘X é contrário as leis de natureza 

= fazendo X estou agindo de forma contrária a reta razão’.71  

Para Gauthier, a obrigação é criada quando alguém age de acordo com a segunda lei 

de natureza: “ninguém exija reservar para si um direito que não aceite seja também reservado 

para qualquer dos outros.”72 Ou seja, a obrigação é o que permite que uma pessoa renuncie ao 

seu direito natural de fazer qualquer coisa no interesse da sua autopreservação. Caso não 

renuncie, outros também não o farão, e o estado de guerra (onde as chances de preservação da 

própria vida são mínimas) será instaurado. As leis de natureza apelam para a racionalidade de 

todas as pessoas para que limitem o seu direito natural e aceitem certas obrigações de uns para 

com os outros. É assim que, segundo Gauthier, Hobbes pretende construir uma moralidade 

objetiva (como a obrigação de cumprir um pacto) a partir da prudência subjetiva.73 

Gauthier observa que embora Hobbes seja capaz de prover um ponto de vista comum 

para todas as pessoas, cada um deve equacionar o que é comum com o resultado de sua 

preocupação particular com sua preservação e bem-estar. Para cada passo a alternativa será 

                                                           
69 Leviatã, p. 124. 
70 Ibid., p. 112. 
71 Logic, p. 36. 
72 Leviatã p. 133. 
73 Logic, p. 90. 



31 
 

sempre a mesma: consentimento para com as leis de natureza, restrição do direito natural, o 

surgimento da sociedade civil, um soberano ilimitado, ou perecer.74 

Entretanto, Gauthier e toda a interpretação ortodoxa posterior a ele, precisam lidar 

com a resposta de Hobbes ao tolo.  

O néscio disse em seu coração que a justiça é coisa que não existe, e às vezes 

disse-o também com a língua, afirmando com toda a seriedade que, se a 

conservação e a satisfação de cada homem está entregue ao seu próprio 

cuidado, não pode haver razão para que cada um deixe de fazer o que supõe 

conduzir a esse fim. Portanto, também fazer ou deixar de fazer, cumprir ou 

deixar de cumprir os pactos não é contra a razão, nos casos em que contribui 

para o benefício próprio. Com isso ele não pretende negar que existem 

pactos, e que algumas vezes eles são desrespeitados e outras são cumpridos, 

e que se o desrespeito pode ser chamado injustiça, e a sua observância, 

justiça. Mas pergunta se a justiça, pondo de lado o temor a Deus (porque o 

mesmo néscio disse no seu coração que não há Deus), não poderá às vezes 

concordar com aquela mesma razão que dita a cada um o seu próprio bem, 

sobretudo quando ela produz um benefício capaz de colocar um homem em 

posição de desprezar, não apenas censuras e os ultrajes, mas também o poder 

dos outros homens. O Reino de Deus conquista-se pela violência. E se ele 

fosse conquistado pela violência injusta? Seria contra a razão assim o 

conquistar, quando é impossível que daí resulte qualquer dano? E se não é 

contra a razão não é contra a justiça, caso contrário a justiça não pode ser 

considerada uma coisa boa.75 

Para Gauthier, o problema é o seguinte: se alguém fizer um pacto, então é injusto e 

contrário à obrigação quebrá-lo (conforme a terceira lei de natureza de Hobbes). Mas, se a 

quebra de um pacto for o interesse e vantagem de alguém, então isso não pode ser contrário à 

razão. Assim, a terceira lei de natureza de Hobbes não pode ser um preceito da razão. Nem a 

obrigação nem a justiça precisam ser de acordo com a razão.76 Mas se for assim, Gauthier 

observa, a teoria moral de Hobbes entra em colapso e inconsistência, na medida em que o que 

fazemos com a razão também fazemos com o direito. Se a razão dita a quebra de um pacto, 

mostrando que isso é benéfico e vantajoso para quem o faz, então aquele que viola o pacto 

tem o direito de proceder assim.77 Entretanto, para Hobbes, o raciocínio especioso do tolo é 

falso.78 Hobbes argumenta que não é contra a razão manter um pacto que alguém mesmo 

tenha feito. Seu argumento principal é que cumprindo o pacto alguém terá mais chances de 

ser preservado.79 Mas, de acordo com Gauthier, a resposta de Hobbes ao tolo é insatisfatória. 

Parece simplesmente falso sustentar que alguém não possa esperar que a quebra de um pacto 

                                                           
74 Ibid. 
75 Leviatã, p. 125. 
76 Logic, p. 62. 
77 Ibid. 
78 Leviatã, p. 126. 
79 Ibid., p. 127. 



32 
 

conduza à sua preservação.80 E ainda que Hobbes consiga provar do ponto de vista formal que 

é irracional não manter um pacto feito, de maneira que é obrigatório e válido cumpri-lo. No 

entanto, para Gauthier, a única motivação para que alguém cumpra um pacto é o interesse 

prudencial.81 Por essa razão, é necessário um poder capaz de impor sanções e ameaças para 

que os pactuantes cumpram os pactos que fizeram. 

2.7 O lugar da religião na interpretação ortodoxa do Leviathan 

De acordo com a interpretação ortodoxa, o teor e a estrutura formal do argumento de 

Hobbes não são alterados pelo conteúdo religioso que permeia a sua obra, sobretudo, o 

Leviathan. De acordo com John Rawls, os pressupostos teológicos devem ser desconsiderados 

porque eles não entram em conflito com o argumento secular de Hobbes, nem tão pouco 

alteram o teor dos seus princípios.82 

A abordagem de Gauthier da parte religiosa do Leviathan visa, em grande medida, 

demonstrar as contradições internas de alguns dos argumentos de Hobbes, bem como 

construir uma interpretação secular83 a partir dessas contradições. Segundo ele, a teoria de 

Hobbes é destinada ao homem racional, cujo interesse principal é sempre a sua própria 

preservação, não importando sua visão religiosa.  

Segundo Gauthier, as interpretações religiosas da filosofia de Hobbes estão 

equivocadas. Seu argumento contra essas interpretações afirma que a primazia de Deus nunca 

recebeu de Hobbes um reconhecimento satisfatório no seu esquema conceitual. Sua conclusão 

está pautada em duas premissas: (I) a estrutura formal da teoria moral e política de Hobbes é 

independente de qualquer suposição teísta; (II) o conteúdo material da teoria moral e política 

de Hobbes também não contém qualquer suposição teísta.84 Além disso, segundo ele, isso 

alteraria muito pouco o sistema moral e político de Hobbes. Embora pareça que o teísmo de 

Hobbes seja explícito no Leviathan, sua definição de Deus como algo que não pode ser 

conhecido pelo homem faz com que o seu teísmo seja apenas considerado mera opinião.85  

                                                           
80 Logic, p. 87.  
81 Ibid., p. 88. 
82 RAWLS, John. Conferências sobre a História da Filosofia Política. São Paulo: Martins Fontes, 2012, p. 30-

31. 
83 Assim ficaram conhecidas as interpretações da filosofia de Hobbes que ignoraram ou que criticaram as partes 

III e IV do Leviathan. Conf. MARTINICH, A. P. The Two Gods of Leviathan. Thomas Hobbes on religion 

and politics. Cambridge: Cambridge University Press, 1992, p. 13. LLOYD, S. A. Ideals as interests in 

Hobbe’s Leviathan: The power of mind over matter. Cambridge: Cambridge University Press, 1992, p. 7. 
84 Ibid., p. 205. 
85 Ibid., p. 180.  



33 
 

No comentário do capítulo XXXI do Leviathan, Do Reino de Deus por Natureza, 

Gauthier afirma, citando Hobbes, que o governo de Deus é considerado um reino apenas de 

maneira metafórica.86 No entanto, Gauthier reconhece que o poder irresistível de Deus é o 

fundamento sobre o qual Hobbes constrói a sua ideia de que as ações do soberano não 

precisam ser justificadas devido ao seu absoluto poder. Mas, devido a sua tese de que as 

razões religiosas não desempenham um papel relevante na filosofia moral e política de 

Hobbes, seu grande esforço consiste em demonstrar que o argumento de Hobbes é 

insuficiente para provar que Deus possui tal direito soberano.87 

Gauthier afirma que devemos fazer uma distinção cuidadosa entre o que Hobbes toma 

como a justificativa sobre o direito de Deus governar, e o que deve ser a base do direito do 

soberano: o direito de Deus governar é estabelecido se todas as outras pessoas desistirem do 

seu próprio direito natural de se autogovernar. Mas, o direito do soberano é estabelecido se 

todas as outras pessoas ou desistirem do direito de resistir ao soberano ou se todas as outras 

pessoas obrigarem a si mesmas a autorizar o soberano.88 

Para demonstrar que o direito natural de Deus governar sobre toda a humanidade é 

propriamente um direito soberano, Hobbes precisa mostrar que todos os homens têm a 

obrigação de obedecer a Deus. Para Gauthier, essa é uma das questões mais problemáticas na 

interpretação do pensamento de Hobbes.  

Isso consiste em descobrir se as leis de natureza são de fato leis divinas. Gauthier 

afirma que Hobbes não providenciou fundamento suficiente para que cheguemos a tal 

conclusão. De acordo com ele, Hobbes distingue aquelas leis que dizem respeito aos deveres 

naturais de um ser humano para com outro, daquelas que dizem respeito à honra devidamente 

tributada ao Deus soberano. As primeiras são as leis de natureza, as segundas seriam as leis 

divinas.89 

Hobbes apresenta ao menos três razões para acreditar que as leis de natureza são leis 

divinas; 1) Deus é conhecido como sendo o autor da natureza; 2) as leis de natureza devem se 

reconhecidas como divinas, porque elas provêm da razão, a qual Deus deu para guiar os seres 

humanos; 3) as leis de natureza são divinas porque elas são encontradas nas Escrituras. 

A objeção de Gauthier à primeira razão apresentada por Hobbes consiste em afirmar 

que o que deve ser esperado para que as leis de natureza sejam consideradas divinas é um 

                                                           
86 Leviatã, p. 300. 
87 Logic, p. 183. 
88 Ibid. 
89 Logic, p. 184. 



34 
 

argumento que ligue os mandamentos divinos aos preceitos racionais ou leis de natureza, mas 

o apelo a Deus como sendo o autor da natureza não é capaz de fazer isso.90 

Com relação à segunda razão apresentada por Hobbes para que as leis de natureza 

sejam consideradas divinas, a objeção de Gauthier se dirige às pressuposições teológicas de 

Hobbes. Ele afirma que Hobbes pressupunha a doutrina da providência divina ao prover uma 

razão para guiar os seres humanos. Contudo, segundo Gauthier, a própria providência divina 

não pode ser demonstrada pela razão natural.91 

Quanto a ultima razão, ele afirma que Se as leis de natureza podem ser consideradas 

divinas pelo simples fato de apelarem para a Escritura, então elas não podem ser leis do reino 

natural de Deus. Elas são leis apenas para os cristãos, e, na visão de Hobbes, a aceitação do 

cristianismo não depende da razão, mas da revelação, da fé e da autoridade.92 

Um dos argumentos importantes de Gauthier na parte final da sua obra afirma que 

Hobbes não ofereceu no Leviathan razões suficientes para que os cidadãos cumprissem os 

seus deveres para com Deus. Uma questão que poderia ser colocada é a de que tipo de pessoas 

poderiam se sujeitar a Deus de acordo com a teoria de Hobbes no Leviathan. Segundo 

Hobbes, apenas uma pessoa de mente sã ou racional pode assim proceder. Entretanto, nem 

todas as pessoas de mente sã estão incluídas nessa categoria. Os ateus, por exemplo, não estão 

incluídos, eles não reconhecem as ordens divinas.93 Além disso, para Hobbes, mesmo aqueles 

que não são ateus, mas negam a doutrina da providência divina não podem se sujeitar a Deus. 

O que para Gauthier, revela mais uma incoerência no sistema hobbesiano, visto que a crença 

na providência não pode ser demonstrada pela razão natural. Gauthier defende o caráter 

secular da teoria de Hobbes em oposição às interpretações religiosas que afirmavam que nós 

temos uma obrigação de obedecer a Deus no mesmo sentido em que temos uma obrigação de 

aderir aos pactos e, consequentemente, obedecer ao nosso soberano terreno.94 

Segundo Hobbes, no que concerne ao dever de obedecer a Deus, apenas duas coisas 

são necessárias para a salvação: fé em Cristo e obediência às leis da República. Na 

interpretação de Gauthier, a obediência às leis é a parte mais fácil de ser cumprida, visto que 

Cristo não deu novas leis e que as leis estabelecidas por Deus não estão em contradição com 

as leis da República. O argumento de Hobbes para a obediência à República é o seguinte: 

                                                           
90 Leviatã, p. 299. 
91 Logic, p. 186. 
92 Ibid., p.184. 
93 Ibid., p. 188. 
94 Ibid., p. 195. 



35 
 

Se a ordem do soberano civil for tal que possa ser obedecida sem a perda da 

vida eterna, é injusto não lhe obedecer, tendo lugar o preceito do Apóstolo: 

Servos, obedecei a vossos senhores em tudo e Crianças, obedecei a vossos 

pais em todas as coisas; e o preceito do nosso Salvador: Os escribas e 

fariseus sentam-se na cadeira de Moisés, portanto observem e façam tudo o 

que eles disserem. Mas se a ordem for tal que não possa ser obedecida sem 

que se seja condenado à morte eterna, então será loucura obedecer-lhe, e 

então tem lugar o conselho do nosso Salvador (Mt 10,28): Não temais 

aqueles que matam o corpo, mas não podem matar a alma. Portanto, todos 

os homens que quiserem evitar, quer as penas que lhes devem ser infligidas 

neste mundo pela desobediência ao seu soberano terreno, quer as que lhes 

serão infligidas no mundo que está para vir por desobediência a Deus, 

precisam de aprender a distinguir bem aquilo que é e aquilo que não é 

necessário para a salvação eterna.95 

 

 Gauthier afirma que se o argumento de Hobbes for levado até as ultimas 

consequências, ainda que um soberano erre elaborando leis injustas, e o súditos o obedeçam 

pela obrigação de cumprir as leis, eles não serão condenados ao inferno por isso, pois, é uma 

ordem de Cristo que obedeçam ao magistrado civil.96 Dessa forma, o exercício da fé em 

Cristo na teoria de Hobbes seria algo interno, reduzido ao âmbito privado, e que pode ser 

obedecido mesmo quando um soberano civil proíbe tal crença. Mas, de acordo com Gauthier, 

há uma contradição na abordagem hobbesiana que diz que os cidadãos podem negar 

exteriormente sua fé em Cristo e mesmo assim serem salvos. 

 Assim, para Gauthier é mais razoável tomar a filosofia de Hobbes como um sistema 

secular ao invés de religioso. Mas, segundo ele, nada impede a introdução de suposições 

teístas na teoria de Hobbes. Se esse for o caso, existem duas possibilidades: 

A primeira é que a religião de Hobbes tem o mesmo objetivo da religião dos gentios, que era 

manter o povo em obediência e paz. A segunda é que Hobbes é melhor entendido como sendo 

um gentio, não um cristão.97 

 

 

 

 

 

                                                           
95 Leviatã, p. 490.  
96 Ibid., p. 2002. 
97 Logic, p. 205. 



36 
 

3 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A interpretação ortodoxa da filosofia moral e política de Hobbes nos apresenta um 

modelo racional e científico para entendermos os agentes e a política hobesiana. Esse modelo 

baseado na racionalidade pura e simples, não conquistou o seu espaço na tradição 

interpretativa do Leviathan por acaso. Embora nenhuma leitura esteja imune às críticas – 

principalmente leituras hegemônicas como a ortodoxa – é difícil fugir ao seu poder e à sua 

lógica. Em momentos de escassez e conflitos, a experiência e a racionalidade nos levam quase 

intuitivamente a buscar nossos próprios fins, ou seja, a agirmos como egoístas racionais. 

Como vimos, permanecem, entretanto, problemas cujos pressupostos assumidos por 

essa leitura precisam constantemente enfrentar. A questão da objetividade moral frente ao 

relativismo supostamente gerado pelo egoísmo psicológico, a racionalidade prudencial como 

fator motivante para a aderência aos acordos, o controverso papel de Deus e da religião em 

relação à moral e à política no sistema hobbesiano. Enfim, todos esses problemas foram, e 

continuam sendo, muito importantes para qualquer abordagem interpretativa da filosofia 

moral e política de Hobbes.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



37 
 

4 A CRÍTICA REVISIONISTA AOS PRESSUPOSTOS DA INTERPRETAÇÃO   

ORTODOXA DO LEVIATHAN 

 

 

I recover some hope, that one time or other, this 

writing of mine may fall into the hands of a 

sovereign, who will consider it himself, (for it is 

short, and I think clear,) without the help of any 

interested, or envious interpreter; and by the 

exercise of entire sovereignty, in protecting the 

public teaching of it, convert this truth of 

speculation, into the utility of practice.98 

 

 

4.1 Introdução 

Em anos recentes, estudiosos como Gerald Gaus, Sharon Lloyd e Bernard Gert, entre 

outros (apesar das suas marcantes diferenças), desafiaram a interpretação padrão do Leviathan 

e da teoria moral e política de Hobbes. A abordagem desses autores pode ser chamada de 

“revisionista”.99 

Nesse capítulo, apresento a crítica da interpretação revisionista aos seguintes 

pressupostos da interpretação ortodoxa da filosofia moral e política de Hobbes: 1) que Hobbes 

defendeu uma concepção mecanicista do ser humano expressa no egoísmo psicológico; 2) que 

Hobbes defendeu uma concepção instrumental da razão. Em um primeiro momento, apresento 

os argumentos contrários aos pressupostos ortodoxos que são responsáveis pela leitura de que 

as ações dos seres humanos são sempre guiadas pelo autointeresse; o estado de natureza, 

descrito por Hobbes no capítulo XIII do Leviathan, pode ser formulado como um dilema do 

prisioneiro da teoria dos jogos; que a obrigação política é justificada devido à razão 

prudencial que tende a buscar os seus melhores fins; que a parte religiosa do Leviathan não é 

relevante para a teoria moral e política de Hobbes. Em um segundo momento, apresento os 

critérios de leitura da interpretação revisionista do Leviathan em contraposição aos critérios 

ortodoxos.  

                                                           
98 HOBBES, Thomas. Leviathan: the matter, form, and power of a commonwealth ecclesiastical and civil. 

In.MOLESWORTH, Sir William.  The English Works of Thomas Hobbes of Malmesbury. London: Bohn, 

1839-45, vol. 3, XXXI, p. 358. 
99 GAUS, Gerald. Hobbesian Contractarianism, Orthodox and Revisionist. In. LLOYD, S.A. (Ed.). The 

Bloomsbury Companion to Hobbes. New York/London: Bloomsbury companions, 2013, p. 263. 



38 
 

4.2 A crítica ao egoísmo psicológico e a racionalidade deliberativa  

Os pressupostos básicos da interpretação ortodoxa, dos quais derivam suas conclusões 

interpretativas, são o mecanicismo, o egoísmo psicológico e uma concepção instrumental da 

razão incapaz de comportar outro interesse, exceto, o autointeresse na preservação.100  

O egoísmo psicológico é uma doutrina sobre as motivações últimas para a ação das 

pessoas. Ele pretende fornecer uma resposta para a pergunta: “por que X agiu assim?” De 

acordo com o egoísmo psicológico, a resposta para essa questão é “porque era do interesse de 

X fazê-lo”.101  

De acordo com a interpretação revisionista, embora haja ocasiões em que os seres 

humanos descritos por Hobbes hajam racionalmente, buscando os seus próprios interesses, 

isso não significa que eles sejam naturalmente egoístas nem que o autointeresse é o único 

interesse racional que eles possuem. Segundo Lloyd, os seres humanos são capazes de agir 

racionalmente motivados por interesses que não são necessariamente egoístas. Lloyd chamou 

esses interesses de “interesses transcendentes morais e religiosos”, tais como: liberdade, 

igualdade, dignidade humana ou a verdadeira religião.102  

A interpretação ortodoxa entende que a racionalidade está diretamente ligada aos 

interesses egoístas dos seres humanos. No Leviathan, Hobbes define a razão como um 

cálculo103 e a ação racional como algo cujo objetivo é o autointeresse: “o objetivo de todos os 

atos voluntários dos homens é algum bem para si mesmos”.104 Sem dúvida, tais afirmações 

foram responsáveis pela atribuição a ele da defesa do egoísmo psicológico. No entanto, para a 

interpretação revisionista, isso não significa que sua teoria moral e política possam ser 

construídas a partir desses pressupostos.105  

Gaus observa que a interpretação revisionista defende uma concepção mais rica da 

racionalidade humana do que a abordagem ortodoxa.106 Um exemplo dessa concepção está no 

entendimento das leis de natureza de Hobbes. A segunda lei de natureza de Hobbes afirma 

que “ninguém exija reservar para si um direito que não aceite seja também reservado para 

                                                           
100 Leviatã, p. 283. 
101 CHUNG, H.: Psychological Egoism and Hobbes. In. FILOZOFIA 71, 2016, No. 3, p. 198. 
102 LLOYD, S. A. Ideals as interests in Hobbe’s Leviathan. The power of mind over matter. Cambridge: 

Cambridge University Press, 1992, p. 1. 
103 HOBBES, Thomas. Leviatã.  3ª ed. São Paulo: Martins Fontes, 2014, p. 115. De agora em diante citado 

apenas como “Leviatã”. 
104 Leviatã, p. 39-40. 
105 KAVKA, Gregory S. Hobbesian Moral and Political Theory. Princeton, New Jersey: Princeton University 

Press, 1986, p. ix. 
106 GAUS, Gerald. Hobbesian Contractarianism, Orthodox and Revisionist, 2013, p. 271. 



39 
 

qualquer dos outros”.107 Em seguida e no mesmo contexto, Hobbes afirma que “é esta a lei do 

Evangelho: faz aos outros o que queres que te façam a ti”, 108 demonstrando assim que a 

compreensão de Hobbes da razão (pois as leis de natureza são preceitos racionais) reconhece 

que a racionalidade não exclui a reciprocidade. A interpretação ortodoxa, no entanto, sustenta 

que o que Hobbes realmente pretendia defender na segunda lei de natureza era uma espécie de 

“Regra de Cobre” ou “pague na mesma moeda”.109 Contudo, como observa Gaus, a décima lei 

de natureza é totalmente explícita em relação à paz: “que uma vez aceitas as cláusulas da paz 

ninguém exija reservar para si um direito que não aceite que seja também reservado para 

qualquer dos outros”.110 Caso alguém aja conforme a interpretação ortodoxa, age 

contrariamente à lei precedente, que ordena o reconhecimento da igualdade e, portanto, age 

também contra a lei de natureza.111  

De acordo com Lloyd, nenhuma ação que não satisfaça o teorema da reciprocidade 

está de acordo com a razão, não importa quão bem ela sirva aos fins particulares do agente 

que a executa.112 Isso significa dizer que as ações de um egoísta racional, na verdade, não 

podem ser consideradas racionais, nos termos que Lloyd acredita que Hobbes coloca. 

Segundo ela, a justificação racional de uma ação requer conformidade com o que ela 

denomina de “restrição de reciprocidade”. A restrição de reciprocidade requerer que as 

considerações que alguém oferece aos outros como justificativas de suas próprias ações sejam 

considerações que alguém esteja disposto a aceitar reciprocamente.  Em contrapartida, a 

interpretação ortodoxa sustenta que o que Hobbes realmente pretendia defender na segunda 

lei de natureza era uma espécie de “regra de cobre” ou “pague na mesma moeda”.113 

No capítulo XV do Leviathan, Hobbes associa as leis de natureza com a verdadeira 

filosofia moral: “E a ciência dessas leis é a verdadeira e única filosofia moral. Porque a 

filosofia moral não é mais do que a ciência do que é bom e mau, no convívio e na sociedade 

humana”.114 Segundo Lloyd, Hobbes argumenta que os seres humanos são racionais e que a 

racionalidade requer que haja justificativas para as ações de uma pessoa. Isso significa dizer 

que as razões que oferecemos aos outros para impor restrições às suas ações também devem 

ser impostas a nós mesmos. Para Lloyd, essa reciprocidade pressuposta nas leis de natureza é 

                                                           
107 Leviatã, p. 133. 
108 Ibid.  
109 KAVKA, Gregory S. Hobbesian Moral and Political Theory, p. 347. 
110 Ibid. 
111 Ibid. 
112 Ibid.  
113 KAVKA, Gregory S. Hobbesian Moral and Political Theory, p. 347. 
114 Leviatã, p. 136. 



40 
 

mais uma evidência que depõe contra a tese ortodoxa de que Hobbes defendia o egoísmo 

psicológico e o egoísmo racional. 

De acordo Bernard Gert, a interpretação que afirma que Hobbes defende egoísmo 

psicológico é incompatível com a evidência textual apresentada em suas obras.115 No 

Leviathan, por exemplo, Hobbes atribui aos seres humanos racionais a paixão do amor e a 

preocupação com o outro, seja no âmbito pessoal, seja no âmbito social:  

O amor por uma só pessoa, junto ao desejo de ser amado com exclusividade, 

chama-se APAIXÃO DO AMOR. O amor pelas pessoas sob o aspecto da 

convivência social, chama-se GENTILEZA. O desejo do bem dos outros 

chama-se BENEVOLÊNCIA, BOA VONTADE, CARIDADE. Se for desejo 

do bem do homem em geral, chama-se BONDADE NATURAL.116 

 Gert observa que a única exceção em que Hobbes, de fato, sustentava que o egoísmo 

psicológico fosse verdadeiro era no caso das crianças.117 No prefácio do De Cive lemos: “se 

não dermos às crianças tudo o que elas pedem, elas serão impertinentes, e chorarão, e às vezes 

até baterão em seus pais, e tudo isso farão por natureza”.118 Assim, de acordo com a 

interpretação revisionista, embora Hobbes tivesse uma visão pessimista da natureza humana, 

ele não sustentou o egoísmo psicológico nem tão pouco o egoísmo racional nos termos em 

que a interpretação ortodoxa advoga. 

4.3 A crítica revisionista às consequências interpretativas da abordagem ortodoxa 

Nesta seção, apresentarei a crítica da abordagem revisionista a três consequências 

interpretativas diretamente relacionadas aos pressupostos da interpretação ortodoxa: 1) o 

estado de natureza como um dilema do prisioneiro da teoria dos jogos; 2) a obrigação política 

baseada na razão prudencial; 3) a irrelevância da religião no sistema político e moral de 

Hobbes. 

Desde que David Gauthier aplicou pela primeira vez a teoria dos jogos119 à teoria de 

Hobbes, argumentou-se que Hobbes reconheceu uma estrutura básica dessa teoria nas 

interações entre os seres humanos no estado da natureza. Embora, é claro, Hobbes não tivesse 

disponível o vocabulário matemático contemporâneo nem os resultados da teoria dos jogos.120 

                                                           
115 GERT, Bernard. Hobbes on Reason. In. Pacific Philosophical Quarterly, n. 82, 2001, p. 243. 
116 Leviatã, p. 51-52. 
117 GERT, Bernard. A psicologia de Hobbes. In. SORELL, Tom. (org.). Hobbes. Aparecida, SP: Ideias e Letras, 

2011, p. 205. 
118 Hobbes, Thomas. Do Cidadão. 3ª Ed. São Paulo: Martins Fontes, 2002, p. 15. (ênfase acrescentada). 
119 GAUTHIER, David P. The Logic of Leviathan: the moral and political theory of Thomas Hobbes. 

Oxford: Oxford University Press, 1969, p. 80. 
120 VANDERSCHRAAF, Peter. Game Thoeretic Interpretations. In.  LLOYD, S.A. (Ed.). The Bloomsbury 

Companion to Hobbes. New York/London: Bloomsbury companions, p. 39.  



41 
 

Nessa interpretação, a guerra tem início quando a estratégia dominante dos agentes é atacar 

ou, na linguagem de Hobbes, “se antecipar e atacar primeiro”.121 Assim como no dilema do 

prisioneiro, a paz trará melhores resultados do que a guerra para todos. No entanto, Hobbes 

sustenta que, no estado de natureza, “nenhuma maneira de se garantir é tão razoável como a 

antecipação”.122  

 A crítica revisionista não está focada tanto na formulação do estado de natureza como 

um jogo. Muitos revisionistas inclusive elogiam os refinamentos, a elegância e a lógica da 

aplicação de modelos teóricos à teoria de Hobbes.123 Entretanto, a crítica se dirige ao 

pressuposto básico que motiva os agentes racionais, ou seja, o pressuposto baseado em uma 

concepção mecanicista do ser humano e, consequentemente, no egoísmo psicológico. Além 

disso, a abordagem ortodoxa faz com que os agentes maximizadores atuem em busca da 

realização dos seus objetivos em uma espécie de vácuo moral. De acordo com essa visão, as 

leis de natureza de Hobbes seriam meras máximas ou conselhos que visam a autopreservação 

dos indivíduos que aderirem a elas.124 

 Lloyd observa que a compreensão tradicional das leis de natureza de Hobbes é 

fundamentalmente errônea e empobrece a sua teoria moral. De acordo com ela, esse mal 

entendido crucial reverbera em toda a interpretação ortodoxa sobre Hobbes, fazendo com que 

os intérpretes atribuíssem a Hobbes uma psicologia excessivamente simplista que não pode 

acomodar outros interesses (interesses morais e religiosos) além do interesse racional na 

autopreservação.125  

Em Morality in the Philosophy of Thomas Hobbes. Cases in the Law of Nature, Lloyd 

argumenta que, diferentemente da interpretação ortodoxa, o objetivo das leis de natureza em 

Hobbes é o bem comum ou o bem da humanidade em geral, não a preservação ou o ganho de 

utilidade do agente individual.126 Para Lloyd, as leis de natureza possuem um conteúdo moral. 

Segundo ela, Hobbes insiste que as leis de natureza são leis morais e que a moralidade diz 

respeito ao comportamento social.127 Isso significa dizer que as ações dos agentes no estado 

de natureza não podem ser reduzidas a ações cujo único objetivo é a realização do seu 

                                                           
121 Leviatã, p. 87-88. 
122 Ibid., p. 107. 
123 Conf. LLOYD, S.A. Morality in the Philosophy of Thomas Hobbes. Cases in the Law of Nature. 

Cambridge: Cambridge University Press, 2009, p. 379. GAUS, Gerald. Hobbesian Contractarianism, 

Orthodox and Revisionist, p. 263. 
124 GAUTHIER, David P. The Logic of Leviathan: the moral and political theory of Thomas Hobbes. 

Oxford: Oxford University Press, 1969, p. 69-70. 
125 LLOYD, S.A. Morality in the Philosophy of Thomas Hobbes. Cases in the Law of Nature. Cambridge: 

Cambridge University Press, 2009, p. xiv. 
126 Ibid., p. 98. 
127 Ibid., p. 102. 



42 
 

autointeresse em detrimento de qualquer preocupação moral com o outro. Lloyd ainda 

observa que o próprio Hobbes confirmou o conteúdo moral das leis de natureza quando 

afirmou que os seis últimos mandamentos (concernentes aos deveres dos seres humanos para 

com o seu próximo) eram leis de natureza: “É certo que algumas delas eram as leis de 

natureza, como todas as da segunda tábua, e, portanto, deviam ser reconhecidas como boas 

leis, não apenas pelos israelitas, mas por toda a gente”.128 

Desse modo, diferentemente da abordagem ortodoxa onde as leis de natureza não 

seriam mais que meras advertências, a interpretação revisionista admite um conteúdo 

objetivamente moral nas leis de natureza de Hobbes, na medida em que a aderência a elas 

significa não apenas um bem individual, mas, sobretudo, um bem social.  

 De acordo com Gaus, a menos que alguém seja um economista ou alguém versado na 

teoria dos jogos, os agentes retratados na interpretação ortodoxa parecem criaturas 

alienígenas, irracionais e incansavelmente concentradas em seus próprios fins, com pouca 

preocupação em tratar os outros de forma justa.129 Richard Tuck observa que o objetivo de 

Hobbes não era fornecer uma ciência do comportamento humano do tipo não-moral. Segundo 

ele, muitos dos enigmas que surgiram no curso das modernas discussões dessas “ciências” 

(como o dilema do prisioneiro) são irrelevantes para a sua investigação.130 Segundo Alan 

Ryan, é um erro assimilar demais a explicação de Hobbes para a nossa situação no estado de 

natureza ao dilema do prisioneiro.131 Segundo ele, o estado de natureza não é um verdadeiro 

dilema do prisioneiro. Ryan observa que a essência do dilema do prisioneiro é que os seus 

participantes são, necessariamente, maximizadores de utilidade, de modo que os oponentes no 

jogo sempre tentarão explorar uns aos outros. Além disso, eles estão conscientes disso. No 

entanto, segundo ele, o homem hobbesiano não agirá desse modo, ele não é um maximizador 

de utilidade, mas um evitador de desastres132 cujo objetivo é a busca da paz. Assim, a 

abordagem revisionista conclui que é um equívoco tentar formalizar o estado de natureza 

hobbesiano no dilema do prisioneiro da moderna teoria dos jogos. 

Sobre a consequência (2), no capítulo XV do Leviathan, a terceira lei de natureza de 

Hobbes aponta para a obrigação de cumprir um pacto: "que os homens cumpram os pactos 

que celebrarem”.133 Para a interpretação ortodoxa, quando Hobbes diz que “devemos” fazer 

                                                           
128 Leviatã, p. 435. 
129 GAUS, Gerald. Hobbesian Contractarianism, Orthodox and Revisionist, p. 277. 
130 TUCK, Richard. Hobbes. São Paulo: Loyola, 2001, p. 135. 
131 RYAN, Alan. A filosofia Política de Hobbes. In. SORELL, Tom. (org.). Hobbes. Aparecida, SP: Ideias e 

Letras, 2011, p. 274. 
132 Ibid., p. 275. 
133 Leviatã, p. 124. 



43 
 

certas coisas ou que é “proibido” fazer outras, isso não pode ser tomado em um sentido literal. 

As leis de natureza, por exemplo, proíbem determinadas ações e afirmam que devemos fazer 

outras, simplesmente porque, ao proibir, elas estão nos protegendo de algo que ameaça a 

nossa preservação, ao passo que quando afirmam que “devemos” fazer algo é sempre com 

base no autointeresse. Isso significa dizer que para a interpretação ortodoxa não existe o dever 

moral de cumprir nenhuma lei, pelo simples fato de não existirem leis morais. Por exemplo, 

para Gauthier, a obrigação de cumprir um pacto não está vinculada nem a um dever moral 

nem religioso.134 Somos motivados a agir de tal modo a cumprir nossos acordos apenas no 

interesse prudencial na autopreservação, o que claramente pode ser identificado como um 

compromisso com o pressuposto do egoísmo psicológico. 

 A crítica da interpretação revisionista não se opõe ao argumento de que existem razões 

prudenciais para obedecermos a certas leis e determinadas obrigações. Lloyd admite que, de 

fato, é possível sustentar uma dessas visões a partir de algumas passagens da obra de Hobbes. 

Por essa razão, alguns intérpretes de Hobbes acreditam que suas teorias ética e política sejam 

inconsistentes.135 No entanto, diferentemente da abordagem ortodoxa, a interpretação 

revisionista admite a existência de interesses diversos que não se baseiam exclusivamente no 

autointeresse, ou seja, que não partam do pressuposto do egoísmo psicológico ou da 

racionalidade instrumental. Além disso, a abordagem revisionista entende que Hobbes não era 

um subjetivista ou relativista moral. Contudo, isso não significa dizer que a abordagem 

revisionista seja uma nova versão das interpretações morais e religiosas expostas na “tese 

Taylor-Warrender”. Em linhas gerais, a tese Taylor-Warrender defende que uma ação é moral 

porque as leis de natureza representam requisitos morais sobre os seres humanos que não 

estão fundamentados em fatos da psicologia humana (a tese deontológica ou kantiana de 

Taylor).136 Para Warrender, os seres humanos estão obrigados a cumprir as leis de natureza 

porque elas são ordens diretas de Deus (a tese de que as leis morais são divinas).137 

A interpretação revisionista de Lloyd discorda dessas visões tradicionais de Hobbes 

como um moralista ou como alguém que defende as leis de natureza como divinas. De acordo 

com ela, Hobbes reconhece que as pessoas são capazes de defender, ao menos, quatro tipos de 

interesses que não se adequam necessariamente aos pressupostos da interpretação ortodoxa: 1) 

o interesse prudencial em sua sobrevivência física e em viver uma vida cômoda; 2) o interesse 

                                                           
134 GAUTHIER, David P. The Logic of Leviathan: the moral and political theory of Thomas Hobbes, p. 38. 
135 LLOYD, S. A. Ideals as interests in Hobbe’s Leviathan. The power of mind over matter. Cambridge: 

Cambridge University Press, 1992, p. 49. 
136 A. E. TAYLOR. The Ethical Doctrine of Hobbes. In. Philosophy, Vol. 13, No. 52, 1938, p. 411.  
137 WARRENDER, Howard. The Political Philosophy of Hobbes. Oxford, Claredon Press, 1965, p. 5-6. 



44 
 

em cumprir seus deveres naturais e suas obrigações morais; 3) o interesse religioso em 

cumprir os seus deveres para com Deus; 4) o interesse em alcançar a salvação (o que Lloyd 

chama de “prudência especial”). Os últimos três interesses podem ser chamados de 

transcendentes, e possuem prioridade sobre o autointeresse na preservação física, tendo em 

vista que em nome desses interesses alguém poderá sacrificar sua própria vida (indo contra o 

pressuposto básico da interpretação ortodoxa) a fim de que eles sejam realizados.138 

Lloyd observa que a ideia de uma razão estritamente prudencial que levasse os 

cidadãos a obedecer à autoridade política ou a cumprir o pacto feito para sair do estado de 

natureza não serviria ao objetivo de Hobbes. O desafio de Hobbes é fornecer razões para os 

membros de uma República que possuem os interesses mencionados por Lloyd. A questão 

que os leitores de Hobbes precisam responder é: de que depende a existência de uma 

República? A resposta de Hobbes é, segundo Lloyd, que tal República somente será possível 

se houver a obediência de um vasto número de membros à sua autoridade política, ou seja, se 

houver adesão ao princípio de obrigação de Hobbes. Assim, porque os componentes que são 

alvos da estrita prudência, a saber, a autopreservação e uma vida cômoda, são a garantia 

oferecida pela adesão a esse princípio, então, os cidadãos possuem uma razão para cumprir 

suas obrigações.139 

O argumento de Hobbes de que as pessoas possuem uma razão estritamente prudencial 

para cumprir sua obrigação na República constrói a base para o seu argumento moral 

posterior. O argumento moral da interpretação revisionista de Lloyd afirma que as pessoas 

têm a obrigação de obedecer à autoridade política existente, na medida em que esta cumpre o 

seu dever efetivamente.140 De acordo com Lloyd, Hobbes oferece dois argumentos distintos: 

1) o dever natural de tratar os outros como iguais; 2) a obrigação de obedecer à autoridade que 

constituímos. No primeiro caso o argumento pode ser resumido da seguinte maneira: cada 

pessoa interessada na sua própria segurança e em uma vida cômoda possui uma razão 

estritamente prudencial para desejar que os outros venham a cumprir suas obrigações. Se 

alguém almeja que outros venham a aderir a esse princípio, então esse alguém possui um 

dever natural de aderir ele mesmo a esse princípio.141 Se nos reservarmos ao direito de não 

cumprir nossas obrigações, devemos estar dispostos a aceitar que outros tenham o mesmo 

direito. Segundo Hobbes, “se alguém exigir para si aquilo que não aceita que seja concedido 

aos outros, estará agindo contrariamente à lei precedente, que ordena o reconhecimento da 

                                                           
138 LLOYD, S. A. Ideals as interests in Hobbe’s Leviathan, p. 51-52. 
139 Ibid., p. 91. 
140 Ibid., p. 94. 
141 Ibid., p. 93. 



45 
 

igualdade natural, e contrariamente também, portanto, à lei de natureza”.142 Assim, Hobbes 

fornece mais uma razão para que as pessoas cumpram suas obrigações morais. 

O que notoriamente diferencia a interpretação revisionista da ortodoxa quanto à 

motivação para cumprir uma obrigação é a última parte do argumento de Lloyd. Aqui a 

interpretação revisionista apresenta um argumento capaz de fornecer razões para aqueles que 

possuem interesses que vão além do autointeresse cujo pressuposto é o egoísmo psicológico. 

Lloyd observa que Hobbes também procura fornecer razões suficientes, mesmo para aqueles 

que possuem razões superiores para não cumprir as suas obrigações, ou seja, mesmo para os 

que possuem interesses religiosos transcendentes, que acreditam que entre obedecer a Deus e 

ao soberano, precisavam manter o seu dever para com Deus. Assim, Hobbes provê duas novas 

razões para que haja adesão ao seu princípio de obrigação política: 1) o dever para com Deus; 

2) o interesse na salvação. 

De acordo com Hobbes, o dever de obedecer a Deus pode ser resumido nas duas 

crenças fundamentais do cristianismo sem as quais o individuo não pode ser salvo: a fé no 

Cristo e a obediência às leis.143 No Leviathan, Hobbes seleciona as passagens bíblicas que 

ensinam que devemos nos submeter às autoridades para demonstrar como a obediência ao 

soberano era um dever para com Deus.  Seu objetivo é justificar a obediência às leis e 

demonstrar que eles não contradiziam a obediência a Deus. Lloyd denomina de redescrição 

dos interesses religiosos a análise crítica de Hobbes das fontes do conhecimento religioso. 

Segundo ela, isso faz parte do argumento religioso de Hobbes e do seu esforço para 

demonstrar como nenhum dever para com Deus conflita com a razão natural e, portanto, com 

a obrigação política.144 

A segunda razão dirigida àqueles que possuem uma razão superior para não cumprir as 

suas obrigações é denominada por Lloyd de “uma forma transcendente de autointeresse” ou 

interesse na salvação.145 Segundo ela, se os indivíduos no seu estado de mera natureza, 

motivados apenas pelo interesse na autopreservação, agem de forma estritamente prudencial 

visando à preservação dos seus corpos e, portanto, se submetendo a um soberano que lhes 

ofereça proteção e uma vida cômoda. De igual modo, também devem se submeter à 

autoridade do soberano àqueles que por uma espécie de prudência especial não temem perder 

a própria vida, desde que suas almas sejam salvas.146 

                                                           
142 Leviatã, p. 133. 
143 Leviatã, p. 490. 
144 LLOYD, S. A. Ideals as interests in Hobbe’s Leviathan, p. 113. 
145 Ibid., p. 151. 
146 Ibid., p. 152. 



46 
 

Esse argumento de Hobbes pode ser resumido da seguinte maneira: o desejo de 

obedecer à lei de Deus é uma exigência para a salvação, a lei de Deus por sua parte ordena o 

cumprimento das obrigações políticas, assim, a intenção e o esforço para obedecer ao 

soberano se torna um requerimento para a salvação de alguém. Qualquer pessoa que possui 

um interesse transcendente na sua própria salvação vai possuir também um interesse 

transcendente em cumprir a sua obrigação para com a autoridade política.147 Desse modo, 

diferentemente da interpretação ortodoxa, a razão para cumprir nossas obrigações não está 

restrita ao interesse na autopreservação. 

A última crítica da abordagem revisionista à interpretação ortodoxa diz respeito à parte 

religiosa do Leviathan. Embora o argumento principal da abordagem ortodoxa não dependa 

formalmente da parte religiosa do Leviathan, a interpretação revisionista entende que 

negligenciar as partes III e IV da obra de Hobbes compromete o argumento maior que Hobbes 

apresenta no Leviathan. 

De acordo com Lloyd, apesar das duas últimas partes do Leviathan tratarem 

especificamente de temas religiosos, especialmente relacionados à religião cristã, a 

interpretação ortodoxa resume a filosofia moral e política de Hobbes às duas primeiras partes 

da obra.148 As justificativas mais comuns para essa exclusão são: 1) a religião não 

desempenha um papel essencial na doutrina de Hobbes;149 2) Hobbes era um ateu que utilizou 

argumentos religiosos de forma exaustiva nas suas obras meramente como recurso retórico.150 

 Em oposição à primeira alegação da interpretação ortodoxa, a interpretação 

revisionista defende que a religião desempenha um papel relevante na teoria moral e política 

de Hobbes. Segundo Lloyd, o que fez com que Hobbes elaborasse um argumento que levasse 

em conta os interesses religiosos dos cidadãos foi a sua crença no poder desestabilizador da 

religião.151 A religião forneceria uma pretensa justificativa para a desobediência civil. Por 

essa razão, Hobbes argumenta que, embora Deus não fale diretamente e de maneira 

indubitável152, a não ser através da Escritura, pelas leis de natureza podemos descobrir, 

através da razão, como devemos agir em relação ao governo civil.153 Segundo Lloyd, Hobbes 

tenta fazer convergir às conclusões da filosofia moral com as normas da religião cristã. Além 

                                                           
147 LLOYD, S. A. Ideals as interests in Hobbe’s Leviathan, p. 154. 
148 Ibid., p. 17. 
149 RAWLS, John. Conferências sobre a História da Filosofia Política. São Paulo: Martins Fontes, 2012, p. 29. 
150 CURLEY, Edwin. Religion and Morality in Hobbes. In. COLEMAN, Jules L. MORRIS, Christopher. (Ed.). 

Commitment and Social Justice: essays for Gregory Kavka. Cambridge, Cambridge University Press, 2007, p. 

91. 
151 LLOYD, S. A. Ideals as interests in Hobbe’s Leviathan, p. 2. 
152 Leviatã, p. 314-315. 
153 Ibid., p. 119. 



47 
 

disso, a filosofia política completa essa tarefa de reconciliação, mostrando que a Escritura, 

interpretada corretamente, confirma as conclusões da filosofia moral de Hobbes.154 As leis de 

natureza não seriam divinas como na tese de Warrender, mas a filosofia moral de Hobbes está 

conectada com a sua interpretação da religião cristã.155 Lloyd observa que o próprio Hobbes 

descreveu como fundamental para o seu projeto a sua interpretação das Escrituras cristãs, pois 

era justamente delas que as ideias subversivas responsáveis pela guerra civil eram tiradas.156 

O objetivo de Hobbes é transformar o poder destrutivo e desestabilizador dos interesses 

religiosos em algo capaz de produzir a paz e a estabilidade da República. Lloyd acredita que 

Hobbes faz isso quando demonstra que quando a religião é verdadeiramente entendida ela não 

requer a desobediência às autoridades civis.157  

A interpretação revisionista também se insurge contra a hipótese ortodoxa de que 

Hobbes foi um ateísta.158 Martinich sustenta que Hobbes não era meramente um teísta, mas 

um cristão ortodoxo, especificamente um calvinista anglicano comprometido com as 

proposições expressas nos quatro primeiros concílios ecumênicos do cristianismo.159 Embora 

em seus próprios dias, Hobbes tenha sido acusado de ateísmo,160 seu biógrafo mais famoso, 

John Aubrey, atesta que Hobbes era, de fato, um cristão que frequentemente recebia o 

sacramento e que tinha mais apreço pela religião da igreja da Inglaterra do que todas as 

outras.161 A leitura revisionista afirma que mesmo quando ataca de forma inflamatória a 

religião, isso não significa que o objetivo de Hobbes fosse descredenciar o cristianismo, mas 

apenas àquelas doutrinas (que devido à má interpretação) ameaçavam a ordem social.162  

Outra crítica da leitura revisionista diz respeito ao critério de interpretação utilizado 

pela leitura ortodoxa para determinar que a religião não desempenha um papel relevante no 

sistema moral e político de Hobbes. Para Lloyd, é fundamental que essa interpretação seja 

completa, ou seja, uma interpretação capaz de acomodar tudo ou ao menos a maior parte do 

texto do autor. A abordagem ortodoxa costuma se limitar às duas primeiras partes do 

                                                           
154 LLOYD, S.A. Morality in the Philosophy of Thomas Hobbes, p. 4. 
155 Ibid., p. 7. 
156 LLOYD, S. A. Ideals as interests in Hobbe’s Leviathan, p. 20. 
157 LLOYD, S.A. Morality in the Philosophy of Thomas Hobbes, p. 69. 
158 GAUTHIER, David P. The Logic of Leviathan, p. 178-180. 
159 MARTINICH, A. P. The Two Gods of Leviathan. Thomas Hobbes on religion and politics. Cambridge: 

Cambridge University Press, 1992, p. 2. 
160 A acusação de ateísmo não significava que Hobbes negava a existência de Deus, mas que sua interpretação da 

fé e da religião não eram consideradas ortodoxas. 
161 AUBREY, John. Brief Lives. Rochester, New York: The Boydell Press, 1982, p. 375. 
162 LLOYD, S. A. Ideals as interests in Hobbe’s Leviathan, p. 244. 



48 
 

Leviathan, não fazendo caso das partes III e IV por tratarem de temas exclusivamente ligados 

à religião.163  

Diferentemente da interpretação ortodoxa, a leitura revisionista tende a defender que o 

arcabouço doutrinário hobbesiano depende em grande medida de conceitos religiosos para a 

sua elaboração. Por exemplo, segundo Frank Lessay, muito na doutrina política de Hobbes é 

uma reminiscência da teologia do pacto na sua versão mais convencional.164 Martinich 

corrobora essa tese ao afirmar que ideia de pacto foi usada pelos escoceses para justificar sua 

oposição a Carlos I nos dias de Hobbes. Em 1638, os escoceses, que eram presbiterianos e 

puritanos na sua liturgia de culto, se basearam no pacto com Deus feito um ano antes, para 

desobedecer à ordem de Carlos I de que todos no seu reino deveriam adotar o livro de liturgia 

da igreja anglicana.165 De acordo com Martinich, é por essa razão que no capítulo XVIII do 

Leviathan Hobbes se opõe à ideia de um pacto com Deus que supostamente anularia o 

compromisso firmado entre os cidadãos e o soberano. 

E quanto aos homens que usaram de pretexto para sua desobediência ao seu 

soberano um novo pacto, não com homens, mas com Deus, também isto e 

injusto, pois não há pacto com Deus a não ser pela mediação de algum corpo 

que represente a pessoa de Deus, e disso somente é capaz o lugar-tenente de 

Deus, o detentor da soberania abaixo de Deus. Mas esse pretexto de um 

pacto com Deus é um mentira tão evidente mesmo perante a própria 

consciência de quem tal pretexta, que não constitui apenas um ato injusto, 

mas também um ato próprio de um caráter vil e inumano.166 

Em resumo, para a interpretação revisionista, o erro da interpretação ortodoxa seria 1) 

não atribuir nenhum papel à religião no argumento moral e político de Hobbes no Leviathan; 

167 2) justificar o ateísmo de Hobbes a partir de uma leitura parcial e não total do Leviathan. 

4.4 Os critérios de leitura das interpretações ortodoxa e revisionista  

 A fim de compreender como as conclusões da interpretação revisionista são tão 

diversas da abordagem ortodoxa, precisamos entender as diferenças entre os critérios 

utilizados pelas duas abordagens. Nessa última seção, apresento os critérios de leitura da 

interpretação ortodoxa a partir dos critérios estabelecidos na obra de Gauthier, The Logic of 

Leviathan. Gauthier é reconhecidamente o fundador dessa tradição.168 Autores posteriores 

                                                           
163 Ibid., p. 17. 
164 LESSAY, Frank. Hobbe’s Convenantal Theology and Its Political Implications. In. SPRINGBORG, Patricia. 

Cambridge Companion to Hobbe’s Leviathan. Cambridge: Cambridge University Press, 2007, p. 251. 
165 MARTINICH, A. P. The Two Gods of Leviathan, p. 144.  
166 Leviatã, p. 149-150. 
167 LLOYD, S. A. Ideals as interests in Hobbe’s Leviathan, p. 2.  
168 TUCK, Richard. Hobbes. São Paulo: Loyola, 2001, p. 132.  



49 
 

como Kavka e Hampton seguem em grande medida os critérios de Gauthier. Já os critérios de 

leitura da interpretação revisionista serão apresentados a partir da obra de Sharon Lloyd, 

Ideals as interests in Hobbe’s Leviathan. 

  Em The Logic of Leviathan Gauthier apresenta alguns critérios para a sua interpretação 

do Leviathan: plausibilidade, coerência e fidelidade ao espírito do pensamento de Hobbes.169 

No entanto, ele aponta para a inconsistência, a ambiguidade e incoerência do texto de Hobbes. 

A plausibilidade é uma tentativa da abordagem ortodoxa de formular, analiticamente, num 

grande argumento racional, a teoria incoerente ou ambígua de Hobbes. Em Hobbes and The 

Social Contract Tradition, Jean Hampton afirma que o seu livro é uma tentativa de apresentar 

esse único argumento.170 Ao mesmo tempo, a racionalidade instrumental é o fundamento 

sobre o qual se justifica a utilização da teoria dos jogos como chave interpretativa da interação 

racional no estado de natureza.  

O segundo critério da abordagem ortodoxa é a coerência. Gauthier entende que os 

argumentos de Hobbes falham ocasionalmente.171 Isso pode ser demonstrado na sua crítica à 

resposta de Hobbes ao tolo no capítulo XV do Leviathan. A coerência, portanto, seria uma 

tentativa de corrigir esses argumentos ou como ele mesmo coloca, “construir argumentos 

coerentes a partir das principais linhas da teoria de Hobbes”.172 Esse critério é importante para 

a interpretação ortodoxa posterior à Gauthier. Kavka, por exemplo, afirma que se quisermos 

utilizar a filosofia de Hobbes atualmente precisamos modificá-la e seus argumentos precisam 

ser corrigidos ou descartados.173  

O último critério é a fidelidade ao espírito do pensamento de Hobbes. O que quer que 

isso signifique objetivamente, não significa, entretanto, fidelidade ao que Hobbes escreveu. 

Gauthier observa que sua “interpretação não está interessada no que Hobbes disse, mas no que 

pode ser usado e aceito do que ele disse”.174 Isso não significa que a interpretação ortodoxa 

prescindirá do uso intensivo de citações diretas da obra de Hobbes, mas que o seu interesse 

principal não está no texto, nem tão pouco no contexto histórico em que ele foi produzido, 

mas no espírito do pensamento de Hobbes. Em Hobbesian Moral and Political Theory, esse 

também é um critério utilizado por Kavka, na medida em que ele afirma que o seu “livro está 

menos preocupado com o que Hobbes disse por si mesmo do que com o que pode ser 

                                                           
169 GAUTHIER, David P. The Logic of Leviathan, p. v. 
170 HAMPTON, Jean. Hobbes and The Social Contract Tradition. Cambridge: Cambridge University Press, 

1986, p. 2. 
171 Gauthier atribui essa incoerência à teoria de Hobbes em diversas passagens do seu livro. Conf., pp. 4, 57, 61, 

183, 184, 186, 188, 202. 
172 Ibid.  
173 KAVKA, Gregory S. Hobbesian Moral and Political Theory, p. xii. 
174 GAUTHIER, Ibid. 



50 
 

aprendido com o que ele disse”.175 Kavka também observa que o contexto histórico é 

amplamente ignorado na sua abordagem.176 É possível que os pressupostos da interpretação 

ortodoxa estejam, em maior ou menor grau, fundados nesse último critério. Pertenceria, 

portanto, ao espírito de Hobbes uma compreensão mecanicista do ser humano, cujo único 

interesse racional seria o autointeresse. A partir do autointeresse surgiria a desordem social, 

daí a necessidade de uma estratégia (totalmente baseada na prudência) para escapar do estado 

de natureza, não restando espaço para outros interesses – principalmente religiosos – que não 

o interesse na autopreservação. 

 A interpretação revisionista busca estabelecer uma lista provisória de critérios gerais 

pelos quais as interpretações de grandes obras filosóficas como o Leviathan devam ser 

avaliadas. Segundo Lloyd, a melhor interpretação será aquela entre as disponíveis que 

atendem a esses critérios em toda a sua extensão. Os critérios podem ser separados em dois 

títulos gerais, em cada um dos quais existem três requisitos distintos.  

Sob o título de "ajuste", podem ser enumerados três requisitos. De acordo com Lloyd, uma 

boa interpretação deve ter (1) um ajuste preciso, refletindo as afirmações e os argumentos 

específicos do autor. Deve ser (2) completa, ou seja, capaz de acomodar a maioria, se não 

todo o texto do autor; e (3) estruturalmente explicativa, capaz de dar sentido ao modo como o 

autor organizou seu material, isto é, deve explicar a estrutura do texto.177 

 Sob o título de “avaliação”, a exigência é que uma boa interpretação torne a teoria que 

ela produz (4) coerente, isto é, a teoria deve ser razoavelmente e logicamente consistente, sem 

grandes lacunas ou componentes autocontraditórios; (5) plausível, isto é, a interpretação não 

deveria produzir uma teoria que seja implausível, nem supor que o autor poderia ter 

formulado, dado o seu período, educação, experiência e meio, uma teoria “historicamente 

absurda”; e (6) a teoria do autor deveria ter poder teórico, isto é, deveria ser capaz, pelo 

menos em princípio, de executar a tarefa que o autor estabeleceu para ela.178  

Estabelecidos esses critérios, entendemos, por um lado, o porquê da crítica revisionista 

aos pressupostos da interpretação ortodoxa. Por outro lado, esses critérios produzem os 

pressupostos da interpretação revisionista, ao menos no caso da obra de Sharon Lloyd, cuja 

pretensão é uma revisão completa de toda a teoria hobbesiana. 

 Os primeiros três requisitos fazem com que a interpretação revisionista parta dos 

seguintes pressupostos: 1) o que Hobbes, de fato disse, é importante, portanto, a interpretação 

                                                           
175 KAVKA, Gregory S. Hobbesian Moral and Political Theory, p. xiii. 
176 Ibid. 
177 LLOYD, S. A. Ideals as interests in Hobbe’s Leviathan, p. 15. 
178 Ibid., p. 16. 



51 
 

revisionista (ao menos no caso de Lloyd) quase não atribui inconsistência ou ambiguidade à 

teoria de Hobbes; 2) a obra de Hobbes deve ser interpretada na sua totalidade, portanto, o 

modo como o autor organizou estruturalmente a sua obra tem um objetivo ou finalidade.  

Lloyd observa que os intérpretes ortodoxos poderiam argumentar que a sua 

interpretação está baseada na estrutura das partes I e II do Leviathan, afinal, a parte I 

intitulada “Do Homem” demonstra que todo o sistema ético e político de Hobbes parte do 

pressuposto de quem o ser humano é (um ser mecanicamente egoísta), para então apresentar a 

solução (a criação da República) na parte II. As partes III e IV por serem “misteriosas” ou 

dirigidas em linguagem religiosa a um público específico (os cristãos) repetem nessa 

linguagem o mesmo argumento contido nas duas primeiras partes. No entanto, segundo 

Lloyd, a parte I do Leviathan contém um misto de capítulos mais ou menos relacionados às 

características naturais do homem tais como: linguagem, conhecimento, virtudes, vícios, de 

repente um capítulo sobre religião, outro sobre características naturais que inclinam as 

pessoas à rebelião e à revolta, dois capítulos sobre as leis naturais e finalmente um capítulo 

sobre a representação política. Essa estrutura poderia levar alguém a supor (e foi o que a 

maioria dos intérpretes ortodoxos fez) que Hobbes colocou esse capítulo sobre o homem em 

primeiro lugar porque ele contém a base de toda a sua teoria moral e política. Contudo, isso é 

falso.179 Na verdade, o que acontece na parte I do Leviathan é uma antecipação dos temas que 

serão tratados nas partes subsequentes (III e IV), onde não somente as causas da desordem 

social (linguagem, visões e religião) serão apresentadas por Hobbes, mas a solução será 

proposta.180 

Os últimos três requisitos, sob o título de “avaliação”, reforçam ou confirmam os 

pressupostos da leitura revisionista.  Os critérios de coerência e plausibilidade defendem que 

Hobbes não produziria uma teoria autocontraditória. Além disso, diferentemente da leitura 

ortodoxa, o contexto histórico tem um papel importante na análise e identificação dos 

argumentos e dos problemas que o autor produziu ou se propôs a solucionar com sua obra. 

Talvez seja por isso que os intérpretes ortodoxos não tenham levado em consideração as 

últimas partes do Leviathan, tendo em vista que se não conseguiram ver os interesses 

religiosos como fontes da desordem, de igual modo seriam incapazes de ver a solução 

proposta nas partes III e IV da obra. O último critério da leitura revisionista é a atribuição de 

um poder resolutivo à teoria de Hobbes. A leitura ortodoxa frequentemente se refere às 

inconsistências e à insuficiência da teoria de Hobbes. De acordo com Lloyd, Hobbes obtém 

                                                           
179 LLOYD, S. A. Ideals as interests in Hobbe’s Leviathan, p. 239. 
180 Ibid., p. 2. 



52 
 

sucesso ao providenciar um método original para tratar de conflitos sociais baseados em 

interesses transcendentes morais e religiosos, um método aplicável à filosofia política de um 

modo geral.181 

  

                                                           
181 LLOYD, S. A. Ideals as interests in Hobbe’s Leviathan, p. 2-3. 



53 
 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 É impossível fugir do fato de que sempre interpretamos alguma obra a partir de 

determinados pressupostos. Se a crítica ao egoísmo psicológico e ao egoísmo racional como 

pressupostos da interpretação ortodoxa é válida ou não, dependerá, em última instância do 

compromisso que determinado intérprete ou leitor possui com esses pressupostos. 

A interpretação revisionista é, sem dúvida, um significativo avanço na compreensão 

da teoria moral e política de Hobbes. Embora as suas teses sejam controversas, em parte 

devido à sua pretensão de se opor a uma abordagem predominante desde a década de 1960, 

em parte por conta das suas redefinições (um revisionista diria: seu “ajuste preciso”). 

Como vimos, os critérios de leitura da interpretação revisionista são capazes de 

contemplar questões negligenciadas pelos intérpretes ortodoxos da teoria moral e política de 

Hobbes. Além disso, o compromisso com o texto em seu contexto histórico e com a coerência 

da teoria hobbesiana  faz com que os estudos hobbesianos atuais não possam, simplesmente, 

contornar a interpretação revisionista.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



54 
 

6 LLOYD E OS ASPECTOS REVISIONISTAS NA INTERPRETAÇÃO 

DOLEVIATHAN 

 

6.1 Introdução 

Dentre as várias abordagens que compõem a interpretação revisionista da filosofia 

moral e política de Hobbes, a obra de Sharon Lloyd, Ideals as Interests in Hobbe’s 

Leviathan182 bem como seu mais recente livro, Morality in the Philosophy of Thomas 

Hobbes183 tem a pretensão de ser uma interpretação radicalmente nova do Leviathan.  

A tese de Lloyd no primeiro livro se divide em três partes: 1) a obra principal de 

Hobbes tem o objetivo de solucionar o problema da desordem social gerada pelos interesses 

transcendentes morais e religiosos; 2) Hobbes desenvolve uma solução efetiva e estável para o 

problema da desordem social gerada pelos interesses morais e religiosos transcendentes; 3) 

Hobbes é bem sucedido ao providenciar um método original para tratar de conflitos sociais 

baseados em interesses transcendentes morais e religiosos.184  

No segundo livro, o objetivo de Lloyd é redefinir o entendimento tradicional das leis 

de natureza de Hobbes. De acordo com ela, os intérpretes ortodoxos consideram as leis de 

natureza como preceitos normativos somente na medida em que são justificados por sua 

relação instrumental com a autopreservação temporal do agente que os segue.185 Mas, sua 

interpretação entende que, o objetivo das leis de natureza é o bem da humanidade em geral, 

não apenas a autopreservação.  

Nesse capítulo, pretendo reconstruir alguns aspectos revisionistas da interpretação do 

Leviathan. Em linhas gerais, os aspectos da teoria moral e política de Hobbes que sofreram 

revisões na interpretação de Lloyd foram os seguintes: 1) psicologia; 2) moral; 3) política. 

Assim, na primeira parte desse capítulo, apresentarei esses aspectos inovadores em 

contraposição às interpretações ortodoxas. Na segunda parte, confrontarei as duas abordagens 

sobre um problema específico, mas central na filosofia de Hobbes: como resolver o problema 

da desordem social? Em primeiro lugar, apresentarei a tese ortodoxa segundo a qual a solução 

para o problema da desordem seria criar um poder capaz de impor sanções que não 

permitissem que o interesse racional egoísta atuasse de forma irrestrita. Em segundo lugar, 

                                                           
182 LLOYD, S. A. Ideals as interests in Hobbe’s Leviathan: The power of mind over matter. Cambridge: 

Cambridge University Press, 1992. De agora em diante: “Ideals”. 
183 LLOYD, S. A. Morality in the Philosophy of Thomas Hobbes: Cases in the Law of Nature. Cambridge: 

Cambridge University Press, 2009. De agora em diante: “Morality”. 
184 Ideals, p. 2-3. 
185 Morality, p. xiii. 



55 
 

apresentarei a solução revisionista segundo a qual a solução seria produzir uma estável e 

apropriada reconfiguração dos diversos interesses morais e religiosos dos cidadãos através de 

um processo de educação contínua.  

6.2 Aspectos revisionistas na interpretação de Lloyd 

 Nessa seção, demonstrarei como a psicologia, a moral e a política são reinterpretadas 

pela abordagem revisionista de Lloyd.  

6.3 Psicologia 

De acordo com a interpretação revisionista de Lloyd, o entendimento da psicologia 

humana atribuído a Hobbes pelos intérpretes ortodoxos precisa ser reformulado nos seguintes 

termos: 1) ao invés de razão instrumental, razão recíproca; 2) ao invés de autointeresse, 

interesses morais e religiosos diversos. 

Em Ideals, Lloyd argumentou que além da racionalidade instrumental, a compreensão 

de Hobbes da razão requer justificativas que atendam ao que ela denominou de “condição de 

reciprocidade”. Segundo Lloyd, Hobbes elaborou uma espécie de “teorema da reciprocidade” 

que, em linhas gerais, funciona da seguinte maneira: a) o ser humano é um ser racional; b) na 

medida em que ele é racional, logicamente, suas ações não são contrárias à razão; c) aquilo 

que não é contrário à razão é julgado como racional. Entretanto, o que é julgado sem direito 

não é julgado como racional, portanto, qualquer julgamento feito sem direito é contrário à 

razão; d) assim, fazer o que se julga sem direito é agir contra a razão; e) se alguém julgar que 

o outro está fazendo uma ação sem direito, julga-se que a ação feita deve ser feita sem direito; 

f) portanto, se alguém julga que o outro está fazendo uma ação sem direito está agindo contra 

a razão. Isto é, fazer o que se condena em outro é contrário à razão.186  

Isso significa que, para Lloyd, nenhuma ação que não se enquadre no teorema da 

reciprocidade, especialmente a cláusula (f), está de acordo com a razão, independente de que 

o objetivo de que faz determinada ação seja sua própria preservação ou benefício. Nesse 

sentido, as ações de um egoísta racional não devem ser consideradas racionais. Uma ação 

racional não é aquela que se concentra nos seus próprios fins, mas a que requer que as 

considerações que um determinado agente oferece aos outros como justificativas de suas 

próprias ações sejam considerações que alguém esteja disposto a aceitar de maneira recíproca.   

                                                           
186 LLOYD, S.A. Morality in the Philosophy of Thomas Hobbes: Cases in the Law of Nature. Cambridge: 

Cambridge University Press, 2009, p. 219-220.  



56 
 

As conclusões de Lloyd sobre a racionalidade como algo que depende de uma 

condição de reciprocidade (em contraposição à razão instrumental da interpretação ortodoxa) 

são derivadas da condição dos seres humanos em um hipotético estado de natureza, como 

descrito por Hobbes nos capítulo XIII do Leviathan. A concepção de racionalidade que 

permite uma condição de reciprocidade visa evitar a condição de mera natureza que ocorre 

quando cada indivíduo busca os seus próprios interesses, bem como alcançar o objetivo maior 

de qualquer ser humano em uma República: a paz. 

 Sobre os interesses morais diversos, segundo Lloyd, se toda a ação é autointeressada e 

se o único interesse racional é a autopreservação, como explicar a rebelião e mesmo a 

disposição de morrer por determinadas causas e ideais claramente não autointeressados? Por 

exemplo, como explicar que alguns súditos preferiam morrer por seus ideais morais e 

religiosos do que se submeter à autoridade absoluta do soberano? A resposta de Lloyd a essa 

questão é que todas as pessoas são capazes de agir motivadas por interesses morais e 

transcendentes tais como: liberdade, igualdade, dignidade humana ou a verdadeira religião.187 

Assim, entender o lugar dos interesses morais e transcendentes na interpretação de Lloyd é 

fundamental para entender sua tese de que Hobbes precisou prover razões para indivíduos que 

não eram guiados primordialmente pelo autointeresse.  

Segundo Lloyd, Hobbes reconhece que as pessoas são motivadas por quatro tipos de 

interesses: (1) o interesse prudencial em sua sobrevivência física e em viver uma vida 

cômoda; (2) o interesse em cumprir seus deveres naturais e suas obrigações morais; (3) o 

interesse religioso em cumprir os seus deveres para com Deus; (4) o interesse em alcançar a 

salvação (o que Lloyd chama de “prudência especial”). Os últimos três interesses podem ser 

chamados de transcendentes, e possuem prioridade sobre o autointeresse na preservação 

física, tendo em vista que em nome desses interesses alguém poderá sacrificar sua própria 

vida a fim de que eles sejam realizados.188 

 O interesse (1) está ligado à racionalidade em uma condição de reciprocidade. O 

argumento pode ser resumido da seguinte maneira: cada pessoa interessada na sua própria 

segurança e em uma vida cômoda possui uma razão estritamente prudencial para desejar que 

os outros venham a aderir ao princípio de Hobbes. O princípio a que Lloyd se refere aqui é o 

princípio de obrigação política, segundo o qual todo cidadão de uma República possui o dever 

de obedecer ao soberano em todas as suas ordens, com exceção de alguma ordem que conflite 

com o dever de obedecer a Deus. Assim, se alguém almeja que outros venham a aderir a esse 

                                                           
187 Ideals, p. 1. 
188 Ibid., p. 51-52. 



57 
 

princípio, então esse alguém possui um dever natural de aderir ele mesmo a esse princípio.189 

Em outras palavras, se nos reservarmos ao direito de não aderir ao princípio de Hobbes, 

devemos estar dispostos a aceitar que outros tenham o mesmo direito. De Acordo com 

Hobbes, “se [...] alguém exigir para si aquilo que não aceita que seja concedido aos outros, 

estará agindo contrariamente à lei precedente, que ordena o reconhecimento da igualdade 

natural, e contrariamente também, portanto, à lei de natureza”.190  

 O interesse (2) possui uma relação direta com o que Hobbes denominou de leis de 

natureza. Hobbes definiu uma lei de natureza (Lex Naturalis) como “um preceito ou regra 

geral, estabelecido pela razão, mediante o qual se proíbe a um homem fazer tudo que possa 

destruir a sua vida ou priva-lo dos meios necessários para a preservar”.191 Segundo Lloyd, os 

intérpretes ortodoxos supõem que Hobbes considera as leis da natureza como preceitos 

normativos por sua relação instrumental com a autopreservação. No entanto, em Morality in 

the Philosophy of Thomas Hobbes,192 Lloyd procura fornecer uma alternativa à interpretação 

ortodoxa das leis de natureza, demonstrando como essas leis sustentam sua interpretação de 

que os interesses morais e transcendentes na filosofia de Hobbes são a verdadeira motivação 

para que os cidadãos cumprissem as leis de natureza, bem como se mantivessem fieis aos 

pactos que haviam se submetido anteriormente.  

Lloyd observa que a compreensão tradicional das leis de natureza de Hobbes está 

equivocada, na medida em que, condiciona a normatividade ao desejo primordial do agente 

pela autopreservação.193 De acordo com sua interpretação, esse mal entendido reverbera em 

toda a interpretação ortodoxa, sendo responsável pela atribuição aos seres humanos de uma 

racionalidade que não pode acomodar outros interesses além do autointeresse.194 

 Os interesses (3 e 4) apresentam o que Lloyd denomina de “fase final do  argumento 

compositivo de Hobbes”,195 ou seja, um argumento capaz de fornecer motivações àqueles que 

possuem interesses que vão além do interesse na autopreservação e em uma vida cômoda, isto 

é, mesmo para os que possuem interesses religiosos que acreditam que entre obedecer a Deus 

e ao soberano, precisam manter o seu dever para com Deus.196  

                                                           
189 Ideals, p. 93. 
190 Leviatã, p. 133. 
191 Ibid., p. 112. 
192 LLOYD, S. A. Morality in the Philosophy of Thomas Hobbes: Cases in the Law of Nature. Cambridge: 

Cambridge University Press, 2009. 
193 Morality, p. 153. 
194 Morality, p. xiv-xv. 
195 Ideals, p. 98.  
196 Ibid., p. 100. 



58 
 

 De acordo com Hobbes, o dever de obedecer a Deus pode ser resumido nas duas 

crenças fundamentais do cristianismo sem as quais o individuo não pode ser salvo: a fé no 

Cristo e a obediência às leis.197 No Leviathan,198 Hobbes seleciona as passagens bíblicas que 

ensinam que devemos nos submeter às autoridades para demonstrar racionalmente como a 

obediência ao soberano é um dever para com Deus: 

Se a ordem do soberano civil for tal que possa ser obedecida sem a perda da 

vida eterna, é injusto não lhe obedecer, tendo lugar o preceito do Apóstolo: 

Servos, obedecei a vossos senhores em tudo e crianças, obedecei a vossos 

pais em todas as coisas (Ef 6.1-5); e o preceito do nosso Salvador: Os 

escribas e fariseus sentam-se na cadeira de Moisés, portanto observem e 

façam tudo o que eles disserem.(Mt 23.2-3) Mas se a ordem for tal que não 

possa ser obedecida sem que se seja condenado à morte eterna, então será 

loucura obedecer-lhe, e então tem lugar o conselho do nosso Salvador (Mt 

10,28): Não temais aqueles que matam o corpo, mas não podem matar a 

alma. Portanto, todos os homens que quiserem evitar, quer as penas que lhes 

devem ser infligidas neste mundo pela desobediência ao seu soberano 

terreno, quer as que lhes serão infligidas no mundo que está para vir por 

desobediência a Deus, precisam de aprender a distinguir bem aquilo que é e 

aquilo que não é necessário para a salvação eterna.199 

  Em resumo, o argumento de Hobbes é que a obediência à autoridade política só deve 

ser negligenciada caso haja, por parte do soberano, uma exigência que esteja claramente 

contra aquelas crenças absolutamente necessárias para que alguém alcance a salvação. Assim, 

ao fazer referência à fonte de autoridade dos cristãos, o objetivo de Hobbes é transformar a 

obediência às leis do soberano em um dogma equiparado ao dogma da fé no Messias. 

Sobre o interesse na salvação (4),  ele pode ser resumido da seguinte maneira: o desejo 

de obedecer à lei de Deus é uma exigência para a salvação. A lei de Deus por sua parte ordena 

a obediência à autoridade política existente. Assim, a intenção e o esforço para obedecer ao 

soberano se torna um requerimento para a salvação de alguém. Portanto, qualquer um que 

possui um interesse transcendente na sua própria salvação vai, de igual modo, possuir também 

um interesse transcendente em obedecer à autoridade civil.200 

Em resumo, toda intepretação do Leviathan feita por Lloyd depende dessa redefinição 

da racionalidade e dos interesses na filosofia de Hobbes. A racionalidade humana não pode 

ser reduzida a racionalidade com respeito a fins. Nem tão pouco o cálculo racional visando a 

autopreservação é o interesse básico que motiva alguém a se submeter ao governo. Para a 

interpretação revisionista de Lloyd, não existe um interesse racional responsável pela 

                                                           
197 Leviatã, p. 490. 
198 Ibid., p. 490-504. 
199 Leviatã, p. 490.  
200 Leviatã, p. 154. 



59 
 

interação dos agentes entre si, bem como capaz de motivar esses agentes a obedecer ao 

soberano. O que existe é um conjunto de interesses:  prudenciais, morais e religiosos, capazes 

de motivar  as ações dos cidadãos uns para com os outros e dos cidadãos com a autoridade 

política. 

6.4 Moral 

 A abordagem de Lloyd sobre a teoria moral de Hobbes se distingue da interpretação 

moral apresentada na tese Taylor-Warrender e da interpretação ortodoxa de David Gauthier. 

Isso significa dizer que, para Lloyd, a obrigação moral em Hobbes não acontece porque a lei 

de Deus nos obriga a agir moralmente, nem tão pouco deve ser atribuída à Hobbes a alcunha 

de subjetivista ou relativista moral. 

Em Ideals Lloyd argumenta que Hobbes tem muito pouco a dizer sobre o status das 

declarações morais ou sobre as condições para o estabelecimento da verdade nesse campo. 

Segundo ela, Hobbes discute os significados dos termos morais caso a caso, definindo alguns 

termos como “justo”, mas nunca oferecendo uma descrição teórica geral da retidão ou da 

bondade.201 No entanto, Hobbes estava longe de ser alguém que desconsiderava os efeitos e 

motivações morais presentes em determinadas ações dos seres humanos. A prova disso é o 

modo como tratou as suas leis de natureza.   

 O aspecto revisionista na abordagem de Lloyd sobre a filosofia moral de Hobbes 

consiste em redefinir o entendimento do papel das leis de natureza.202 Em outras palavras, a 

interpretação revisionista de Lloyd se apresenta como uma alternativa à compreensão de que 

as leis de natureza não passam de advertências que devem ser acolhidas prudencialmente ou 

como leis literais legisladas por um Deus soberano. Segundo Lloyd, as leis de natureza devem 

ser entendidas como deveres naturais de cada homem para com os outros.203 

 Os deveres naturais se referem à obrigação que temos de tratar os outros como a nós 

mesmos, bem como de tratar o soberano com a honra que lhe é devida. No entanto, segundo 

Lloyd, o entendimento das leis de natureza como deveres naturais não depende das palavras 

que Hobbes usa, mas do conteúdo dos conceitos que ele emprega.204 Para Lloyd, existe uma 

diferença entre obrigação e dever natural. Obrigações são compromissos voluntários, 

estabelecidos por contratos ou pactos. Em outras palavras, uma obrigação é uma espécie de 

                                                           
201 Ideals, p. 266. 
202 LLOYD, S. A. Morality in the Philosophy of Thomas Hobbes: Cases in the Law of Nature. Cambridge: 

Cambridge University Press, 2009, p. xiv. 
203 LLOYD, S. A. Duty without Obligation. In. Hobbes Studies. n. 30, 2017, p. 203. 
204 Ibid. 



60 
 

promessa. Alguém promete fazer ou pagar algo (especificado pelo contrato) em troca de 

alguma consideração. Desse modo, as obrigações seriam contratuais ou uma questão de 

acordo mútuo.  

Os deveres são diferentes.205 O que distingue um dever natural de uma obrigação é que 

o dever natural é capaz de fazer uma reivindicação sobre uma pessoa independentemente de 

seus compromissos voluntários. Isso significa dizer que um dever natural é, antes de tudo, um 

dever moral. De acordo com Lloyd, o teste que separa os conceitos de obrigação e dever 

natural é se a expressão: “eu nunca prometi isso” conta como uma defesa legítima para uma 

agressão moral. Segundo ela, se isso é capaz de defender um acusado de uma transgressão 

moral, então a violação em questão não pode ser de um dever natural, mas sim de uma 

obrigação.206 Outro exemplo seria se alguém afirmasse: “eu nunca prometi ter um 

relacionamento monogâmico” e isso servisse como defesa contra uma acusação de 

infidelidade, então, a monogamia não seria um dever natural, mas uma mera obrigação 

contratual.207 Por outro lado, se alguém afirmasse: “eu nunca prometi não torturar e matar 

pessoas inocentes por diversão”, a violação seria de um dever natural. Assim, para Lloyd, os 

deveres naturais nos responsabilizam, quer queiramos ou não.208 

Lloyd observa que Hobbes afirma no Leviathan que as leis da natureza são "eternas e 

imutáveis", e o mais alto soberano é limitado por elas tanto quanto o mais humilde súdito: “os 

príncipes se sucedem uns aos outros; e um juiz passa e outro vem; mas, o céu e a terra 

passarão; mas nem um til da lei de natureza passará; porque ela é a eterna lei de Deus”.209 A 

lei natural não conhece fronteiras nacionais nem é regulada pela religião revelada. A 

característica fundamental que distingue um dever natural de uma obrigação contratual é a sua 

aplicabilidade universal. Isso significa dizer que, trata-se de uma lei moral. Contudo, resta-nos 

perguntar se a reinvindicação de Lloyd de que os deveres naturais tem aplicabilidade 

universal não faria da sua abordagem uma versão da tese Taylor-Warrender, na medida em 

que o mandamento de Deus fundamenta a natureza obrigatória e universal das leis de 

natureza.  

Em Morality in the Philosophy of Thomas Hobbes: Cases in the Law of Nature Lloyd 

sustenta que Hobbes consistentemente apresenta as leis de natureza (que ele equaciona com “a 

verdadeira filosofia moral”), articulando-as às exigências de Deus para todos os que não 

                                                           
205 LLOYD, S. A. Duty and Obligation. In. The Bloomsbury Companion to Hobbes. New York/London: 

Bloomsbury companions, 2013, p. 124. 
206 LLOYD, S. A. Duty without Obligation. In. Hobbes Studies. n. 30, 2017, p. 203. 
207 Ibid.  
208 LLOYD, S. A. Duty and Obligation, p. 125. 
209 Leviatã, p. 236. 



61 
 

desfrutam do benefício de uma revelação direta do próprio Deus. Assim, diferentemente da 

religião revelada, que é fonte de discórdia e agitação, as leis de natureza poderiam ser 

descobertas pelo mero exercício da razão natural, permitindo que não haja dúvida da sua 

reivindicação para a obediência de todos.210 Para Lloyd, o ponto de partida da filosofia moral 

de Hobbes é a nossa concepção compartilhada de nós mesmos como agentes racionais. Ela 

observa que a partir de nossa definição comum do ser humano como um ser racional, Hobbes 

argumenta que não devemos contar uma pessoa como racional, a menos que ela possa 

formular e esteja disposta a oferecer (pelo menos post-hoc) o que ele considera como 

justificativas racionais para sua conduta (e crenças).211 

Ao tentar conferir a aprovação de Deus às conclusões racionais da filosofia moral, 

Hobbes procura consolidar o apoio normativo aos princípios de estabilidade social presentes 

em sua filosofia política. Segundo Lloyd, a filosofia política completa a tarefa de 

reconciliação entre razão e religião, demonstrando que a Escritura, corretamente interpretada, 

confirma as conclusões da filosofia moral de Hobbes.212 É desse modo que sem vincular as 

leis de natureza diretamente a obrigações morais absolutas (semelhante ao que ocorre no 

imperativo categórico kantiano), nem tão pouco atribuir ao mandamento divino sua validade 

universal, Lloyd elabora um argumento normativo que redefine o papel e o entendimento das 

leis de natureza na filosofia moral de Hobbes. 

Outro aspecto inovador da abordagem de Lloyd em Morality é sua tese de que a noção 

central da teoria moral de Hobbes é a reciprocidade, ao invés do autointeresse. Lloyd faz 

referência às palavras de Hobbes no Leviathan: “esta a lei do Evangelho: Faz aos outros o que 

queres que te façam a ti. E esta é a lei de todos os homens”.213 de acordo com o teorema da 

reciprocidade de Lloyd, a razão exige que optemos, de maneira justa e racional, pela 

submissão conjunta ao julgamento de um árbitro público.214 Em outras palavras, se em uma 

República não há diferença entre os cidadãos, e se meu julgamento e capacidade não é melhor 

do que o de alguém, a razão exige que nós dois nos submetamos a algum mecanismo artificial 

de decisão para resolver nossas disputas. Na teoria de Hobbes esse mecanismo artificial é o 

soberano. Assim, com base nesse princípio, Lloyd afirma que Hobbes fundamenta o dever 

natural de obedecer as suas leis de natureza. 

                                                           
210 Morality, p. 4. 
211 LLOYD, S.A. The Moral Philosophy of Thomas Hobbes: A Reply to Critics. In. Hobbes Studies, n. 23, 

2010, p. 184. 
212 Morality, p. 6. 
213 Leviatã, p. 113. 
214 Ibid., p. 25. 



62 
 

6.5 Política 

Para Lloyd, o problema político central do Leviathan é o problema da estabilidade e da 

desordem social causado pelos interesses transcendentes morais e religiosos.215 Lloyd entende 

que a teoria política de Hobbes é uma teoria da mente sobre a matéria. Isso significa dizer que 

Hobbes analisa o problema da desordem como resultado da primazia dos interesses morais e 

religiosos sobre os interesses materiais (o que inclui o interesse na autopreservação).216 

A interpretação baseada no autointeresse defende que em condições de escassez de 

recursos e de igualdade de poder, bem como na ausência de qualquer poder coercitivo que 

atue como árbitro das disputas, as atividades racionais dos indivíduos totalmente egoístas 

levarão necessariamente à desordem social.217 No entanto, se essa interpretação estiver 

correta, então a solução seria criar um poder capaz de impor sanções que não permitissem que 

o interesse racional egoísta atuasse de forma irrestrita. 

Para Lloyd, a solução proposta pela interpretação ortodoxa se dirige apenas a parte do 

problema, ou seja, essa solução estabeleceria a ordem e extinguiria momentaneamente a 

anarquia. Contudo, segundo ela, o projeto de Hobbes visa não apenas ao estabelecimento da 

ordem, mas à manutenção permanente da mesma.218 Assim, caso aceitemos a solução para o 

problema da desordem apresentada nos termos da interpretação ortodoxa, ainda precisamos 

apresentar uma solução para o problema da desordem recorrente que, segundo Lloyd, estava 

entre os objetivos de Hobbes ao escrever o Leviathan. 

Muito tempo depois que os homens começaram a constituir Repúblicas, 

imperfeitas e susceptíveis de cair em desordem, podem ser descobertos, por 

meio de uma industriosa meditação, princípios racionais para tornar 

duradoura a sua constituição (excetuada a violência externa). E tais são 

aqueles que tenho apresentado neste discurso.219 

 Segundo Lloyd, os princípios racionais capazes de tornar duradoura uma República 

são extraídos do próprio conceito de República (commonwealth) do modo como Hobbes o 

define. Esse conceito inclui determinadas funções de uma República, bem como os meios 

necessários para levar a cabo suas funções. Lloyd observa que, uma vez identificadas essas 

regras da razão, elas podem ser condensadas em um único princípio prescritivo dirigido a 

                                                           
215 Ideals, p. 2. 
216 Ibid. 
217 Ideals, p. 25.  
218 Ibid., p. 27. 
219 Leviatã, p. 285. (Itálicos meus). 



63 
 

todos os cidadãos, um princípio de obrigação política que, se seguido, garantirá a perpetuação 

da estabilidade política220. 

 Hobbes define uma República como:  

Uma pessoa de cujos atos uma grande multidão, mediante pactos recíprocos 

uns com os outros, oi instituída por todos como autora, de modo que ela 

pode usar a força e os recursos de todos, da maneira que considerar 

conveniente, para assegurar a paz e a defesa comuns.221 

 

Há sete elementos nessa definição que, segundo Lloyd, produzirão as várias regras da 

razão para a construção de uma República indestrutível e que juntas serão transformadas no 

único princípio de obrigação política de Hobbes. São eles 1) uma pessoa; 2) autorizada 

através de pactos mútuos; 3) por uma grande multidão; 4) para usar sua força; 5) seus meios; 

6) como considerar conveniente; 7) para assegurar a paz e defesa comum.222  

 De acordo com Hobbes, a razão pela qual as pessoas se sujeitam a viver em uma 

República, permitindo que a sua liberdade seja coagida e renunciando ao seu direito natural a 

todas as coisas, reside no fato de que o seu desígnio ou interesse está na sua própria 

conservação e numa vida mais satisfeita.223 Isso corresponde à cláusula de número 7 da 

definição hobbesiana de República. Segundo Lloyd, se um dos objetivos dos cidadãos, 

quando se submetem à República, é a proteção, então uma das funções da República é 

providenciar tal proteção. Entretanto, para que a República providencie proteção para os seus 

membros contra os ataques dos inimigos, ela precisa ser razoavelmente grande (cláusula 3),224 

de tal modo que nenhuma potência estrangeira possa confiar que poderá derrota-la em uma 

guerra.225 

 A fim de que seja possível assegurar a proteção e preservação dos seus membros 

contra o ataque dos estrangeiros, Hobbes argumenta que tal grupo precisa ser representado 

por uma única pessoa (cláusula 1) que também deve deter o poder de julgar qualquer questão 

relacionada à República. Isso se faz necessário porque as opiniões particulares dos que 

compõem a República tendem a divergir quanto a qual seria a melhor solução para proteger os 

cidadãos, prejudicando assim a função de proteger e de preservar que pertence à República.226  

                                                           
220 Ideals, p. 58. 
221 Leviatã, p. 148. 
222 Ideals, p. 60. 
223 Leviatã, p. 143. 
224 Ibid., p. 144. 
225 Ideals, p. 60-61. 
226 Leviatã, p. 144-145. 



64 
 

 Lloyd observa que a necessidade da República ser dirigida por uma única pessoa 

possui profundas implicações para a teoria política de Hobbes.227 A razão pela qual uma 

República precisa ser dirigida por uma única pessoa é que se fosse dirigida por um monarca e 

um parlamento, ou por um monarca e a igreja, ou por um monarca e uma multidão, isso 

comprometeria a capacidade da República de proteger os seus membros pelo fato de existirem 

frequentes discordâncias entre os julgamentos privados. Assim, um único julgamento 

(cláusula 6) está de acordo com a regra da razão cujo objetivo é proteger os membros da 

República e assegurar a paz. Ser dirigido por tal pessoa significa seguir os seus julgamentos e 

decisões naquilo que ela acha que é necessário fazer. Isso inclui o emprego da força (cláusula 

4) e os meios pelos quais isso é feito (cláusula 5).228 A cláusula final (2) pela qual uma 

República indestrutível pode ser formada é que ela precisa ser autorizada através de pactos 

mútuos.229 

 Diante das cláusulas apresentadas na definição hobbesiana de uma República, Lloyd 

afirma que as várias regras da razão são reunidas em um único princípio registrado por 

Hobbes no Leviathan: “que os súditos devem aos soberanos simples obediência em todas as 

coisas nas quais a sua obediência não é incompatível com as leis de Deus”.230 Lloyd 

reformula esse princípio nos seguintes termos: “alguém deve obediência à autoridade política 

da República da qual é membro em todas as suas ordens, com exceção de alguma ordem que 

exija que alguém viole o seu dever para com Deus”.231 

Esse princípio será apresentado com o objetivo de que os interesses primários das 

pessoas (interesses prudenciais) descritos por Hobbes nas partes II e III do Leviathan, sejam 

satisfeitos, fazendo com que a tarefa de Hobbes de prover razões suficientes para que haja 

adesão ao seu princípio seja bem-sucedida.  

Entretanto, o único problema com o princípio de Hobbes é a sua cláusula de exceção: 

“com exceção de alguma ordem que exija que alguém viole o seu dever para com Deus”. 

Segundo Lloyd, mesmo a cláusula de exceção de Hobbes está estritamente ligada à função da 

República de proteger os seus membros. Isso significa que em circunstâncias em que a 

República não puder proteger os cidadãos, estes estão desobrigados de lhe obedecer. Embora 

muitas Repúblicas sejam eficazes na proteção dos seus membros, Lloyd observa que há uma 

                                                           
227 Ideals, p. 62. 
228 Leviatã, p. 147. 
229 Ibid., p. 147. 
230 Ibid., p. 299. 
231 Ideals, p. 69.  



65 
 

coisa que nenhuma República pode fazer: “proteger o povo da ira de Deus”.232 A razão disso é 

que nenhum soberano é tão poderoso quanto Deus. Portanto, se algum soberano ordenar algo 

que provoque a ira de Deus, os cidadãos não estão obrigados a obedecer a essas ordens, pelo 

simples fato de que o soberano não poderá protegê-los da ira de Deus. Por essa razão Hobbes 

escreve que “é perfeitamente evidente que, quando alguém recebe duas ordens contrárias e 

sabe que uma vem de Deus, tem de obedecer a esta e não à outra, embora seja a ordem do seu 

legítimo soberano”.233 Assim, a exceção de desobedecer ao soberano, se este se opuser ao 

dever para com Deus, pode, no entanto, ser motivo de discordância entre os cidadãos, 

principalmente sobre o que essa exceção exatamente permite e sobre o que a expressão “dever 

para com Deus” significa. Essa é uma dificuldade que o próprio Hobbes anteviu: 

A dificuldade consiste portanto em que os homens, quando recebem ordens 

em nome de Deus, não sabem em alguns casos se a ordem vem de Deus, ou 

se aquele que ordena o faz abusando do nome de Deus para algum fim 

próprio e particular. Pois, assim como havia na Igreja dos judeus muitos 

falsos profetas que buscavam reputação junto do povo com visões e sonhos 

inventados, também tem havido em todos os tempos na Igreja de Cristo 

falsos mestres que procuram fama junto do povo com doutrinas fantásticas e 

falsas, e que por meio dessa reputação (tal como está na natureza da 

ambição) procuram governa-lo em benefício próprio.234 

Por essa razão, Hobbes deve especificar o que significa “o dever para com Deus”, a 

fim de demonstrar que essa exceção não pode produzir uma desobediência que rompa com a 

ordem social. 

Lloyd denomina de “redescrição dos interesses religiosos” a análise crítica de Hobbes 

das fontes do conhecimento religioso. O objetivo de Hobbes aqui é redefinir conceitos 

importantes para os grupos que se opunham à obediência ao soberano em todas as questões. 

Hobbes inicia o seu projeto de redescrição nos capítulos XXXI até XLIII do Leviathan. Ele 

identifica e redefine as seguintes fontes do conhecimento religioso: 1) a razão natural; 2) a 

revelação pessoal; 3) a profecia. É através da redefinição dessas três fontes do conhecimento 

religioso que é possível descobrir racionalmente o que é o dever para com Deus.235 

Hobbes inicia o processo de redefinição apresentando a razão natural como uma 

espécie de aferidor das demais fontes do conhecimento religioso. No capítulo XXXI do 

Leviathan ele afirma “que os súditos devem aos soberanos simples obediência em todas as 

                                                           
232 Ibid., p. 74. 
233 Leviatã, p. 489. 
234 Leviatã, p. 490.  
235 Ideals, p. 113. 



66 
 

coisas nas quais a sua obediência não é incompatível com as leis de Deus”.236 Segundo Lloyd, 

Hobbes pretende demonstrar que nenhum dos nossos deveres para com Deus conflita com a 

razão natural nem com o fato de obedecermos à autoridade política, mesmo quando as suas 

ordens se dirigirem à esfera religiosa. Por exemplo, não existe apoio na razão natural para 

preferirmos alguma outra prática religiosa em detrimento daquela que a autoridade política 

ordena que observemos,237 e desde que a autoridade política é o representante da República, 

somente ele pode determinar a forma de adoração pública.238 Logicamente, esse era um 

argumento contraintuitivo, sobretudo, para as seitas protestantes independentes que defendiam 

que o único árbitro das questões religiosas deveria ser a Escritura cristã; não o soberano. 

O segundo alvo de Hobbes são as revelações pessoais. De acordo com Hobbes, essa 

experiência é inacessível para as demais pessoas de uma República, sendo assim, a veracidade 

ou não de tal experiência dependerá da sinceridade de quem a relata e da crença de quem a 

ouve.239 Seu argumento se dirige aos autointitulados profetas, que pregavam a desobediência 

civil e que diziam terem ouvido do próprio Deus que o soberano não deveria ser obedecido.240 

Em contra partida, para Hobbes, um alegado profeta que prega contra a República e a religião 

oficial precisa autenticar suas declarações com milagres ou alguma profecia cumprida.241 

Lloyd observa que Hobbes sabia muito bem que os milagres cessaram desde os tempos dos 

apóstolos, e que o que precisamos para descobrir o que é o nosso dever para com Deus está na 

razão natural e nas Escrituras. Assim, seu argumento pode ser resumido da seguinte maneira: 

como não há milagres, não existem novos profetas para serem reconhecidos nem consultados 

sobre qual é o nosso dever para com Deus. Portanto, só saberemos qual é o nosso dever para 

com Deus consultando a nossa razão natural e as Escrituras.242 

A última fonte do conhecimento religioso redefinida em termos racionais por Hobbes 

é a profecia. Embora Hobbes já tenha questionado de modo implícito a profecia no capítulo 

XXXI, quando relativizou as revelações pessoais, Hobbes precisa apresentar um argumento 

específico contra as profecias, tendo em vista que a maior resistência em aderir aos seus 

princípios de obrigação política provinha delas.243 O objetivo de Hobbes na parte III do 

Leviathan é demonstrar que uma República cristã, embora governada por princípios 

sobrenaturais e pela vontade de Deus revelada na sua palavra escrita, não podia, sob hipótese 

                                                           
236 Leviatã, p. 299. 
237 Ibid., p. 309. 
238 Ideals, p. 119. 
239 Leviatã, p. 314-315. 
240 Ideals, p. 121. 
241 Leviatã, p. 301. 
242 Ideals, p. 124. 
243 Leviatã, p. 313-134. 



67 
 

alguma, contradizer os ditames da razão natural. Assim, qualquer discurso que alegadamente 

fosse uma profecia contra a autoridade da República deveria ser rejeitado como falso.244 

Hobbes assevera que a verdadeira profecia está de acordo com a palavra escrita de Deus, logo, 

não pode contradizer a razão que afirma que é nosso dever para com Deus nos submeter ao 

soberano como legítimo “profeta de Deus”, cuja missão é livrar a República do “caos 

primitivo, da violência e da guerra civil”.245 

Assim, segundo a interpretação de Lloyd, para que haja adesão ao princípio de 

obrigação política de Hobbes, de que obedecer ao governo da República do qual alguém é 

membro não é algo repugnante diante do dever de obedecer a Deus, é necessário que os 

cidadãos sejam convencidos de seus equívocos. Isso faz com que a solução para o problema 

da desordem recorrente causada pelos interesses morais e religiosos conflitantes seja menos 

coercitiva do que a solução proposta pela interpretação ortodoxa. A solução para o problema 

da desordem, segundo a perspectiva revisionista consiste em produzir continuamente uma 

estável e apropriada reconfiguração dos interesses morais e religiosos das pessoas por um 

processo de educação contínua que gere o consenso.246 

6.6 A razão pública como solução para o problema da desordem social 

Nessa última seção, procurarei apresentar o resultado desses pressupostos aplicados a 

uma questão específica e central na filosofia de Hobbes: como resolver o problema da 

desordem social? Seguindo Hobbes, tanto a interpretação ortodoxa quanto a revisionista 

possuem uma resposta e uma solução para essa questão: o estabelecimento de uma “razão 

pública”.  

O conceito de razão pública possui uma vasta gama de significados e aplicações na 

filosofia política contemporânea. Uma definição consensual seria que a razão pública exige 

que as regras morais ou políticas que regulam nossa vida comum sejam, em certo sentido, 

justificáveis ou aceitáveis para todas as pessoas sobre as quais essas regras pretendem ter 

autoridade.247 Assim, o papel da razão pública nas democracias contemporâneas seria servir 

como um mecanismo de justificação entre as pessoas que razoavelmente discordam sobre 

questões filosóficas, religiosas e morais. 

                                                           
244 Ibid., p. 366. 
245 Leviatã, p. 366. 
246 Ideals, p. 2. 
247 QUONG, Jonathan. Public Reason. In. <https://plato.stanford.edu/entries/public-reason/#WhyPubRea>. 

Acesso em: 11/2018. 

https://plato.stanford.edu/entries/public-reason/#WhyPubRea


68 
 

Entretanto, na filosofia hobbesiana, a razão pública é a razão de Estado que deve ser 

imposta (independe da aceitação de todas as pessoas) a fim de preservar a unidade da 

República. No Leviathan, o soberano representante da República recebe o nome de razão 

pública e a incumbência de agir como árbitro das disputas públicas.248 Como observa Gaus: 

Hobbes procura, assim, demonstrar que o que o soberano proclama é razão 

pública. Nenhum limite pode ser colocado na autoridade do soberano: ‘ele é 

o juiz do que é necessário para a paz; e juiz das doutrinas: ele é o único 

legislador; e juiz supremo das controvérsias’.249 

Aqui existe um consenso entre a interpretação ortodoxa e a revisionista, a saber, que a 

ideia de unificação da vontade na forma de um soberano absoluto é um pressuposto comum a 

ambas as interpretações.  Nesse sentido, é consensual entre os intérpretes da filosofia de 

Hobbes que a sua solução para o problema da desordem é absolutista.  

Assim, em primeiro lugar, apresentarei a tese ortodoxa segundo a qual a solução para 

o problema da desordem seria criar um poder capaz de impor sanções que não permitissem 

que o interesse racional egoísta atuasse de forma irrestrita.  

Em segundo lugar, apresentarei a solução revisionista segundo a qual a solução seria 

produzir uma estável e apropriada reconfiguração dos diversos interesses morais e religiosos 

dos cidadãos através de um processo de educação contínua.  

6.7 A tese ortodoxa: a razão pública como o estabelecimento da ordem 

 De acordo com essa tese, a resolução do problema da desordem acontece de modo 

muito simples: o argumento principal da interpretação ortodoxa promete proteção física e uma 

vida cômoda em troca de obediência quase irrestrita.250 

 Em algumas passagens do Leviathan é possível corroborar com a tese ortodoxa do 

estabelecimento da ordem através de ameaças e punições por parte do Estado:  

É confiado ao soberano o direito de recompensar com riquezas e honras e o 

de punir, com castigos corporais ou pecuniários, ou com a ignomínia, 

qualquer súdito, de acordo com a lei que previamente estabeleceu. Caso não 

haja lei estabelecida, de acordo com o que considerar mais capaz de 

incentivar os homens a servir a república, ou de desestimular a prática de 

desserviços a ela.251 

 

                                                           
248 Leviatã, p. 374. 
249 GAUS, Gerald F. “Public reason liberalism”. In. WALL, Steven. (ed.). Cambridge Companion to 

Liberalism. Cambridge: Cambridge University Press, 2015, p. 216.  
250 GAUTHIER, David P. The Logic of Leviathan. The moral and political theory of Thomas Hobbes. 

Oxford: Oxford University Press, 1969, p. 18. 
251 Leviatã, p. 154. 



69 
 

Pertence à soberania ser juiz de quais as opiniões e doutrinas que são 

contrárias à paz, e quais as que lhe são propícias. E, em consequência, de em 

que ocasiões, até que ponto e o que se deve conceder àqueles que falam a 

multidões de pessoas, e de quem deve examinar as doutrinas de todos os 

livros antes de serem publicados. Pois as ações dos homens derivam das suas 

opiniões, e é no bom governo das opiniões que consiste o bom governo das 

ações dos homens, tendo em vista a paz e a concórdia entre eles. E embora 

em matéria de doutrina não se deva olhar para nada senão para a verdade, 

nada se opõe à sua regulação em função da paz.252 

 A tese ortodoxa pode ser justificada a partir de passagens semelhantes. No primeiro 

caso, pode ser demonstrado que o soberano por instituição pode, ocasionalmente, impor 

sanções e punir fisicamente os que ameaçarem a estabilidade da República. No segundo 

exemplo, as sanções são de outro tipo, elas se revestem de uma espécie de controle social cujo 

objetivo é controlar o discurso e o conteúdo dos livros que, por ventura, fomentassem a 

desordem. Entretanto, a tese da necessidade de se estabelecer a ordem pela força do árbitro 

público, está pautada, sobretudo, nos  pressupostos básicos da interpretação ortodoxa: 1) no 

mecanicismo que desemboca em uma concepção egoísta da psicologia humana; 2) na 

racionalidade instrumental, cujo único interesse é a autopreservação.  

 Como vimos no capítulo primeiro, na interpretação ortodoxa, o pressuposto de que os 

cidadãos são motivados pelo egoísmo psicológico é o responsável pelo conflito de interesses 

que resultará no benefício de um e no prejuízo do outro. É justamente isso que acontece no 

estado de natureza hobbesiano. A racionalidade instrumental, com a qual são guiados os seres 

humanos, faz com que a cooperação voluntária seja menos provável no estado de natureza 

pelo fato de que parece mais racional e vantajoso (dado o interesse básico que guia os seres 

humanos) evitar um acordo e obter uma vantagem unilateral, do que firmar um acordo de 

cooperação e obter vantagens menores. 

 Segundo a interpretação ortodoxa, a racionalidade instrumental é tanto a fonte do 

problema da desordem social quanto a sua solução. Segundo Gauthier, a razão instrumental 

nos leva a elaborar os nossos próprios juízos privados, bem como a perseguir nossos próprios 

fins em detrimento de outros. Mas, se cada um exigir que sua própria razão seja tomada como 

certa, então a consequência será a guerra de todos contra todos. A solução para essa situação 

de conflito e medo permanente seria transferir o locus da deliberação individual para um 

árbitro ou razão pública a quem transferimos nosso direito natural.253 Assim, o mecanismo do 

contrato social entre os cidadãos cujo único interesse racional é autopreservação é, em suma, 

o grande responsável pela resolução do problema da desordem social na interpretação 

                                                           
252 Leviatã, p. 152. 
253 GAUTHIER, David. Public Reason. In. Social Philosophy and Policy Foundation, 1995, p. 27. 



70 
 

ortodoxa. Somente um árbitro pode, pela ameaça de sanções e pelo uso da força, fazer com 

que haja cooperação, obediência e ordem social. 

6.8 A tese revisionista: a razão pública como manutenção da ordem através da educação 

 A solução revisionista para o problema da desordem social é um pouco mais complexa 

do que a proposta pela abordagem ortodoxa. Pode-se dizer que ela é menos coercitiva do que 

a ortodoxa. Ela consiste em produzir continuamente uma estável e apropriada reconfiguração 

dos diversos interesses morais e religiosos dos cidadãos através de um processo de educação 

contínua capaz de gerar o consenso e a estabilidade social.254 

Contudo, assim como a tese ortodoxa, a viabilidade da tese revisionista dependerá de 

duas premissas: A) A identificação dos fatores que geram a desordem social; B) A defesa de 

que não apenas o estabelecimento da ordem, mas a sua manutenção é que resolverá o 

problema da desordem.  

 Sobre a primeira premissa, para a interpretação revisionista, as principais fontes da 

desordem são as opiniões privadas e os interesses morais e religiosos transcendentes.255 A 

abordagem revisionista se apoia em passagens que reforçam o poder desagregador dos 

interesses morais e religiosos: 

O pretexto de sedição e de guerra civil mais frequente nas repúblicas cristãs 

teve durante muito tempo a sua origem numa dificuldade, ainda não 

suficientemente resolvida, de obedecer ao mesmo tempo a Deus e aos 

homens quando as suas ordens se contradizem. É perfeitamente evidente 

que, quando alguém recebe duas ordens contrárias e sabe que uma vem de 

Deus, tem de obedecer a esta e não à outra, emborra seja a ordem do seu 

legítimo soberano (quer se trate de um monarca quer se trate de uma 

assembleia soberana) ou a ordem do seu pai.256 

 Para a abordagem revisionista, a interpretação ortodoxa apoiada no paradigma do 

egoísmo racional não precisa renunciar esse pressuposto: pode-se se sustentar que o interesse 

de alguém em obedecer a Deus reduz-se a um interesse em sua própria salvação. No entanto, 

se as pessoas estão pegando em armas, arriscando sua preservação pelo fato de acreditam que 

seu dever para com Deus está em jogo, como poderia a ameaça de punição física preservar a 

ordem social? Para Lloyd, esse problema é ainda mais agravado quando a salvação é trazida à 

cena, pois, quando confrontado com uma escolha entre a condenação eterna e punição 

temporal, o egoísmo racional certamente escolheria o último.257 

                                                           
254 Ideals, p. 159. 
255 Ibid., p. 37. 
256 Leviatã, p. 489-490. 
257 Ideals, p. 38. 



71 
 

 A segunda premissa entende que não se trata apenas de estabelecer a ordem através de 

ameaças e da violência, mas sim de manter a ordem perpetuamente, ou seja, de produzir a 

estabilidade da República. Essa premissa é importante porque é corroborada por uma 

passagem no Leviathan na qual Hobbes aponta para o problema da desordem recorrente: 

Muito tempo depois que os homens começaram a constituir Repúblicas, 

imperfeitas e susceptíveis de cair em desordem, podem ser descobertos, por 

meio de uma industriosa meditação, princípios racionais para tornar 

duradoura a sua constituição (excetuada a violência externa). E tais são 

aqueles que tenho apresentado neste discurso.258 

 O estabelecimento ordem, como propõe a leitura ortodoxa, seria apenas o primeiro 

estágio para a solução do problema da desordem. No entanto, esse estágio não garantiria a 

manutenção perpétua da República, a desordem poderia surgir e precisaria novamente ser 

reestabelecida em um círculo contínuo. Portanto, o problema para a leitura revisionista não é 

somente estabelecer, mas também manter a ordem social. A questão é: como realizar essa 

tarefa?   

 A resposta a essa questão consiste em implementar um processo continuo de educação 

e autorreforço visando a obediência e o cultivo de virtudes cívicas.  Esse seria o segundo 

estágio para a solução hobbesiana do problema da desordem causada pelos interesses 

transcendentes morais e religiosos. Para a abordagem revisionista, a má compreensão desses 

interesses, principalmente dos interesses religiosos, eram a causa primária da guerra civil 

inglesa. Nesse sentido, um processo de reeducação seria responsável pela produção de 

interesses adequadamente concebidos, ou seja, os critérios da razão pública devem levar em 

consideração as razões para a aceitação do Estado. 

O estabelecimento de um árbitro ou razão pública capaz de reconfigurar os interesses 

morais e religiosos transcendentes dos cidadãos através de um processo de educação 

constante torna-se fundamental para a tese revisionista.  O soberano deve proteger os cidadãos 

integralmente. Isso inclui proteção física e intelectual. Por isso, Hobbes escreve: 

Pertence à soberania ser juiz de quais as opiniões e doutrinas são contrárias à 

paz, e quais as que lhe são propícias. E, em consequência, de em que 

ocasiões, até que ponto e o que se deve conceder àqueles que falam a 

multidões de pessoas, e de quem deve examinar as doutrinas de todos os 

livros antes de serem publicados. Pois as ações dos homens derivam das suas 

opiniões, e é no bom governo das opiniões que consiste o bom governo das 

ações dos homens, tendo em vista a paz e a concórdia entre eles. E embora 

em matéria de doutrina não se deva olhar para nada senão para a verdade, 

nada se opõe à sua regulação em função da paz.259 

                                                           
258 Leviatã, p. 285. 
259 Leviatã, p. 152. 



72 
 

 

Para Hobbes, as universidades e as pregações nos púlpitos e nas ruas fomentavam a 

desordem social. Ele entende que o soberano, necessariamente, precisa controlar as opiniões, 

porque as ações dos homens derivam das suas opiniões, e é no bom governo das opiniões que 

consiste o bom governo das ações dos homens. Por essa razão, a manutenção da ordem faz 

com que seja necessária uma reforma nas universidades inglesas, sobretudo, pela forte 

influência de ideias cismáticas que ali eram veiculadas.260 

De acordo com essa visão, a ênfase de Hobbes na educação ou reeducação moral e 

política é fruto da sua compreensão de que a falta de educação era uma das principais causas 

da desordem social. Além disso, Hobbes acreditava que a reforma educacional seria a solução 

para a manutenção da ordem pelo fato de que, na República hobbesiana, as pessoas começam 

como uma “tábula rasa”, mas uma vez que a educação formou suas opiniões, elas se tornam 

intratáveis, de tal modo que apenas através de muito esforço e de uma contínua e persistente 

reeducação é que se podem mudar suas opiniões.261 Isso significa dizer que a razão pública 

hobbesiana deve ser definida não como uma lei impositiva a qual os cidadãos se submetem 

pela coerção estatal, mas como um projeto educacional que visa transformar os cidadãos e a 

sociedade. 

  Como observa Mark Button, o conceito de razão pública em Hobbes inclui tanto a lei 

civil quanto a instrução pública, mas ambas as doutrinas não buscam apenas adesão exterior, 

mas o cultivo ético e político de um entendimento profundo da justiça além da observância 

dos pactos por razões prudenciais, da coerção e do medo.262 Segundo Button, ao criar essa 

solução Hobbes está demonstrando que não está satisfeito com os arranjos do contrato nem 

com a provisão de segurança pelo Estado meramente coercitivo.263 

 Assim, a razão pública em Hobbes representa mais do que um poder coercitivo de 

direito público autorizado pelos cidadãos – ela representa as crenças, normas e virtudes que, 

com o tempo, vão formar todo o entendimento de cidadania em uma República. A questão 

para Hobbes é como formar e influenciar julgamentos privados. Isso significa dizer que a 

razão pública hobbesiana pode ser definida como um projeto transformativo. 

 

                                                           
260 Ideals, p. 161.  
261 Ibid., p. 251. 
262 BUTTON, Mark E. Where Justice is called a Virtue: public reason and civic formation in Thomas Hobbes. In. 

Contract, Culture, And Citzenship. Transformative Liberalism from Hobbes to Rawls. University Park, 

Pennsylvania: Pennsylvania State University Press, 2008, p. 39. 
263 Ibid. 



73 
 

7 CONCLUSÕES 

Ao longo dessa dissertação procurei identificar e estabelecer quais eram os principais 

pressupostos das duas principais linhas de interpretação da filosofia moral e política de 

Hobbes apresentadas, sobretudo, no Leviathan. Apresentei no primeiro capítulo os principais 

pressupostos da interpretação ortodoxa. Desses pressupostos surgiram as conclusões 

interpretativas que consagraram essa abordagem tornando-a hegemônica. Procurei mapear a 

origem dessas consequências interpretativas, o que me levou até a obra de David Gauthier, 

The Logic of Leviathan. 

 No segundo capítulo, apresentei a crítica da abordagem revisionista aos pressupostos 

da interpretação ortodoxa do Leviathan. Demonstrei nesse capítulo como os dois principais 

pressupostos da abordagem ortodoxa são questionados pela interpretação revisionista a partir 

de critérios de leitura e interpretação estabelecidos previamente por essa abordagem. 

 Finalmente, no último capítulo, apresentei o que considero uma interpretação 

paradigmática da abordagem revisionista, a saber, um resumo das principais revisões 

empreendidas por Sharon Lloyd em suas duas obras, Ideals e Morality. Destaquei três 

aspectos que sofreram revisões na interpretação revisionista: 1) psicologia; 2) moral; 3) 

política. Em seguida, confrontei as duas abordagens com um problema específico, mas central 

na filosofia de Hobbes: como resolver o problema da desordem social? Em primeiro lugar, 

apresentei a tese ortodoxa segundo a qual a solução para o problema da desordem seria criar 

um poder capaz de impor sanções que não permitissem que o interesse racional egoísta 

atuasse de forma irrestrita. Em segundo lugar, apresentei a solução revisionista segundo a qual 

a solução seria produzir uma estável e apropriada reconfiguração dos diversos interesses 

morais e religiosos dos cidadãos através de um processo de educação contínua. 

 Como foi dito no início desse trabalho, nossa intenção não foi tentar refutar nenhuma 

das leituras aqui apresentadas; antes, buscamos demonstrar como, a partir dos pressupostos e 

dos critérios de interpretação de cada uma delas, teríamos resultados e soluções distintas para 

problemas políticos e morais que Hobbes buscou solucionar no Leviathan. 

 A interpretação revisionista de Lloyd trouxe à superfície questões negligenciadas pela 

interpretação ortodoxa ou tradicional da filosofia política e moral de Hobbes. A despeito das 

críticas que possam ser apresentadas à abordagem de Lloyd, sua contribuição é inegável. Sua 

concepção de racionalidade uma psicologia mais complexa dos agentes hobbesianos, de 

maneira que interesses para além do interesse na autopreservação e da prudência estrita sejam 

reconhecidos. Essa compreensão inicial de que os indivíduos não são constituídos nem 



74 
 

guiados por uma concepção instrumental da razão faz com que toda intepretação do Leviathan 

feita por Lloyd seja redefinida. 

 No entanto, a identificação dos pressupostos interpretativos de cada abordagem não 

diminui a complexidade da teoria contratualista de Hobbes e talvez nenhuma abordagem 

interpretativa seja capaz de fazer isso. Por exemplo, seja qual for o pressuposto do intérprete 

da filosofia moral e política de Hobbes, há uma conclusão consensual a respeito da sua 

solução: sua solução é absolutista. Talvez o absolutismo seja a melhor alternativa naquelas 

circunstâncias. Ainda mais se considerarmos que o objetivo de Hobbes não é apenas que uma 

República seja efetiva, mas que seja, sobretudo, estável. 

 Mesmo de acordo com a perspectiva revisionista segundo a qual o que mantém a 

República estável e unida é um processo de educação contínua, é necessário que haja a 

intervenção de um árbitro com poderes absolutos que seja responsável pelo controle da 

educação pública. Contudo, isso ainda não resolveria o problema da estabilidade da 

República, principalmente, se considerarmos a concepção pessimista que Hobbes tinha sobre 

a natureza humana e sua propensão para a rebelião e a desordem. 

 Assim como o problema do pluralismo moral parece insolúvel nas democracias 

modernas, o problema do pluralismo de interesses enfrentado por Hobbes parece intratável 

independente da perspectiva adotada. Entretanto, isso não significa dizer que as abordagens 

aqui apresentadas não foram capazes de articular soluções plausíveis. Mas, o fato de haver 

mais de uma abordagem acerca da solução hobbesiana para o problema da desordem social já 

revela a complexidade da questão. 

 Embora essa dissertação tenha tido a pretensão de abordar as principais questões que 

envolvem a filosofia moral e política de Hobbes expostas no Leviathan, há ainda muitas 

questões que aqui apenas foram inicialmente exploradas. Um exemplo é o papel que a religião 

desempenha na teoria moral e política de Hobbes. Embora a interpretação revisionista, 

sobretudo, a versão de Lloyd, tenha dado muita atenção aos interesses religiosos dos cidadãos, 

ela não fez referência à influência da religião (especialmente do cristianismo) na elaboração 

da estrutura mesma da teoria hobbesiana, passando pelo referencial conceitual até a 

apropriação e secularização das doutrinas cristãs com vistas ao controle e promoção de certo 

tipo de cristianismo estatal idealizado por Hobbes e presente no esquecido título do 

Leviathan: Ou Matéria e Forma de uma República Eclesiástica e Civil.          

 

 



75 
 

REFERÊNCIAS 

AUBREY, John. Brief Lives. Rochester, New York: The Boydell Press, 1982. 

BUTTON, Mark E. Where Justice is called a Virtue: public reason and civic formation in 

Thomas Hobbes. In. Contract, Culture, And Citzenship. Transformative Liberalism from 

Hobbes to Rawls. University Park, Pennsylvania: Pennsylvania State University Press, 2008. 

CHUNG, H. Psychological Egoism and Hobbes. In. FILOZOFIA 71, 2016, No. 3, p. 197-

208. 

CURLEY, Edwin. Religion and Morality in Hobbes. In. COLEMAN, Jules L. MORRIS, 

Christopher. (Ed.). Commitment and Social Justice: essays for Gregory Kavka. 

Cambridge, Cambridge University Press, 2007. 

FINN. Stephen. Compreender Hobbes. Petrópolis, RJ: Vozes, 2010. 

GAUS, Gerald. Hobbesian Contractarianism, Orthodox and Revisionist. In. LLOYD, S.A. 

(Ed.). The Bloomsbury Companion to Hobbes. New York/London: Bloomsbury 

companions, 2013. 

________. Hobbesian Contractarianism, Orthodox and Revisionist. Disponível em: 

<http://www.gaus.biz/Contractarianism.pdf>. 

________. “Public reason liberalism”. In. WALL, Steven. (ed.). Cambridge Companion to 

Liberalism. Cambridge: Cambridge University Press, 2015. 

GAUTHIER, David P. The Logic of Leviathan: the moral and political theory of Thomas 

Hobbes. Oxford: Oxford University Press, 1969. 

________. GAUTHIER, David. Public Reason. In. Social Philosophy and Policy 

Foundation, 1995.  

GERT, Bernard. Hobbes on Reason. In. Pacific Philosophical Quarterly, n. 82, 2001, p. 243. 

________. A psicologia de Hobbes. In. SORELL, Tom. (org.). Hobbes. Aparecida, SP: Ideias 

e Letras, 2011. 

_________. Hobbes and Psychological Egoism. In. Journal of the History of Ideas, Vol. 28, 

No. 4, 1967, p. 503-520. 

HAMPTON, Jean. Hobbes and The Social Contract Tradition. Cambridge: Cambridge 

University Press, 1986. 

HOOD, F. C. The Divine Politics of Thomas Hobbes. Oxford, Clarendon Press, 1964. 

HOBBES, Thomas. Leviathan: the matter, form, and power of a commonwealth ecclesiastical 

and civil. In. MOLESWORTH, Sir William.  The English Works of Thomas Hobbes of 

Malmesbury. London: Bohn, 1839-45. 

________. Leviatã.  3ª ed. São Paulo: Martins Fontes, 2014. 

________. Do Cidadão. 3ª Ed. São Paulo: Martins Fontes, 2002. 



76 
 

KAVKA, Gregory S. Hobbesian Moral and Political Theory. Princeton, New Jersey: 

Princeton University Press, 1986. 

LESSAY, Frank. Hobbe’s Convenantal Theology and Its Political Implications. In. 

SPRINGBORG, Patricia. Cambridge Companion to Hobbe’s Leviathan. Cambridge: 

Cambridge University Press, 2007. 

LIMONGE, Maria Isabel. O Homem Excêntrico: paixões e virtudes em Thomas Hobbes. 

São Paulo: Loyola, 2009. 

LLOYD, S. A. Ideals as interests in Hobbe’s Leviathan: The power of mind over matter. 

Cambridge: Cambridge University Press, 1992. 

_______. Morality in the Philosophy of Thomas Hobbes: Cases in the Law of Nature. 

Cambridge: Cambridge University Press, 2009. 

_______. The Bloomsbury Companion to Hobbes. New York/London: Bloomsbury 

companions, 2013. 

______. Duty and Obligation. In. The Bloomsbury Companion to Hobbes. New 

York/London: Bloomsbury companions, 2013. 

______. Duty without Obligation. In. Hobbes Studies. n. 30, 2017, p. 202-221. 

MARTINICH, A. P. The Two Gods of Leviathan. Thomas Hobbes on religion and 

politics. Cambridge: Cambridge University Press, 1992. 

NEWEY, Glen. The Routledge Guidebook to Hobbes’ Leviathan. New York, Routledge, 

2008. 

PETERS, Richard. Hobbes. Toronto, Ontario: Penguin Books, 1956. 

PRAZERES, Adelino Nascimento. Interesse Próprio e Moralidade: possibilidades e 

limites do egoísmo racional. Dissertação de Mestrado apresentada. Universidade Federal de 

Pernambuco, 2013.  

RAWLS, John. Conferências sobre a História da Filosofia Política. São Paulo: Martins 

Fontes, 2012. 

RYAN, Alan. A filosofia Política de Hobbes. In. SORELL, Tom. (org.). Hobbes. Aparecida, 

SP: Ideias e Letras, 2011. 

SILVA, Hélio Alexandre da. As paixões humanas em Thomas Hobbes: entre a ciência e a 

moral, o medo e a esperança. São Paulo: Unesp, 2009. 

SKINNER, Quentin. The Context of Hobbe’s Theory of Political Obligation. In. 

CRANSTON, M. William. Hobbes and Rousseau: A Collection of Critical Essays. Garden 

City, N.Y: Anchor Books, 1972. 

SOBER, Elliot. What is Psychological Egoism? In. Behaviorism, 1989, vol. 17, n. 2, p. 89-

102. 

TAYLOR, A. E. The Ethical Doctrine of Hobbes. In. Philosophy, n. 13, 1938. 



77 
 

TUCK, Richard. Hobbes. São Paulo: Loyola, 2001. 

VANDERSCHRAAF, Peter. Game Thoeretic Interpretations. In.  LLOYD, S.A. (Ed.). The 

Bloomsbury Companion to Hobbes. New York/London: Bloomsbury companions, 2013. 

WARRENDER, Howard. The Political Philosophy of Hobbes. Oxford, Clarendon Press, 

1957. 

 

 

 


