
0 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 
PROGRAMA DE MESTRADO PROFISSIONAL EM FILOSOFIA 

MARIA ALICE CORRÊA DE ARAÚJO 

INICIAÇÃO DE ESTUDANTES DO ENSINO MÉDIO AO MÉTODO FILOSÓFICO 

INTUITIVO BERGSONIANO: relato de experiência 

Recife 
2019 



1 

MARIA ALICE CORRÊA DE ARAÚJO 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

INICIAÇÃO DE ESTUDANTES DO ENSINO MÉDIO AO MÉTODO FILOSÓFICO 

INTUITIVO BERGSONIANO: relato de experiência 

 
 
 
 
 
 
Dissertação apresentada ao Programa de 
Mestrado Profissional em Filosofia da 
Universidade Federal de Pernambuco 
(PROF-FILO UFPE), como requisito 
parcial para a obtenção do título de 
mestre em filosofia.  
 
Área de concentração: Ensino de 
filosofia. 
 
 
 
 
 
 

Orientador: Prof. Dr. Alfredo de Oliveira Moraes 

Coorientador: Prof. Dr. Sandro Cozza Sayão 

 
 
 
 
 
 
 

 
Recife 
2019 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Catalogação na fonte 

Bibliotecária Maria do Carmo de Paiva, CRB4-1291 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

   A663i       Araújo, Maria Alice Corrêa de. 

               Iniciação de estudantes do ensino médio ao método filosófico intuitivo 

bergsoniano : relato de experiência / Maria Alice Corrêa de Araújo. – 2019. 

      102 f. : il. ; 30 cm. 

 

      Orientador:  Prof. Dr. Alfredo de Oliveira Moraes. 

      Coorientador: Prof. Dr. Sandro Cozza Sayão. 

      Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH. 

Programa de Mestrado Profissional em Filosofia, Recife, 2019. 

      Inclui referências e apêndice. 

                       

  

      1. Filosofia. 2. Filosofia (Ensino médio). 3. Metafísica. 4. Filosofia – 

Metodologia. 5. Intuição. 6. Bergson, Henri, 1859-1941. I. Moraes, Alfredo de 

Oliveira (Orientador). II. Sayão, Sandro Cozza (Coorientador). III. Título. 
   

 

 

100 CDD (22. ed.)                                                            UFPE (BCFCH2019-033) 



3 

MARIA ALICE CORRÊA DE ARAÚJO 

 
 
 
 

INICIAÇÃO DE ESTUDANTES DO ENSINO MÉDIO AO MÉTODO FILOSÓFICO 

INTUITIVO BERGSONIANO: relato de experiência 

 

 
 

Dissertação apresentada ao Programa de 
Mestrado Profissional em Filosofia da 
Universidade Federal de Pernambuco 
(PROF-FILO UFPE), como requisito 
parcial para a obtenção do título de 
mestre em filosofia.  
 
 
 

Aprovada em: 11 / 02 / 2019. 
 
 
 

BANCA EXAMINADORA 

 
 
 
 

_________________________________________________ 

Prof. Dr. Alfredo de Oliveira Moraes (Orientador) 
Universidade Federal de Pernambuco 

 
 
 
 

_________________________________________________ 

Prof. Dr. Sandro Cozza Sayão (Coorientador) 
Universidade Federal de Pernambuco 

 
 
 
 

_________________________________________________ 

 Profª Drª Tatiana Cristina dos Santos de Araújo (Examinadora externa) 
Universidade Federal de Pernambuco 



4 

Aos que resistem filosofando com os 

estudantes da Educação Básica brasileira. 

Às mulheres que reagem ao machismo 

nos cursos de filosofia. 

Aos que filosofam fora da academia. 



5 

AGRADECIMENTOS

Agradeço ao Professor Dr. Alfredo de Oliveira Moraes, por ter acreditado no 

meu trabalho como professora e ter escolhido me orientar nesse mestrado. Pela 

generosidade em aceitar a mudança radical da pesquisa e por acolher minhas 

intuições, muito obrigada! 

Agradeço ao Professor Dr. Sandro Cozza Sayão, que me apresentou a 

atividade heurística e me encantou com a possibilidade de trabalhar a intuição 

filosófica na escola. Suas intervenções, durante as aulas no PROF-FILO UFPE, me 

fizeram resgatar as leituras de Henri Bergson, do tempo da graduação. A experiência 

intuitiva me deu coragem para abandonar a pesquisa habermasiana em andamento, 

e apostar no novo que estava por vir. Estendo esse agradecimento ao Grupo 

de Pesquisa Heureka: Meios Heurísticos, Filosofia e Direitos Humanos, que dividiu 

comigo a experiência de intuir a aprendizagem filosófica heurística. 

Ao Professor Dr. Junot Cornélio Matos, que tem se dedicado com expressiva 

responsabilidade ao PROF-FILO, núcleo UFPE. Obrigada por sempre ter me 

atendido com atenção, por ter organizado nossos prazos, viabilizado cursos e 

eventos de qualidade no nosso núcleo, assim como nossa participação em eventos 

ofertados por outras instituições. 

À Professora Drª Tatiana Cristina dos Santos de Araújo, por ter aceitado 

participar das bancas de qualificação e defesa do trabalho. Sua aproximação com a 

pedagogia e a filosofia de Henri Bergson foi essencial nessa avaliação. Foi uma 

honra ter uma especialista tão próxima da minha pesquisa me avaliando. 

Agradeço à Adriana Tavares, meu suporte e de tantos outros nesses dois 

anos! Você foi extraordinária! Também a Edvan Tito, sempre disposto a conversar 

comigo, me ouvir e aconselhar! Foi muito bom ter vocês como amigos nessa 

jornada. A eles e aos demais amigos, obrigada. 

Obrigada à equipe da Biblioteca Digital de Teses e Dissertações, por todo 

apoio durante a elaboração deste trabalho. Quando vi já era bibliotecária e tive que 

me dividir entre a filosofia e o Repositório Institucional. Vocês foram massa! 

O agradecimento à escola, professores e estudantes que permitiram a 

realização de minha intervenção prática, foi pessoal, tendo em vista termos decidido 



6 

não revelar o nome da instituição na dissertação. A eles sou muito grata. Fui muito 

feliz como professora! 

Meus agradecimentos finais são os mais especiais… Obrigada Janete, 

minha preciosa mãe, Vovô Paulo, Daniel, Nicolau, Manuela e Valentina. Vocês me 

ofereceram todas as condições para que eu pudesse estudar, trabalhar, ser mãe e 

me divertir nesses últimos dois anos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A matéria e a vida que preenchem o mundo estão igualmente em 

nós; as forças que trabalham em todas as coisas, sentimo-las em 

nós; seja lá qual for a essência íntima daquilo que é e daquilo que se 

faz, somos parte disso. Desçamos então para o interior de nós 

mesmos: quanto mais profundo for o ponto que tivermos alcançado, 

mais forte será o ímpeto que nos devolverá à superfície. A intuição 

filosófica é esse contato, a filosofia é esse elã (BERGSON, 2006, p. 

143-144). 



8 

RESUMO 

Relata uma experiência de intervenção filosófica no ensino médio, realizada 

em uma escola da rede pública do estado de Pernambuco, Recife-PE, em 2018, cujo 

propósito foi iniciar os estudantes ao método filosófico intuitivo bergsoniano. O 

objeto da pesquisa é a iniciação de estudantes do ensino médio ao método 

filosófico intuitivo bergsoniano. Tentaremos responder ao seguinte problema: como 

iniciar estudantes do ensino médio ao método filosófico intuitivo bergsoniano? Temos 

como objetivo geral iniciar estudantes do ensino médio ao método filosófico intuitivo 

bergsoniano. São objetivos específicos: I. compreender o método filosófico intuitivo 

a partir da obra “O pensamento e o movente”, de Henri Bergson; II. criar uma 

metodologia para iniciação dos estudantes de ensino médio ao método filosófico 

intuitivo bergsoniano; III. fundamentar uma experiência filosófica de iniciação de 

estudantes do ensino médio ao método filosófico intuitivo bergsoniano. Como 

hipótese, defendíamos a possibilidade de iniciarmos os estudantes ao método 

filosófico intuitivo bergsoniano a partir do estudo do método e criação de 

metodologia para este fim, e assim aconteceu. Concluímos: I. O método filosófico 

intuitivo bergsoniano é fundamentado em nove princípios e defende a possibilidade 

de atingirmos precisamente a realidade, desde que invertamos a direção habitual do 

trabalho do pensamento, para irmos da experiência metafísica à criação de 

conceitos, em vez de aplicarmos conceitos rígidos à vida; II. Criamos seis formas 

para mediar a iniciação dos estudantes de ensino médio ao método filosófico 

intuitivo bergsoniano, relacionando-as às suas devidas contribuições ao aprendizado 

filosófico; IV: A experiência filosófica demonstrou que alguns estudantes foram 

iniciados no método filosófico intuitivo bergsoniano considerando que se 

aproximaram daquilo que há de espiritual na vida, invertendo a direção habitual do 

trabalho do pensamento. 

Palavras-chave: Intuição filosófica. Método filosófico. Experiência filosófica. Ensino 

– metafísica. Meios heurísticos.



ABSTRACT 

It reports on an experience of philosophical intervention in high school, held 

at a school in the Public Network of the State of Pernambuco, Recife-PE, in 2018, 

whose purpose was to initiate students to the intuitive philosophical method of 

Bergson. The object of the research is the initiation of high school students to 

Bergson's intuitive philosophical method. We will try to answer the following problem: 

how to start high school students with the Bergsonian intuitive philosophical method? 

We have as a general goal to initiate high school students to the intuitive Bergsonian 

philosophical method. Specific objectives are: I. to understand the intuitive 

philosophical method from Henri Bergson's work "La Pensée et le Mouvant"; II. to 

create a methodology for the initiation of high school students to the Bergsonian 

intuitive philosophical method; III. to ground a philosophical experience of initiation of 

high school students to Bergson's intuitive philosophical method. As a hypothesis, we 

defended the possibility of introducing the students to the intuitive Bergsonian 

philosophical method from the study of method and creation of methodology for this 

purpose, and it happened. We conclude: I. The Bergsonian intuitive philosophical 

method is based on nine principles and defends the possibility of achieving precisely 

the reality, as long as we reverse the usual direction of thought, to go from the 

metaphysical experience to the creation of concepts, instead of applying rigid 

concepts to the life; II. We have created six ways to mediate the initiation of high 

school students to the intuitive philosophical Bergsonian method, relating them to 

their due contributions to philosophical learning; IV: Philosophical experience has 

shown that some students were initiated into the intuitive Bergsonian philosophical 

method by considering that they approached the spiritual in life by reversing the 

usual direction of thought. 

Keywords: Philosophical intuition. Philosophical method. Philosophical experience. 

Teaching – metaphysics. Heuristic means. 



10 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

Eureka Grupo de Pesquisa Heureka: Meios Heurísticos, Filosofia e Direitos 
Humanos 

IF A intuição filosófica 

IM Introdução à metafísica 

INT1 Introdução (primeira parte) 

INT2 Introdução (segunda parte) 

PM O pensamento e o movente 

Pmud A percepção da mudança 

PR O possível e o real 

PROF-FILO UFPE Mestrado Profissional em Filosofia (PROF-FILO), ofertado no 

Núcleo Universidade Federal de Pernambuco 



11 

SUMÁRIO 

 

 

1 INTRODUÇÃO.................................................................................. 
13 

2 INTUIÇÃO COMO MÉTODO FILOSÓFICO EM HENRI BERGSON 

NA OBRA O PENSAMENTO E O MOVENTE.................................. 
19 

2.1 OS PRINCÍPIOS DO MÉTODO INTUITIVO FILOSÓFICO............... 
20 

2.1.1 Há uma realidade exterior e, no entanto, dada imediatamente a 

nosso espírito por meio da intuição.............................................. 
20 

2.1.2 Toda realidade é tendência............................................................. 
22 

2.1.3 A tendência natural da inteligência é a fixidez............................. 
25 

2.1.4 Podemos ir da mobilidade à fixidez, mas não o inverso............. 
31 

2.1.5 As demonstrações da relatividade do nosso conhecimento 

decorrem da tendência de aplicar conceitos às coisas............... 
33 

2.1.6 Filosofar é inverter a direção habitual do trabalho do 

pensamento...................................................................................... 
35 

2.1.7 Metafísica é qualitativa.................................................................... 
37 

2.1.8 O conhecimento intuitivo é preciso............................................... 
38 

2.1.9 A crítica da razão pura cai no erro de relativizar o 

conhecimento.................................................................................. 
40 

2.2 SE DEVEMOS NOS ABSTER DOS SÍMBOLOS, PARA QUE 

ESCREVEMOS E LEMOS FILOSOFIA, ENTÃO? ........................... 
41 

3 INICIAÇÃO AO MÉTODO FILOSÓFICO INTUITIVO 

BERGSONIANO NO ENSINO MÉDIO.............................................. 
46 

3.1 MEDIAÇÕES..................................................................................... 
48 

3.1.1 Mediar a inversão da direção habitual do trabalho do 

pensamento na escola: sobre não ensinar conceitos rígidos e 

já prontos......................................................................................... 
50 

3.1.2 Mediar o retorno à percepção........................................................ 
53 

3.1.3 Mediar a criação dos problemas filosóficos................................. 
55 

3.1.4 Mediar a leitura de textos filosóficos para que os estudantes 

atinjam seu fundo, e não apenas sua forma................................. 

 

60 



12 

3.1.5 Mediar a recuperação da imagem descida da intuição de um 

filósofo por meio de recursos didáticos, quando dispensada a 

leitura dos textos originais pelos estudantes............................... 
63 

3.1.6 Mediar a discussão filosófica em sala de aula tendo em vista a 

criação de uma filosofia progressista........................................... 
64 

3.2 CONSIDERAÇÕES SOBRE A AVALIAÇÃO DA APRENDIZAGEM... 
66 

4 RELATO DE EXPERIÊNCIA: INICIAÇÃO DE ESTUDANTES DO 

ENSINO MÉDIO AO MÉTODO FILOSÓFICO INTUITIVO 

BERGSONIANO................................................................................ 
68 

4.1 INTERVENÇÃO FILOSÓFICA.......................................................... 
68 

4.1.1 Diagnóstico...................................................................................... 
68 

4.1.2 Planejamento................................................................................... 
70 

4.1.3 Ação.................................................................................................. 
72 

4.1.4 Avaliação da aprendizagem............................................................ 
78 

4.1.4.1 Demonstrar ter invertido o trabalho habitual da inteligência, 

atingindo a vida a partir da própria experiência, na elaboração dos 

discursos e problemas filosóficos...................................................... 
79 

4.1.4.2 Demonstrar atitude cooperativa, não competitiva, nos diálogos em 

sala de aula e nas demais expressões discursivas........................... 
88 

4.1.4.3 Demonstrar ter reconhecido a filosofia no cotidiano e a sua 

importância para entender criticamente a realidade.......................... 
88 

4.2 DISCUSSÃO...................................................................................... 
89 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS.............................................................. 
96 

 REFERÊNCIAS................................................................................. 
97 

 APÊNDICE A – PLANEJAMENTO: DAS FOLHAS SECAS À 

PLANTA QUE SÓ PEDE PARA CRESCER..................................... 
99 

 

 

 
 
 
 
 
 
 



13 

1 INTRODUÇÃO 

 

Todo processo filosófico é intransferível, imensurável e imprevisível. E, uma 

vez que não se pode filosofar pelo estudante, a responsabilidade docente no ensino 

de filosofia em nível médio consiste em mediar a aprendizagem a fim de oportunizar 

a experiência filosófica – muito estimada entre os que defendem um aprendizado 

autêntico desse conhecimento. 

Entendemos que uma experiência filosófica envolve várias competências – a 

filosofia foi construída ao longo da história a partir do diálogo, da elaboração e 

análise dos conceitos, da escrita e da leitura, e, por que não, da tradição oral. Mas a 

participação legítima no diálogo filosófico, na escrita e na exposição de ideias, 

requer do sujeito um impulso. Ou, poderá ser desenvolvida de forma meramente 

superficial, sem qualquer relação com a vida de um sujeito que apenas 

aparentemente filosofa com os outros. 

Repetir filosofias alheias e ter competências para confrontar argumentos 

filosóficos não torna a filosofia, necessariamente, relevante ao sujeito – embora 

possa ser um conteúdo relevante ao sujeito na condição provisória de aluno (quando 

essa relevância está associada a uma avaliação pedagógica institucional, ou à 

exigência de um grupo de intelectuais que no poder, determinam o que o outro 

deverá saber). 

Acreditamos ainda que uma experiência filosófica autêntica não dependa da 

tradição, ou seja, da história da filosofia reconhecida academicamente: seus temas, 

problemas, conceitos e métodos. Mas quando falamos de escola e de ensino, 

estamos tratando necessariamente de uma aprendizagem mediada. Na qual o 

professor, conhecedor da tradição, inicia os estudantes no conhecimento filosófico. 

Por isso a mediação do aprendizado filosófico na educação básica requer do 

docente uma formação filosófica abrangente, que lhe dê condições, inclusive 

repertório, para construir meios que favoreçam diferentes experiências filosóficas. 

Abrimos um parêntese para defender que nenhum “notório saber” filosófico poderá 

substituir o professor licenciado neste processo, sendo a licenciatura em filosofia o 

curso mais adequado para a atividade pedagógica da qual falamos. Nas escolas nas 

quais o ensino da disciplina for mediado por um filósofo-professor, o filosofar dos 



14 

estudantes poderá ser mais resultado de condições construídas pelo docente, que 

mero espontaneísmo. Desde que, e disso trataremos, os estudantes tenham 

aprendido com ele a filosofar. 

Aprender a filosofar, por sua vez, requer, de maneira imprescindível, o 

ensino das formas de filosofar: dos métodos. Poderemos fracassar ao reduzir o 

ensino de filosofia à transferência de conceitos e problemas construídos pelos 

filósofos, deixando à autonomia do estudante apenas os artifícios da argumentação 

parcialmente ensinada pelo docente de língua portuguesa. 

Variados métodos filosóficos poderão ser ensinados e aprendidos na 

educação básica – assim como várias filosofias. Entre tantas possibilidades, 

investigamos as condições pelas quais podemos iniciar os estudantes de ensino 

médio ao método filosófico intuitivo bergsoniano. 

Henri Bergson (Paris, 1859 – 1941) desenvolveu um método filosófico que 

aproxima a filosofia da vida a partir da intuição, em contraposição ao método 

analítico da inteligência em que se baseia o filosofar tradicional (PINTO, 2005). 

Na obra “O pensamento e o movente” (PM) (BERGSON, 2006, p. 3-234), o 

filósofo reuniu textos de diferentes estilos, publicados por ele em momentos 

diversos, somados a uma introdução com duas partes. Temos razão para acreditar 

que esta obra destaca-se entre os livros do autor, por expressar com ênfase o 

método filosófico por ele elaborado. Tornou-se para nós, após consulta a outras 

obras do autor, a fonte de informação principal durante a pesquisa. 

Com este recorte textual não almejamos nos esquivar dos outros conceitos 

bergsonianos, ou seja, encastelar ideias como se sua doutrina fosse a soma de 

conceitos isolados, sendo um deles o método filosófico. Isso seria absurdo. Rita 

Cecília Magalhães Torreão (2010) nos alerta, dizendo que a filosofia de Bergson não 

permite o recorte. 

Mas tendo descido de uma intuição (a intuição bergsoniana da duração), 

consideramos que cada obra de Bergson guarda o todo da sua doutrina – diferem na 

forma, já o seu fundo, é o mesmo. Sendo assim, o recorte textual, para nós, não é 

um recorte no seu pensamento. Pressupomos que as diferenças entre esse e outros 

textos de Bergson resultem do seu esforço para enfatizar diferentes aspectos de 

suas ideias ao expressar-se conceitualmente. 



15 

Sobre PM, Luka de Carvalho Gusmão (2015) nos diz que é a última obra 

publicada por Henri Bergson. Uma coletânea de conferências e textos que, de certa 

forma, sintetizam sua filosofia. Gusmão (2015, p. 135-145) utilizou como fonte 

bibliográfica para a escrita de “Contribuições da filosofia de Henri Bergson para a 

educação”, textos de PM nos quais “Bergson tentou apresentar de modo conciso seu 

pensamento acerca da duração e da intuição, quais sejam: Introdução (Primeira 

parte) e Introdução (Segunda parte) de O pensamento e o movente; A intuição 

filosófica; e Introdução à metafísica”. Gusmão identifica neste recorte textual 

“algumas reflexões críticas em relação às concepções e métodos pedagógicos 

recorrentes em sua época, bem como algumas proposições interessantes para a 

formação do ser humano em um sentido mais amplo”. 

Tarcísio Jorge dos Santos (2005, p. 130) destaca PM como obra na qual 

Bergson defende a intuição como método filosófico. Conforme sua revisão 

bibliográfica, em Evolução criadora (1907) Bergson retoma conclusões de Ensaio 

sobre os dados imediatos da consciência (1889) e de Matéria e Memória (1896) a 

fim de demonstrar que, de fato, “é a intuição o meio de conhecimento próprio da  

realidade que dura e que a cada momento cria algo de novo”. Já no último capítulo 

de A evolução criadora e nos escritos reunidos de “O pensamento e o movente” 

(1934) a intuição torna-se para Bergson um potente método filosófico com 

características próprias e definidas em contraposição ao método analítico da 

inteligência. 

O método filosófico intuitivo bergsoniano apresentado em PM nos ensina a 

ultrapassar o conceito, ou, pelo menos, a nos libertar dos conceitos rígidos e já 

prontos, para criar conceitos bem diferentes. Nos ensina ainda a sermos 

cooperativos no desenvolvimento de uma filosofia progressista, que supera as 

divergências das escolas a fim de criar o novo. Uma experiência filosófica, para nós, 

muito pertinente ao aprendizado filosófico escolar. Na qual a intuição torna-se o 

impulso que procurávamos, o “elã vital” por meio do qual os estudantes poderão 

criar filosofia. 

Nos impressiona a atualidade de Bergson quando nos fala sobre educação 

para crianças em PM. O filósofo critica o saber imediatamente livresco por comprimir 

ou suprimir “atividades que só pediam para tomar o seu impulso”. Diz que o ensino 



16 

permaneceu excessivamente verbal, por expor resultados ao invés de promover a 

iniciação nos métodos. Um programa enciclopédico, conforme suas expectativas, 

será frequentemente estudado sem gosto e rapidamente esquecido. Pois apesar de 

precioso, os resultados adquiridos pela humanidade são de interesse do adulto. A 

criança precisaria reinventar as obras dos autores e apropriar-se das suas 

inspirações. Bergson protesta contra a substituição das coisas pelos conceitos e 

contra aquilo que chama de “socialização da verdade”. 

Concordamos e destacamos que os limites para o aprendizado entre 

crianças, observados por Bergson no seu tempo e espaço, são igualmente impostos, 

não apenas às crianças, mas também, aos jovens e adultos em grande parte da 

educação básica de nosso tempo, de nosso país, em menor ou maior intensidade. 

Tanto pela atualidade das críticas de Bergson à educação, quanto por 

acreditarmos na possibilidade de iniciarmos os estudantes ao método intuitivo 

filosófico, julgamos PM como uma obra fundamental para discutirmos o ensino de 

filosofia. 

Nosso estudo associa-se a outros em andamento no Eureka (Grupo de 

Pesquisa Heureka: Meios Heurísticos, Filosofia e Direitos Humanos), coordenado 

pelo Professor Dr. Sandro Cozza Sayão na Universidade Federal de 

Pernambuco (UFPE), Departamento de Filosofia. 

Justifica-se na medida em que propõe uma reflexão sobre a intuição como 

método filosófico no ensino de filosofia a partir de uma referência teórica filosófica 

contundente para o tema e de uma metodologia de pesquisa capaz de comunicar a 

outros docentes e pesquisadores uma experiência pedagógica devidamente 

fundamentada e refletida, seus métodos e resultados. Também contribui com o 

desenvolvimento das pesquisas do Eureka. 

É bem verdade que a intuição não é uma novidade na prática filosófica. Não 

me surpreenderia relatos de colegas professores mencionando momentos em que 

intuíram conhecimentos filosóficos, ou presenciaram a alegria (ou angústia) dos 

estudantes em intuí-los. Daremos, nesta dissertação, o merecido destaque à intuição 

como método filosófico por meio do qual os estudantes podem experimentar 

filosofar. 



17 

Segue-se daí o nosso problema: como iniciar estudantes do ensino médio 

ao método filosófico intuitivo bergsoniano? 

O objeto da pesquisa, já revelamos, é a iniciação de estudantes de ensino 

médio ao método filosófico intuitivo bergsoniano. Temos como objetivo geral: iniciar 

estudantes do ensino médio ao método filosófico intuitivo bergsoniano. São 

objetivos específicos: I. compreender o método filosófico intuitivo a partir da obra 

“O pensamento e o movente”, de Henri Bergson; II. criar uma metodologia para 

iniciação dos estudantes de ensino médio ao método filosófico intuitivo bergsoniano; 

III. fundamentar uma experiência filosófica de iniciação de estudantes do ensino 

médio ao método filosófico intuitivo bergsoniano.  

A metodologia da pesquisa será um relato de experiência. Relataremos 

uma experiência de iniciação ao método filosófico intuitivo bergsoniano, vivenciada 

em uma turma de estudantes matriculados no primeiro ano do ensino médio, em 

uma escola pública da rede estadual de ensino, localizada na Várzea, Recife-PE. 

Seguiremos o seguinte percurso: I. Apresentar o aporte teórico que originou a 

experiência filosófica: o método filosófico intuitivo bergsoniano; II. Elaborar 

discursivamente a metodologia criada para iniciação de estudantes ao método 

filosófico intuitivo bergsoniano; III. Descrever uma intervenção filosófica de iniciação 

de estudantes ao método filosófico intuitivo bergsoniano: o diagnóstico, 

planejamento, ação e avaliação da aprendizagem; IV. Discutir os resultados da 

experiência filosófica, situando o pensamento de Henri Bergson sobre o método 

filosófico intuitivo. 

Na seção 2 discutiremos a intuição como método filosófico na obra “O 

pensamento e o movente” (PM), de Henri Bergson. Esta seção é a base teórica 

filosófica de todo o texto: da metodologia criada e da intervenção planejada, relatada 

e refletida. Nela, serão destacados os nove princípios do método filosófico elaborado 

por Bergson. 

Na seção 3 apresentaremos a metodologia criada para iniciação dos 

estudantes de ensino médio ao método filosófico intuitivo bergsoniano. 

Dialogaremos, na construção dessa metodologia, com outros autores, citando 

artigos, dissertações e teses. 



18 

A seção 4 será constituída por dois momentos. O primeiro relatará a 

intervenção filosófica na escola, ao contextualizar a situação pedagógica, e, 

apresentar diagnóstico, planejamento, ação e avaliação da aprendizagem. A 

apresentação dessas ações pedagógico-filosóficas equivalerá à descrição dos dados 

coletados a serem discutidos. O segundo momento discutirá a experiência filosófica 

na escola, situando o pensamento de Henri Bergson apresentado na seção 2. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



19 

2 INTUIÇÃO COMO MÉTODO FILOSÓFICO EM HENRI BERGSON NA OBRA O 

PENSAMENTO E O MOVENTE 

 

“O pensamento e o movente” foi editada por Henri Bergson e publicada em 

[1934?]. Composta por nove textos do filósofo, diferenciados entre si e divulgados 

em momentos anteriores, a obra ofereceu condições para que realizássemos o 

recorte de alguns deles tendo em vista o objetivo de nossa pesquisa. A fim de 

compreendermos a intuição como método filosófico, foram analisados: as duas 

partes da Introdução (INT1) e (INT2); os ensaios “Introdução à metafísica” 

(IM)(publicado em 1903) e “O possível e o real” (PR) (publicado em 1930); e, as 

duas conferências pronunciadas em 1911 – “A intuição filosófica” (IF) (no Congresso 

Filosófico de Bolonha) e “A percepção da mudança” (Pmud) (na Universidade de 

Oxford). Não foram analisados: o discurso “A filosofia de Claude Bernard” 

(pronunciado na cerimônia do Centenário de Claude Bernard, em 1913); O ensaio 

“Sobre o pragmatismo de William James – verdade e realidade” (prefácio à obra de 

William James, publicada em 1911); e, “A vida e a obra de Ravaisson” (nota sobre a 

vida e as obras de Félix Ravaisson-Mollien, publicada em 1904). 

No ensaio “Introdução à metafísica” (IM), de 1903, Bergson (2006, p. 218-

234) apresenta os princípios do método intuitivo filosófico em nove proposições, 

devidamente ordenadas em algarismos romanos, com passagens destacadas em 

itálico. Optamos por apresentar a intuição como método filosófico na obra “O 

pensamento e o movente” a partir da reflexão sobre cada um desses princípios. 

Trazendo, dos demais textos da mesma obra, conceitos que contribuem para a 

compreensão de cada um deles. Nomeamos os princípios, para fins de exposição, 

nas próximas nove seções terciárias e transcrevemos, em cada uma delas, as 

passagens destacadas pelo autor. 

Não traremos, para a seção 2, a discussão de outros teóricos sobre o 

pensamento de Henri Bergson. O faremos na seção 3, já tratando sobre a 

metodologia para iniciação dos estudantes ao método filosófico intuitivo 

bergsoniano. Preferimos, aqui, lidar com a fonte primária, uma vez que ao citar 

discussões sobre a filosofia de Bergson, traríamos inevitavelmente, elementos de 



20 

outras obras. Quando foi estritamente necessária a citação de outro autor, o fizemos 

em notas de rodapé. 

 

2.1 OS PRINCÍPIOS DO MÉTODO INTUITIVO FILOSÓFICO 

 

2.1.1 Há uma realidade exterior e, no entanto, dada imediatamente a nosso 

espírito por meio da intuição 

 

I. Há uma realidade exterior e, no entanto, dada imediatamente a 

nosso espírito (IM) (BERGSON, 2006, p. 218). 

 

A esse respeito, Bergson diz: “[...] o senso comum tem razão contra o 

idealismo e o realismo dos filósofos” (IM) (BERGSON, 2006, p. 218). E, em três 

linhas, encerra a exposição do primeiro princípio. Nos convém retomar, a seguir, a 

discussão desta questão, tendo em vista apresentar o meio pelo qual a realidade 

exterior é dada imediatamente ao nosso espírito. 

Em “Introdução à metafísica”, antes de designar os nove princípios do 

método, Bergson diz que, por um esforço de imaginação, podemos entrar na coisa, 

coincidir com o interior do móvel, atingir o original integralmente em um só golpe e 

dispensar os símbolos. Não se trata de coincidir com o abstrato, mas com o 

concreto, o real, o vivido, que é a própria variabilidade. (IM) (BERGSON, 2006, p.    

183-234). 

A intuição, ele escreve: é “a função metafísica do pensamento: 

principalmente o conhecimento íntimo do espírito pelo espírito, subsidiariamente o 

conhecimento, pelo espírito, daquilo que há de essencial na matéria [...]” (IM) 

(BERGSON, 2006, p. 223). 

Este “conhecimento íntimo do espírito pelo espírito” se dá pela intuição da 

nossa duração, uma experiência integral e metafísica que, para Bergson, deve ser 

tomada como modelo para conhecer e representar a realidade que dura, a 

mobilidade. Segundo ele, da mesma forma como apreendemos a realidade do nosso 

eu por intuição, por que simpatizamos com nós mesmos, podemos apreender a 

realidade exterior. A intuição do nosso eu que dura nos põe em contato com toda 



21 

uma continuidade de durações que nos cabe procurar seguir (IM) (BERGSON, 2006, 

p. 183-234). Por meio da intuição podemos nos dilatar e transcender a nós mesmos, 

de forma que nosso espírito se instale na realidade móvel para apreendê-la 

intuitivamente e desembocar em conceitos fluidos, “capazes de seguir a realidade 

em todas as suas sinuosidades e de adotar o próprio movimento da vida interior das 

coisas” (IM) (BERGSON, 2006, p. 221). 

Voltemos para a segunda parte da Introdução (INT2) (BERGSON, 2006, p. 

27-102), onde Bergson chama atenção para a relação entre intuição e espírito, nos 

trazendo mais elementos para compreendermos este “conhecimento, pelo espírito, 

daquilo que há de essencial na matéria”. Para ele a realidade, que é duração real, é 

espiritual ou impregnada de espiritualidade. E, uma vez que a intuição é a 

experiência do espírito, cuja função é a visão direta do espírito pelo espírito, a 

consciência quer apreender nas coisas, mesmo materiais, sua participação na 

espiritualidade. 

Em suma, a mudança pura, a duração real, é coisa espiritual ou 

impregnada de espiritualidade. A intuição é aquilo que atinge o 

espírito, a duração, a mudança pura. Seu domínio próprio sendo o 

espírito, quer apreender nas coisas, mesmo materiais, sua 

participação na espiritualidade – diríamos na divindade, se não 

soubéssemos tudo o que ainda se mistura de humano à nossa 

consciência, mesmo depurada e espiritualizada (INT2) (BERGSON, 

2006, p. 31). 

A visão direta do espírito pelo espírito é, para Bergson, consciência, mas 

consciência alargada. Ele chama atenção para a relação desta intuição com um 

inconsciente psicológico (INT2) (BERGSON, 2006, p. 29-45). 

Intuição, portanto, significa primeiro consciência, mas consciência 

imediata, visão que mal se distingue do objeto visto, conhecimento 

que é contato e mesmo coincidência. – É, em segundo lugar, 

consciência alargada [...], faz-no constatar que o inconsciente está aí 

[...] (INT2) (BERGSON, 2006, p. 29) 

Não podemos esperar, então, que seja consciência instantânea de ideias 

abstratas, um insight repentino, ou uma dedução lógica, que nos fariam enxergar 



22 

conceitos sobre a realidade, como se dela descessem respostas elaboradas. A 

intuição requer paciência. 

Se uma ideia desce da intuição, ou seja, se ela é radicalmente nova, é 

também obscura e exige maior esforço, pois não podemos reconstituí-la com 

elementos preexistentes – isso lhe faz árdua. Mas ao resolver ou dissolver 

problemas, ela é iluminada pela intelectualidade e, intelectualizada, pode ser focada 

novamente sobre os problemas que antes se serviram dela e agora servem a ela. 

Nesse processo em que a luz projetada pela ideia radicalmente nova volta por 

reflexão, ela ilumina o resto e a si mesma (INT 2) (BERGSON, 2006, p. 27-102). 

Enquanto o processo de intelectualização da intuição tende a durar, a 

intuição, que atinge a espiritualidade de forma imediata, sem raciocínios, sem 

linguagem, não dura. Bergson a opõe ao que ele chama de trabalho habitual do 

pensamento, que é fácil e prolonga-se tanto quanto quisermos. A intuição, de forma 

distinta, se dá em um só golpe (INT2) (BERGSON, 2006, p. 32-33). 

Em “A percepção da mudança” (Pmud) (BERGSON, 2006, p. 149-182), 

Bergson sinaliza a modificação de nossa percepção, já que nós e as coisas somos 

mobilidade. Sobre as diferenças de intuição entre os filósofos, que produzem 

diversas filosofias, aponta, na segunda parte da Introdução, que tais diferenças 

decorrem da mistura de humanidade e consciência que se dá em cada um de nós 

(INT2) (BERGSON, 2006, p. 31). Por isso não apenas em nós podem variar as 

percepções, como também variam entre os que filosofam. Nas próximas seções 

discutiremos como os filósofos podem contribuir uns com os outros, mesmo intuindo 

ideias diferenciadas umas das outras. 

 

2.1.2 Toda realidade é tendência 

II. [...] Toda realidade é portanto tendência, se conviermos em 

chamar tendência uma mudança de direção em estado nascente (IM) 

(BERGSON, 2006, p. 219). 

A ideia que leva ao método bergsoniano é a de que sentimos e vivemos a 

duração, uma evolução criadora que é o conteúdo de algo. (INT1) (BERGSON, 

2006, p. 3-25). 



23 

O filósofo não afasta a ideia de substância, pelo contrário, a mudança, para 

Bergson, é o que pode haver de mais substancial e de mais durável no mundo 

(Pmud) (BERGSON, 2006, p. 173). Ele diz que não há coisas que mudam – há 

mudança; não há realidade que muda – há mobilidade. Sendo assim, a realidade 

verdadeira é a mobilidade, ou, escrevendo de outro modo, a indivisível continuidade 

de mudança constitui a duração verdadeira (Pmud) (BERGSON, 2006, p. 149-182). 

Diz ainda que, além de duração, a realidade tem extensão – ignora o vazio. 

Considerando o espaço concreto, Bergson defende que as coisas não estão no 

espaço, mas é o espaço que está nas coisas (PR) (BERGSON, 2006, p. 103-121). 

Por isso entendemos que, quando Bergson escreveu, em IM, “[...] o que é duração 

pura exclui toda idéia de justaposição, de exterioridade recíproca e de extensão” 

(BERGSON, 2006, p. 190), estaria negando a ideia de extensão enquanto medida, 

rejeitando a concepção de duração como uma progressão de estados 

cronologicamente organizados um após o outro – espacialmente. 

A duração não é uma justaposição de estados cronológicos, ela é uma única 

ação – é apenas movimento indivisível, no entanto, se faz continuamente – “se nela 

intercalamos uma parada, faremos dela duas ações ao invés de uma” (IM) 

(BERGSON, 2006, p. 191). O mundo inerte, portanto, é apenas uma abstração. “A 

realidade é crescimento global e indiviso, invenção gradual, duração: como um balão 

elástico que se dilatasse pouco a pouco assumindo a cada instante formas 

inesperadas” (PR) (BERGSON, 2006, p. 109). 

Ao tratar da realidade, em PR, Bergson aponta mais um elemento para 

endossar sua crítica à filosofia. Constata que o desconhecimento da novidade 

radical está na origem dos problemas metafísicos mal postos (PR) (BERGSON, 

2006, p. 103-121). 

É preciso aceitá-lo: é o real que se faz possível e não o possível que 

se torna real. Mas a verdade é que a filosofia nunca admitiu 

francamente essa criação contínua de imprevisível novidade” (PR) 

(BERGSON, 2006, p. 119). 

A metafísica proposta pelo filósofo, em PM, não consiste em pensar 

possibilidades para além da realidade. Por isso as ideias de possível e real tanto 

elucidam a reflexão sobre a realidade enquanto mobilidade, objetivo desta subseção, 



24 

quanto fundamentam sua proposta de método diferenciado da metafísica antiga e 

moderna. 

Para Bergson, um estado qualquer do universo é rico de novidade e 

imprevisibilidade radical (INT1) (BERGSON, 2006, p. 3-25), de forma que a evolução 

não é a realização de um programa (PR) (BERGSON, 2006, p. 103-121). Ou seja, 

concluímos: toda investigação de algo que se assemelha a um programa é 

equivocada. Prosseguiremos discutindo as ideias de possível e real. 

Geralmente entendemos o possível como uma condição para a realização, o 

que não é impossível. Não se pode, no entanto, passar desse sentido inteiramente 

negativo do termo “possível”, para idealizar o preexistente. O novo não é um 

rearranjo de elementos antigos, ou ele seria calculado e previsível. A 

indeterminação, assim como a liberdade, não são uma competição entre possíveis 

(PR) (BERGSON, 2006, p. 103-121). 

A realidade e a possibilidade são criadas ao mesmo tempo, pela liberdade. A 

possibilidade não preexiste à realidade; o possível não precede a sua própria 

realização – algo é possível porque é real – o possível é o real (PR) (BERGSON, 

2006, p. 103-121). “Digamos, portanto, que na duração, considerada como uma 

evolução criadora, há criação perpétua de possibilidade e não apenas de realidade” 

(INT1) (BERGSON, 2006, p. 15). 

O que é real não são os “estados”, simples instantâneos tomados por 

nós, mais uma vez, ao longo da mudança; é, pelo contrário, o fluxo, é 

a continuidade de transição, é a própria mudança. Essa mudança é 

indivisível, ela é mesmo substancial. Se nossa inteligência se obstina 

em julgá-la inconsistente, em acrescentar-lhe não sei que suporte, é 

porque a substituiu por uma série de estados justapostos; mas essa 

multiplicidade é artificial, artificial também a unidade que nela 

restabelecemos. Aqui, há apenas um ímpeto ininterrupto de mudança 

– de uma mudança sempre aderente a si mesma numa duração que 

se alonga sem fim. (INT1) (BERGSON, 2006, p. 10) 

O “[...] possível é apenas o real com, em acréscimo, um ato do espírito que 

repele sua imagem para o passado assim que ele se produziu” (PR) (BERGSON, 

2006, p. 114); “[...] a duração real é aquilo que sempre se chamou tempo, mas o 

tempo percebido como indivisível” (Pmud) (BERGSON, 2006, p. 172). 



25 

Atenhamo-nos aos fatos. O Tempo é imediatamente dado. Isso nos 

basta e, na espera de que nos demonstrem sua inexistência ou sua 

perversidade, simplesmente constataremos que há jorro efetivo de 

novidade imprevisível” (PR) (BERGSON, 2006, p. 120). 

Por isso trazemos, agora, a ideia bergsoniana de tempo, fundamental para a 

compreensão da realidade. O tempo é o veículo de criação e de escolha. Ele é 

indeterminação; é elaboração (PR) (BERGSON, 2006, p. 103-121). Ele não é a 

medida da duração, mas a própria duração. Não é o desenrolamento de partes 

distintas que se justapõem, mas uma evolução de fases contínuas que se 

interpenetram (INT1) (BERGSON, 2006, p. 3-25). 

O presente, tal qual o concebemos, é relativo, sua extensão varia conforme 

nosso interesse. Quando deixamos de atribuir interesse, o presente torna-se 

passado. Para Bergson, o desprendimento desse interesse prático abarcaria a 

história passada inteira da pessoa consciente em um presente indiviso, 

continuamente movente. “Trata-se de um presente que dura” (Pmud) (BERGSON, 

2006, p. 176). Na mudança indivisível o passado se consubstancia com o presente e 

com ele cria incessantemente. Nosso “passado adere a nosso presente e constitui, 

com ele, uma única e mesma mudança ininterrupta” (Pmud) (BERGSON, 2006, p. 

177). 

 

2.1.3 A tendência natural da inteligência é a fixidez 

III. [...] Nossa inteligência, quando segue sua inclinação natural, 

precede por percepções sólidas, de um lado, e por concepções 

estáveis, do outro [...] (IM) (BERGSON, 2006, p. 219) 

Bergson diz que há duas formas de conhecer, uma delas é a intuição, 

apresentada na subseção 2.1.1, a outra é a análise, sobre a qual falaremos nesta 

subseção. 

A análise, para Bergson, é a forma de conhecer pela qual damos voltas ao 

redor da coisa, nos colocando fora do objeto em um ponto de vista relativo. Por meio 

dela partimos dos conceitos aos objetos, do imóvel para o móvel – definindo de 

forma invariável uma realidade que flui. Por estarmos limitados pelos símbolos (e 

pelos conceitos), essa forma de conhecer nos entrega aquilo que a coisa conhecida 



26 

tem em comum com outras, mas não o que lhe é próprio e constitui sua essência. A 

análise detém o relativo (IM) (BERGSON, 2006, p. 183-234). 

De explicação em explicação, ao longo de seu desenvolvimento simbólico, a 

análise prolonga-se ao infinito e nos aproxima mais do conceito que do objeto 

analisado, substituindo o objeto pelos símbolos. “Analisar consiste portanto em 

exprimir uma coisa em função daquilo que não é ela” (IM) (BERGSON, 2006, p. 

187). 

Associamos a análise ao que Bergson chama de conceber em “A percepção 

da mudança”. O filósofo explica que, como as faculdades de raciocínio constatam 

uma insuficiência na percepção, buscam conceber, motivo pelo qual conceber seria 

um paliativo do nosso raciocínio quando não é dado perceber. Conceber se dá na 

abstração, generalização e no raciocínio. E é assim que, à medida que progride, a 

faculdade de conceber reduz nossas percepções e empobrece nossa visão concreta 

do universo (Pmud) (BERGSON, 2006, p. 149-182). 

A análise (e acrescentamos, aqui, a ação de conceber desenvolvida em 

(Pmud)) nos dá o imóvel e não atinge o movente, motivo pelo qual se diferencia da 

intuição. Bergson explica essa diferença: 

Chamamos aqui de intuição a simpatia pela qual nos transportamos  

para o interior de um objeto para coincidir com aquilo que ele tem de 

único e, por conseguinte, de inexprimível. Pelo contrário, a análise é 

a operação que reconduz o objeto a elementos já conhecidos, isto é, 

a elementos comuns a esse objeto e a outros. [...] Toda análise é 

assim uma tradução [...]. Em seu desejo eternamente insaciado de 

abarcar o objeto que ela está condenada a rodear, [...] varia sem 

descanso os símbolos para perfazer a tradução sempre imperfeita. 

Prolonga-se portanto ao infinito. Mas a intuição, se ela é possível, é 

um ato simples (IM) (BERGSON, 2006, p. 187). 

A inclinação natural da nossa inteligência não é a intuição – é, pelo contrário, 

substituir o contínuo pelo descontínuo, a mobilidade pela estabilidade. O fazemos 

por uma questão prática, no curso ordinário da vida, na busca por apoios firmes e 

por concepções estáveis, necessárias tanto para o senso comum e para a 

linguagem, quanto para a ciência positiva  (IM) (BERGSON, 2006, p. 183-234). 

Nosso espírito inclina-se ainda a um conhecimento interessado. Conforme 

Bergson, tendemos a considerar mais clara a ideia que nos serve e ainda, a 



27 

conhecer a realidade de forma prática, aplicando os conceitos às coisas. Sobretudo, 

quando buscamos conhecer para tomar partido, para extrair proveito, para satisfazer 

um interesse  (IM) (BERGSON, 2006, p. 183-234). 

Mas a imobilidade abstrata, que nos garante viver, é aparência. É, na 

verdade, um hábito do espírito – um “estado” de coisas que nos interessa para agir 

sobre as coisas. Não há imobilidade verdadeira, se a entendemos como uma 

ausência de movimento (Pmud) (BERGSON, 2006, p. 149-182). 

Bergson explica essa tendência natural da nossa inteligência, que nos leva a 

conceber e analisar, nos afastando da mobilidade. A inteligência, para ele, é o 

“prolongamento de nossos sentidos” que nos permite tirar partido da matéria; cujo 

papel é “fabricar instrumentos e guiar a ação de nosso corpo sobre os corpos 

circundantes”; ela antecede a filosofia, a ciência e a especulação (INT2) 

(BERGSON, 2006, p. 36-37). 

Diz Bergson (INT1) (2006, p. 8): “Nossa ação só se exerce comodamente 

sobre pontos fixos; é portanto a fixidez que nossa inteligência procura; ela se 

pergunta onde o móvel está, onde o móvel estará, por onde o móvel passa”. 

Por isso a imobilidade favorece a ação. Raciocinamos sobre o movimento 

como se este fosse feito de imobilidades e com estas preferimos lidar - “[...] é no 

tempo real espacializado que nos instalamos normalmente” (Pmud) (BERGSON, 

2006, p. 173). Disso decorre que o movimento para nós seja uma posição, depois 

uma nova posição e assim por diante (Pmud) (BERGSON, 2006, p. 149-182). 

Tanto a inteligência nos leva a dividir o movente, temporal, como reconstrói o 

movimento com imobilidades justapostas, como se a mudança fosse um acidente 

que vem por acréscimo (INT2) (BERGSON, 2006, p. 27-102). Este ponto será 

melhor abordado na próxima subseção. 

 

 

 



28 

A inteligência, portanto, é a maneira humana de pensar que nos conduz à 

imobilidade. E, usar a inteligência é obedecer a natureza.1 Nos diferenciamos de 

animais, todavia, por estes possuírem os meios já prontos para atingir os objetivos, 

enquanto “nós trazemos o que é necessário para reinventá-los e, por conseguinte, 

para variar-lhes a forma” (INT2) (BERGSON, 2006, p. 90). Falar, por exemplo, seria 

tão natural quanto andar, mas as palavras utilizadas na linguagem seriam 

convenção. 

O homem diferencia-se, então, por ser essencialmente fabricador. A 

natureza deu a ele o poder de inventar e construir. Ele pode exercer sua capacidade 

inventiva tanto com a matéria, quanto na construção de ideias gerais que favorecem 

a vida social, que interessam à especulação pura, ou, lhe proporcionam o prazer. 

(INT2) (BERGSON, 2006, p. 66-67). 

Por serem um arranjo de elementos preexistentes, as ideias novas, 

resultantes desse trabalho habitual do pensamento, são claras. Não se trata de uma 

criação, que se daria por intuição, mas do que Bergson chama de fabricação (INT2) 

(BERGSON, 2006, p. 27-102). “A inteligência combina e separa; ela arranja, 

desarranja, coordena; ela não cria” (Pmud) (BERGSON, 2006, p. 153). Mas é a 

inteligência que nos garante lidar com a matéria, desenvolver a técnica (que 

manipula) e a ciência (que pensa). 

A natureza predestinou o homem à vida social por meio do que Bergson 

chama de inteligência geral. Diz ele: “[...] o objetivo essencial da sociedade é inserir 

uma certa fixidez na mobilidade universal” (INT2) (BERGSON, 2006, p. 92). 

                                                 

1
 Para Coelho (1998-1999, p.155-156), na filosofia de Bergson instinto e inteligência 

corresponderiam a duas linhas evolutivas divergentes e bem-sucedidas, sendo intuição sinônimo 

de instinto associado à simpatia. O autor faz referência ao texto L’évolution créative, publicado em 

1991 (p. 129-177), pela PUF, para afirmar, com as palavras de Bergson, que “a inteligência e o 

instinto implicam duas espécies de conhecimento radicalmente diferentes”, “Instinto é simpatia”. 

Em Les deux sources de la morale et de la religion Bergson, apud Coelho, escreveu que “em 

torno do instinto animal, persistiu uma franja de inteligência”, enquanto “a inteligência humana foi 

aureolada pela intuição”. Conforme Coelho, “a intuição é o instinto acrescido de consciência e de 

reflexão – atributos da inteligência –, ampliado e aprimorado, graças à presença da inteligência”. 

Citando Bergson, ainda em L’évolution créative (p. 178): a intuição “[...] é o instinto que se tornou 

desinteressado, consciente de si mesmo, capaz de refletir sobre seu objeto e de o ampliar 

indefinidamente”. Buscamos demonstrar, com essa nota, que também a intuição, para Coelho, 

tem origem na evolução, mas enquanto a inteligência nos faz repetir e aplicar o que fora 

construído socialmente, a intuição é o impulso que nos faz criar. 



29 

Contudo, se uma lógica conservadora rege o pensamento em comum, há uma 

inteligência estrita que ele faz questão de distinguir: 

A inteligência geral, faculdade de arranjar “racionalmente” os 

conceitos e de manejar convenientemente as palavras, deve portanto 

concorrer para a vida social, assim como a inteligência no sentido 

mais estrito, função matemática do espírito, preside ao conhecimento 

da matéria (INT2) (BERGSON, 2006, p. 92-93). 

A inteligência estrita concorre ao conhecimento da matéria. Ele escreve: a 

“inteligência tornada precisada em ciência se torna espírito matemático, físico, 

biológico, e substitui as palavras por signos mais apropriados” (INT2) (BERGSON, 

2006, p. 93). 

Embora marcadas as diferenças entre a inteligência geral e a específica, 

Bergson defende que “O desenvolvimento normal da inteligência efetua-se portanto 

na direção da ciência e da tecnicidade” (INT2) (BERGSON, 2006, p. 88). Ele diz: 

Nossa inteligência é o prolongamento de nossos sentidos. Antes de 

especular, é preciso viver, e a vida exige que tiremos partido da 

matéria, seja com nossos órgãos, que são utensílios naturais, seja 

com os utensílios propriamente ditos, que são órgãos artificiais. Muito 

antes que tivesse havido uma filosofia e uma ciência, o papel da 

inteligência já era o de fabricar instrumentos e guiar a ação de nosso 

corpo sobre os corpos circundantes. A ciência levou esse trabalho da 

inteligência bem mais longe, mas não mudou sua direção. Visa, 

antes de tudo, tornar-nos senhores da matéria: (INT2) (BERGSON, 

2006, p. 36-37). 

Ainda que atribua um objeto e um método para a ciência (a matéria e a 

análise), Bergson acentua um limite para o conhecimento científico. A ciência elimina 

a duração, uma vez que visa a matéria e a ação sobre ela – essa é a consequência 

da sua função. “Seu papel é prever. Ela extrai e retém do mundo material aquilo que 

é suscetível de repetir-se e de ser calculado, por conseguinte aquilo que não dura” 

(INT1) (BERGSON, 2006, p. 5). A ciência positiva, por exemplo, passa 

imediatamente para a análise – não lida com fragmentos de coisas, mas fragmentos 

de símbolos (IM) (BERGSON, 2006, p. 183-234). 



30 

Isso não significa, entretanto, que Bergson, sendo favorável à percepção e à 

intuição, tenha sido contrário à análise. Ele afirmava, inclusive, ser simpático ao 

homo sapiens e ao homo faber, que tendem ao conhecimento e manipulação da 

matéria. (INT2) (BERGSON, 2006, p. 95). A ciência, em especial, poderia se valer da 

inteligência estrita para atingir a matéria, e até mesmo partir da intuição para atingir a 

análise. 

Na segunda parte da Introdução, Bergson apresenta de forma concisa as 

diferenças entre a análise e a intuição. Encerramos essa seção apresentando seu 

discurso: 

Há no entanto um sentido fundamental: pensar intuitivamente é 

pensar em duração. A inteligência parte ordinariamente do imóvel e 

reconstrói como pode o movimento com imobilidades justapostas. A 

intuição parte do movimento, põe-no, ou antes, percebe-o como a 

própria realidade e não vê na imobilidade mais que um momento 

abstrato, instantâneo que nosso espírito tomou de uma mobilidade. A 

inteligência brinda-se ordinariamente com coisas, entendendo com 

isso algo estável, e faz da mudança um acidente que lhe viria por 

acréscimo. Para a intuição, o essencial é a mudança: quanto à coisa, 

tal como a inteligência a entende, ela é um corte praticado no meio 

do devir e erigido por nosso espírito em substituto do conjunto. O 

pensamento representa-se ordinariamente o novo como um novo 

arranjo de elementos preexistentes; para ele, nada se perde, nada se 

cria. A intuição, vinculada a uma duração que é crescimento, nela 

percebe uma continuidade ininterrupta de imprevisível novidade; ela 

vê, ela sabe que o espírito retira de si mesmo mais do que possui, 

que a espiritualidade consiste justamente nisso e que a realidade, 

impregnada de espírito, é criação. O trabalho habitual do 

pensamento é fácil e prolonga-se tanto quanto quisermos. A intuição 

é árdua e não poderia durar. Intelecção ou intuição, o pensamento 

sem dúvida emprega sempre a linguagem; e a intuição, como todo 

pensamento, acaba por se alojar em conceitos: duração, 

multiplicidade qualitativa ou heterogênea, inconsciente - diferencial, 

mesmo, se tomarmos a noção tal como era no começo. Mas o 

conceito de origem intelectual é de imediato claro, pelo menos para 

um espírito que possa despender o esforço necessário, ao passo que 

a idéia provinda de uma intuição começa de ordinário por ser 

obscura, seja lá qual for nossa força de pensamento. (INT2) 

(BERGSON, 2006, p. 32-33). 

 



31 

2.1.4 Podemos ir da mobilidade à fixidez, mas não o inverso 

IV. [...] Em outros termos, vê-se como conceitos fixos podem ser 

extraídos por nosso pensamento da realidade móvel; mas não há 

nenhum meio de reconstituir, com a fixidez dos conceitos, a 

mobilidade do real. [...] (IM) (BERGSON, 2006, p. 220). 

Bergson inicia a proposição do princípio IV de seu método destacando as 

dificuldades da metafísica e apontando a proveniência de tais dificuldades – 

criticando, sobretudo, o dogmatismo por tentar a reconstituição da mobilidade por 

meio da imobilidade. “As dificuldades inerentes à metafísica, as antinomias que ela 

levanta, as contradições nas quais ela cai, a divisão em escolas antagonistas e as 

posições irredutíveis entre sistemas” (IM) (BERGSON, 2006, p. 219-220), proveriam: 

a) “do fato que aplicamos ao conhecimento desinteressado do real os 

procedimentos dos quais nos servimos correntemente com um objetivo 

de utilidade prática” (IM) (BERGSON, 2006, p. 220). 

b) “do fato de que nos instalamos no imóvel para surpreender o movente 

em sua passagem, ao invés de nos recolocarmos no movente para 

atravessar com ele as posições imóveis” (IM) (BERGSON, 2006, p. 

220). 

c) “do fato de que pretendemos reconstituir a realidade, que é tendência 

e, por conseguinte, mobilidade, com os perceptos e os conceitos que 

têm por função imobilizá-la” (IM) (BERGSON, 2006, p. 220). 

Em “Introdução à metafísica” Bergson defende que o conceito pode ser 

extraído por nosso pensamento da realidade móvel, mas não podemos reconstituir a 

mobilidade com conceitos rígidos e já feitos que têm por função imobilizá-la. É a 

intuição, mesmo durando apenas um instante, que se instala no movente. Ela é o ato 

gerador do qual descem os conceitos. (IM) (BERGSON, 2006, p. 183-234). 

O que significa que a análise opera sobre o imóvel, ao passo que a 

intuição se instala na mobilidade ou, o que dá no mesmo, na 

duração. [...] Nunca será demais repeti-lo: da intuição podemos 



32 

passar para a análise, mas não da análise para a intuição (IM) 

(BERGSON, 2006, p. 209). 

Portanto, não é possível ir das paradas ao movimento por via da 

composição, mas podemos ir “do movimento para a desaceleração e para a 

imobilidade!” (IM) (BERGSON, 2006, p. 211). No entanto, muitos filósofos tendem a 

partir dos conceitos para aplicá-los ao movente: 

Mas querer penetrar com eles até na natureza íntima das coisas é 

aplicar à mobilidade do real um método que foi feito para fornecer 

pontos de vista imóveis sobre ela. É esquecer que, se a metafísica é 

possível, ela só pode ser um esforço para escalar de volta a 

inclinação natural do trabalho do pensamento, um esforço para 

instalar de imediato, por uma dilatação do espírito, na coisa que se 

estuda, enfim, para ir da realidade aos conceitos e não mais dos 

conceitos à realidade (IM) (BERGSON, 2006, p. 213). 

E, se não há como partir dos conceitos para atingir o real, a filosofia tem que 

estar acima das escolas: 

Enfim, a filosofia assim definida não consiste em escolher entre 

conceitos e em tomar partido por uma escola, mas em ir buscar uma 

intuição única da qual descemos com igual propriedade para os 

diversos conceitos, por nos termos colocado acima das divisões de 

escolas (IM) (BERGSON, 2006, p. 204). 

 

Empirismo e racionalismo, por exemplo, distintos, não atingem o eu que 

dura. O primeiro enfatiza a multiplicidade da duração e considera a possibilidade de 

reconstituir a pessoa com estados psicológicos. O segundo associa o eu a um 

espaço vazio, afirmando uma unidade da vida psicológica para além dos estados 

psicológicos. A divisão dessas escolas decorre da análise, dos pontos de vista. Para 

Bergson, a vida movente da pessoa, intuída, não é apenas multiplicidade, unidade, 

ou a síntese de ambas: “[...] nenhuma mistura desses conceitos entre si, insistimos, 

daria algo que se assemelhe à pessoa que dura” (IM) (BERGSON, 2006, p. 204). “A 

duração interior é a vida contínua de uma memória que prolonga o passado no 

presente [...]. Sem essa sobrevivência do passado no presente, não haveria 

duração, mas apenas instantaneidade” (IM) (BERGSON, 2006, p. 207-208). 



33 

Examinando de perto as opiniões das escolas antagonistas a 

respeito da duração, veríamos que diferem apenas pelo fato de 

atribuírem a um ou ao outro desses dois conceitos uma importância 

capital. Prendem-se umas ao ponto de vista do múltiplo [...]. As 

outras, pelo contrário, erigem a unidade da duração em realidade 

concreta. [...] Na primeira hipótese, temos um mundo suspenso no ar 

[...]. Na segunda, temos um infinito de eternidade abstrata [...] (IM) 

(BERGSON, 2006, p. 216). 

Aplicando os procedimentos de conhecer a vida prática ao conhecimento 

desinteressado, os filósofos tentam transformar em símbolos aquilo que é 

perfeitamente o que é, cuja apreensão é indivisível e simples. Prolongam o discurso 

ao infinito e não retornam à coisa mesma, atendo-se antes aos conceitos que ao 

objeto que buscam conhecer (IM) (BERGSON, 2006, p. 183-234). 

Mas seria possível, para Bergson, constituir uma filosofia progressista, liberta 

das disputas que opõem as escolas, assim como dos termos artificiais (IM) 

(BERGSON, 2006, p. 221). Uma filosofia que se daria pela cooperação, criação e 

precisão. Falaremos sobre precisão de maneira mais específica na subseção “2.1.8 

O conhecimento intuitivo é preciso”. 

 

2.1.5 As demonstrações da relatividade do nosso conhecimento decorrem da 

tendência de aplicar conceitos às coisas 

V. [...] As  demonstrações que foram dadas da relatividade de nosso 

conhecimento estão portanto maculadas por um vício original: 

supõem, como o dogmatismo que atacam, que todo conhecimento 

deve necessariamente partir de conceitos de contornos definidos 

para agarrar com eles a realidade que flui. [...] (IM) (BERGSON, 

2006, p. 220). 

Bergson desenvolve uma crítica aos filósofos que, presos à operação 

habitual do pensamento, não conseguiram constituir uma filosofia da mobilidade. Se 

não conseguiram representar a novidade radical e a imprevisibilidade, seria por esse 

motivo: “Nenhum deles procurou atributos positivos no tempo.” (INT1) (BERGSON, 

2006, p. 12). Pelo contrário, muitos filósofos tentaram sair da esfera da mudança, 

elevando-se acima do tempo a fim de evitar as contradições geradas pela aplicação 



34 

da inteligência à intuição do movimento (Pmud) (BERGSON, 2006, p. 161-162). O 

primeiro deles teria sido Zenão: 

A metafísica data do dia em que Zenão de Eléia assinalou as 

contradições inerentes ao movimento e à mudança tal como a 

inteligência se os representa. [...] Foi assim que a metafísica foi 

levada a procurar a realidade das coisas acima do tempo, para além 

daquilo que se move e que muda, fora, por conseguinte, daquilo que 

nossos sentidos e nossa consciência percebem. Desde então, a 

metafísica já não podia ser mais que um arranjo de conceitos mais 

ou menos artificial, uma construção hipotética. Pretendia ultrapassar 

a experiência; na verdade, não fazia mais que substituir a 

experiência movente e plena, suscetível de um aprofundamento 

crescente e, portanto, prenhe de revelações, por um extrato fixado, 

ressequido, esvaziado, um sistema de idéias gerais abstratas, 

retiradas dessa mesma experiência, ou antes, de suas camadas 

mais superficiais (INT1) (BERGSON, 2006, p. 10-11). 

Em INT2 Bergson demonstra como os filósofos abandonaram o movente a 

fim de sair do tempo, por acreditarem que a relatividade do conhecimento seria 

decorrente da mobilidade e não da própria aplicação da inteligência ao movente. Ele 

explica: 

Numerosos são os filósofos que sentiram a incapacidade do 

pensamento conceitual em atingir o fundo do espírito. Numerosos, 

por conseguinte, aqueles que falaram de uma faculdade supra-

intelectual de intuição. Mas, como acreditaram que a inteligência 

operava no tempo, concluíram a partir daí que ultrapassar a 

inteligência consistia em sair do tempo. Não viram que o tempo 

intelectualizado é espaço, que a inteligência trabalha sobre o 

fantasma da duração, e não sobre a própria duração, que a 

eliminação do tempo é o ato habitual, normal, banal, de nosso 

entendimento, que a relatividade de nosso conhecimento do espírito 

provém precisamente disso e que, desde então, para passar da 

intelecção à visão, do relativo ao absoluto, não há que sair do tempo 

(já saímos dele); cabe, pelo contrário, reinserir-se na duração e 

recuperar a realidade na mobilidade que é a sua essência (INT2) 

(BERGSON, 2006, p. 27-28). 

Os símbolos não conseguem compor o real. Por isso Bergson não é 

simpático ao que ele chama de Homo loquax, “cujo pensamento, quando ele pensa, 

é apenas uma reflexão sobre sua palavra” (INT2) (BERGSON, 2006, p. 95). Atribui, a 



35 

esse tipo de atitude, muitos dos erros da metafísica, inclusive, a elaboração de 

pseudos problemas baseados apenas em raciocínios. Como, por exemplo, os dois 

que se seguem. 

Dois pseudos problemas da metafísica fizeram os filósofos irem do vazio ao 

pleno. “O primeiro consiste em se perguntar por que há ser, por que algo ou alguém 

existe” (PR) (BERGSON, 2006, p. 110). Esse problema não deveria ser posto e não 

será resolvido. Supõe-se um nada que precederia o ser. Considera-se o vazio 

absoluto ao invés do pleno das coisas. Seria um absurdo. O segundo pergunta: “Por 

que o universo é ordenado? Como se impõe a regra ao irregular, a forma à matéria?” 

(PR) (BERGSON, 2006, p. 112). A ideia de desordem absoluta traduz o movimento 

do espírito que, para marcar o lugar onde está, prefere indicar o ponto onde não 

está. Formula-se o que é em termos daquilo que poderia ou deveria ser. Os 

metafísicos, assim, supõem que o possível precede a existência do real, que o 

possível é menos que o real (PR) (BERGSON, 2006, 103-121). 

Sendo assim, seria preciso inverter a direção habitual do trabalho do 

pensamento. 

 

2.1.6 Filosofar é inverter a direção habitual do trabalho do pensamento 

VI. [...] Filosofar consiste em inverter a direção habitual do trabalho 

do pensamento (IM) (BERGSON, 2006, p. 221). 

Em “Introdução à metafísica” Bergson (BERGSON, 2006, 205-225) diz que 

“a filosofia deveria ser um esforço no sentido de ultrapassar a condição humana” 

(BERGSON, 2006, p. 225). Seria preciso inverter o sentido da operação pela qual 

habitualmente pensamos, ultrapassar este modus operandi de nossa inteligência, se 

libertar dos termos artificiais e romper com os símbolos. Ele explica como proceder: 

É verdade que, para tanto, cabe proceder a uma inversão do trabalho 

habitual da inteligência. Pensar consiste normalmente em ir dos 

conceitos às coisas e não das coisas aos conceitos.[...] Mas 

transportar esse modus operandi para a filosofia, ir, aqui também, 

dos conceitos para a coisa, utilizar, para o conhecimento 

desinteressado de um objeto que, desta vez, visamos atingir em si 

mesmo, uma maneira de conhecer que se inspira num interesse 



36 

determinado e que consiste por definição numa vista tomada 

exteriormente de um objeto, é dar as costas ao objetivo que se 

visava, é condenar a filosofia a um eterno dilaceramento entre as 

escolas, é instalar a contradição no próprio coração do objeto e do 

método. (IM) (BERGSON, 2006, p. 205-207) 

“A metafísica é portanto a ciência que pretende passar-se de símbolos” (IM) 

(BERGSON, 2006, p. 188). Pois o objeto que o filósofo pretende agarrar, o real, não 

está nos conceitos. 

Os diversos conceitos que formamos das propriedades de uma 

coisa, portanto, desenham em volta dela outros tantos círculos bem 

mais largos, nenhum dos quais se aplica a ela exatamente. [...] Ou a 

metafísica é apenas esse jogo de ideias ou então, se é uma 

ocupação séria do espírito, é preciso que transcenda os conceitos 

para chegar à intuição. Decerto os conceitos são-lhe indispensáveis 

[...]. Mas ela só é propriamente ela mesma quando ultrapassa o 

conceito, ou pelo menos quando se liberta dos conceitos rígidos e já 

prontos para criar conceitos bem diferentes daqueles que 

manejamos, quero dizer, para criar representações flexíveis, móveis, 

quase fluidas, sempre prontas a se moldarem pelas formas fugidias 

da intuição (IM) (BERGSON, 2006, p. 194-195). 

A tensão, a reflexão e a concentração são características desta inversão da 

direção habitual do trabalho do pensamento proposta para a experiência filosófica. 

Uma solução na filosofia não poderá ser deduzida de outra, uma verdade nova não 

será obtida pelo prolongamento de outra (INT2) (BERGSON, 2006, p. 29). A 

metafísica proposta por Bergson é experiência e por isso requer um esforço 

inteiramente novo para cada novo problema, uma explicação exclusiva para cada 

coisa (INT2) (BERGSON, 2006, p. 28-29). “Bem menos cômoda será a posição da 

metafísica verdadeira” (INT2) (BERGSON, 2006, p. 48). 

Para Bergson, a filosofia é metafísica e a metafísica verdadeira é 

experiência. Seu objeto é principalmente o espírito. Essa ciência do espírito tem 

como método antes de tudo a intuição. Trata-se de uma metafísica intuitiva, uma 

metafísica do mundo no qual vivemos – que, seguindo as ondulações do real, pode 

ser mais instrutiva (INT2) (BERGSON, 2006, p. 27-102). 



37 

Ao inverter a inclinação de nossa inteligência poderíamos voltar à percepção  

estendê-la, alargá-la. Em “A percepção da mudança”, Bergson fala em “revivificação 

da nossa faculdade de perceber” (Pmud) (BERGSON, 2006, p. 163). 

Quase concluindo a segunda parte da introdução de “O pensamento e o 

movente”, constata: 

Nossa iniciação ao verdadeiro método filosófico data do dia em que 

rejeitamos as soluções verbais, tendo encontrado na vida interior um 

primeiro campo de experiência (INT2) (BERGSON, 2006, p. 101). 

 

2.1.7 Metafísica é qualitativa 

VII. [...] um dos alvos da metafísica é operar diferenciações e 

integrações qualitativas (IM) (BERGSON, 2006, p. 223). 

A metafísica não visa a aplicação, por isso poderá e o mais das vezes 

deverá abster-se dos símbolos. Em comparação com a ciência, ela perderá em 

utilidade e em rigor. Conquistará, ao invés disso, alcance e extensão (IM) 

(BERGSON, 2006, p. 183-234). 

O contato com a continuidade e a mobilidade real permite, ao metafísico, 

encontrar objetos intraduzíveis em símbolos – operar com o qualitativo, 

prosseguindo no sentido da realidade concreta (IM) (BERGSON, 2006, p. 183-234). 

Abrimos um parêntese, aqui, para trazer à discussão o que propõe Bergson 

na sua Introdução. Ciência e metafísica, para ele, têm igual valor e podem tocar o 

fundo da realidade, inclusive, podem pôr-se à prova uma à outra. Sendo que a 

ciência atinge a matéria e a metafísica atinge o espírito. Cada uma lida com uma 

experiência específica: por meio de objetos e métodos diferentes (INT2) 

(BERGSON, 2006, p. 35-47). 

Dêem-lhes, pelo contrário, objetos diferentes, a matéria para a 

ciência e o espírito para a metafísica: como o espírito e a matéria se 

tocam, metafísica e ciência poderão, ao longo de toda a sua 

superfície comum, pôr-se à prova uma à outra, esperando que o 

contato se tome fecundação. Os resultados obtidos dos dois lados 

irão confluir, uma vez que a matéria conflui com o espírito (INT2) 



38 

(BERGSON, 2006, p. 47). 

A qualidade, reivindicada por Bergson para a Metafísica, também está 

presente na experiência científica e matemática. A quantidade, diz ele, é qualidade 

em estado nascente para os matemáticos. Já os cientistas, conseguem tocar o 

movente em um impulso primeiro para em seguida desenvolver suas teorias. Mas o 

filósofo, tendo em vista a qualidade, deverá retornar ao contato direto com o 

movente por todo o seu percurso filosófico – assim será seu caminho em busca da 

precisão. 

 

2.1.8 O conhecimento intuitivo é preciso 

VIII. [...] É relativo o conhecimento simbólico por conceitos 

preexistentes que vai do fixo para o movente, mas não o 

conhecimento intuitivo que se instala no movente e adota a vida 

mesma das coisas. [...] (IM) (BERGSON, 2006, p. 224). 

Há, no pensamento de Bergson, uma preocupação com a precisão da 

filosofia. Se pelo prolongamento dos discursos a filosofia chega a ideias 

antagônicas, geradas pelo exercício da linguagem, por meio da intuição ela poderia 

voltar-se às coisas mesmas, de maneira direta e precisa. Os filósofos, na metafísica 

do concreto (intuitiva), poderiam cooperar uns com os outros, assim como fazem os 

cientistas, na direção de uma filosofia mais precisa. 

Parece-nos que esta precisão filosófica seria qualitativa, não se trata da 

previsão atribuída à ciência. A intuição é força, ela é quem gera, tanto na ciência, 

quanto na filosofia e não pode ser esquecida. Mas a ciência segue na análise e a 

filosofia deveria seguir, para Bergson, na direção do concreto. Portanto, a precisão 

filosófica se dá pelo contato direto com o movente. 

Bergson nos fala muitas vezes desse contato direto e sugere que possamos 

atingir precisamente o objeto, como nessa passagem da primeira introdução (INT1) 

(BERGSON, 2006, p. 3-25). 

Mas se começarmos por afastar os conceitos já prontos, se nos 

brindamos com uma visão direta do real, se subdividimos então essa 

realidade levando em conta suas articulações, os conceitos novos 



39 

que de um modo ou de outro teremos de formar para nos exprimir 

serão desta vez talhados na exata medida do objeto [...] (INT1) 

(BERGSON, 2006, p. 25) 

Mas um filósofo não está obrigado a construir toda a filosofia a partir da sua 

intuição, pelo contrário, deve estar sempre pronto a reinstituir-se como estudante e a 

colaborar com os demais no caminho da precisão. Pois o verdadeiro filósofo 

investigador, quando critica uma ideia filosófica, não utiliza apenas o artifício da 

inteligência, sua crítica consiste em um novo estudo direto da coisa mesma, ainda 

mais aprofundado (INT2) (BERGSON, 2006, p. 76-94). 

Dizíamos que é preciso levar a filosofia a uma precisão mais alta, pô-

la em condições de resolver problemas mais especiais, fazer dela a 

auxiliar e, se preciso for, a reformadora da ciência positiva. Nada de 

grande sistema que abarca todo o possível e, por vezes, também o 

impossível! Contentemo-nos com o real, matéria e espírito. Mas 

peçamos a nossa teoria que o abrace tão estreitamente que entre ela 

e ele nenhuma outra interpretação possa se imiscuir. Só haverá 

então uma filosofia, como só há uma ciência. Ambas serão feitas por 

um esforço coletivo e progressivo (INT2) (BERGSON, 2006, p. 73). 

Essa metafísica, precisa, não descobre um problema, mas inventa, uma vez 

que ele poderia não ter surgido nunca. Os problemas filosóficos, muitas vezes, são 

apenas questões de léxico, que motivam a investigação das palavras empregadas 

por outros escritores. Busca-se, na resolução de problemas dessa natureza, ajustar 

convenções (INT2) (BERGSON, 2006, p. 55). Bergson alerta: “Raciocinar sobre 

idéias abstratas é fácil [...]. Aprofundar intuitivamente o espírito é talvez mais árduo” 

(INT2) (BERGSON, 2006, p. 75). 

Por isso o artifício dialético adormece a atenção e dá a ilusão de avançar: 

A filosofia a ela se abandona ingenuamente quando é dialética pura, 

isto é, tentativa de construir uma metafísica com os conhecimentos 

rudimentares que encontramos armazenados na linguagem. 

Continua a fazê-lo quando erige certas conclusões extraídas de 

certos fatos em “princípios gerais” aplicáveis ao resto das coisas  

(INT2) (BERGSON, 2006, p. 101-102). 



40 

Atingir a precisão filosófica, portanto, nos leva à criação de problemas, pois 

um problema, para Bergson, assim que puder ser bem posto, estará resolvido (INT2) 

(BERGSON, 2006, p. 54-55). Com as palavras de Bergson: 

Mas a verdade é que se trata, na filosofia e mesmo alhures, de 

encontrar o problema e, por conseguinte, de pô-lo muito mais do que 

de resolvê-lo. Pois um problema especulativo está resolvido assim 

que é bem posto. Entendo com isso que a sua solução existe então 

imediatamente, ainda que possa permanecer escondida e, por assim 

dizer, encoberta: só falta, então, descobri-la. Mas pôr o problema não 

é simplesmente descobrir, é inventar. [...] Posição e solução do 

problema estão bem perto aqui de se equivaler: os verdadeiros 

grandes problemas só são postos quando estão resolvidos (INT2) 

(BERGSON, 2006, p. 54-55). 

2.1.9 A crítica da razão pura cai no erro de relativizar o conhecimento 

IX. Enfim, toda a Crítica da razão pura acaba estabelecendo que o 

platonismo, ilegítimo caso as Idéias sejam coisas, torna-se legítimo 

caso as ideias sejam relações, e que a idéia já feita, uma vez 

reconduzida assim do céu para a terra, é realmente, como o que 

queria Platão, o fundo comum do pensamento e da natureza. Mas 

toda a Crítica da razão pura repousa também sobre este postulado 

de que nosso pensamento é incapaz de qualquer outra coisa além de 

platonizar, isto é, de vazar toda experiência possível em moldes 

preexistentes (IM) (BERGSON, 2006, p. 230). 

O método filosófico proposto por Bergson critica, em grande medida, as 

ideias de Immanuel Kant registradas no texto “Crítica da razão pura”. Para Bergson, 

mesmo tendo criticado a metafísica antiga, Kant impôs limites ao conhecimento das 

coisas mesmas 2. 

Ele inicia sua introdução ressaltando a impossibilidade intuitiva considerada 

por Kant: 

                                                 

2
 Camille Riquier considera que Bergson não seria um adversário de Kant. Sua intenção seria 

retomar a metafísica considerando as críticas kantianas. Kant combateu as ilusões presentes na 

metafísica dos antigos e reconheceu a intuição e a inteligência como duas vias possíveis para a 

filosofia, no entanto atribuiu à intuição o “jogo de ideias” meramente conceitual da antiga 

metafísica. (RIQUIER, 2017, p. 1-26) 



41 

Kant havia estabelecido, dizia-se, que nosso pensamento se exerce 

sobre uma matéria espalhada antecipadamente no Espaço e no 

Tempo e desse modo preparada especialmente para o homem: a 

“coisa em si” escapa-nos; seria preciso, para atingi-la, uma faculdade 

intuitiva que não possuímos (INT1) (BERGSON, 2006, p. 24). 

Kant, diz Bergson: 

Estabeleceu definitivamente que, se a metafísica é possível, só pode 

ser por um esforço de intuição. Só que, tendo provado que apenas a 

intuição seria capaz de nos dar uma metafísica, acrescentou: essa 

intuição é impossível. (Pmud) (BERGSON, 2006, p. 161). 

Se a ciência seria possível para Kant, a metafísica, enquanto apreensão 

intuitiva do espírito, como propõe Bergson, seria impossível: 

Todo o alvo da Crítica da razão pura, com efeito, é explicar como 

uma ordem definida vem se acrescentar a materiais que são 

supostos incoerentes. E sabe-se com que preço ela nos faz pagar 

essa explicação: o espírito humano imporia sua forma a uma 

"diversidade sensível" vinda não se sabe de onde; a ordem que 

encontramos nas coisas seria aquela que nós mesmos pomos nelas. 

De modo que a ciência seria legítima, mas relativa à nossa faculdade 

de conhecer, e a metafísica impossível, uma vez que não haveria 

conhecimento fora da ciência (INT2) (BERGSON, 2006, p. 72). 

 

2.2 SE DEVEMOS NOS ABSTER DOS SÍMBOLOS, PARA QUE ESCREVEMOS E 

LEMOS FILOSOFIA, ENTÃO? 

 

Esta seção tem como referência principal a conferência “A intuição filosófica” 

(IF), pronunciada em 1911, por Bergson, no Congresso Filosófico de Bolonha 

(BERGSON, 2006, p-123-148). Justificaremos, por meio dela, os motivos pelos quais 

escrevemos, lemos e defendemos a mediação da escrita e da leitura dos discursos 

filosóficos.  

Apesar da escrita e da leitura de filosofias não serem absolutamente 

indispensáveis à intuição, elas contribuem para que atinjamos o novo. Nós podemos 

retornar à imagem que desceu da intuição ao tentar traduzi-la em símbolos, 



42 

escrevendo. Já na leitura, podemos atingir o fundo de uma doutrina filosófica: a 

imagem que motivou o filósofo a escrever. Escrita e leitura facilitam ainda a 

cooperação progressista, por meio da qual os filosofantes buscam entendimento a 

partir do contato com a vida e colaboram uns com os outros para a criação filosófica. 

Escrever e ler, todavia, requer competências linguísticas específicas. Neste 

sentido, devemos reconhecer a dificuldade de algumas pessoas para atravessar o 

texto escrito e atingir o fundo de uma doutrina filosófica, sobretudo no que tange às 

peculiaridades do vocabulário filosófico menos popular. O saber filosófico legitimado 

pela academia é disseminado em códigos complexos e muitas vezes está associado 

à capacidade de compreender os textos. Isto não torna o “filósofo profissional” mais 

profundo que os demais, mas pode torná-lo menos filosofante, caso se transforme 

em um mero comentador da literatura filosófica. 

Se Bergson defende a possibilidade de lermos e escrevermos em sua 

metodologia, também nos alerta sobre aqueles que transformam a filosofia em um 

trabalho de análise de textos. 

Para Bergson a essência da filosofia é o espírito de simplicidade, possível e 

acessível aos que buscam, por meio da intuição, da qual resultam as doutrinas da 

filosofia, atingir a vida. Entretanto constata, na época, que alguns professores de 

filosofia, em vez de buscarem essa simplicidade, investiam seus esforços em 

estudar uma doutrina filosófica dando a volta no pensamento do filósofo. Seria 

comum a esses professores realizarem o trabalho de comparação. 

O trabalho de comparação é um esforço prévio para recompor uma filosofia 

com aquilo que não é ela e para ligá-la àquilo que havia à sua volta, porém, sem 

atingir o que ela é verdadeiramente. Uma tentativa de reconduzir o novo ao antigo, 

como o desvendamento de uma composição de ideias agregadas. Seria possível, a 

partir desse trabalho, encontrar a ordem na complicação: “uma síntese mais ou 

menos original das ideias em meio às quais o filósofo viveu” (IF) (BERGSON, 2006, 

p. 124). 

Bergson não nega a importância do estudo dos textos na sua proposta 

metodológica, afinal, avançando nos estudos podemos verem-se interpenetrar as 

teses do autor estudado e compreender sua originalidade. Mas a comparação: 

[...] tem o inconveniente de manter nossa atenção voltada para a 



43 

complicação exterior do sistema e para aquilo que ele pode ter de 

previsível em sua forma superficial, ao invés de nos convidar a um 

contato direto com a novidade e a simplicidade de seu fundo (IF) 

(BERGSON, 2006, p. 128-129). 

Chegar ao todo e à originalidade do filósofo por meio do trabalho de 

comparação não significa ter chegado ao fundo de uma doutrina. 

Atendo-nos às doutrinas quando já formuladas, à síntese na qual 

parecem então abarcar as conclusões das filosofias anteriores e o 

conjunto dos conhecimentos conquistados, corremos o risco de não 

mais perceber aquilo que há de essencialmente espontâneo no 

pensamento filosófico [...] Mas um contato freqüentemente renovado 

com o pensamento do mestre pode nos levar, por uma impregnação 

gradual, a um sentimento inteiramente diferente (IF) (BERGSON, 

2006, p. 123-124). 

Para Bergson a intuição é o que há de mais preciso em um sistema. É ela 

quem gera uma doutrina filosófica. Além de simples, a intuição é concreta, 

espontânea, e, é traduzida em imagem. 

A imagem é uma sombra fugidia da intuição – intermediária entre a 

simplicidade da intuição concreta e a complexidade das abstrações. Seria o fundo de 

uma doutrina, livre das condições de tempo e lugar. Bergson diz que ela “é quase 

matéria pelo fato de ainda se deixar ver e quase espírito pelo fato de não se deixar 

mais tocar” (IF) (BERGSON, 2006, p. 136). 

Nesse ponto, encontra-se algo simples, infinitamente simples, tão 

extraordinariamente simples que o filósofo nunca conseguiu dizê-lo. 

E é por isso que falou por toda sua vida. [...] Toda a complexidade de 

sua doutrina, que pode ir ao infinito, não é portanto mais que a 

incomensurabilidade entre sua intuição simples e os meios de que 

dispunha pra exprimi-la (IF) (BERGSON, 2006, p. 125). 

A primeira característica da imagem é a potência de negação. A intuição 

principia negando: ela proíbe. Por isso a primeira manobra do filósofo, quando nada 

há de definitivo em sua doutrina, é rejeitar certas coisas definitivamente, como 

ocorria, por exemplo, com o demônio de Sócrates. Trata-se da experiência do 

sentimento de impossibilidade, que, de forma decisiva, nega os raciocínios e 

considera que os fatos devem ter sido mal observados. Essa potência leva o filósofo 



44 

de volta para dentro de si, quando, mesmo seguindo deduções, em uma lógica 

retilínea, experimenta o sentimento de impossibilidade. Os ziguezagues no 

desenvolvimento de uma doutrina filosófica são feitos de saídas (explicação) e 

retornos (imagem). 

Ao mesmo tempo, há coisas das quais o filósofo sente que está 

inabalavelmente certo. “Haverá de nos tornar certos delas, por nossa vez, à medida 

que souber nos comunicar a intuição da qual extrai sua força” (IF) (BERGSON, 

2006, p. 142). 

Para comunicar essas imagens, que seguem o filósofo na evolução do seu 

pensamento, ele as traduz em expressão conceitual. Trata-se de uma explicação 

que exprime o novo em função do antigo, por meio dos símbolos que dispõe. Ou 

seja, o novo, intuído, se manifesta através de ideias já prontas que o filósofo 

encontra à sua frente e arrasta em seu movimento. A expressão conceitual é apenas 

a forma de uma doutrina e não o seu fundo. 

Bergson está certo de que a imagem, depois de traduzida em conceitos, 

pode ser recuperada. Ele explica: 

Qual é essa intuição? Se o filósofo não pôde formulá-la, não seremos 

nós que o conseguiremos. Mas o que conseguiremos recuperar e 

fixar é uma certa imagem intermediária entre a simplicidade da 

intuição concreta e a complexidade das abstrações que a traduzem 

[...] se não é a própria intuição, dela se aproxima bem mais que a 

expressão conceitual, necessariamente simbólica, à qual a intuição 

deve recorrer para fornecer “explicações”. Olhemos bem essa 

sombra: adivinharemos a atitude do corpo que a projeta. E se nos 

esforçarmos no sentido de imitar essa atitude, ou antes, de nela nos 

inserirmos, iremos rever, na medida do possível, aquilo que o filósofo 

viu (IF) (BERGSON, 2006, p. 125-126). 

Se a imagem é uma sombra da intuição, precisamos imitar sua atitude, nos 

inserirmos nela, para rever, na medida do possível, aquilo que o filósofo viu. Mesmo 

sem semelhança material com a original, a imagem recuperada equivale a que 

existiu no pensamento do mestre, como traduções em línguas diferentes (IF) 

(BERGSON, 2006, p. 136). 

À medida que se avança no estudo de uma obra filosófica, a imagem 

mediadora se desenha no espírito do intérprete. Ao recuperá-la é possível se instalar 



45 

no pensamento do filósofo e compreender o novo – momento em que a doutrina se 

transfigura, a complicação diminui, as partes entram umas nas outras e tudo se 

contrai num único ponto, do qual nos aproximamos, mas não atingimos. 

Diz Bergson: “Só temos dois meios de expressão, o conceito e a imagem. É 

em conceitos que o sistema se desenvolve, é em imagem que ele se contrai” (IF) 

(BERGSON, 2006, p. 138). Os conceitos, então, são a análise, e não a síntese. Para 

atingir a síntese, lembramos, é preciso sempre o retorno à imagem – que nos segue 

e nos dá uma direção, negando o que não se pode admitir e afirmando aquilo que se 

pode ter certeza.  

A metafísica, portanto, busca simplificar-se e aproximar-se mais da vida que 

dos textos, “pois a complicação da letra não deve fazer perder de vista a 

simplicidade do espírito” (IF) (BERGSON, 2006, p. 123). Filosofar é um ato simples! 

E o devir, sendo substancial, não precisa de suporte. 

Quanto mais nos imbuirmos dessa verdade, tanto mais nos 

inclinaremos a fazer a filosofia sair da escola e reaproximá-la da vida. 

[...] Caso esse conhecimento se generalize, não é apenas a 

especulação que lucrará. A vida de todos os dias poderá ver-se 

assim reaquecida e iluminada  (IF) (BERGSON, 2006, p. 145-147). 

 

Concluímos aqui, que, se devemos abster-nos dos símbolos para intuir, dele 

dependemos para cooperar na criação de uma filosofia progressista fundada na 

intuição e com potencial para fazer intuir. Afinal, “o movimento característico de todo 

ato de pensamento leva esse pensamento, por uma subdivisão crescente de si 

mesmo, a esparramar-se cada vez mais nos planos sucessivos do espírito até atingir 

o da palavra” (IF) (BERGSON, 2006, p. 139-140). Esta é a tendência do espírito e 

com ela se dá nossa vida social, dependente da inteligência.  

Na próxima seção, discutiremos a iniciação ao método filosófico intuitivo 

bergsoniano no ensino médio, abordando, também, mediações possíveis para a 

leitura e escrita filosóficas. 

 

 

 



46 

3 INICIAÇÃO AO MÉTODO FILOSÓFICO INTUITIVO BERGSONIANO NO 

ENSINO MÉDIO 

 

A partir de “O pensamento e o movente” podemos lançar um novo olhar para 

a aprendizagem de filosofia, com especial atenção à maneira pela qual se dá a 

criação do conhecimento filosófico. E refletir, então, como mediar, ou seja, 

oportunizar melhores condições para que nossa intervenção no ensino de filosofia 

resulte em experiências filosofantes. 

Defendemos que há, no método filosófico desenvolvido por Bergson, uma 

proposta de aprendizagem de filosofia. Não que ele trate especificamente de uma 

aprendizagem mediada por um profissional-professor, ou de uma pedagogia – 

embora aponte reflexões sobre a docência e a educação. Bergson discute, na 

verdade, como experimentamos a filosofia, como desenvolvemos expressões 

conceituais, como atingimos o fundo das doutrinas filosóficas. Estabelece um 

método pelo qual vamos da intuição filosófica ao conceito, assim como dos textos de 

filosofia à intuição. Portanto, aponta maneiras pelas quais podemos criar 

conhecimento em filosofia – aqui consideradas, por nós, como meios de 

aprendizagem. 

Embora não queiramos adotar o método bergsoniano como exclusivo no 

ensino de filosofia, o tomamos como referência nesta pesquisa a fim de discutir o 

aprendizado filosófico intuitivo. Consideramos, seguindo as ideias de Bergson, que 

aprender filosofia é a experiência intuitiva da ação desinteressada do espírito, para a 

compreensão da realidade (a duração real, exterior e espiritual, ou impregnada de 

espiritualidade). 

O ensino de uma metodologia para a aprendizagem filosófica intuitiva parte 

do pressuposto que os estudantes da educação básica podem intuir ideias 

filosóficas. O próprio Bergson nos faz pensar assim ao considerar que: I. há graus de 

intensidade da intuição; II. há graus de profundidade da filosofia; III. o conhecimento 

do espírito reconduzido para a duração real será filosofia. Ele diz: 

Sem dúvida, a intuição comporta muitos graus de intensidade, e a 

filosofia muitos graus de profundidade; mas o espírito que tivermos 

reconduzido para a duração real já viverá a vida intuitiva; e seu 

conhecimento das coisas já será filosofia. (IF) (BERGSON, 2006, p. 



47 

146, grifo nosso). 

Viver a “vida intuitiva” requer, então, uma recondução. Nesta passagem, 

mais especificamente, Bergson está falando de uma recondução do pensamento, 

quando ele vira as costas para a filosofia e segue no senso comum. A atitude do 

pensamento comum, usual, para Bergson, prepara nossa ação sobre as coisas 

partindo da imobilidade, que é apenas aparência. Nesse caso, seria preciso uma 

“meia-volta” para recolocar o pensamento na direção da intuição filosófica. 

Sendo assim, concluímos que a intensidade da intuição, a profundidade da 

filosofia e o conhecimento filosófico não dependem de títulos acadêmicos, mas de 

uma recondução. Por isso, defendemos: é possível intuir na escola, mas também 

fora dela ou das escolas filosóficas – fora da tradição. Consideramos, inclusive, que  

a intuição possa se transformar em impulso filosófico a partir da literatura infantil; 

que a filosofia de um agricultor possa ser intensa e profunda; que o contato com o 

real possa gerar conhecimento filosófico numa comunidade indígena isolada. 

Intuir é humano e possível a todos! É um método, um caminho. Neste caso, 

quanto mais o compreendermos, maiores as condições para reconduzir nossos 

pensamentos à intuição. Aprender e ensinar esse caminho, trilhado por tantos que 

sequer conheceram Bergson, poderá contribuir com a intensidade da intuição, a 

profundidade da filosofia e o contato com a realidade na (ou a partir da) escola. 

Ainda sobre o caminho que leva o “espírito que tivermos reconduzido para a 

duração real” até a intuição filosófica, Bergson completa: 

Ao invés de uma descontinuidade de momentos que se substituiriam 

em um tempo infinitamente dividido, ele perceberá a fluidez contínua 

do tempo real que flui indivisível. Ao invés de estados superficiais 

que viriam sucessivamente recobrir uma coisa indiferente e que 

manteriam com ela a misteriosa relação do fenômeno com a 

substância, ele apreenderá uma única e mesma mudança que vai 

sempre se alongando, como numa melodia, onde tudo é devir, mas 

onde o devir, sendo substancial, não precisa de suporte. Nada mais 

de estados inertes, nada mais de coisas mortas; apenas a mobilidade 

da qual é feita a estabilidade da vida. Uma visão desse gênero, na 

qual a realidade aparece como contínua e como indivisível, está no 

caminho que leva para a intuição filosófica (IF) (BERGSON, 2006, p. 

146-147, grifo nosso). 



48 

Logo, os estudantes da educação básica podem intuir, em intensidades 

distintas e criar filosofias com profundidades diversas, desde que seus pensamentos 

sejam reconduzidos ao contato com o real por meio de um método. Não é demais 

dizer que, como não poderemos intuir pelos estudantes ou ensinar intuições, caberá 

aos docentes que desejam mediar a experiência filosofante intuitiva, ensinar “o 

caminho que leva para a intuição filosófica” – nossa escolha, obviamente, foi pelo 

método bergsoniano, mas não negamos a possibilidade da existência de outros 

métodos afins. 

 

3.1 MEDIAÇÕES 

 

Discutiremos a seguir como iniciar os estudantes no método filosófico 

intuitivo bergsoniano. Apresentamos, para esse fim, algumas mediações que 

favorecem a experiência metafísica intuitiva. Esse conjunto de condições se 

converte, de certa forma, em pressupostos metodológicos de ensino por nós criados, 

inevitavelmente. Embora reconheçamos a simplicidade e lacunas desse conjunto de 

ideias, a construção teórica das mediações nos ofereceu os parâmetros que 

precisávamos para elaboração de nossa intervenção filosófica apresentada na seção 

4. 

Esperamos contribuir, com essas mediações, para que o estudante: 

  

a) inverta a direção habitual do trabalho do pensamento, esforçando-se 

racionalmente contra a tendência de assimilar conhecimentos rígidos e 

de aplicar-lhes às coisas para satisfazer interesses; 

b) revivifique a capacidade de perceber o movente, atingindo as coisas a 

partir da própria experiência; 

c) crie problemas filosóficos, elaborando-os discursivamente por meio dos 

ziguezagues entre a expressão conceitual e o retorno à imagem; 



49 

d) atinja o fundo de uma doutrina filosófica ao se instalar no pensamento 

de um filósofo por meio da leitura, afastando o inconveniente do 

trabalho de comparação. 

e) atinja a imagem descida da intuição de um filósofo, quando traduzida 

em instrumento didático; 

f) coopere com a criação de uma filosofia progressista, expressando-se 

filosoficamente tendo em vista atingir a vida de forma colaborativa, 

junto aos que produzem o saber filosófico e científico. 

Antes de prosseguirmos, destacamos que não se trata de uma receita de 

bolo, assim é a pedagogia. Ao ter essas mediações como referência, o professor 

precisará estar atento à vida na sala de aula, às existências e à mobilidade. Ser 

autêntico nas suas convicções sobre como deve acontecer o ensino e a 

aprendizagem intuitiva. Perceber como se dá a intuição, quais as melhores 

condições para trazer o movente aos estudantes. Criar e deixá-los criar. Deixá-los 

falar e ouvi-los. 

Ao buscar compreender a formação dos professores sob a ótica do 

pensamento bergsoniano, Tatiana Cristina (ARAÚJO, 2018) destacou o papel da 

intuição no processo de construção da convicção pedagógica. Para ela, a convicção 

é uma certeza profunda acerca de algo, resultante de um profundo processo de 

pensar que é criativo e não ingênuo. Por isso, ela alerta:  

Logo, como educadores, precisamos estar atentos aos nossos 

processos intuitivos, pois muitas vezes buscamos a explicação para 

os grandes problemas humanos e educacionais em instâncias 

distantes de nossa própria autenticidade. (ARAÚJO, 2018, p. 165) 

As mediações pedagógicas, a seguir apresentadas, foram elaboradas a 

partir de nossa pesquisa/criação. São possibilidades criadas no contato com nossa 

própria experiência filosófica e profissional. 

Relacionaremos cada uma delas às suas contribuições para a aprendizagem 

filosófica, que serão destacadas no início de cada subseção. 

 



50 

3.1.1 Mediar a inversão da direção habitual do trabalho do pensamento na 

escola: sobre não ensinar conceitos rígidos e já prontos 

 

Esta mediação contribui para que o estudante: Inverta a 

direção habitual do trabalho do pensamento, esforçando-se 

racionalmente contra a tendência de assimilar conhecimentos 

rígidos para aplicar-lhes às coisas ao satisfazer interesses. 

 

Jonas Gonçalves Coelho (1998-1999, p. 152) defende que as regras 

metódicas bergsonianas são, na verdade, um conjunto de procedimentos intelectuais 

que visam legitimar a intuição, “já que a intuição não depende do método”. E justifica 

sua ideia apontando referências de Bergson à intuição nas quais o filósofo “[...] não 

está se referindo ao método intuitivo mas sim a uma faculdade ou a um modo de 

conhecimento que se opõe à inteligência”. Como por exemplo, quando aponta a 

presença da intuição: I. na arte – quando o artista, com sua visão mais direta e 

desinteressada (distraída), isola e fixa aquilo que ele viu na realidade, realizando sua 

função de ver e nos fazer ver o que nós não percebemos naturalmente; II. entre os 

filósofos, especialmente quando se refere ao poder intuitivo da negação, rejeição de 

teses; III. na ciência. Extrapolamos o texto de Coelho para lembrar que Bergson cita 

o demônio socrático para falar como a intuição principia negando, e, sobre a ciência, 

considera a presença inicial da intuição em grandes descobertas científicas, embora 

os cientistas prossigam no estudo da matéria com o método analítico, oposto à 

intuição. Voltando a Coelho, ele nos diz ainda que Bergson frequentemente se refere 

à intuição como simpatia, algumas vezes associa intuição à irracionalidade 3. 

Contudo, Coelho nos mostra que a intuição é um método racional e que o 

método intuitivo de Bergson: “[...] consiste no exercício exaustivo da inteligência a 

qual, voltando-se contra si própria, deixa de ser um impedimento à intuição, 

                                                 
3
 Jonas Gonçalves Coelho (2010), ao estudar a natureza da consciência, a natureza da matéria e a 

relação entre consciência e matéria a partir do pensamento de Bergson, sobretudo a partir das obras 
“Ensaio sobre os dados imediatos da consciência”, “Matéria e memória” e “A evolução criadora”, 
observa um salto na filosofia bergsoniana, por meio do qual Bergson postula “que o que é apreendido 
é a própria consciência, ou seja, o substrato dos processos conscientes”. Sendo as experiências 
conscientes um dado imediato da consciência, as características do conhecimento intuitivo seriam 
mais de irracionalidade que de imediatez. (COELHO, 2010, p. 254). 



51 

propiciando a “distração” necessária ao seu surgimento” (COELHO, 1998-1999, p. 

152). 

Se antes dizíamos que é preciso reconduzir o espírito do senso comum à 

intuição, acrescentamos que esse será um esforço racional contra a tendência de 

nossa inteligência. Resgataremos, a seguir, os motivos pelos quais a filosofia, ao 

lidar com a duração real, deverá inverter a ação habitual do nosso pensamento, 

operada pela inteligência. 

Segundo Bergson a realidade é mobilidade. A evolução, imprevisível, é 

criada na duração, que é o tempo indivisível, um presente que dura na medida em 

que o passado a ele adere e com ele se consubstancia. Como a duração se faz 

continuamente, toda e qualquer parada, ou divisão da mobilidade, é aparência. Se 

assim aceitamos, diremos que não há imobilidade. Mas na prática, precisamos lidar 

com a fixidez para agir, para manipular as coisas. Por isso nossa inteligência inclina-

se, de forma natural, a aplicar conceitos às coisas a fim de satisfazer interesses. 

A tendência da nossa inteligência à satisfação de interesses também parece 

ser a tendência da escola. Por um lado aprender e ensinar têm como finalidade a 

construção de conhecimentos funcionais, que garantam ao estudante ascensão na 

sociedade, no mercado de trabalho, ou o prolongamento dos seus estudos. E, 

mesmo quando se fala de aprendizagem tendo em vista o exercício da cidadania, ou 

do senso crítico, é possível que estejamos reduzindo o ensino à estratégia de  

conduzir o educando ao conjunto de regras e conhecimentos prontos que julgamos 

adequados. Por outro lado, a condição da maior parte das disciplinas escolares, 

sobretudo com a valorização do ensino técnico e a instrumentalização das ciências 

naturais e da matemática, pressupõe a aprendizagem como forma de compreender 

o funcionamento das coisas e de assimilar conceitos prontos para aplicar-lhes. 

Todas essas tentativas de fazer uso de um conhecimento fixo para agir 

diretamente na realidade negam o tempo enquanto imprevisível novidade – 

presumem uma vida sujeita ao controle, imóvel. Nós precisamos da ciência, da 

técnica, e a elas Bergson é simpático. Por meio delas aprimoramos nossa tendência 

à fixidez a fim de conhecer e manipular a matéria. Mas a filosofia, para ele, “[...] 

deveria ser um esforço no sentido de ultrapassar a condição humana” (IM) 

(BERGSON, 2006, p. 225). Deveria lidar com a vida real, espiritual ou impregnada 



52 

de espiritualidade – movente e imprevisível. Deveria, concordamos. Mas como 

assumir essa tarefa filosófica nas nossas experiências pedagógicas? 

Se não é mera impressão nossa, tornou-se comum a presença da filosofia 

na educação básica como um conhecimento interessado, que muitas vezes prioriza 

a inteligência e se converte em uma busca de questões e conceitos feitos para, 

manipulando-os, aplicar-lhes à realidade. Desconsidera-se frequentemente a 

mobilidade da vida, o fato de não caber ao que é movente, ideias fixas. Antes de 

finalizarmos essa crítica ao conhecimento interessado, ressaltamos que o 

desinteresse aqui reivindicado para a atitude filosófica, não é sinônimo de alienação 

ou despreocupação, mas libertação de condicionamentos e interesses da vida 

social. 

Cabe a nós, em condição de docência, romper com nossa inclinação natural 

à fixidez e substituir o já feito pelo que se faz. Operar esse rompimento exige-nos 

uma condição fundamental e extremamente difícil dado aos nossos hábitos 

acadêmicos: se libertar dos conceitos rígidos e imóveis. Só assim será possível 

inverter a operação habitual pela qual pensamos, o modus operandi de nossa 

inteligência, para criar e desenvolver condições nas quais os estudantes criem novos 

conceitos. Não que as filosofias já elaboradas devam ser desprezadas – 

explicaremos posteriormente como é possível estudar textos de filosofia 

intuitivamente. Antes, nos cabe defender que a filosofia esteja viva entre os que 

filosofam, que não seja um mero jogo de palavras com as quais exercitamos o 

pensar. O pensamento filosófico, sobretudo na escola, não pode estagnar-se no 

prolongamento do dito, enquanto a vida, que deveria ser seu objeto, segue em 

movimento. Retornemos à vida! 

Sem ponderações, nos apropriamos da crítica de Bergson à educação de 

seu tempo para protestar contra a “educação livresca” atual que insiste em 

transformar a escola em um espaço de “socialização da verdade”. Ele escreve: 

Queríamos simplesmente assinalar certos hábitos de espírito que 

tomamos por deploráveis e que a escola encoraja ainda com 

excessiva frequência de fato, ainda que os repudie em princípio. 

Queríamos sobretudo protestar uma vez mais contra a substituição 

das coisas pelos conceitos e contra aquilo que poderíamos chamar 

de socialização da verdade. Esta se impunha nas sociedades 



53 

primitivas. Ela é natural ao espírito humano, uma vez que o espírito 

humano não está destinado à ciência pura, menos ainda à filosofia. 

Mas cabe reservar essa socialização para as verdades de ordem 

prática, para as quais foi feita. Nada tem a ver com o domínio do 

conhecimento puro, ciência ou filosofia. Repudiamos assim a 

facilidade. [...] nossa intuição é reflexão (BERGSON, 2006, p. 98-99). 

Mediar o aprendizado intuitivo filosófico é mediar as condições para um 

retorno à percepção, que substitua o abstrato (conceitos) pelo real, a fim de que 

estudantes não deduzam um conhecimento de outro, mas criem novos problemas e 

novas explicações por meio da experiência com o movente. Intencionamos que 

exercitem sua capacidade de perceber, para ir das coisas aos conceitos, em um 

movimento inverso ao que lhe exigem ordinariamente. Assim se dá a experiência 

filosófica como experiência metafísica. É a metafísica do mundo no qual vivemos. 

Discutiremos agora como mediar o retorno à percepção e à experiência com 

o movente, posteriormente abordaremos a mediação da criação de problemas e 

filosofias. 

 

3.1.2 Mediar o retorno à percepção 

 

Esta mediação contribui para que o estudante: Revivifique a 

capacidade de perceber o movente, atingindo as coisas a partir 

da própria experiência. 

 

O retorno à percepção da vida tem como condição a intuição do nosso eu 

que dura e nos põe em contato com toda uma continuidade de durações. Intuir 

nossa duração nos leva, conforme pensou Bergson, a seguir a realidade e adotar o 

movimento da vida interior das coisas, nos fazendo transcender a nós mesmos. 

Neste sentido, nos leva ainda a retirar de nós mais do que possuímos e então criar 

na indeterminação/elaboração que é o tempo – o veículo da criação. Como o tempo 

é a própria duração, entendemos que criar é o mesmo que intuir: coincidir com o 

concreto, com o movente, o vivido, por um esforço de imaginação através do qual 

tomamos a intuição da nossa duração como modelo para conhecer e representar a 

duração exterior. 



54 

O retorno à percepção poderá ser oportunizado por momentos que 

propiciem ao estudante simpatizar consigo mesmo e entrar em contato com seu eu 

que dura – fundamental para que, subsidiariamente, entre em contato com a vida, ao 

sentir e viver a duração da realidade exterior a partir do mesmo movimento. 

A ação docente deverá ter atenção especial às condições didáticas para 

favorecimento dessa experiência metafísica intuitiva, que proporciona o “elã vital”. 

Será preciso adotar ou elaborar recursos didáticos para estabelecer outro ritmo de 

aprendizagem, afinal, a intuição é árdua, requer tempo, concentração e paciência. A 

depender da criatividade docente, os recursos didáticos são ilimitados e a eles não 

encontramos restrições. Sejam eles quais forem, precisam quebrar a expectativa do 

estudante, assim como a rotina escolar, para dar vez à intuição da duração e 

introduzir uma nova cadência filosófica. Os recursos didáticos, nesse sentido, podem 

nos auxilia[ a revivificar a capacidade de perceber o movente, entre os estudantes. 

Mas quando falamos em quebra da rotina escolar, não estamos defendendo 

um simples emprego de objetos e recursos inusitados, falamos, insistimos, sobre 

romper a lógica de ensino e aprendizagem derivada de nossa inteligência – 

prevalente e algumas vezes opressora nas salas de aula. Não hesitamos em ir além 

de Bergson, embora através dele, para defender esta quebra como condição para a 

libertação da imposição conceitual, através da qual o contato do estudante com sua 

duração é priorizado, fazendo-lhe retornar à percepção do movente. 

Essa não é uma tarefa fácil, Bergson diz que a metafísica antiga não 

conseguiu desenvolver uma filosofia da mobilidade, pelo contrário, por vezes se 

dedicou a problemas decorrentes da inteligência. O próprio Kant, criticando essa 

metafísica, teria caído no mesmo erro e desconsiderou a possibilidade de atingirmos 

o movente por meio da intuição. 

Por isso não ambicionamos, na condição docente, mediar a criação de 

filosofias que sejam reconhecidas por terem suplantado as ideias dos filósofos e 

filósofas que marcaram a história. Mas, que tenhamos o compromisso de, em vez de 

nos limitarmos a manipular as palavras, nos darmos o direito, e a oportunidade aos 

estudantes, de atingir as coisas a partir de nossa própria experiência. 



55 

Para isso será preciso, além romper com nossa tendência à fixidez, com os 

conceitos enrijecidos, e, proporcionar momentos por meio dos quais os estudantes 

possam intuir a si mesmos e o movente, romper, também, com as questões prontas. 

 

3.1.3 Mediar a criação dos problemas filosóficos 

Esta mediação contribui para que o estudante: Crie 

problemas filosóficos, elaborando-os discursivamente 

por meio dos ziguezagues entre a expressão conceitual 

e o retorno à imagem 

Seguiremos tratando do método intuitivo filosófico com uma das 

contribuições mais citadas entre as pesquisas recuperadas em nossa revisão 

bibliográfica, a de Gilles Deleuze (1925-1995), do livro Bergsonismo (DELEUZE, 

1999, p. 7-26). 

Deleuze (1999, p. 7-26) elaborou três (ou cinco) regras do bergsonismo. O 

autor afirma que a intuição é o método do bergsonismo: “um método elaborado, e 

mesmo um dos mais elaborados métodos da filosofia”. Intuição, para ele, “não é um 

sentimento nem uma inspiração, uma simpatia confusa”, há regras estritas para o 

método, que constituem sua precisão e seu rigor, e, que a fazem tão precisa, 

prolongável e transmissível em seu domínio, quanto a ciência no seu. Curiosamente, 

diz Deleuze, “a duração permaneceria tão-só intuitiva, no sentido ordinário dessa 

palavra, se não houvesse precisamente a intuição como método, no sentido 

propriamente bergsoniano”. 

Solicitamos ao leitor certa atenção à crítica de Jonas Gonçalves Coelho 

(1998-1999) ao bergsonismo deleuziano. Para Coelho, ao estabelecer que a intuição 

não é um sentimento, uma inspiração ou uma simpatia confusa, Deleuze privilegiou 

o racional em detrimento do irracional, a intuição metódica frente a intuição no senso 

comum. Desconsiderou o fato de Bergson frequentemente se referir à intuição como 

simpatia e algumas vezes como faculdade irracional do conhecimento. 

Não desejamos, trazendo Deleuze à discussão, nos esquivarmos do que 

construímos até aqui: da ideia de uma intuição filosófica possível a todos, mesmo 

antes de Bergson, mesmo sem ele, mas potencializada a partir do ensino e 



56 

aprendizado do método bergsoniano. Apresentamos Deleuze para que ele nos ajude 

a discutir a criação dos problemas filosóficos. 

Na escola temos transferido aos estudantes um legado de problemas 

filosóficos que ainda esperam solução, tendo em vista as diversas contradições 

entre respostas, muitas vezes antagônicas, de escolas filosóficas distintas. E, como 

se filosofar fosse necessariamente partir destas questões, trazemos à sala de aula a 

proposta de examinar filosoficamente as respostas construídas pelos filósofos. Resta 

ao estudante, quando no exercício de sua autonomia, julgá-las (as soluções) 

verdadeiras ou falsas, quem sabe, corrigindo ou reelaborando as respostas. Mas, 

antes de transpormos a eles a tarefa herdada de buscar a solução de problemas 

filosóficos pré-definidos, não caberia uma investigação para ver se vale a pena 

deixar aos jovens do nosso tempo o peso dessa tarefa mal resolvida no passado? 

No entanto, se tratando de aprendizado filosófico, teríamos como saber se 

os problemas criados pelos estudantes são verdadeiramente filosóficos? Se Zenão, 

Platão e Kant enganaram-se (conforme Bergson aponta), como garantir que nós, na 

educação básica, filosofaremos sobre questões bem colocadas? 

Apresentaremos as regras do bergsonismo, elaboradas por Deleuze (1999, 

p. 7-26) a fim de avaliar se é possível reconhecer um falso problema no ensino e 

aprendizado de filosofia. 

Primeira regra: “[...] Aplicar a prova do verdadeiro e do falso aos próprios 

problemas, denunciar os falsos problemas, reconciliar verdade e criação no nível dos 

problemas” (DELEUZE, 1999, p. 8). Regra complementar:  

[...] Os falsos problemas são de dois tipos: “problemas inexistentes”, 

que assim se definem porque seus próprios termos implicam uma 

confusão entre o “mais” e o “menos”; “problemas mal colocados”, que 

assim se definem porque seus termos representam mistos mal 

analisados (DELEUZE, 1999, p. 10). 

Segunda regra: “[...] Lutar contra a ilusão, reencontrar as verdadeiras 

diferenças de natureza ou as articulações do real” (DELEUZE, 1999, p. 14). Regra 

complementar da segunda regra: “[...] o real não é somente o que se divide segundo 

articulações naturais ou diferenças de natureza, mas é também o que se reúne 

segundo vias que convergem para um mesmo ponto ideal ou virtual” (DELEUZE, 



57 

1999, p. 20). Terceira regra: “[...] Colocar os problemas e resolvê-los mais em função 

do tempo que do espaço” (DELEUZE, 1999, p. 22). 

Poderíamos simplificar essas regras dizendo que, para Deleuze (1999, p. 7-

26) são falsos os problemas que investigam a vida a partir daquilo que ela não é, 

como se houvesse algo fora dela, uma condição para que viesse a ser. Os 

problemas mal colocados, por sua vez, agrupam coisas que diferem por natureza, 

como se fossem apenas diferenças de grau. Por exemplo, o tempo espacializado e a 

eternidade: já que supor a eternidade a partir da espacialidade do tempo seria tentar 

resolver a questão do tempo a partir do espaço. 

Achamos mais simples o bergsonismo do próprio Bergson, já que nos 

parece mais descomplicado entender que os falsos problemas têm origem na 

análise, operada pela inteligência. Muitas vezes são apenas questões de léxico, que 

visam apenas o ajuste de convenções através da reformulação dos discursos. Já os 

verdadeiros problemas, seriam aqueles decorrentes da intuição, do contato com a 

vida. Nos ziguezagues entre a expressão conceitual e o retorno à sombra da 

intuição, ou seja, entre a explicação operada com a linguagem e a imagem que 

resultou do contato entre o filosofante e o movente, se daria a construção conceitual 

desse problema e da sua solução. Num retorno imprescindível à imagem descida da 

intuição. 

Deleuze chega a dizer que Bergson tem uma obsessão pelo puro. No 

entanto, ele pondera, afirmando que a própria experiência nos propicia mistos. Todos 

os falsos problemas decorreriam de “não sabermos ultrapassar a experiência em 

direção às condições da experiência, em direção às articulações do real, e 

reencontrarmos o que difere por natureza nos mistos que nos são dados e dos quais 

vivemos” (DELEUZE, 1999, p. 18). 

Ao tratar do seu bergsonismo, Deleuze critica a aceitação dos problemas 

elaborados por outros sem uma devida avaliação por parte de quem os terá que 

resolver. Sendo assim, entendemos que nós, como professores de filosofia, 

conhecidos pela capacidade crítica e investigação profunda, deveríamos, também, 

tomar a responsabilidade de não perpetuar a aceitação de problemas sem colocar-

lhes à prova. Para Deleuze, seria um preconceito social acreditar que o verdadeiro e 



58 

o falso concernem somente às soluções. Sobre esse preconceito, ele completa sem 

dispensar a escola da sua crítica: 

Mais ainda, o preconceito é infantil e escolar, pois o professor é 

quem “dá” os problemas, cabendo ao aluno a tarefa de descobrir-

lhes a solução. Desse modo, somos mantidos numa espécie de 

escravidão. [4] A verdadeira liberdade está em um poder de decisão, 

de constituição dos próprios problemas: esse poder, “semidivino”, 

implica tanto o esvaecimento de falsos problemas quanto o 

surgimento criador de verdadeiros (DELEUZE, 1999, p. 9). 

Se temos nos tornado e tornado os estudantes escravos dos problemas da 

tradição, ainda está em tempo de reivindicar a liberdade. Um falso problema nos 

afasta da vida, fazendo-nos construir discursos vazios. 

Já um problema especulativo bem colocado, é resolvido. Pois a solução é 

criada imediatamente. Na metafísica: 

[...] o esforço de invenção consiste o mais das vezes em suscitar o 

problema, em criar os termos nos quais este será posto. Posição e 

solução do problema estão bem perto aqui de se equivaler: os 

verdadeiros grandes problemas só são postos quando estão 

resolvidos (BERGSON, 2006, p. 55). 

Deleuze diz que: 

[...] o problema tem sempre a solução que ele merece em função da 

maneira pela qual ele é colocado, das condições sobre as quais é 

determinado como problema, dos meios e dos termos de que se 

dispõe para colocá-lo. Nesse sentido, a história dos homens, tanto do 

ponto de vista da teoria quanto da prática, é a da constituição de 

problemas. É aí que eles fazem sua própria história, e a tomada de 

consciência dessa atividade é como a conquista da liberdade4. 

(DELEUZE, 1999, p. 9-10). 

Logo, em vez de trazer os problemas para a sala de aula – o professor 

deverá criar condições para que sejam criados na experiência filosófica. A mediação 

                                                 
4
 Deleuze (1999, p. 10) esclarece que “em Bergson a noção de problema tem suas raízes para além da 

história, na própria vida e no impulso vital: é a vida que se determina essencialmente no ato de contornar 
obstáculos, de colocar e resolver um problema. A construção do organismo é, ao mesmo tempo, colocação 
de problema e solução.” Em uma nota de rodapé, Deleuze continua: “Segundo Bergson, a categoria de 
problema tem uma importância biológica maior que aquela negativa, de necessidade”. 



59 

da aprendizagem estará atenta para reconduzir os estudantes à intuição a fim de 

que não se deixem levar pela elaboração de falsos problemas que resultem dos 

raciocínios lógicos ou do prolongamento dos discursos. Se a intuição vem antes, é 

porque, de certa forma, esse contato gera uma imagem que já é resposta, mas é 

também uma sombra. Problemas e soluções filosóficas serão elaborados, 

discursivamente, se soubermos retornar à imagem. 

Nossa metodologia não supõe que devamos propor aulas para avaliar os  

problemas filosóficos do passado através da argumentação. Aplicar o bergsonismo 

deleuziano de forma analítica, como uma avaliação da qualidade dos problemas, 

para nós é inapropriado. Deleuze nos faz defender, na verdade, uma atitude 

filosófica atenta aos problemas que estamos investigando.  

Para concluirmos a discussão sobre os problemas filosóficos, respondemos 

à pergunta pela possibilidade de filosofarmos na sala de aula com os estudantes, 

sobre problemas filosóficos bem colocadas.  

Um problema filosófico intuitivo bem-posto, para nós, é criado no contato 

com a intuição. Devemos mediar pedagogicamente o retorno dos estudantes à 

percepção. Tanto para possibilitar a criação de verdadeiros problemas, quanto para 

evitar a elaboração de falsos. Talvez não haja condição, diante das circunstâncias 

escolares, para acompanhar e mediar com perspicácia a criação filosófica dos 

estudantes. Nem todos discentes criarão problemas, nem todos irão expor suas 

ideias ao grupo, para colaboração e mediação pedagógica durante as aulas. Mesmo 

assim, acreditamos na importância dessa mediação, na medida em que oferece ao 

estudante a condição de, no contato com a vida, criar problemas autênticos e 

elaborar discursivamente sua solução.  Essa, para nós, é uma experiência filosófica 

possível para a escola. 

Mas um problema bem colocado também pode ter sido criado por outros 

filósofos. Nesse caso, partimos para uma nova discussão, a possibilidade de 

recuperar o fundo de uma doutrina filosófica no aprendizado de filosofia. Primeiro 

veremos os motivos que impedem o aprendizado filosófico atingir a imagem descida 

da intuição de outros filósofos, em seguida, como atingi-la. 

 



60 

3.1.4 Mediar a leitura de textos filosóficos para que os estudantes atinjam seu 

fundo, e não apenas sua forma 

Esta mediação contribui para que o estudante: Atinja 

o fundo de uma doutrina filosófica ao se instalar no 

pensamento de um filósofo por meio da leitura, 

afastando o inconveniente do trabalho de comparação. 

Refletir sobre as próprias palavras, delas extraindo os problemas, também 

as soluções, parece ser um hábito acadêmico da filosofia impregnado na escola. O 

hábito do raciocínio abstrato, do puro artifício dialético, que nos dá a ilusão de 

avançar ao deduzir conclusões de conhecimentos armazenados na linguagem, nos 

limita a filosofar sobre discursos, quando deveríamos atingir a vida. 

Em 1911, quando Bergson escreveu “A intuição filosófica”, seria comum aos 

professores de filosofia realizar um trabalho de comparação – encontrar uma ordem 

nos textos filosóficos a partir da recomposição das ideias, tendo como parâmetro as 

ideias da época na qual o filósofo viveu. Não parece distante do que ainda parece 

ser o trabalho de grande parte dos professores de filosofia do nosso tempo. 

Os docentes de filosofia competentes, no século XXI, compreendem as 

relações entre as ideias dos filósofos e a época histórica na qual registraram seus 

pensamentos; relacionam e contrapõem estas filosofias com as de outros filósofos; 

possuem grande habilidade em demonstrar aos estudantes como se deu o 

desenvolvimento das ideias filosóficas, ressaltando as disputas entre as escolas; 

resumem décadas, séculos, em esquemas curtos e de fácil assimilação (embora 

estejam muito limitados ao Ocidente, aos homens, aos brancos). Não é por acidente 

que o currículo de filosofia, embora esteja pautado em concepções de aprendizagem 

mais diversas, é traduzido ao longo do ano escolar em aulas sobre temas, 

problemas e conteúdos filosóficos elaborados no passado por filósofos legitimados 

pela academia. Não negamos que esses profissionais intuam e façam intuir, mas 

insistimos que a intuição cede lugar à inteligência quando a qualidade do docente é 

medida pela demonstração do acúmulo de capacidade de analisar filosofias. 

Em um modelo pedagógico pautado neste trabalho de comparação, 

concluímos, exige-se que os estudantes tenham autonomia em construir seus 

próprios conhecimentos, desde que se submetam ao antigo, experimentando o jogo 



61 

de ideias filosóficas de forma crítica e autônoma. Mas ao invés de criar algo 

inteiramente novo, é provável que apenas comparem ideias e demonstrem 

capacidade de argumentar e defender soluções lógicas aos problemas agora 

conhecidos – assim não serão acusados de copistas. 

Bergson não percebe limites apenas entre os professores de filosofia, mas 

estabelece uma dura crítica, de forma mais geral, à educação do seu tempo. Na 

segunda parte da Introdução de “O Pensamento e o Movente”, abre um importante 

parêntese para falar sobre educação. Defende que o quadro rígido das instituições 

faz a sociedade evoluir, mas é dever do homem de Estado modificar a instituição. 

Concordamos e repetimos o que já dissemos na introdução: os limites para o 

aprendizado entre crianças observados por Bergson no seu tempo e espaço, são 

igualmente impostos, não apenas às crianças, mas também aos jovens e adultos, 

em grande parte da educação básica de nosso tempo, de nosso país, em menor ou 

maior intensidade. Se estivermos convencidos de que nos encontramos em situação 

de fracasso escolar, não apenas por este motivo, mas também por ele, 

especialmente no que diz respeito diretamente ao ensino de filosofia, é nossa 

responsabilidade criar o novo. 

Comparemos a realidade da educação para crianças, constatada por 

Bergson em sua época e vejamos se não se aplica, também, ao que nos passa na 

atualidade. Ele diz: 

Um saber imediatamente livresco comprime e suprime atividades que 

só pediam para tomar o seu impulso. [...] Em qualquer matéria, letras 

ou ciências, nosso ensino permaneceu excessivamente verbal [...]. 

Expõem-se sobretudo resultados. Não seria melhor promover a 

iniciação nos métodos? Faríamos com que fossem imediatamente 

praticados; convidaríamos a observar, a experimentar, e reinventar. 

Como nos escutariam! Como nos ouviriam! Pois a criança é um 

pesquisador e um inventor, sempre à espreita da novidade, 

impaciente pela regra, enfim, mais próxima da natureza que o 

homem feito. [...] No entanto, por enciclopédico que seja o programa, 

o que o aluno poderá assimilar em termos de ciência já pronta 

reduzir-se-á a pouca coisa e será freqüentemente estudado sem 

gosto e sempre rapidamente esquecido. Nenhuma dúvida de que 

cada um dos resultados adquiridos pela humanidade seja precioso; 

mas este é um saber adulto e o adulto o encontrará quando dele 

precisar, se simplesmente tiver aprendido a buscá-lo. Cultivemos 



62 

antes na criança um saber infantil e guardemo-nos de sufocar sob 

um acúmulo de ramos e de folhas secas, produto de vegetações 

antigas, a planta nova que só pede para crescer (INT2) (BERGSON, 

2006, p. 96-97, grifo nosso). 

Para que o saber livresco não tome o lugar do aprendizado dos métodos, as 

filosofias registradas discursivamente não devem estar presentes na aprendizagem 

filosófica apenas como objetos do trabalho de comparação. É preciso e oportuno 

compreender os textos filosóficos por meio da linguagem, mas não podemos 

pretender a aprendizagem de filosofia como um rearranjo simbólico de ideias 

antigas. O acesso aos livros, textos, vídeos (e posts), nos quais os filósofos 

registram suas ideias, podem ser de grande importância, desde que saibamos 

buscar, para além da forma simbólica, o fundo das doutrinas filosóficas. 

Bergson afirma ser possível atingir, a partir da leitura das obras de filosofia, a 

sombra da intuição, o ponto onde se contrai a ideia, a simplicidade, a precisão que 

gerou toda a complicação da letra. Retomemos o método bergsoniano para 

compreender como aplicá-lo na educação básica. 

Segundo o filósofo, temos dois meios de expressão, o conceito e a imagem 

(uma sobra fugidia da intuição). A imagem é a tradução da intuição, para a qual o 

filósofo sempre deve retornar no desenvolvimento de sua doutrina, em um esforço 

de ziguezagues feito de saídas (explicação) e retornos (imagem). Ela é potência, 

experiência do sentimento de impossibilidade e de certeza. 

Para comunicar as imagens, o filósofo as traduz em expressões conceituais, 

exprimindo o novo através da linguagem, ou seja, através do antigo. Ao mesmo 

tempo, não limita-se ao antigo, já que o novo é criação e por isso originalidade. A 

expressão conceitual é a forma da doutrina, não é o seu fundo. Mas é possível, na 

medida em que nos instalamos no pensamento do filósofo, compreender o novo, 

recuperar a imagem. 

Rubens Muríllio Trevisan diz que há várias formas de se estudar um sistema 

filosófico. A mais precisa consistiria em penetrar de forma gradual, por contato direto 

e prolongado, o pensamento do filósofo, instalando-se nas suas ideias e 

impregnando-se de seus sentimentos. Isso proporciona a intuição original, fonte de 

inspiração do sistema que o próprio autor não conseguiu exprimir por palavras e 

símbolos. Seria como vislumbrar uma imagem intermediária que acompanha o 



63 

pensamento do filósofo e está entre a intuição concreta do autor e suas 

abstrações/expressões conceituais (TREVISAN, 1995, p. 150-151). Nesse processo, 

O filósofo jamais deve permanecer exterior a si mesmo, devendo a 

cada instante, a cada novo problema, tomar contato direto com a 

intuição. Tal deve ser também a marcha do ensino, para que o 

estudante penetre verdadeiramente o interior do pensamento 

filosófico (TREVISAN, 1995, p. 151). 

Por isso lemos Bergson e realizamos um trabalho de comparação, mas 

buscamos, nesse processo, atingir a imagem, o ponto onde se contrai sua filosofia, a 

síntese. Lendo e relendo suas palavras, fomos cada vez mais nos afastando do texto 

escrito, nos afastando do inconveniente do trabalho de comparação e nos 

aproximando da vida. Agora, contagiados por ele e atentos ao movente, passamos a 

também criar. 

O estudante pode atingir o fundo da doutrina de um filósofo a partir do 

estudo de sua obra. Uma mediação adequada poderá contribuir para isso. Mas 

sabendo da dificuldade e desinteresse inicial dos estudantes da educação básica em 

compreender um texto escrito por filósofos, avançaremos discutindo a possibilidade 

do professor atingir a imagem e transformá-la em recurso didático. Advertimos que, 

se o professor não se permite intuir, experimentar filosofar a partir da vida, não irá 

adiante. 

3.1.5 Mediar a recuperação da imagem descida da intuição de um filósofo por 

meio de recursos didáticos, quando dispensada a leitura dos textos 

originais pelos estudantes 

Esta mediação contribui para que o estudante: Atinja a 

imagem descida da intuição de um filósofo, quando traduzida 

em instrumento didático. 

 

Propomos que a aprendizagem de filosofia por meio da experiência filosófica 

possa ser oportunizada pelo professor filósofo que ao intuir, cria e traduz a imagem 

que desce de sua intuição em recurso didático, sem desenvolvê-la em conceitos, 

preservando a simplicidade intuitiva do movente. 



64 

Bergson diz que imitando a atitude da sombra da intuição, que é a imagem, 

podemos rever, na medida do possível, o que o filósofo viu. Momento no qual a 

complicação diminui e tudo se contrai num único ponto, do qual nos aproximamos, 

mas não atingimos. 

Sabemos que professores não intuirão a todo tempo. Não há fôlego para a 

criação didática intuitiva de forma constante, mas ela precisa fazer-se presente para 

que o docente se aproxime deste ponto (que é fundo da doutrina filosófica), e então, 

transforme-o em recurso didático.  

Espera-se, neste processo, que o instrumento didático seja a síntese do 

pensamento, a imagem, e possa contribuir para que o estudante atinja a sombra 

descida de uma intuição experimentada pelo filósofo estudado.  

 

3.1.6 Mediar a discussão filosófica em sala de aula tendo em vista a criação 

de uma filosofia progressista 

Esta mediação contribui para que o estudante: Coopere 

com a criação de uma filosofia progressista, expressando-se 

filosoficamente tendo em vista atingir a vida de forma 

colaborativa, junto aos que produzem o saber filosófico e 

científico. 

Passamos adiante para o momento no qual os estudantes tentarão 

comunicar aos colegas e a nós as suas intuições. Bergson não fala em diálogo 

propriamente (ao menos em PM), mas defende uma filosofia progressista, que 

supere as divergências das escolas para voltar-se à experiência da mobilidade e 

criar o novo.  

Reconhecemos a argumentação, a cooperação e a crítica existentes no 

diálogo de ideias filosóficas. Mas sabemos que nem sempre há disposição entre os 

filosofantes para a construção colaborativa de ideias. Falaremos a seguir como o 

pensamento bergsoniano se refere à argumentação, à cooperação e à crítica, 

quando trata da filosofia progressista. 

Para Bergson uma crítica verdadeira a uma filosofia deveria voltar-se ao 

contato com a realidade e não alargar a linguagem. Esse retorno à intuição faria com 



65 

que os filósofos pudessem cooperar entre si, na busca da precisão. Ou seja, em vez 

de contrapor argumentos, operando apenas com recursos de linguagem. Deveriam 

atingir a vida e a ela retornar, juntos, para criticar ou defender ideias. Tomamos esse 

modelo para a comunicação das ideias em sala de aula. 

Jovens gostam de se posicionar, desde que se sintam motivados – contamos 

que tendo intuído, sintam-se dispostos a tentar transpor a intuição para o discurso. 

Neste caso, o docente deve mediar a situação de aprendizagem para que o 

pensamento no diálogo não se torne uma reflexão de palavras, meramente artificial. 

O momento deverá ser de cooperação e não de disputa. A discussão entre 

os estudantes, deverá ser reconduzida, sempre que necessário, ao movente, à vida, 

à própria cooperação. A necessidade dessa recondução se dará quando o diálogo se 

transformar em jogos linguísticos e competição. 

Este método cooperativo será aprendido na medida em que os estudantes o 

experimentarem. Nem todos intuirão. Independentemente disso, será fundamental 

fomentar o diálogo, privilegiando o real. 

Caso tenha atingido a imagem, a sombra, que não é clara, o estudante 

também enfrentará a dificuldade de transformá-la em discurso quando dele solicitado 

um texto, ou uma expressão simbólica. A comunicação, seja ela qual for, exigirá dele 

a transformação do contato com o movente em linguagem. O docente poderá, 

também, mediar esse processo – incentivando a cooperação e redirecionando 

pensamentos à vida. 

O registro das ideias filosóficas pode ser elaborado em diversos formatos e 

suportes: textos, vídeos, desenhos, cartazes, etc. Lembrando que a expressão 

conceitual, descida da imagem e registrada, pode conter o fundo de uma ideia 

daquele que tocou o movente em uma experiência filosófica. 

Consideremos que na educação básica ocorre o processo de aprendizagem 

da escrita e de outras linguagens, e nós, filósofas e filósofos, podemos contribuir 

com a construção desse aprendizado. Solicitar o registro das ideias pode favorecer a 

aprendizagem da expressão filosófica, necessária a cooperação progressista.  

Será oportuno, ao professor, também intuir. O contato com a vida o ajudará a 

perceber quando o estudante estiver caminhando em direção à realidade, ou, 

quando estiver simplesmente aplicando palavras à vida. Sendo filósofo, será 



66 

possivelmente atingido pela força dos discursos que descerão da intuição dos 

discentes e não deixará o contato com o movente apenas aos estudantes. Bergson 

diz que a intuição nega, assim como nos dá a certeza – o docente será favorecido 

caso intua esse  “sim” e esse “não”, para mediar o ambiente de aprendizagem. 

Como a filosofia progressista não rejeita a ciência, pelo contrário, com ela 

coopera e aprende, o professor também poderá estimular a cooperação entre o 

desenvolvimento dos saberes filosóficos e científicos na escola. O cientista 

desenvolve a inteligência estrita e poderá atingir a matéria, a filosofia atinge o 

espírito e a participação das coisas materiais na espiritualidade. Metafísica e ciência, 

para Bergson, têm igual valor, podem tocar o fundo da realidade e pôr-se à prova 

uma da outra. Embora a ciência passe da intuição à análise, e a filosofia pretenda o 

retorno ao concreto. É oportuna uma parceria entre docentes no planejamento e 

aplicação das intervenções.  

3.2 CONSIDERAÇÕES SOBRE A AVALIAÇÃO DA APRENDIZAGEM 

A avaliação da aprendizagem intuitiva não é objeto de nossa pesquisa, mas 

pensar em metodologia do ensino nos leva sempre à reflexão dos passos de nosso 

caminhar docente: avaliação → planejamento → ação → avaliação. Por isso, 

chegamos à discussão dos processos avaliativos. 

Não há como mensurar a intuição do filosofante ou como cobrar dele a 

criação filosófica nos termos bergsonianos. Mas é possível avaliar o impacto das 

intervenções pedagógicas na turma e conhecer parte do aprendizado individual, a 

fim de mediar com melhor qualidade a criação filosófica. 

Para avaliar individualmente, é preciso conhecer a produção filosófica 

discente e observar o comportamento de cada estudante, fazendo-se presente nas 

intervenções durante a aula e sugerindo meios para aprimoramento do método 

filosófico. 

A avaliação das informações registradas não deve ser a finalidade da 

produção estudantil, a finalidade da produção é a cooperação e a aprendizagem. 

Mas, sem dúvida, a produção simbólica facilita a avaliação do impacto das 

intervenções e a elaboração de meios didáticos para intervir na experiência filosófica 



67 

com os estudantes. Por isso, recomendamos que sejam criados meios para a 

expressão filosófica, possíveis de serem avaliados. 

 De igual importância é a disposição do professor para registrar, ao fim da 

intervenção, condições que favoreceram ou desfavoreceram a aplicação do 

planejamento de aula. Tudo, desde estrutura física aos recursos didáticos. Inclusive, 

o comportamento dos estudantes. É preciso avaliar e intervir, no que for possível e 

necessário, para que as próximas experiências sejam cada vez mais intensas e 

profundas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



68 

4 RELATO DE EXPERIÊNCIA: INICIAÇÃO DE ESTUDANTES DO ENSINO 

MÉDIO AO MÉTODO FILOSÓFICO INTUITIVO BERGSONIANO 

 

Dividiremos o relato de experiência em dois momentos: aquele em que 

descreveremos a intervenção filosófica, apresentando os dados a serem discutidos; 

e, a discussão, quando situaremos a filosofia de Bergson, filosofando sobre nossa 

própria experiência. 

 

4.1 INTERVENÇÃO FILOSÓFICA 

 

Apresentaremos, nesta subseção, o desenvolvimento dos processos 

relacionados à aplicação da intervenção filosófica em sala de aula (diagnóstico, 

planejamento, ação e avaliação da aprendizagem).  

 

4.1.1 Diagnóstico 

 

A escola na qual foi realizada a intervenção filosófica pertence à rede pública 

de ensino do estado de Pernambuco. Localizada na Várzea, em Recife, atende  

estudantes do bairro e bairros vizinhos. Não participa do conjunto de escolas de 

referência (que ofertam o ensino em horário integral ou semi-integral em 

Pernambuco), por isso oferece o ensino médio regular em um turno, podendo ser 

manhã, tarde ou noite, com uma aula de filosofia por semana (50 minutos). 

Estando na rede estadual de ensino, o currículo de filosofia na escola pode 

ter como referência os Parâmetros para a Educação Básica do Estado de 

Pernambuco (PERNAMBUCO, 2013) e os Conteúdos de filosofia por bimestre para 

o ensino médio (PERNAMBUCO, 2015), e nós, intervindo em uma escola da rede, 

poderíamos relacionar nossa intervenção a esse currículo. Entretanto, nos  

distanciamos da responsabilidade com estes documentos, optando por não nos 

guiarmos por eles, embora tenhamos citado expectativas de aprendizagens neles 

apontadas, por presumirmos a contribuição que daríamos à construção de alguns 

aprendizados através da experiência filosófica por nós proposta. 



69 

A maior parte das expectativas de aprendizagem e eixos temáticos do 

currículo pernambucano nos pareceu pertinente e oportuna à experiência intuitiva, 

pois não estabelece conteúdo fixo e destaca aprendizagens possíveis. E, mesmo 

sem citar o método intuitivo, encontramos abertura para o aplicarmos. Chamamos 

atenção para o fato de poucas vezes as expectativas serem antecedidas pelo verbo 

“analisar”. São mais comuns os verbos: reconhecer, compreender, descobrir, 

distinguir. Por exemplo: “Compreender a importância da Filosofia para entender 

criticamente a realidade”; “Perceber a relação entre homem e natureza”; “Distinguir 

interesses privados de interesses públicos”. Porém, o tratamento dado às 

expectativas de aprendizagem vai da „familiarização‟ com os conceitos e temas, 

passando pela sistematização dos conceitos, à posterior consolidação e expansão 

dessa aprendizagem. Ou seja, prevê um percurso em que o estudante avance, 

durante o processo de escolarização nos três anos do ensino médio, até a fixidez 

conceitual – como se esta fosse a meta do aprendizado filosófico escolar. Ainda mais 

rígido é o arranjo posterior dessas expectativas de aprendizagem em um documento 

cujo objetivo é dividir conteúdos por bimestre, relacionando-os aos aprendizados. 

Ressaltamos ainda, o fato da divisão de conteúdos por bimestre ser pouco 

compreensível e não ressaltar a conexão entre os conteúdos apresentados. 

Não aprofundamos a discussão sobre as características do ensino de 

filosofia que nos antecedeu na escola, nem da relação deste com o currículo 

estadual, tanto por não termos subsídios contundentes para avaliar o primeiro, 

quanto pela pouca relevância desta relação para o planejamento de nossa prática. 

Embora eu mesma tenha ministrado parte das aulas de filosofia nesta unidade de 

ensino, por seis anos.  

Orientados pela equipe pedagógica da escola, escolhemos trabalhar com 

uma turma do primeiro ano do ensino médio. A escolha se deveu à disponibilidade 

de horário e ao fato de ser uma turma que está iniciando no ensino de filosofia. 

Nunca havia ensinado filosofia ao grupo selecionado, mas a maior parte dos 

estudantes já me conhecia como professora que lhes ensinava história. 

Os estudantes que participaram das nossas intervenções estavam em idade 

regular, salvo exceções. Alguns trabalham, mas a maioria não. Muitos eram alunos 

da escola desde o ensino fundamental e me conheciam. Isso não significa que os 



70 

conhecia em suas singularidades, tendo em vista a precariedade das relações 

pedagógicas estabelecidas em uma rotina escolar em que há mais de dez 

professores por turma e mais de quarenta estudantes matriculados em cada uma 

delas. Mas é possível dizer que havia uma relação estabelecida no passado, 

interrompida há um ano, quando houve minha saída da escola. 

Não foi realizado um encontro com a turma para fins de diagnóstico, pois 

julgamos imprópria a aplicação de um questionário ou entrevista. Acreditávamos na 

possibilidade de, na intervenção filosófica, avaliarmos as oportunidades e 

dificuldades de trabalhar a aprendizagem intuitiva na turma. 

Sabemos que o ensino de filosofia na turma escolhida, em 2018, ficou 

restrito a alguns encontros realizados por dois professores diferentes, e que, após 

um longo período sem aulas, assumiu a terceira docente, já ao final do ano. Os 

estudantes ficaram boa parte do ano sem professor da disciplina. 

Identificamos, a partir dos registros nos cadernos dos estudantes e de suas 

falas, que o ensino de filosofia versou, entre o início das aulas e a nossa 

intervenção, sobre o que é filosofia, avançando através de um texto do livro didático 

cujo título é “A felicidade”.  

Sabemos ainda que este livro foi selecionado pelos docentes da escola e 

distribuído aos estudantes em 2018, por meio do PNLD (Programa Nacional do Livro 

Didático). Trata-se da obra Fundamentos de Filosofia, escrita por Gilberto Cotrim e 

Mirna Fernandes. 

A docente que assumiu as aulas de filosofia da turma, formada em história, 

chegou à escola no IV bimestre, exatamente na época em que a intervenção 

pedagógica desta pesquisa seria realizada. A professora concordou com a atividade 

e foram disponibilizadas duas aulas para a intervenção. 

4.1.2 Planejamento 

A intervenção filosófica foi idealizada tendo como referência um 

planejamento desenvolvido pelo Grupo de Pesquisa Heureka: Meios 

Heurísticos, Filosofia e Direitos Humanos, o Eureka, coordenado pelo Prof. Dr. 

Sandro Cozza Sayão. A partir dele,  criamos  o  planejamento  intitulado “Das folhas



71 

secas à planta que só pede para crescer”, disponível no APÊNDICE A desta 

dissertação. 

Do planejamento original, já experimentado pelo Grupo de Pesquisa, 

adaptamos os objetivos geral e específicos, assim como a avaliação, dando vez aos 

originados a partir da compreensão do método filosófico intuitivo bergsoniano. Outra 

mudança significativa e que por isso deve ser destacada de forma singular é a 

alteração da pergunta motivadora. Esperava que os estudantes saltassem 

da observação da manipulação de um objeto ao movente, atingindo a vida. E 

alterei a pergunta que originalmente era: “O que na vida é reversível e 

irreversível?” para “Qual das duas folhas define melhor a vida?”. Essa foi uma 

mudança de grande impacto na atividade que a seguir relato. 

Por não termos condição de avançar com a pesquisa em um projeto 

interdisciplinar, ou transdisciplinar, na escola, não construímos o planejamento em 

parceria com os demais docentes, embora defendamos a possibilidade da 

cooperação entre disciplinas escolares e saberes científico, artístico, matemático 

e filosófico.  

Entre as mediações filosóficas pensadas por nós a partir de Bergson e 

já discutidas na seção 2 desta pesquisa, escolhemos trabalhar quatro: I. 

Mediar a inversão da direção habitual do trabalho do pensamento na escola; II. 

Mediar o retorno à percepção; III. Mediar a criação dos problemas filosóficos; IV. 

Mediar a discussão filosófica em sala de aula tendo em vista a criação de 

uma filosofia progressista. 

Estas mediações contribuiriam para que os estudantes: I. invertessem 

a direção habitual do trabalho do pensamento, esforçando-se racionalmente contra 

a tendência de assimilar conhecimentos rígidos e de aplicar-lhes às coisas 

para satisfazer interesses; II. revivificassem a capacidade de perceber o 

movente, atingindo as coisas a partir da própria experiência; III. criassem 

problemas filosóficos, elaborando-os discursivamente por meio dos 

ziguezagues entre a expressão conceitual e o retorno à imagem; IV. cooperassem 

com a criação de uma filosofia progressista, expressando-se filosoficamente tendo 

em vista atingir a vida de forma colaborativa, junto aos que produzem o saber 

filosófico (retiramos o saber 



72 

científico desse objetivo por não termos construído a parceria com os demais 

professores da escola).  

Selecionamos ainda “expectativas de aprendizagem” do currículo estadual. 

Aquelas que ajudaríamos, de certa forma, a desenvolver. São elas: Reconhecer a 

Filosofia no cotidiano; e, Compreender a importância da Filosofia para entender 

criticamente a realidade. 

A partir da observação dos estudantes e leitura de seus textos, avaliaríamos 

a construção destes aprendizados, identificando se demonstraram: I. ter invertido o 

trabalho habitual da inteligência, atingindo a vida a partir da própria experiência, na 

elaboração dos discursos e problemas filosóficos; II. atitude colaborativa, não 

competitiva, nos diálogos em sala de aula e nas demais expressões discursivas; III. 

ter reconhecido a filosofia no cotidiano e a sua importância para entender 

criticamente a realidade. 

 

4.1.3 Ação 

 

No desenvolvimento da intervenção filosófica foram utilizadas duas aulas de 

50 minutos, geminadas, que se estenderam das 10:20h às 12:00h, em novembro de 

2017. 

Cheguei à sala de aula antes dos estudantes. Organizei as bancas em 

formato circular, tetando tornar o ambiente mais agradável e propício à experiência 

filosófica. Ao centro, deixei uma mesa, que seria utilizada posteriormente para apoiar 

um jarro e uma muda de planta, chamada “Lírio da paz”, com a qual presentearia a 

turma. Os estudantes notaram a presença da flor, ainda no birô reservado aos 

professores, assim como a organização das cadeiras e mesas. Aos poucos, 

acomodaram-se.  

Havia uma criança na sala, ainda de colo, que às vezes mamava e requeria 

atenção da mãe, uma das estudantes. Sua presença não era estranha aos demais 

estudantes e todos lidavam com naturalidade. Algumas meninas ajudavam nos 

cuidados com a criança, que não se contentava em ficar quieta, naturalmente.  

Dois ventiladores barulhentos tentavam amenizar o calor, sem sucesso. Não 

deu certo tentar desligá-los, infelizmente, pois o funcionamento das máquinas 



73 

forçava os estudantes a gritarem para que fossem ouvidos por mim, assim como me 

obrigava a também abrir mão de um tom mais sereno na fala. 

Me apresentei e conheci os estudantes novatos. Falei sobre a proposta de 

estar ali, enfatizando que se tratava de uma experiência filosófica a ser refletida para 

fins de pesquisa na Universidade. Eles perguntaram se copiariam, e relatavam 

cansaço por terem passado as aulas anteriores copiando (se referiam às cópias de 

textos da lousa para o caderno). Respondi que não e iniciei a aplicação do 

planejamento. 

 

Etapa 1 – Escolha das folhas: A fim de evitar o deslocamento pelos 

corredores da escola, levei um saco com folhas colhidas em minha casa. Flores de 

fruteiras, arbustos e até mesmo de ervas com as quais de faz chá. Eles escolheram 

as folhas no saco, que passava de mão em mão, enquanto conversas isoladas sobre 

as folhas eram iniciadas. Tentavam descobrir as plantas a que tinham pertencido as 

folhas. 

 

Etapa 2 – Desenho das folhas: Os estudantes receberam as folhas de papel, 

em branco, entregues a cada um individualmente. Após minha orientação, iniciaram 

o desenho das folhas com canetas e lápis. Não levei para a sala lápis de cor. Foi um 

momento de muita dedicação e silêncio. A maioria se esforçava para desenhar da 

melhor forma possível. 

Esse momento favoreceu a quebra com o ritmo da turma, passaram a 

partilhar uma mesma atividade, com concentração e disposição ao novo que poderia 

vir.  

                                     

 

 

 

 

 

 

 



74 

      Fotografia 1 – Estudantes desenham as folhas 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

      Fonte: a autora 

 

Etapa 3 – Destruição das folhas: Nessa etapa, solicitei que destruíssem a 

folha (aquela colhida, não o desenho). Quando ouviram a orientação, os estudantes 

não tiveram atitudes uniformes. Uns não queriam destruir, mas os demais 

fracionaram o objeto de formas diversas. 

A fim de estimular o recorte das folhas, peguei uma delas, cujo estudante 

teria apenas fissurado um dos seus lados e chamei a atenção dos demais 

estudantes perguntando: “Gente, essa folha aqui está destruída?”. Uns diziam: “sim”. 

Outros diziam: “não”. Ali começou a conversa sobre folhas que estavam ou não 

destruídas – uma questão que parecia ter se interrompido no prosseguimento da 

orientação à etapa 4, mas estava latente e retornaria em breve. 

 

Etapa 4 – Reconstrução das folhas: Quando todos estavam convencidos de 

terem cumprido a orientação para destruição das folhas (estando elas como fossem), 

dei prosseguimento e pedi que, observando o desenho e tendo ele como suporte, 

reconstruíssem as folhas. Foi assim que passaram a disputar com o ventilador para  

montar a folha da melhor forma possível. Não valia nota, não prometi nada a quem 



75 

conseguisse, mesmo assim, com determinação, mudavam de lugar e se esforçavam 

para conseguir restaurar a folha que antes esforçaram-se para destruir. Uns diziam 

ter conseguido, outros desistiram. 

 

Etapa 5 – Relato do processo – Reflexão sobre a atividade: Tendo percebido 

condições para iniciar a etapa 5, fui lançando aos poucos as perguntas planejadas. 

Eram elas: 

a) Quem teve mais dificuldade? 

b) Quais as dificuldades? 

c) Quem teve mais facilidade? 

 Dialogando, identificamos em grupo quem teve mais dificuldade, quem teve 

mais facilidade, quem não tentou montar as folhas. Eles iam respondendo e 

apresentando os desempenhos com o objeto – aqueles que não geraram percepção 

do movente. Assim já esperávamos.  

Continuando a atividade, passei às demais questões: 

d) Vocês conseguiram destruir a folha? 

e) Vocês conseguiram reconstruir a folha?  

Ao lançar à turma a pergunta “Vocês conseguiram destruir a folha?” e 

discutir com a turma se a folha foi destruída, reconstruída, ou algo novo foi criado, o 

diálogo foi conduzido a um falso problema filosófico, que rendeu muito tempo e nos 

afastou do movente. Os estudantes tentavam, motivados pelas perguntas e pela 

empolgação dos colegas, descobrir se a folha era uma folha ainda, apesar da 

intervenção deles, ou não. O que era aquilo em que havia se transformado? A 

maioria dizia que as partes das folhas eram sim uma folha. Dando voz aos que 

pretendiam falar, fui deixando que opiniões diferentes pudessem ser colocadas. 

Em pouco tempo eles perderam a referência das próprias folhas, referindo-

se a abstrações, a uma essência imutável da coisa folha, embora não colocassem 

suas questões nestes termos/vocabulário. 



76 

No momento da intervenção, compreendi a euforia das falas como uma 

competição de argumentos. Mas resgatando a experiência, em posterior reflexão, 

pude entender que não se tratava de um debate de ideias, apenas. O desejo de 

falar, responder e se colocar era motivado pela busca da resposta certa – como se 

ela existisse a priori. Às vezes as falas eram cooperativas e apontavam para a 

experiência com o objeto material, mas o pensamento metafísico sempre escapulia 

para a busca de uma certeza que acreditavam estar escondida por mim. Se não era 

uma competição de argumentos, tampouco estavam juntos criando o novo. 

Em um dado momento, quando insistiam, diante de uma folha picotada, em 

dizer que aquela coisa ainda sim era uma folha, apelando a uma ideia de folha que 

se sobressai à experiência, eu centralizei os olhares em mim, esmagando a folha já 

fracionada entre minha mãos, triturando ao máximo. Espalhei os pedaços no chão e 

perguntei: “Ainda é uma folha?”. 

Alguns repetiram que sim. Mas dessa vez havia mais olhares de dúvida, que 

apostas em respostas prontas. 

 

Etapa 6 – Diálogo colaborativo impulsionado pela experiência metafísica: 

Apontei para uma folha inteira e para a possivelmente destruída e perguntei, 

finalmente: Qual das duas folhas define melhor a vida? Essa seria a pergunta 

motivadora, conforme planejamento, para que atingissem a experiência metafísica e 

se sentissem estimulados a dialogar filosoficamente. 

Um dos meninos mais tímidos da turma respondeu de imediato. Disse que 

seria a folha picotada, pois nossa vida sempre teria algum problema. Alguns 

opinaram sobre o que o estudante mencionou, mas a discussão parou de render. 

A turma demonstrava desinteresse e desejo de ir embora. Poucas turmas 

ainda estavam tendo aula, mesmo sendo horário escolar regular. Um estudante 

pedia para sair, pois ia trabalhar. 

Talvez a pergunta tenha causado algum impacto neles. O aparente cansaço, 

pode ter sido angústia. A pausa em suas falas, pode ter acontecido por conta do 

tempo em que entraram em contato com a duração. Ou não – não há como ter 

certezas sobre. Discutiremos, na avaliação da aprendizagem, como a “Etapa 7-



77 

Criação” nos apresentou experiências filosofantes intuitivas entre estudantes – 

contrariando a impressão momentânea da desmotivação filosófica discente. 

Retornando ao momento em que eu não visualizava na sala de aula o 

ímpeto filosofante para o diálogo, naquele fim de turno, parti para a próxima etapa. 

Se não queriam falar, talvez pudessem escrever. 

 

Etapa 7 – Criação: Combinei com os estudantes que responderiam a uma 

questão, enquanto eu plantaria para eles a flor que eu havia trazido como presente 

para a turma. Escrevi a pergunta na lousa e pedi que copiassem e elaborassem a 

resposta no mesmo papel em que haviam desenhado a folha. 

Fui ao centro da sala e pedi que me dessem as folhas mais destruídas, 

assim o fizeram. Em posse delas, misturei-as à terra adubada, triturando-as ainda 

mais, quando possível. Eles perguntavam por que estava fazendo aquilo e juntos 

iam me ajudando a explicar como as folhas dariam vida à planta, tornando-se 

também adubo. 

Seguindo a recomendação da senhora que me vendeu a flor, perguntei aos 

estudantes se teriam interesse em plantar brotos de pitangueira, nascidos próximo 

ao caule do lírio. Duas meninas se interessaram. Retirei as mudas e dei a elas. 

Enquanto apoiava o lírio no jarro, eles respondiam a pergunta registrada na 

lousa e davam sugestões para o lugar onde deveria ficar a flor. 

Quando finalizavam a atividade escrita, entregavam as folhas de papel, já 

em tom de despedida. Éramos a última turma na escola e como o corredor onde 

está situada é no centro das salas de aula, torna-se perceptível o fim do turno. 

Perguntaram se podiam largar quando finalizassem os textos, eu concordei. 

Antes de sair, preocuparam-se com a planta. Uma estudante questionou: 

“Quem vai colocar água?”. Respondi: “Vocês. É um presente”. Eles passaram a se 

preocupar, então, com a segurança da planta, dizendo que outros estudantes 

quebrariam, ou roubariam a flor. Insisti que a planta ficaria na sala. Uma das 

estudantes, orientada pela fala de vários colegas, escolheu o lugar da planta e 

escreveu no jarro “1º ano A”. 

Acrescento que dias depois fui à escola – a planta estava na sala de aula, 

intacta e cuidada. A diretora, que não filosofou conosco, comentou: “[...] sua planta 



78 

sobreviveu”. A planta não era minha, por isso estava viva. Enquanto ali permanecer, 

marcará a presença da filosofia no ambiente. 

 

4.1.4 Avaliação da aprendizagem 

 

Ao elaborarmos os objetivos de aprendizagem (geral e específicos), 

sabíamos que não teríamos como avaliar objetivamente a criação ou não, dos 

aprendizados pelos estudantes. Mas é preciso avaliar, se desejamos contribuir com 

a mediação da criação filosófica estudantil. Assim fizemos, desenvolvendo critérios 

avaliativos que nos facilitassem perceber se os estudantes atingiram os objetivos, ou 

não. 

Nosso objeto principal de avaliação foi um registro textual solicitado aos vinte 

e nove estudantes presentes, na última etapa da experiência filosófica. Eles 

escreveram a partir da seguinte provocação: “Registre os aprendizados reflexões, 

interesses e questões surgidos a partir da aula”.  

Em alguns momentos, nesta avaliação, também faremos referência às falas 

e comportamentos dos estudantes – igualmente levados em consideração para 

avaliarmos a aprendizagem. 

Apresentaremos respostas escritas no formato de imagens (aquelas às quais 

nos referirmos especificamente), aderindo a elas, como título, uma transcrição dos 

textos. 

Esclarecemos que, quando transcrevermos os textos dos estudantes, 

evitaremos repetir erros de escrita que dificultariam o acesso à informação. Não se 

trata de uma correção, mas de trazer ao leitor a minha compreensão do que fora dito 

pelos discentes. O leitor, caso deseje, poderá abrir mão da transcrição e consultar a 

reprodução do texto original, a imagem. 

 

 

 

 



79 

4.1.4.1 Demonstrar ter invertido o trabalho habitual da inteligência, atingindo a vida 

a partir da própria experiência, na elaboração dos discursos e problemas 

filosóficos 

Dos vinte e nove estudantes participantes, treze trouxeram à discussão 

elementos da vida, demonstrando a possibilidade da experiência ter contribuído com 

a intuição filosófica. 

A resposta a seguir é de uma menina. Nota-se o impacto da experiência 

filosófica, que atravessou o objeto folha em direção à reflexão sobre “o que uma 

destruição é capaz de fazer com o ser humano”. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Também chamou minha atenção a fala de duas colegas, que sentam sempre 

juntas. São estudantes dedicadas e não costumam copiar atividades uma da outra. A 

reposta parecida pode revelar cooperação entre as duas, como se antes tivessem 

falado sobre o assunto e concordado com parte da compreensão. Sobre a 

cooperação, será abordada no segundo critério avaliativo.  

 

 

 

 

Imagem 1 - Reprodução de texto elaborado pela estudante 01, onde ela 

escreve:  “Eu aprendi que nada pode ser reconstruído depois de uma 

destruição, por que não será como antes. Isso me fez refletir bastante. 

Gostaria de saber: o que uma destruição é capaz de fazer com o ser 

humano?” 

Fonte: a autora. 



80 

Elas disseram, respectivamente: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Imagem 2 - Reprodução de texto elaborado pela estudante 02, onde ela 

escreve: “Por que as pessoas sentem prazer em destruir as plantas/folhas? 

Qual o sentido da destruição? Se as pessoas sentissem nelas a destruição 

que causam às plantas/folhas, será que elas ainda continuariam?” 

Fonte: a autora. 

Imagem 3 - Reprodução de texto elaborado pela estudante 03, onde ela 

escreve:  “Por que as pessoas sentem prazer em destruir as folhas? Qual o 

sentido disso e por que elas fazem isso? Depois que você destruiu uma folha 

o que sobrou dela? Porque é desgastante ver uma pessoa destruir uma 

folha?” 

Fonte: a autora. 



81 

Suas falas apresentam o contato mais direto com o processo de destruição, 

uma delas afirma, inclusive, o desgaste em presenciar “uma pessoa destruir uma 

folha”. As questões encaminham o filosofar para noções de ética, ao abordarem o 

ser humano que destrói e abrir caminho para a reflexão sobre a alteridade e outras 

inúmeras possibilidades filosóficas. 

Outra estudante, muito tímida por sinal, atingiu as dificuldades da vida. Ela 

disse: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Apresento agora, parte da resposta de uma menina, que a partir da folha 

conseguiu atingir a singularidade e temporalidade da vida humana. Ela diz, inclusive, 

ter aprendido com “a professora” e a “sala” - reconhecendo o processo cooperativo 

que defendemos. Esse aprendizado não foi dito durante a intervenção. Acreditamos, 

portanto, que tenha sido criado por ela a partir de sua própria experiência filosófica, 

da qual os colegas e professora fizeram parte. 

Imagem 4 - Reprodução de texto elaborado pela estudante 04, onde ela 

escreve: “Eu aprendi que nas nossas vidas tem altos e baixos e não foi por 

que tirou algo da gente que a nossa vida acabou. Temos que continuar 

lutando, que a vida nos dará em dobro”. 

Fonte: a autora. 



82 

 

Imagem 5 - Reprodução de texto elaborado pela estudante 05, onde ela 

escreve: “Eu aprendi com a professora e a sala que uma folha que 

desenhamos e a verdadeira, tipo a folha verdadeira, tem a sua boniteza, sua 

personalidade, igual os seres humanos. Como uma planta (ou folha) morrem, 

nós seres humanos também morremos. E tipo, desenhamos destruímos a 

folha e depois tentamos reconstruir. E a pergunta foi: “ela picada ou destruída, 

continua sendo uma folha?”. Sim, continua sendo uma folha. Por mais que ela 

tenha sido maltratada ou outro tipo de coisa, ela ainda tem a sua importância. 

[…] Ela só ela não está inteira como ela era antes, mas continua sendo uma 

folha. E essa aula foi bem interessante aprender refletir isso.” 

Fonte: a autora. 



83 

Os demais estudantes destacaram que “depois que algumas coisas são 

destruídas, nem sempre é possível consertar”, ou que “destruir é bem fácil, mas 

reconstruir é bem difícil”. Essas foram as repostas mais comuns. Uma estudante 

chegou a comparar a folha seca e quebradiça com a vida. Lembraram ainda de uma 

reflexão ocorrida durante o debate: “se a destruição faz parte, ou não, da vida”. 

Houve ainda um relato sobre um aprendizado atitudinal, de uma menina que diz ter 

prendido a amar mais a natureza. 

Seguiremos apresentando os discursos dos estudantes que não  

demonstraram aproximação da vida na elaboração dos textos e problemas. Dividirei 

as respostas em quatro grupos: o dos que não responderam a atividade; o que não 

ultrapassou o objeto folha nas respostas; o que enfatizou as dúvidas surgidas, ou 

falsos problemas; o que percebeu a falsidade da questão sobre a destruição da 

folha. 

O primeiro grupo, formado por cinco estudantes, não respondeu a atividade. 

Eles entregaram apenas as folhas desenhadas e a pergunta copiada. Pelo menos 

três deles foram participativos durante a intervenção, se posicionando, 

questionando, desenhando e reconstruindo a folha. Apenas não responderam. 

O segundo grupo respondeu, mas não ultrapassou o objeto folha nas suas 

respostas. O formamos com três estudantes. Um disse que aprendeu bastante sobre 

folhas, o outro relata ter aprendido que, quando se destrói uma planta, não se 

consegue recuperá-la, a terceira revelou atenção à atividade e concentração nas 

etapas “1 – Escolha das folhas” e “2 – Desenho das folhas”. Entretanto, não 

demonstrou, no texto, a relação dessa experiência com o movente. Ela escreveu da 

seguinte forma: 



84 

 

Sigamos para o quarto grupo, que destacou as dúvidas e questões surgidas 

durante a aula, dúvidas estas que não foram criadas, nem surgidas a partir do 

contato com a vida. Trata-se da discussão se a folha seria destruída com o 

fracionamento empregado pelos estudantes, ou não. Uma estudante registrou as 

etapas realizadas, destacando a dúvida que desafiou a turma e a ausência de uma 

resposta: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Imagem 6 - Reprodução de texto elaborado pela estudante 06, onde ela 

escreve: “Eu aprendi que as folhas, quando é toda picada, não se parece mais 

com uma folha inteira. Também aprendi a ver os detalhes das folhas. Tem 

algumas verdes e umas amarelas, que já estão velhinhas.” 

Fonte: a autora. 

Imagem 7 - Reprodução de texto elaborado pela estudante 07, onde ela 

escreve: “Ficamos na dúvida entre se era folha ou não, a partir do momento 

em que ela estava destruída. Essa pergunta deixou todos na dúvida e eu 

ainda não sei a resposta”. 

Fonte: a autora. 



85 

O texto a seguir é de uma menina que tentou saber minha opinião, ou a 

resposta certa ao desafio que insistiam em resolver – no que diz respeito à possível 

destruição da folha. Tendo visto condição para dialogar comigo de forma mais 

particular, ela relatou ter estudado sobre a felicidade com outra professora de 

filosofia e me pediu uma resposta à pergunta: “O que é felicidade?”. Respondi que 

não sabia a resposta certa, mas perdi a oportunidade de perguntar se ela já teria 

experimentado a felicidade. Na minha resposta, destaquei a existência de uma 

multiplicidade de ideias sobre a felicidade na história da filosofia e a possibilidade de, 

ela mesma, criar uma resposta. 

Quanto à atividade proposta, ela respondeu: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

No total, seis estudantes enfatizaram esta dúvida, a curiosidade ou a 

ausência de uma resposta. Entre as questões colocadas, cito: “Depois de destruída, 

ela ainda é uma folha?”; “Quando uma folha é destruída, ela ainda continua sendo 

uma folha?”  

Finalizo o grupo, com a resposta de uma estudante, que experimentou o 

espírito inquieto: 

 

 

 

Imagem 8 - Reprodução de texto elaborado pela estudante 08, onde ela 

escreve: “Será que uma folha, depois de destruída, continua sendo uma 

folha? Essa foi a pergunta mais abordada na aula, e é uma pergunta que eu 

ainda não sei a resposta”. 

Fonte: a autora. 



86 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Por fim, chego ao último grupo, uma dupla, e destaco a resposta de uma 

estudante que se posicionou durante a intervenção filosófica, e que não se deixou 

envolver pelo falso problema filosófico. Para ela foi mais simples perceber que os 

fragmentos de folha não são a folha, embora sejam fragmentos dela. Ela escreveu: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Imagem 9 - Reprodução de texto elaborado pela estudante 09, onde ela 

escreve: “Uma experiência muito interessante, pois fez ter muitas 

curiosidades, querer procurar mais sobre, e isso faz com que tenha mais e 

mais perguntas.” 

Fonte: a autora. 



87 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Um estudante, que chamamos de “estudante 11”, elogiou a resposta da 

“estudante 10”, explicando que concordava com sua fala. 

 

 

 

 

Imagem 10 - Reprodução de texto elaborado pela estudante 10, onde ela 

escreve: “Reflexão sobre algo que foi destruído. Se o que foi destruído 

continua sendo o que era, ou não. Se a folha deixa de ser folha, se ela for 

destruída. Na minha opinião, ela não continua sendo folha se for destruída. 

Todas as suas características foram embora. Se cortarmos um braço do nosso 

corpo, o braço não é o corpo, o braço é um membro. A folha destruída não é 

uma folha, são fragmentos de algo que um dia foi folha”. 

Fonte: a autora. 



88 

4.1.4.2 Demonstrar atitude cooperativa, não competitiva, nos diálogos em sala de 

aula e nas demais expressões discursivas 

Percebemos que durante os diálogos em sala muitos estudantes 

demonstraram interesse em descobrir uma resposta para a questão da folha ter sido 

ou não destruída. Mas não havia ali uma argumentação no sentido de enfrentar o 

problema com justificativas que fossem mais ou menos interessantes que a dos 

colegas. Geralmente se reportavam a mim, como seu eu detivesse a resposta e 

pudesse validar ou corrigir suas falas. Eles queriam acertar a solução do problema e 

não disputar argumentos, de qualquer forma, exploravam um jogo de palavras que 

não pude evitar – embora tenha tentado direcioná-los à experiência com a duração. 

Outras poucas falas, mais autênticas e de maior contato com o movente e com o 

que há de espiritualidade nas coisas, traziam elementos da vida. 

 Supomos que as falas sobre a vida, trazidas à discussão por alguns 

estudantes, foram capazes de contagiar outros a avançar dali para outras questões 

filosóficas, registradas nos textos recebidos. 

A experiência de cooperação foi percebida: no discurso das estudantes 2 e 

3, que pareceram ter compartilhado ideias; no texto da estudante 5, que disse ter 

aprendido com a professora e a sala; e, nas palavras do estudante 11, que elogiou a 

resposta de sua colega, com ela concordando ao apontar a experiência com a folha. 

Ou seja, houve atitude colaborativa e não competitiva nos discursos, mas 

não o tempo todo e não somente falas colaborativas. Nos pareceu um início 

favorável ao desenvolvimento de outras atividades análogas. 

4.1.4.3 Demonstrar ter reconhecido a filosofia no cotidiano e a sua importância para 

entender criticamente a realidade 

Como prevíamos, a intervenção contribuiu com a aprendizagem prevista nos 

Parâmetros Curriculares do Estado de Pernambuco (PERNAMBUCO, 2013), 

selecionados por nós para somarem-se aos objetivos específicos da intervenção.  



89 

Assim entendemos, pelo fato de boa parte dos estudantes filosofaram sobre 

a vida, criando filosofias a partir da duração. O fizeram por não aplicar conceitos às 

coisas. Construir sentidos virando às costas para o senso comum ao confiar no 

contato direto com a duração, para nós, é entender criticamente a realidade e 

também é reconhecer a filosofia no cotidiano. 

4.2 DISCUSSÃO 

Nesta subseção discutiremos se iniciamos os estudantes no método 

filosófico intuitivo bergsoniano – o objetivo geral desta pesquisa. A avaliação da 

aprendizagem já antecipou nossas impressões acerca das experiências discentes, 

esclarecemos, portanto, que avançaremos situando a filosofia de Bergson, bem 

como sua adequação para a intervenção relatada.  

Os resultados do processo avaliativo nos fazem considerar que nem tudo o 

que fora intuído foi dito. Nem todos que intuíram quiseram dizer. Nem todos intuíram. 

Nem tudo dito, foi intuído. Por fim, nunca conheceremos a intuição que possam ter 

atingido.  

Acreditamos, ainda assim, que pudemos nos aproximar do fundo da  

experiência filosófica dos que a traduziram em discurso e tendemos a concluir que 

alguns estudantes intuíram a vida filosoficamente por meio do contato com o 

movente, experimentando o método intuitivo filosófico bergsoniano. Pois, quando os 

estudantes falaram sobre sentidos da vida e do ser humano de forma autêntica, 

todos sem respaldos conceituais, o fizeram, acreditamos, por terem traduzido as 

suas experiências com a realidade concreta, rejeitando o conhecimento pronto e a 

comodidade. 

Não nos interessa aqui, discutir a quantidade da produção discente. A 

experiência filosófica que propomos é qualitativa e não quantitativa. Queríamos que 

os estudantes “revivificassem” a capacidade de perceber, e sabemos que, em certa 

medida, atingiram esse objetivo.  

Se a experiência reconduziu o espírito para a duração real, para a vida 

intuitiva, isso para nós é experiência filosófica. É a metafísica do mundo no qual 

vivemos, que vira às costas para o pensamento usual, aquele que parte da 



90 

imobilidade para preparar nossa ação sobre as coisas. Uma filosofia simples, que 

ilumina a realidade. 

E esse contato direto com o movente é prenhe de revelações. Por isso a 

aula, sendo cronologicamente finita, não é suficiente para a elaboração discursiva 

que desce do contato com o movente. A experiência filosófica escolar, com seus 

limites, apenas contribui com o contato e com “elã”. 

A intuição, que não dura, por se dar em um só golpe, indivisível e simples,  

requer tempo e paciência, um constante retorno à imagem, para que aos poucos 

converta-se em linguagem e problema filosóficos. 

Em relação à criação de problemas filosóficos, nos surpreenderam os 

estudantes que apresentaram questões filosóficas relacionadas à vida. Mas, 

aprendemos com Bergson, “os verdadeiros grandes problemas só são postos 

quando estão resolvidos” (INT2) (BERGSON, 2006, p. 55). Neste caso, entendemos 

que os verdadeiros problemas não apenas resultam da imagem descida da intuição, 

mas se constroem como símbolos nos ziguezagues entre o contato com esta 

imagem e a tentativa de dizer o que fora atingido. 

Não esperávamos, portanto, que a criação e resolução dos problemas 

ocorressem na primeira aula de aprendizado do método. Pelo contrário, estamos 

satisfeitos com as questões sobre o que há de espiritual na vida, apresentadas pelos 

estudantes. Trata-se de uma primeira experiência, com potencial para o 

desenvolvimento filosófico, desde que aprendido o método pelo qual retornamos à 

intuição. Com o tempo, a iniciação ao método pode proporcionar o aprendizado das 

maneiras pelas quais os problemas são desenvolvidos. Trata-se de uma 

competência que se aprende experimentando, filosofando em contato com a vida. 

Apesar destes, outros estudantes não se aproximaram da criação de 

problemas filosóficos, ou se apropriaram de uma falsa questão, por achá-la 

intrigante. Podem ter preferido repetir a indagação pronta, por quererem acertar e 

não confiarem em suas próprias intuições. Ou, podem ter sido seduzidos pela 

ausência de resposta. 

Conforme Henri Bergson (2006, p. 183-234) (IM), tendemos a considerar 

mais clara a ideia que nos serve e ainda, a conhecer a realidade de forma prática, 



91 

aplicando conceitos às coisas. Assim os estudantes fizeram quando prolongaram 

suas falas sobre a folha ter sido, ou não, destruída. 

A tendência à fixidez efetivou-se de tal forma, que mesmo vendo o 

fracionamento da folha, os estudantes insistiam que os pedaços de folha eram folha. 

Conduziam a si próprios às questões da imobilidade, buscando apoios firmes e 

concepções estáveis. Falavam da realidade experimentada como se estivessem 

acima do tempo, fora daquilo que nossos sentidos e nossa consciência percebem. 

Insistir que o pedaço de uma folha é ainda uma folha corresponde a uma 

construção hipotética, que pretende negar o vivido e substituir a experiência por um 

extrato fixado, ressequido e esvaziado.  

Estabeleceram-se, por um bom tempo, no desconhecimento da novidade 

radical, dedicados a resolver problemas metafísicos mal postos. Preferiam conceber, 

em vez de perceber a mudança ocorrida e os atributos positivos do tempo. 

Buscavam a abstração e a inércia. 

Não estavam de todo errados, pois havia algo da folha em suas partes. 

Entretanto, apesar de terem sido capazes de negar a destruição, não perceberam a 

transformação. O pedaço de uma folha é algo novo. 

Percebemos que este trabalho de análise, para o qual dedicaram-se, avança 

com facilidade se dermos abertura. Através dele os estudantes buscaram exprimir a 

coisa em função daquilo que ela não era, identificando o que a coisa percebida tinha 

em comum com outras, mas não o que lhe era próprio e constituía sua essência.  

Como o raciocínio de ideias abstratas prevalece no ambiente de 

aprendizagem em que experimentamos filosofar, foi exigida de mim uma atitude 

filosófica intuitiva, capaz de criar condições para que os estudantes retornassem ao 

concreto e também intuíssem. A minha decisão de fracionar ainda mais as folhas e 

espalhá-las na sala, resultou de uma intuição desta natureza. 

Ao intuir a negação do caminho que seguiam, tentei redirecionar as mentes, 

e sei que ao verem as folhas tornarem-se quase pó, algo mudou. Se não 

conseguiam dizer o que era o novo, ao menos duvidavam que ainda era o mesmo: 

uma folha. Os que insistiam em determinar o novo como folha, não transportaram 

essas certezas para seus textos, nos quais registraram parte do aprendizado. 



92 

Além disso, antes e durante o registro de suas ideias, os estudantes me 

observavam pegar as folhas que mais sofreram a tentativa de destruição e utilizá-las 

para misturar à terra com a qual mudei a planta para o jarro (o presente que trouxe 

para a turma). Terra adubada, pedaços de folhas e planta agora misturavam-se no 

no centro da sala sob os olhares dos filosofantes. 

Talvez por isso, ao escreverem, nos apresentaram novas formas de pensar e 

não reproduziram as tendências deste diálogo: não tentaram partir de um conceito 

fixo para surpreender o movente; não defenderam a instantaneidade. Se restou a 

reprodução das questões falsas, ao menos não repetiram as certezas da imobilidade 

em seus textos. E muitos, contrariando a impressão que tive em relação à 

disposição discente para filosofar durante a intervenção, demonstraram ter se 

aproximado da duração em seus discursos escritos. 

Acreditamos ter conseguido, portanto, contribuir com o aprendizado da 

inversão do trabalho habitual da inteligência, mediando a experiência para que não 

seguissem a tendência à fixidez e à aplicação de conceitos prontos à vida. 

Esperávamos que essa inversão fosse refletida no diálogo filosófico, 

pensado para um momento específico da aula (embora soubéssemos da ausência 

de condições para escutar a todos e aprofundar a discussão, e, da dificuldade para 

traduzir intuições em falas). Não ocorreu como planejávamos. 

Este diálogo, para nós, seria motivado por uma pergunta, que no 

planejamento original, desenvolvido pelo Eureka, seria: “O que na vida é reversível e 

o que é irreversível?”. Mas, diante da possibilidade de experimentar, resolvi

perguntar algo diferente, uma questão mais próxima da vida, que não desse abertura 

às discussões sobre a materialidade.  

Pensei que a metafísica seria diretamente atingida, caso perguntasse aos 

estudantes: “Qual das duas folhas define melhor a vida?”. Pensei ainda que os 

estudantes perceberiam facilmente a resposta desta pergunta. Afinal, nenhuma das 

duas folhas representa a vida, nem a inteira, nem a fracionada, pois a vida não é 

imóvel, a vida é movente. Mas não foi o que aconteceu e a pergunta não originou 

debates mais profundos sobre a duração. 

A minha pergunta não era falsa apenas pela resposta não ser uma folha ou 

outra, ela era falsa por prever uma resposta: a identificação da inconsistência da 



93 

pergunta. Eu, obviamente, não identifiquei essa falsidade antecipadamente. Foi 

durante a experiência, quando lancei a questão para a turma, que percebi sua 

irrelevância. Não apenas pelo comportamento dos estudantes, mas como filósofa. 

Algo me dizia que aquele caminho estava errado. A intuição nos faz negar – e eu 

entendi que aquele caminho não atingiria o movente. Por isso, enquanto os 

estudantes se posicionavam, eu sabia que estávamos errados, que estávamos nos 

desviando da vida. 

A pergunta original, desenvolvida pelo Eureka, me parece ainda a mais 

adequada, pois não requer a abstração, pelo contrário, estimula o contato direto com 

a vida. Percebo, ainda, que não é a oposição sobre o que é “reversível” ou 

“irreversível” que a torna potencializadora. A pergunta sobre os opostos (reversível e 

irreversível) também guarda falsidade, afinal, o que é espiritual não é reversível, é 

sempre irreversível (embora preserve o passado que se consubstancia com o 

presente).  

O potencial da pergunta está na capacidade de transportar nosso espírito ao 

movimento pelo qual se intui o que é espiritual e metafísico. Ela proporciona que 

espírito se instale na realidade móvel. Provoca o ímpeto, ao lançar os estudantes da 

sua duração à realidade. Não se trata de uma metáfora. O trabalho com as folhas é 

a imagem do movente, tudo está ali. A mediação docente visa facilitar que o espírito 

seja transportando ao que há de espiritual na realidade, e a pergunta motivadora nos 

parece adequada a esse propósito. 

Talvez a pergunta possa ser: “O que na vida é irreversível?”, e o momento 

mais adequado para lançá-la à turma seja aquele em que não conseguiram montar 

as folhas partidas. Mas não temos experiência dessa possibilidade para 

compararmos, nem sabemos se nos casos de experiência metafísica cabe 

comparação. 

Está claro para nós, que a pergunta deve acontecer após mediações que  

proporcionem o contato entre o estudante e o seu eu que dura. E o trabalho manual 

com as folhas, assim como o ato de desenhar, contribuem com esse propósito, 

proporcionando a eles um tempo de silêncio e concentração, por meio do qual 

podem olhar com maior atenção as coisas e eles mesmos que operam o processo. 

Depois de experimentar a tentativa de destruição e reconstrução, de ver o que é 



94 

espiritual na matéria, finalmente, podem avançar para atingir o que segue aquele 

mesmo movimento – a duração. Ver, finalmente, o que na vida é irreversível (a 

pergunta que não fizemos) e não, qual das folhas representa melhor a vida 

(pergunta que lança o olhar mais para a folha, que para a vida). 

 Queríamos que os estudantes se aproximassem do que Bergson chamou 

de movente, duração, tempo – tudo estava ali, naquilo que era espiritual durante o 

processo de transformação da folha. Chamaríamos esse momento de meditação, se 

não precisássemos discutir um novo conceito. 

Nos anima o fato de, mesmo envolvidos com falsas questões, mesmo eu 

tendo escolhido uma pergunta motivadora irrelevante, os estudantes terem negado a 

imobilidade ao escreverem. Em suas respostas não impuseram a regra ao irregular – 

nenhum deles. Entre os que responderam, a maior parte trouxe elementos da vida e 

demonstrou o contato com a realidade a partir da experiência filosófica. 

A escrita nos pareceu fundamental ao aprendizado da cooperação, já que a 

criação de uma filosofia progressista, passa pela capacidade de expressar-se 

filosoficamente tendo em vista atingir a vida de forma colaborativa, junto aos que 

produzem o saber filosófico. 

Não percebi a cooperação filosófica no diálogo, pelos motivos que já 

mencionamos – relacionados ao fato da pergunta motivadora não ter animado uma 

discussão metafísica. Por isso, entre as atitudes que favoreceram a construção de 

uma filosofia progressista, se destacou o registro escrito. A escrita, assim como os 

momentos das falas nos diálogos, dá voz aos estudantes, proporcionando que se 

expressam e tentem fazer-se compreendidos.  

Em outras experiências esse registro filosófico poderá ser levado à 

comunidade escolar em forma de “posts”, “podcasts”, cartazes, livros e outros 

instrumentos de socialização da produção filosófica que impulsionem a discussão 

originada da vida. 

Além disso, o texto escrito pelos estudantes foi indispensável para a 

compreensão da intervenção. Na sua leitura pude perceber a potência da atividade 

realizada. 

Por fim, ressaltamos que a intervenção filosófica relatada demonstrou como 

as aulas de filosofia podem contribuir com a aproximação dos estudantes daquilo 



95 

que há de espiritual na vida, a partir da iniciação ao método intuitivo bergsoniano. 

Os resultados atestam a possibilidade de uma experiência metafísica do mundo em 

que vivemos, impulsionada por intervenções filosóficas nos ambientes de 

aprendizagem, que invertam a direção habitual do trabalho do pensamento. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



96 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Iniciar, para nós, é aplicar meios tendo em vista a construção de 

aprendizados. E embora reconheçamos que nem todos os estudantes tenham se 

aproximado dos objetivos pretendidos, muitos demonstraram ter se aproximado 

daquilo que há de espiritual na vida, motivo pelo qual, concluímos, alguns 

estudantes foram iniciados no método filosófico intuitivo bergsoniano. 

Em relação aos objetivos específicos desta pesquisa, concluímos: I. O 

método filosófico intuitivo bergsoniano é fundamentado em nove princípios e 

defende a possibilidade de atingirmos precisamente a realidade, desde que 

invertamos a direção habitual do trabalho do pensamento, para irmos da experiência 

metafísica à criação de conceitos, em vez de aplicarmos conceitos rígidos à vida; II. 

Criamos seis formas para mediar a iniciação dos estudantes de ensino médio ao 

método filosófico intuitivo bergsoniano, relacionando-as às suas devidas 

contribuições ao aprendizado filosófico; IV: A experiência filosófica demonstrou que 

alguns estudantes foram iniciados no método filosófico intuitivo bergsoniano 

considerando que se aproximaram daquilo que há de espiritual na vida, invertendo a 

direção habitual do trabalho do pensamento. 

A experiência relatada nos faz acreditar na possibilidade dos filósofos 

professores, ao aceitarem que intuir é humano e possível a todos, mediarem as 

condições para um retorno à percepção, que substitua o abstrato (conceitos) pelo 

real, a fim de que estudantes não deduzam um conhecimento de outro, mas criem 

novos problemas e novas filosofias por meio da experiência com o movente, que 

resultará da recondução do espírito à intuição. Mediação esta que não se dá em 

uma única intervenção, mas pode atravessar o aprendizado escolar, somando-se a 

outras formas de experimentar a filosofia. 

Os estudantes estão cansados de copiar e rearrumar o que já fora dito. É 

urgente criar e valorizar as experiências com a vida, em vez de nos mantermos no 

ensino de filosofia que experimenta conceitos. 

Como estudos futuros, sugiro o estudo da literatura infantil como meio para 

que estudantes da educação infantil experimentem o método filosófico intuitivo 

bergsoniano.  



97 

REFERÊNCIAS 

 

ARAÚJO, Tatiana Cristina dos Santos de Araújo. Contribuições da intuição 
bergsoniana para o campo educacional: o caso das convicções pedagógicas. 
Revista Ideação, [s. l.], v. 1, n. 37, p. 154-168, jan./jun. 2018. Disponível em: 
http://periodicos.uefs.br/index.php/revistaideacao/article/view/3524.Acesso em: 27 
jul. 2018. 
 
BERGSON, Henri. O pensamento e o movente: ensaios e conferências. São Paulo: 
Martins Fontes, 2006. 
 
COELHO, Jonas Gonçalves. Bergson: intuição e método intuitivo. 
Trans/Form/Ação, São Paulo, v. 21/22, p. 151-164, 1998-1999. 
 
COELHO, Jonas Gonçalves. Consciência e matéria: o dualismo de Bérgson. São 
Paulo: Ed. da UNESP; São Paulo: Cultura Acadêmica, 2010. Disponível em: 
http://books.scielo.org/id/5zms8. Acesso em: 4 jul. 2018. 
 
DELEUZE, Guilles. Bergsonismo. São Paulo: Ed. 34, 1999.  
 
GUSMÃO, Luka de Carvalho. Contribuições da filosofia de Henri Bergson para a 
educação. Revista Sul-americana de Filosofia e Educação, [Brasília, DF], n. 25, p. 
134-152, nov. 2015. 
 
PERNAMBUCO. Governo. Secretaria de Educação. Parâmetros curriculares de 
filosofia e de sociologia: ensino médio. Recife: Secretaria de Educação: Undime, 
2013. (Coleção Parâmetros para a Educação Básica do Estado de Pernambuco). 
Acesso em: 20 nov. 2018. Disponível em: 
http://www.educacao.pe.gov.br/portal/upload/galeria/4171/fil_soc_parametros_em201
3.pdf. 
 
PERNAMBUCO. Governo. Secretaria de Educação e Esportes. Conteúdos de 
filosofia por bimestre para o ensino médio: com base nos parâmetros curriculares 
do estado de Pernambuco. Recife: Secretaria de Educação e Esportes de 
Pernambuco, 2015. Disponível em: 
http://www.educacao.pe.gov.br/portal/upload/galeria/7801/Conteudos_de_Filosofia_E
M.pdf. Acesso em: 20 nov. 2018. 
 
PINTO, Tarcísio Jorge Santos. O método da intuição em Bergson e a sua 
dimensão ética e pedagógica. Orientador: Franklin Leopoldo e Silva. 2005. 196 p. 
Tese (Doutorado em Filosofia) – Universidade de São Paulo, Faculdade de Filosofia, 
Letras e Ciências Humanas, Departamento de Filosofia. Disponível em: 
http://filosofia.fflch.usp.br/sites/filosofia.fflch.usp.br/files/posgraduacao/defesas/2005_
docs/2005.doc.Tarcisio_Jorge_Santos_Pinto.pdf. Acesso em: 8 jul. 2018. 
 
RIQUIER, Camille. A superação intuitiva da metafísica: o kantismo de Bergson. 
Tradução de Débora Cristina Morato Pinto. Trans/Form/Ação, Marília, v. 40, n. 2, p. 

http://www.educacao.pe.gov.br/portal/upload/galeria/4171/fil_soc_parametros_em2013.pdf
http://www.educacao.pe.gov.br/portal/upload/galeria/4171/fil_soc_parametros_em2013.pdf
http://www.educacao.pe.gov.br/portal/upload/galeria/7801/Conteudos_de_Filosofia_EM.pdf
http://www.educacao.pe.gov.br/portal/upload/galeria/7801/Conteudos_de_Filosofia_EM.pdf


98 

217-242, abr./jun. 2017. Disponível em: http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0101-
31732017000200217&script=sci_abstract&tlng=pt. Acesso em: 10 ago. 2018. 
 
TORREÃO, Rita Célia Magalhães. Nas asas da borboleta: filosofia de Bergson e 
educação. Orientadora: Mary de Andrade Arapiraca. 2010. 278 f. Tese (Doutorado 
em Educação) – Universidade Federal da Bahia, Faculdade de Educação, Salvador, 
BA. Disponível em: https://repositorio.ufba.br/ri/handle/ri/11803. Acesso em: 26 jul. 
2018. 
 
TREVISAN, Rubens Muríllio. Bergson e a educação. Piracicaba: Ed. Unimep, 1995. 
 
ZEPPINI, Paola Sanfelice. Por uma educação liberadora: alianças conceituais 
entre Deleuze e Bergson. Orientador: Sílvio Gallo. 2017. 142 f. Tese (Doutorado em 
Educação) – Universidade Estadual de Campinas, Faculdade de Educação, 
Campinas, SP. Disponível em: 
http://repositorio.unicamp.br/jspui/handle/REPOSIP/322777. Acesso em: 7 jul. 2018. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

http://repositorio.unicamp.br/jspui/handle/REPOSIP/322777


99 

APÊNDICE A – PLANEJAMENTO:  

DAS FOLHAS SECAS À PLANTA QUE SÓ PEDE PARA CRESCER 

Universidade Federal de Pernambuco 

Mestrado Profissional no Ensino de Filosofia – PROF-FILO UFPE 

Pesquisadora e professora: Maria Alice Corrêa de Araújo 

Turma: 2017/2019 

Este planejamento é uma adaptação. O 

original, ao qual refere-se, foi criado pelo 

Eureka: Grupo de Pesquisa Heureka: 

Meios Heurísticos, Filosofia e Direitos 

Humanos 

Intervenção filosófica 

Aulas I e II 

Título: Das folhas secas à planta que só pede para crescer 

Escola: [Informação suprimida] 

Turma: 1º ano 

Participantes: 29 estudantes e 1 professora 

Conteúdos de referência: 

 Filósofo – período histórico da filosofia:

Henri Bergson – Método Filosófico – Filosofia moderna.

 Temática da filosofia:

Pensamento filosófico; Experiência filosófica; Intuição filosófica

 Conceitos:

Criação; Movente; Vida; Tempo

Período de Execução: 2 aulas de 50 minutos 



100 

Objetivo geral:  

Espera-se que o estudante: 

Intua a vida filosoficamente por meio do contato com o movente, ao experimentar o 

método intuitivo filosófico bergsoniano. 

 

Objetivos específicos: 

Espera-se que o estudante: 

 

 Inverta a direção habitual do trabalho do pensamento, esforçando-se 

racionalmente contra a tendência de assimilar conhecimentos rígidos e de 

aplicar-lhes às coisas para satisfazer interesses; 

 Revivifique a capacidade de perceber o movente, atingindo as coisas a partir 

da própria experiência; 

 Crie problemas filosóficos, elaborando-os discursivamente por meio dos 

ziguezagues entre a expressão conceitual e o retorno à imagem; 

 Coopere com a criação de uma filosofia progressista, expressando-se 

filosoficamente tendo em vista atingir a vida de forma colaborativa, junto aos 

que produzem o saber filosófico. 

 

Objetivos específicos selecionados dos Parâmetros para a Educação Básica do 

Estado de Pernambuco - 2013:  

O estudante deve: 

 

 EA1 – Reconhecer a Filosofia no cotidiano. (Núcleo conceitual e temático: 

Linguagem Filosófica); 

 EA2 – Compreender a importância da Filosofia para entender criticamente a 

realidade. (Núcleo conceitual e temático: Linguagem Filosófica); 

 

 

 

 

 



101 

Desenvolvimento:  

Etapa 1 – Escolha das folhas: Os estudantes podem ser levados até uma árvore, 

onde cada um deles irá escolher uma folha para a realização da atividade. A quebra 

com a rotina da sala de aula poderá sugerir o novo, um encontro diferenciado, o 

inusitado. Nesse momento a docente poderá propor reflexões, caso os estudantes 

optem pelas folhas das árvores, ao invés daquelas caídas no chão. Caso não haja 

possibilidade, poderá levar as folhas para a sala de aula – lá os estudantes 

realizarão a escolha das folhas. A Professora também pode solicitar, anteriormente, 

que os estudantes tragam folhas para a aula. 

Etapa 2 – Desenho das folhas: Orientar os estudantes para que desenhem as 

folhas em uma folha de papel. 

 

Etapa 3 – Destruição das folhas: Orientar os estudantes para que tentem destruir 

as folhas. 

 

Etapa 4 – Reconstrução das folhas: Orientar os estudantes para que montem as 

folhas conforme o desenho. 

 

Etapa 5 – Relato do processo – Reflexão sobre a atividade: Iniciar com perguntas 

motivadoras como: Quem teve mais dificuldade? Quais as dificuldades? Quem teve 

mais facilidade? Vocês conseguiram destruir a folha? Vocês conseguiram reconstruir 

a folha? Mediar o debate a fim de discutir se a folha foi destruída, reconstruída, ou 

algo novo foi criado. Orientar os estudantes a voltarem à experiência e à 

cooperação, caso prossigam em um debate competitivo baseado em jogos de 

linguagem, redirecionando seus pensamentos ao movente. 

 

Etapa 6 – Diálogo colaborativo impulsionado pela experiência metafísica: 

Motivar debate sugerindo a seguinte questão: Qual das duas folhas define melhor a 

vida? Mediar o debate propondo o retorno ao movente e aos objeto estudado: a vida. 

 

 



102 

Etapa 7 – Criação: Estudantes selecionam as folhas mais picotadas (afinal, não 

foram destruídas) e a docente (ou um dos estudantes) mistura os pedaços de folha à 

terra em um jarro, pedindo que, enquanto estiver sendo realizada a muda da planta 

para o jarro, eles escrevam, em grupo, uma síntese dos aprendizados, reflexões, 

interesses e questões surgidos a partir da aula. Também pode-se enterrar as folhas 

e plantar uma muda no local. Ou, misturar as folhas à terra para plantação em outra 

aula, caso não dê tempo. Para orientar estudantes, a pergunta pode ser registrada 

na lousa: “Das folhas secas Das folhas secas à planta que só pede para 

crescer. Registre os aprendizados  reflexões, interesses e questões surgidos a 

partir da aula”. 

 

Avaliação:  

Será avaliada a participação individual e o registro escrito de cada estudante.  

 

Critérios avaliativos: 

 

 Demonstrar ter invertido o trabalho habitual da inteligência, atingindo a vida a 

partir da própria experiência, na elaboração dos discursos e problemas 

filosóficos; 

 Demonstrar atitude cooperativa, não competitiva, nos diálogos em sala de 

aula e nas demais expressões discursivas; 

 Demonstrar ter reconhecido a filosofia no cotidiano e a sua importância para 

entender criticamente a realidade. 

 

Material Necessário:  

 

 Material para desenho: Lápis, borracha, caneta. 

 Folhas de papel-ofício: uma para cada estudante 

 Folhas de árvores ou plantas em geral 

 Um jarro com terra e uma muda de planta. 

 

 


	ABNT
	e2debd6c56607c8850bcbf5cc46963d3be9f32b5eb88d4069405fb817db3d939.pdf
	ABNT

