e
) [~
[ [~

o

PROF~FILO

©

cC
m

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA
PROGRAMA DE MESTRADO PROFISSIONAL EM FILOSOFIA

MARIA ALICE CORREA DE ARAUJO

INICIAGAO DE ESTUDANTES DO ENSINO MEDIO AO METODO FILOSOFICO
INTUITIVO BERGSONIANO: relato de experiéncia

Recife
2019



MARIA ALICE CORREA DE ARAUJO

INICIAGAO DE ESTUDANTES DO ENSINO MEDIO AO METODO FILOSOFICO
INTUITIVO BERGSONIANO: relato de experiéncia

Dissertacao apresentada ao Programa de
Mestrado Profissional em Filosofia da
Universidade Federal de Pernambuco
(PROF-FILO UFPE), como requisito
parcial para a obtencdo do titulo de
mestre em filosofia.

Area de concentragdao: Ensino de
filosofia.

Orientador: Prof. Dr. Alfredo de Oliveira Moraes

Coorientador: Prof. Dr. Sandro Cozza Sayéao

Recife
2019



Catalogacdo na fonte
Bibliotecéria Maria do Carmo de Paiva, CRB4-1291

ABB3i

Araljo, Maria Alice Corréa de.

Iniciacdo de estudantes do ensino médio ao método filosofico intuitivo
bergsoniano : relato de experiéncia / Maria Alice Corréa de Aradjo. — 2019.

102 f. :il.; 30 cm.

Orientador: Prof. Dr. Alfredo de Oliveira Moraes.

Coorientador: Prof. Dr. Sandro Cozza Sayéo.

Dissertagdo (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH.
Programa de Mestrado Profissional em Filosofia, Recife, 2019.

Inclui referéncias e apéndice.

1. Filosofia. 2. Filosofia (Ensino médio). 3. Metafisica. 4. Filosofia —
Metodologia. 5. Intuicdo. 6. Bergson, Henri, 1859-1941. I. Moraes, Alfredo de
Oliveira (Orientador). Il. Saydo, Sandro Cozza (Coorientador). I11. Titulo.

100 CDD (22. ed.) UFPE (BCFCH2019-033)




MARIA ALICE CORREA DE ARAUJO

INICIAGAO DE ESTUDANTES DO ENSINO MEDIO AO METODO FILOSOFICO
INTUITIVO BERGSONIANO: relato de experiéncia

Dissertagao apresentada ao Programa de
Mestrado Profissional em Filosofia da
Universidade Federal de Pernambuco
(PROF-FILO UFPE), como requisito
parcial para a obtencdo do titulo de
mestre em filosofia.

Aprovada em: 11 /02 / 2019.

BANCA EXAMINADORA

Prof. Dr. Alfredo de Oliveira Moraes (Orientador)
Universidade Federal de Pernambuco

Prof. Dr. Sandro Cozza Sayao (Coorientador)
Universidade Federal de Pernambuco

Prof? Dr? Tatiana Cristina dos Santos de Araujo (Examinadora externa)
Universidade Federal de Pernambuco



Aos que resistem filosofando com os

estudantes da Educacao Basica brasileira.

As mulheres que reagem ao machismo

nos cursos de filosofia.

Aos que filosofam fora da academia.



AGRADECIMENTOS

Agradeco ao Professor Dr. Alfredo de Oliveira Moraes, por ter acreditado no
meu trabalho como professora e ter escolhido me orientar nesse mestrado. Pela
generosidade em aceitar a mudanca radical da pesquisa e por acolher minhas
intuigdes, muito obrigada!

Agradeco ao Professor Dr. Sandro Cozza Sayao, que me apresentou a
atividade heuristica e me encantou com a possibilidade de trabalhar a intuicao
filosdfica na escola. Suas intervencgdes, durante as aulas no PROF-FILO UFPE, me
fizeram resgatar as leituras de Henri Bergson, do tempo da graduacéao. A experiéncia
intuitiva me deu coragem para abandonar a pesquisa habermasiana em andamento,
e apostar no novo que estava por vir. Estendo esse agradecimento ao Grupo
de Pesquisa Heureka: Meios Heuristicos, Filosofia e Direitos Humanos, que dividiu
comigo a experiéncia de intuir a aprendizagem filoséfica heuristica.

Ao Professor Dr. Junot Cornélio Matos, que tem se dedicado com expressiva
responsabilidade ao PROF-FILO, nucleo UFPE. Obrigada por sempre ter me
atendido com atencdo, por ter organizado nossos prazos, viabilizado cursos e
eventos de qualidade no nosso nucleo, assim como nossa participagdo em eventos
ofertados por outras institui¢coes.

A Professora Dr? Tatiana Cristina dos Santos de Araujo, por ter aceitado
participar das bancas de qualificacao e defesa do trabalho. Sua aproximagao com a
pedagogia e a filosofia de Henri Bergson foi essencial nessa avaliagdo. Foi uma
honra ter uma especialista tdo proxima da minha pesquisa me avaliando.

Agradeco a Adriana Tavares, meu suporte e de tantos outros nesses dois
anos! Vocé foi extraordinaria! Também a Edvan Tito, sempre disposto a conversar
comigo, me ouvir e aconselhar! Foi muito bom ter vocés como amigos nessa
jornada. A eles e aos demais amigos, obrigada.

Obrigada a equipe da Biblioteca Digital de Teses e Dissertagdes, por todo
apoio durante a elaboracao deste trabalho. Quando vi ja era bibliotecéria e tive que
me dividir entre a filosofia e o Repositério Institucional. Vocés foram massal!

O agradecimento a escola, professores e estudantes que permitiram a

realizagao de minha intervencéo pratica, foi pessoal, tendo em vista termos decidido



nao revelar o nome da instituicdo na dissertagdo. A eles sou muito grata. Fui muito
feliz como professoral

Meus agradecimentos finais sdo os mais especiais... Obrigada Janete,
minha preciosa méae, Vové Paulo, Daniel, Nicolau, Manuela e Valentina. Vocés me
ofereceram todas as condi¢cbes para que eu pudesse estudar, trabalhar, ser mae e

me divertir nesses ultimos dois anos.



A matéria e a vida que preenchem o mundo estdo igualmente em
nos; as forgas que trabalham em todas as coisas, sentimo-las em
nos; seja la qual for a esséncia intima daquilo que é e daquilo que se
faz, somos parte disso. Desgcamos entao para o interior de nés
mesmos: quanto mais profundo for o ponto que tivermos alcangado,
mais forte sera o impeto que nos devolvera a superficie. A intuigdo

filosofica € esse contato, a filosofia é esse ela (BERGSON, 2006, p.
143-144).



RESUMO

Relata uma experiéncia de intervencgao filoséfica no ensino médio, realizada
em uma escola da rede publica do estado de Pernambuco, Recife-PE, em 2018, cujo
propésito foi iniciar os estudantes ao método filoséfico intuitivo bergsoniano. O
objeto da pesquisa € a iniciagdo de estudantes do ensino médio ao método
filosofico intuitivo bergsoniano. Tentaremos responder ao seguinte problema: como
iniciar estudantes do ensino médio ao método filosofico intuitivo bergsoniano? Temos
como objetivo geral iniciar estudantes do ensino médio ao método filosofico intuitivo
bergsoniano. S&o objetivos especificos: |. compreender o método filosofico intuitivo
a partir da obra “O pensamento e o movente”, de Henri Bergson; Il. criar uma
metodologia para iniciagdo dos estudantes de ensino médio ao método filosofico
intuitivo bergsoniano; Ill. fundamentar uma experiéncia filoséfica de iniciagdo de
estudantes do ensino meédio ao método filosdfico intuitivo bergsoniano. Como
hipétese, defendiamos a possibilidade de iniciarmos os estudantes ao método
filosofico intuitivo bergsoniano a partir do estudo do método e criagdo de
metodologia para este fim, e assim aconteceu. Concluimos: |I. O método filosofico
intuitivo bergsoniano é fundamentado em nove principios e defende a possibilidade
de atingirmos precisamente a realidade, desde que invertamos a dire¢do habitual do
trabalho do pensamento, para irmos da experiéncia metafisica a criacdo de
conceitos, em vez de aplicarmos conceitos rigidos a vida; Il. Criamos seis formas
para mediar a iniciacdo dos estudantes de ensino médio ao método filosdfico
intuitivo bergsoniano, relacionando-as as suas devidas contribui¢des ao aprendizado
filosofico; IV: A experiéncia filosofica demonstrou que alguns estudantes foram
iniciados no método filosofico intuitivo bergsoniano considerando que se
aproximaram daquilo que ha de espiritual na vida, invertendo a dire¢cao habitual do

trabalho do pensamento.

Palavras-chave: Intui¢ao filoséfica. Método filosofico. Experiéncia filosofica. Ensino
— metafisica. Meios heuristicos.



ABSTRACT

It reports on an experience of philosophical intervention in high school, held
at a school in the Public Network of the State of Pernambuco, Recife-PE, in 2018,
whose purpose was to initiate students to the intuitive philosophical method of
Bergson. The object of the research is the initiation of high school students to
Bergson's intuitive philosophical method. We will try to answer the following problem:
how to start high school students with the Bergsonian intuitive philosophical method?
We have as a general goal to initiate high school students to the intuitive Bergsonian
philosophical method. Specific objectives are: |. to understand the intuitive
philosophical method from Henri Bergson's work "La Pensée et le Mouvant”; Il. to
create a methodology for the initiation of high school students to the Bergsonian
intuitive philosophical method,; Ill. to ground a philosophical experience of initiation of
high school students to Bergson's intuitive philosophical method. As a hypothesis, we
defended the possibility of introducing the students to the intuitive Bergsonian
philosophical method from the study of method and creation of methodology for this
purpose, and it happened. We conclude: I. The Bergsonian intuitive philosophical
method is based on nine principles and defends the possibility of achieving precisely
the reality, as long as we reverse the usual direction of thought, to go from the
metaphysical experience to the creation of concepts, instead of applying rigid
concepts to the life; 1l. We have created six ways to mediate the initiation of high
school students to the intuitive philosophical Bergsonian method, relating them to
their due contributions to philosophical learning; 1V: Philosophical experience has
shown that some students were initiated into the intuitive Bergsonian philosophical
method by considering that they approached the spiritual in life by reversing the

usual direction of thought.

Keywords: Philosophical intuition. Philosophical method. Philosophical experience.

Teaching — metaphysics. Heuristic means.



LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS

Eureka Grupo de Pesquisa Heureka: Meios Heuristicos, Filosofia e Direitos
Humanos

IF A intuigao filosofica

M Introdugéo a metafisica

INT1 Introdugao (primeira parte)

INT2 Introducgao (segunda parte)

PM O pensamento e o0 movente

Pmud A percep¢ao da mudanga

PR O possivel e o real

PROF-FILO UFPE Mestrado Profissional em Filosofia (PROF-FILO), ofertado no

Nucleo Universidade Federal de Pernambuco



2.1
2141

21.2
213
21.4
21.5

21.6

21.7

21.8

21.9

2.2

3.1
3.11

3.1.2
3.1.3
3.14

SUMARIO

INTRODUGAO ..o
INTUICAO COMO METODO FILOSOFICO EM HENRI BERGSON
NA OBRA O PENSAMENTO E O MOVENTE................ccccvvvrrnnenee.
OS PRINCIPIOS DO METODO INTUITIVO FILOSOFICO...............
Ha uma realidade exterior e, no entanto, dada imediatamente a
nosso espirito por meio da intuigao.....................ccccoeeeeei
Toda realidade é tendéncia..................cceeeeeiiiii,
A tendéncia natural da inteligéncia é a fixidez............................
Podemos ir da mobilidade a fixidez, mas nao o inverso.............
As demonstracoes da relatividade do nosso conhecimento
decorrem da tendéncia de aplicar conceitos as coisas...............
Filosofar é inverter a direcdo habitual do trabalho do
[0 12T g E=F= 1 1=1 o 1 (o TSR
Metafisica é qualitativa.........................cccccc
O conhecimento intuitivo é preciso.................cc.ccccciiiiiiieenne.
A critica da razao pura cai no erro de relativizar o
CONhECIMENLO..........ooiiie e
SE DEVEMOS NOS ABSTER DOS SIMBOLOS, PARA QUE
ESCREVEMOS E LEMOS FILOSOFIA, ENTAO? ......ccccvevereeene,
INICIACAO AO METODO FILOSOFICO INTUITIVO
BERGSONIANO NO ENSINO MEDIO...........c.ccovoieeiieeeeeeeeen,
MEDIACOES. ...ttt
Mediar a inversdao da direcao habitual do trabalho do
pensamento na escola: sobre nao ensinar conceitos rigidos e
JAPIONEOS... ..o
Mediar o retorno @ percepGan..........c.ccoeeeeeeeeeiiiiieeeiie e
Mediar a criagao dos problemas filoséficos.................................
Mediar a leitura de textos filoséficos para que os estudantes

atinjam seu fundo, e ndo apenas sua forma.................................

19
20

20
22
25
31

33

35

37

38

40

41

46

48

50
53
55



3.1.5

3.1.6

4.1
411
41.2
41.3
41.4
4.1.4.1

4.1.4.2

4.1.4.3

Mediar a recuperagao da imagem descida da intuicdo de um
fildsofo por meio de recursos didaticos, quando dispensada a
leitura dos textos originais pelos estudantes..............................
Mediar a discussao filoséfica em sala de aula tendo em vista a
criacao de uma filosofia progressista.....................cccccvviiiin.
CONSIDERACOES SOBRE AAVALIACAO DAAPRENDIZAGEM...
RELATO DE EXPERIENCIA: INICIAGAO DE ESTUDANTES DO
ENSINO MEDIO AO METODO FILOSOFICO INTUITIVO
BERGSONIANO.........oooiieiiieeee e e e e e e
INTERVENGCAO FILOSOFICA. ......ooeieeeeeeeeeeeeee e,
DiagnoOstiCo. ... ...

Planejamento................ooooiiiiiiiiiii e

Avaliagao da aprendizagem..............cccccoeiiiiiiiiiiieeiiiicee
Demonstrar ter invertido o trabalho habitual da inteligéncia,
atingindo a vida a partir da propria experiéncia, na elaboragdo dos
discursos e problemas filoSOfICOS. ............uuuuceeiiiiiiiieeeieiiiieeeeeeiiaes
Demonstrar atitude cooperativa, ndo competitiva, nos dialogos em
sala de aula e nas demais expressoes diSCUrsivas................cc.........
Demonstrar ter reconhecido a filosofia no cotidiano e a sua
importancia para entender criticamente a realidade..........................
DISCUSSAOD.......coceeceeieeeeeeee ettt
CONSIDERAGOES FINAIS..........ccoeoveeeeeeeeeeeeee e
REFERENCIAS........ooo oot
APENDICE A - PLANEJAMENTO: DAS FOLHAS SECAS A
PLANTA QUE SO PEDE PARACRESCER.............cccocovveveenn

63

64
66

68
68
68
70
72
78

79

88



13

1 INTRODUGAO

Todo processo filosdéfico € intransferivel, imensuravel e imprevisivel. E, uma
vez que nao se pode filosofar pelo estudante, a responsabilidade docente no ensino
de filosofia em nivel médio consiste em mediar a aprendizagem a fim de oportunizar
a experiéncia filos6fica — muito estimada entre os que defendem um aprendizado
auténtico desse conhecimento.

Entendemos que uma experiéncia filosofica envolve varias competéncias — a
filosofia foi construida ao longo da histéria a partir do dialogo, da elaboragéao e
analise dos conceitos, da escrita e da leitura, e, por que ndo, da tradicao oral. Mas a
participacao legitima no dialogo filoséfico, na escrita € na exposicdo de ideias,
requer do sujeito um impulso. Ou, podera ser desenvolvida de forma meramente
superficial, sem qualquer relagdo com a vida de um sujeito que apenas
aparentemente filosofa com os outros.

Repetir filosofias alheias e ter competéncias para confrontar argumentos
filosoficos ndo torna a filosofia, necessariamente, relevante ao sujeito — embora
possa ser um conteudo relevante ao sujeito na condigéo provisoria de aluno (quando
essa relevancia esta associada a uma avaliagdo pedagdgica institucional, ou a
exigéncia de um grupo de intelectuais que no poder, determinam o que o outro
devera saber).

Acreditamos ainda que uma experiéncia filosoéfica auténtica ndo dependa da
tradicdo, ou seja, da histéria da filosofia reconhecida academicamente: seus temas,
problemas, conceitos e métodos. Mas quando falamos de escola e de ensino,
estamos tratando necessariamente de uma aprendizagem mediada. Na qual o
professor, conhecedor da tradigcéo, inicia os estudantes no conhecimento filosofico.

Por isso a mediacéo do aprendizado filoséfico na educacgao basica requer do
docente uma formacgéo filoséfica abrangente, que lhe dé condigbes, inclusive
repertério, para construir meios que favorecam diferentes experiéncias filosoéficas.
Abrimos um paréntese para defender que nenhum “notério saber” filoséfico podera
substituir o professor licenciado neste processo, sendo a licenciatura em filosofia o
curso mais adequado para a atividade pedagodgica da qual falamos. Nas escolas nas

quais o ensino da disciplina for mediado por um filésofo-professor, o filosofar dos



14

estudantes podera ser mais resultado de condigdes construidas pelo docente, que
mero espontaneismo. Desde que, e disso trataremos, os estudantes tenham
aprendido com ele a filosofar.

Aprender a filosofar, por sua vez, requer, de maneira imprescindivel, o
ensino das formas de filosofar: dos métodos. Poderemos fracassar ao reduzir o
ensino de filosofia a transferéncia de conceitos e problemas construidos pelos
filésofos, deixando a autonomia do estudante apenas os artificios da argumentacéo
parcialmente ensinada pelo docente de lingua portuguesa.

Variados métodos filoséficos poderao ser ensinados e aprendidos na
educagado basica — assim como varias filosofias. Entre tantas possibilidades,
investigamos as condi¢gdes pelas quais podemos iniciar os estudantes de ensino
médio ao método filosdfico intuitivo bergsoniano.

Henri Bergson (Paris, 1859 — 1941) desenvolveu um método filosofico que
aproxima a filosofia da vida a partir da intuicdo, em contraposicdo ao método
analitico da inteligéncia em que se baseia o filosofar tradicional (PINTO, 2005).

Na obra “O pensamento e o movente” (PM) (BERGSON, 2006, p. 3-234), o
filbsofo reuniu textos de diferentes estilos, publicados por ele em momentos
diversos, somados a uma introdu¢gao com duas partes. Temos razao para acreditar
que esta obra destaca-se entre os livros do autor, por expressar com énfase o
método filosofico por ele elaborado. Tornou-se para ndés, apds consulta a outras
obras do autor, a fonte de informacéao principal durante a pesquisa.

Com este recorte textual ndo almejamos nos esquivar dos outros conceitos
bergsonianos, ou seja, encastelar ideias como se sua doutrina fosse a soma de
conceitos isolados, sendo um deles o método filoséfico. Isso seria absurdo. Rita
Cecilia Magalhaes Torreao (2010) nos alerta, dizendo que a filosofia de Bergson nao
permite o recorte.

Mas tendo descido de uma intuicdo (a intuicdo bergsoniana da duragao),
consideramos que cada obra de Bergson guarda o todo da sua doutrina — diferem na
forma, ja o seu fundo, € o mesmo. Sendo assim, o recorte textual, para nés, nao &
um recorte no seu pensamento. Pressupomos que as diferengas entre esse e outros
textos de Bergson resultem do seu esfor¢o para enfatizar diferentes aspectos de

suas ideias ao expressar-se conceitualmente.



15

Sobre PM, Luka de Carvalho Gusmé&o (2015) nos diz que é a ultima obra
publicada por Henri Bergson. Uma coletanea de conferéncias e textos que, de certa
forma, sintetizam sua filosofia. Gusmao (2015, p. 135-145) utilizou como fonte
bibliografica para a escrita de “Contribuicdes da filosofia de Henri Bergson para a
educacéao”, textos de PM nos quais “Bergson tentou apresentar de modo conciso seu
pensamento acerca da duragdo e da intuicdo, quais sejam: Introducdo (Primeira
parte) e Introducdo (Segunda parte) de O pensamento e o movente; A intuigdo
filosdfica; e Introdugcdo a metafisica”. Gusmao identifica neste recorte textual
“algumas reflexdes criticas em relagdo as concepgdes e meétodos pedagdgicos
recorrentes em sua época, bem como algumas proposigdes interessantes para a
formacgao do ser humano em um sentido mais amplo”.

Tarcisio Jorge dos Santos (2005, p. 130) destaca PM como obra na qual
Bergson defende a intuicdo como método filosofico. Conforme sua revisédo
bibliografica, em Evolugao criadora (1907) Bergson retoma conclusdes de Ensaio
sobre os dados imediatos da consciéncia (1889) e de Matéria e Memoria (1896) a
fim de demonstrar que, de fato, “é a intuicdo o meio de conhecimento préprio da
realidade que dura e que a cada momento cria algo de novo”. Ja no ultimo capitulo
de A evolugdo criadora e nos escritos reunidos de “O pensamento e o movente”
(1934) a intuicdo torna-se para Bergson um potente método filosofico com
caracteristicas proprias e definidas em contraposicdo ao método analitico da
inteligéncia.

O método filoséfico intuitivo bergsoniano apresentado em PM nos ensina a
ultrapassar o conceito, ou, pelo menos, a nos libertar dos conceitos rigidos e ja
prontos, para criar conceitos bem diferentes. Nos ensina ainda a sermos
cooperativos no desenvolvimento de uma filosofia progressista, que supera as
divergéncias das escolas a fim de criar o novo. Uma experiéncia filoséfica, para nos,
muito pertinente ao aprendizado filoséfico escolar. Na qual a intuigdo torna-se o
impulso que procuravamos, o “ela vital” por meio do qual os estudantes poderao
criar filosofia.

Nos impressiona a atualidade de Bergson quando nos fala sobre educagao
para criangas em PM. O filésofo critica o saber imediatamente livresco por comprimir

ou suprimir “atividades que s6 pediam para tomar o seu impulso”. Diz que o ensino



16

permaneceu excessivamente verbal, por expor resultados ao invés de promover a
iniciacdo nos métodos. Um programa enciclopédico, conforme suas expectativas,
sera frequentemente estudado sem gosto e rapidamente esquecido. Pois apesar de
precioso, os resultados adquiridos pela humanidade sao de interesse do adulto. A
crianca precisaria reinventar as obras dos autores e apropriar-se das suas
inspiragbes. Bergson protesta contra a substituicdo das coisas pelos conceitos e
contra aquilo que chama de “socializagdo da verdade”.

Concordamos e destacamos que os limites para o aprendizado entre
criangas, observados por Bergson no seu tempo e espago, sao igualmente impostos,
nao apenas as criangas, mas também, aos jovens e adultos em grande parte da
educacgao basica de nosso tempo, de nosso pais, em menor ou maior intensidade.

Tanto pela atualidade das criticas de Bergson a educagdo, quanto por
acreditarmos na possibilidade de iniciarmos os estudantes ao método intuitivo
filosdfico, julgamos PM como uma obra fundamental para discutirmos o ensino de
filosofia.

Nosso estudo associa-se a outros em andamento no Eureka (Grupo de
Pesquisa Heureka: Meios Heuristicos, Filosofia e Direitos Humanos), coordenado
pelo Professor Dr. Sandro Cozza Sayao na Universidade Federal de
Pernambuco (UFPE), Departamento de Filosofia.

Justifica-se na medida em que propde uma reflexdo sobre a intuicdo como
método filosofico no ensino de filosofia a partir de uma referéncia tedrica filoséfica
contundente para o tema e de uma metodologia de pesquisa capaz de comunicar a
outros docentes e pesquisadores uma experiéncia pedagogica devidamente
fundamentada e refletida, seus métodos e resultados. Também contribui com o
desenvolvimento das pesquisas do Eureka.

E bem verdade que a intuicdo ndo é uma novidade na pratica filoséfica. Nao
me surpreenderia relatos de colegas professores mencionando momentos em que
intuiram conhecimentos filosoficos, ou presenciaram a alegria (ou angustia) dos
estudantes em intui-los. Daremos, nesta dissertacdo, o merecido destaque a intuicao
como meétodo filosofico por meio do qual os estudantes podem experimentar

filosofar.



17

Segue-se dai 0 nosso problema: como iniciar estudantes do ensino médio
ao meétodo filosofico intuitivo bergsoniano?

O objeto da pesquisa, ja revelamos, € a iniciacdo de estudantes de ensino
médio ao método filosdfico intuitivo bergsoniano. Temos como objetivo geral: iniciar
estudantes do ensino médio ao meétodo filosdfico intuitivo bergsoniano. S&o
objetivos especificos: I. compreender o método filosofico intuitivo a partir da obra
“O pensamento e o movente”, de Henri Bergson; Il. criar uma metodologia para
iniciacao dos estudantes de ensino médio ao método filosofico intuitivo bergsoniano;
lll. fundamentar uma experiéncia filosofica de iniciagdo de estudantes do ensino
médio ao método filosdfico intuitivo bergsoniano.

A metodologia da pesquisa sera um relato de experiéncia. Relataremos
uma experiéncia de iniciagdo ao método filoséfico intuitivo bergsoniano, vivenciada
em uma turma de estudantes matriculados no primeiro ano do ensino médio, em
uma escola publica da rede estadual de ensino, localizada na Varzea, Recife-PE.
Seguiremos o seguinte percurso: |. Apresentar o aporte tedrico que originou a
experiéncia filosofica: o método filosdéfico intuitivo bergsoniano; II. Elaborar
discursivamente a metodologia criada para iniciagdo de estudantes ao método
filosofico intuitivo bergsoniano; Ill. Descrever uma intervengéo filoséfica de iniciagéo
de estudantes ao método filoséfico intuitivo bergsoniano: o diagndstico,
planejamento, acdo e avaliagdo da aprendizagem; IV. Discutir os resultados da
experiéncia filosofica, situando o pensamento de Henri Bergson sobre o método
filosofico intuitivo.

Na secao 2 discutiremos a intuigdo como método filoséfico na obra “O
pensamento e o movente” (PM), de Henri Bergson. Esta se¢cdo € a base tedrica
filosofica de todo o texto: da metodologia criada e da intervengao planejada, relatada
e refletida. Nela, serdo destacados os nove principios do método filosdéfico elaborado
por Bergson.

Na secdo 3 apresentaremos a metodologia criada para iniciagcdo dos
estudantes de ensino médio ao método filosofico intuitivo bergsoniano.
Dialogaremos, na construgdo dessa metodologia, com outros autores, citando

artigos, dissertacoes e teses.



18

A secao 4 sera constituida por dois momentos. O primeiro relatara a
intervencao filoséfica na escola, ao contextualizar a situagdo pedagodgica, e,
apresentar diagnostico, planejamento, acdo e avaliagdo da aprendizagem. A
apresentacao dessas agdes pedagogico-filoséficas equivalera a descricao dos dados
coletados a serem discutidos. O segundo momento discutira a experiéncia filosofica

na escola, situando o pensamento de Henri Bergson apresentado na segéo 2.



19

2 INTUIGAO COMO METODO FILOSOFICO EM HENRI BERGSON NA OBRA O
PENSAMENTO E O MOVENTE

“O pensamento e o movente” foi editada por Henri Bergson e publicada em
[19347]. Composta por nove textos do fildsofo, diferenciados entre si e divulgados
em momentos anteriores, a obra ofereceu condicbes para que realizassemos o
recorte de alguns deles tendo em vista o objetivo de nossa pesquisa. A fim de
compreendermos a intuicdo como método filoséfico, foram analisados: as duas
partes da Introducdo (INT1) e (INT2); os ensaios “Introdu¢cdo a metafisica”
(IM)(publicado em 1903) e “O possivel e o real” (PR) (publicado em 1930); e, as
duas conferéncias pronunciadas em 1911 — “A intuicéo filosdéfica” (IF) (no Congresso
Filoséfico de Bolonha) e “A percepgdao da mudanga” (Pmud) (na Universidade de
Oxford). Nao foram analisados: o discurso “A filosofia de Claude Bernard’
(pronunciado na ceriménia do Centenario de Claude Bernard, em 1913); O ensaio
“Sobre o pragmatismo de William James — verdade e realidade” (prefacio a obra de
William James, publicada em 1911); e, “A vida e a obra de Ravaisson” (nota sobre a
vida e as obras de Félix Ravaisson-Mollien, publicada em 1904).

No ensaio “Introdu¢do a metafisica” (IM), de 1903, Bergson (2006, p. 218-
234) apresenta os principios do método intuitivo filoséfico em nove proposigcdes,
devidamente ordenadas em algarismos romanos, com passagens destacadas em
italico. Optamos por apresentar a intuicdo como método filosofico na obra “O
pensamento e o0 movente” a partir da reflexdo sobre cada um desses principios.
Trazendo, dos demais textos da mesma obra, conceitos que contribuem para a
compreensao de cada um deles. Nomeamos os principios, para fins de exposicao,
nas proximas nove secdes terciarias e transcrevemos, em cada uma delas, as
passagens destacadas pelo autor.

Nao traremos, para a secdo 2, a discussdao de outros teodricos sobre o
pensamento de Henri Bergson. O faremos na secédo 3, ja tratando sobre a
metodologia para iniciacdo dos estudantes ao método filoséfico intuitivo
bergsoniano. Preferimos, aqui, lidar com a fonte primaria, uma vez que ao citar

discussdes sobre a filosofia de Bergson, trariamos inevitavelmente, elementos de



20

outras obras. Quando foi estritamente necessaria a citagao de outro autor, o fizemos

em notas de rodapé.

2.1 OS PRINCIPIOS DO METODO INTUITIVO FILOSOFICO

2.1.1 Ha uma realidade exterior e, no entanto, dada imediatamente a nosso

espirito por meio da intuigao

|. Ha uma realidade exterior e, no entanto, dada imediatamente a
nosso espirito (IM) (BERGSON, 2006, p. 218).

A esse respeito, Bergson diz: “[...] o senso comum tem razdo contra o
idealismo e o realismo dos filésofos” (IM) (BERGSON, 2006, p. 218). E, em trés
linhas, encerra a exposi¢cdo do primeiro principio. Nos convém retomar, a seguir, a
discussao desta questido, tendo em vista apresentar o meio pelo qual a realidade
exterior € dada imediatamente ao nosso espirito.

Em “Introducdo a metafisica”, antes de designar os nove principios do
método, Bergson diz que, por um esforco de imaginagcao, podemos entrar na coisa,
coincidir com o interior do mével, atingir o original integralmente em um so6 golpe e
dispensar os simbolos. Nao se trata de coincidir com o abstrato, mas com o
concreto, o real, o vivido, que é a prépria variabilidade. (IM) (BERGSON, 2006, p.
183-234).

A intuicdo, ele escreve: é “a funcdo metafisica do pensamento:
principalmente o conhecimento intimo do espirito pelo espirito, subsidiariamente o
conhecimento, pelo espirito, daquilo que ha de essencial na matéria [...]" (IM)
(BERGSON, 2006, p. 223).

Este “conhecimento intimo do espirito pelo espirito” se da pela intuicdo da
nossa duragdo, uma experiéncia integral e metafisica que, para Bergson, deve ser
tomada como modelo para conhecer e representar a realidade que dura, a
mobilidade. Segundo ele, da mesma forma como apreendemos a realidade do nosso
eu por intuicdo, por que simpatizamos com nds mesmos, podemos apreender a

realidade exterior. A intuicdo do nosso eu que dura nos pde em contato com toda



21

uma continuidade de duragdes que nos cabe procurar seguir (IM) (BERGSON, 2006,
p. 183-234). Por meio da intuicdo podemos nos dilatar e transcender a nés mesmos,
de forma que nosso espirito se instale na realidade movel para apreendé-la
intuitivamente e desembocar em conceitos fluidos, “capazes de seguir a realidade
em todas as suas sinuosidades e de adotar o préprio movimento da vida interior das
coisas” (IM) (BERGSON, 2006, p. 221).

Voltemos para a segunda parte da Introducéo (INT2) (BERGSON, 2006, p.
27-102), onde Bergson chama atengao para a relagao entre intuicdo e espirito, nos
trazendo mais elementos para compreendermos este “conhecimento, pelo espirito,
daquilo que ha de essencial na matéria”. Para ele a realidade, que € duragao real,
espiritual ou impregnada de espiritualidade. E, uma vez que a intuicdo € a
experiéncia do espirito, cuja funcdo é a visdo direta do espirito pelo espirito, a
consciéncia quer apreender nas coisas, mesmo materiais, sua participacdo na

espiritualidade.

Em suma, a mudanca pura, a duracao real, € coisa espiritual ou
impregnada de espiritualidade. A intuicdo € aquilo que atinge o
espirito, a duragdo, a mudanca pura. Seu dominio préprio sendo o
espirito, quer apreender nas coisas, mesmo materiais, sua
participagdo na espiritualidade — diriamos na divindade, se néo
soubéssemos tudo o que ainda se mistura de humano a nossa
consciéncia, mesmo depurada e espiritualizada (INT2) (BERGSON,
2006, p. 31).

A visdo direta do espirito pelo espirito €, para Bergson, consciéncia, mas
consciéncia alargada. Ele chama atencdo para a relagdo desta intuigio com um
inconsciente psicologico (INT2) (BERGSON, 2006, p. 29-45).

Intuigdo, portanto, significa primeiro consciéncia, mas consciéncia
imediata, visdo que mal se distingue do objeto visto, conhecimento
que é contato e mesmo coincidéncia. — E, em segundo lugar,
consciéncia alargada [...], faz-no constatar que o inconsciente esta ai
[...] (INT2) (BERGSON, 20086, p. 29)

N&o podemos esperar, entdo, que seja consciéncia instantdnea de ideias

abstratas, um insight repentino, ou uma dedugéo logica, que nos fariam enxergar



22

conceitos sobre a realidade, como se dela descessem respostas elaboradas. A
intuicdo requer paciéncia.

Se uma ideia desce da intuicdo, ou seja, se ela é radicalmente nova, é
também obscura e exige maior esforco, pois ndo podemos reconstitui-la com
elementos preexistentes — isso |he faz ardua. Mas ao resolver ou dissolver
problemas, ela é iluminada pela intelectualidade e, intelectualizada, pode ser focada
novamente sobre os problemas que antes se serviram dela e agora servem a ela.
Nesse processo em que a luz projetada pela ideia radicalmente nova volta por
reflexao, ela ilumina o resto e a si mesma (INT 2) (BERGSON, 2006, p. 27-102).

Enquanto o processo de intelectualizagdo da intuicdo tende a durar, a
intuicdo, que atinge a espiritualidade de forma imediata, sem raciocinios, sem
linguagem, nao dura. Bergson a opde ao que ele chama de trabalho habitual do
pensamento, que é facil e prolonga-se tanto quanto quisermos. A intuigdo, de forma
distinta, se da em um so golpe (INT2) (BERGSON, 2006, p. 32-33).

Em “A percepcdo da mudanga” (Pmud) (BERGSON, 2006, p. 149-182),
Bergson sinaliza a modificagdo de nossa percepgao, ja que nés e as coisas SOmos
mobilidade. Sobre as diferencas de intuicdo entre os filosofos, que produzem
diversas filosofias, aponta, na segunda parte da Introducdo, que tais diferengas
decorrem da mistura de humanidade e consciéncia que se da em cada um de nés
(INT2) (BERGSON, 2006, p. 31). Por isso ndo apenas em nos podem variar as
percepgdes, como também variam entre os que filosofam. Nas préximas secodes
discutiremos como os fildsofos podem contribuir uns com os outros, mesmo intuindo

ideias diferenciadas umas das outras.

2.1.2 Toda realidade é tendéncia

Il. [...] Toda realidade é portanto tendéncia, se conviermos em
chamar tendéncia uma mudanga de diregdo em estado nascente (IM)
(BERGSON, 2006, p. 219).

A ideia que leva ao método bergsoniano € a de que sentimos e vivemos a
duragdo, uma evolugao criadora que € o conteudo de algo. (INT1) (BERGSON,
2006, p. 3-25).



23

O filésofo ndo afasta a ideia de substancia, pelo contrario, a mudanca, para
Bergson, é o que pode haver de mais substancial e de mais duravel no mundo
(Pmud) (BERGSON, 2006, p. 173). Ele diz que ndo ha coisas que mudam — ha
mudanca; ndo ha realidade que muda — ha mobilidade. Sendo assim, a realidade
verdadeira é a mobilidade, ou, escrevendo de outro modo, a indivisivel continuidade
de mudanca constitui a duragao verdadeira (Pmud) (BERGSON, 2006, p. 149-182).

Diz ainda que, além de duracédo, a realidade tem extensao — ignora o vazio.
Considerando o espago concreto, Bergson defende que as coisas nédo estdo no
espaco, mas € o espago que esta nas coisas (PR) (BERGSON, 2006, p. 103-121).
Por isso entendemos que, quando Bergson escreveu, em IM, “[...] o que é duragdo
pura exclui toda idéia de justaposigao, de exterioridade reciproca e de extensao”
(BERGSON, 2006, p. 190), estaria negando a ideia de extensdo enquanto medida,
rejeitando a concepgdo de duragdo como uma progressdo de estados
cronologicamente organizados um apds o outro — espacialmente.

A duracédo nao € uma justaposicao de estados cronoldgicos, ela € uma unica
agao — & apenas movimento indivisivel, no entanto, se faz continuamente — “se nela
intercalamos uma parada, faremos dela duas agbes ao invés de uma” (IM)
(BERGSON, 2006, p. 191). O mundo inerte, portanto, € apenas uma abstracdo. “A
realidade é crescimento global e indiviso, inveng¢ao gradual, duragdo: como um baldo
elastico que se dilatasse pouco a pouco assumindo a cada instante formas
inesperadas” (PR) (BERGSON, 2006, p. 109).

Ao tratar da realidade, em PR, Bergson aponta mais um elemento para
endossar sua critica a filosofia. Constata que o desconhecimento da novidade
radical esta na origem dos problemas metafisicos mal postos (PR) (BERGSON,
2006, p. 103-121).

E preciso aceita-lo: é o real que se faz possivel e ndo o possivel que
se torna real. Mas a verdade é que a filosofia nunca admitiu
francamente essa criacdo continua de imprevisivel novidade” (PR)
(BERGSON, 2006, p. 119).

A metafisica proposta pelo fildsofo, em PM, ndo consiste em pensar
possibilidades para além da realidade. Por isso as ideias de possivel e real tanto
elucidam a reflexdo sobre a realidade enquanto mobilidade, objetivo desta subsecao,



24

quanto fundamentam sua proposta de método diferenciado da metafisica antiga e
moderna.

Para Bergson, um estado qualquer do universo € rico de novidade e
imprevisibilidade radical (INT1) (BERGSON, 2006, p. 3-25), de forma que a evolugao
nao € a realizagdo de um programa (PR) (BERGSON, 2006, p. 103-121). Ou seja,
concluimos: toda investigacdo de algo que se assemelha a um programa é
equivocada. Prosseguiremos discutindo as ideias de possivel e real.

Geralmente entendemos o possivel como uma condi¢ao para a realizagao, o
que nao é impossivel. Nao se pode, no entanto, passar desse sentido inteiramente
negativo do termo “possivel”’, para idealizar o preexistente. O novo ndo € um
rearranjo de elementos antigos, ou ele seria calculado e previsivel. A
indeterminagéo, assim como a liberdade, ndo sao uma competicao entre possiveis
(PR) (BERGSON, 2006, p. 103-121).

A realidade e a possibilidade sédo criadas ao mesmo tempo, pela liberdade. A
possibilidade nao preexiste a realidade; o possivel ndo precede a sua propria
realizacdo — algo € possivel porque é real — o possivel é o real (PR) (BERGSON,
2006, p. 103-121). “Digamos, portanto, que na duragdo, considerada como uma
evolucédo criadora, ha criagao perpétua de possibilidade e ndo apenas de realidade”
(INT1) (BERGSON, 2006, p. 15).

O que é real ndo sao os “estados”, simples instantaneos tomados por
nds, mais uma vez, ao longo da mudanca; €, pelo contrario, o fluxo, é
a continuidade de transigcao, € a prépria mudang¢a. Essa mudanca é
indivisivel, ela € mesmo substancial. Se nossa inteligéncia se obstina
em julga-la inconsistente, em acrescentar-lhe ndo sei que suporte, é
porque a substituiu por uma série de estados justapostos; mas essa
multiplicidade € artificial, artificial também a unidade que nela
restabelecemos. Aqui, ha apenas um impeto ininterrupto de mudancga
— de uma mudanca sempre aderente a si mesma numa duragao que
se alonga sem fim. (INT1) (BERGSON, 2006, p. 10)

O “[...] possivel é apenas o real com, em acréscimo, um ato do espirito que
repele sua imagem para o passado assim que ele se produziu” (PR) (BERGSON,
2006, p. 114); “[...] a duragéo real é aquilo que sempre se chamou tempo, mas o
tempo percebido como indivisivel” (Pmud) (BERGSON, 2006, p. 172).



25

Atenhamo-nos aos fatos. O Tempo é imediatamente dado. Isso nos
basta e, na espera de que nos demonstrem sua inexisténcia ou sua
perversidade, simplesmente constataremos que ha jorro efetivo de
novidade imprevisivel’ (PR) (BERGSON, 2006, p. 120).

Por isso trazemos, agora, a ideia bergsoniana de tempo, fundamental para a
compreensao da realidade. O tempo € o veiculo de criagdo e de escolha. Ele é
indeterminacdo; € elaboragdo (PR) (BERGSON, 2006, p. 103-121). Ele ndo é a
medida da duragdo, mas a propria duragdo. Nao € o desenrolamento de partes
distintas que se justapéem, mas uma evolugdo de fases continuas que se
interpenetram (INT1) (BERGSON, 2006, p. 3-25).

O presente, tal qual o concebemos, é relativo, sua extensao varia conforme
nosso interesse. Quando deixamos de atribuir interesse, o presente torna-se
passado. Para Bergson, o desprendimento desse interesse pratico abarcaria a
historia passada inteira da pessoa consciente em um presente indiviso,
continuamente movente. “Trata-se de um presente que dura” (Pmud) (BERGSON,
2006, p. 176). Na mudanca indivisivel o passado se consubstancia com o presente e
com ele cria incessantemente. Nosso “passado adere a nosso presente e constitui,
com ele, uma unica e mesma mudanca ininterrupta” (Pmud) (BERGSON, 2006, p.
177).

2.1.3 Atendéncia natural da inteligéncia é a fixidez

Il. [...] Nossa inteligéncia, quando segue sua inclinagdo natural,
precede por percepgbes solidas, de um lado, e por concepgbes
estaveis, do outro [...] (IM) (BERGSON, 2006, p. 219)

Bergson diz que ha duas formas de conhecer, uma delas é a intuicao,
apresentada na subsecao 2.1.1, a outra é a analise, sobre a qual falaremos nesta
subsecéo.

A analise, para Bergson, € a forma de conhecer pela qual damos voltas ao
redor da coisa, nos colocando fora do objeto em um ponto de vista relativo. Por meio
dela partimos dos conceitos aos objetos, do imovel para o mével — definindo de
forma invariavel uma realidade que flui. Por estarmos limitados pelos simbolos (e

pelos conceitos), essa forma de conhecer nos entrega aquilo que a coisa conhecida



26

tem em comum com outras, mas nao o que lhe é proprio e constitui sua esséncia. A
analise detém o relativo (IM) (BERGSON, 2006, p. 183-234).

De explicagao em explicagao, ao longo de seu desenvolvimento simbdlico, a
analise prolonga-se ao infinito e nos aproxima mais do conceito que do objeto
analisado, substituindo o objeto pelos simbolos. “Analisar consiste portanto em
exprimir uma coisa em fungdo daquilo que nao é ela” (IM) (BERGSON, 2006, p.
187).

Associamos a analise ao que Bergson chama de conceber em “A percepg¢ao
da mudanga”. O filésofo explica que, como as faculdades de raciocinio constatam
uma insuficiéncia na percepc¢ao, buscam conceber, motivo pelo qual conceber seria
um paliativo do nosso raciocinio quando nao é dado perceber. Conceber se da na
abstragao, generalizagdo e no raciocinio. E € assim que, a medida que progride, a
faculdade de conceber reduz nossas percepg¢des e empobrece nossa visao concreta
do universo (Pmud) (BERGSON, 2006, p. 149-182).

A analise (e acrescentamos, aqui, a acdo de conceber desenvolvida em
(Pmud)) nos da o imével e nado atinge o movente, motivo pelo qual se diferencia da

intuicdo. Bergson explica essa diferenca:

Chamamos aqui de intuicdo a simpatia pela qual nos transportamos
para o interior de um objeto para coincidir com aquilo que ele tem de
unico e, por conseguinte, de inexprimivel. Pelo contrario, a analise é
a operagao que reconduz o objeto a elementos ja conhecidos, isto é,
a elementos comuns a esse objeto e a outros. [...] Toda analise é
assim uma tradugéao [...]. Em seu desejo eternamente insaciado de
abarcar o objeto que ela esta condenada a rodear, [...] varia sem
descanso os simbolos para perfazer a tradugao sempre imperfeita.
Prolonga-se portanto ao infinito. Mas a intuigéo, se ela é possivel, é
um ato simples (IM) (BERGSON, 2006, p. 187).

A inclinagdo natural da nossa inteligéncia n&o é a intuicdo — €, pelo contrario,
substituir o continuo pelo descontinuo, a mobilidade pela estabilidade. O fazemos
por uma questao pratica, no curso ordinario da vida, na busca por apoios firmes e
por concepgdes estaveis, necessarias tanto para o senso comum e para a
linguagem, quanto para a ciéncia positiva (IM) (BERGSON, 2006, p. 183-234).

Nosso espirito inclina-se ainda a um conhecimento interessado. Conforme

Bergson, tendemos a considerar mais clara a ideia que nos serve e ainda, a



27

conhecer a realidade de forma pratica, aplicando os conceitos as coisas. Sobretudo,
quando buscamos conhecer para tomar partido, para extrair proveito, para satisfazer
um interesse (IM) (BERGSON, 2006, p. 183-234).

Mas a imobilidade abstrata, que nos garante viver, é aparéncia. E, na
verdade, um habito do espirito — um “estado” de coisas que nos interessa para agir
sobre as coisas. Ndo ha imobilidade verdadeira, se a entendemos como uma
auséncia de movimento (Pmud) (BERGSON, 2006, p. 149-182).

Bergson explica essa tendéncia natural da nossa inteligéncia, que nos leva a
conceber e analisar, nos afastando da mobilidade. A inteligéncia, para ele, € o
“‘prolongamento de nossos sentidos” que nos permite tirar partido da matéria; cujo
papel é “fabricar instrumentos e guiar a agao de nosso corpo sobre os corpos
circundantes”; ela antecede a filosofia, a ciéncia e a especulagdao (INT2)
(BERGSON, 2006, p. 36-37).

Diz Bergson (INT1) (2006, p. 8): “Nossa acé&o sO se exerce comodamente
sobre pontos fixos; é portanto a fixidez que nossa inteligéncia procura; ela se
pergunta onde o movel esta, onde o moével estara, por onde o mével passa”.

Por isso a imobilidade favorece a agdao. Raciocinamos sobre o movimento
como se este fosse feito de imobilidades e com estas preferimos lidar - “[...] é no
tempo real espacializado que nos instalamos normalmente” (Pmud) (BERGSON,
2006, p. 173). Disso decorre que o movimento para nds seja uma posi¢cao, depois
uma nova posi¢ao e assim por diante (Pmud) (BERGSON, 2006, p. 149-182).

Tanto a inteligéncia nos leva a dividir o movente, temporal, como reconstroi o
movimento com imobilidades justapostas, como se a mudanga fosse um acidente
que vem por acréscimo (INT2) (BERGSON, 2006, p. 27-102). Este ponto sera

melhor abordado na proxima subsecgao.



28

A inteligéncia, portanto, € a maneira humana de pensar que nos conduz a
imobilidade. E, usar a inteligéncia é obedecer a natureza.' Nos diferenciamos de
animais, todavia, por estes possuirem os meios ja prontos para atingir os objetivos,
enquanto “ndés trazemos o0 que € necessario para reinventa-los e, por conseguinte,
para variar-lhes a forma” (INT2) (BERGSON, 2006, p. 90). Falar, por exemplo, seria
tdo natural quanto andar, mas as palavras utilizadas na linguagem seriam
convencgao.

O homem diferencia-se, entdo, por ser essencialmente fabricador. A
natureza deu a ele o poder de inventar e construir. Ele pode exercer sua capacidade
inventiva tanto com a matéria, quanto na construgéo de ideias gerais que favorecem
a vida social, que interessam a especulagao pura, ou, lhe proporcionam o prazer.
(INT2) (BERGSON, 2006, p. 66-67).

Por serem um arranjo de elementos preexistentes, as ideias novas,
resultantes desse trabalho habitual do pensamento, sdo claras. Nao se trata de uma
criagao, que se daria por intuicdo, mas do que Bergson chama de fabricagédo (INT2)
(BERGSON, 2006, p. 27-102). “A inteligéncia combina e separa; ela arranja,
desarranja, coordena; ela ndo cria” (Pmud) (BERGSON, 2006, p. 153). Mas ¢é a
inteligéncia que nos garante lidar com a matéria, desenvolver a técnica (que
manipula) e a ciéncia (que pensa).

A natureza predestinou o homem a vida social por meio do que Bergson
chama de inteligéncia geral. Diz ele: “[...] o objetivo essencial da sociedade ¢ inserir
uma certa fixidez na mobilidade universal” (INT2) (BERGSON, 2006, p. 92).

Para Coelho (1998-1999, p.155-156), na filosofia de Bergson instinto e inteligéncia
corresponderiam a duas linhas evolutivas divergentes e bem-sucedidas, sendo intuicdo sinénimo
de instinto associado a simpatia. O autor faz referéncia ao texto L’évolution créative, publicado em
1991 (p. 129-177), pela PUF, para afirmar, com as palavras de Bergson, que “a inteligéncia e o
instinto implicam duas espécies de conhecimento radicalmente diferentes”, “Instinto é simpatia”.
Em Les deux sources de la morale et de la religion Bergson, apud Coelho, escreveu que “em
torno do instinto animal, persistiu uma franja de inteligéncia”, enquanto “a inteligéncia humana foi
aureolada pela intuicao”. Conforme Coelho, “a intuicdo € o instinto acrescido de consciéncia e de
reflexdo — atributos da inteligéncia —, ampliado e aprimorado, gragas a presenga da inteligéncia”.
Citando Bergson, ainda em L’évolution créative (p. 178): a intuigdo “[...] € o instinto que se tornou
desinteressado, consciente de si mesmo, capaz de refletir sobre seu objeto e de o ampliar
indefinidamente”. Buscamos demonstrar, com essa nota, que também a intuicdo, para Coelho,
tem origem na evolugdo, mas enquanto a inteligéncia nos faz repetir e aplicar o que fora
construido socialmente, a intuicdo € o impulso que nos faz criar.



29

Contudo, se uma loégica conservadora rege o pensamento em comum, ha uma

inteligéncia estrita que ele faz questao de distinguir:

A inteligéncia geral, faculdade de arranjar “racionalmente” os
conceitos e de manejar convenientemente as palavras, deve portanto
concorrer para a vida social, assim como a inteligéncia no sentido
mais estrito, funcdo matematica do espirito, preside ao conhecimento
da matéria (INT2) (BERGSON, 2006, p. 92-93).

A inteligéncia estrita concorre ao conhecimento da matéria. Ele escreve: a
“‘inteligéncia tornada precisada em ciéncia se torna espirito matematico, fisico,
bioldgico, e substitui as palavras por signos mais apropriados” (INT2) (BERGSON,
2006, p. 93).

Embora marcadas as diferengas entre a inteligéncia geral e a especifica,
Bergson defende que “O desenvolvimento normal da inteligéncia efetua-se portanto
na diregdo da ciéncia e da tecnicidade” (INT2) (BERGSON, 2006, p. 88). Ele diz:

Nossa inteligéncia € o prolongamento de nossos sentidos. Antes de
especular, é preciso viver, e a vida exige que tiremos partido da
matéria, seja com nossos 6rgaos, que sao utensilios naturais, seja
com os utensilios propriamente ditos, que s&do érgaos artificiais. Muito
antes que tivesse havido uma filosofia e uma ciéncia, o papel da
inteligéncia ja era o de fabricar instrumentos e guiar a agdo de nosso
corpo sobre os corpos circundantes. A ciéncia levou esse trabalho da
inteligéncia bem mais longe, mas ndo mudou sua dire¢do. Visa,
antes de tudo, tornar-nos senhores da matéria: (INT2) (BERGSON,
2006, p. 36-37).

Ainda que atribua um objeto e um método para a ciéncia (a matéria e a
analise), Bergson acentua um limite para o conhecimento cientifico. A ciéncia elimina
a duragao, uma vez que visa a matéria e a acdo sobre ela — essa € a consequéncia
da sua funcao. “Seu papel é prever. Ela extrai e retém do mundo material aquilo que
€ suscetivel de repetir-se e de ser calculado, por conseguinte aquilo que nao dura”
(INT1) (BERGSON, 2006, p. 5). A ciéncia positiva, por exemplo, passa
imediatamente para a analise — ndo lida com fragmentos de coisas, mas fragmentos
de simbolos (IM) (BERGSON, 2006, p. 183-234).



30

Isso nao significa, entretanto, que Bergson, sendo favoravel a percepgéo e a
intuicdo, tenha sido contrario a analise. Ele afirmava, inclusive, ser simpatico ao
homo sapiens e ao homo faber, que tendem ao conhecimento e manipulacdo da
matéria. (INT2) (BERGSON, 2006, p. 95). A ciéncia, em especial, poderia se valer da
inteligéncia estrita para atingir a matéria, e até mesmo partir da intuicdo para atingir a
analise.

Na segunda parte da Introducédo, Bergson apresenta de forma concisa as
diferengas entre a analise e a intuicdo. Encerramos essa sec¢ao apresentando seu

discurso:

Ha no entanto um sentido fundamental: pensar intuitivamente é
pensar em duragdo. A inteligéncia parte ordinariamente do imével e
reconstroi como pode o movimento com imobilidades justapostas. A
intuicdo parte do movimento, pde-no, ou antes, percebe-o como a
propria realidade e ndo vé na imobilidade mais que um momento
abstrato, instantaneo que nosso espirito tomou de uma mobilidade. A
inteligéncia brinda-se ordinariamente com coisas, entendendo com
isso algo estavel, e faz da mudanga um acidente que lhe viria por
acréscimo. Para a intuicdo, o essencial € a mudancga: quanto a coisa,
tal como a inteligéncia a entende, ela € um corte praticado no meio
do devir e erigido por nosso espirito em substituto do conjunto. O
pensamento representa-se ordinariamente o novo como um novo
arranjo de elementos preexistentes; para ele, nada se perde, nada se
cria. A intuicdo, vinculada a uma duracdo que é crescimento, nela
percebe uma continuidade ininterrupta de imprevisivel novidade; ela
vé, ela sabe que o espirito retira de si mesmo mais do que possui,
que a espiritualidade consiste justamente nisso e que a realidade,
impregnada de espirito, é criagdo. O trabalho habitual do
pensamento é facil e prolonga-se tanto quanto quisermos. A intuigdo
€ ardua e nao poderia durar. Intelecgdo ou intuicdo, o pensamento
sem duvida emprega sempre a linguagem; e a intuigdo, como todo
pensamento, acaba por se alojar em conceitos: duragao,
multiplicidade qualitativa ou heterogénea, inconsciente - diferencial,
mesmo, se tomarmos a nog¢ao tal como era no comeg¢o. Mas o
conceito de origem intelectual € de imediato claro, pelo menos para
um espirito que possa despender o esforgo necessario, ao passo que
a idéia provinda de uma intuicdo comeca de ordinario por ser
obscura, seja la qual for nossa forca de pensamento. (INT2)
(BERGSON, 2006, p. 32-33).



31

2.1.4 Podemos ir da mobilidade a fixidez, mas nao o inverso

IV. [...] Em outros termos, vé-se como conceitos fixos podem ser
extraidos por nosso pensamento da realidade movel, mas ndo ha
nenhum meio de reconstituir com a fixidez dos conceitos, a
mobilidade do real. [...] (IM) (BERGSON, 2006, p. 220).

Bergson inicia a proposigdo do principio IV de seu método destacando as
dificuldades da metafisica e apontando a proveniéncia de tais dificuldades —
criticando, sobretudo, o dogmatismo por tentar a reconstituigdo da mobilidade por
meio da imobilidade. “As dificuldades inerentes a metafisica, as antinomias que ela
levanta, as contradi¢des nas quais ela cai, a divisdo em escolas antagonistas e as
posicoes irredutiveis entre sistemas” (IM) (BERGSON, 2006, p. 219-220), proveriam:

a) “do fato que aplicamos ao conhecimento desinteressado do real os
procedimentos dos quais nos servimos correntemente com um objetivo
de utilidade pratica” (IM) (BERGSON, 2006, p. 220).

b) “do fato de que nos instalamos no imével para surpreender o movente
em sua passagem, ao invés de nos recolocarmos no movente para
atravessar com ele as posi¢des imoveis” (IM) (BERGSON, 2006, p.
220).

c) “do fato de que pretendemos reconstituir a realidade, que é tendéncia
e, por conseguinte, mobilidade, com os perceptos e 0s conceitos que
tém por funcao imobiliza-la” (IM) (BERGSON, 2006, p. 220).

Em “Introdugdo a metafisica” Bergson defende que o conceito pode ser
extraido por nosso pensamento da realidade movel, mas nédo podemos reconstituir a
mobilidade com conceitos rigidos e ja feitos que tém por funcdo imobiliza-la. E a
intuicdo, mesmo durando apenas um instante, que se instala no movente. Ela é o ato
gerador do qual descem os conceitos. (IM) (BERGSON, 2006, p. 183-234).

O que significa que a analise opera sobre o imdvel, ao passo que a
intuicdo se instala na mobilidade ou, o que da no mesmo, na
duracdo. [...] Nunca sera demais repeti-lo: da intuicdo podemos



32

passar para a analise, mas ndo da analise para a intuicdo (IM)
(BERGSON, 2006, p. 209).

Portanto, ndo € possivel ir das paradas ao movimento por via da
composi¢cdo, mas podemos ir “do movimento para a desaceleragdo e para a
imobilidade!” (IM) (BERGSON, 2006, p. 211). No entanto, muitos fildsofos tendem a

partir dos conceitos para aplica-los ao movente:

Mas querer penetrar com eles até na natureza intima das coisas é
aplicar a mobilidade do real um método que foi feito para fornecer
pontos de vista imoéveis sobre ela. E esquecer que, se a metafisica é
possivel, ela s6 pode ser um esforco para escalar de volta a
inclinacdo natural do trabalho do pensamento, um esforco para
instalar de imediato, por uma dilatagdo do espirito, na coisa que se
estuda, enfim, para ir da realidade aos conceitos e nao mais dos
conceitos a realidade (IM) (BERGSON, 2006, p. 213).

E, se ndo ha como partir dos conceitos para atingir o real, a filosofia tem que

estar acima das escolas:

Enfim, a filosofia assim definida nido consiste em escolher entre
conceitos e em tomar partido por uma escola, mas em ir buscar uma
intuicdo unica da qual descemos com igual propriedade para os
diversos conceitos, por nos termos colocado acima das divisdes de
escolas (IM) (BERGSON, 2006, p. 204).

Empirismo e racionalismo, por exemplo, distintos, ndo atingem o eu que
dura. O primeiro enfatiza a multiplicidade da duracéo e considera a possibilidade de
reconstituir a pessoa com estados psicologicos. O segundo associa 0 eu a um
espaco vazio, afirmando uma unidade da vida psicoldgica para além dos estados
psicologicos. A divisdo dessas escolas decorre da analise, dos pontos de vista. Para
Bergson, a vida movente da pessoa, intuida, ndo € apenas multiplicidade, unidade,
ou a sintese de ambas: “[...] nenhuma mistura desses conceitos entre si, insistimos,
daria algo que se assemelhe a pessoa que dura” (IM) (BERGSON, 2006, p. 204). “A
duracgdo interior € a vida continua de uma memdria que prolonga o passado no
presente [..]. Sem essa sobrevivéncia do passado no presente, ndo haveria
duragdo, mas apenas instantaneidade” (IM) (BERGSON, 2006, p. 207-208).



33

Examinando de perto as opinides das escolas antagonistas a
respeito da duragao, veriamos que diferem apenas pelo fato de
atribuirem a um ou ao outro desses dois conceitos uma importancia
capital. Prendem-se umas ao ponto de vista do multiplo [...]. As
outras, pelo contrario, erigem a unidade da duragdo em realidade
concreta. [...] Na primeira hipétese, temos um mundo suspenso no ar
[...]. Na segunda, temos um infinito de eternidade abstrata [...] (IM)
(BERGSON, 2006, p. 216).

Aplicando os procedimentos de conhecer a vida pratica ao conhecimento
desinteressado, os filésofos tentam transformar em simbolos aquilo que é
perfeitamente o que €, cuja apreenséao € indivisivel e simples. Prolongam o discurso
ao infinito e nao retornam a coisa mesma, atendo-se antes aos conceitos que ao
objeto que buscam conhecer (IM) (BERGSON, 2006, p. 183-234).

Mas seria possivel, para Bergson, constituir uma filosofia progressista, liberta
das disputas que opdem as escolas, assim como dos termos artificiais (IM)
(BERGSON, 2006, p. 221). Uma filosofia que se daria pela cooperagao, criacdo e
precisdao. Falaremos sobre precisdo de maneira mais especifica na subsecao “2.1.8

O conhecimento intuitivo € preciso”.

2.1.5 As demonstracoes da relatividade do nosso conhecimento decorrem da

tendéncia de aplicar conceitos as coisas

V. [...] As demonstragbes que foram dadas da relatividade de nosso
conhecimento estdo portanto maculadas por um vicio original:
supbem, como o dogmatismo que atacam, que todo conhecimento
deve necessariamente partir de conceitos de contornos definidos
para agarrar com eles a realidade que flui. [...] (IM) (BERGSON,
2006, p. 220).

Bergson desenvolve uma critica aos filésofos que, presos a operagéo
habitual do pensamento, ndo conseguiram constituir uma filosofia da mobilidade. Se
nao conseguiram representar a novidade radical e a imprevisibilidade, seria por esse
motivo: “Nenhum deles procurou atributos positivos no tempo.” (INT1) (BERGSON,
2006, p. 12). Pelo contrario, muitos filésofos tentaram sair da esfera da mudanca,

elevando-se acima do tempo a fim de evitar as contradicbes geradas pela aplicagcao



34

da inteligéncia a intuicdo do movimento (Pmud) (BERGSON, 2006, p. 161-162). O

primeiro deles teria sido Zen&o:

A metafisica data do dia em que Zendo de Eléia assinalou as
contradicdes inerentes ao movimento e a mudanca tal como a
inteligéncia se os representa. [...] Foi assim que a metafisica foi
levada a procurar a realidade das coisas acima do tempo, para além
daquilo que se move e que muda, fora, por conseguinte, daquilo que
nossos sentidos e nossa consciéncia percebem. Desde entdo, a
metafisica j& ndo podia ser mais que um arranjo de conceitos mais
ou menos artificial, uma construgcio hipotética. Pretendia ultrapassar
a experiéncia; na verdade, ndo fazia mais que substituir a
experiéncia movente e plena, suscetivel de um aprofundamento
crescente e, portanto, prenhe de revelagbes, por um extrato fixado,
ressequido, esvaziado, um sistema de idéias gerais abstratas,
retiradas dessa mesma experiéncia, ou antes, de suas camadas
mais superficiais (INT1) (BERGSON, 2006, p. 10-11).

Em INT2 Bergson demonstra como os fildsofos abandonaram o movente a
fim de sair do tempo, por acreditarem que a relatividade do conhecimento seria
decorrente da mobilidade e n&o da propria aplicagéo da inteligéncia ao movente. Ele

explica:

Numerosos sdo os filosofos que sentiram a incapacidade do
pensamento conceitual em atingir o fundo do espirito. Numerosos,
por conseguinte, aqueles que falaram de uma faculdade supra-
intelectual de intuicdo. Mas, como acreditaram que a inteligéncia
operava no tempo, concluiram a partir dai que ultrapassar a
inteligéncia consistia em sair do tempo. Ndo viram que o tempo
intelectualizado é espago, que a inteligéncia trabalha sobre o
fantasma da duracdo, e ndo sobre a prépria duragcdo, que a
eliminacdo do tempo é o ato habitual, normal, banal, de nosso
entendimento, que a relatividade de nosso conhecimento do espirito
provém precisamente disso e que, desde entdo, para passar da
inteleccao a visao, do relativo ao absoluto, ndo ha que sair do tempo
(j@ saimos dele); cabe, pelo contrario, reinserir-se na duragao e
recuperar a realidade na mobilidade que é a sua esséncia (INT2)
(BERGSON, 2006, p. 27-28).

Os simbolos ndo conseguem compor o real. Por isso Bergson nao é
simpatico ao que ele chama de Homo loquax, “cujo pensamento, quando ele pensa,
€ apenas uma reflexao sobre sua palavra” (INT2) (BERGSON, 2006, p. 95). Atribui, a



35

esse tipo de atitude, muitos dos erros da metafisica, inclusive, a elaboracdo de
pseudos problemas baseados apenas em raciocinios. Como, por exemplo, os dois
que se seguem.

Dois pseudos problemas da metafisica fizeram os filésofos irem do vazio ao
pleno. “O primeiro consiste em se perguntar por que ha ser, por que algo ou alguém
existe” (PR) (BERGSON, 2006, p. 110). Esse problema n&o deveria ser posto e ndo
sera resolvido. Supde-se um nada que precederia o ser. Considera-se o vazio
absoluto ao invés do pleno das coisas. Seria um absurdo. O segundo pergunta: “Por
que o universo é ordenado? Como se impde a regra ao irregular, a forma a matéria?”
(PR) (BERGSON, 2006, p. 112). A ideia de desordem absoluta traduz o movimento
do espirito que, para marcar o lugar onde esta, prefere indicar o ponto onde nao
esta. Formula-se o que é em termos daquilo que poderia ou deveria ser. Os
metafisicos, assim, supdéem que o possivel precede a existéncia do real, que o
possivel € menos que o real (PR) (BERGSON, 2006, 103-121).

Sendo assim, seria preciso inverter a direcao habitual do trabalho do

pensamento.

2.1.6 Filosofar é inverter a dire¢ao habitual do trabalho do pensamento

VI. [...] Filosofar consiste em inverter a dire¢do habitual do trabalho
do pensamento (IM) (BERGSON, 2006, p. 221).

Em “Introducédo a metafisica” Bergson (BERGSON, 2006, 205-225) diz que
“a filosofia deveria ser um esforco no sentido de ultrapassar a condicdo humana”
(BERGSON, 2006, p. 225). Seria preciso inverter o sentido da operagao pela qual
habitualmente pensamos, ultrapassar este modus operandi de nossa inteligéncia, se

libertar dos termos artificiais e romper com os simbolos. Ele explica como proceder:

E verdade que, para tanto, cabe proceder a uma inversao do trabalho
habitual da inteligéncia. Pensar consiste normalmente em ir dos
conceitos as coisas e ndo das coisas aos conceitos.[...] Mas
transportar esse modus operandi para a filosofia, ir, aqui também,
dos conceitos para a coisa, utilizar, para o conhecimento
desinteressado de um objeto que, desta vez, visamos atingir em si
mesmo, uma maneira de conhecer que se inspira num interesse



36

determinado e que consiste por definicho numa vista tomada
exteriormente de um objeto, € dar as costas ao objetivo que se
visava, € condenar a filosofia a um eterno dilaceramento entre as
escolas, é instalar a contradigdo no proprio coragdo do objeto e do
método. (IM) (BERGSON, 2006, p. 205-207)

“A metafisica é portanto a ciéncia que pretende passar-se de simbolos” (IM)
(BERGSON, 2006, p. 188). Pois o objeto que o filésofo pretende agarrar, o real, ndo

esta nos conceitos.

Os diversos conceitos que formamos das propriedades de uma
coisa, portanto, desenham em volta dela outros tantos circulos bem
mais largos, nenhum dos quais se aplica a ela exatamente. [...] Ou a
metafisica € apenas esse jogo de ideias ou entdo, se é uma
ocupacao séria do espirito, € preciso que transcenda os conceitos
para chegar a intuicdo. Decerto os conceitos sdo-lhe indispensaveis
[...]. Mas ela s6 é propriamente ela mesma quando ultrapassa o
conceito, ou pelo menos quando se liberta dos conceitos rigidos e ja
prontos para criar conceitos bem diferentes daqueles que
manejamos, quero dizer, para criar representacdes flexiveis, méveis,
quase fluidas, sempre prontas a se moldarem pelas formas fugidias
da intuicéo (IM) (BERGSON, 2006, p. 194-195).

A tenséo, a reflexdo e a concentragdo sao caracteristicas desta inversao da
diregao habitual do trabalho do pensamento proposta para a experiéncia filosdfica.
Uma solugado na filosofia ndo podera ser deduzida de outra, uma verdade nova nao
sera obtida pelo prolongamento de outra (INT2) (BERGSON, 2006, p. 29). A
metafisica proposta por Bergson € experiéncia e por isso requer um esforco
inteiramente novo para cada novo problema, uma explicagdo exclusiva para cada
coisa (INT2) (BERGSON, 2006, p. 28-29). “Bem menos cdmoda sera a posi¢cao da
metafisica verdadeira” (INT2) (BERGSON, 2006, p. 48).

Para Bergson, a filosofia &€ metafisica e a metafisica verdadeira é
experiéncia. Seu objeto é principalmente o espirito. Essa ciéncia do espirito tem
como método antes de tudo a intuicdo. Trata-se de uma metafisica intuitiva, uma
metafisica do mundo no qual vivemos — que, seguindo as ondulag¢des do real, pode
ser mais instrutiva (INT2) (BERGSON, 2006, p. 27-102).



37

Ao inverter a inclinagdo de nossa inteligéncia poderiamos voltar a percepg¢ao
estendé-la, alarga-la. Em “A percepc¢do da mudancga”, Bergson fala em “revivificagéo
da nossa faculdade de perceber” (Pmud) (BERGSON, 2006, p. 163).

Quase concluindo a segunda parte da introdugdo de “O pensamento e o

movente”, constata:

Nossa iniciacdo ao verdadeiro método filoséfico data do dia em que
rejeitamos as solugdes verbais, tendo encontrado na vida interior um
primeiro campo de experiéncia (INT2) (BERGSON, 2006, p. 101).

2.1.7 Metafisica é qualitativa

VII. [...] um dos alvos da metafisica é operar diferenciagcbes e
integragbes qualitativas (IM) (BERGSON, 2006, p. 223).

A metafisica ndo visa a aplicagdo, por isso podera e o mais das vezes
devera abster-se dos simbolos. Em comparagao com a ciéncia, ela perdera em
utiidade e em rigor. Conquistara, ao invés disso, alcance e extensao (IM)
(BERGSON, 2006, p. 183-234).

O contato com a continuidade e a mobilidade real permite, ao metafisico,
encontrar objetos intraduziveis em simbolos — operar com o qualitativo,
prosseguindo no sentido da realidade concreta (IM) (BERGSON, 2006, p. 183-234).

Abrimos um paréntese, aqui, para trazer a discussédo o que propde Bergson
na sua Introducéo. Ciéncia e metafisica, para ele, tém igual valor e podem tocar o
fundo da realidade, inclusive, podem pér-se a prova uma a outra. Sendo que a
ciéncia atinge a matéria e a metafisica atinge o espirito. Cada uma lida com uma
experiéncia especifica: por meio de objetos e métodos diferentes (INT2)
(BERGSON, 2006, p. 35-47).

Déem-lhes, pelo contrario, objetos diferentes, a matéria para a
ciéncia e o espirito para a metafisica: como o espirito e a matéria se
tocam, metafisica e ciéncia poderdo, ao longo de toda a sua
superficie comum, pér-se a prova uma a outra, esperando que o
contato se tome fecundagéo. Os resultados obtidos dos dois lados
irdo confluir, uma vez que a matéria conflui com o espirito (INT2)



38

(BERGSON, 2008, p. 47).

A qualidade, reivindicada por Bergson para a Metafisica, também esta
presente na experiéncia cientifica e matematica. A quantidade, diz ele, é qualidade
em estado nascente para os matematicos. Ja os cientistas, conseguem tocar o
movente em um impulso primeiro para em seguida desenvolver suas teorias. Mas o
filésofo, tendo em vista a qualidade, devera retornar ao contato direto com o
movente por todo o seu percurso filosofico — assim sera seu caminho em busca da

precisao.

2.1.8 O conhecimento intuitivo é preciso

VIII. [..] E relativo o conhecimento simbdlico por conceitos
preexistentes que vai do fixo para o movente, mas ndo o
conhecimento intuitivo que se instala no movente e adota a vida
mesma das coisas. [...] (IM) (BERGSON, 2006, p. 224).

Ha, no pensamento de Bergson, uma preocupagdo com a precisdo da
filosofia. Se pelo prolongamento dos discursos a filosofia chega a ideias
antagodnicas, geradas pelo exercicio da linguagem, por meio da intuicao ela poderia
voltar-se as coisas mesmas, de maneira direta e precisa. Os fildsofos, na metafisica
do concreto (intuitiva), poderiam cooperar uns com os outros, assim como fazem os
cientistas, na dire¢do de uma filosofia mais precisa.

Parece-nos que esta precisao filoséfica seria qualitativa, ndo se trata da
previsao atribuida a ciéncia. A intuicdo é forga, ela € quem gera, tanto na ciéncia,
quanto na filosofia e ndo pode ser esquecida. Mas a ciéncia segue na analise e a
filosofia deveria seguir, para Bergson, na direcdo do concreto. Portanto, a preciséo
filosofica se da pelo contato direto com o movente.

Bergson nos fala muitas vezes desse contato direto e sugere que possamos
atingir precisamente o objeto, como nessa passagem da primeira introdugao (INT1)
(BERGSON, 2006, p. 3-25).

Mas se comegarmos por afastar os conceitos ja prontos, se nos
brindamos com uma visao direta do real, se subdividimos entdo essa
realidade levando em conta suas articulacbes, os conceitos novos



39

que de um modo ou de outro teremos de formar para nos exprimir
serdo desta vez talhados na exata medida do objeto [...] (INT1)
(BERGSON, 20086, p. 25)

Mas um filésofo ndo esta obrigado a construir toda a filosofia a partir da sua
intuicdo, pelo contrario, deve estar sempre pronto a reinstituir-se como estudante e a
colaborar com os demais no caminho da precisdo. Pois o verdadeiro filésofo
investigador, quando critica uma ideia filoséfica, ndo utiliza apenas o artificio da
inteligéncia, sua critica consiste em um novo estudo direto da coisa mesma, ainda
mais aprofundado (INT2) (BERGSON, 2006, p. 76-94).

Diziamos que é preciso levar a filosofia a uma precisdo mais alta, po-
la em condicbes de resolver problemas mais especiais, fazer dela a
auxiliar e, se preciso for, a reformadora da ciéncia positiva. Nada de
grande sistema que abarca todo o possivel e, por vezes, também o
impossivel! Contentemo-nos com o real, matéria e espirito. Mas
pecamos a nossa teoria que o abrace tao estreitamente que entre ela
e ele nenhuma outra interpretagcdo possa se imiscuir. S6 havera
entdo uma filosofia, como s6 ha uma ciéncia. Ambas serao feitas por
um esforgo coletivo e progressivo (INT2) (BERGSON, 2006, p. 73).

Essa metafisica, precisa, ndo descobre um problema, mas inventa, uma vez
que ele poderia nao ter surgido nunca. Os problemas filosoéficos, muitas vezes, séo
apenas questdes de léxico, que motivam a investigagdo das palavras empregadas
por outros escritores. Busca-se, na resolu¢cao de problemas dessa natureza, ajustar
convencdes (INT2) (BERGSON, 2006, p. 55). Bergson alerta: “Raciocinar sobre
idéias abstratas é facil [...]. Aprofundar intuitivamente o espirito é talvez mais arduo”
(INT2) (BERGSON, 2006, p. 75).

Por isso o artificio dialético adormece a atengéo e da a ilusdo de avancar:

A filosofia a ela se abandona ingenuamente quando é dialética pura,
isto é, tentativa de construir uma metafisica com os conhecimentos
rudimentares que encontramos armazenados na linguagem.
Continua a fazé-lo quando erige certas conclusdes extraidas de
certos fatos em “principios gerais” aplicaveis ao resto das coisas
(INT2) (BERGSON, 2006, p. 101-102).



40

Atingir a precisao filoséfica, portanto, nos leva a criacédo de problemas, pois
um problema, para Bergson, assim que puder ser bem posto, estara resolvido (INT2)
(BERGSON, 2006, p. 54-55). Com as palavras de Bergson:

Mas a verdade é que se trata, na filosofia e mesmo alhures, de
encontrar o problema e, por conseguinte, de pé-lo muito mais do que
de resolvé-lo. Pois um problema especulativo esta resolvido assim
que é bem posto. Entendo com isso que a sua solugao existe entao
imediatamente, ainda que possa permanecer escondida e, por assim
dizer, encoberta: s6 falta, entao, descobri-la. Mas pér o problema nao
€ simplesmente descobrir, € inventar. [...] Posicdo e solugcdo do
problema estdo bem perto aqui de se equivaler. os verdadeiros
grandes problemas s6 sao postos quando estao resolvidos (INT2)
(BERGSON, 2006, p. 54-55).

2.1.9 Acritica da razao pura cai no erro de relativizar o conhecimento

IX. Enfim, toda a Critica da razao pura acaba estabelecendo que o
platonismo, ilegitimo caso as Idéias sejam coisas, torna-se legitimo
caso as ideias sejam relacbes, e que a idéia ja feita, uma vez
reconduzida assim do céu para a terra, é realmente, como o que
queria Platdo, o fundo comum do pensamento e da natureza. Mas
foda a Critica da razdo pura repousa também sobre este postulado
de que nosso pensamento é incapaz de qualquer outra coisa além de
platonizar, isto é, de vazar toda experiéncia possivel em moldes
preexistentes (IM) (BERGSON, 2006, p. 230).

O método filoséfico proposto por Bergson critica, em grande medida, as
ideias de Immanuel Kant registradas no texto “Critica da razéo pura”. Para Bergson,
mesmo tendo criticado a metafisica antiga, Kant impds limites ao conhecimento das
coisas mesmas *.

Ele inicia sua introducao ressaltando a impossibilidade intuitiva considerada

por Kant:

Camille Riquier considera que Bergson n&o seria um adverséario de Kant. Sua intengéo seria
retomar a metafisica considerando as criticas kantianas. Kant combateu as ilusdes presentes na
metafisica dos antigos e reconheceu a intuicado e a inteligéncia como duas vias possiveis para a
filosofia, no entanto atribuiu a intuicdo o “jogo de ideias” meramente conceitual da antiga
metafisica. (RIQUIER, 2017, p. 1-26)



41

Kant havia estabelecido, dizia-se, que nosso pensamento se exerce
sobre uma matéria espalhada antecipadamente no Espago e no
Tempo e desse modo preparada especialmente para o homem: a
“coisa em si” escapa-nos; seria preciso, para atingi-la, uma faculdade
intuitiva que n&o possuimos (INT1) (BERGSON, 2006, p. 24).

Kant, diz Bergson:

Estabeleceu definitivamente que, se a metafisica € possivel, s6 pode
ser por um esforgo de intuicdo. S6 que, tendo provado que apenas a
intuicdo seria capaz de nos dar uma metafisica, acrescentou: essa
intuicdo € impossivel. (Pmud) (BERGSON, 2006, p. 161).

Se a ciéncia seria possivel para Kant, a metafisica, enquanto apreensao

intuitiva do espirito, como propde Bergson, seria impossivel:

Todo o alvo da Critica da razdo pura, com efeito, & explicar como
uma ordem definida vem se acrescentar a materiais que sao
supostos incoerentes. E sabe-se com que preco ela nos faz pagar
essa explicacdo: o espirito humano imporia sua forma a uma
"diversidade sensivel" vinda ndo se sabe de onde; a ordem que
encontramos nas coisas seria aquela que nés mesmos pomos nelas.
De modo que a ciéncia seria legitima, mas relativa a nossa faculdade
de conhecer, e a metafisica impossivel, uma vez que nao haveria
conhecimento fora da ciéncia (INT2) (BERGSON, 2006, p. 72).

2.2 SE DEVEMOS NOS ABSTER DOS SiMBOLOS, PARA QUE ESCREVEMOS E
LEMOS FILOSOFIA, ENTAO?

Esta secdo tem como referéncia principal a conferéncia “A intuicao filosofica”
(IF), pronunciada em 1911, por Bergson, no Congresso Filosofico de Bolonha
(BERGSON, 2006, p-123-148). Justificaremos, por meio dela, os motivos pelos quais
escrevemos, lemos e defendemos a mediagao da escrita e da leitura dos discursos
filosoficos.

Apesar da escrita e da leitura de filosofias ndo serem absolutamente
indispensaveis a intuicao, elas contribuem para que atinjamos o novo. N6s podemos

retornar a imagem que desceu da intuicdo ao tentar traduzi-la em simbolos,



42

escrevendo. Ja na leitura, podemos atingir o fundo de uma doutrina filoséfica: a
imagem que motivou o filésofo a escrever. Escrita e leitura facilitam ainda a
cooperagao progressista, por meio da qual os filosofantes buscam entendimento a
partir do contato com a vida e colaboram uns com os outros para a criagao filoséfica.

Escrever e ler, todavia, requer competéncias linguisticas especificas. Neste
sentido, devemos reconhecer a dificuldade de algumas pessoas para atravessar o
texto escrito e atingir o fundo de uma doutrina filoséfica, sobretudo no que tange as
peculiaridades do vocabulario filoséfico menos popular. O saber filoséfico legitimado
pela academia & disseminado em codigos complexos e muitas vezes esta associado
a capacidade de compreender os textos. Isto ndo torna o “filésofo profissional” mais
profundo que os demais, mas pode torna-lo menos filosofante, caso se transforme
em um mero comentador da literatura filosofica.

Se Bergson defende a possibilidade de lermos e escrevermos em sua
metodologia, também nos alerta sobre aqueles que transformam a filosofia em um
trabalho de analise de textos.

Para Bergson a esséncia da filosofia € o espirito de simplicidade, possivel e
acessivel aos que buscam, por meio da intuicdo, da qual resultam as doutrinas da
filosofia, atingir a vida. Entretanto constata, na época, que alguns professores de
filosofia, em vez de buscarem essa simplicidade, investiam seus esforcos em
estudar uma doutrina filoséfica dando a volta no pensamento do filésofo. Seria
comum a esses professores realizarem o trabalho de comparagao.

O trabalho de comparacédo é um esforgo prévio para recompor uma filosofia
com aquilo que n&o é ela e para liga-la aquilo que havia a sua volta, porém, sem
atingir o que ela é verdadeiramente. Uma tentativa de reconduzir o novo ao antigo,
como o desvendamento de uma composicao de ideias agregadas. Seria possivel, a
partir desse trabalho, encontrar a ordem na complicacdo: “uma sintese mais ou
menos original das ideias em meio as quais o filésofo viveu” (IF) (BERGSON, 2006,
p. 124).

Bergson ndo nega a importancia do estudo dos textos na sua proposta
metodoldgica, afinal, avangando nos estudos podemos verem-se interpenetrar as

teses do autor estudado e compreender sua originalidade. Mas a comparagao:

[...] tem o inconveniente de manter nossa atengdo voltada para a



43

complicacdo exterior do sistema e para aquilo que ele pode ter de
previsivel em sua forma superficial, ao invés de nos convidar a um
contato direto com a novidade e a simplicidade de seu fundo (IF)
(BERGSON, 2006, p. 128-129).

Chegar ao todo e a originalidade do filésofo por meio do trabalho de

comparagao nao significa ter chegado ao fundo de uma doutrina.

Atendo-nos as doutrinas quando ja formuladas, a sintese na qual
parecem entdo abarcar as conclusdes das filosofias anteriores e o
conjunto dos conhecimentos conquistados, corremos o risco de n&o
mais perceber aquilo que ha de essencialmente espontaneo no
pensamento filosdfico [...] Mas um contato freqlentemente renovado
com o pensamento do mestre pode nos levar, por uma impregnacao
gradual, a um sentimento inteiramente diferente (IF) (BERGSON,
2006, p. 123-124).

Para Bergson a intuicdo é o que ha de mais preciso em um sistema. E ela
quem gera uma doutrina filosofica. Além de simples, a intuicdo € concreta,
espontanea, e, é traduzida em imagem.

A imagem é uma sombra fugidia da intuicdo — intermediaria entre a
simplicidade da intuicdo concreta e a complexidade das abstracdes. Seria o fundo de
uma doutrina, livre das condigbes de tempo e lugar. Bergson diz que ela “é quase
matéria pelo fato de ainda se deixar ver e quase espirito pelo fato de ndo se deixar
mais tocar” (IF) (BERGSON, 2006, p. 136).

Nesse ponto, encontra-se algo simples, infinitamente simples, tao
extraordinariamente simples que o fildsofo nunca conseguiu dizé-lo.
E é por isso que falou por toda sua vida. [...] Toda a complexidade de
sua doutrina, que pode ir ao infinito, ndo é portanto mais que a
incomensurabilidade entre sua intuicdo simples e os meios de que
dispunha pra exprimi-la (IF) (BERGSON, 2006, p. 125).

A primeira caracteristica da imagem € a poténcia de negacao. A intuicao
principia negando: ela proibe. Por isso a primeira manobra do filésofo, quando nada
ha de definitivo em sua doutrina, é rejeitar certas coisas definitivamente, como
ocorria, por exemplo, com o demoénio de Socrates. Trata-se da experiéncia do
sentimento de impossibilidade, que, de forma decisiva, nega os raciocinios e
considera que os fatos devem ter sido mal observados. Essa poténcia leva o filésofo



44

de volta para dentro de si, quando, mesmo seguindo dedug¢des, em uma logica
retilinea, experimenta o sentimento de impossibilidade. Os ziguezagues no
desenvolvimento de uma doutrina filoséfica sao feitos de saidas (explicacéo) e
retornos (imagem).

Ao mesmo tempo, ha coisas das quais o filosofo sente que esta
inabalavelmente certo. “Havera de nos tornar certos delas, por nossa vez, a medida
que souber nos comunicar a intuicdo da qual extrai sua forca” (IF) (BERGSON,
2006, p. 142).

Para comunicar essas imagens, que seguem o fildsofo na evolugéo do seu
pensamento, ele as traduz em expressdo conceitual. Trata-se de uma explicacao
que exprime o novo em fungdo do antigo, por meio dos simbolos que dispde. Ou
seja, o novo, intuido, se manifesta através de ideias ja prontas que o filésofo
encontra a sua frente e arrasta em seu movimento. A expressao conceitual é apenas
a forma de uma doutrina e ndo o seu fundo.

Bergson esta certo de que a imagem, depois de traduzida em conceitos,

pode ser recuperada. Ele explica:

Qual é essa intuicao? Se o fildsofo ndao péde formula-la, ndo seremos
noés que o conseguiremos. Mas 0 que conseguiremos recuperar e
fixar € uma certa imagem intermediaria entre a simplicidade da
intuicdo concreta e a complexidade das abstracbes que a traduzem
[...] se ndo é a propria intuicdo, dela se aproxima bem mais que a
expressao conceitual, necessariamente simbdlica, a qual a intuicdo
deve recorrer para fornecer “explicagcoes”. Olhemos bem essa
sombra: adivinharemos a atitude do corpo que a projeta. E se nos
esforgarmos no sentido de imitar essa atitude, ou antes, de nela nos
inserirmos, iremos rever, na medida do possivel, aquilo que o filésofo
viu (IF) (BERGSON, 2006, p. 125-126).

Se a imagem é uma sombra da intui¢do, precisamos imitar sua atitude, nos
inserirmos nela, para rever, na medida do possivel, aquilo que o filésofo viu. Mesmo
sem semelhanga material com a original, a imagem recuperada equivale a que
existiu no pensamento do mestre, como tradu¢cdes em linguas diferentes (IF)
(BERGSON, 2006, p. 136).

A medida que se avanca no estudo de uma obra filoséfica, a imagem
mediadora se desenha no espirito do intérprete. Ao recupera-la € possivel se instalar



45

no pensamento do fildsofo e compreender o novo — momento em que a doutrina se
transfigura, a complicacdo diminui, as partes entram umas nas outras e tudo se
contrai num unico ponto, do qual nos aproximamos, mas n&o atingimos.

Diz Bergson: “S6 temos dois meios de expressdo, o conceito e a imagem. E
em conceitos que o sistema se desenvolve, € em imagem que ele se contrai” (IF)
(BERGSON, 2006, p. 138). Os conceitos, entdo, sdo a analise, e ndo a sintese. Para
atingir a sintese, lembramos, € preciso sempre o retorno a imagem — que nos segue
e nos da uma diregcédo, negando o que nao se pode admitir e afirmando aquilo que se
pode ter certeza.

A metafisica, portanto, busca simplificar-se e aproximar-se mais da vida que
dos textos, “pois a complicacdo da letra nao deve fazer perder de vista a
simplicidade do espirito” (IF) (BERGSON, 2006, p. 123). Filosofar € um ato simples!

E o devir, sendo substancial, ndo precisa de suporte.

Quanto mais nos imbuirmos dessa verdade, tanto mais nos
inclinaremos a fazer a filosofia sair da escola e reaproxima-la da vida.
[..] Caso esse conhecimento se generalize, ndo é apenas a
especulagdo que lucrara. A vida de todos os dias podera ver-se
assim reaquecida e iluminada (IF) (BERGSON, 2006, p. 145-147).

Concluimos aqui, que, se devemos abster-nos dos simbolos para intuir, dele
dependemos para cooperar na criagdo de uma filosofia progressista fundada na
intuicdo e com potencial para fazer intuir. Afinal, “o movimento caracteristico de todo
ato de pensamento leva esse pensamento, por uma subdivisdo crescente de si
mesmo, a esparramar-se cada vez mais nos planos sucessivos do espirito até atingir
o da palavra” (IF) (BERGSON, 2006, p. 139-140). Esta é a tendéncia do espirito e
com ela se da nossa vida social, dependente da inteligéncia.

Na proxima secao, discutiremos a iniciagdo ao método filosofico intuitivo
bergsoniano no ensino médio, abordando, também, media¢des possiveis para a

leitura e escrita filosoficas.



46

3 INICIAGAO AO METODO FILOSOFICO INTUITIVO BERGSONIANO NO
ENSINO MEDIO

A partir de “O pensamento e o movente” podemos langar um novo olhar para
a aprendizagem de filosofia, com especial atengdo a maneira pela qual se da a
criacdo do conhecimento filoséfico. E refletir, entdo, como mediar, ou seja,
oportunizar melhores condi¢gdes para que nossa intervencdo no ensino de filosofia
resulte em experiéncias filosofantes.

Defendemos que ha, no método filosofico desenvolvido por Bergson, uma
proposta de aprendizagem de filosofia. Nao que ele trate especificamente de uma
aprendizagem mediada por um profissional-professor, ou de uma pedagogia —
embora aponte reflexdes sobre a docéncia e a educacdo. Bergson discute, na
verdade, como experimentamos a filosofia, como desenvolvemos expressdes
conceituais, como atingimos o fundo das doutrinas filoséficas. Estabelece um
método pelo qual vamos da intuigdo filoséfica ao conceito, assim como dos textos de
filosofia a intuicdo. Portanto, aponta maneiras pelas quais podemos criar
conhecimento em filosofia — aqui consideradas, por nds, como meios de
aprendizagem.

Embora n&o queiramos adotar o método bergsoniano como exclusivo no
ensino de filosofia, o tomamos como referéncia nesta pesquisa a fim de discutir o
aprendizado filosofico intuitivo. Consideramos, seguindo as ideias de Bergson, que
aprender filosofia € a experiéncia intuitiva da agao desinteressada do espirito, para a
compreensao da realidade (a duragdo real, exterior e espiritual, ou impregnada de
espiritualidade).

O ensino de uma metodologia para a aprendizagem filosdfica intuitiva parte
do pressuposto que os estudantes da educacdo basica podem intuir ideias
filosoficas. O préprio Bergson nos faz pensar assim ao considerar que: |. ha graus de
intensidade da intui¢ado; Il. ha graus de profundidade da filosofia; Ill. 0 conhecimento

do espirito reconduzido para a duracgao real sera filosofia. Ele diz:

Sem duvida, a intuigdo comporta muitos graus de intensidade, e a
filosofia muitos graus de profundidade; mas o espirito que tivermos
reconduzido para a duragdo real ja vivera a vida intuitiva; e seu
conhecimento das coisas ja sera filosofia. (IF) (BERGSON, 2006, p.



47

146, grifo nosso).

Viver a “vida intuitiva” requer, entdo, uma recondug¢ao. Nesta passagem,
mais especificamente, Bergson esta falando de uma recondugdo do pensamento,
quando ele vira as costas para a filosofia e segue no senso comum. A atitude do
pensamento comum, usual, para Bergson, prepara nossa agao sobre as coisas
partindo da imobilidade, que €& apenas aparéncia. Nesse caso, seria preciso uma
“‘meia-volta” para recolocar o pensamento na dire¢cao da intui¢ao filoséfica.

Sendo assim, concluimos que a intensidade da intuicdo, a profundidade da
filosofia e o conhecimento filosofico ndo dependem de titulos académicos, mas de
uma reconducgao. Por isso, defendemos: € possivel intuir na escola, mas também
fora dela ou das escolas filosoficas — fora da tradigcdo. Consideramos, inclusive, que
a intuicdo possa se transformar em impulso filoséfico a partir da literatura infantil;
que a filosofia de um agricultor possa ser intensa e profunda; que o contato com o
real possa gerar conhecimento filos6fico numa comunidade indigena isolada.

Intuir € humano e possivel a todos! E um método, um caminho. Neste caso,
quanto mais o compreendermos, maiores as condigdes para reconduzir NOsSsos
pensamentos a intuicdo. Aprender e ensinar esse caminho, trilhado por tantos que
sequer conheceram Bergson, podera contribuir com a intensidade da intuigdo, a
profundidade da filosofia e o contato com a realidade na (ou a partir da) escola.

Ainda sobre o caminho que leva o “espirito que tivermos reconduzido para a

duragéo real” até a intuicao filosofica, Bergson completa:

Ao invés de uma descontinuidade de momentos que se substituiriam
em um tempo infinitamente dividido, ele percebera a fluidez continua
do tempo real que flui indivisivel. Ao invés de estados superficiais
que viriam sucessivamente recobrir uma coisa indiferente e que
manteriam com ela a misteriosa relacdo do fenbébmeno com a
substancia, ele apreendera uma Unica e mesma mudang¢a que vai
sempre se alongando, como numa melodia, onde tudo & devir, mas
onde o devir, sendo substancial, ndo precisa de suporte. Nada mais
de estados inertes, nada mais de coisas mortas; apenas a mobilidade
da qual é feita a estabilidade da vida. Uma visdo desse género, na
qual a realidade aparece como continua e como indivisivel, esta no
caminho que leva para a intuicédo filosdfica (IF) (BERGSON, 2006, p.
146-147, grifo nosso).




48

Logo, os estudantes da educagédo basica podem intuir, em intensidades
distintas e criar filosofias com profundidades diversas, desde que seus pensamentos
sejam reconduzidos ao contato com o real por meio de um método. Nao € demais
dizer que, como nao poderemos intuir pelos estudantes ou ensinar intuigdes, cabera
aos docentes que desejam mediar a experiéncia filosofante intuitiva, ensinar “o
caminho que leva para a intuicdo filosofica” — nossa escolha, obviamente, foi pelo
método bergsoniano, mas nao negamos a possibilidade da existéncia de outros

métodos afins.

3.1 MEDIACOES

Discutiremos a seguir como iniciar os estudantes no método filosdéfico
intuitivo bergsoniano. Apresentamos, para esse fim, algumas mediagdes que
favorecem a experiéncia metafisica intuitiva. Esse conjunto de condigbes se
converte, de certa forma, em pressupostos metodolégicos de ensino por nés criados,
inevitavelmente. Embora reconhegamos a simplicidade e lacunas desse conjunto de
ideias, a construcdo tedrica das mediagdes nos ofereceu os parametros que
precisavamos para elaboragao de nossa intervencao filosofica apresentada na segao
4.

Esperamos contribuir, com essas mediag¢des, para que o estudante:

a) inverta a direcdo habitual do trabalho do pensamento, esforgcando-se
racionalmente contra a tendéncia de assimilar conhecimentos rigidos e

de aplicar-lhes as coisas para satisfazer interesses;

b) revivifique a capacidade de perceber o movente, atingindo as coisas a

partir da prépria experiéncia;

c) crie problemas filoséficos, elaborando-os discursivamente por meio dos

ziguezagues entre a expressao conceitual e o retorno a imagem;



49

d) atinja o fundo de uma doutrina filosofica ao se instalar no pensamento
de um filésofo por meio da leitura, afastando o inconveniente do

trabalho de comparacao.

e) atinja a imagem descida da intuicdo de um filésofo, quando traduzida

em instrumento didatico;

f) coopere com a criacdo de uma filosofia progressista, expressando-se
filosoficamente tendo em vista atingir a vida de forma colaborativa,

junto aos que produzem o saber filoséfico e cientifico.

Antes de prosseguirmos, destacamos que nao se trata de uma receita de
bolo, assim é a pedagogia. Ao ter essas mediagdes como referéncia, o professor
precisara estar atento a vida na sala de aula, as existéncias e a mobilidade. Ser
auténtico nas suas convicgdes sobre como deve acontecer o ensino e a
aprendizagem intuitiva. Perceber como se da a intuicdo, quais as melhores
condi¢cbes para trazer o movente aos estudantes. Criar e deixa-los criar. Deixa-los
falar e ouvi-los.

Ao buscar compreender a formacdo dos professores sob a otica do
pensamento bergsoniano, Tatiana Cristina (ARAUJO, 2018) destacou o papel da
intuicdo no processo de construgdo da convicgado pedagogica. Para ela, a convicgao
€ uma certeza profunda acerca de algo, resultante de um profundo processo de

pensar que € criativo e ndo ingénuo. Por isso, ela alerta:

Logo, como educadores, precisamos estar atentos aos nossos
processos intuitivos, pois muitas vezes buscamos a explicacao para
os grandes problemas humanos e educacionais em instancias
distantes de nossa prépria autenticidade. (ARAUJO, 2018, p. 165)

As mediagbes pedagogicas, a seguir apresentadas, foram elaboradas a
partir de nossa pesquisa/criacdo. Sdo possibilidades criadas no contato com nossa
propria experiéncia filosofica e profissional.

Relacionaremos cada uma delas as suas contribuigdes para a aprendizagem

filoséfica, que serdo destacadas no inicio de cada subsecéo.



50

3.1.1 Mediar a inversao da dire¢cao habitual do trabalho do pensamento na

escola: sobre nao ensinar conceitos rigidos e ja prontos

Esta mediagcao contribui para que o estudante: Inverta a
direcdo habitual do trabalho do pensamento, esforcando-se
racionalmente contra a tendéncia de assimilar conhecimentos
rigidos para aplicar-lhes as coisas ao satisfazer interesses.

Jonas Gongalves Coelho (1998-1999, p. 152) defende que as regras
metodicas bergsonianas sao, na verdade, um conjunto de procedimentos intelectuais
que visam legitimar a intuicdo, “ja que a intuicdo n&o depende do método”. E justifica
sua ideia apontando referéncias de Bergson a intuigdo nas quais o filésofo “[...] ndo
esta se referindo ao método intuitivo mas sim a uma faculdade ou a um modo de
conhecimento que se opde a inteligéncia”. Como por exemplo, quando aponta a
presenca da intuicdo: |. na arte — quando o artista, com sua visdo mais direta e
desinteressada (distraida), isola e fixa aquilo que ele viu na realidade, realizando sua
funcao de ver e nos fazer ver o que nés nao percebemos naturalmente; Il. entre os
filésofos, especialmente quando se refere ao poder intuitivo da negacéo, rejeicao de
teses; Ill. na ciéncia. Extrapolamos o texto de Coelho para lembrar que Bergson cita
o deménio socratico para falar como a intuigdo principia negando, e, sobre a ciéncia,
considera a presenca inicial da intuicdo em grandes descobertas cientificas, embora
os cientistas prossigam no estudo da matéria com o método analitico, oposto a
intuicdo. Voltando a Coelho, ele nos diz ainda que Bergson frequentemente se refere
a intuicdo como simpatia, algumas vezes associa intuigédo a irracionalidade 3,

Contudo, Coelho nos mostra que a intuicdo € um método racional e que o
meétodo intuitivo de Bergson: “[...] consiste no exercicio exaustivo da inteligéncia a

qual, voltando-se contra si propria, deixa de ser um impedimento a intuigao,

® Jonas Gongalves Coelho (2010), ao estudar a natureza da consciéncia, a natureza da matéria e a
relacdo entre consciéncia e matéria a partir do pensamento de Bergson, sobretudo a partir das obras
“Ensaio sobre os dados imediatos da consciéncia”, “Matéria e memodria” e “A evolugido criadora”,
observa um salto na filosofia bergsoniana, por meio do qual Bergson postula “que o que é apreendido
€ a prépria consciéncia, ou seja, o substrato dos processos conscientes”. Sendo as experiéncias
conscientes um dado imediato da consciéncia, as caracteristicas do conhecimento intuitivo seriam
mais de irracionalidade que de imediatez. (COELHO, 2010, p. 254).



51

propiciando a “distracdo” necessaria ao seu surgimento” (COELHO, 1998-1999, p.
152).

Se antes diziamos que é preciso reconduzir o espirito do senso comum a
intuicdo, acrescentamos que esse sera um esforgo racional contra a tendéncia de
nossa inteligéncia. Resgataremos, a seguir, os motivos pelos quais a filosofia, ao
lidar com a duracao real, devera inverter a agcao habitual do nosso pensamento,
operada pela inteligéncia.

Segundo Bergson a realidade é mobilidade. A evolugdo, imprevisivel, é
criada na duracdo, que é o tempo indivisivel, um presente que dura na medida em
que o passado a ele adere e com ele se consubstancia. Como a duracido se faz
continuamente, toda e qualquer parada, ou divisdo da mobilidade, é aparéncia. Se
assim aceitamos, diremos que nao ha imobilidade. Mas na pratica, precisamos lidar
com a fixidez para agir, para manipular as coisas. Por isso nossa inteligéncia inclina-
se, de forma natural, a aplicar conceitos as coisas a fim de satisfazer interesses.

A tendéncia da nossa inteligéncia a satisfagcao de interesses também parece
ser a tendéncia da escola. Por um lado aprender e ensinar tém como finalidade a
construcdo de conhecimentos funcionais, que garantam ao estudante ascenséo na
sociedade, no mercado de trabalho, ou o prolongamento dos seus estudos. E,
mesmo quando se fala de aprendizagem tendo em vista o exercicio da cidadania, ou
do senso critico, é possivel que estejamos reduzindo o ensino a estratégia de
conduzir o educando ao conjunto de regras e conhecimentos prontos que julgamos
adequados. Por outro lado, a condicdo da maior parte das disciplinas escolares,
sobretudo com a valorizacdo do ensino técnico e a instrumentalizagcdo das ciéncias
naturais e da matematica, pressupde a aprendizagem como forma de compreender
o funcionamento das coisas e de assimilar conceitos prontos para aplicar-lhes.

Todas essas tentativas de fazer uso de um conhecimento fixo para agir
diretamente na realidade negam o tempo enquanto imprevisivel novidade -
presumem uma vida sujeita ao controle, imovel. Nos precisamos da ciéncia, da
técnica, e a elas Bergson é simpatico. Por meio delas aprimoramos nossa tendéncia
a fixidez a fim de conhecer e manipular a matéria. Mas a filosofia, para ele, “[...]
deveria ser um esforco no sentido de ultrapassar a condigdo humana” (IM)

(BERGSON, 2006, p. 225). Deveria lidar com a vida real, espiritual ou impregnada



52

de espiritualidade — movente e imprevisivel. Deveria, concordamos. Mas como
assumir essa tarefa filoséfica nas nossas experiéncias pedagogicas?

Se ndo é mera impressao nossa, tornou-se comum a presencga da filosofia
na educagao basica como um conhecimento interessado, que muitas vezes prioriza
a inteligéncia e se converte em uma busca de questbes e conceitos feitos para,
manipulando-os, aplicar-lhes a realidade. Desconsidera-se frequentemente a
mobilidade da vida, o fato de ndo caber ao que € movente, ideias fixas. Antes de
finalizarmos essa critica ao conhecimento interessado, ressaltamos que o
desinteresse aqui reivindicado para a atitude filoséfica, ndo € sindbnimo de alienagao
ou despreocupacao, mas libertacdo de condicionamentos e interesses da vida
social.

Cabe a nds, em condi¢cao de docéncia, romper com nossa inclinagao natural
a fixidez e substituir o ja feito pelo que se faz. Operar esse rompimento exige-nos
uma condicdo fundamental e extremamente dificii dado aos nossos habitos
académicos: se libertar dos conceitos rigidos e imoveis. S6 assim sera possivel
inverter a operagao habitual pela qual pensamos, o modus operandi de nossa
inteligéncia, para criar e desenvolver condigdes nas quais os estudantes criem novos
conceitos. N&o que as filosofias ja elaboradas devam ser desprezadas -
explicaremos posteriormente como ¢é possivel estudar textos de filosofia
intuitivamente. Antes, nos cabe defender que a filosofia esteja viva entre os que
filosofam, que nado seja um mero jogo de palavras com as quais exercitamos o
pensar. O pensamento filosoéfico, sobretudo na escola, ndo pode estagnar-se no
prolongamento do dito, enquanto a vida, que deveria ser seu objeto, segue em
movimento. Retornemos a vida!l

Sem ponderagdes, nos apropriamos da critica de Bergson a educacgao de
seu tempo para protestar contra a “educacdo livresca” atual que insiste em

transformar a escola em um espaco de “socializacdo da verdade”. Ele escreve:

Queriamos simplesmente assinalar certos habitos de espirito que
tomamos por deploraveis e que a escola encoraja ainda com
excessiva frequéncia de fato, ainda que os repudie em principio.
Queriamos sobretudo protestar uma vez mais contra a substituicao
das coisas pelos conceitos e contra aquilo que poderiamos chamar
de socializacdo da verdade. Esta se impunha nas sociedades



53

primitivas. Ela é natural ao espirito humano, uma vez que o espirito
humano nao esta destinado a ciéncia pura, menos ainda a filosofia.
Mas cabe reservar essa socializagao para as verdades de ordem
pratica, para as quais foi feita. Nada tem a ver com o dominio do
conhecimento puro, ciéncia ou filosofia. Repudiamos assim a
facilidade. [...] nossa intui¢ao é reflexao (BERGSON, 2006, p. 98-99).

Mediar o aprendizado intuitivo filoséfico € mediar as condigbes para um
retorno a percepgao, que substitua o abstrato (conceitos) pelo real, a fim de que
estudantes ndo deduzam um conhecimento de outro, mas criem novos problemas e
novas explicagdes por meio da experiéncia com o movente. Intencionamos que
exercitem sua capacidade de perceber, para ir das coisas aos conceitos, em um
movimento inverso ao que |lhe exigem ordinariamente. Assim se da a experiéncia
filoséfica como experiéncia metafisica. E a metafisica do mundo no qual vivemos.

Discutiremos agora como mediar o retorno a percepgao e a experiéncia com
0 movente, posteriormente abordaremos a mediagdo da criagdo de problemas e

filosofias.

3.1.2 Mediar o retorno a percepg¢ao

Esta mediagcao contribui para que o estudante: Revivifique a
capacidade de perceber o movente, atingindo as coisas a partir
da propria experiéncia.

O retorno a percepgao da vida tem como condicédo a intuicdo do nosso eu
que dura e nos pde em contato com toda uma continuidade de duragdes. Intuir
nossa duragao nos leva, conforme pensou Bergson, a seguir a realidade e adotar o
movimento da vida interior das coisas, nos fazendo transcender a n6s mesmos.
Neste sentido, nos leva ainda a retirar de nés mais do que possuimos e entao criar
na indeterminagao/elaboragao que € o tempo — o veiculo da criagdo. Como o tempo
€ a propria duragdo, entendemos que criar € 0 mesmo que intuir: coincidir com o
concreto, com o movente, o vivido, por um esforco de imaginagao através do qual
tomamos a intuicdo da nossa duracdo como modelo para conhecer e representar a

duracao exterior.



54

O retorno a percepcdo podera ser oportunizado por momentos que
propiciem ao estudante simpatizar consigo mesmo e entrar em contato com seu eu
que dura — fundamental para que, subsidiariamente, entre em contato com a vida, ao
sentir e viver a duracéo da realidade exterior a partir do mesmo movimento.

A acdo docente devera ter atencdo especial as condi¢cdes didaticas para
favorecimento dessa experiéncia metafisica intuitiva, que proporciona o “ela vital”.
Sera preciso adotar ou elaborar recursos didaticos para estabelecer outro ritmo de
aprendizagem, afinal, a intuicdo é ardua, requer tempo, concentragao e paciéncia. A
depender da criatividade docente, os recursos didaticos sao ilimitados e a eles nao
encontramos restricdes. Sejam eles quais forem, precisam quebrar a expectativa do
estudante, assim como a rotina escolar, para dar vez a intuicdo da duracédo e
introduzir uma nova cadéncia filosofica. Os recursos didaticos, nesse sentido, podem
nos auxilia[ a revivificar a capacidade de perceber o movente, entre os estudantes.

Mas quando falamos em quebra da rotina escolar, ndo estamos defendendo
um simples emprego de objetos e recursos inusitados, falamos, insistimos, sobre
romper a légica de ensino e aprendizagem derivada de nossa inteligéncia —
prevalente e algumas vezes opressora nas salas de aula. Nao hesitamos em ir além
de Bergson, embora através dele, para defender esta quebra como condig&o para a
libertagdo da imposicado conceitual, através da qual o contato do estudante com sua
duracéo é priorizado, fazendo-lhe retornar a percepg¢ao do movente.

Essa ndo é uma tarefa facil, Bergson diz que a metafisica antiga nao
conseguiu desenvolver uma filosofia da mobilidade, pelo contrario, por vezes se
dedicou a problemas decorrentes da inteligéncia. O préprio Kant, criticando essa
metafisica, teria caido no mesmo erro e desconsiderou a possibilidade de atingirmos
0 movente por meio da intuigao.

Por isso ndo ambicionamos, na condigdo docente, mediar a criacado de
filosofias que sejam reconhecidas por terem suplantado as ideias dos fildsofos e
fildsofas que marcaram a histéria. Mas, que tenhamos o compromisso de, em vez de
nos limitarmos a manipular as palavras, nos darmos o direito, e a oportunidade aos

estudantes, de atingir as coisas a partir de nossa propria experiéncia.



55

Para isso sera preciso, além romper com nossa tendéncia a fixidez, com os
conceitos enrijecidos, e, proporcionar momentos por meio dos quais os estudantes

possam intuir a si mesmos e o movente, romper, também, com as questdes prontas.

3.1.3 Mediar a criagao dos problemas filoséficos

Esta mediagao contribui para que o estudante: Crie
problemas filosoficos, elaborando-os discursivamente
por meio dos ziguezagues entre a expressdo conceitual
e o retorno a imagem

Seguiremos tratando do método intuitivo filoséfico com uma das
contribuicdes mais citadas entre as pesquisas recuperadas em nossa revisao
bibliografica, a de Gilles Deleuze (1925-1995), do livro Bergsonismo (DELEUZE,
1999, p. 7-26).

Deleuze (1999, p. 7-26) elaborou trés (ou cinco) regras do bergsonismo. O
autor afirma que a intuicdo € o método do bergsonismo: “um método elaborado, e
mesmo um dos mais elaborados métodos da filosofia”. Intui¢cdo, para ele, “ndo € um
sentimento nem uma inspiracdo, uma simpatia confusa”, ha regras estritas para o
método, que constituem sua precisdao e seu rigor, e, que a fazem tdo precisa,
prolongavel e transmissivel em seu dominio, quanto a ciéncia no seu. Curiosamente,
diz Deleuze, “a duragdo permaneceria tdo-sé intuitiva, no sentido ordinario dessa
palavra, se nado houvesse precisamente a intuicdio como meétodo, no sentido
propriamente bergsoniano”.

Solicitamos ao leitor certa atencdo a critica de Jonas Gongalves Coelho
(1998-1999) ao bergsonismo deleuziano. Para Coelho, ao estabelecer que a intuigéo
nao é um sentimento, uma inspiragao ou uma simpatia confusa, Deleuze privilegiou
o racional em detrimento do irracional, a intuicdo metddica frente a intuigdo no senso
comum. Desconsiderou o fato de Bergson frequentemente se referir a intuicdo como
simpatia e algumas vezes como faculdade irracional do conhecimento.

Nao desejamos, trazendo Deleuze a discussdo, nos esquivarmos do que
construimos até aqui: da ideia de uma intuicado filoséfica possivel a todos, mesmo

antes de Bergson, mesmo sem ele, mas potencializada a partir do ensino e



56

aprendizado do método bergsoniano. Apresentamos Deleuze para que ele nos ajude
a discutir a criacdo dos problemas filoséficos.

Na escola temos transferido aos estudantes um legado de problemas
filosoficos que ainda esperam solugdo, tendo em vista as diversas contradi¢gdes
entre respostas, muitas vezes antagonicas, de escolas filosoficas distintas. E, como
se filosofar fosse necessariamente partir destas questdes, trazemos a sala de aula a
proposta de examinar filosoficamente as respostas construidas pelos filésofos. Resta
ao estudante, quando no exercicio de sua autonomia, julga-las (as solugdes)
verdadeiras ou falsas, quem sabe, corrigindo ou reelaborando as respostas. Mas,
antes de transpormos a eles a tarefa herdada de buscar a solugdo de problemas
filosoficos pré-definidos, ndo caberia uma investigacao para ver se vale a pena
deixar aos jovens do nosso tempo o peso dessa tarefa mal resolvida no passado?

No entanto, se tratando de aprendizado filosofico, teriamos como saber se
os problemas criados pelos estudantes sdo verdadeiramente filosoficos? Se Zenao,
Platdao e Kant enganaram-se (conforme Bergson aponta), como garantir que nés, na
educacao basica, filosofaremos sobre questdes bem colocadas?

Apresentaremos as regras do bergsonismo, elaboradas por Deleuze (1999,
p. 7-26) a fim de avaliar se é possivel reconhecer um falso problema no ensino e
aprendizado de filosofia.

Primeira regra: “[...] Aplicar a prova do verdadeiro e do falso aos proprios
problemas, denunciar os falsos problemas, reconciliar verdade e criagao no nivel dos

problemas” (DELEUZE, 1999, p. 8). Regra complementar:

[...] Os falsos problemas séo de dois tipos: “problemas inexistentes”,
que assim se definem porque seus proprios termos implicam uma

”, u

confuséo entre o “mais” e o “menos”; “problemas mal colocados”, que
assim se definem porque seus termos representam mistos mal
analisados (DELEUZE, 1999, p. 10).

Segunda regra: “[...] Lutar contra a ilusdo, reencontrar as verdadeiras
diferengas de natureza ou as articulagdes do real” (DELEUZE, 1999, p. 14). Regra
complementar da segunda regra: “[...] o real ndo é somente o que se divide segundo
articulagdes naturais ou diferencas de natureza, mas € também o que se reune

segundo vias que convergem para um mesmo ponto ideal ou virtual” (DELEUZE,



57

1999, p. 20). Terceira regra: “[...] Colocar os problemas e resolvé-los mais em fungao
do tempo que do espago” (DELEUZE, 1999, p. 22).

Poderiamos simplificar essas regras dizendo que, para Deleuze (1999, p. 7-
26) sao falsos os problemas que investigam a vida a partir daquilo que ela nao &,
como se houvesse algo fora dela, uma condicdo para que viesse a ser. Os
problemas mal colocados, por sua vez, agrupam coisas que diferem por natureza,
como se fossem apenas diferencas de grau. Por exemplo, o tempo espacializado e a
eternidade: ja que supor a eternidade a partir da espacialidade do tempo seria tentar
resolver a questao do tempo a partir do espaco.

Achamos mais simples o bergsonismo do proprio Bergson, ja que nos
parece mais descomplicado entender que os falsos problemas tém origem na
analise, operada pela inteligéncia. Muitas vezes sao apenas questdes de léxico, que
visam apenas o ajuste de convengdes através da reformulagdo dos discursos. Ja os
verdadeiros problemas, seriam aqueles decorrentes da intuicdo, do contato com a
vida. Nos ziguezagues entre a expressao conceitual e o retorno a sombra da
intuicdo, ou seja, entre a explicagao operada com a linguagem e a imagem que
resultou do contato entre o filosofante e 0 movente, se daria a construgéo conceitual
desse problema e da sua solugdo. Num retorno imprescindivel a imagem descida da
intuicao.

Deleuze chega a dizer que Bergson tem uma obsessao pelo puro. No
entanto, ele pondera, afirmando que a propria experiéncia nos propicia mistos. Todos
os falsos problemas decorreriam de “ndao sabermos ultrapassar a experiéncia em
direcdo as condicbes da experiéncia, em direcdo as articulacbes do real, e
reencontrarmos o que difere por natureza nos mistos que nos sdo dados e dos quais
vivemos” (DELEUZE, 1999, p. 18).

Ao tratar do seu bergsonismo, Deleuze critica a aceitagdo dos problemas
elaborados por outros sem uma devida avaliagao por parte de quem os tera que
resolver. Sendo assim, entendemos que noés, como professores de filosofia,
conhecidos pela capacidade critica e investigagcao profunda, deveriamos, também,
tomar a responsabilidade de nao perpetuar a aceitacdo de problemas sem colocar-

Ihes a prova. Para Deleuze, seria um preconceito social acreditar que o verdadeiro e



58

o falso concernem somente as solugdes. Sobre esse preconceito, ele completa sem

dispensar a escola da sua critica:

Mais ainda, o preconceito € infantil e escolar, pois o professor é
quem “da” os problemas, cabendo ao aluno a tarefa de descobrir-
Ihes a solugdo. Desse modo, somos mantidos numa espécie de
escraviddo. [4] A verdadeira liberdade estd em um poder de decisao,
de constituicdo dos proprios problemas: esse poder, “semidivino”,
implica tanto o esvaecimento de falsos problemas quanto o
surgimento criador de verdadeiros (DELEUZE, 1999, p. 9).

Se temos nos tornado e tornado os estudantes escravos dos problemas da
tradicao, ainda esta em tempo de reivindicar a liberdade. Um falso problema nos
afasta da vida, fazendo-nos construir discursos vazios.

Ja um problema especulativo bem colocado, é resolvido. Pois a solugao é

criada imediatamente. Na metafisica:

[...] o esfor¢o de invengao consiste 0 mais das vezes em suscitar o
problema, em criar os termos nos quais este sera posto. Posicédo e
solugcdo do problema estdo bem perto aqui de se equivaler. os
verdadeiros grandes problemas sé sdo postos quando estdo
resolvidos (BERGSON, 2006, p. 55).

Deleuze diz que:

[...] o problema tem sempre a solugao que ele merece em fungao da
maneira pela qual ele é colocado, das condi¢cdes sobre as quais é
determinado como problema, dos meios e dos termos de que se
dispbe para coloca-lo. Nesse sentido, a histéria dos homens, tanto do
ponto de vista da teoria quanto da pratica, € a da constituicdo de
problemas. E ai que eles fazem sua prépria histéria, e a tomada de
consciéncia dessa atividade é como a conquista da liberdade*.
(DELEUZE, 1999, p. 9-10).

Logo, em vez de trazer os problemas para a sala de aula — o professor

devera criar condi¢cdes para que sejam criados na experiéncia filosofica. A mediacao

* Deleuze (1999, p. 10) esclarece que “em Bergson a nogao de problema tem suas raizes para além da
histéria, na prépria vida e no impulso vital: é a vida que se determina essencialmente no ato de contornar
obstaculos, de colocar e resolver um problema. A construgao do organismo é, ao mesmo tempo, colocagao
de problema e solugdo.” Em uma nota de rodapé, Deleuze continua: “Segundo Bergson, a categoria de
problema tem uma importancia bioldgica maior que aquela negativa, de necessidade”.



59

da aprendizagem estara atenta para reconduzir os estudantes a intuicdo a fim de
que nao se deixem levar pela elaboracdo de falsos problemas que resultem dos
raciocinios légicos ou do prolongamento dos discursos. Se a intuicdo vem antes, é
porque, de certa forma, esse contato gera uma imagem que ja é resposta, mas é
também uma sombra. Problemas e solugdes filoséficas serdo elaborados,
discursivamente, se soubermos retornar a imagem.

Nossa metodologia néao supde que devamos propor aulas para avaliar os
problemas filoséficos do passado através da argumentagdo. Aplicar o bergsonismo
deleuziano de forma analitica, como uma avaliacdo da qualidade dos problemas,
para ndés € inapropriado. Deleuze nos faz defender, na verdade, uma atitude
filosofica atenta aos problemas que estamos investigando.

Para concluirmos a discussao sobre os problemas filosoficos, respondemos
a pergunta pela possibilidade de filosofarmos na sala de aula com os estudantes,
sobre problemas filoséficos bem colocadas.

Um problema filosofico intuitivo bem-posto, para nés, é criado no contato
com a intuicdo. Devemos mediar pedagogicamente o retorno dos estudantes a
percepcao. Tanto para possibilitar a criagdo de verdadeiros problemas, quanto para
evitar a elaboragédo de falsos. Talvez ndo haja condigéo, diante das circunstancias
escolares, para acompanhar e mediar com perspicacia a criacdo filoséfica dos
estudantes. Nem todos discentes criarao problemas, nem todos irdo expor suas
ideias ao grupo, para colaboragcdo e mediagdo pedagogica durante as aulas. Mesmo
assim, acreditamos na importancia dessa mediacdo, na medida em que oferece ao
estudante a condicdo de, no contato com a vida, criar problemas auténticos e
elaborar discursivamente sua solugao. Essa, para nos, € uma experiéncia filosdéfica
possivel para a escola.

Mas um problema bem colocado também pode ter sido criado por outros
filbsofos. Nesse caso, partimos para uma nova discussdo, a possibilidade de
recuperar o fundo de uma doutrina filoséfica no aprendizado de filosofia. Primeiro
veremos os motivos que impedem o aprendizado filosofico atingir a imagem descida

da intuicao de outros fildsofos, em seguida, como atingi-la.



60

3.1.4 Mediar a leitura de textos filoso6ficos para que os estudantes atinjam seu

fundo, e ndao apenas sua forma

Esta mediagado contribui para que o estudante: Atinja
o fundo de uma doutrina filoséfica ao se instalar no
pensamento de um filésofo por meio da leitura,
afastando o inconveniente do trabalho de comparacgao.

Refletir sobre as préprias palavras, delas extraindo os problemas, também
as solugdes, parece ser um habito académico da filosofia impregnado na escola. O
habito do raciocinio abstrato, do puro artificio dialético, que nos da a ilusdo de
avancgar ao deduzir conclusées de conhecimentos armazenados na linguagem, nos
limita a filosofar sobre discursos, quando deveriamos atingir a vida.

Em 1911, quando Bergson escreveu “A intuigdo filosofica”, seria comum aos
professores de filosofia realizar um trabalho de comparacéo — encontrar uma ordem
nos textos filosoficos a partir da recomposicao das ideias, tendo como parametro as
ideias da época na qual o filosofo viveu. Nao parece distante do que ainda parece
ser o trabalho de grande parte dos professores de filosofia do nosso tempo.

Os docentes de filosofia competentes, no século XXI, compreendem as
relacdes entre as ideias dos filésofos e a época histérica na qual registraram seus
pensamentos; relacionam e contrapdem estas filosofias com as de outros filésofos;
possuem grande habilidade em demonstrar aos estudantes como se deu o
desenvolvimento das ideias filosoficas, ressaltando as disputas entre as escolas;
resumem décadas, séculos, em esquemas curtos e de facil assimilagcdo (embora
estejam muito limitados ao Ocidente, aos homens, aos brancos). Nao é por acidente
que o curriculo de filosofia, embora esteja pautado em concepgdes de aprendizagem
mais diversas, € traduzido ao longo do ano escolar em aulas sobre temas,
problemas e conteudos filoséficos elaborados no passado por filésofos legitimados
pela academia. Nao negamos que esses profissionais intuam e facam intuir, mas
insistimos que a intuicao cede lugar a inteligéncia quando a qualidade do docente é
medida pela demonstracdo do acumulo de capacidade de analisar filosofias.

Em um modelo pedagdgico pautado neste trabalho de comparacéo,
concluimos, exige-se que os estudantes tenham autonomia em construir seus

préprios conhecimentos, desde que se submetam ao antigo, experimentando o jogo



61

de ideias filosoficas de forma critica e autbnoma. Mas ao invés de criar algo
inteiramente novo, é provavel que apenas comparem ideias e demonstrem
capacidade de argumentar e defender solugdes légicas aos problemas agora
conhecidos — assim nao serao acusados de copistas.

Bergson nao percebe limites apenas entre os professores de filosofia, mas
estabelece uma dura critica, de forma mais geral, a educagdo do seu tempo. Na
segunda parte da Introducdo de “O Pensamento e o Movente”, abre um importante
paréntese para falar sobre educagao. Defende que o quadro rigido das instituicoes
faz a sociedade evoluir, mas é dever do homem de Estado modificar a instituicéo.
Concordamos e repetimos o que ja dissemos na introdugdo: os limites para o
aprendizado entre criangas observados por Bergson no seu tempo e espacgo, sao
igualmente impostos, ndo apenas as criangas, mas também aos jovens e adultos,
em grande parte da educagéo basica de nosso tempo, de nosso pais, em menor ou
maior intensidade. Se estivermos convencidos de que nos encontramos em situacao
de fracasso escolar, ndo apenas por este motivo, mas também por ele,
especialmente no que diz respeito diretamente ao ensino de filosofia, € nossa
responsabilidade criar o novo.

Comparemos a realidade da educacdo para criangas, constatada por
Bergson em sua época e vejamos se néo se aplica, também, ao que nos passa na

atualidade. Ele diz:

Um saber imediatamente livresco comprime e suprime atividades que
sO pediam para tomar o seu impulso. [...] Em qualquer matéria, letras
ou ciéncias, nosso ensino permaneceu excessivamente verbal [...].
Expdem-se sobretudo resultados. N&o seria_melhor promover a
iniciacdo nos métodos? Fariamos com que fossem imediatamente
praticados; convidariamos a observar, a experimentar, e reinventar.
Como nos escutariam! Como nos ouviriam! Pois a criangca € um
pesquisador e um inventor, sempre a espreita da novidade,
impaciente pela regra, enfim, mais proxima da natureza que o
homem feito. [...] No entanto, por enciclopédico que seja o programa,
0 que o aluno podera assimilar em termos de ciéncia ja pronta
reduzir-se-a a pouca coisa e sera freqientemente estudado sem
gosto e sempre rapidamente esquecido. Nenhuma dulvida de que
cada um dos resultados adquiridos pela humanidade seja precioso;
mas este € um saber adulto e o adulto o encontrara quando dele
precisar, se simplesmente tiver aprendido a busca-lo. Cultivemos




62

antes na crianga um saber infantil e guardemo-nos de sufocar sob
um acumulo de ramos e de folhas secas, produto de vegetacbes
antigas, a planta nova que so6 pede para crescer (INT2) (BERGSON,
2006, p. 96-97, grifo nosso).

Para que o saber livresco ndo tome o lugar do aprendizado dos métodos, as
filosofias registradas discursivamente ndo devem estar presentes na aprendizagem
filosofica apenas como objetos do trabalho de comparacéo. E preciso e oportuno
compreender os textos filoséficos por meio da linguagem, mas ndo podemos
pretender a aprendizagem de filosofia como um rearranjo simbodlico de ideias
antigas. O acesso aos livros, textos, videos (e posts), nos quais os filésofos
registram suas ideias, podem ser de grande importancia, desde que saibamos
buscar, para além da forma simbdlica, o fundo das doutrinas filosoficas.

Bergson afirma ser possivel atingir, a partir da leitura das obras de filosofia, a
sombra da intuicdo, o ponto onde se contrai a ideia, a simplicidade, a precisao que
gerou toda a complicacdo da letra. Retomemos o método bergsoniano para
compreender como aplica-lo na educacgao basica.

Segundo o filésofo, temos dois meios de expressdo, o conceito e a imagem
(uma sobra fugidia da intuicdo). A imagem é a tradugao da intuicdo, para a qual o
fildsofo sempre deve retornar no desenvolvimento de sua doutrina, em um esforgo
de ziguezagues feito de saidas (explicagdo) e retornos (imagem). Ela €& poténcia,
experiéncia do sentimento de impossibilidade e de certeza.

Para comunicar as imagens, o filésofo as traduz em expressdes conceituais,
exprimindo o novo através da linguagem, ou seja, através do antigo. Ao mesmo
tempo, ndo limita-se ao antigo, ja que o novo € criagdo e por isso originalidade. A
expressao conceitual € a forma da doutrina, ndo é o seu fundo. Mas é possivel, na
medida em que nos instalamos no pensamento do filésofo, compreender o novo,
recuperar a imagem.

Rubens Murillio Trevisan diz que ha varias formas de se estudar um sistema
filosofico. A mais precisa consistiria em penetrar de forma gradual, por contato direto
e prolongado, o pensamento do filésofo, instalando-se nas suas ideias e
impregnando-se de seus sentimentos. Isso proporciona a intuicao original, fonte de
inspiracao do sistema que o proprio autor ndo conseguiu exprimir por palavras e

simbolos. Seria como vislumbrar uma imagem intermediaria que acompanha o



63

pensamento do filosofo e esta entre a intuicgdo concreta do autor e suas

abstracdes/expressdes conceituais (TREVISAN, 1995, p. 150-151). Nesse processo,

O filésofo jamais deve permanecer exterior a si mesmo, devendo a
cada instante, a cada novo problema, tomar contato direto com a
intuicao. Tal deve ser também a marcha do ensino, para que o
estudante penetre verdadeiramente o interior do pensamento
filosofico (TREVISAN, 1995, p. 151).

Por isso lemos Bergson e realizamos um trabalho de comparagdo, mas
buscamos, nesse processo, atingir a imagem, o ponto onde se contrai sua filosofia, a
sintese. Lendo e relendo suas palavras, fomos cada vez mais nos afastando do texto
escrito, nos afastando do inconveniente do trabalho de comparagdo e nos
aproximando da vida. Agora, contagiados por ele e atentos ao movente, passamos a
também criar.

O estudante pode atingir o fundo da doutrina de um filésofo a partir do
estudo de sua obra. Uma mediacido adequada podera contribuir para isso. Mas
sabendo da dificuldade e desinteresse inicial dos estudantes da educacao basica em
compreender um texto escrito por fildsofos, avangaremos discutindo a possibilidade
do professor atingir a imagem e transforma-la em recurso didatico. Advertimos que,
se o professor ndo se permite intuir, experimentar filosofar a partir da vida, nao ira

adiante.

3.1.5 Mediar a recuperacao da imagem descida da intuicdo de um filésofo por
meio de recursos didaticos, quando dispensada a leitura dos textos

originais pelos estudantes

Esta mediagao contribui para que o estudante: Atinja a
imagem descida da intuicdo de um filosofo, quando traduzida

em instrumento didatico.

Propomos que a aprendizagem de filosofia por meio da experiéncia filosdéfica
possa ser oportunizada pelo professor fildsofo que ao intuir, cria e traduz a imagem
que desce de sua intuicdo em recurso didatico, sem desenvolvé-la em conceitos,

preservando a simplicidade intuitiva do movente.



64

Bergson diz que imitando a atitude da sombra da intuigdo, que € a imagem,
podemos rever, na medida do possivel, o que o filésofo viu. Momento no qual a
complicagdo diminui e tudo se contrai num unico ponto, do qual nos aproximamos,
mas nao atingimos.

Sabemos que professores n&o intuirdo a todo tempo. Nao ha folego para a
criacado didatica intuitiva de forma constante, mas ela precisa fazer-se presente para
que o docente se aproxime deste ponto (que € fundo da doutrina filoséfica), e entéo,
transforme-o em recurso didatico.

Espera-se, neste processo, que o instrumento didatico seja a sintese do
pensamento, a imagem, e possa contribuir para que o estudante atinja a sombra

descida de uma intuigdo experimentada pelo filésofo estudado.

3.1.6 Mediar a discussao filoséfica em sala de aula tendo em vista a criagao

de uma filosofia progressista

Esta mediacdo contribui para que o estudante: Coopere
com a criagdo de uma filosofia progressista, expressando-se
filosoficamente tendo em vista atingir a vida de forma
colaborativa, junto aos que produzem o saber filoséfico e

cientifico.

Passamos adiante para o momento no qual os estudantes tentardo
comunicar aos colegas e a nés as suas intuicbes. Bergson néo fala em dialogo
propriamente (ao menos em PM), mas defende uma filosofia progressista, que
supere as divergéncias das escolas para voltar-se a experiéncia da mobilidade e
criar 0 novo.

Reconhecemos a argumentagdo, a cooperagdo e a critica existentes no
didlogo de ideias filoséficas. Mas sabemos que nem sempre ha disposi¢géo entre os
filosofantes para a construgao colaborativa de ideias. Falaremos a seguir como o
pensamento bergsoniano se refere a argumentacdo, a cooperagdo e a critica,
quando trata da filosofia progressista.

Para Bergson uma critica verdadeira a uma filosofia deveria voltar-se ao

contato com a realidade e ndo alargar a linguagem. Esse retorno a intuicao faria com



65

que os filésofos pudessem cooperar entre si, na busca da precisdo. Ou seja, em vez
de contrapor argumentos, operando apenas com recursos de linguagem. Deveriam
atingir a vida e a ela retornar, juntos, para criticar ou defender ideias. Tomamos esse
modelo para a comunicagao das ideias em sala de aula.

Jovens gostam de se posicionar, desde que se sintam motivados — contamos
que tendo intuido, sintam-se dispostos a tentar transpor a intuicdo para o discurso.
Neste caso, o docente deve mediar a situagcdo de aprendizagem para que o
pensamento no didlogo néo se torne uma reflexao de palavras, meramente artificial.

O momento devera ser de cooperagao e nao de disputa. A discussio entre
os estudantes, devera ser reconduzida, sempre que necessario, ao movente, a vida,
a propria cooperagao. A necessidade dessa reconducao se dara quando o dialogo se
transformar em jogos linguisticos e competicao.

Este método cooperativo sera aprendido na medida em que os estudantes o
experimentarem. Nem todos intuirdo. Independentemente disso, sera fundamental
fomentar o dialogo, privilegiando o real.

Caso tenha atingido a imagem, a sombra, que nao € clara, o estudante
também enfrentara a dificuldade de transforma-la em discurso quando dele solicitado
um texto, ou uma expressao simbdlica. A comunicagéo, seja ela qual for, exigira dele
a transformacdo do contato com o movente em linguagem. O docente podera,
também, mediar esse processo — incentivando a cooperagdo e redirecionando
pensamentos a vida.

O registro das ideias filoséficas pode ser elaborado em diversos formatos e
suportes: textos, videos, desenhos, cartazes, etc. Lembrando que a expressao
conceitual, descida da imagem e registrada, pode conter o fundo de uma ideia
daquele que tocou o movente em uma experiéncia filosdéfica.

Consideremos que na educagéao basica ocorre o processo de aprendizagem
da escrita e de outras linguagens, e nds, filosofas e filosofos, podemos contribuir
com a construcao desse aprendizado. Solicitar o registro das ideias pode favorecer a
aprendizagem da expressao filosoéfica, necessaria a cooperagao progressista.

Sera oportuno, ao professor, também intuir. O contato com a vida o ajudara a
perceber quando o estudante estiver caminhando em direcdo a realidade, ou,

quando estiver simplesmente aplicando palavras a vida. Sendo fildsofo, sera



66

possivelmente atingido pela forca dos discursos que descerdo da intuicdo dos
discentes e ndo deixara o contato com o movente apenas aos estudantes. Bergson
diz que a intuicdo nega, assim como nos da a certeza — o docente sera favorecido
caso intua esse “sim” e esse “nao”, para mediar o ambiente de aprendizagem.
Como a filosofia progressista ndo rejeita a ciéncia, pelo contrario, com ela
coopera e aprende, o professor também podera estimular a cooperagao entre o
desenvolvimento dos saberes filosoficos e cientificos na escola. O cientista
desenvolve a inteligéncia estrita e podera atingir a matéria, a filosofia atinge o
espirito e a participacao das coisas materiais na espiritualidade. Metafisica e ciéncia,
para Bergson, tém igual valor, podem tocar o fundo da realidade e pdr-se a prova
uma da outra. Embora a ciéncia passe da intuicdo a analise, e a filosofia pretenda o
retorno ao concreto. E oportuna uma parceria entre docentes no planejamento e

aplicagao das intervencgoes.

3.2 CONSIDERACOES SOBRE A AVALIACAO DA APRENDIZAGEM

A avaliagdo da aprendizagem intuitiva ndo é objeto de nossa pesquisa, mas
pensar em metodologia do ensino nos leva sempre a reflexdo dos passos de nosso
caminhar docente: avaliagdo — planejamento — ac¢do — avaliagdo. Por isso,
chegamos a discussao dos processos avaliativos.

Ndo ha como mensurar a intuicdo do filosofante ou como cobrar dele a
criacao filoséfica nos termos bergsonianos. Mas é possivel avaliar o impacto das
intervengdes pedagdgicas na turma e conhecer parte do aprendizado individual, a
fim de mediar com melhor qualidade a criagao filosdfica.

Para avaliar individualmente, é preciso conhecer a producéo filosdfica
discente e observar o comportamento de cada estudante, fazendo-se presente nas
intervengdes durante a aula e sugerindo meios para aprimoramento do método
filosofico.

A avaliagdo das informagdes registradas nao deve ser a finalidade da
producao estudantil, a finalidade da producédo € a cooperagao e a aprendizagem.
Mas, sem duvida, a producdo simbdlica facilita a avaliacdo do impacto das

intervencgdes e a elaboracdo de meios didaticos para intervir na experiéncia filosofica



67

com os estudantes. Por isso, recomendamos que sejam criados meios para a
expressao filosdéfica, possiveis de serem avaliados.

De igual importancia é a disposigdo do professor para registrar, ao fim da
intervencao, condicbes que favoreceram ou desfavoreceram a aplicagdo do
planejamento de aula. Tudo, desde estrutura fisica aos recursos didaticos. Inclusive,
o comportamento dos estudantes. E preciso avaliar e intervir, no que for possivel e
necessario, para que as proximas experiéncias sejam cada vez mais intensas e

profundas.



68

4 RELATO DE EXPERIENCIA: INICIAGAO DE ESTUDANTES DO ENSINO
MEDIO AO METODO FILOSOFICO INTUITIVO BERGSONIANO

Dividiremos o relato de experiéncia em dois momentos: aquele em que
descreveremos a intervencao filosofica, apresentando os dados a serem discutidos;
e, a discussdo, quando situaremos a filosofia de Bergson, filosofando sobre nossa

propria experiéncia.
4.1 INTERVENCAO FILOSOFICA

Apresentaremos, nesta subsecdo, o desenvolvimento dos processos
relacionados a aplicagdo da intervencao filosofica em sala de aula (diagndstico,

planejamento, acao e avaliagado da aprendizagem).

4.1.1 Diagnéstico

A escola na qual foi realizada a intervencgao filoséfica pertence a rede publica
de ensino do estado de Pernambuco. Localizada na Varzea, em Recife, atende
estudantes do bairro e bairros vizinhos. Nao participa do conjunto de escolas de
referéncia (que ofertam o ensino em horario integral ou semi-integral em
Pernambuco), por isso oferece o ensino médio regular em um turno, podendo ser
manha, tarde ou noite, com uma aula de filosofia por semana (50 minutos).

Estando na rede estadual de ensino, o curriculo de filosofia na escola pode
ter como referéncia os Parametros para a Educacdo Basica do Estado de
Pernambuco (PERNAMBUCO, 2013) e os Conteudos de filosofia por bimestre para
o ensino médio (PERNAMBUCO, 2015), e nds, intervindo em uma escola da rede,
poderiamos relacionar nossa intervencdo a esse curriculo. Entretanto, nos
distanciamos da responsabilidade com estes documentos, optando por ndao nos
guiarmos por eles, embora tenhamos citado expectativas de aprendizagens neles
apontadas, por presumirmos a contribuicdo que dariamos a construgdo de alguns

aprendizados através da experiéncia filosoéfica por nés proposta.



69

A maior parte das expectativas de aprendizagem e eixos tematicos do
curriculo pernambucano nos pareceu pertinente e oportuna a experiéncia intuitiva,
pois nao estabelece conteudo fixo e destaca aprendizagens possiveis. E, mesmo
sem citar o método intuitivo, encontramos abertura para o aplicarmos. Chamamos
atencao para o fato de poucas vezes as expectativas serem antecedidas pelo verbo
“analisar’. Sao mais comuns os verbos: reconhecer, compreender, descobrir,
distinguir. Por exemplo: “Compreender a importancia da Filosofia para entender
criticamente a realidade”; “Perceber a relacao entre homem e natureza”; “Distinguir
interesses privados de interesses publicos”. Porém, o tratamento dado as
expectativas de aprendizagem vai da ‘familiarizacdo’ com os conceitos e temas,
passando pela sistematizagdo dos conceitos, a posterior consolidagado e expansao
dessa aprendizagem. Ou seja, prevé um percurso em que o estudante avance,
durante o processo de escolarizagao nos trés anos do ensino médio, até a fixidez
conceitual — como se esta fosse a meta do aprendizado filoséfico escolar. Ainda mais
rigido € o arranjo posterior dessas expectativas de aprendizagem em um documento
cujo objetivo é dividir conteudos por bimestre, relacionando-os aos aprendizados.
Ressaltamos ainda, o fato da divisdo de conteudos por bimestre ser pouco
compreensivel e ndo ressaltar a conexao entre os conteudos apresentados.

Nao aprofundamos a discussdo sobre as caracteristicas do ensino de
filosofia que nos antecedeu na escola, nem da relacdo deste com o curriculo
estadual, tanto por ndo termos subsidios contundentes para avaliar o primeiro,
quanto pela pouca relevancia desta relagdo para o planejamento de nossa pratica.
Embora eu mesma tenha ministrado parte das aulas de filosofia nesta unidade de
ensino, por seis anos.

Orientados pela equipe pedagodgica da escola, escolhemos trabalhar com
uma turma do primeiro ano do ensino médio. A escolha se deveu a disponibilidade
de horario e ao fato de ser uma turma que esta iniciando no ensino de filosofia.
Nunca havia ensinado filosofia ao grupo selecionado, mas a maior parte dos
estudantes ja me conhecia como professora que lhes ensinava historia.

Os estudantes que participaram das nossas intervencdes estavam em idade
regular, salvo excegdes. Alguns trabalham, mas a maioria nao. Muitos eram alunos

da escola desde o ensino fundamental e me conheciam. Isso nao significa que os



70

conhecia em suas singularidades, tendo em vista a precariedade das relagbes
pedagogicas estabelecidas em uma rotina escolar em que ha mais de dez
professores por turma e mais de quarenta estudantes matriculados em cada uma
delas. Mas é possivel dizer que havia uma relacdo estabelecida no passado,
interrompida ha um ano, quando houve minha saida da escola.

Nao foi realizado um encontro com a turma para fins de diagnéstico, pois
julgamos impropria a aplicacdo de um questionario ou entrevista. Acreditavamos na
possibilidade de, na intervencdo filosofica, avaliarmos as oportunidades e
dificuldades de trabalhar a aprendizagem intuitiva na turma.

Sabemos que o ensino de filosofia na turma escolhida, em 2018, ficou
restrito a alguns encontros realizados por dois professores diferentes, e que, apds
um longo periodo sem aulas, assumiu a terceira docente, ja ao final do ano. Os
estudantes ficaram boa parte do ano sem professor da disciplina.

Identificamos, a partir dos registros nos cadernos dos estudantes e de suas
falas, que o ensino de filosofia versou, entre o inicio das aulas e a nossa
intervencao, sobre o que é filosofia, avangando através de um texto do livro didatico
cujo titulo é “A felicidade”.

Sabemos ainda que este livro foi selecionado pelos docentes da escola e
distribuido aos estudantes em 2018, por meio do PNLD (Programa Nacional do Livro
Didatico). Trata-se da obra Fundamentos de Filosofia, escrita por Gilberto Cotrim e
Mirna Fernandes.

A docente que assumiu as aulas de filosofia da turma, formada em histodria,
chegou a escola no IV bimestre, exatamente na época em que a intervengao
pedagodgica desta pesquisa seria realizada. A professora concordou com a atividade

e foram disponibilizadas duas aulas para a intervengao.

4.1.2 Planejamento

A intervencdo filosofica foi idealizada tendo como referéncia um
planejamento desenvolvido pelo Grupo de Pesquisa Heureka: Meios
Heuristicos, Filosofia e Direitos Humanos, o Eureka, coordenado pelo Prof. Dr.

Sandro Cozza Sayao. A partir dele, criamos o planejamento intitulado “Das folhas



71

secas a planta que s6 pede para crescer’, disponivel no APENDICE A desta
dissertacao.

Do planejamento original, ja experimentado pelo Grupo de Pesquisa,
adaptamos os objetivos geral e especificos, assim como a avaliagdo, dando vez aos
originados a partir da compreensédo do método filosofico intuitivo bergsoniano. Outra
mudanca significativa e que por isso deve ser destacada de forma singular é a
alteracdo da pergunta motivadora. Esperava que os estudantes saltassem
da observacdo da manipulagdo de um objeto ao movente, atingindo a vida. E
alterei a pergunta que originalmente era: “O que na vida é reversivel e
irreversivel?” para “Qual das duas folhas define melhor a vida?”. Essa foi uma
mudanca de grande impacto na atividade que a seguir relato.

Por ndo termos condigdo de avangar com a pesquisa em um projeto
interdisciplinar, ou transdisciplinar, na escola, ndo construimos o planejamento em
parceria com os demais docentes, embora defendamos a possibilidade da
cooperagao entre disciplinas escolares e saberes cientifico, artistico, matematico
e filosofico.

Entre as mediagdes filosoficas pensadas por ndés a partir de Bergson e
ja discutidas na secdo 2 desta pesquisa, escolhemos trabalhar quatro: |I.
Mediar a inversao da direcdo habitual do trabalho do pensamento na escola; Il
Mediar o retorno a percepcéo; Ill. Mediar a criacdo dos problemas filosoficos; IV.
Mediar a discussdo filoséfica em sala de aula tendo em vista a criacdo de
uma filosofia progressista.

Estas mediagdes contribuiriam para que os estudantes: |. invertessem
a direcao habitual do trabalho do pensamento, esforcando-se racionalmente contra
a tendéncia de assimilar conhecimentos rigidos e de aplicar-lhes as coisas
para satisfazer interesses; |Il. revivificassem a capacidade de perceber o
movente, atingindo as coisas a partir da propria experiéncia; Ill. criassem
problemas filosoficos, elaborando-os  discursivamente por meio  dos
ziguezagues entre a expressao conceitual e o retorno a imagem; IV. cooperassem
com a criagcao de uma filosofia progressista, expressando-se filosoficamente tendo
em vista atingir a vida de forma colaborativa, junto aos que produzem o saber

filoséfico (retiramos o saber



72

cientifico desse objetivo por ndo termos construido a parceria com os demais
professores da escola).

Selecionamos ainda “expectativas de aprendizagem” do curriculo estadual.
Aquelas que ajudariamos, de certa forma, a desenvolver. Sdo elas: Reconhecer a
Filosofia no cotidiano; e, Compreender a importancia da Filosofia para entender
criticamente a realidade.

A partir da observacéo dos estudantes e leitura de seus textos, avaliariamos
a construcao destes aprendizados, identificando se demonstraram: I. ter invertido o
trabalho habitual da inteligéncia, atingindo a vida a partir da propria experiéncia, na
elaboracdo dos discursos e problemas filosoficos; Il. atitude colaborativa, n&o
competitiva, nos dialogos em sala de aula e nas demais expressodes discursivas; Ill.
ter reconhecido a filosofia no cotidiano e a sua importancia para entender

criticamente a realidade.

4.1.3 Acao

No desenvolvimento da intervencéo filosofica foram utilizadas duas aulas de
50 minutos, geminadas, que se estenderam das 10:20h as 12:00h, em novembro de
2017.

Cheguei a sala de aula antes dos estudantes. Organizei as bancas em
formato circular, tetando tornar o ambiente mais agradavel e propicio a experiéncia
filosdfica. Ao centro, deixei uma mesa, que seria utilizada posteriormente para apoiar
um jarro e uma muda de planta, chamada “Lirio da paz”, com a qual presentearia a
turma. Os estudantes notaram a presencga da flor, ainda no bird reservado aos
professores, assim como a organizacdo das cadeiras e mesas. A0S poucos,
acomodaram-se.

Havia uma crianca na sala, ainda de colo, que as vezes mamava e requeria
atencdo da méae, uma das estudantes. Sua presenga nao era estranha aos demais
estudantes e todos lidavam com naturalidade. Algumas meninas ajudavam nos
cuidados com a crianca, que nao se contentava em ficar quieta, naturalmente.

Dois ventiladores barulhentos tentavam amenizar o calor, sem sucesso. Nao

deu certo tentar desliga-los, infelizmente, pois o funcionamento das maquinas



73

forgcava os estudantes a gritarem para que fossem ouvidos por mim, assim como me
obrigava a também abrir m&o de um tom mais sereno na fala.

Me apresentei e conheci os estudantes novatos. Falei sobre a proposta de
estar ali, enfatizando que se tratava de uma experiéncia filoséfica a ser refletida para
fins de pesquisa na Universidade. Eles perguntaram se copiariam, e relatavam
cansago por terem passado as aulas anteriores copiando (se referiam as copias de
textos da lousa para o caderno). Respondi que nao e iniciei a aplicagdo do

planejamento.

Etapa 1 — Escolha das folhas: A fim de evitar o deslocamento pelos
corredores da escola, levei um saco com folhas colhidas em minha casa. Flores de
fruteiras, arbustos e até mesmo de ervas com as quais de faz cha. Eles escolheram
as folhas no saco, que passava de mao em mao, enquanto conversas isoladas sobre
as folhas eram iniciadas. Tentavam descobrir as plantas a que tinham pertencido as

folhas.

Etapa 2 — Desenho das folhas: Os estudantes receberam as folhas de papel,
em branco, entregues a cada um individualmente. Apds minha orientagdo, iniciaram
o desenho das folhas com canetas e lapis. Ndo levei para a sala lapis de cor. Foi um
momento de muita dedicagado e siléncio. A maioria se esforgcava para desenhar da
melhor forma possivel.

Esse momento favoreceu a quebra com o ritmo da turma, passaram a
partilhar uma mesma atividade, com concentragao e disposicdo ao novo que poderia

Vir.



74

Fotografia 1 — Estudantes desenham as folhas

Fonte: a autora

Etapa 3 — Destruicdo das folhas: Nessa etapa, solicitei que destruissem a
folha (aquela colhida, ndo o desenho). Quando ouviram a orientagéo, os estudantes
nao tiveram atitudes uniformes. Uns ndo queriam destruir, mas os demais
fracionaram o objeto de formas diversas.

A fim de estimular o recorte das folhas, peguei uma delas, cujo estudante
teria apenas fissurado um dos seus lados e chamei a atengdo dos demais
estudantes perguntando: “Gente, essa folha aqui esta destruida?”. Uns diziam: “sim”.
Outros diziam: “n&o”. Ali comegou a conversa sobre folhas que estavam ou nao
destruidas — uma questdo que parecia ter se interrompido no prosseguimento da

orientacdo a etapa 4, mas estava latente e retornaria em breve.

Etapa 4 — Reconstrucao das folhas: Quando todos estavam convencidos de
terem cumprido a orientagao para destruigéo das folhas (estando elas como fossem),
dei prosseguimento e pedi que, observando o desenho e tendo ele como suporte,
reconstruissem as folhas. Foi assim que passaram a disputar com o ventilador para

montar a folha da melhor forma possivel. Nao valia nota, ndo prometi nada a quem



75

conseguisse, mesmo assim, com determinagdo, mudavam de lugar e se esforgavam
para conseguir restaurar a folha que antes esforgaram-se para destruir. Uns diziam

ter conseguido, outros desistiram.

Etapa 5 — Relato do processo — Reflexao sobre a atividade: Tendo percebido
condigbes para iniciar a etapa 5, fui langcando aos poucos as perguntas planejadas.

Eram elas:
a) Quem teve mais dificuldade?
b) Quais as dificuldades?
c) Quem teve mais facilidade?

Dialogando, identificamos em grupo quem teve mais dificuldade, quem teve
mais facilidade, quem nao tentou montar as folhas. Eles iam respondendo e
apresentando os desempenhos com o objeto — aqueles que ndo geraram percepgao
do movente. Assim ja esperavamos.

Continuando a atividade, passei as demais questdes:
d) Vocés conseguiram destruir a folha?
e) Vocés conseguiram reconstruir a folha?

Ao lancar a turma a pergunta “Vocés conseguiram destruir a folha?” e
discutir com a turma se a folha foi destruida, reconstruida, ou algo novo foi criado, o
didlogo foi conduzido a um falso problema filoséfico, que rendeu muito tempo e nos
afastou do movente. Os estudantes tentavam, motivados pelas perguntas e pela
empolgacao dos colegas, descobrir se a folha era uma folha ainda, apesar da
intervengao deles, ou ndo. O que era aquilo em que havia se transformado? A
maioria dizia que as partes das folhas eram sim uma folha. Dando voz aos que
pretendiam falar, fui deixando que opinides diferentes pudessem ser colocadas.

Em pouco tempo eles perderam a referéncia das préprias folhas, referindo-
se a abstracdes, a uma esséncia imutavel da coisa folha, embora ndo colocassem

suas questdes nestes termos/vocabulario.



76

No momento da intervencdo, compreendi a euforia das falas como uma
competicdo de argumentos. Mas resgatando a experiéncia, em posterior reflexao,
pude entender que nao se tratava de um debate de ideias, apenas. O desejo de
falar, responder e se colocar era motivado pela busca da resposta certa — como se
ela existisse a priori. As vezes as falas eram cooperativas e apontavam para a
experiéncia com o objeto material, mas o pensamento metafisico sempre escapulia
para a busca de uma certeza que acreditavam estar escondida por mim. Se nao era
uma competicdo de argumentos, tampouco estavam juntos criando o novo.

Em um dado momento, quando insistiam, diante de uma folha picotada, em
dizer que aquela coisa ainda sim era uma folha, apelando a uma ideia de folha que
se sobressai a experiéncia, eu centralizei os olhares em mim, esmagando a folha ja
fracionada entre minha méaos, triturando ao maximo. Espalhei os pedagos no chao e
perguntei: “Ainda € uma folha?”.

Alguns repetiram que sim. Mas dessa vez havia mais olhares de duvida, que

apostas em respostas prontas.

Etapa 6 — Dialogo colaborativo impulsionado pela experiéncia metafisica:
Apontei para uma folha inteira e para a possivelmente destruida e perguntei,
finalmente: Qual das duas folhas define melhor a vida? Essa seria a pergunta
motivadora, conforme planejamento, para que atingissem a experiéncia metafisica e
se sentissem estimulados a dialogar filosoficamente.

Um dos meninos mais timidos da turma respondeu de imediato. Disse que
seria a folha picotada, pois nossa vida sempre teria algum problema. Alguns
opinaram sobre o0 que o estudante mencionou, mas a discussao parou de render.

A turma demonstrava desinteresse e desejo de ir embora. Poucas turmas
ainda estavam tendo aula, mesmo sendo horario escolar regular. Um estudante
pedia para sair, pois ia trabalhar.

Talvez a pergunta tenha causado algum impacto neles. O aparente cansago,
pode ter sido angustia. A pausa em suas falas, pode ter acontecido por conta do
tempo em que entraram em contato com a duragdo. Ou ndo — ndo ha como ter

certezas sobre. Discutiremos, na avaliagdo da aprendizagem, como a “Etapa 7-



77

Criacdo” nos apresentou experiéncias filosofantes intuitivas entre estudantes —

contrariando a impressao momentanea da desmotivagao filoséfica discente.
Retornando ao momento em que eu n&o visualizava na sala de aula o

impeto filosofante para o dialogo, naquele fim de turno, parti para a préxima etapa.

Se nao queriam falar, talvez pudessem escrever.

Etapa 7 — Criacdo: Combinei com os estudantes que responderiam a uma
questao, enquanto eu plantaria para eles a flor que eu havia trazido como presente
para a turma. Escrevi a pergunta na lousa e pedi que copiassem e elaborassem a
resposta no mesmo papel em que haviam desenhado a folha.

Fui ao centro da sala e pedi que me dessem as folhas mais destruidas,
assim o fizeram. Em posse delas, misturei-as a terra adubada, triturando-as ainda
mais, quando possivel. Eles perguntavam por que estava fazendo aquilo e juntos
iam me ajudando a explicar como as folhas dariam vida a planta, tornando-se
também adubo.

Seguindo a recomendagao da senhora que me vendeu a flor, perguntei aos
estudantes se teriam interesse em plantar brotos de pitangueira, nascidos préximo
ao caule do lirio. Duas meninas se interessaram. Retirei as mudas e dei a elas.

Enquanto apoiava o lirio no jarro, eles respondiam a pergunta registrada na
lousa e davam sugestdes para o lugar onde deveria ficar a flor.

Quando finalizavam a atividade escrita, entregavam as folhas de papel, ja
em tom de despedida. Eramos a ultima turma na escola e como o corredor onde
esta situada € no centro das salas de aula, torna-se perceptivel o fim do turno.
Perguntaram se podiam largar quando finalizassem os textos, eu concordei.

Antes de sair, preocuparam-se com a planta. Uma estudante questionou:
“Quem vai colocar 4gua?”. Respondi: “Vocés. E um presente”. Eles passaram a se
preocupar, entdo, com a seguranga da planta, dizendo que outros estudantes
quebrariam, ou roubariam a flor. Insisti que a planta ficaria na sala. Uma das
estudantes, orientada pela fala de varios colegas, escolheu o lugar da planta e
escreveu no jarro “1°ano A”.

Acrescento que dias depois fui a escola — a planta estava na sala de aula,

intacta e cuidada. A diretora, que nao filosofou conosco, comentou: “[...] sua planta



78

sobreviveu”. A planta ndo era minha, por isso estava viva. Enquanto ali permanecer,

marcara a presenca da filosofia no ambiente.

4.1.4 Avaliagcao da aprendizagem

Ao elaborarmos os objetivos de aprendizagem (geral e especificos),
sabiamos que nao teriamos como avaliar objetivamente a criagdo ou n&o, dos
aprendizados pelos estudantes. Mas é preciso avaliar, se desejamos contribuir com
a mediagao da criagao filosofica estudantil. Assim fizemos, desenvolvendo critérios
avaliativos que nos facilitassem perceber se os estudantes atingiram os objetivos, ou
nao.

Nosso objeto principal de avaliagao foi um registro textual solicitado aos vinte
e nove estudantes presentes, na ultima etapa da experiéncia filoséfica. Eles
escreveram a partir da seguinte provocagao: “Registre os aprendizados reflexdes,
interesses e questdes surgidos a partir da aula”.

Em alguns momentos, nesta avaliagdo, também faremos referéncia as falas
e comportamentos dos estudantes — igualmente levados em consideragao para
avaliarmos a aprendizagem.

Apresentaremos respostas escritas no formato de imagens (aquelas as quais
nos referirmos especificamente), aderindo a elas, como titulo, uma transcrigdo dos
textos.

Esclarecemos que, quando transcrevermos os textos dos estudantes,
evitaremos repetir erros de escrita que dificultariam o acesso a informacado. Nao se
trata de uma corregao, mas de trazer ao leitor a minha compreenséao do que fora dito
pelos discentes. O leitor, caso deseje, podera abrir mao da transcricao e consultar a

reproducao do texto original, a imagem.



79

4.1.4.1 Demonstrar ter invertido o trabalho habitual da inteligéncia, atingindo a vida
a partir da propria experiéncia, na elaboragdo dos discursos e problemas

filosoficos

Dos vinte e nove estudantes participantes, treze trouxeram a discussao
elementos da vida, demonstrando a possibilidade da experiéncia ter contribuido com
a intuigao filosofica.

A resposta a seguir € de uma menina. Nota-se o impacto da experiéncia
filosofica, que atravessou o objeto folha em direcdo a reflexdo sobre “0 que uma

destruicéo é capaz de fazer com o ser humano”.

Imagem 1 - Reproducido de texto elaborado pela estudante 01, onde ela
escreve: “Eu aprendi que nada pode ser reconstruido depois de uma
destruicdo, por que nao sera como antes. Isso me fez refletir bastante.
Gostaria de saber. o que uma destruicdo é capaz de fazer com o ser

humano?”

%U* w TG@A'" S
ﬁﬁﬁmﬁﬁﬁﬂ@ﬁfﬁ
MWKWMW i hﬂ,m.

Gordinie, b oo o wvme diiuniios

S Gnpary de fagi eom © 2 b

Fonte: a autora.

Também chamou minha atencao a fala de duas colegas, que sentam sempre
juntas. Sdo estudantes dedicadas e nao costumam copiar atividades uma da outra. A
reposta parecida pode revelar cooperacdo entre as duas, como se antes tivessem
falado sobre o assunto e concordado com parte da compreensdo. Sobre a

cooperacgao, sera abordada no segundo critério avaliativo.



Elas disseram, respectivamente:

Imagem 2 - Reproducdo de texto elaborado pela estudante 02, onde ela
escreve: “Por que as pessoas sentem prazer em destruir as plantas/folhas?
Qual o sentido da destruicdo? Se as pessoas sentissem nelas a destruigéo

que causam as plantas/folhas, sera que elas ainda continuariam?”

Ev
‘gﬂu Qi o ,_,q,],j:c_mﬁ i3
WO 8 L | »r}"'«_lﬁ'-_-‘"- L e Wy =
i T A ’ A ol
Ariann O th_; Dunp) ‘-{,r“r = ,]
fi Il — | | . LB
' i =r = o A al o W T
|\-_'\§.._.x. " 3 J:dfr"h'.‘.’..r':.!'-!'--_f C'i'll-_'u_.‘!-.__ N \ r‘_l L8 L |f.| ' Wiy ; = = g _.- =
] { iy Y
Ga s pironstds mlnlnnem idon o st
ey e s ~ """-\J“:‘l_‘, Wl B g :’ 1
) * . - I"I.. 7
{:.-L'l: P -C"_‘i-._'.-}. {_J:_l 1' : aart . L A=y, .

Fonte: a autora.

Imagem 3 - Reproducido de texto elaborado pela estudante 03, onde ela
escreve: “Por que as pessoas sentem prazer em destruir as folhas? Qual o
sentido disso e por que elas fazem isso? Depois que vocé destruiu uma folha
0 que sobrou dela? Porque é desgastante ver uma pessoa destruir uma

folha?”

e
a @ [(Chxa
R i T <
" ?(} Qprle r&')(,u.;c‘_:_lg_\_.lﬁu Sent QY %L O
A ~ ) <o ko0 ~ o 0, L PO
] S { ety 7 (;\\ A O YN ; e e ] Qt &
- b W w7 At /] A
Jax >
el?o
- D ' 4 . ’ ' o "\1‘ i S \:. :"-\.L".‘r\'-_\ -~ . = ‘-L
3 Q) \ addins 3
&\3.(‘.'\ ™ ’ ~ S
| el o R o
S B\Qymae ke 1 - g r
f i f\_: W N RTNT R { vy i .
1ol an’ N N e - o) e i
\ ¥ \ o A
y

Fonte: a autora.



81

Suas falas apresentam o contato mais direto com o processo de destruicao,
uma delas afirma, inclusive, o desgaste em presenciar “uma pessoa destruir uma
folha”. As questbes encaminham o filosofar para nog¢des de ética, ao abordarem o
ser humano que destréi e abrir caminho para a reflexdo sobre a alteridade e outras
inumeras possibilidades filoséficas.

Outra estudante, muito timida por sinal, atingiu as dificuldades da vida. Ela

disse:

Imagem 4 - Reproducido de texto elaborado pela estudante 04, onde ela
escreve: “Eu aprendi que nas nossas vidas tem altos e baixos e nao foi por
que tirou algo da gente que a nossa vida acabou. Temos que continuar

lutando, que a vida nos dara em dobro”.

ffu. ONTI Iy Al Cl 1o Al OyyO

Fonte: a autora.

Apresento agora, parte da resposta de uma menina, que a partir da folha
conseguiu atingir a singularidade e temporalidade da vida humana. Ela diz, inclusive,
ter aprendido com “a professora” e a “sala” - reconhecendo o processo cooperativo
que defendemos. Esse aprendizado nao foi dito durante a intervencao. Acreditamos,
portanto, que tenha sido criado por ela a partir de sua propria experiéncia filosdfica,

da qual os colegas e professora fizeram parte.



82

Imagem 5 - Reproducdo de texto elaborado pela estudante 05, onde ela
escreve: “Eu aprendi com a professora e a sala que uma folha que
desenhamos e a verdadeira, tipo a folha verdadeira, tem a sua boniteza, sua
personalidade, igual os seres humanos. Como uma planta (ou folha) morrem,
nds seres humanos também morremos. E tipo, desenhamos destruimos a
folha e depois tentamos reconstruir. E a pergunta foi: “ela picada ou destruida,
continua sendo uma folha?”. Sim, continua sendo uma folha. Por mais que ela
tenha sido maltratada ou outro tipo de coisa, ela ainda tem a sua importancia.
[...] Ela sé ela nao esta inteira como ela era antes, mas continua sendo uma

folha. E essa aula foi bem interessante aprender refletir isso.”

s L b ¥ k- 1 11 _1 ; I,._.l :‘- - I i'!--l '.....
{ oy S I - -~ %
ety [ il Yy L I:u.:,I l-"l '\_J Ly 4 - V¥l 5 el i | Ny 3
i — T URV O acle| e
e s T |
Lvize & Fone AL NS ST o
i . = e - -
- TSR W TR
L o M Tl i .
lr:"'l'_*."“ WA 3-}{_ 200 L o ) ~ ]
1 1 I
2 v U p wilasata | 1 '
= ce = e g Lend $) \II 11"'! ?'\] Ve :".
[y g ! 2 i
iTR) r'\: -1-.] = |:_.' Y o - LY [ e - T t"":"\ "JII" - i ’ 2
- SEIN R W R LOTVE) o L ﬂl"/'-- 1KY £ vy LA B I-,-ﬁ I: r £} =
L !
& I
{ .| T =~ T : Nezoo ke | B - A ¥ o TR W [P T
o « LN NA0% AeSTILULWIRS @ Leln g O
E = _L'“\ e L
. -~ 1 - -
M TR an S T v A . C 3
L Ly
; %
2i1eac xR : P S = o
A B By o , IS ALy ¢ oAl Y &)
Fs L]
L A iy LL P A h v | | |
L ll\_flr\‘ﬁl"ﬂ Q ¥ ! R I y
IS Gy . 2 v s FRAT A
\ L_|| ] 1 X ¢ f 1 % \:“. rh }
¥
Fay .'u.l
[ L 5, L
- A LY 1) s
Yy [0y b e i : ; h '
R M ] TR E . .
i | ! | .‘EI. N T 20 TR £ i ) ¥ 3 | | T B
¥
ol 5 = T W, & W 3 % - A S : 8 i
: i |
i i
= = 1% b . 3 - = ~ 5 ~
[plne, © €32¢ TLUIL 01 Dev? 1mTeveSSan e Lpre
1
N . o 55'@ .
"'\.. A 1

Fonte: a autora.



83

Os demais estudantes destacaram que “depois que algumas coisas s&o
destruidas, nem sempre é possivel consertar’, ou que “destruir € bem facil, mas
reconstruir € bem dificil”. Essas foram as repostas mais comuns. Uma estudante
chegou a comparar a folha seca e quebradigca com a vida. Lembraram ainda de uma
reflexdo ocorrida durante o debate: “se a destruicido faz parte, ou ndo, da vida”.
Houve ainda um relato sobre um aprendizado atitudinal, de uma menina que diz ter
prendido a amar mais a natureza.

Seguiremos apresentando os discursos dos estudantes que néo
demonstraram aproximagao da vida na elaboracédo dos textos e problemas. Dividirei
as respostas em quatro grupos: o dos que ndo responderam a atividade; o que n&o
ultrapassou o objeto folha nas respostas; o que enfatizou as duvidas surgidas, ou
falsos problemas; o que percebeu a falsidade da questdo sobre a destruicdo da
folha.

O primeiro grupo, formado por cinco estudantes, ndo respondeu a atividade.
Eles entregaram apenas as folhas desenhadas e a pergunta copiada. Pelo menos
trés deles foram participativos durante a intervengdo, se posicionando,
questionando, desenhando e reconstruindo a folha. Apenas nao responderam.

O segundo grupo respondeu, mas n&o ultrapassou o objeto folha nas suas
respostas. O formamos com trés estudantes. Um disse que aprendeu bastante sobre
folhas, o outro relata ter aprendido que, quando se destréi uma planta, ndo se
consegue recupera-la, a terceira revelou atencdo a atividade e concentragdo nas
etapas “1 — Escolha das folhas” e “2 — Desenho das folhas”. Entretanto, nao
demonstrou, no texto, a relacdo dessa experiéncia com o movente. Ela escreveu da

seguinte forma:



84

Imagem 6 - Reproducido de texto elaborado pela estudante 06, onde ela
escreve: “Eu aprendi que as folhas, quando é toda picada, ndo se parece mais
com uma folha inteira. Também aprendi a ver os detalhes das folhas. Tem

algumas verdes e umas amarelas, que ja estdo velhinhas.”

Fonte: a autora.

Sigamos para o quarto grupo, que destacou as duvidas e questdes surgidas
durante a aula, duvidas estas que nao foram criadas, nem surgidas a partir do
contato com a vida. Trata-se da discussao se a folha seria destruida com o
fracionamento empregado pelos estudantes, ou ndo. Uma estudante registrou as
etapas realizadas, destacando a duvida que desafiou a turma e a auséncia de uma

resposta:

Imagem 7 - Reprodugido de texto elaborado pela estudante 07, onde ela
escreve: “Ficamos na duvida entre se era folha ou nao, a partir do momento
em que ela estava destruida. Essa pergunta deixou todos na duvida e eu

ainda nao sei a resposta”.

SO ('J?”f £ L
| \

A G

Fonte: a autora.



85

O texto a seguir é de uma menina que tentou saber minha opinido, ou a
resposta certa ao desafio que insistiam em resolver — no que diz respeito a possivel
destruicdo da folha. Tendo visto condicdo para dialogar comigo de forma mais
particular, ela relatou ter estudado sobre a felicidade com outra professora de
filosofia e me pediu uma resposta a pergunta: “O que é felicidade?”. Respondi que
nao sabia a resposta certa, mas perdi a oportunidade de perguntar se ela ja teria
experimentado a felicidade. Na minha resposta, destaquei a existéncia de uma
multiplicidade de ideias sobre a felicidade na historia da filosofia e a possibilidade de,
ela mesma, criar uma resposta.

Quanto a atividade proposta, ela respondeu:

Imagem 8 - Reproducido de texto elaborado pela estudante 08, onde ela
escreve: “Sera que uma folha, depois de destruida, continua sendo uma
folha? Essa foi a pergunta mais abordada na aula, e € uma pergunta que eu

ainda nao sei a resposta”.

Fonte: a autora.

No total, seis estudantes enfatizaram esta dulvida, a curiosidade ou a
auséncia de uma resposta. Entre as questdes colocadas, cito: “Depois de destruida,
ela ainda é uma folha?”; “Quando uma folha é destruida, ela ainda continua sendo
uma folha?”

Finalizo o grupo, com a resposta de uma estudante, que experimentou o

espirito inquieto:



86

Imagem 9 - Reproducido de texto elaborado pela estudante 09, onde ela
escreve: “Uma experiéncia muito interessante, pois fez ter muitas

curiosidades, querer procurar mais sobre, e isso faz com que tenha mais e

mais perguntas.’

Fonte: a autora.

Por fim, chego ao ultimo grupo, uma dupla, e destaco a resposta de uma
estudante que se posicionou durante a intervencgao filosoéfica, e que nao se deixou
envolver pelo falso problema filosoéfico. Para ela foi mais simples perceber que os

fragmentos de folha ndo séo a folha, embora sejam fragmentos dela. Ela escreveu:



87

Imagem 10 - Reproducédo de texto elaborado pela estudante 10, onde ela
escreve: “Reflexdo sobre algo que foi destruido. Se o que foi destruido
continua sendo o que era, ou ndo. Se a folha deixa de ser folha, se ela for
destruida. Na minha opinido, ela nao continua sendo folha se for destruida.
Todas as suas caracteristicas foram embora. Se cortarmos um brago do nosso
corpo, o brago n&o é o corpo, o bragco € um membro. A folha destruida ndo é

uma folha, sdo fragmentos de algo que um dia foi folha”.

i

Y f 0 N ole "",..G'\,? L_.:Q.CJL-'C_: & &
el 4 e 0 5 W ean e ol AT R/
\in ™~ j\j' ).{_,(_.l_ \_:)/:)\:JU JVC (,-.___ fl'jh AL
P k» i :
i i g A O [ B
\ - 4 1 .~ ) - d = a T\L‘*-"-" '] -
N deplusd A0 conMawol M
—~ TEVRR VA Mg
2 ] | / U'p";
fo b=t ({-L}V s

P 1 [ A
3 ol b ~ ‘).
et =)

o i Gl YU v
. l‘.l' L v Rt e X
¥ : - | ) v '
R, A Lvﬁ et
i npason e (e T = =i !
v e GO
OADL BGII W e
" e ) A : i
oL . \\.,J r'l\(:'_{.:"/'i L-h\",} 2k et lﬁ"‘k.r-—k I‘;"‘"
\\_\F"\.\_X_L_ L 1 Sl ; eat k (:,‘_-i-n\ r\l’\l'\ \.‘I}’A} J""\“\ |
y e | S i ke
r\_ A CL YN Q T S : _ s e - TR\ 2 e
'k_, i i O \;\\_“,:,.,I_c-"-‘_(;_;; FPEL . >
b o O T T oles buaract
JOA2 = f \lJ‘;.)‘«"’A*Q“- Qv
: o et {
g At AN kAQ o 3 i
iy oy o i . '\'l'i ) e
i K -l O i TV W
il oz et || RaliER, OGS 1
TN 2 Py o s u

T T o
aae  Jop O W g

ol N \
Fonte: a autora.

Um estudante, que chamamos de “estudante 11", elogiou a resposta da

“‘estudante 10”, explicando que concordava com sua fala.



88

4.1.4.2 Demonstrar atitude cooperativa, ndo competitiva, nos dialogos em sala de

aula e nas demais expressées discursivas

Percebemos que durante os didlogos em sala muitos estudantes
demonstraram interesse em descobrir uma resposta para a questao da folha ter sido
ou nao destruida. Mas n&o havia ali uma argumentagdo no sentido de enfrentar o
problema com justificativas que fossem mais ou menos interessantes que a dos
colegas. Geralmente se reportavam a mim, como seu eu detivesse a resposta e
pudesse validar ou corrigir suas falas. Eles queriam acertar a solugéo do problema e
nao disputar argumentos, de qualquer forma, exploravam um jogo de palavras que
nao pude evitar — embora tenha tentado direciona-los a experiéncia com a duracéo.
Outras poucas falas, mais auténticas e de maior contato com o movente e com o
que ha de espiritualidade nas coisas, traziam elementos da vida.

Supomos que as falas sobre a vida, trazidas a discussdo por alguns
estudantes, foram capazes de contagiar outros a avancgar dali para outras questdes
filosoficas, registradas nos textos recebidos.

A experiéncia de cooperagao foi percebida: no discurso das estudantes 2 e
3, que pareceram ter compartilhado ideias; no texto da estudante 5, que disse ter
aprendido com a professora e a sala; e, nas palavras do estudante 11, que elogiou a
resposta de sua colega, com ela concordando ao apontar a experiéncia com a folha.

Ou seja, houve atitude colaborativa e ndo competitiva nos discursos, mas
nao o tempo todo e ndo somente falas colaborativas. Nos pareceu um inicio

favoravel ao desenvolvimento de outras atividades analogas.

4.1.4.3 Demonstrar ter reconhecido a filosofia no cotidiano e a sua importancia para

entender criticamente a realidade

Como previamos, a intervengao contribuiu com a aprendizagem prevista nos
Parédmetros Curriculares do Estado de Pernambuco (PERNAMBUCO, 2013),

selecionados por nés para somarem-se aos objetivos especificos da intervencao.



89

Assim entendemos, pelo fato de boa parte dos estudantes filosofaram sobre
a vida, criando filosofias a partir da duracdo. O fizeram por nao aplicar conceitos as
coisas. Construir sentidos virando as costas para o senso comum ao confiar no
contato direto com a duragdo, para nos, € entender criticamente a realidade e

também é reconhecer a filosofia no cotidiano.

4.2 DISCUSSAO

Nesta subsecao discutiremos se iniciamos os estudantes no método
filosofico intuitivo bergsoniano — o objetivo geral desta pesquisa. A avaliagdo da
aprendizagem ja antecipou nossas impressdes acerca das experiéncias discentes,
esclarecemos, portanto, que avangaremos situando a filosofia de Bergson, bem
como sua adequacao para a intervengao relatada.

Os resultados do processo avaliativo nos fazem considerar que nem tudo o
que fora intuido foi dito. Nem todos que intuiram quiseram dizer. Nem todos intuiram.
Nem tudo dito, foi intuido. Por fim, nunca conheceremos a intuigdo que possam ter
atingido.

Acreditamos, ainda assim, que pudemos nos aproximar do fundo da
experiéncia filosofica dos que a traduziram em discurso e tendemos a concluir que
alguns estudantes intuiram a vida filosoficamente por meio do contato com o
movente, experimentando o método intuitivo filoséfico bergsoniano. Pois, quando os
estudantes falaram sobre sentidos da vida e do ser humano de forma auténtica,
todos sem respaldos conceituais, o fizeram, acreditamos, por terem traduzido as
suas experiéncias com a realidade concreta, rejeitando o conhecimento pronto e a
comodidade.

Nao nos interessa aqui, discutir a quantidade da produgcdo discente. A
experiéncia filoséfica que propomos € qualitativa e ndo quantitativa. Queriamos que
os estudantes “revivificassem” a capacidade de perceber, e sabemos que, em certa
medida, atingiram esse objetivo.

Se a experiéncia reconduziu o espirito para a duracao real, para a vida
intuitiva, isso para nés é experiéncia filoséfica. E a metafisica do mundo no qual

vivemos, que vira as costas para o pensamento usual, aquele que parte da



90

imobilidade para preparar nossa agao sobre as coisas. Uma filosofia simples, que
ilumina a realidade.

E esse contato direto com o movente € prenhe de revelagdes. Por isso a
aula, sendo cronologicamente finita, nao é suficiente para a elaboracéo discursiva
que desce do contato com o movente. A experiéncia filoséfica escolar, com seus
limites, apenas contribui com o contato e com “eld”.

A intuicdo, que nao dura, por se dar em um so golpe, indivisivel e simples,
requer tempo e paciéncia, um constante retorno a imagem, para que aos poucos
converta-se em linguagem e problema filoséficos.

Em relacdo a criagdo de problemas filoséficos, nos surpreenderam os
estudantes que apresentaram questdes filosoficas relacionadas a vida. Mas,
aprendemos com Bergson, “os verdadeiros grandes problemas s6 sao postos
quando estao resolvidos” (INT2) (BERGSON, 2006, p. 55). Neste caso, entendemos
que os verdadeiros problemas ndo apenas resultam da imagem descida da intuigéo,
mas se constroem como simbolos nos ziguezagues entre o contato com esta
imagem e a tentativa de dizer o que fora atingido.

Nao esperavamos, portanto, que a criacdo e resolucdo dos problemas
ocorressem na primeira aula de aprendizado do método. Pelo contrario, estamos
satisfeitos com as questdes sobre 0 que ha de espiritual na vida, apresentadas pelos
estudantes. Trata-se de uma primeira experiéncia, com potencial para o
desenvolvimento filoséfico, desde que aprendido o método pelo qual retornamos a
intuicdo. Com o tempo, a iniciagdo ao método pode proporcionar o aprendizado das
maneiras pelas quais os problemas sdo desenvolvidos. Trata-se de uma
competéncia que se aprende experimentando, filosofando em contato com a vida.

Apesar destes, outros estudantes ndo se aproximaram da criagcao de
problemas filosoficos, ou se apropriaram de uma falsa questdo, por acha-la
intrigante. Podem ter preferido repetir a indagacéo pronta, por quererem acertar e
nao confiarem em suas proprias intuicdbes. Ou, podem ter sido seduzidos pela
auséncia de resposta.

Conforme Henri Bergson (2006, p. 183-234) (IM), tendemos a considerar

mais clara a ideia que nos serve e ainda, a conhecer a realidade de forma pratica,



91

aplicando conceitos as coisas. Assim os estudantes fizeram quando prolongaram
suas falas sobre a folha ter sido, ou ndo, destruida.

A tendéncia a fixidez efetivou-se de tal forma, que mesmo vendo o
fracionamento da folha, os estudantes insistiam que os pedagos de folha eram folha.
Conduziam a si préprios as questbes da imobilidade, buscando apoios firmes e
concepgdes estaveis. Falavam da realidade experimentada como se estivessem
acima do tempo, fora daquilo que nossos sentidos e nossa consciéncia percebem.

Insistir que o pedago de uma folha é ainda uma folha corresponde a uma
construcdo hipotética, que pretende negar o vivido e substituir a experiéncia por um
extrato fixado, ressequido e esvaziado.

Estabeleceram-se, por um bom tempo, no desconhecimento da novidade
radical, dedicados a resolver problemas metafisicos mal postos. Preferiam conceber,
em vez de perceber a mudanga ocorrida e os atributos positivos do tempo.
Buscavam a abstracéo e a inércia.

Nao estavam de todo errados, pois havia algo da folha em suas partes.
Entretanto, apesar de terem sido capazes de negar a destruigdo, nao perceberam a
transformacédo. O pedago de uma folha é algo novo.

Percebemos que este trabalho de analise, para o qual dedicaram-se, avanca
com facilidade se dermos abertura. Através dele os estudantes buscaram exprimir a
coisa em fungao daquilo que ela nao era, identificando o que a coisa percebida tinha
em comum com outras, mas nao o que |Ihe era proprio e constituia sua esséncia.

Como o raciocinio de ideias abstratas prevalece no ambiente de
aprendizagem em que experimentamos filosofar, foi exigida de mim uma atitude
filosofica intuitiva, capaz de criar condicées para que os estudantes retornassem ao
concreto e também intuissem. A minha decisdo de fracionar ainda mais as folhas e
espalha-las na sala, resultou de uma intuicdo desta natureza.

Ao intuir a negagao do caminho que seguiam, tentei redirecionar as mentes,
e sei que ao verem as folhas tornarem-se quase pod, algo mudou. Se néo
conseguiam dizer o que era 0 novo, ao menos duvidavam que ainda era 0 mesmo:
uma folha. Os que insistiam em determinar o novo como folha, ndo transportaram

essas certezas para seus textos, nos quais registraram parte do aprendizado.



92

Além disso, antes e durante o registro de suas ideias, os estudantes me
observavam pegar as folhas que mais sofreram a tentativa de destruicdo e utiliza-las
para misturar a terra com a qual mudei a planta para o jarro (o presente que trouxe
para a turma). Terra adubada, pedacgos de folhas e planta agora misturavam-se no
no centro da sala sob os olhares dos filosofantes.

Talvez por isso, ao escreverem, nos apresentaram novas formas de pensar e
nao reproduziram as tendéncias deste dialogo: ndo tentaram partir de um conceito
fixo para surpreender o movente; ndo defenderam a instantaneidade. Se restou a
reproducdo das questdes falsas, ao menos nao repetiram as certezas da imobilidade
em seus textos. E muitos, contrariando a impressido que tive em relagdo a
disposicdo discente para filosofar durante a intervengdo, demonstraram ter se
aproximado da duragdo em seus discursos escritos.

Acreditamos ter conseguido, portanto, contribuir com o aprendizado da
inversao do trabalho habitual da inteligéncia, mediando a experiéncia para que nao
seguissem a tendéncia a fixidez e a aplicagao de conceitos prontos a vida.

Esperavamos que essa inversdo fosse refletida no dialogo filosofico,
pensado para um momento especifico da aula (embora soubéssemos da auséncia
de condicdes para escutar a todos e aprofundar a discussao, e, da dificuldade para
traduzir intuicbes em falas). Nao ocorreu como planejavamos.

Este dialogo, para nds, seria motivado por uma pergunta, que no
planejamento original, desenvolvido pelo Eureka, seria: “O que na vida é reversivel e
0 que é irreversivel?”. Mas, diante da possibilidade de experimentar, resolvi
perguntar algo diferente, uma questdo mais préxima da vida, que néo desse abertura
as discussodes sobre a materialidade.

Pensei que a metafisica seria diretamente atingida, caso perguntasse aos
estudantes: “Qual das duas folhas define melhor a vida?”. Pensei ainda que os
estudantes perceberiam facilmente a resposta desta pergunta. Afinal, nenhuma das
duas folhas representa a vida, nem a inteira, nem a fracionada, pois a vida nao é
imoével, a vida € movente. Mas nao foi 0 que aconteceu e a pergunta nao originou
debates mais profundos sobre a duracgao.

A minha pergunta ndo era falsa apenas pela resposta ndo ser uma folha ou

outra, ela era falsa por prever uma resposta: a identificagdo da inconsisténcia da



93

pergunta. Eu, obviamente, ndo identifiquei essa falsidade antecipadamente. Foi
durante a experiéncia, quando lancei a questdo para a turma, que percebi sua
irrelevancia. Nao apenas pelo comportamento dos estudantes, mas como filésofa.
Algo me dizia que aquele caminho estava errado. A intuicdo nos faz negar — e eu
entendi que aquele caminho ndo atingiria o movente. Por isso, enquanto os
estudantes se posicionavam, eu sabia que estavamos errados, que estavamos nos
desviando da vida.

A pergunta original, desenvolvida pelo Eureka, me parece ainda a mais
adequada, pois ndo requer a abstracao, pelo contrario, estimula o contato direto com
a vida. Percebo, ainda, que ndo €& a oposicdo sobre o que € ‘“reversivel” ou
“irreversivel” que a torna potencializadora. A pergunta sobre os opostos (reversivel e
irreversivel) também guarda falsidade, afinal, o que é espiritual ndo é reversivel, é
sempre irreversivel (embora preserve o passado que se consubstancia com o
presente).

O potencial da pergunta esta na capacidade de transportar nosso espirito ao
movimento pelo qual se intui o que é espiritual e metafisico. Ela proporciona que
espirito se instale na realidade movel. Provoca o impeto, ao langar os estudantes da
sua duracdo a realidade. Nao se trata de uma metafora. O trabalho com as folhas é
a imagem do movente, tudo esta ali. A mediagdo docente visa facilitar que o espirito
seja transportando ao que ha de espiritual na realidade, e a pergunta motivadora nos
parece adequada a esse proposito.

Talvez a pergunta possa ser: “O que na vida é irreversivel?”, e o momento
mais adequado para langa-la a turma seja aquele em que ndo conseguiram montar
as folhas partidas. Mas nao temos experiéncia dessa possibilidade para
compararmos, nem sabemos se nos casos de experiéncia metafisica cabe
comparacao.

Esta claro para nds, que a pergunta deve acontecer apds mediagbes que
proporcionem o contato entre o estudante e o seu eu que dura. E o trabalho manual
com as folhas, assim como o ato de desenhar, contribuem com esse propdsito,
proporcionando a eles um tempo de siléncio e concentragcdo, por meio do qual
podem olhar com maior atengao as coisas e eles mesmos que operam O Processo.

Depois de experimentar a tentativa de destruicdo e reconstrugdo, de ver o que €



94

espiritual na matéria, finalmente, podem avancgar para atingir o que segue aquele
mesmo movimento — a duracdo. Ver, finalmente, o que na vida é irreversivel (a
pergunta que nao fizemos) e ndo, qual das folhas representa melhor a vida
(pergunta que langa o olhar mais para a folha, que para a vida).

Queriamos que os estudantes se aproximassem do que Bergson chamou
de movente, duracéo, tempo — tudo estava ali, naquilo que era espiritual durante o
processo de transformacgéo da folha. Chamariamos esse momento de meditagao, se
nao precisassemos discutir um novo conceito.

Nos anima o fato de, mesmo envolvidos com falsas questdes, mesmo eu
tendo escolhido uma pergunta motivadora irrelevante, os estudantes terem negado a
imobilidade ao escreverem. Em suas respostas n&o impuseram a regra ao irregular —
nenhum deles. Entre os que responderam, a maior parte trouxe elementos da vida e
demonstrou o contato com a realidade a partir da experiéncia filoséfica.

A escrita nos pareceu fundamental ao aprendizado da cooperacgao, ja que a
criacdo de uma filosofia progressista, passa pela capacidade de expressar-se
filosoficamente tendo em vista atingir a vida de forma colaborativa, junto aos que
produzem o saber filosofico.

Nao percebi a cooperagao filoséfica no didlogo, pelos motivos que ja
mencionamos — relacionados ao fato da pergunta motivadora n&o ter animado uma
discussdo metafisica. Por isso, entre as atitudes que favoreceram a construgao de
uma filosofia progressista, se destacou o registro escrito. A escrita, assim como os
momentos das falas nos dialogos, da voz aos estudantes, proporcionando que se
expressam e tentem fazer-se compreendidos.

Em outras experiéncias esse registro filosofico podera ser levado a
comunidade escolar em forma de “posts”, “podcasts”, cartazes, livros e outros
instrumentos de socializagdo da producéo filosofica que impulsionem a discussao
originada da vida.

Além disso, o texto escrito pelos estudantes foi indispensavel para a
compreensao da intervencdo. Na sua leitura pude perceber a poténcia da atividade
realizada.

Por fim, ressaltamos que a intervencéo filoséfica relatada demonstrou como

as aulas de filosofia podem contribuir com a aproximagao dos estudantes daquilo



95

que ha de espiritual na vida, a partir da iniciagdo ao método intuitivo bergsoniano.
Os resultados atestam a possibilidade de uma experiéncia metafisica do mundo em
que vivemos, impulsionada por intervengdes filosoficas nos ambientes de

aprendizagem, que invertam a diregao habitual do trabalho do pensamento.



96

5 CONSIDERAGOES FINAIS

Iniciar, para nos, é aplicar meios tendo em vista a construcdo de
aprendizados. E embora reconhegamos que nem todos os estudantes tenham se
aproximado dos objetivos pretendidos, muitos demonstraram ter se aproximado
daquilo que ha de espiritual na vida, motivo pelo qual, concluimos, alguns
estudantes foram iniciados no método filosofico intuitivo bergsoniano.

Em relacdo aos objetivos especificos desta pesquisa, concluimos: |. O
método filosdfico intuitivo bergsoniano é fundamentado em nove principios e
defende a possibilidade de atingirmos precisamente a realidade, desde que
invertamos a dire¢ao habitual do trabalho do pensamento, para irmos da experiéncia
metafisica a criacdo de conceitos, em vez de aplicarmos conceitos rigidos a vida; Il.
Criamos seis formas para mediar a iniciacdo dos estudantes de ensino médio ao
meétodo filoséfico intuitivo bergsoniano, relacionando-as as suas devidas
contribuigdes ao aprendizado filosdéfico; IV: A experiéncia filoséfica demonstrou que
alguns estudantes foram iniciados no método filosdéfico intuitivo bergsoniano
considerando que se aproximaram daquilo que ha de espiritual na vida, invertendo a
direcéo habitual do trabalho do pensamento.

A experiéncia relatada nos faz acreditar na possibilidade dos filésofos
professores, ao aceitarem que intuir € humano e possivel a todos, mediarem as
condicbes para um retorno a percepgao, que substitua o abstrato (conceitos) pelo
real, a fim de que estudantes ndo deduzam um conhecimento de outro, mas criem
novos problemas e novas filosofias por meio da experiéncia com o movente, que
resultara da recondugao do espirito a intuicdo. Mediagdo esta que nao se da em
uma unica intervengao, mas pode atravessar o aprendizado escolar, somando-se a
outras formas de experimentar a filosofia.

Os estudantes estdo cansados de copiar e rearrumar o que ja fora dito. E
urgente criar e valorizar as experiéncias com a vida, em vez de nos mantermos no
ensino de filosofia que experimenta conceitos.

Como estudos futuros, sugiro o estudo da literatura infantil como meio para
que estudantes da educacdo infantil experimentem o método filosdfico intuitivo

bergsoniano.



97

REFERENCIAS

ARAUJO, Tatiana Cristina dos Santos de Aratjo. Contribuicdes da intuigao
bergsoniana para o campo educacional: o caso das convic¢des pedagogicas.
Revista Ideagao, [s. /], v. 1, n. 37, p. 154-168, jan./jun. 2018. Disponivel em:
http://periodicos.uefs.br/index.php/revistaideacao/article/view/3524.Acesso em: 27
jul. 2018.

BERGSON, Henri. O pensamento e o movente: ensaios e conferéncias. Sao Paulo:
Martins Fontes, 2006.

COELHO, Jonas Gongalves. Bergson: intuicdo e método intuitivo.
Trans/Form/Agao, Sao Paulo, v. 21/22, p. 151-164, 1998-1999.

COELHO, Jonas Gongalves. Consciéncia e matéria: o dualismo de Bérgson. Sao
Paulo: Ed. da UNESP; S&o Paulo: Cultura Académica, 2010. Disponivel em:
http://books.scielo.org/id/5zms8. Acesso em: 4 jul. 2018.

DELEUZE, Guilles. Bergsonismo. S&o Paulo: Ed. 34, 1999.

GUSMAO, Luka de Carvalho. Contribuicdes da filosofia de Henri Bergson para a
educacéao. Revista Sul-americana de Filosofia e Educacao, [Brasilia, DF], n. 25, p.
134-152, nov. 2015.

PERNAMBUCO. Governo. Secretaria de Educacado. Parametros curriculares de
filosofia e de sociologia: ensino médio. Recife: Secretaria de Educacao: Undime,
2013. (Colecao Parametros para a Educagao Basica do Estado de Pernambuco).
Acesso em: 20 nov. 2018. Disponivel em:
http://www.educacao.pe.gov.br/portal/upload/galeria/4171/fil_soc_parametros_em201
3.pdf.

PERNAMBUCO. Governo. Secretaria de Educacao e Esportes. Contetudos de
filosofia por bimestre para o ensino médio: com base nos parametros curriculares
do estado de Pernambuco. Recife: Secretaria de Educacao e Esportes de
Pernambuco, 2015. Disponivel em:
http://www.educacao.pe.gov.br/portal/upload/galeria/7801/Conteudos_de_Filosofia E
M.pdf. Acesso em: 20 nov. 2018.

PINTO, Tarcisio Jorge Santos. O método da intuicao em Bergson e a sua
dimensao ética e pedagdgica. Orientador: Franklin Leopoldo e Silva. 2005. 196 p.
Tese (Doutorado em Filosofia) — Universidade de Sédo Paulo, Faculdade de Filosofia,
Letras e Ciéncias Humanas, Departamento de Filosofia. Disponivel em:
http://filosofia.fflch.usp.br/sites/filosofia.fflch.usp.br/files/posgraduacao/defesas/2005
docs/2005.doc.Tarcisio_Jorge Santos Pinto.pdf. Acesso em: 8 jul. 2018.

RIQUIER, Camille. A superagao intuitiva da metafisica: o kantismo de Bergson.
Tradugao de Débora Cristina Morato Pinto. Trans/Form/Agao, Marilia, v. 40, n. 2, p.


http://www.educacao.pe.gov.br/portal/upload/galeria/4171/fil_soc_parametros_em2013.pdf
http://www.educacao.pe.gov.br/portal/upload/galeria/4171/fil_soc_parametros_em2013.pdf
http://www.educacao.pe.gov.br/portal/upload/galeria/7801/Conteudos_de_Filosofia_EM.pdf
http://www.educacao.pe.gov.br/portal/upload/galeria/7801/Conteudos_de_Filosofia_EM.pdf

98

217-242, abr./jun. 2017. Disponivel em: http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0101-
31732017000200217&script=sci_abstract&ting=pt. Acesso em: 10 ago. 2018.

TORREAO, Rita Célia Magalhées. Nas asas da borboleta: filosofia de Bergson e
educacéo. Orientadora: Mary de Andrade Arapiraca. 2010. 278 f. Tese (Doutorado
em Educagao) — Universidade Federal da Bahia, Faculdade de Educacgao, Salvador,
BA. Disponivel em: https://repositorio.ufba.br/ri/handle/ri/11803. Acesso em: 26 jul.
2018.

TREVISAN, Rubens Murillio. Bergson e a educagao. Piracicaba: Ed. Unimep, 1995.

ZEPPINI, Paola Sanfelice. Por uma educacao liberadora: aliangas conceituais
entre Deleuze e Bergson. Orientador: Silvio Gallo. 2017. 142 f. Tese (Doutorado em
Educacao) — Universidade Estadual de Campinas, Faculdade de Educacgéo,
Campinas, SP. Disponivel em:
http://repositorio.unicamp.br/jspui/handle/REPOSIP/322777. Acesso em: 7 jul. 2018.


http://repositorio.unicamp.br/jspui/handle/REPOSIP/322777

99

APENDICE A - PLANEJAMENTO:
DAS FOLHAS SECAS A PLANTA QUE SO PEDE PARA CRESCER

Universidade Federal de Pernambuco

Mestrado Profissional no Ensino de Filosofia — PROF-FILO UFPE
Pesquisadora e professora: Maria Alice Corréa de Araujo

Turma: 2017/2019

Este planejamento é uma adaptagdo. O
original, ao qual refere-se, foi criado pelo
Eureka: Grupo de Pesquisa Heureka:
Meios Heuristicos, Filosofia e Direitos

Humanos

Intervencao filosoéfica

Aulaslell

Titulo: Das folhas secas a planta que s6 pede para crescer
Escola: [Informagéo suprimida]
Turma: 1° ano

Participantes: 29 estudantes e 1 professora

Conteudos de referéncia:
e Filésofo — periodo histérico da filosofia:
Henri Bergson — Método Filosofico — Filosofia moderna.
¢ Tematica da filosofia:
Pensamento filoséfico; Experiéncia filosofica; Intuicao filosofica
e Conceitos:

Criacao; Movente; Vida; Tempo

Periodo de Execugéo: 2 aulas de 50 minutos



100

Objetivo geral:
Espera-se que o estudante:
Intua a vida filosoficamente por meio do contato com o movente, ao experimentar o

método intuitivo filoséfico bergsoniano.

Objetivos especificos:

Espera-se que o estudante:

e Inverta a diregdo habitual do trabalho do pensamento, esforcando-se
racionalmente contra a tendéncia de assimilar conhecimentos rigidos e de
aplicar-lhes as coisas para satisfazer interesses;

e Revivifique a capacidade de perceber o movente, atingindo as coisas a partir
da propria experiéncia;

e Crie problemas filoséficos, elaborando-os discursivamente por meio dos
ziguezagues entre a expressao conceitual e o retorno a imagem;

e Coopere com a criagdo de uma filosofia progressista, expressando-se
filosoficamente tendo em vista atingir a vida de forma colaborativa, junto aos

que produzem o saber filosofico.

Objetivos especificos selecionados dos Parametros para a Educagao Basica do
Estado de Pernambuco - 2013:

O estudante deve:

e EA1 — Reconhecer a Filosofia no cotidiano. (Nucleo conceitual e tematico:
Linguagem Filoséfica);
e EA2 - Compreender a importancia da Filosofia para entender criticamente a

realidade. (Nucleo conceitual e tematico: Linguagem Filosofica);



101

Desenvolvimento:

Etapa 1 — Escolha das folhas: Os estudantes podem ser levados até uma arvore,
onde cada um deles ira escolher uma folha para a realizagdo da atividade. A quebra
com a rotina da sala de aula podera sugerir o novo, um encontro diferenciado, o
inusitado. Nesse momento a docente podera propor reflexdes, caso os estudantes
optem pelas folhas das arvores, ao invés daquelas caidas no chdo. Caso nédo haja
possibilidade, podera levar as folhas para a sala de aula — la os estudantes
realizardo a escolha das folhas. A Professora também pode solicitar, anteriormente,
que os estudantes tragam folhas para a aula.

Etapa 2 — Desenho das folhas: Orientar os estudantes para que desenhem as

folhnas em uma folha de papel.

Etapa 3 — Destruicao das folhas: Orientar os estudantes para que tentem destruir

as folhas.

Etapa 4 — Reconstrucao das folhas: Orientar os estudantes para que montem as

folhas conforme o desenho.

Etapa 5 — Relato do processo — Reflexao sobre a atividade: Iniciar com perguntas
motivadoras como: Quem teve mais dificuldade? Quais as dificuldades? Quem teve
mais facilidade? Vocés conseguiram destruir a folha? Vocés conseguiram reconstruir
a folha? Mediar o debate a fim de discutir se a folha foi destruida, reconstruida, ou
algo novo foi criado. Orientar os estudantes a voltarem a experiéncia e a
cooperagao, caso prossigam em um debate competitivo baseado em jogos de

linguagem, redirecionando seus pensamentos ao movente.

Etapa 6 — Dialogo colaborativo impulsionado pela experiéncia metafisica:
Motivar debate sugerindo a seguinte questdo: Qual das duas folhas define melhor a

vida? Mediar o debate propondo o retorno ao movente e aos objeto estudado: a vida.



102

Etapa 7 — Criagao: Estudantes selecionam as folhas mais picotadas (afinal, ndo
foram destruidas) e a docente (ou um dos estudantes) mistura os pedacgos de folha a
terra em um jarro, pedindo que, enquanto estiver sendo realizada a muda da planta
para o jarro, eles escrevam, em grupo, uma sintese dos aprendizados, reflexdes,
interesses e questdes surgidos a partir da aula. Também pode-se enterrar as folhas
e plantar uma muda no local. Ou, misturar as folhas a terra para plantagdo em outra
aula, caso nado dé tempo. Para orientar estudantes, a pergunta pode ser registrada

na lousa: “Das folhas secas Das folhas secas a planta que s6 pede para

crescer. Registre os aprendizados reflexdes, interesses e questoes surgidos a

partir da aula”’.

Avaliacao:

Sera avaliada a participacao individual e o registro escrito de cada estudante.

Critérios avaliativos:

e Demonstrar ter invertido o trabalho habitual da inteligéncia, atingindo a vida a
partir da prépria experiéncia, na elaboracdo dos discursos e problemas
filosoficos;

e Demonstrar atitude cooperativa, ndo competitiva, nos dialogos em sala de
aula e nas demais expressodes discursivas;

e Demonstrar ter reconhecido a filosofia no cotidiano e a sua importancia para

entender criticamente a realidade.

Material Necessario:

e Material para desenho: Lapis, borracha, caneta.
e Folhas de papel-oficio: uma para cada estudante
e Folhas de arvores ou plantas em geral

e Um jarro com terra e uma muda de planta.



	ABNT
	e2debd6c56607c8850bcbf5cc46963d3be9f32b5eb88d4069405fb817db3d939.pdf
	ABNT

