
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

TALES MACEDO DA SILVA 

 

 

ANGÚSTIA E EXISTÊNCIA SINGULAR EM KIERKEGAARD 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife  

2018 



 

TALES MACEDO DA SILVA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ANGÚSTIA E EXISTÊNCIA SINGULAR EM KIERKEGAARD 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Filosofia da Universidade 
Federal de Pernambuco, como requisito parcial 
para obtenção do título de Mestre em Filosofia.  
 
Área de concentração: Fenomenologia e 
Hermenêutica. 
 

Orientador: Prof. Dr. Sandro Márcio Moura de Sena 
 

 

 

 

 

 

 

 

Recife 

2018 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Catalogação na fonte 

Bibliotecária Maria do Carmo de Paiva, CRB4-1291 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   S586a       Silva, Tales Macedo da. 

              Angústia e existência singular em Kierkegaard / Tales Macedo da Silva. – 2018. 

     109 f. : 30 cm. 

 

      Orientador:  Prof. Dr. Sandro Márcio Moura de Sena. 

      Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH. 

Programa de Pós-graduação em Filosofia, Recife, 2018. 

      Inclui referências. 

                       

  

      1. Filosofia. 2. Liberdade. 3. Pecado. 4. Kierkegaard, Soren, 1813-1855. I. Sena, 

Sandro Márcio Moura de (Orientador). II. Título. 
   

 

 
 

 

100 CDD (22. ed.)                                                            UFPE (BCFCH2019-104) 



 

TALES MACEDO DA SILVA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ANGÚSTIA E EXISTÊNCIA SINGULAR EM KIERKEGAARD 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Filosofia da Universidade 
Federal de Pernambuco, como requisito parcial 
para obtenção do título de Mestre em Filosofia. 
 

 
Aprovado em 21 de Setembro de 2018 

 
 

BANCA EXAMINADORA 
 
 
 

                      _________________________________________ 
Prof.º Dr. Sandro Márcio Moura de Sena - UFPE 

(Orientador) 
 
 

__________________________________________ 
Prof. Dr. André Luiz Holanda de Oliveira – UNICAP 

(Avaliador Externo) 
 
 

_________________________________________ 
Prof. Dr. Jesus Vázquez Torres - UFPE 

(Avaliador Interno) 
 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico está dissertação aos leitores que ousarão conhecer a sua 

possibilidade de angustiar-se! 



 

AGRADECIMENTOS 

 

Depois de discutir, pensar, escrever e receber sugestões chego ao final deste 

grande ciclo de intensos estudos. Assim, diante destes dois anos em que me dediquei 

à esta pesquisa dissertativa, deparo-me com a riqueza edificante deste caminho, 

mesmo com as tribulações e desafios enfrentados, percebo que neste caminho de 

produção aprendi qual era o verdadeiro sentido da angústia kierkegaardiana e ainda 

pude sentir na pele seu puro significado de estar diante de possibilidades de escolhas, 

ou seja, diante da minha própria liberdade. 

Durante estes dois anos fui agraciado com muitas colaborações para o 

crescimento intelectual na proposta que pretendi pesquisar no mestrado, que, por sua 

vez, passou por algumas transformações. Quero imensamente agradecer a Deus que 

me sustentou nos momentos turbulentos e complicados desta pesquisa. Agradeço 

também, principalmente, aos meus queridos e amados pais, Nadja Macedo da Silva 

e Mário Macêdo Junior, pelo apoio e incentivo diários a concluir esta pesquisa e pela 

motivação para buscar os meus sonhos. Sem o apoio constante deles dificilmente 

teria ido longe.  

Agradeço ao meu orientador Prof. Dr. Sandro Márcio Moura de Sena que 

aceitou desde a seleção ser meu orientador na pesquisa sobre a angústia em 

Kierkegaard. A ele agradeço pelos encontros de orientações esclarecedores, 

frutuosos e esperançosos. Esses encontros foram imprescindíveis para perseguir com 

perseverança os objetivos desta pesquisa. A este só tenho a agradecer! 

De um modo singular, agradeço a grandes amigos e docentes que me 

acompanham nesta caminhada acadêmica, desde a graduação, e que deram grandes 

contribuições para o término deste ciclo, são eles: Prof. Dr. Degislando Nóbrega de 

Lima, que com sua paciência e sua responsável dedicação, ajudou-me muito nas 

correções gramaticais do texto como também a não perder o foco e não gastar tempo 

com coisas futuras, pois o presente era o mestrado; ao Prof. Dr. Lúcio Flávio Ribeiro 

Cirne SJ, que quando o desanimo e pessimismo vinham à tona, ajudou-me a perceber 

a realidade de ser um existente de possibilidades; Prof. Dr. Danilo Vaz-Curado, por 

não hesitar em oferecer a sua ajuda para uma melhor linearidade no texto dissertativo, 

como também sua grande amizade e conselhos para seguir um caminho acadêmico 



 

autêntico; e ao Prof. Dr. Sérgio Sezino Douets, que lançava ironias, ao modo 

kierkegaardiano, para lançar-me a uma verdadeira profundidade da existência, isto é, 

a uma apropriação de mim mesmo. A estes, minha imensa gratidão! 

E para finalizar, porém não menos importante, agradeço aos docentes do 

Programa de Pós-graduação em Filosofia da Universidade Federal de Pernambuco 

por todos os conhecimentos adquiridos em suas aulas e nos corredores do andar da 

Filosofia. Também quero agradecer a minha turma de mestrado (2016-2017) que me 

deu a empolgação de sempre perseverar no caminho filosófico, principalmente, ao 

meu grande irmão e amigo Flávio Alexandrino que, em face da proximidade temática 

de nossos filósofos (Kierkegaard-Sartre), fizemos um percurso frutífero e construímos 

uma irmandade que ajudaram na busca de um amadurecimento filosófico nas 

respectivas questões existenciais. 

A todos estes, a minha sincera gratidão! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O tempo das distinções passou, o Sistema o superou. Quem 
ainda em nossos dias o ama é um tipo raro, cuja alma se prende 
a algo há muito tempo já desaparecido. Pode ser que seja assim, 
todavia Sócrates continua a ser quem ele foi, o sábio simples, 
graças à sua singular distinção, que ele próprio enunciava e 
realizava perfeitamente, e que somente o excêntrico Hamann, 
dois milênios depois, retomou com admiração: “pois Sócrates foi 
grande ‘porque distinguia entre aquilo que ele compreendia e 
aquilo que ele não compreendia’” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 5).  

 



 

RESUMO 

 

Esta dissertação tem como objetivo compreender a noção de angústia para 

interpretá-la como condição para uma edificação do eu; apropriação do eu; do tornar-

se si mesmo. A angústia na compreensão de Kierkegaard é uma realidade da 

liberdade que se concretiza quando se vive a possibilidade de ser. A angústia não tem 

um sentido negativo, mas construtor, leva o indivíduo para o conhecimento da sua 

própria razão de ser. Por isso, para compreender como a angústia leva o indivíduo a 

se tornar ele mesmo, esta pesquisa foi dividida em dois momentos: o primeiro trata a 

angústia naquele indivíduo primogênito, Adão, onde é focado preliminarmente sobre 

a concepção da angústia para entender o que Kierkegaard, pela voz de Haufniensis, 

entende sobre pecado hereditário, inocência, salto qualitativo e queda, onde se evoca 

o exemplo bíblico para entender como o processo da angústia se realiza na existência 

humana. No segundo momento, busca-se demonstrar como à angústia é vivenciada 

pelo Indivíduo pós-adâmico, ou seja, Individuo Posterior. Na continuidade, 

apresentam-se as compreensões de angústia objetiva e angústia subjetiva para 

enfatizar o diferencial da angústia que este Indivíduo se encontra, tendo consciência 

da pecaminosidade, isto é, da herança do pecado na humanidade. A compreensão 

destes dois Indivíduos direciona ao aprofundamento do si mesmo e, finalmente, 

propicia o entendimento de como a angústia é importante para que o indivíduo se 

torne singular. 

Palavras-chave: Pecado. Liberdade. Possibilidade. Singularidade.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

ABSTRACT 

 

This dissertation aims to understand the notion of anxiety to interpret it as a 

condition for a self-building; appropriation of the self; of becoming oneself. Anxiety in 

Kierkegaard's understanding is a reality of freedom that comes to fruition when one 

experiences the possibility of being. Anxiety does not have a negative but constructive 

sense, it leads the individual to the knowledge of his own reason for being. Therefore, 

to understand how anxiety leads the individual to become himself, this research was 

divided into two moments: the first treats the anxiety in that first-born individual, Adam, 

where he is preliminarily focused on the conception of anxiety to understand what 

Kierkegaard , by the voice of Haufniensis, understands about hereditary sin, 

innocence, qualitative leap and fall, where the biblical example is evoked to understand 

how the process of anxiety is realized in human existence. In the second moment, it is 

tried to demonstrate how the anxiety is experienced by the Post-Adamic individual, that 

is, Posterior Individual. In the continuity, the understandings of objective anxiety and 

subjective anxiety are presented to emphasize the differential of the anxiety that this 

Individual finds himself, being aware of the sinfulness, that is, of the inheritance of the 

sin in the humanity. The understanding of these two Individuals leads to the deepening 

of oneself and, finally, provides an understanding of how anxiety is important for the 

individual to become singular. 

Keywords: Sin. Freedom. Possibility. Singularity. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

SUMÁRIO 

1 INTRODUÇÃO................................................................................... 

 

12 

2  O SENTIDO DA ANGÚSTIA DA EXISTÊNCIA DO INDÍVIDUO 

PRIMORDIAL..................................................................................... 

 

 

18 

2.1 UMA COMPREENSÃO PRELIMINAR DA CATEGORIA ANGÚSTIA 

EM KIERKEGAARD........................................................................... 

 

18 

2.1.1 Observações iniciais........................................................................ 18 

2.1.2 Crítica inicial ao conhecimento científico da existência................ 20 

2.1.3 Kierkegaard em sua relação com a filosofia hegeliana.................. 22 

2.1.4 Explanações iniciais sobre a relação pecado e angústia............... 27 

2.1.5 Ética ideal X Ética existencial........................................................... 

 

30 

2.2 AS DETERMINAÇÕES FUNDAMENTAIS DA ANGÚSTIA NA 

EXISTÊNCIA....................................................................................... 

 

35 

2.2.1 O porquê do pecado como pressuposição da angústia................. 35 

2.2.2 A noção de estado da inocência...................................................... 39 

2.2.3 O salto qualitativo e o estado de queda........................................... 43 

2.2.4 Angústia da inocência e da queda................................................... 46 

2.2.5 O homem, a síntese e a consciência da sexualidade..................... 

 

48 

3  O DIFERENCIAL DA ANGÚSTIA NA EXISTÊNCIA DO INDIVÍDUO 

POSTERIOR....................................................................................... 

 

 

57 

3.1 A REFLEXÃO DAS FORMAS DE ANGÚSTIA POSTERIOR AO 

INDIVÍDUO-ADÃO.............................................................................. 

 

57 

3.1.1 A continuidade da angústia no indivíduo posterior....................... 57 

3.1.2 Angústia objetiva na natureza humana........................................... 60 

3.1.3 Angústia subjetiva no indivíduo...................................................... 64 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

3.1.3.1 “A consequência da relação de geração”............................................ 69 

3.1.3.2 “A consequência da relação histórica”................................................. 

 

78 

3.2 A ANGÚSTIA COMO UMA MATURIDADE EXISTENCIAL DO 

INDIVÍDUO SINGULAR...................................................................... 

 

84 

3.2.1 A angústia nos modos existenciais................................................. 84 

3.2.1.1 Estádio estético................................................................................... 85 

3.2.1.2 Estádio ético........................................................................................ 86 

3.2.1.3 Estádio Religioso................................................................................ 89 

3.2.2 A angústia perante o tornar-se singular.......................................... 

 

91 

4 À GUISA DE CONCLUSÃO............................................................... 104 

 REFERÊNCIAS.................................................................................. 107 



12 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

Correntemente, a mera menção do termo angústia remete à noção de um 

indivíduo com algum problema de ordem sentimental sofrendo com a perda de um 

amigo ou de um parente. Essas são algumas de muitas situações que a palavra 

“angústia” evoca na maioria das pessoas. Porém, o pensamento de Søren Aabye 

Kierkegaard, amplia a perspectiva de entendimento do conceito de angústia na 

medida em que ele a compreende como algo fundamental e inerente a toda existência 

humana. O ser humano, sem exceção, vive esta misteriosa categoria chamada 

angústia que, ao mesmo tempo, a ama e a teme. 

Essa pesquisa não pretende interpretar toda a discussão sobre angústia no 

pensamento de Kierkegaard. O que se tentará desenvolver é uma interpretação, em 

construção, da importância da angústia na existência do Indivíduo1 e como ela 

direciona a existência à fé. Este horizonte da busca do indivíduo à fé se torna essencial 

para compreender o eu na sua possibilidade de ser eu, isto é, o eu no processo do 

devir. 

A aproximação do lugar da angústia, no pensamento de Kierkegaard, 

demanda interpretar a angústia na relação entre o Indivíduo Primordial e o Indivíduo 

Posterior, tendo como fundamento o direcionamento da busca do “tornar-se si 

mesmo”, ou seja, a singularidade. Para perseguir esse objetivo, a pesquisa se baseará 

na obra de 1844, O conceito de Angústia, do filósofo dinamarquês Søren Aabye 

Kierkegaard (1813 – 1855)2 e em obras secundárias sobre o autor ou sobre o objeto 

de estudo (a angústia e a existência singular). 

Duas questões mobilizarão a pesquisa: a primeira, qual é o sentido da 

angústia no Indivíduo Primordial? E a segunda, qual o diferencial da angústia no 

                                                           
1 Em conformidade com artigo de Leonardo Araújo Oliveira e Jorge Miranda de Almeida, utilizará o 
Indivíduo com a letra maiúscula para designar o existente na sua particularidade, da mesma forma que 
Kierkegaard expressa na sua língua materna (Den Enkelt; diferente, portanto, de det individ). O det 
individ é o termo adequado para ver o indivíduo na multidão (usando a primeira letra minúscula). Cf. 
OLIVEIRA; ALMEIDA, 2013, p. 88, nota 3. 
2 Os leitores do dinamarquês sabem que o verdadeiro autor da obra O conceito de angústia é o 
dogmático Vigilius Haufniensis, um pseudônimo kierkegaardiano. Embora Kierkegaard declare muitas 
vezes que os seus pseudônimos não expressem, necessariamente, o que ele afirmaria, será usado 
nesta dissertação o nome do próprio autor, pois Kierkegaard é o sujeito histórico norteador da pesquisa.  



13 

 

Indivíduo Posterior e como este Indivíduo se situa na construção de uma existência 

singular?  

A pesquisa dissertativa procurará lançar luzes sobre essas questões em cada 

uma das partes: a primeira, versando sobre o sentido da angústia na existência do 

Indivíduo Primordial; e a segunda, sobre o diferencial da angústia na existência do 

Indivíduo Posterior. Em cada parte, há dois capítulos que trilham o caminho existencial 

angustiante, tendo como meta o direcionamento à fé. 

Antes de começar a destrinchar o que será abordado em cada capítulo desta 

dissertação, é importante compreender a relação entre o Indivíduo Primordial e 

Indivíduo Posterior. Termos, pode-se dizer, meta-históricos para compreender o 

percurso dissertativo como também para guiar o leitor em um caminho coerente ao 

pensamento do filósofo que é abordado. 

Kierkegaard propõe que, se existir uma possibilidade de pensar o Indivíduo 

Posterior (ou o segundo homem) diferentemente do primeiro homem, ou seja, o 

Indivíduo Primordial, este indivíduo posterior não teria existência, seria uma repetição 

vazia, estaria no mundo como um anjo que é apenas ele mesmo e não tem história.  

Vê-se a citação de Kierkegaard: 

Se o segundo homem [ou indivíduo posterior] não tivesse descendido 
de Adão, seria, não o segundo homem, mas uma repetição vazia, e 
por isso nem se teria tornado humanidade e tampouco indivíduo. Cada 
Adão avulso teria sido uma estátua por si só, e por isso apenas 
determinável por meio de uma determinação indiferente, isto é, a 
numérica, num sentido ainda mais imperfeito do que quando os órfãos 
de uniforme azul eram designados pelo seu número. Na melhor das 
hipóteses, cada um em particular teria podido ser ele mesmo, jamais 
ele mesmo e o gênero humano; não teria história, tal como um anjo 
não tem história: só é ele mesmo, e não toma parte em história 
nenhuma (KIERKEGAARD, 2010a, p. 37) 

  

É com esta abordagem inicial, que se percebe a importância destes dois 

modos meta-históricos de compreender o Indivíduo. Efetivamente, não se pode 

entender uma distinção entre estes dois indivíduos meta-históricos, mas entender a 

fundamental importância deles no gênero humano. 

O que aqui se entende por Indivíduo Primordial é a figura bíblica da criação, 

o Adão, como aquele que por primeiro obteve a consciência da sua própria 

possibilidade. Lembrando que, quando se reflete sobre este Indivíduo Primordial, não 



14 

 

se almeja querer entender Adão como um superior de toda a humanidade, pois se 

pensar desta forma, acaba transformando o Indivíduo Primordial como o único que 

cometeu o pecado e que o Indivíduo, dito, como Posterior, não tem nenhuma relação 

com o todo da possibilidade do ato. E ainda, estaria sendo contraditório ao 

pensamento do dinamarquês.  

Do mesmo modo, entende-se por Indivíduo Posterior, como todos aqueles 

indivíduos que são posteriores ao indivíduo primordial, pode-se dizer, assim, que são 

os Indivíduos do hoje. Em que já está presente, no caso paradigmático do ato do 

pecado, a pecaminosidade e a concupiscência como inata.     

O que pode pensar do Indivíduo Posterior não é uma distinção total com o 

Primordial, mas um acréscimo diferente deste indivíduo na humanidade, este 

diferencial é o “mais” da angústia. Isto acontece quando este Indivíduo, desde o seu 

primeiro respirar no mundo, já está com a pecaminosidade, porém, uma 

pecaminosidade ignorante, sem conhecimento de causa. É, no mais, a possível e 

única distinção que encontra entre estes Indivíduos meta-históricos. E que no primeiro 

capítulo da segunda parte será enfatizado mais minuciosamente. Por conseguinte, o 

Indivíduo Posterior e o Indivíduo Primordial são termos trazidos para diferenciar Adão 

e o indivíduo posterior a Adão, sem, no entanto, direcionar uma exclusividade de um 

para o outro. 

Depois de uma abordagem sobre como serão usados os termos Indivíduo 

Primordial e Indivíduo Posterior nesta pesquisa, parte-se para a construção estrutural 

da dissertação.  

A primeira parte tratará o Indivíduo, dito como Primordial, focando na dinâmica 

existente entre a angústia e o pecado. Tal abordagem permitirá compreender a 

escolha de Kierkegaard por desenvolver este problema dogmático para entender a 

angústia ou, mais especificamente, a liberdade.  

Desta forma, no primeiro capítulo, intitulado Uma compreensão preliminar da 

categoria angústia em Kierkegaard, será enfatizada a desconstrução de um Adão 

mitológico ou fantasioso, um Adão que tem uma superioridade exacerbada em de sua 

ação perante todo o gênero humano3. Para isso, será abordada a insistência de 

                                                           
3 Esta desconstrução é realizada por Kierkegaard na obra O conceito de angústia. Cf.: KIERKEGAARD, 
2010a, pp. 27 – 28. 



15 

 

Kierkegaard em refletir sobre a ação de Adão que é, ao mesmo tempo, ele mesmo e 

o gênero humano. Isto é, o Adão é cada um que se arrisca em sua fé. 

E para tentar esclarecer essas discussões será trabalhada neste capítulo, 

especificamente, a Introdução da obra O conceito de angústia, que tem também o 

objetivo de compreender a sua relação com a filosofia hegeliana tendo em vista tratar-

se de uma obra com um estilo psicológico e dogmático. Também trará uma relação 

entre a ética ideal e a ética existencial, onde Kierkegaard compreende que a ética 

ideal não se preocupa com a realidade do indivíduo, na sua experiência de ser, 

enquanto a existencial, como o próprio nome já pressupõe, favorece a experiência do 

existente. O dinamarquês dá o nome dessa ética de Ética-Segunda. 

No segundo capítulo, intitulado As determinações fundamentais da angústia 

na existência, será buscado um entendimento da relação da angústia com as 

respectivas determinações da existência, tais como: o estado de inocência, o salto 

qualitativo, o estado de queda e como se encontra a angústia nestas respectivas 

determinações.  

Este caminho de compreensão do ato de Adão perante a sua possibilidade de 

escolha possibilitará entender o caminho existencial do Indivíduo em busca da sua 

singularidade. Neste capítulo, defende-se que no processo da inocência para a queda, 

existe uma determinação intermediária, identificada como salto qualitativo, que leva o 

Indivíduo a uma consciência de sua própria possibilidade de escolha, salientando que 

uma decisão muda qualitativamente a existência do Indivíduo. Por isso, será evocada 

a posição destes estados, partindo principalmente do primeiro capítulo da obra O 

conceito de angústia em vista do conhecimento do caminho que Kierkegaard traça 

para chegar a uma compreensão da angústia4.  

A compreensão do sentido da angústia na existência do indivíduo Adão 

demandará um fluxo do segundo capítulo que contemple uma delimitação preliminar 

da angústia, as determinações fundamentais da angústia na existência, que, por sua 

vez, englobarão a compreensão do pecado, do estado de inocência, do salto 

qualitativo e do estado da queda, por fim, da relação entre o homem e a síntese de 

                                                           
4 Subsidiaram a leitura de Kierkegaard, de modo significativo, a tese de doutorado de Jonas Roos: 
Tornar-se cristão (ROOS, 2007) e a dissertação de mestrado de Cleyton Francisco Oliveira Araújo: 
Angústia como possibilidade da subjetividade (ARAÙJO, 2016). 



16 

 

corpo-alma-espírito. Esta síntese tem fundamental importância na filosofia 

kierkegaardiana, pois quando ela se concretiza, o Indivíduo se direciona à existência 

singular. Também ainda nesse último tópico se introduzirá a consciência da 

sexualidade, tema que será trabalhado mais a fundo na segunda parte desta 

dissertação.  

Na segunda parte, intitulada O diferencial da angústia na existência do 

Indivíduo Posterior, será apresentada a angústia na perspectiva do Indivíduo 

Posterior, com destaque para o desdobramento da angústia objetiva ou angústia 

quantitativa, da angústia subjetiva ou angústia qualitativa, como também da angústia 

como condição para existência singular.  

No primeiro capítulo dessa segunda parte, intitulado A reflexão das formas de 

angústia, posterior ao Indivíduo-Adão, serão focados os modos ou formas da angústia 

no Indivíduo Posterior tendo como base o segundo capítulo da obra O conceito de 

angústia para propor uma compreensão sobre a angústia que é ‘mais reflexiva’ no 

Indivíduo Posterior, não diminuindo a importância no Indivíduo Primordial, porém, 

afirmando que no Indivíduo Posterior a ação pecaminosa se torna presente, ação esta 

que iniciou com Adão. 

Neste “mais” do Indivíduo Posterior Kierkegaard salienta dois modos de 

angústia, a angústia objetiva que é a angústia que adentra a natureza a partir do 

primeiro ato de liberdade, neste caso o de Adão, é a angústia pela qual o pecado 

adentrou no mundo5. Na angústia subjetiva, a noção torna-se diferente, a angústia faz 

parte do existente, ela anda com o indivíduo, ela faz parte da interioridade da 

humanidade. Kierkegaard salienta, nesta forma de angústia, que ela é a vertigem da 

liberdade, pois é quando o indivíduo diante do abismo se lança para a fundura, o 

indivíduo encara as suas possibilidades e se lança a elas arcando com as 

consequências.  

Também é interessante notar que Kierkegaard busca entender o fato de que 

a sensualidade se torna pecaminosidade. Se olhar para palavra ‘se torna’, percebe-

se que se tornando, antes ela não seria, por isso, o dinamarquês afirma que a 

sensualidade não era vista como um pecado6. Em outras palavras, na liberdade dos 

                                                           
5 Cf. LE BLANC, 2003, p. 82 
6 Cf. KIERKEGAARD, 2010a, p. 68 



17 

 

primeiros indivíduos, a sensualidade se tornou pecaminosa fazendo, assim, parte do 

gênero humano.  

Por fim, chega no segundo capítulo e último da dissertação, intitulado A 

angústia como uma maturidade existencial do Indivíduo Singular, no qual, será mais 

enfatizado que a angústia é inerente a existência humana, passando primeiro pelos 

modos ou estádios existenciais (estético, ético e religioso) observando como a 

angústia está presente em cada um deles. Isso se dá pelo fato do indivíduo viver as 

suas possibilidades em cada estádio. O estético com a possibilidade de escolher o 

que o carnal deseja; o ético com a possibilidade de escolher a sua responsabilidade 

diante das leis morais da sociedade e o religioso com a possibilidade de vivenciar, ou 

não, a sua fé.  

No segundo momento do capítulo, intitulado A angústia perante o tornar-se 

singular, objetiva-se desenvolver o lugar da angústia no processo do “tornar-se si 

mesmo”, mostrando, assim, a importância da angústia na construção de uma 

existência autenticamente singular. Esta existência acontece quando o Indivíduo, na 

sua possibilidade de escolha, volta-se ao seu próprio eu (selv); ao conhecimento de 

sua possibilidade de angústia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



18 

 

2 O SENTIDO DA ANGÚSTIA NA EXISTÊNCIA DO INDIVÍDUO PRIMORDIAL 

2.1 UMA COMPREENSÃO PRELIMINAR DA CATEGORIA ANGÚSTIA EM 

KIERKEGAARD 

2.1.1 Observações iniciais 

A delimitação do conceito de angústia em um momento crucial para a história 

da filosofia, qual seja, aquele do pensamento do dinamarquês Søren Aabye 

Kierkegaard, é importante para que se possa entender a relação entre a noção de 

angústia com o processo de tornar-se singular.  

Será buscado na obra O conceito de angústia que a presente pesquisa 

explicitará seu objeto imediato, em que o autor discute a angústia para levar o 

Indivíduo a um aprofundamento da própria liberdade. Referenciando a narrativa 

bíblica da criação de Adão e Eva, Kierkegaard propõe, na referida obra, que o 

Indivíduo perceba a sua possibilidade de ser livre diante da necessidade de escolher 

permanentemente.  

Nesta apresentação preliminar do conceito de angústia, seguir-se-á de perto 

os passos de Kierkegaard, na busca pela compreensão do estado de inocência, do 

salto qualitativo, do estado de queda7 passando, em seguida, a concentrar-se na 

vivência da angústia no Indivíduo Primordial, para o consecutivo entendimento da 

fundamental relação com o Indivíduo Posterior.   

Inicialmente, é necessário saber que a angústia é, do ponto de vista de 

Kierkegaard, “[...] a realidade da liberdade como possibilidade antes da possibilidade”8 

(KIERKEGAARD, 2010a, p. 45). O que se pode depreender desta afirmação? É que 

a angústia é a vivência efetiva da própria liberdade. Assim, quando o Indivíduo está 

em frente às possibilidades, ele se encontra perante sua liberdade. Isto não significa 

dizer que o ser livre não está presente na existência, mas que quando o existente se 

angustia diante de suas escolhas ele vivencia a sua liberdade de uma maneira mais 

aguçada.  

                                                           
7 Discussão a ser feita no próximo capítulo desta primeira parte: As determinações fundamentais da 
angústia na existência. 
8 Na tradução inglesa: “whereas anxiety is freedom’s actuality as the possibility of possibility” (CA, 1980, 
p. 42). A sigla CA é conhecida internacionalmente da obra The Concept of Anxiety, e é com essa sigla 
que se referirá nesta pesquisa quando citar a tradução inglesa.  



19 

 

A compreensão kierkegaardiana sobre a angústia demanda uma 

compreensão para além do vulgo9, ou seja, entender a angústia a partir da vivência 

existencial, como construção para conhecer o próprio eu, para além das noções de 

medo, sofrimento e tormento. Kierkegaard apresenta uma nova maneira de pensar a 

angústia dentro da realidade da existência. É nesta compreensão da angústia, 

diferentemente do vulgo, em que esta pesquisa se deterá. 

Em The concept of anxiety in Søren Kierkegaard, Arne Grøn comenta sobre a 

abordagem desse tema: 

N’O conceito de angústia, Kierkegaard enfoca um fenômeno que 
parece pertencer à periferia da existência humana comum. Angústia 
não é uma palavra que se usa, normalmente. Se alguém a utiliza, a 
situação teria que ser extraordinária. Quando falamos sobre o que é 
estar em angústia, presumivelmente nos referimos a estar com medo 
ou temer em um grau intenso: a angústia "toma você" (GRÖN, 2008, 
p.3, tradução nossa)10. 

E ainda, Valls, na sua interpretação, afirma: 

O conceito de angústia é um livro escrito para mostrar como é que o 
homem deve ser para poder fazer aquilo que os teólogos chamam de 
pecado. Freud quer curar o sujeito. Haufniensis não quer curar, quer 
explicar, num texto filosófico, como é que o homem tem de ser, como 
é que deve ser a liberdade humana, para que exista aquela história 
que os teólogos chamam de pecado (VALLS, 2012, p. 53). 

A compreensão da angústia, diferentemente do que o vulgo conhece, como 

medo, temor e sofrimento, é uma expressão da própria realidade humana. Importa 

destacar que Kierkegaard se preocupa com os aspectos psicológicos da vivência da 

angústia; porém, esses aspectos psicológicos são diferentes dos conceitos da 

psicologia atual, dita empírica. A tradução inglesa da obra nos oferece uma introdução 

histórica (Historical Introduction) a respeito deste escrito de 1844 (The concept of 

anxiety): 

Historicamente, a psicologia com a qual Kierkegaard trabalhou é bastante 
diferente da pesquisa psicológica atual. A sua é uma fenomenologia que se 
baseia numa visão ontológica do homem, o pressuposto fundamental do qual 
é a realidade transcendente do indivíduo, cujo caráter intuitivamente 

                                                           
9 Palavra usada por um dos pseudônimos kierkegaardianos, Anti-Climacus, na obra A doença para a 
Morte, que de acordo com o Dicionário Houaiss da Língua Portuguesa, vulgo significa “a classe popular 
da sociedade; plebe; povo; a maior parte de pessoas; o comum das pessoas” (HOUAIS; VILLAR; 
FRANCO, 2004, p. 1961).   
10 “In The concept of Anxiety Kierkegaard focuses on a phenomenon that seems to belong to the 

periphery of ordinary human existence. Anxiety is not a word that one normally uses. If one uses it, the 
situation would have to be extraordinary. When talking about what it is to be in anxiety, we presumably 
mean to be afraid or to be fearful to an intense degree: anxiety “seizes you””. 



20 

 

discernível revela a existência de um componente eterno. Tal psicologia não 
se mistura bem com qualquer ciência puramente empírica e é melhor 
entendida em relação à estrutura humana (CA, 1980, p. xiv, tradução 
nossa)11. 

Ainda sem explicitar amplamente o conceito de angústia, já é possível concluir 

que a angústia se baseia na possibilidade do Indivíduo “ser-capaz-de”. Para 

Kierkegaard, a expressão ser-capaz-de significa a constante vivência de ser livre. Em 

consonância com esta concepção, o filósofo nos traz o exemplo da criação de Adão e 

Eva e seu ato no paraíso, para ilustrar como a ação de deliberar sobre os possíveis, 

neste caso paradigmático (o pecado), atesta que o pecar faz parte da liberdade 

humana. 

A obra O conceito de Angústia (1844) proporciona o entendimento sobre a 

relação entre pecado e angústia; angústia e liberdade no intuito de esclarecer o motivo 

pelo qual se usa a noção do pecado para obter a noção da angústia e, principalmente, 

da liberdade. 

2.1.2 Crítica inicial ao conhecimento cientifico da existência 

Kierkegaard prepara o leitor para o seu objetivo no Prefácio da obra, 

mostrando que ele não quer e nem deseja trazer nada de novo para o conhecimento 

científico, mas tão somente guiar o Indivíduo ao processo do devir12. De acordo com 

o autor, qualquer que seja o pensamento, não se pode “atribuir-se tanta importância, 

como se estivesse dando uma conclusão para todas as coisas ou como se todas as 

gerações da terra fossem abençoadas” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 9) com este tal 

pensamento. 

Ele afirma, referindo-se à sua obra: 

A cada indivíduo na geração, tal como a cada dia, basta o seu 
tormento, e basta que cada um cuide de si mesmo, e não é preciso 
abranger toda a contemporaneidade na sua preocupação patriarcal, 
nem fazer iniciar uma nova era e nova época com esse livro, e menos 
ainda com os fogos de Ano Novo de seus votos ou as promessas de 
longo prazo que a sua pena sugere, ou com a indicação de suas 

                                                           
11 “Historically, the psychology with which Kierkegaard worked is quite different from present-day 
psychological reearch. His is a phenomenology that is based on an ontological view of man, the 
fundamental pressupposition of which is the transcendent reality of the individual, whose intuitively 
discernible character reveals the existence of an eternal component. Such a psychology does not blend 
well with any purely empirical science and is best understood by regarding human structure”. 
12 Devir para a tradição filosófica significa a ideia de mudança, do tornar-se, que nasceu 
primordialmente com o grego Heráclito  de Éfeso, com a sua celebre máxima de “tudo flui”. Nessa 
perspectiva, este tornar-se que Kierkegaard aborda durante toda o seu pensar filosófico, propõe que é 
preciso que cada indivíduo se volte para o seu próprio eu. 



21 

 

garantias baseadas em valores duvidosos (KIERKEGAARD, 2010a, p. 
9). 

Kierkegaard posiciona-se de uma forma muito singular, visto que não deseja 

desenvolver uma obra que se torne a explicação de todos os seus conceitos; por isso, 

afirma que “não é preciso abranger toda a contemporaneidade na sua preocupação 

patriarcal”; ele apenas tem o intuito de cultivar uma boa discussão e fazer com que os 

seus leitores cheguem a apropriação de si mesmos, ou seja, Kierkegaard propõe que 

o Indivíduo se volte para si e obtenha, a cada passo da existência, o conhecimento do 

seu próprio eu (selv). Essa compreensão inicial tem sua importância para todo o 

percurso da obra, pois são caminhos esclarecedores para compreender o conceito de 

angústia.  

É partindo da discussão sobre a necessidade de entender ou não entender a 

existência como sendo explicada racionalmente pela ciência que Kierkegaard 

comenta na Introdução ao escrito de 1844 (O conceito de angústia) sobre o lugar do 

problema científico dentro da discussão sobre a concepção do tornar-se si mesmo, ou 

seja, do existir singularmente:  

Que cada problema científico tenha, dentro do vasto âmbito da ciência, 
seu lugar determinado, sua medida e seus limites e, justamente por 
isso, sua harmônica ressonância no conjunto, sua legitima 
consonância naquilo que o todo exprime, essa noção é não apenas 
um pium desiderium (desejo devoto, propósito bem-intencionado) a 
enobrecer o homem da ciência com uma exaltação entusiasta ou 
melancólica, é não só um dever sagrado que o amarra ao serviço da 
totalidade e o força a renunciar à anarquia e ao prazer de, 
aventurosamente, perder de vista a terra firme; mas serve ao mesmo 
tempo ao interesse de toda consideração mais especifica, porque 
basta uma delas esquecer o lugar a que pertence, para imediatamente 
– o que a ambiguidade da linguagem costuma exprimir com segura 
justeza pela mesma palavra – se esquecer de si própria, tornar-se uma 
outra, adquirir a suspeitosa aptidão de poder tornar-se não importa o 
quê (KIERKEGAARD, 2010a, p. 11). 

A citação refere-se à posição do dinamarquês em relação ao estudo científico, 

estudo esse que parte de uma compreensão total da realidade. Nessa perspectiva, 

Kierkegaard trava a sua discussão com a filosofia hegeliana, no que compete o tempo 

da obra Ciência da Lógica, referindo-se à explicação da existência partindo do 

universal. Isso, porque, o dinamarquês compreendia que Hegel apontava a relação 

entre realidade e ciência como indispensável para entender o filosofar. Baseando-se 

com a interpretação de Kierkegaard dentro da obra de 1844, O conceito de angústia, 

adentrará nesta relação interpretativa de Kierkegaard a filosofia hegeliana. 



22 

 

2.1.3 Kierkegaard em sua relação com a filosofia hegeliana 

Hegel, diferentemente de Kierkegaard, desenvolve uma construção do 

Sistema para compreender os problemas que a Filosofia proporciona, com 

consequências para o rigor do próprio filosofar, uma vez que, só enquanto Sistema, a 

Filosofia se tornará eficiente, rigorosa e passará de uma disciplina para uma Ciência; 

de um amor ao saber para um saber efetivo. Esta nova interpretação da Filosofia ficou 

muito conhecida no início do século XIX e, desta maneira, Hegel, em seu ponto de 

vista, estaria desenvolvendo possíveis soluções para os problemas da Filosofia.  

A verdadeira figura, em que a verdade existe, só pode ser o seu 
sistema científico. Colaborar para que a filosofia se aproxime da forma 
da ciência – meta em que deixe de chamar-se amor ao saber para ser 
saber efetivo – é isto o que me proponho” (HEGEL, 1997, p. 23). 

Nessa perspectiva, Kierkegaard, desde a viagem para Berlim realizada logo 

após a defesa da sua Dissertação de 1841, conhecida como O conceito de Ironia – 

constantemente referindo à Sócrates, começou a se aprofundar na filosofia de Hegel, 

com o objetivo de compreender sobre o sentido da realidade ser explicada pela 

Lógica. Dessa forma, como Kierkegaard entenderia o que é a realidade em 

contraposição a Hegel? Ao início da resposta a esta questão, Kierkegaard dedica o 

segundo parágrafo de sua Introdução para mostrar a sua possível divergência com o 

pensamento hegeliano:  

Assim, quando se intitula a última sessão da Lógica, “a Realidade”, 
obtém-se com isso a vantagem de parecer que, já na Lógica atingiu-
se o que há de mais alto ou, se preferirmos, o mais baixo. A perda, 
porém, salta aos olhos; pois nem a Lógica nem a realidade são bem-
servidas com isso. A realidade não sai ganhando, pois a contingência, 
que é um elemento essencialmente copertencente à realidade, a 
Lógica jamais poderá deixar infiltrar-se. Nem a Lógica fica bem-servida 
com isso; pois, se ela pensou a realidade efetiva, então acolheu em si 
algo que ela não pode assimilar, e chegou a antecipar o que ela deve 
tão somente predispor (KIERKEGAARD, 2010a, p. 12). 

Essa citação tem vários pontos para ser aprofundados, porém não será 

abordado a fundo cada aprofundamento desta citação por extrapolar o objetivo dessa 

pesquisa que é a compreensão da angústia como condição para existência singular. 

Apenas serão apresentadas algumas intepretações diferentes para os leitores 

poderem ter visões diversas de uma mesma passagem e compreender que o 

posicionamento de Kierkegaard frente ao hegelianismo, em muitas vezes, é mal 

compreendido pelos comentadores secundários.  



23 

 

Há comentadores, como Álvaro Valls, Niels Thulstrup, entre outros, que 

salientam uma crítica direta à filosofia de Hegel, ou seja, a crítica kierkegaardiana é 

diretamente à obra de Hegel Ciências da Lógica. Outros, como Jon Stewart, Maria 

Binetti e Alejandro Cavallazi, afirmam que essa suposta crítica não é especialmente à 

pessoa de Hegel, mas a compreensão do pensamento hegeliano de Adolph Peter 

Adler, um teólogo dinamarquês que foi influenciado por Martensen, um pastor e 

professor da Universidade de Copenhague, na recepção do pensamento teológico-

filosófico hegeliano. 

Eu defenderei a tese de que a crítica aparentemente feita a Hegel aqui 
por Vigilius Haufniensis tem como verdadeiro alvo o hegeliano Adolph 
Peter Adler (1812-1869) e, particularmente, sua obra Preleções 
populares sobre a lógica objetiva de Hegel (STEWART, 2015, p. 254). 

Na compreensão kierkegaardiana, a realidade tem que ser compreendida 

existencialmente e não partindo da tradição idealista alemã, na qual trata a realidade 

partindo de uma categoria abstrata. Essa foi umas das decepções kierkegaardianas 

com as preleções de Schelling, pois a compreensão de realidade do alemão tinha 

grande influências na compreensão de realidade hegeliana, isto é, partindo de uma 

categoria abstrata, lógica. Esta decepção fica refletida em um aforismo na obra do 

dinamarquês, Ou/Ou: um fragmento da vida: 

O que os filósofos dizem sobre a realidade é amiúde tão enganoso 
como quando se lê no letreiro de uma loja de velharias: aqui engoma-
se. Quem trouxesse roupas para mandar engomar ver-se-ia então 
ludibriado; porque era meramente o letreiro que estava à venda 
(KIERKEGAARD, 2013, p. 63). 

É fato nesta última passagem que Kierkegaard tem uma compreensão de 

realidade totalmente diferente daquela compreendida pelos idealistas alemães, isso 

englobando tanto Kant, como Schelling e Hegel. Por isso, identificar a direção da 

crítica especificamente a Hegel não estaria sendo prudente pois o dinamarquês não 

corrobora com a compreensão da realidade partindo das esferas lógicas e este 

compreender vigora desde, mais especificamente, a filosofia kantiana.   

Desta forma, partindo de abordagem da realidade como uma categoria lógica, 

Kierkegaard alerta para a concepção de se definir a fé como o imediato: 

Assim, quando na Dogmática a fé é chamada o imediato sem qualquer 
outra determinação obtém-se a vantagem de se convencer todo 
mundo da necessidade de não ficar parado na fé, sim, pode-se 
arrancar tal concessão até mesmo do crente ortodoxo, porque ele 



24 

 

talvez não tenha descoberto prontamente o equívoco, de que isso não 
tem sua razão no que vem depois, mas sim naquele erro primordial. A 
perda é inegável pois a fé perde ao ser assim despojada do que lhe 
pertence legitimamente: sua pressuposição histórica; a Dogmática 
perde por vir a iniciar, não onde tem seu início, dentro de um início 
preliminar. Em vez de pressupor um início preliminar, ela o ignora e 
inicia sem mais nem menos como se fosse a Lógica (KIERKEGAARD, 
2010a, p. 12). 

Veja-se que Kierkegaard reprova a redução da compreensão da realidade a 

argumentos unicamente lógicos. Nessa ótica, a fé não deve ser explicada apenas 

como o imediato; como uma noção que pode ser definida através de pensamentos 

estritamente lógicos. A Fé tem que ser vivida por cada existente que acredita nela e 

não apenas tenta explicar por categorias lógicas. 

A imediatidade é sempre concebida como uma forma de saber inferior, 
que deve dar lugar à reflexão e ao pensamento conceitual. Assim, se 
a fé é concebida como imediatidade, ela é então colocada de lado 
como algo finito e imperfeito que deve, em última instância, ser 
abandonado em prol de um entendimento mais satisfatório 
(STEWART, 2015, p. 262). 

Então, de acordo com a citação acima, a fé não está ligada intrínseca a esse 

saber conceitual, isto é, ao imediato, mas, segundo Jon Stewart, Kierkegaard faz seu 

pseudônimo afirmar que a fé é um retorno a uma nova imediatidade, ela não é como 

aquela imediatidade, mas há uma nova configuração da mesma, compreendida, 

assim, como imediatidade posterior ou nova imediatidade. “Sua própria perspectiva 

parece ser a de que a fé é um retorno à imediatidade posterior, a uma compreensão 

conceitual. Isto é o que ele chama, em outras palavras, de ‘a nova imediatidade’” 

(STEWART, 2015, p. 262).  

Com base no que foi afirmado, pode-se compreender os estágios da fé 

proposto por Kierkegaard, primeiro como imediatidade, depois reflexão e por último 

uma nova imediatidade. Por isso, nos seus Diários, Kierkegaard afirma 

A maioria dos homens nunca alcança a fé. Eles vivem um longo tempo 
na imediatidade ou na espontaneidade. No fim, eles progridem em 
direção a alguma reflexão, e então morrem. As exceções começam de 
uma maneira oposta; dialéticos desde a infância, ou seja, sem 
imediatidade, eles começam com o dialético, com reflexão, e vão em 
frente vivendo assim ano após ano… e, então, em uma idade mais 
madura, a possibilidade da fé se apresenta a eles. Pois a fé é 
imediatidade ou espontaneidade posterior à reflexão (KIERKEGAARD 
apud STEWART, 2015, p. 262 - 263). 



25 

 

Na continuação do percurso da pesquisa, Kierkegaard, na sua Introdução, usa 

o termo reconciliação, mas chama à atenção para a forma equívoca de compreende-

lo.  Veja-se o que ele afirma: 

Assim, quando, às vezes, em investigações quase que apenas 
propedêuticas, encontra-se a palavra reconciliação, utilizada para 
designar o saber especulativo, ou a identidade do sujeito cognoscente 
e do conhecido, o subjetivo-objetivo, etc., então se vê facilmente, é 
claro, que o respectivo autor é um homem de espírito, e que graças a 
essa expressão engenhosa já explicou todos os enigmas, sobretudo 
para todos aqueles que nem mesmo na ciência empregam a cautela 
que se observa afinal na vida quotidiana, de escutar exatamente os 
termos de um enigma antes de decifrá-lo (KIERKEGAARD, 2010a, 
p.13). 

Nessa citação observa-se que Kierkegaard demonstra sua oposição à 

compreensão de Adler sobre a reconciliação. Ou seja, Kierkegaard compreende que 

o termo “reconciliação” está no contexto teológico e contrapõe o uso na filosofia 

hegeliana. E analisando o que Kierkegaard afirmou na citação acima, na parte 

“investigações quase que apenas propedêuticas” ele referência as Preleções 

populares sobre a lógica objetiva de Hegel, obra na qual Adler salientou que o objetivo 

da filosofia era a reconciliação.  

O objetivo [da filosofia] é... negar a oposição entre pensamento e ser, 
entre subjetividade e objetividade, o eu e o mundo exterior, 
pensamento e a realidade do pensamento, pensamento e as obras do 
pensamento, o λόγος universal e as manifestações do λόγος e suas 
formas concretas no mundo... Promover a reconciliação entre estas 
formas de pensamento aqui na vida e o próprio pensamento é o 
objetivo da filosofia (ADLER apud STEWART, 2015, p. 271). 

Esta discussão de Kierkegaard com a compreensão de Adler sobre a 

reconciliação dizendo que faz parte do saber filosófico na sua totalidade, reconcilia 

religião e filosofia como áreas possíveis de serem unidas. Isso poderia ser um tipo de 

reconciliação, porém não a reconciliação no ponto de vista religioso que é essa que 

Kierkegaard desenvolveu em sua Introdução a’O conceito de angústia. 

Suponhamos agora que a filosofia de Hegel tenha conseguido, 
verdadeiramente, perpassar com seu pensamento a skepsis (dúvida, 
ceticismo) de Kant (...) e admitamos, pois, que numa forma superior 
tenha reconstruído o antecedente, de modo que o pensamento não 
tenha realidade em virtude de uma pressuposição: será, então a 
realidade do pensamento, assim conscientemente obtida, uma 
reconciliação? (KIERKEGAARD, 2010a, p. 13 -14). 

Na citação, Kierkegaard afirma a filosofia como um empreendimento 

puramente humano e ela nunca conseguirá alcançar a reconciliação, porque, para 



26 

 

Kierkegaard, a reconciliação é a tarefa do Absoluto, a reconciliação do homem e Deus 

só concretiza a partir da mediação do Divino.  

Nessa discussão, Kierkegaard aponta para o problema decorrente da ciência 

querer explicar a ética e a Dogmática, pois, quando é posta a reconciliação, parece 

que tanto a ética como a Dogmática se correspondem, se completam, uma vez que 

ambas competem entre si, para enfatizar a reconciliação. A confusão que Kierkegaard 

encontra nesta tentativa de explicação é entre as esferas da lógica abstrata e da ética.  

Veja-se: 

Em contrapartida, confundem-se radicalmente duas ciências: a Ética 
e a Dogmática, sobretudo porque, após ter-se introduzido sub-
repticiamente a palavra reconciliação, dá-se também a entender agora 
que Lógica e λογος (o dogmático) se correspondem, e que a Lógica é 
a própria doutrina do λογος. A Ética e a Dogmática disputam entre si 
a reconciliação, num confinium fatal (KIERKEGAARD, 2010a, p. 14). 

Esses termos ‘reconciliação’ e ‘λογος’ não são totalmente usadas no campo 

da lógica, mas, segundo o dinamarquês, eles pertencem à ética e à fé. É partindo 

dessa afirmação que se percebe que a crítica que Kierkegaard elabora na obra de 

1844 é direcionada ao pensamento de Adler pois foi ele que expressou em sua obra, 

já citada, a explicação dos “conceitos da lógica com conceitos da dogmática cristã” 

(STEWART, 2015, p. 273). 

Por outro lado, a concepção da Lógica como sendo o Negativo é antinomia 

para Kierkegaard, uma vez que a sua natureza imutável não está sujeita ao devir. 

Portanto, não pode explicar a realidade, sujeita a mudanças. Desta maneira, 

Kierkegaard, pela voz de Vigilius Haufniensis, critica tal posicionamento:  

Emprega-se na Lógica o Negativo como aquela força estimuladora 
que põe movimento em tudo. E, afinal, movimento a gente tem de ter 
na Lógica, não importa como, custe o que custar, por bem ou por mal. 
O negativo ajuda então, e, se ele não adiantar, ajudam os trocadilhos 
e outros recursos de linguagem, até porque o próprio negativo se 
tornou um jogo de palavras. Na Lógica, nenhum movimento deverá vir 
a ser; porque a Lógica é, e todo o Lógico apenas é, e essa impotência 
do Lógico é a passagem da Lógica ao devir, onde existência e 
realidade aparecem (KIERKEGAARD, 2010a, p. 14 -15). 

Nessa concepção crítica da visão hegeliana sobre a Lógica, o filósofo 

dinamarquês afirma: “[...] quando considera que o próprio conceito de movimento é 

uma transcendência, que não pode encontrar lugar na Lógica. O negativo é aí, a 

imanência do movimento, é o evanescente, é o superado” (KIERKEGAARD, 2010a, 



27 

 

p. 15). Na continuação da crítica, especificamente sobre a ideia de movimento na 

Lógica, sentencia o filósofo: 

Quando se deixa a Lógica para passar à Ética, então se reencontra 
aqui este infatigável negativo, sempre em ação em toda a filosofia 
hegeliana, e tem-se surpresa de descobrir que aqui o negativo é o mal. 
[...] Bem se vê quão ilógicos têm de ser os movimentos na Lógica, uma 
vez que o Negativo é o mal; e quão antiéticos na Ética, uma vez que 
o mal é o Negativo. [...] Se a Ética carece de outra transcendência, ela 
é então essencialmente uma Lógica, e, se a Lógica deve ter tanta 
transcendência quanto se faz necessário para a Ética por uma questão 
de decência, ela não é mais Lógica (KIERKEGAARD, 2010a, p. 16). 

Enfim, a partir da passagem anterior, depreende-se a razão pela qual a Lógica 

é incapaz de explicar a realidade, pois esta não se delimita em um conceito sobre o 

que ela venha a ser.  Esta compreensão é tratada na obra O conceito de angústia 

direcionando esta crítica a um indivíduo particular chamado Adler. Porém essa 

compreensão crítica da realidade ser explicada pela lógica será também enfatizado 

na obra de 1846, Pós-escrito filosófico às Migalhas Filosóficas. 

2.1.4 Explanações iniciais sobre a relação pecado e angústia 

Diante destas discussões sobre a relação do pensamento kierkegaardiano 

com o hegeliano, convém questionar: por que a noção de pecado torna-se importante 

para a conscientização da angústia no pensamento de Kierkegaard? Espera-se com 

o desenvolvimento da pesquisa responder sobre o motivo pelo qual o filósofo 

dinamarquês utiliza um problema dogmático, chamado pecado, para compreender o 

caminho da liberdade do Indivíduo e, com base nesta resposta, poder relacionar a 

liberdade à angústia. Por hora, concorda-se com Ramon Germano quando afirma que: 

“Haufniensis [Kierkegaard] parte de uma reflexão direcionada ao problema do pecado 

para chegar a uma reflexão direcionada ao problema liberdade” (GERMANO, 2014, p. 

22).  

Acerca da centralidade da temática do pecado hereditário em sua explicação 

sobre a angústia, o filósofo dinamarquês afirma: “O presente escrito estabeleceu como 

sua tarefa tratar o conceito ‘angústia’ de um ponto de vista psicológico, de modo a ter 

in mente e diante dos olhos o dogma do pecado hereditário” (KIERKEGAARD, 2010a, 

p. 16). 

Kierkegaard, a princípio, esclarece que o pecado não pode ser explicado 

cientificamente e, de igual modo, não ocupa lugar em ciência alguma. Ele propõe-se 



28 

 

a uma abordagem da ação do pecado no Indivíduo, isto significa dizer que o filósofo 

trata do pecado para entrar na discussão principal da obra que é a liberdade, o ser-

capaz-de. 

Destarte, o desenvolvimento que o filósofo realiza sobre o problema 

dogmático do pecado pretende mostrar como o Indivíduo, em sua existência, é um 

existente de possibilidades. Porém, nesse trajeto, depara-se o pensador com o 

problema da perspectiva teórica de tratamento do tema que é a tentativa de explica o 

pecado pela ciência: 

O pecado, contudo, não é um assunto de interesse psicológico13, e 
querer tratá-lo nesta perspectiva redundaria em colocar-se ao serviço 
de uma engenhosidade malcompreendida. O pecado ocupa seu lugar 
determinado, ou melhor, não ocupa lugar algum, e é isto justamente a 
sua determinação. Quando ele é tratado fora de seu lugar próprio, fica 
adulterado, pois que assim vem a enquadrar-se num prisma de 
reflexão que não é essencial (KIERKEGAARD, 2010a, p. 16). 

Nesse sentido, afirma Kierkegaard que o conceito de pecado não deve ser 

tratado em ciências como a Estética ou a Metafísica; ademais, é preciso uma certa 

precaução em relação ao tratamento dado pela Psicologia. Dessa forma, é importante 

destacar o que Kierkegaard expõe em sua Introdução, primeiramente, em relação à 

explicação Estética sobre o pecado que altera o problema dogmático: 

Assim, quando o pecado é tratado na Estética, tem-se uma atmosfera 
de leviandade ou de melancolia, pois a categoria em que aí se situa o 
pecado é a contradição, e esta é ou cômica ou trágica. A atmosfera 
fica, por conseguinte, alterada; pois a atmosfera que corresponde ao 
pecado é a da seriedade. Também o seu conceito fica alterado, 
porque, quer se torne cômico, quer trágico, o pecado se torna um 
subsistente ou algo que não é superado senão de maneira não 
essencial, ao passo que o seu conceito exige que seja efetivamente 
vencido. (KIERKEGAARD, 2010a, p. 17). 

Segundo, em relação à explicação Metafísica: 

Quando o pecado é tratado na Metafisica, a atmosfera fica sendo a da 
equidade e do desinteresse dialéticos que analisam o pecado com 
aquilo que não consegue opor resistência ao pensamento. O conceito 
fica alterado, pois é claro que o pecado deve ser vencido, mas não 
como aquilo a que o pensamento não possa emprestar vida, e sim 

                                                           
13 Pode parecer contraditório entender o pecado sem nenhum interesse psicológico, logo que foi 
desenvolvido anteriormente que o pecado pertence a esfera psicológica. O que Kierkegaard 
desenvolve aqui é que a Psicologia não pode compreender o pecado, em sua totalidade, mas pressupô-
lo antes da queda. Portanto, o dinamarquês entende que o pecado não é assunto da psicologia, porque 
ela não explica o pecado e sim pressupõe. A respeito dessa relação entre pecado e Psicologia se 
abordará adiante! 



29 

 

como algo que existe e, como tal, concerne a todos (KIERKEGAARD, 
2010a, p. 17). 

E por fim, Kierkegaard discorre sobre o tratamento do tema na Psicologia que, 

por vez, não explica o pecado, mas direciona a uma pressuposição de sua existência: 

Quando o pecado é tratado na Psicologia, então a sua atmosfera fica 
sendo a tenacidade observadora, o destemor de alguém que espiona; 
não vem a ser, porém, aquela seriedade que nos leva a vencê-lo pela 
fuga. O conceito se transforma num outro, pois o pecado se torna um 
estado. Mas o pecado não é um estado. Sua ideia consiste em que 
seu conceito seja superado incessantemente. [...] A atmosfera da 
Psicologia é a da angústia descobridora e em sua angústia ela copia 
os contornos do pecado, apavorando-se mais e mais ante o desenho 
que ela própria faz aparecer. Quando é tratado dessa maneira, o 
pecado se transforma no mais forte. (KIERKEGAARD, 2010a, p. 17 - 
18). 

Ante o exposto, depreende-se que o pecado não pode ser explicado por 

nenhum campo científico, visto que as explicações oferecidas pelas citadas ciências 

alteram por completo a sua compreensão. Na visão do filósofo, o único saber científico 

que não o explica, porém dá rumos para uma possível compreensão é a Psicologia. 

Assim, Kierkegaard propõe que, ao analisar a abordagem sobre o pecado, é 

preciso estar atento à atmosfera subjacente, pois o seu entendimento como uma 

doença, anomalia, ou algo semelhante, falsificará a própria ideia do pecado.  

Convém esclarecer, mais uma vez, que a pesquisa aqui desenvolvida não se 

constitui numa análise teológica sobre o que seria o pecado, mas objetiva refletir 

acerca das concepções sobre o lugar do pecado na existência humana; considerando 

a questão, Kierkegaard, afirma exaustivamente que o pecado não tem lugar em 

ciência alguma14.  

Nessa ótica, é possível compreender o que Kierkegaard entende por 

existência. Da mesma forma que se torna impossível apreender a noção de pecado a 

partir de sistemas lógicos, torna-se impossível entender a existência definida como 

um sistema15. 

N’O Conceito de Angústia, Kierkegaard igualmente expõe a sua indignação 

para com os pastores de sua época, definindo-os como “sacristãos de professores”. 

                                                           
14 Cf. KIERKEGAARD, 2010a, p. 18. 
15 A discussão de Kierkegaard com Hegel não se desenvolverá na presente pesquisa, porém pensa-se 
em voltar a este tema em uma pesquisa de doutorado. 



30 

 

A expressão aponta para o fato de os pastores utilizarem-se da concepção científica, 

com o intuito de querer explicar, cientificamente, aquilo que não pode ser explicado, 

neste caso, a fé. Para Kierkegaard, ao invés de oferecer explicações científicas a 

pregação deve buscar estabelecer um diálogo entre os indivíduos: “Pregar, entretanto, 

é a mais difícil de todas as artes, e é propriamente aquela arte que Sócrates elogia: a 

de saber dialogar” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 18).  

Para este pensador é fundamental que se pense no interlocutor para que ele 

consiga apropriar-se do diálogo proferido. Tendo em vista essa questão, Kierkegaard 

apresentou em suas obras com um grande senso de cuidado para com o outro; os 

seus escritos convidam o leitor a uma reflexão sobre a sua própria existência; isto é, 

conduzem a conscientização do seu próprio eu. 

2.1.5 Ética ideal x Ética existencial 

Em referência ao pecado, Kierkegaard afirma que o “conceito de pecado 

corresponde a seriedade” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 18). É por intermédio do 

conceito de seriedade que ele vai chegar a noção de que a Ética é a ciência que 

poderia estar mais perto de uma possível explicação do pecado e, consequentemente, 

da realidade. Porém, para o filósofo, a ética precisa ressignificar a sua interpretação, 

abandonando a idealização em detrimento do real, da concretude. A Ética “quer 

introduzir a idealidade na realidade efetiva; mas seu movimento não consiste, 

inversamente, em elevar a realidade à idealidade” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 18 -

19).  

Para Kierkegaard, a Ética, ao explicar a realidade efetiva a partir da 

idealidade, pensa o Indivíduo como parte desta explicação.  

A Ética mostra a idealidade como tarefa, e pressupõe que o homem 
esteja de posse das condições. Com isso, a Ética desenvolve uma 
contradição, justamente ao tornar nítidas a dificuldade e a 
impossibilidade. Vale para a Ética o que se diz da Lei, que é uma 
disciplinadora, que, ao exigir, com sua exigência apenas julga, nada 
cria. Só a Ética grega constituía uma exceção, e isso porque ela não 
era uma Ética no sentido mais rigoroso, mas conservava um momento 
estético. Isso se manifesta claramente em sua definição de virtude, e 
no que Aristóteles exprime tantas vezes, mas também na Ética a 
Nicômaco, com uma adorável ingenuidade grega: que a virtude por si 
só não torna o homem feliz e contente, mas ele precisa ter ainda 
saúde, amigos, bens nesta vida, ser feliz em sua família 
(KIERKEGAARD, 2010a, p. 19). 

Observando o desenvolvimento da Ética, surgi um novo estado para ciência: 



31 

 

A “nova ciência”, que mantém a ética aberta à transcendência, pode 
ser chamada de “ética nova” ou de “segunda ética”. A primeira ética 
“ignora o pecado”, a partir do momento em que se mantém na 
imanência da pura conceitualidade; a segunda ética, entretanto, 
enquanto aberta à transcendência, “tem em seu âmbito a realidade do 
pecado”, não exclui sua desconcertante “possibilidade” (REGINA, 
2017, p. 80). 

É a partir da crítica à ênfase na idealidade que Kierkegaard elabora a sua 

compreensão de uma Ética existencial, a qual denomina “segunda Ética” ou “Ética-

segunda”. O autor propõe que esta é a Ética à qual o pecado pertence, pois é neste 

sentido de Ética que o arrependimento se torna presente. “O pecado então só 

pertence à Ética na medida em que é nesse conceito que ela encalha, mediante o 

arrependimento” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 19). Entretanto “se a Ética acolhe o 

pecado, acabou-se a idealidade dela” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 21). 

É nesse sentido que Kierkegaard começa a desenvolver sua compreensão de 

Ética segunda ou Ética existencial, pois da forma como a Ética ideal entendia a 

realidade efetiva, a partir da idealidade, não havia espaço para compreensão da 

existência humana. Já a ética existencial inverte a compreensão de baixo para cima, 

isto é, da realidade para idealidade, “[...] uma ética que não faz abstração do homem 

como existência” (REGINA, 2017, p. 79).  

É curioso observar que Kierkegaard propõe esta concepção de Ética segunda 

apenas no tratado de angústia, ou seja, em O conceito de angústia, e não disserta 

sobre o tema em nenhuma obra posterior16. Assim, Grøn, importante estudioso de 

Kierkegaard, acerta quando afirma que ele (Kierkegaard) não aborda literalmente esta 

nova concepção da Ética porque “depois desta obra [O Conceito de Angústia] a única 

maneira de referir-se à ética é como ‘segunda’ ética” (GRØN, 1995, p. 27)17. 

A nova Ética quando se ocupa do pecado torna-se parte do Indivíduo porque, 

como o pecado não pode ser explicado por nenhuma concepção lógica, ele é apenas 

vivenciado e interpretado individualmente. Por isso: 

Na luta para realizar a tarefa da Ética, o pecado se mostra não como 
algo que pertence só por acaso a um indivíduo casual, mas o pecado 
se retrai sempre mais profundamente como um pressuposto sempre 

                                                           
16 Kierkegaard tece algumas considerações n’As obras do amor de 1847. 
17 “Después de esta obra, la única manera posible de referirse a la ética es como <segunda> ética”. 



32 

 

mais profundo, com um pressuposto que recai sobre cada indivíduo18 
(KIERKEGAARD, 2010a, p. 21). 

É partindo dessa concepção que o pecado pertence a esta Ética, entretanto 

Kierkegaard alerta para se ter cuidado que ela (Ética segunda) não delimita ou explica 

o rumo do pecado, pois “o pecado hereditário torna tudo ainda mais desesperado, i. 

é, eleva a dificuldade, porém não com o auxílio da Ética e sim por intermédio da 

Dogmática” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 21). Ainda Kierkegaard afirma: 

Com a Dogmática começa a ciência que, ao inverso daquela ciência 
assim chamada ideal stricte, parte da realidade efetiva. Ela inicia com 
o real efetivo, para elevá-lo à idealidade. Não nega a presença do 
pecado; ao contrário, ela pressupõe e o explica ao pressupor o pecado 
hereditário (KIERKEGAARD, 2010a, p. 21 - 22). 

É nesta ciência que Kierkegaard começa a trabalhar a noção do pecado, 

mostrando a sua ligação com o Indivíduo. Ele propõe essa pressuposição para 

conseguir compreender este fenômeno na experiência individual do existente: 

A Dogmática não deve, portanto, explicar o pecado hereditário, mas 
explicá-lo pressupondo-o, à semelhança daquele turbilhão sobre o 
qual a Física especulativa grega falou diversas coisas, como algo de 
movente que nenhuma ciência conseguiu apreender 
(KIERKEGAARD, 2010a, p. 22). 

Diante de toda essa discussão que a obra de 1844 nos traz sobre a tentativa 

de explicar o pecado a partir dos argumentos lógicos, Søren Kierkegaard destaca a 

impossibilidade de pensar esta explicação, pois, conforme a citação logo acima, 

nenhuma ciência consegue explicar o que é o pecado. Com base nisso, o filósofo 

relembra o mérito de Schleiermacher na importância da pressuposição que a 

Dogmática proporciona na compreensão do pecado. Ele afirma: 

A gente o abandonou há bastante tempo, quando se preferiu Hegel, e 
contudo Schleiermacher era, no belo sentido grego da palavra, um 
pensador, que só falava daquilo que sabia, enquanto que Hegel, 
apesar de todas as suas excelentes qualidades e a sua colossal 
erudição, em tudo o que produziu está mais e mais a lembrar que era, 
na acepção alemã do termo, um professor de filosofia de um alto nível, 
na medida em que precisava explicar tudo à tout prix (a qualquer 
preço) (KIERKEGAARD, 2010a, p. 22). 

Kierkegaard descreve sobre o desenvolvimento da Dogmática, na sua 

pressuposição do pecado; com base nisso, é possível uma “segunda Ética”, pois ela 

busca explicar a realidade pela própria realidade.  

                                                           
18 Ou como o tradutor afirma, “ultrapassa o indivíduo” ou ainda “que recai sobre o indivíduo”.  



33 

 

Contudo, esta Ética não ignora o pecado, como aquela Ética que se dá na 

idealidade, mas ela o acolhe. Isso se dá porque esta Nova Ética tem a consciência da 

realidade, realidade esta que não é vista no sentido metafísico, mas na pratica da 

vivência do pecado: 

Aqui a Ética torna a encontrar o seu lugar como aquela ciência que 
tem a consciência que a Dogmática possui sobre a realidade como 
tarefa para a realidade. Esta Ética não ignora o pecado, e a idealidade 
dela não consiste no exigir idealmente, mas sua idealidade consiste 
na consciência penetrante da realidade, da realidade do pecado, 
porém, bem-entendido, não com leviandade metafisica ou 
concupiscência psicológica (KIERKEGAARD, 2010a, p. 22). 

A partir das reflexões ora elaboradas, conclui-se, de modo imediato, que a 

concepção de Ética passa a ter um outro sentido, diferentemente daquela do início 

das discussões de Kierkegaard. Ela agora está ligada ao existente, à realidade, à sua 

ação no real. “A primeira Ética encalhava na pecaminosidade do indivíduo” 

(KIERKEGAARD, 2010a, p. 22), já a nova Ética: 

[...] pressupõe a Dogmática, e com essa o pecado hereditário, de que 
se serve em seguida para explicar o pecado do indivíduo, enquanto ao 
mesmo tempo institui como tarefa a idealidade, porém não no 
movimento de cima para baixo, mas de baixo para cima 
(KIERKEGAARD, 2010a, p. 23). 

E finalizando a discussão sobre o lugar do pecado, vale relembrar que 

nenhuma ciência consegue explicar qual o sentido do pecado, porque esta ação é 

particular e singular. Não obstante, a Ética segunda, a Ética que é desenvolvida na 

Introdução d’O conceito de angústia, tende a ter uma pressuposição da explicação do 

pecado, ou seja, não diz propriamente o que é o pecado, mas tenta supor o que 

poderia sê-lo:  

O conceito de pecado não tem, portanto, a rigor, sua morada em 
nenhuma ciência; só a segunda Ética pode tratar de sua manifestação, 
não de sua origem. Se qualquer outra ciência quer tratar do pecado, o 
conceito torna-se confuso. Assim se daria, para nos aproximarmos do 
nosso projeto, se a Psicologia quisesse fazê-lo (KIERKEGAARD, 
2010a, p. 23). 

A partir daí pode-se entender que a Dogmática dá um auxílio para o 

entendimento do pecado, porém não tem o intuito de querer tornar absoluta a 

concepção do pecado ou tentar eliminá-lo da realidade. O sentido do pecado na vida 

de cada indivíduo é particular, singular e é necessário aprender a viver com ele, posto 



34 

 

que é uma possibilidade que adentrou na “nossa geração desde o Indivíduo 

Primordial”.  

Considerando as questões aqui levantadas, é possível compreender o intuito 

de Kierkegaard ao elaborar uma obra sobre angústia e desenvolver uma concepção 

e os pressupostos de sua reflexão sobre a base de um relato bíblico do Gênesis. Sua 

intenção é demostrar a posição do Indivíduo frente a uma possibilidade, que a cada 

geração entra na humanidade e não se conclui.  

A partir da compreensão que Kierkegaard elabora acerca do pecado, o 

conceito de angústia torna-se fundamental para compreender19 as ideias de liberdade, 

possibilidade e existência.  

Levando em consideração a trajetória da concepção de pecado na obra de 

Kierkegaard, a partir da particularização do fenômeno no nível da vivência individual, 

neste capítulo, buscou-se demonstrar o lugar hermenêutico ‘correto’ para o pecado, o 

que torna possível compreender a centralidade da angústia existencial na obra deste 

filósofo. A citação a seguir resume bem esse percurso teórico: 

Contudo, enquanto se aprofunda na possibilidade do pecado, a 
Psicologia está, sem o saber, a serviço de uma outra ciência que só 
aguarda que ela acabe para, por seu turno, começar os trabalhos, 
ajudando a Psicologia nas explicações. Esta não é a Ética; pois a Ética 
nada tem a ver com aquela possibilidade. Ela é, pelo contrário, a 
Dogmática, e aqui reaparece o problema do pecado hereditário. 
Enquanto a Psicologia sonda a possibilidade real do pecado, a 
Dogmática explica o pecado hereditário, isto é, a possibilidade ideal 
do pecado. [...] A primeira Ética ignora o pecado, a segunda inclui a 
realidade efetiva do pecado nos seus domínios (KIERKEGAARD, 
2010a, p. 25, grifo nosso). 

Após estabelecer essa compreensão inicial da angústia ante à ação do 

pecado, na continuidade da pesquisa se tratará sobre a trajetória do pecado nos 

indivíduos primordiais, Adão e Eva, por intermédio de quem o pecado foi introduzido 

no gênero humano, que será trabalhado no próximo capítulo intitulado As 

determinações fundamentais da angústia na existência. 

                                                           
19 Este compreender não é delimitador ou totalizante, mas um compreender que volta para si mesmo. 



35 

 

2.2 AS DETERMINAÇÕES FUNDAMENTAIS DA ANGÚSTIA NA EXISTÊNCIA 

2.2.1 O porquê do pecado como pressuposição da angústia 

Após o percurso já realizado, preliminarmente acerca do desenvolvimento 

teórico da noção da angústia, se passará a delinear a angústia na existência do 

Indivíduo Primordial, bem como, em qualquer que seja o Indivíduo. Com base nisso, 

é possível entender a relação do pecado com a angústia. Igualmente, se descreverá 

o caminho que Kierkegaard propõe para chegar à compreensão da realidade 

existencial a partir da vivência da angústia. Seguindo Kierkegaard, serão abordados 

o caminho interpretativo do estado de inocência e da queda, apontando que entre eles 

há um salto, salto este, que transforma a qualidade do Indivíduo.    

Kierkegaard é um filósofo que desenvolve sua reflexão como uma busca do 

eu na existência, sem privilegiar, a priori, o mundo objetivo20; ele não analisa os 

fenômenos através da racionalidade lógica, porém, dedica-se ao processo do 

“Indivíduo em si”, isto é, ao ser subjetivo, ao ser singular.  

Com base neste pressuposto inicial, sobre a concepção kierkegaardiana 

acerca da angústia, pode-se analisar o ponto intrigante e inicial da obra O conceito de 

angústia, que é a angústia no pecado hereditário. Porém, há uma hipótese que 

Kierkegaard, como aspirante ao pastoreio e conhecedor do pensamento de Lutero, 

poderia interpretar este pecado hereditário como uma influência real a criação de 

Adão e Eva. Para o início de uma possível discussão, se seguirá a compreensão de 

Jonas Roos: “A questão do pecado, entretanto, se constitui como enigma 

antropológico e, neste sentido, o tema pode despertar a pergunta sobre a constituição 

do ser humano e dar vazão a reflexões antropológicas ou psicológicas” (ROOS, 2007, 

p. 25). 

A obra de Kierkegaard tem como subtítulo “uma simples reflexão psicológica-

demonstrativa”, visto que, para o seu autor, a Psicologia21 apenas observa e vigia o 

pecado, pois, a sua determinação é a sua indeterminação22; isto é, ela não pode 

explicar o pecado, mas, pode conhece-lo antes do salto, por isso que determinar o 

                                                           
20 Kierkegaard não elimina o mundo objetivo estritamente, apenas interpreta que esse mundo não 
consegue definir a experiência da existência. 
21 Quando aparecer ‘Psicologia’ com a primeira letra maiúscula, significa dizer que é o sentido do tempo 
de Kierkegaard, que se refere à doutrina dialética do espírito subjetivo de Hegel e Rosenkranz. 
22 Cf. KIERKEGAARD, 2010a, p. 16 – 17. 



36 

 

que seria o conceito do pecado não é possível na medida que a sua única 

determinação é a não determinação. A esse respeito, Roos salienta: 

Se nem mesmo a dogmática pode explicar o pecado, é necessário 
então determinar o alcance da psicologia ou a antropologia, enquanto 
disciplinas filosóficas, para esta questão. Como bem captou Paul 
Tillich, “Kierkegaard, sobretudo, usou este conceito de angústia para 
descrever, (não para explicar) a transição da essência à existência”. 
Trata-se, portanto, de uma descrição psicológica que investiga a 
possibilidade do pecado. A psicologia não pode afirmar a realidade do 
pecado, mas pode se perguntar pela estrutura do ser humano, pela 
reação que estabelece com sua própria liberdade, pela sua angústia 
e, neste sentido, investigar a possibilidade daquilo que em dogmática 
será chamado de pecado (ROOS, 2007, p. 26, grifo nosso). 

É partindo deste desenvolvimento, que não se pode pensar em explicar o 

pecado por meio das ciências, visto que, quando se pretende explicá-lo, esta 

explicação vai requerer argumentos lógicos especulativos; a lógica, por sua vez, não 

pode explicar o pecado, já que ele não se dá no plano externo, mas no plano 

puramente interno. Pode parecer prolixo está enfatizando que o pecado não pode ser 

explicado pela ciência, mas torna-se fundamental tirar toda aquela determinação que 

muitas vezes delimita a própria experiência do ser pecador, porque, para Kierkegaard, 

estaria objetificando aquilo que é subjetivo.  

Esta ênfase da compreensão do pecado não determinando, pode parecer 

uma abordagem de uma perspectiva teológica. Porém, mesmo com a grande 

influência teológica do autor, o que ele explora n’O conceito de angústia, é a ação 

existencial de cada ser humano frente ao ato de pecar partindo da história da criação 

apresentada no Livro do Gênesis23. De acordo com o que está se discutindo Nuno 

Ferro, explicita: “O conceito de angústia tem por objeto um conjunto de conceito de 

natureza teológica, que não analisa diretamente do ponto de vista teológico, mas sim 

na sua condição antropológica” (FERRO, 2012, p. 141). 

Para início de conversa, é ambíguo a compreensão de Kierkegaard a respeito 

da concepção histórica ou metafórica do relato bíblico de Adão e Eva. Na obra que 

está sendo usada nesta pesquisa, o dinamarquês traz este relato para exemplificar a 

atitude humana perante um ato de escolher, com isso se pode pensar, que ele usa o 

                                                           
23 Sabe-se que o desenvolvimento da obra O conceito de angústia tem muitas abordagens teológicas, 
porém o que se traçará nesta pesquisa é uma pequena síntese de alguns pontos importante para a 
dissertação. No entanto, indico à leitura do segundo capítulo da dissertação em Filosofia de Cleyton 
Francisco Oliveira Araújo que toca com mais maestria em relação à abordagem teológica nesta obra. 



37 

 

relato bíblico como metáfora para compreender o seu tópico frasal que é a liberdade 

humana. Isso tem sua veracidade, porém não se pode deixar de perceber, que na 

mesma obra ele diz que o homem atual não pode ser igual a Adão, pois o mesmo é 

“ele mesmo e o gênero humano”, preservando, assim, a singularidade da figura de 

Adão. Portanto, como em alguns momentos da sua filosofia, Kierkegaard torna-se 

ambíguo na compreensão do relato, parece que ele fica entre o meio das duas 

concepções.    

Entretanto, voltando a compreensão kierkegaardiana sobre o sentido da obra 

primária desta pesquisa, Valls enfatiza: “o livro [O conceito de angústia] não é, 

portanto, um tratado teológico, mas discute, isto sim, a questão da liberdade humana, 

com a análise de suas condições de possibilidades” (VALLS, 2013, p. 177). 

Diante dessas discussões, muitas vezes, ambíguas, são pertinentes as 

seguintes questões: como se tornar um pecador? Será que foi pelo simples fato de 

um primeiro homem desobedecer a uma ordem do seu criador que se originou o 

pecado? Ou se ele se dá pelas nossas próprias ações perante aquilo que se busca 

crer? Para começo de conversa, torna-se interessante afirmar que estas questões têm 

uma ligação com o ser possível de fazer qualquer coisa, ou seja, na grande máxima 

sartreana de ser condenado a liberdade. A título de introdução à perspectiva para 

tratamento dessas questões sobre o pecado original, torna-se oportuno recorrer a 

Roos: 

Não apenas como auxilio para responder às perguntas relativas ao 
pecado original, mas também para elaborá-las, a história de Gênesis 
se coloca como arquétipo: como Adão se tornou um pecador? Para 
discutir propriamente o assunto é fundamental que não se explique o 
pecado em Adão de qualquer modo que o coloque em uma situação 
especial, diferente da do resto da humanidade, sob pena de tornar-se 
impossível estabelecer uma conexão entre o pecado de Adão e aquele 
dos indivíduos, por assim dizer, posteriores a Adão (ROOS, 2007, p. 
31). 

Na referência a citação acima Kierkegaard começa uma discussão n’O 

conceito de angústia, criticando as distorções de sua época, especificamente, sobre 

a concepção muitas vezes plenipotenciária24, da figura de Adão ou descrevendo-o 

como um indivíduo fora da história da humanidade. O direcionamento dessa crítica 

kierkegaardiana, é a algumas correntes de pensamentos das tradições cristãs, são 

                                                           
24 Expressão usada pelo próprio Kierkegaard (2010a, p. 28) que significa superioridade; pessoas que 
tem plenos poderes! 



38 

 

elas a teologia católica e a teologia federal ou dogmática federal. Referente a teologia 

católica Kierkegaard, afirma “Adão foi mantido fantasticamente do lado de fora. A 

pressuposição era uma dialético-fantástica, sobretudo no catolicismo (Adão perdeu o 

dom divino dado de maneira sobrenatural e admirável” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 

27), isto é, o pecado de Adão é a perda da imagem de Deus.  E a dogmática federal: 

“era uma pressuposição histórico-fantástica, sobretudo na Dogmática federal” 

(KIERKEGAARD, 2010a, p. 27). E ainda essa teologia se relacionava com o 

pensamento teológico protestante instituída na Holanda no século XVII: “[...] dividindo 

a dogmática em dois pactos (foedus): das ações que antecederam à queda (estado 

de inocência) e da graça (após o pecado)” (VALLS, 2010, p. 199). 

É com esta crítica do dinamarquês a compreensão de pecado hereditário e o 

pecado de Adão, que se pode observa a luta constante de Kierkegaard com as 

tradições teológicas atuais, pois para ele, pensar em um Adão fantasioso é pensar na 

perda do próprio relato de Adão. Veja-se: “Ambas as explicações nada explicam, 

naturalmente, já que a primeira explica em eliminando o que ela mesma havia 

inventado; a segunda apenas inventa algo que nada explica” (KIERKEGAARD, 2010a, 

p. 28). 

É partindo dessas caracterizações (isto é, de compreender Adão como um 

mito ou como um ser fantástico), que as teologias – tanto católicas como protestantes 

(entendidas na perspectiva de seus seguidores) – fazem essa recepção fantástica da 

narrativa da Criação. Constatação esta, que Kierkegaard inclui em sua discussão 

sobre a concepção da angústia, afirmando que Adão é ele mesmo e todo o gênero 

humano; ou seja, que ele é um ser dentro da humanidade; não alguém superior ou 

uma figura negativa, contrária ao ser cristão. É dessa forma, portanto, que na 

perspectiva cristã se “ativa” o pecado na humanidade a partir da própria ação 

pecadora no mundo. Assim afirma Kierkegaard: 

Explicar o pecado de Adão é, portanto, explicar o pecado hereditário, 
e de nada adianta uma explicação que queira explicar Adão, mas não 
o pecado hereditário, ou queira explicar o pecado hereditário, mas não 
Adão. A razão mais profunda de tal impossibilidade está naquilo que 
é o essencial da existência humana; que o homem é individuum e, 
como tal, ao mesmo tempo ele mesmo e todo o gênero humano, de 
maneira que a humanidade participa toda inteira do indivíduo, e o 
indivíduo participa de todo o gênero humano (KIERKEGAARD, 2010a, 
p. 30, grifo nosso). 

No desenvolvimento de sua explanação, ainda acrescenta o filósofo: 



39 

 

A cada momento as coisas se passam de tal modo que o indivíduo é 
ele mesmo e o gênero humano. Esta é a perfeição do homem vista 
como estado. Ao mesmo tempo isso é uma contradição; mas uma 
contradição é sempre expressão de uma tarefa; mas uma tarefa é 
movimento; mas um movimento para o mesmo como tarefa que foi 
dada como o mesmo é um movimento histórico. Portanto, o indivíduo 
tem história; mas se o indivíduo tem história, o gênero humano 
também à tem (KIERKEGAARD, 2010a, p. 31). 

A partir dessa concepção, sobre a figura de Adão, depreende-se que a 

consciência do primeiro pecado, não é um evento apenas limitado a Adão. Ele foi tão 

somente o primeiro homem da humanidade, igual a todo e qualquer Indivíduo 

Posterior, que no ato de pecar, introduziu, o pecado na sociedade.  

Em outras palavras, o pecado entra no mundo pelo próprio pecado, pela 

própria ação do pecado, pelo ato pecaminoso. Nesse sentido, é possível afirmar que: 

o “pecado é uma ação realizada individualmente pelo homem, sem mediação e 

explicação racional que consigam apreender toda a realidade desse ato” (ARAÚJO, 

2016, p. 67); e da mesma forma: “[...] o pecado é uma responsabilidade pessoal, é um 

âmbito ético, intransferível, algo que compete somente ao indivíduo” (ARAÚJO, 2016, 

p. 71).  

Sintetizando, então, esta discussão sobre a relação do primeiro pecado com 

o primeiro homem se utilizará, para fechar esse tópico, as próprias palavras de 

Kierkegaard: 

Quando se quer então afirmar que o pecado de Adão fez entrar no 
mundo o pecado do gênero humano, com isso ou se tem em mente 
algo de fantástico, com o que se elimina todo e qualquer conceito, ou 
se pode com o mesmo direito afirmá-lo de qualquer indivíduo que com 
seu primeiro pecado faz entrar a pecaminosidade. Arranjar um 
indivíduo que deve estar fora do gênero humano para inaugurar o 
gênero humano é um mito do entendimento, do mesmo modo que 
fazer começar a pecaminosidade de qualquer outro jeito que não pelo 
pecado (KIERKEGAARD, 2010a, p. 36, grifo nosso). 

2.2.2 A noção de estado da inocência 

Diante da compreensão de que Adão não é superior ao restante da 

humanidade, Kierkegaard discorre sobre o estado de inocência, que, no vulgo, refere-

se à qualidade/estado, em que, há ausência de malícia, de culpa e que é marcado 

pela pureza. São nessas acepções que normalmente se entende o termo inocência. 

Numa outra acepção, entende-se que o existente na inocência é uma tábua 

vazia, que aos poucos vai sendo modelada em aspectos positivos e negativos. Neste 



40 

 

ponto, pode-se questionar o motivo, pelo qual, Kierkegaard trabalha a inocência em 

uma obra, cujo o objetivo é desenvolver uma concepção sobre a angústia, ou mais 

explicitamente, a compreensão da liberdade humana. Da mesma forma que na obra 

se desenvolve a discussão sobre o pecado, a inocência mostra o papel fundamental 

da angústia na condição do Indivíduo; pois, se o homem em algum momento se tornou 

culpado, ele anteriormente estava no estado de inocência. Por isso, Kierkegaard traz 

o estado de inocência que prevalece antes da concretização do pecado, mostrando 

que, a inocência se faz presente no Indivíduo e que ninguém pode viver sem este 

estado, visto que, ele é fundamental para a concretização do salto, para o estado de 

queda.  

Para tentar entender esta concepção de inocência que Kierkegaard trabalha 

é preciso, primeiramente, saber que é errônea a comparação com a imediatidade, 

uma vez que, a inocência e a imediatidade não são inteiramente idênticas.  

Essa apropriação, para Kierkegaard, desses dois termos foi enfatizada pelo 

filósofo alemão Hegel, principalmente na obra Enciclopédia das Ciências Lógicas, 

onde o alemão situava a relação da inocência com a imediatidade.   Torna-se 

interessante a discussão que Kierkegaard elabora com termos salientados na filosofia 

hegeliana, que por muitas vezes, parece que a crítica se direcione, na sua totalidade, 

ao filósofo alemão, mas, de acordo com Jon Stewart, na obra de 1844 a crítica é 

direcionada aos pensadores dinamarqueses como Heidberg e Adler25.   

Porém, este direcionamento não permite que a compreensão desses termos 

enfatizado neste tópico não se torne diversos em suas compreensões. Por isso, nessa 

perspectiva, Araújo afirma: “Inocência e imediatez nos conceitos hegelianos são 

sinônimos e, assim sendo, necessitam ser anulados ou, em sua equivalência 

etimológica na língua germânica, suprassumido” (ARAÚJO, 2016, p. 79).  

Kierkegaard discorda dessa possível compreensão de Hegel, por acreditar 

que: “o imediato não tem que ser abolido, posto que nunca está aí” (KIERKEGAARD, 

2010a, p. 38). E ainda: 

[...] ao misturar ambos os assuntos (inocência e imediatidade), 
conforme Haufniensis denuncia na passagem citada26, além de ferir e 

                                                           
25 Cf. STEWART, 2015 
26 Esta é a passagem citada e cometada por Cleyton Araújo é: “O conceito de imediatidade tem seu 
lugar na lógica, mas o conceito de inocência na Ética, e cada conceito deve ser tratado a partir da 



41 

 

deturpar drasticamente a literatura judaica de Gênesis, ele critica, em 
OCA27, a filosofia especulativa hegeliana por obscurecer 
linguisticamente ‘[...] as distinções entre os campos de estudos e 
interpretações particulares de conceitos’ (GOUWENS, 1996, p. 62), ou 
seja, nas citações de Vigilius Haufniensis, e também na de Gouwens, 
observamos que o filósofo alemão confundia e, assim, comprometia e 
danificava, em nosso contexto, o significado de uma disciplina 
“rigorosamente” ética, que é a inocência, e também prejudicando a 
compreensão de imediato, que pertence à lógica (ARAÚJO, 2016, p. 
80). 

Na citação em foco, é clara a crítica a compreensão hegeliana, por tomar 

como sinônimos termos de origens teóricas distintas, como é o caso de imediato e 

inocência. A razão da crítica é explicitada a seguir: “O filósofo danês aborda a 

independência de cada disciplina humanística, procurando estabelecer relações, 

diálogo respeitoso entre elas e não sínteses ou soluções externas a cada um dos seus 

respectivos problemas” (ARAÚJO, 2016, p. 81).  

Para Kierkegaard a concepção de imediato tem origem na Lógica e, por isso, 

ela pode ser anulada, entretanto, a concepção de inocência tem seu lugar na Ética e 

se a inocência for anulada ela não tem mais seu lugar na ética e sim no antiético. Pois, 

a inocência só é superada quando acontece o salto, isto é, quando a queda se torna 

presente. Segundo o próprio Kierkegaard: 

Ora, é antiético dizer que a inocência deva ser superada, pois ainda 
que o fosse no instante em que viesse a ser mencionada, a ética não 
permite esquecer que a inocência não pode ser anulada senão pela 
culpa. Se alguém fala, pois, da inocência como de algo imediato, e 
com a rudeza da lógica deixa desaparecer esta coisa volátil, ou com a 
sensibilidade da estética comove-se por ela ter sido e ter 
desaparecido, está sendo apenas geistreich, esquecendo-se do 
essencial (KIERKEGAARD, 2010a, p. 38, grifo nosso). 

Kierkegaard desperta o Indivíduo de uma concepção de delimitação da 

própria existência. Por isso, na obra O conceito de angústia ele não mede esforços 

para alertar que o filósofo sistemático traz para filosofia a existência como dada, 

explicada e resolvida por argumentos meramente lógicos.  

E que, para Kierkegaard, esta suposta conclusão tornar-se-ia equivocada por 

admitir a compreensão da existência através de argumentos lógicos, pois, a existência 

só pode ser entendida por cada Indivíduo em particular. Kierkegaard nos traz uma 

                                                           
ciência a que pertence... A inocência não é, pois, como o imediato, algo que deva ser anulado, cuja 
destinação é ser anulado, e que vem a existir pelo fato de ser anulado” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 38). 
27 “OCA” abreviação para O Conceito de Angústia. 



42 

 

interpretação diferente da tradição28 sobre o relato de Adão na história da 

humanidade, com a determinação do estado da inocência.  

O filósofo dinamarquês, recorre à história de Adão para compreender a 

história da humanidade na sua possibilidade de escolha, sendo o alicerce para 

compreender a existência. Araújo enfatiza esta abordagem: 

A ciência lógica suspende o horizonte existencial do Adão-indivíduo, 
enquanto que a filosofia kierkegaardiana traz para “dentro” das 
experiências humanas esse componente “primordial” do texto bíblico: 
inocência é uma categoria ética e ela só é perdida por uma experiência 
pecaminosa no mundo, partindo sempre de si, pois que somente ele, 
por conta própria, a pode perder (ARAÚJO, 2016, p. 84). 

Em vista da relação de Kierkegaard com a filosofia hegeliana, percebe-se que 

o direcionamento da crítica kierkegaardiana é a obra Ciência da Lógica, porém, no 

que refere ao trajeto filosófico do pensamento de Hegel é duvidoso universalizar este 

crítica, porque em uma leitura dos capítulos iniciais da Fenomenologia do Espirito, a 

primeira obra de Hegel, percebe-se que o alemão enfatiza compreensões sobre o 

espirito e da possibilidade desse espirito toma um conhecimento do Espirito Absoluto. 

Com isso, interpreta-se que as filosofias (Hegel e Kierkegaard) tem um processo de 

busca da possibilidade, pode ser dito, continuado, porém os objetivos e conclusões 

de tais pensamentos são peculiares, isto é, os pensamentos com característica 

próprias, mas com caminhos dialéticos semelhantes29.  

E finalmente, depois deste debate com a filosofia hegeliana sobre a inocência 

e imediatidade, Kierkegaard dá a sua definição sobre o que é a inocência, afirmando 

que ela é ignorância. E esta ignorância não é interpretada em um sentido pejorativo, 

problemático ou que denote alienação, mas uma ausência do homem consigo, isto é, 

o não se tornar si mesmo.  

Porém, ao mesmo tempo, esta ignorância impulsiona o Indivíduo ao 

conhecimento de si nas suas determinadas ações, sem se preocupar com a 

temporalidade. Na próxima citação Kierkegaard ilustra esta possível significação: 

A narração do Gênesis também dá, agora, a verdadeira explicação da 
inocência. Inocência é ignorância. Não é, absolutamente, o ser puro 

                                                           
28 Quando se aborda ‘tradição’ remete à continuidade ou permanência de uma doutrina ou pensamento; 
por isso, quando é explanado que “Kierkegaard fez uma interpretação diferente da tradição”, significa 
que ele desenvolveu uma concepção sobre o relato de Gênesis, diferente do que já tinha sido tratado 
em sua época.   
29 Esta discussão será tratada mais profundamente em uma pesquisa de doutorado! 



43 

 

do imediato, mas é ignorância. Quanto ao fato de que esta, observada 
de fora, apareça como destinada ao saber, é algo que não tem nada 
a ver com a ignorância (KIERKEGAARD, 2010a, p. 40). 

2.2.3 O salto qualitativo e o estado de queda 

Torna-se necessário, depois de entender a inocência como ignorância, 

compreender o que Kierkegaard pensa sobre o estado de queda, este estado é 

concretizado logo após o salto, tornando o Indivíduo consciente das suas próprias 

ações. Para contextualizar melhor partira-se da compreensão deste salto qualitativo 

pois compreendendo-o será direcionado a queda.  

Kierkegaard mostra a importância do Indivíduo, através da sua escolha, de 

realizar o salto qualitativo, este salto é o momento quando o Indivíduo toma 

conhecimento da sua própria inocência, ou seja, quando este sujeito se volta para si 

mesmo, pois quando há esse movimento de volta ao eu, este mesmo eu  concretiza-

se a sua culpabilidade. Na compreensão desse árduo estado, torna-se interessante 

apontar que: 

Antes da consideração sobre este estado de questão (estado da 
queda), é sempre importante alertar o leitor para o fato de que 
Kierkegaard não pretende responder objetivamente a respeito de o 
que é a queda, mas, sim, sobre o que motivou a queda ou sobre que 
levou Adão a cair, quer dizer, a prática do pecado (ARAÚJO, 2016, p. 
86). 

Diante desta consideração, observa-se que Kierkegaard, não pretende 

formular um conceito do que seria o estado da queda, mas deseja apresentar 

interpretações que dão luz para uma compreensão da ação do pecar. Na construção 

de seu argumento, Kierkegaard dá a devida preferência ao salto qualitativo, que é a 

determinação intermediária entre o estado de inocência para o estado de queda.  

Søren Kierkegaard interpreta Adão como um Indivíduo dentro da história da 

humanidade, que, explicando a culpa de Adão, explicará, também, a culpa de 

qualquer indivíduo posterior30. Pois, como já foi falado a figura de Adão não é uma 

figura fora da história da humanidade, mas é a humanidade31. É partindo daí que 

                                                           
30 A expressão ‘indivíduo posterior’ é usada por Kierkegaard constantemente em sua obra. Dessa 
forma, considera-se importante também usá-la no desenvolvimento da dissertação, principalmente do 
segundo momento da mesma; porém já verá algo sobre esta expressão no último tópico deste capítulo 
intitulado “A distinção entre o Indivíduo Primordial e Indivíduo Posterior”.   
31 Cf. KIERKEGAARD, 2010a, p. 41. 



44 

 

Kierkegaard interpreta a ideia de pecaminosidade como um termo para mostrar a ação 

do pecado em cada ser humano.  

Para o dinamarquês, “a pecaminosidade não é uma epidemia que se 

propague como a varíola do gado, e ‘toda boca seja fechada’” (KIERKEGAARD, 

2010a, p. 41). Assim, verifica-se que o sentido da pecaminosidade, não é algo que 

entrou no mundo através de um Indivíduo Primordial, ou seja, através de Adão, nesta 

compreensão dá-se a pensar incorretamente que ele infectou toda a humanidade, no 

entanto a pecaminosidade entra e sempre entrará pela ação de cada indivíduo 

pecador.  

De acordo com o próprio Kierkegaard:  

É bem verdade que uma pessoa pode dizer, com profunda seriedade, 
que nasceu na miséria e que sua mãe a concebeu em pecado; mas, a 
rigor, só poderá afligir-se com razão quando ela mesma tiver trazido o 
pecado ao mundo e colocado tudo sobre seus ombros, pois é uma 
contradição pretender entristecer-se esteticamente pela 
pecaminosidade (KIERKEGAARD, 2010a, p. 41). 

Neste caminho interpretativo, Kierkegaard prossegue afirmando a 

incompatibilidade da teologia se tornar especulativa, pois tornando-a estaria abolindo 

o estado da inocência, que para os teólogos era a imediatidade, seguindo, desta 

forma, o pensamento hegeliano. Veja-se a afirmação do filósofo: 

Agora, a teologia se tornou tão especulativa que despreza essas 
coisas, pois é muito cômodo, naturalmente, explicar que imediato tem 
de ser abolido e ainda mais cômodo o que, às vezes, faz a Teologia 
quando, na hora decisiva da explicação, ela se torna invisível aos 
olhos de seus adoradores especulativos (KIERKEGAARD, 2010a, p. 
42). 

Para completar o desenvolvimento sobre este estado da queda, Kierkegaard 

se apoiará na palavra bíblica concupiscentia, que é “quando se deixa a proibição 

condicionar a queda, leva-se a proibição a despertar uma concupiscência” 

(KIERKEGAARD, 2010a, p. 43). Isto significa dizer, que a concupiscência é a 

possibilidade de o Indivíduo pecar, que ela desperta quando a proibição se torna 

presente. Por isso a proibição não direciona o pecado, mas a possibilidade de pecar. 

Kierkegaard afirma que “[...] concupiscentia é uma determinação de culpa e de pecado 

antes da culpa e do pecado e que, no entanto, não é nem culpa e nem pecado, ou 

seja, é posta por este” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 44).   



45 

 

Partindo desta compreensão kierkegaardiana, é possível entender que a 

concupiscência é um desejo por algo, ou seja, o Indivíduo sabendo da sua ação 

pecaminosa, ainda se sente impulsionado a concretizar o pecado. Daí surge uma 

questão: Será que se pode compreender a concupiscência como uma proibição?  

Para Kierkegaard, não se pode pensar que a proibição se assemelha a 

concupiscência, a proibição foi o meio para que a liberdade pudesse ser colocada em 

ação, mas a concupiscência é a herança do pecado original; por isso todos os 

indivíduos nascem com ela. Kierkegaard afirma que “a expressão mais enérgica, a 

explicação propriamente mais positiva que a Igreja protestante emprega referindo-se 

à presença do pecado hereditário no homem, é justamente a de que este já nasce 

com a concupiscentia” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 44). E ainda o próprio Kierkegaard 

usa as Confessio Augustana, I, II, 1-2, em sua nota de rodapé nº 99 da obra de 1844: 

“Todos os homens, propagados segundo a natureza, nascem em pecado, isto é, sem 

temor de Deus, sem confiança em Deus e com concupiscência” (KIERKEGAARD, 

2010a, p. 44).  

Contudo, como se expressou no início do desenvolvimento deste estado, o 

filósofo de Copenhague mostrou o lugar do pecado e até onde a Psicologia direciona 

o rumo desta explicação. Como se afirmou na citação de Araújo32, Kierkegaard, 

pretende na discussão sobre o estado da queda, observar a prática do pecado em 

cada indivíduo, mas sem explicação deste dogma. Por isso, trouxe temas como 

pecaminosidade e também concupiscência para dar ênfase nesta ação de salto 

qualitativo. 

Desta forma, no decorrer da discussão travada pelo filósofo dinamarquês a 

respeito da ação pecaminosa no Indivíduo, ele dedica uma parte do seu primeiro 

capítulo ao tema da obra em questão: O conceito de Angústia, mostrando a angústia 

nestes processos de inocência e queda, a qual, pode até ser interpretada como 

angústia da inocência e angústia da queda.  

                                                           
32 “Antes da consideração sobre este estado de questão (estado da queda), é sempre importante alertar 

o leitor para o fato de que Kierkegaard não pretende responder objetivamente a respeito de o que é a 
queda, mas, sim, sobre o que motivou a queda ou sobre que levou Adão a cair, quer dizer, a prática do 

pecado” (Cf. ARAÚJO, 2016, p. 86). 



46 

 

2.2.4 Angústia da inocência e da queda 

Pode-se observar também, os mistérios escondidos por detrás das vastas 

palavras do filósofo dinamarquês no quinto parágrafo d’O conceito de angústia. Nesta 

parte Kierkegaard salienta que o ser humano no estado da inocência vive em uma 

ilusão de si mesmo, não se conhece como si mesmo: 

A inocência é ignorância. Na inocência, o ser humano não está 
determinado como espirito, mas determinado psiquicamente em 
unidade imediata com sua naturalidade. O espirito está sonhando no 
homem. Tal interpretação está em perfeita concordância com a da 
Bíblia que, ao negar ao homem em estado de inocência o 
conhecimento da diferença entre bem e mal, condena todas as 
fantasmagorias católicas sobre o mérito (KIERKEGAARD, 2010a, p. 
44 – 45). 

É neste estado no qual o espirito, que é o homem, está sonhando, onde se 

encontra a inocência e da mesma forma a angústia, pois a inocência, segundo 

Kierkegaard, é o nada e esse nada é a angústia. Então o Indivíduo se angustia por 

nada, a angústia não tem objeto ou algo específico, mas sim o apenas nada. É refletir-

se sobre si mesmo, e neste contato com um selv (eu), ou com o si mesmo, 

desconhecido, o eu encontra-se neste nada.  

Assim, referente a este nada, Kierkegaard, pressupõe o objeto da angústia: 

Neste estado há paz e repouso, mas ao mesmo tempo há algo de 
diferente que não é discórdia e luta; pois não há nada contra o que 
lutar. Mas o que há, então? Nada. Mas nada, que efeito tem? Faz 
nascer angústia. Este é o segredo profundo da inocência, que ela ao 
mesmo tempo é angústia. Sonhando, o espírito projeta sua própria 
realidade efetiva, mas esta realidade nada é, mas este nada a 
inocência vê continuamente fora dela (KIERKEGAARD, 2010a, p. 45). 

Então, é através da inocência, que a vivência da angústia se torna primeira, 

ou seja, é a partir dela que o Indivíduo inicia o seu processo existencial angustiante. 

E, ainda de acordo com esta abordagem, temos a inocência como o nada, e deste 

nada é que surge a angústia. De acordo com Kierkegaard: 

O conceito de angústia não é tratado quase nunca na Psicologia, e, 
portanto, tenho de chamar a atenção sobre sua total diferença em 
relação ao medo e outros conceitos semelhantes que se referem a 
algo determinado, enquanto que a angústia é a realidade da liberdade 
como possibilidade antes da possibilidade33 (KIERKEGAARD, 2010a, 
p. 45, grifo nosso). 

                                                           
33 Ou como Álvaro Valls traduz: “A angústia é a realidade da liberdade enquanto possibilidade para a 
possibilidade”. 



47 

 

E ainda, segundo Kierkegaard, a angústia vem com o pecado e está ligada à 

possibilidade; à liberdade. “Sendo possibilidade antes da possibilidade, o ser humano 

se constitui, pela angústia, como liberdade” (VERISSIMO, 2014, p. 128). A angústia 

caracteriza a existência e serve para revelar, ao existente, o seu próprio ser. É 

vertigem diante do que não é, mas poderá ser pelo uso de uma liberdade, que não se 

experimentou e que não se conhece. Como uma espécie de “antipatia simpática ou 

de simpatia antipática” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 46). Referente a esta 

“ambiguidade psicológica”34, observa-se no Papirer35 de Kierkegaard, dois anos antes 

da publicação d’O conceito de angústia, uma explicação preliminar sobre essa 

ambiguidade da angústia: 

Muito já foi desenvolvido sobre a natureza do pecado hereditário, 
faltou, no entanto, uma categoria primordial – a angústia. Esta é 
propriamente a determinação daquele; com efeito, a angústia é uma 
atração pelo que se teme, uma antipatia simpática; a angústia é um 
poder estranho que agarra o indivíduo, e, contudo, ele não pode se 
desvencilhar dela, e também não o quer, porquanto a teme, e aquilo 
que o atemoriza também o atrai. A angústia torna agora o indivíduo 
impotente, e o primeiro pecado sempre se dá na impotência [Afmagt]; 
assim sendo, falta-lhe aparentemente responsabilidade, e é 
propriamente essa falta que o fascina (KIERKEGAARD apud 
GERMANO, 2014, p. 38). 

Contudo, para Kierkegaard, a angústia não pode ser interpretada como um 

fardo ou um sofrimento, mas sim, como uma impulsionadora para uma compreensão 

do próprio existir, do si mesmo. “A angústia que está posta na inocência, primeiro não 

é uma culpa e, segundo, não é um fardo pesado, um sofrimento que não se possa 

harmonizar com a felicidade da inocência” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 46). 

Obtendo o conhecimento sobre o estado da inocência, Kierkegaard dedica um 

parágrafo a observar as crianças neste determinado estado. Ele mostra que a criança 

não tem conhecimento de suas próprias possibilidades, porém, não tira dela a 

possibilidade de ser livre diante das suas ações. Nisso essa liberdade está coberta de 

inocência que só depois com o salto deste estado para o da queda é que ela vai 

descobrir a sua própria possibilidade de ser livre ou de ser-capaz-de.  

No entanto, o que Kierkegaard explica se referindo às crianças, é sobre a 

vivência da angústia e sua importância para o processo de existir das mesmas. O 

                                                           
34 Termo usado pelo próprio pseudônimo na sua obra. (Cf.: KIERKEGAARD, 2010a, p. 46) 
35 Em uma tradução portuguesa entende-se como “Os diários”. 



48 

 

autor dinamarquês enfatiza que “encontra-se nelas [as crianças], a angústia de um 

modo mais determinado, como uma busca do aventuroso, do monstruoso, do 

enigmático” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 46). E que também “esta angústia é tão 

essencial à criança, que esta não quer ver-se privada dela; e mesmo se ela a angustia 

também a cativa com sua doce ansiedade” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 46). Percebe-

se nessa última citação a ambiguidade da angústia que ao mesmo tempo se teme e 

a ama. 

É a partir dessa observação que Kierkegaard faz da criança, que se pode 

interpretar que a angústia já está no Indivíduo em toda a sua existência e que ela leva-

o a um aprofundamento da sua própria existência36. E só terá essa compreensão de 

profundidade da existência quando o Indivíduo sair da inocência, de um estado de 

sonho, para uma efetivação da realidade se descobrindo como um ser humano de 

possibilidades, isto é, quando o existente viver a determinação intermediaria, que é o 

salto qualitativo. 

2.2.5 O homem, a síntese e a consciência da sexualidade 

Um caminho que Kierkegaard trilha e que se torna o cerne de seu pensar 

filosófico, é que “o homem é uma síntese do psíquico e do corpóreo” (KIERKEGAARD, 

2010a, p. 47), esta síntese ainda não se encontra na sua forma completa, pois, só 

completará a síntese quando estes dois termos se agruparem com um terceiro termo 

chamado espírito.  

Sobre esta concepção de o homem ser a síntese corpo-alma-espírito, 

Kierkegaard dedicará a esclarecer profundamente na obra de 1849, A doença para 

morte, onde refletiu sobre as formas do desespero na vida do indivíduo e a busca de 

si mesmo, do selv. Entretanto, o filósofo dinamarquês em sua interpretação n’O 

conceito de angústia já introduz este desenvolvimento sobre a síntese:  

O homem é uma síntese do psíquico e do corpóreo. Porém, uma 
síntese é inconcebível quando os dois termos não se põem de acordo 
num terceiro. Este terceiro é o espirito. Na inocência, o homem não é 
meramente um animal. De resto, se o fosse a qualquer momento de 
sua vida, jamais chagaria a ser homem (KIERKEGAARD, 2010a, p. 
47). 

                                                           
36 Por isso é o objetivo da pesquisa traçar esta compreensão da angústia como condição para a 
existência singular de cada Indivíduo. 



49 

 

Este terceiro termo da síntese, traz ao homem uma consciência do seu próprio 

eu, ou seja, enquanto o Indivíduo inocente se encontra fora de si mesmo, com a 

concretização da síntese, ele começa a ver as suas possibilidades de liberdade. O 

homem é uma combinação do corpo e mente mediado pelo espírito. Ainda para 

Kierkegaard:  

[...] o espírito é um poder amistoso, que quer precisamente constituir 
a relação. Qual é, pois, a relação do homem com este poder ambíguo, 
como se relaciona o espirito consigo mesmo e com sua condição? Ele 
se relaciona como angústia. O espirito não pode desembaraçar-se de 
si mesmo; tampouco pode apreender-se a si mesmo, enquanto ele se 
mantiver fora de si mesmo; nem tampouco pode apreender-se a si 
mesmo, enquanto ele se mantiver fora de si mesmo; nem tampouco o 
homem pode mergulhar no vegetativo, de jeito nenhum, pois ele está 
determinado, afinal, enquanto espirito; não pode fugir da angústia, pois 
ele a ama; amá-la propriamente ele não pode, porque ele foge dela 
(KIERKEGAARD, 2010a, p. 47, grifo nosso). 

No cenário da ação de Adão, frente a proibição do Criador, observa-se que o 

primeiro homem vivencia a angústia: a decisão de comer ou não comer do fruto 

proibido. É neste exato momento que, mesmo com o desconhecimento do que seria 

o bem e o mal e principalmente a ideia da morte, dita por Deus, se percebe que aquilo 

proferido pelo seu criador tinha uma conotação negativa, da mesma forma como um 

animal, que percebe quando é dado um comando de negação ou de confirmação.  

Com essa percepção, estava nas mãos de Adão cometer ou não o ato; é neste 

momento, que ele se encontra frente a sua própria possibilidade de ser-capaz-de. 

Possibilidade que, o remete a uma escolha e desta escolha uma consequência. 

Assim, Kierkegaard disserta: 

Quando, pois, se admite que a proibição desperta o desejo, obtém-se 
ao invés da ignorância um saber, pois neste caso Adão deve ter tido 
um saber acerca da liberdade, uma vez que o prazer consistia em usá-
la. Esta explicação é, portanto, a posteriori. A proibição o angustia 
porque desperta nele a possibilidade da liberdade. O que tinha 
passado desapercebido pela inocência como o nada da angústia, 
agora se introduziu nele mesmo, e aqui de novo é um nada: a 
angustiante possibilidade de ser-capaz-de (KIERKEGAARD, 2010a, p. 
48, grifo nosso). 

Portanto, percebe-se que não se pode fugir da angústia, porque ela já está 

presente, intrinsecamente à natureza humana. A existência necessita dela para 

prosseguir, pois se o Indivíduo afirma que é feito de possibilidades de escolhas, ele 

também afirma que ele é um ser marcado pela angústia existencial.   



50 

 

 Vê-se, também, que quando a proibição intervém não significa dizer que 

existe algo no que era o nada, pois a proibição que foi posta não significa algo sem 

que o Indivíduo decida algo sobre ela. Ou seja, a proibição lança o Indivíduo dentro 

de sua própria possibilidade que continua sendo nada, pois falta a escolha do 

Indivíduo. Por isso, Kierkegaard afirma, que o homem se encontrou em uma 

possibilidade da liberdade, liberdade que é entendida como ser-capaz-de.  

Existe apenas a possibilidade de ser-capaz-de, enquanto uma forma 
superior da ignorância e enquanto uma expressão superior da 
angústia, porque esta capacidade, num sentido superior, é e não é, 
porque num sentido superior ela a ama e foge dela (KIERKEGAARD, 
2010a, p. 48). 

E ainda: 

Às palavras da proibição seguem-se as palavras da sentença 
“Certamente tu morrerás”. O que significa morrer, Adão, naturalmente, 
não compreende de jeito nenhum, mas, por outro lado, nada impede, 
se aceitarmos que isso lhe foi dito, que tenha recebido a representação 
de algo horrível. Pois até o animal é capaz de, neste sentido, entender 
a expressão mimica e o movimento da voz do que fala, sem ter 
entendido a palavra (KIERKEGAARD, 2010a, p. 48). 

Diante disso, Kierkegaard conclui afirmando até que ponto a Psicologia pode 

ir na tentativa de direcionar o rumo da explicação central da obra: o pecado. E na 

citação que se segui, ele resumiu o que propôs para uma discussão entre a angústia, 

existência, síntese e espírito: 

Ative-me aqui nesta conclusão à narração bíblica. Fiz chegar de fora 
a proibição e a ameaça do castigo. Isso, naturalmente, atormentou a 
mais de um pensador. Entretanto, diante dessa dificuldade só se pode 
sorrir. Afinal de contas, a inocência pode falar. Por conseguinte, possui 
na linguagem a expressão para todo o espiritual. Nessa medida, basta 
supor que Adão falou consigo mesmo. E aí desaparece da narrativa a 
imperfeição de que um outro fale a Adão de algo que este não 
entende. Só por Adão ser capaz de falar, daí não se segue, 
certamente, num sentido profundo, que seria capaz de compreender 
o enunciado. Isto vale, antes de tudo, para a distinção entre bem e 
mal, que se encontra decerto na linguagem, mas só se dá para a 
liberdade (KIERKEGAARD, 2010a, p. 49). 

Seguindo este processo da síntese da alma e corpo sustentado pelo espírito, 

Farago faz uma relação com a ação de Adão e Eva, mostrando que eles completaram 

a sua síntese quando realizaram o salto qualitativo, a passagem da inocência para 

queda, enfatizado a liberdade destes indivíduos perante seus atos. 

O relato do Gênesis tece o enredo com os elementos do quebra-
cabeça antropológico: a imediatidade é representada pelo Paraíso; a 



51 

 

sua perda pela interrupção da liberdade que se coloca “opondo-se”; a 
irrupção da autoconsciência reflexiva, que surge no mesmo momento 
em que se opera a cisão alma/corpo, isto é, a percepção da clivagem 
entre interioridade e exterioridade. É no “salto”, na descontinuidade, 
na ruptura com a imediatidade que o espírito dissolve a unidade pré-
consciente do corpo e da alma para, depois, tornar a ligar esta àquela 
(FARAGO, 2006, p. 78). 

Em sua obra O conceito de angústia, Kierkegaard enfatiza a importância da 

angústia como pressuposição do pecado hereditário e, o entendimento do pecado 

hereditário para entender o que se chama de angústia.  

Na última parte do primeiro capítulo desta obra, Kierkegaard vai enfatizar a 

ação de Eva diante da vivência do pecado de Adão. Para isso, ele mostra, mais uma 

vez, a sua inquietação diante da narrativa do Gênesis como um mito que pretende 

extirpar: 

Repassemos então mais de perto a narrativa do Gênesis, tentando 
deixar de lado a ideia fixa de que se trata de um mito e recordando-
nos de que nenhuma época foi tão frágil em produzir mitos do 
entendimento quanto a nossa, que produz mitos enquanto pretende 
extirpar todos os mitos (KIERKEGAARD, 2010a, p. 49). 

 Nesta abordagem, Kierkegaard enfatiza a posição de Eva, ou seja, o 

“segundo Indivíduo”. E por isso, “Adão e Eva eram apenas uma repetição numérica” 

(KIERKEGAARD, 2010a, p. 50), pois eles eram íntimos demais, eles eram 

basicamente, um só corpo dividido em dois indivíduos. Eles não conheciam suas 

individualidades, não se conheciam internamente, pois eles estavam na inocência e 

estando neste estado ainda não tinham completado a síntese. “Neste sentido ainda 

que houvesse milhares de Adões eles não significariam mais do que um único” 

(KIERKEGAARD, 2010a, p. 50). 

É partindo desta criação depois de Adão, que se sabe muito bem o que o 

relato bíblico traz sobre a arte da sedução do animal mais astuto de todos os animais 

do paraíso: a serpente. E nesta sedução da serpente a Eva é que se pode 

compreender a posição de Kierkegaard, as vezes ambígua, que “o mito faz com que 

se passe no exterior o que é interior” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 50). Isto é, segundo 

Kierkegaard, o mito acontece através do que se passa no interior do Indivíduo, sendo 

concretizado na exterioridade. É nesta concepção sobre a sedução de Eva, para 

depois a mesma seduzir a Adão, que o filósofo faz uma alusão à pecaminosidade: 



52 

 

É verdade que ela [Eva] é inocente tal como Adão, mas há também 
como que um pressentimento de uma disposição, que decerto não é, 
mas pode parecer como uma alusão à pecaminosidade posta pela 
procriação, que é o derivado, o qual predispõe o indivíduo particular, 
sem, contudo, torná-lo culpado (KIERKEGAARD, 2010a, p. 50 – 51). 

Kierkegaard volta à discussão acerca da proibição do Criador a Adão e Eva, 

de não comer do fruto proibido. Nesta perspectiva, ainda poder-se-ia questionar como 

acontece este ato de proibição do criador? O vigia de Copenhague propõe que, 

possivelmente, a proibição se realiza a partir do próprio Indivíduo Adão, isto é, “é o 

próprio Adão quem fala” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 51).  

Pode-se entender esta interpretação partindo do texto bíblico de São Tiago, 

que afirma: “Ninguém, ao ser provado37, deve dizer: ‘É Deus que me prova’, pois Deus 

não pode ser provado pelo mal e a ninguém prova. Antes, cada qual é provado pela 

própria concupiscência, que o arrasta e seduz” (Tg 1, 13-14). Assim fica explícito, que 

a tentação de algo é pela própria culpa de realizar este algo. Sendo assim, pode-se 

concordar com a interpretação de Kierkegaard, pois, quem tenta o próprio Indivíduo, 

no relato bíblico, é o próprio Adão. Vê-se: 

[...] a dificuldade com a serpente é bem outra: ou seja, a de dar à 
tentação uma proveniência externa. Isto contraria diretamente a 
doutrina da Bíblia, contraria a passagem clássica e bem conhecida de 
São Tiago, de que Deus nem tenta nem é tentado por ninguém, mas 
cada um é tentado por si mesmo. Pois, se cremos termos salvo Deus 
ao deixarmos o homem ser tentado pela serpente, e até achamos que 
estamos de acordo com São Tiago, “que Deus não tenta ninguém” aí 
colidimos contra o segundo ponto, de que Deus por ninguém é 
tentado; pois o atentado da serpente contra o homem representa ao 
mesmo tempo uma tentação indireta contra Deus, ao intrometer-se na 
relação entre Deus e o homem; e colidimos contra o terceiro ponto: 
que cada homem é tentado por si próprio (KIERKEGAARD, 2010a, p. 
51). 

É neste contexto que, Kierkegaard afirma que depois de entender a tentação 

como algo do próprio indivíduo-Adão, segue a queda, estado este que a Psicologia 

não consegue mais direcionar sua explicação. É partindo daí que irá “fixar o olhar 

sobre a angústia como pressuposição do pecado hereditário” (KIERKEGAARD, 

2010a, p. 52). 

Após o ato de comer do fruto proibido, Adão e Eva, encontram-se nus, neste 

momento eles observam as suas próprias individualidades, eles passam de um estado 

                                                           
37 O que na Bíblia de Jerusalém se traduz como provação, pode-se entender como tentação. 



53 

 

de sonho ou inocência para um estado, em que, ‘levanta’ deste sono enigmático ou 

que direciona o caminho para a queda, isto é, eles mudam qualitativamente. Partindo 

daí que a diversidade sexual aparece, pois o que para eles era normal38 (no estado 

da inocência), agora transformou-se em algo vergonhoso. Por isso Kierkegaard 

afirma: 

A consequência foi dupla: o pecado adentrou o mundo, e ficou 
estabelecido o sexual, e um há de ser inseparável do outro. Isso é de 
suma importância para mostrar o estado original do homem. Não fosse 
este, com efeito, uma síntese, que repousava num terceiro, um ato só 
não poderia ter duas consequências. Não fosse este uma síntese de 
alma e corpo, que é sustentada pelo espírito, jamais o sexual poderia 
ter entrado com a pecaminosidade (KIERKEGAARD, 2010a, p. 52). 

Entende-se que foi estabelecido o sexual quando o Indivíduo completou a 

síntese, a síntese de corpo-alma-espírito, é por causa desta síntese, que a diversidade 

sexual se torna perceptiva para a humanidade, pois, como já se sabe, eles não se 

conheciam e dessa forma não conheciam também o seu corpo com a sua sexualidade.   

Então, pode-se muito bem aceitar que a diversidade sexual estava no 

indivíduo-Adão antes mesmo do salto qualitativo, no estado da inocência, porém, da 

mesma forma que o existente não se conhecia, ele não entendia sua diferença sexual.  

Na inocência, Adão, enquanto espírito, era um espírito sonhando. A 
síntese não era, portanto, real; visto que o vinculante é justamente o 
espírito, e este ainda não foi posto como espírito. No animal a 
diferença sexual pode estar desenvolvida de modo instintivo, mas 
deste modo um homem não pode tê-la, justamente porque ele é 
síntese. No instante em que o espírito se institui a si mesmo, institui a 
síntese, porém, para instituir a síntese, antes precisa perpassá-la 
diferenciando-a, e o extremo do sensível está justamente no sexual. 
Este ponto extremo o homem só pode alcançar no instante em que o 
espírito se torna real. Antes desta hora, ele não era um animal, mas 
não era de modo algum propriamente um homem; apenas no 
momento em que se torna homem, torna-se tal ao ser 
simultaneamente animal (KIERKEGAARD, 2010a, p. 52). 

A consciência da sexualidade, como diferença, acontece a partir da síntese 

do corpo, alma e o espirito. Então, desta forma, “a pecaminosidade não é [...] a 

sensualidade [...] mas, sem o pecado, não há sexualidade e, sem sexualidade, 

nenhuma história” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 52 – 53)39. Também, segundo 

                                                           
38 Essa normalidade é quando eles (Adão e Eva), antes da ação do pecar, viviam nus, sem preocupação 
de estarem nus. 
39 O próximo capítulo abordará sobre esta concepção da pecaminosidade não ser sensualidade ou 
sexualidade. 



54 

 

Kierkegaard, um espírito perfeito não tem nem o pecado e nem a sexualidade, ou seja, 

não tem história. Assim, este espírito perfeito que não possui história é um anjo. E 

ainda, de acordo com Kierkegaard se o anjo registrasse seus eventos, mesmo assim, 

ele continuaria sem ter história.  

Um espírito perfeito não tem nem a primeira [pecado] nem a segunda 
[sexualidade]; razão pela qual, aliás, também a diferença sexual fica 
abolida na ressurreição, e por isso anjo nenhum tem história. Mesmo 
se o Arcanjo Miguel tivesse registrado todas as missões às quais foi 
enviado, e que tinha desempenhado, nem assim tais anotações 
constituiriam a sua história (KIERKEGAARD, 2010a, p. 53). 

Entretanto, é deste modo que Kierkegaard percorre na sua exposição sobre o 

relato do Gênesis, para enfatizar que esta realidade que é posta desde nossos 

primórdios, aparece muito mais complexa na posteridade. E o termo que persiste 

nesta realidade efetiva é a possibilidade de liberdade.  

Não se pode interpretar a liberdade como se fosse um livre-arbítrio, pois se 

analisar o que seja o livre-arbítrio, depara-se com uma possibilidade boa e uma 

possibilidade ruim, e que normalmente o livre-arbítrio direciona a sua escolha na 

possibilidade boa, desta forma, determinando a escolha que seria agradável e boa. 

Para enfatizar essa concepção, pode-se relembrar a escolha de Adão de comer o fruto 

que era proibido, ele não usou do livre-arbítrio, mas na sua própria possibilidade de 

ser-capaz-de.  

Por isso que o livre-arbítrio não pode ser entendido como liberdade, pois 

liberdade, utilizando da concepção de Kierkegaard, é a possibilidade de ser-capaz-de.  

E é este ser-capaz-de que leva o Indivíduo à sua própria escolha na sua determinada 

experiência. De acordo com Kierkegaard: 

A possibilidade consiste em ser-capaz-de. Em um sistema lógico é 
bem fácil dizer que a possibilidade passa para a realidade. Na 
realidade efetiva, a coisa não é tão fácil, e precisamos de uma 
determinação intermediária. Tal determinação intermediária é a 
angústia, que tão pouco explica o salto qualitativo quanto o justifica 
eticamente. Angústia não é uma determinação da necessidade, mas 
tampouco o é da liberdade; ela consiste em uma liberdade enredada, 
onde a liberdade não é livre em si mesma, mas tolhida, não pela 
necessidade, mas em si mesma. Tivesse o pecado entrado no mundo 
necessariamente (o que constitui uma contradição) não haveria 
angústia alguma. Se tivesse entrado por um ato de um abstrato 
liberum arbitrim (que, tal como não existiu mais tarde no mundo 
também não existia no início, visto que é um absurdo lógico), 
igualmente não haveria nenhuma angústia. Querer explicar pela 
lógica, a entrada do pecado no mundo é uma estupidez que apenas 



55 

 

pode ocorrer as pessoas ridiculamente aflitas por achar uma 
explicação (KIERKEGAARD, 2010a, p. 53). 

E com aquela exaustiva questão que a Lógica não explica o pecado, o filósofo 

de Copenhague propõe que não se tenha a audácia de perguntar: como seria se Adão 

não tivesse cometido o pecado? Pois esta pergunta é bastante tola, pois “no momento 

em que a realidade efetiva é posta, a possibilidade é descartada como um nada, que 

tenta todos os homens que não se dão ao trabalho de pensar” (KIERKEGAARD, 

2010a, p. 54). E ainda afirma, que quando alguém fizer este estilo de pergunta, se 

deve ter cuidado para não tentar responder porque será mais bobo quanto quem 

perguntou.  

Kierkegaard ainda sugere, que caso este tipo de pergunta chegue à mente de 

um indivíduo, que o mesmo possa guardar consigo tal questão, pois ele sabe que este 

tipo de questionamento é uma tolice.  

A tolice daquela indagação reside não tanto na pergunta, mas no 
modo como nos dirigimos à ciência. Se ficamos com a questão, tal 
como a prudente Else40 com suas projeções, e a compartilhamos só 
com os amigos simpatizantes, aí, de algum modo, se tem consciência 
da própria tolice (KIERKEGAARD, 2010a, p. 54). 

E ainda ele afirma:  

O pecado é exatamente aquela transcendência, aquele discrimen 
rerum, em que o pecado adentra o indivíduo enquanto pessoa 
individual. De outra maneira o pecado não entra no mundo, e jamais 
entrou de outro modo. Então, quando o indivíduo singular é tolo o 
bastante para perguntar a respeito do pecado como algo que não lhe 
dissesse respeito, está perguntando como um bobo; pois que, ou ele 
pura e simplesmente não sabe de que se trata, e jamais conseguirá 
vir a saber, ou ele o sabe e o compreende, e junto também sabe que 
ciência alguma será capaz de lhe explicar o pecado (KIERKEGAARD, 
2010a, p. 54). 

Com essa insistência quanto à impossibilidade de a ciência explicar o pecado, 

Kierkegaard termina a sua abordagem sobre a angústia como pressuposição do 

pecado hereditário. Ele afirma que, os fazedores de ciência sabem que algumas 

coisas não podem ser explicadas, mas mesmo assim, eles ainda permanecem na 

ilusão de que um dia possa existir um homem da ciência que poderia concluir tal densa 

explicação, descobrir a solução correta.  

                                                           
40 “Personagem dos Contos populares de Grimm, que ficava imaginando coisas horríveis que poderiam 
acontecer no futuro” (KIERKEGARD, 2010a, p. 54, nota 125).  



56 

 

Kierkegaard não comunga com esta concepção, pois sabendo que a ciência 

não consegue explicar algumas das coisas do Universo, principalmente o pecado, os 

filósofos da especulação deveriam reconhecer que estas discussões são impossíveis.  

Porém, mesmo assim, estes idealizadores de sistema41 insistem em ter 

soluções para o que se é impossível de ser solucionado. Diante do contexto que está 

a trabalhar neste capítulo, observa-se que o pecado entrou no mundo e que “qualquer 

homem entende única e exclusivamente a partir de si mesmo”, pois “se quiser 

aprendê-lo de outrem, ipso facto equivocar-se-á a respeito” (KIERKEGAARD, 2010a, 

p. 55). 

Assim, Kierkegaard termina o seu capítulo em uma grande observação para 

os idealizadores de projetos, em resposta a entrada do pecado no mundo: 

Se quiser fazê-lo, se quiser magnanimamente esquecer de si mesmo, 
então em seu zelo por explicar toda a humanidade torna-se tão cômico 
como aquele conselheiro da corte que, de tanto se sacrificar em 
oferecer cartões de visita para fulano e beltrano, não conseguia afinal, 
depois de tudo isso, lembrar seu próprio nome. Ou seu entusiasmo 
filosófico o faz tão esquecediço de si mesmo que ele precisa de uma 
esposa, ajuizada e de boa índole, a quem ele possa indagar, tal como 
Soldine perguntava a Rebeca, quando, em arrebato auto-
esquecimento, perdia-se na objetividade da conversa: Rebeca, quem 
está falando sou eu?42 (KIERKEGAARD, 2010a, p. 55). 

Contudo, é com este esquecimento do próprio eu, que Kierkegaard alerta, 

quando sempre desejam uma busca da explicação daquilo que não seria explicado, 

que busca soluções para problemas que só são respondidas particularmente.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
41 Os “idealizadores de sistema” é um termo usando pelo filósofo dinamarquês. 
42 “O autor alude, aqui, a uma anedota corrente em Copenhague à sua época. Soldine era um livreiro 

que, certo dia, estava empoleirado em uma escada à procura de um livro; um cliente entrou na sua loja 
e pôs-se a falar com Rebeca, mulher do livreiro, em voz extraordinariamente semelhante à deste. 
Soldine virou-se então para Rebeca e perguntou-lhe: ‘Rebeca, quem está falando sou eu?’” 
(KIERKEGAARD, 2010a, p. 55, nota 128). 



57 

 

3 O DIFERENCIAL DA ANGÚSTIA NA EXISTÊNCIA DO INDIVÍDUO POSTERIOR 

3.1 A REFLEXÃO DAS FORMAS DE ANGÚSTIA POSTERIOR AO INDIVÍDUO-ADÃO 

3.1.1 A continuidade da angústia no indivíduo posterior  

Tendo como pressuposto a questão sobre a relação do pecado hereditário e 

a angústia na primeira parte, será desenvolvido nos próximos capítulos que se 

seguem a segunda parte da pesquisa, uma abordagem da angústia na existência do 

Indivíduo Posterior e a busca da singularidade. Mais precisamente, serão focados os 

capítulos II e V da obra O Conceito de Angústia, em vista de possibilitar um horizonte 

sobre a ação da angústia no homem posterior a Adão ou como Kierkegaard afirma, o 

“Indivíduo posterior”43, para atingir a compreensão da angústia no Indivíduo, na busca 

pela sua singularização da existência. Nesta perspectiva, propõe-se entender, a 

complexa categoria kierkegaardiana da angústia com a concretização da 

singularidade.   

No segundo capítulo da primeira parte, refletiu-se a própria ação de Adão 

perante o pecado, ação esta que se perpetuava em suas possibilidades de decidir e 

nas consequências resultantes deste ato. Esboçou-se a ideia de pecado hereditário, 

inocência e queda; tais ideias, são como guias de uma compreensão da ação humana 

com a sua possibilidade de angústia. No entanto, o presente capítulo, começará a 

desenvolver um pouco sobre este diferencial da angústia no Indivíduo Posterior, para 

guiar o leitor a um caminho para a existência singular. 

Kierkegaard alerta que a angústia vivenciada neste ‘novo indivíduo’ (Indivíduo 

posterior) tem um “mais” da angústia, porque quando Adão escolheu a concretização 

do pecado, na sua natureza não tinha um peso de culpa perante o processo do existir; 

já no Indivíduo Posterior a situação se transforma, pois este Indivíduo já existe no 

estado pecaminoso, ou seja, o Indivíduo quando é lançado no mundo já é lançado em 

um mundo que vivência o pecado, mesmo que ele ainda não tenha consciência deste 

estado de pecabilidade.  

Entretanto, no segundo capítulo da obra O conceito de Angústia, Kierkegaard 

aborda a ideia acerca da sexualidade ser por ela mesma não pecaminosa, porém, 

quando o pecado adentra na existência humana, esta sexualidade, torna-se assim, 

                                                           
43 Cf. KIERKEGAARD, 2010a, p. 57 a 86. 



58 

 

pecaminosa, situação essa que se tornou efetiva para toda espécie humana. Sabendo 

que antes da ação do pecado, a sexualidade não era pecaminosa. 

 Kierkegaard correlaciona a gênese do pecado àquela da sexualidade, 

inaugurando assim a distinção entre sexo e procriação, ao afirmar que: 

Junto com a pecaminosidade foi posta a sexualidade. No mesmo 
instante começa a história do gênero humano. Ora, como a 
pecaminosidade no gênero humano move-se em determinações 
quantitativas assim também o faz a angústia (KIERKEGAARD, 2010a, 
p. 57).  

Desta citação infere-se que, a relação do Indivíduo com Adão é apenas 

quantitativa, porém a qualidade desta relação segue presente no Indivíduo posterior. 

A relação quantitativa se efetiva, através da possibilidade real do pecado, pela qual, o 

pecado entra na realidade.  

Segundo Kierkegaard, a angústia do Indivíduo Posterior, tem um impacto mais 

forte do que a de Adão, porque o Indivíduo Posterior está lançado na pecaminosidade 

quando o mesmo nasce, isto é, já que o pecado fez morada no gênero humano, e se 

o Indivíduo Posterior pertence a este gênero humano, então ele se angustia por ter na 

sua essência a pecaminosidade. Ele explica: 

Em contrapartida, a angústia será mais refletida num indivíduo 
posterior do que em Adão, porque o aumento quantitativo acumulado 
pelo gênero humano faz-se valer no indivíduo posterior. Sem 
embargo, a angústia não é, nem neste caso nem em outro qualquer, 
uma imperfeição do homem, e pode-se dizer, ao contrário, que quanto 
mais original é um homem, tanto mais profunda será sua angústia, 
porque ao entrar na história do gênero humano ele precisa apropriar-
se do pressuposto da pecaminosidade, que sua vida individual supõe 
(KIERKEGAARD, 2010a, p. 57). 

A ênfase de Kierkegaard acerca da angústia, portanto, não a constitui como 

um peso para o Indivíduo, pois defende que “a angústia não é [...] uma imperfeição do 

homem”, uma vez que, a profundidade da angústia é proporcional ao aprofundamento 

do conhecimento de si mesmo, ou seja, quando o Indivíduo aprofunda na sua própria 

possibilidade de ser, quando ele se volta para pensar sobre ele mesmo, encontra-se 

na angústia de relembrar as escolhas que já foram realizadas e as escolhas que estão 

porvir.  

Assim, o Indivíduo Posterior é, como Adão, uma síntese, porém uma síntese 

derivada. Kierkegaard utiliza-se da seguinte argumentação: 



59 

 

O indivíduo posterior é, tal como Adão, uma síntese que deve ser 
suportada pelo espírito; mas é uma síntese derivada e, portanto, a 
história do gênero humano está posta junto com ela; aqui reside 
aquele mais ou menos da angústia do indivíduo posterior. Sua 
angústia, porém, não é a angústia diante do pecado; pois a diferença 
entre bem e mal não está dada, já que esta diferença só se constitui 
com a realidade efetiva da liberdade. Se esta distinção está presente, 
só o está como uma noção pressentida que, porém, no decurso da 
história da família humana, pode significar novamente um mais ou um 
menos (KIERKEGAARD, 2010a, p. 57 – 58). 

A ideia central desta discussão sobre o Indivíduo Primordial e Indivíduo 

Posterior, é que quando o pecado adentra na humanidade o Indivíduo que nela nasce, 

já tem a possibilidade de pecar, enquanto, diferentemente, da experiência de Adão 

em sua possibilidade de decidir de comer do fruto proibido. Então, pode-se analisar 

que o Indivíduo Primordial não é superior ou inferior ao Indivíduo Posterior, porque 

ambos lançaram o pecado na história da humanidade. Por isso: “O pecado surgiu na 

angústia, mas o pecado trouxe consigo, por sua vez, a angústia” (KIERKEGAARD, 

2010a, p. 58). De todo, a continuidade do pecado é angustiante da mesma forma que 

a possibilidade da salvação, pois enquanto se tem a consciência da própria 

fragilidade, entende-se que exista uma possibilidade contínua do pecar, e esta 

possibilidade leva uma insegurança para a existência do Indivíduo44.  

A propósito da salvação, Kierkegaard, alerta sobre a posição da angústia 

diante dela, que implica uma mudança na angústia, onde é preciso aprender a 

angustiar-se para vivenciar o tornar-se si mesmo. Ele afirma que: 

A angústia é a possibilidade da liberdade, só esta angústia é, pela fé, 
absolutamente formadora, na medida em que consome todas as 
coisas finitas, descobre todas as suas ilusões. [...] Aquele que é 
formado pela angústia é formado pela possibilidade, e só quem é 
formado pela possibilidade está formado de acordo com sua infinitude. 
A possibilidade é, por conseguinte, a mais pesada de todas as 
categorias (KIERKEGAARD, 2010a, pp. 161 – 162). 

Kierkegaard enfatiza no início do segundo capítulo d’O conceito de angústia, 

que o pecado trouxe a angústia consigo. Desta maneira, entende-se que o Indivíduo 

conhece a angústia quando, se encontra em frente à possibilidade de pecar, por isso 

ela se torna mais forte no Indivíduo posterior. A angústia “[...] está presente de uma 

maneira obscura como um mais ou menos na história quantitativa do gênero humano” 

(KIERKEGAARD, 2010a, p. 58). Nesta perspectiva, entende-se que o Indivíduo 

                                                           
44  Cf. KIERKEGAARD, 2010a, p. 58. 



60 

 

Posterior se torna culpado por angustiar-se de si mesmo, atitude que não pode ser 

vista na figura de Adão, pois, ele antes do salto não tinha presente a pecaminosidade.  

É certo que, apesar disso, todo indivíduo só se torna culpado por si 
mesmo, mas o processo quantitativo na relação do gênero humano 
alcança agora o seu máximo e poderá confundir toda e qualquer 
consideração que não leve em conta a diferença indicada entre o 
aumento quantitativo e o salto qualitativo (KIERKEGAARD, 2010a, p. 
59). 

Kierkegaard propõe formas de entender a angústia, tanto na humanidade 

como no Indivíduo em particular – angústia objetiva e angústia subjetiva.  Em 

correspondência com as noções de relação de quantidade e relação de qualidade 

apresentadas, ele desenvolve as ideias de angústia objetiva e angústia subjetiva. 

Afirma Kierkegaard: 

A angústia na qual um indivíduo põe o pecado, por meio do salto 
qualitativo, e a angústia que sobreveio e sobrevém com o pecado e 
que, portanto, também entra no mundo determinada 
quantitativamente, a cada vez que o indivíduo põe o pecado 
(KIERKEGAARD, 2010a, p. 59). 

3.1.2 Angústia objetiva na natureza humana 

O termo “angústia objetiva” leva à outra noção importante no contexto d’O 

conceito de angústia. Trata-se da angústia da inocência que, por sua vez, conduzirá 

sempre ao tema da possibilidade da liberdade. Pode-se estabelecer um marco para 

se entender a reflexão sobre a angústia objetiva a partir desta citação:  

Ao contrário, poderia ser mais útil lembrar que a distinção angústia 
objetiva reside na diferenciação frente à angústia subjetiva, uma 
distinção de que nem se poderia falar no tocante ao estado de 
inocência de Adão. No sentido mais estrito, a angústia subjetiva é a 
angústia posta no indivíduo, que é a consequência do seu pecado 
(KIERKEGAARD, 2010a, p. 61). 

Percebe-se que a concepção de angústia objetiva visa à natureza da ação 

humana. Tal concepção pode ser vista em sua efetividade no ato do pecar e naquilo 

que este ato provoca na história da humanidade.  

É partindo daí que Kierkegaard afirma: “A distinção entre angústia objetiva e 

subjetiva tem, [...] seu lugar na consideração do mundo e do estado de inocência do 

indivíduo posterior” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 61). Percebe-se, assim, que esta 

angústia da natureza humana e a angústia da existência do Indivíduo, existem por 

terem uma relação entre a ação pecaminosa primordial e o ato pecaminoso do pós-



61 

 

primordial. A angústia objetiva, aparece quando o pecado já se faz presente no gênero 

humano, e esta presença leva a humanidade a estar no pecado, isto é, o pecado está 

na essência do existente posterior. Com isso verifica-se, segundo Kierkegaard, a 

relação que intercala entre angústia objetiva e subjetiva.  

A divisão apresenta-se aqui de tal modo que a angústia subjetiva 
agora designa a angústia presente na inocência do indivíduo, a qual 
corresponde à de Adão, mas que é, sem embargo, quantitativamente 
diferente dela, uma vez que é determinada em termos de quantidade 
pela geração. Entendemos por angústia objetiva, por outra parte, 
reflexo daquela pecaminosidade da geração no mundo inteiro 
(KIERKEGAARD, 2010a, p. 62). 

Le Blanc, em sua obra Kierkegaard, afirma que “a angústia objetiva é do 

homem genérico colocado, pelo próprio fato da existência, diante da possibilidade de 

poder, em outras palavras, de sua liberdade; é angústia pela qual o pecado entrou no 

mundo” (LE BLANC, 2003, p. 82).  

Por conseguinte, a angústia objetiva é aquela que se encontra na natureza 

humana, na humanidade como um todo. Nesta natureza humana tem-se também a 

angústia subjetiva que se efetiva explicitamente na angústia do Indivíduo.  

Nas coordenadas da recepção feita por Le Blanc, pode-se entender que, a 

angústia objetiva surgiu a partir do primeiro pecado. Portanto, se o ato primeiro do seu 

surgimento foi o pecado e se este pecado está na angústia, Adão, como o existente 

primordial a vivenciar a angústia, estaria no contexto desta angústia objetiva? Uma 

resposta totalmente afirmativa a esse questionamento seria um equívoco, segundo Le 

Blanc.   

Porém, diferentemente desta resposta de Le Blanc, entende-se que esta 

angústia não se refere ao Indivíduo em si, como vamos discutir no tópico seguinte, 

mas se refere ao ato da criação no qual, a figura de Adão está incluso, pois, se pensar 

Adão a parte deste modo de angústia, sua angústia não existiria, porque ele lança o 

pecado nele mesmo e no gênero humano, concretizando, assim, a angústia objetiva.  

 Contudo, a angústia objetiva não ocorre e nem se origina na existência da 

angústia de Adão, mas na condição na qual ela se encontra na natureza do homem, 

ou seja, no gênero humano, onde o pecado surgiu e firmou aderência à natureza deste 

mundo. 



62 

 

Neste contexto pode-se relembrar uma passagem já mencionada no segundo 

capítulo da primeira parte: “com o pecado de Adão a pecaminosidade entrou no 

mundo” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 62). Observa-se aí a pecaminosidade situada de 

forma extrínseca a qualquer indivíduo.  

No momento em que Adão cometeu o pecado, a observação o 
abandona para observar a origem do pecado em cada indivíduo 
posterior; pois agora está posta a geração. Se, com o pecado de Adão 
foi posta a pecaminosidade do gênero humano no mesmo sentido que 
o andar ereto etc., o conceito de indivíduo está abolido 
(KIERKEGAARD, 2010a, p. 62). 

Deve-se evitar pensar que, a pecaminosidade foi introduzida no mundo 

apenas pelo pecado de Adão. Isto seria um equívoco, pois Kierkegaard enfatiza que, 

se fosse, a ideia de Indivíduo tornar-se-ia abolida, porque a pecaminosidade entra, 

quando cada indivíduo peca. A pecaminosidade entra na geração humana quando 

qualquer que seja o indivíduo se põe a pecar, porque sem o entendimento que o 

Indivíduo Posterior faz parte deste gênero humano, este Indivíduo não existiria e sem 

existir sua figura estaria abolida. 

Com a entrada do pecado na geração humana, o Indivíduo Posterior vive em 

relação com o gênero humano, fazendo parte assim, da entrada da angústia objetiva 

na natureza humana, porque é o Indivíduo que peca. 

Pode-se refletir ainda sobre a figura de Adão ter uma significação muito maior 

do que qualquer outro indivíduo, pois ele, por primeiro, pode vivenciar a angústia de 

se ver como pecador. Neste tocante, afirma Kierkegaard:   

[...] o conceito de gênero humano é demasiado abstrato para que se 
pudesse pôr uma categoria tão concreta como o pecado, o qual é 
posto precisamente pelo fato de que o próprio indivíduo o põe como o 
indivíduo. A pecaminosidade no gênero humano torna-se, pois, 
apenas uma aproximação quantitativa, mas esta tem seu início com 
Adão. Aqui radica a significação maior que Adão possui frente a 
qualquer outro indivíduo dentro do gênero humano, aí reside a 
verdade daquela expressão (KIERKEGAARD, 2010a, p. 62). 

Desta forma, torna-se possível pensar a concepção da entrada pecaminosa 

no mundo como um ato que perdura pelos dias de hoje e que não começou e terminou 

com a figura de Adão. Ele foi o primeiro ser humano criado por Deus, mas a ação do 

pecar, realizada por ele, não delimitou a ação humana apenas naquele momento, mas 

em todo gênero humano. “[…] ao entrar, o pecado no mundo, adquiriu importância 



63 

 

para toda a criação. Este efeito do pecado na esfera não humana do ser é o que 

qualifiquei de angústia objetiva” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 63). 

Para tentar esclarecer melhor todas essas questões acerca da angústia 

objetiva, o melhor caminho é acompanhar a reflexão de Kierkegaard:  

Em que sentido, pelo pecado de Adão a criação afundou na perdição, 
de que maneira a liberdade, por ter sido posta pelo abuso que se faz 
dela, lançou um reflexo da possibilidade e um tremor de cumplicidade 
sobre a criatura, em que sentido isto tinha de suceder porque o homem 
é a síntese, cujos contrastes mais extremados foram postos, e se por 
acaso um desses contrastes justamente pelo pecado do homem 
tornou-se um contraste ainda mais extremado do que já o era – tudo 
isto não tem seu lugar numa investigação psicológica, mas pertence à 
Dogmática, à doutrina da redenção, em cuja explicação esta ciência 
explica o pressuposto da pecaminosidade (KIERKEGAARD, 2010a, p. 
63). 

 Nesta citação pode-se observar que, Kierkegaard enfatiza que o desejo de 

entender qual é o conceito do pecado não se refere à psicologia, mas à Dogmática; é 

ela que pressupõe a pecaminosidade. Dessa forma também pode-se inferir que, se a 

produção kierkegaardiana requer uma simples reflexão psicológica-demonstrativa, ela 

não pretende explicar o pecado, ou seja, conceituar o pecado, mas sim mostrar a sua 

ação frente a liberdade humana.  

A angústia objetiva, para Kierkegaard, é a angústia na criação, isto é, a 

angústia da natureza, angústia que se encontra no externo do Indivíduo.  

Essa angústia na criação pode chamar-se com razão de angústia 
objetiva. Ela não foi produzida pela criação, mas se produziu pela 
projeção sobre ela de uma luz inteiramente diferente, pelo fato de que 
pelo pecado de Adão a sensualidade foi rebaixada a pecaminosidade 
e, na medida em que o pecado continua a entrar no mundo, 
continuamente é degrada para significar pecaminosidade. Vê-se 
facilmente que essa concepção mantém abertos os seus olhos, 
também no sentido em que rejeita a interpretação racionalista de que 
a sensualidade como tal é pecaminosidade. Desde que o pecado veio 
ao mundo e a cada vez que vem a ele, a sensualidade se torna 
pecaminosidade, mas aquilo que se torna não o era anteriormente 
(KIERKEGAARD, 2010a, p. 64, grifo nosso). 

No que diz respeito a discussão sobre a sensualidade ser associada a 

pecaminosidade, Kierkegaard introduz um filósofo alemão e teólogo católico, Franz 

Xaver von Baader, que “protestou com bastante frequência contra a afirmação de que 

a finitude, a sensualidade como tal, seria pecaminosidade” (KIERKEGAARD, 2010a, 

p. 64). Para Kierkegaard, essa compreensão precisava ter cuidado, por se pensar que 



64 

 

nunca a sensualidade se torna pecaminosa. Baader não levou em conta a história do 

gênero humano e, assim, não via viabilidade em a sensualidade se tornar 

pecaminosa. 

Partindo do suposto que a angústia objetiva é a angústia da natureza, 

enquanto a angústia subjetiva parte do Indivíduo, o filósofo dinamarquês enfatiza que 

na angústia objetiva o existente não é pecador, mas alguém que está apto ao ato de 

pecar, porém na angústia subjetiva o indivíduo se encontra encoberto no pecado.  

Portanto, ao vir ao mundo, o pecado assume, para a criação, a importância 

de nela estabelecer uma qualidade não a partir dela mesma, mas, com o efeito da 

liberdade do indivíduo; é este efeito do pecado na existência não-humana, que 

Kierkegaard designa com o nome de angústia objetiva. Então, pode-se caracterizar 

esta angústia como voltada para a natureza, ou seja, a physis, já a angústia subjetiva 

acontece, a partir da humanidade. Nesta humanidade é que se observa, fortemente, 

a angústia de Adão, pois é voltada para a sua profunda essência de ser um Indivíduo. 

Finalizando e dando entrada para o outro modo de compreender a angústia, é decisivo 

o parágrafo conclusivo ao conceito de angústia objetiva de Kierkegaard: 

Contudo, aqui interrompo o que só deixei vir ao primeiro plano para no 
instante seguinte rejeitar para além dos limites da presente 
investigação. Tal e qual como era em Adão, a angústia não retornará 
jamais, pois por meio dela veio a pecaminosidade ao mundo. Sobre 
esta base, aquela angústia encontrou duas analogias: a angústia 
objetiva na natureza e a angústia subjetiva no indivíduo. Esta última 
contém um mais e a primeira, um menos, com respeito à angústia de 
Adão (KIERKEGAARD, 2010a, p. 65). 

3.1.3 Angústia subjetiva no indivíduo 

Partindo do que foi abordado sobre a angústia objetiva, que é aquela voltada 

para natureza da humanidade, supõe-se esclarecido também, que o Indivíduo não 

está com o pecado, porém, o mesmo estava na natureza humana. Além disso, 

entende-se que quando este modo de angústia reflete externamente, ela (a angústia) 

ainda influencia o Indivíduo, pelo fato de o mesmo vivenciar suas possibilidades de 

existência.  

Trata-se agora, de outra compreensão da angústia, que não se concretiza fora 

da existência humana, mas na interioridade da subjetividade. É neste conhecimento 

sobre a angústia, que se encontra o Indivíduo vivendo a ação do pecar, ou seja, no 

que Kierkegaard explicitou como angústia subjetiva.  



65 

 

No seu experimento, o filósofo de Copenhague estabelece uma relação da 

angústia com a queda: 

Quanto mais reflexivamente se ousa pôr a angústia, tanto mais 
facilmente poderia parecer que se consegue convertê-la em culpa. 
Mas aqui é importante não se deixar enganar por determinações 
aproximativas; que nenhum “mais” produz o salto, que nenhum “mais 
facilmente” facilita em verdade a explicação (KIERKEGAARD, 2010a, 
p. 65). 

É com esta pequena citação, porém, importantíssima em seu conteúdo, que 

Kierkegaard alerta não ser possível converter a angústia45 em queda, pois não é um 

‘mais’ que tornará ela mais fácil ou mais difícil. Deve-se ter cuidado, assim como 

Kierkegaard adverte, com essas “determinações aproximativas”. Isto é, ele analisa 

que é preciso entender o que seria propriamente esta angústia, e é seguindo o autor 

que se busca tentar abordar o que seria esta angústia subjetiva.  

Assim, entende-se que a angústia, seja ela com maior ou menor intensidade, 

tem o seu sentido único na vida de qualquer que seja o indivíduo. Daí ela ser a 

possibilidade da liberdade, pois é tratada unicamente a partir do indivíduo particular. 

“Ainda que a angústia se torne mais e mais refletida, a culpa que brota da angústia 

com o salto qualitativo conserva, contudo, o mesmo grau de imputabilidade que a de 

Adão, e a angústia, a mesma ambiguidade” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 65).  

Então não é correto interpretar que, quando acontece o salto qualitativo para 

o pecado o Indivíduo não deixa de se angustiar, pelo contrário, a angústia pode 

parecer que foi superada, mas depois ela retorna com toda a sua intensidade. 

O Indivíduo Posterior, nesta possibilidade de liberdade torna-se culpado, já 

que o pecado de Adão foi nele mesmo e no gênero humano. Então o Indivíduo é 

culpado pela sua geração, porém, ao mesmo tempo, não-culpado, pois ele não tem o 

conhecimento de si mesmo, permanecendo assim no estado de inocência.  

É com essa contradição de culpado e não-culpado, que Kierkegaard propõe 

a ambiguidade ou a elasticidade46 da angústia, que ao mesmo tempo atrai e retrai. 

Resumindo, o que o filósofo de Copenhague, propõe é que a relação da angústia com 

                                                           
45 Quando se fala de angústia significa o todo da angústia, não apenas um modo de vê-la. Entretanto, 
quando se refere a alguns dos modos trata-se de ou angústia objetiva ou angústia subjetiva. 
46 De acordo com Nuno Ferro da sua obra Estudos sobre Kierkegaard. 



66 

 

o ato da queda, ou seja, o salto qualitativo, não transforma o Indivíduo em um existente 

livre da angústia, mas ela (a angústia) continua no Indivíduo de um modo diferente47.  

A concretização da culpa, acontece quando o Indivíduo faz o salto qualitativo 

e este salto é algo no mundo, pois acontece uma reação, no qual, o que era inocente 

passa para um estádio de culpa48. Com esta reflexão interpreta-se que a angústia não 

é culpa, pois, para chegar a culpa precisa do salto qualitativo, ou seja, existe um algo 

na culpa que é consequência deste salto, logo a angústia não tem objeto, somente a 

possibilidade, que para Kierkegaard é o nada, mesmo que este nada já se torna algo 

na angústia refletida no Indivíduo Posterior.  

[…] a culpa tem o seu objeto definido, ou seja, ela é uma relação 
negativa consigo mesmo via uma ação que fere a ética e, em uma 
terminologia bíblica, uma ação pecaminosa. A culpa resulta, assim, de 
um “salto”, isto é, de uma ação individual que engendrou um 
sentimento negativo dentro de si; a angústia, por sua vez, não tem 
objeto, a não ser a possibilidade, que é quase como o “nada” 
(ARAÚJO, 2016, p. 115). 

Essas concepções introduzem a um entendimento do que seria tornar-se si 

mesmo - a constante busca do próprio eu. Por isso, não se podem fazer analogias 

que o indivíduo posterior é semelhante ao indivíduo primogênito, dado que cada um 

tem sua ação no mundo de maneira diferente e tempos diferentes, e cada um tem a 

sua vivência singular do pecado, ou seja, suas consequências e responsabilidades 

frente ao que desejam escolher, pois, o que é importante para trilhar o caminho do 

conhecimento de si mesmo é a própria subjetividade.  

Portanto, como foi explorado no segundo capítulo da primeira parte, não se 

pode entender que Adão, pelo fato de ser o indivíduo primogênito, torna-se superior a 

toda humanidade. Veja-se na citação a seguir: 

Pretender negar que qualquer indivíduo posterior tenha ou deva ter 
tido um estado de inocência análogo ao de Adão não só indignaria a 
qualquer um como também anularia necessariamente todo 
pensamento, pois neste caso haveria um indivíduo que não seria um 
indivíduo, senão que se relacionaria apenas como um exemplar com 
sua espécie e, não obstante, ao mesmo tempo deveria ser 

                                                           
47 Existe um parêntese bem significativo para este salto do indivíduo que se torna interessante dá uma 
primeira pincelada do que a seguir se desenvolverá. Kierkegaard entende que quando se direciona o 
salto á fé, a angústia é suprimida, mas não quando é direcionando para o pecado.  
48 Ideia de Inocência e Culpa ou queda, foi refletida no segundo capítulo da primeira parte, onde se 
discorreu sobre a ação deles no gênero humano e em cada indivíduo particular. 



67 

 

considerado sob a determinação própria do indivíduo, i. é: como 
culpado (KIERKEGAARD, 2010a, p. 66). 

Seguidamente Kierkegaard mostra metaforicamente a ideia da vertigem com 

relação a angústia. Jean Beaufret propôs uma primeira reflexão, sobre esta metáfora 

da vertigem: “Com efeito, é realmente uma vertigem que se apodera do homem 

quando ‘naufraga na possibilidade’, onde descobre, com sensação mortal, que ‘tudo 

é igualmente possível’” (BEAUFRET, 1976, p. 13). 

O que naufraga na possibilidade, é o que Kierkegaard entende por esta 

metáfora; quando entende o próprio lugar frente a angústia, o indivíduo se volta para 

o seu interior, esse voltar-se é comparada com a vertigem. E o que seria esta 

vertigem? No seu significado particular, vertigem é um sintoma, no qual, a pessoa tem 

a sensação de uma tontura rotatória, podendo causar náuseas, vômitos, ilusão de 

movimento, etc., provoca também uma reação no indivíduo que o deixa totalmente 

desequilibrado49. Enfim, para o filósofo de Copenhague: 

Angústia pode-se comparar com vertigem. Aquele, cujos olhos se 
debruçam a mirar uma profundeza escancarada, sente tontura. Mas 
qual é a razão? Está tanto no olho quanto no abismo. Não tivesse ele 
encarado a fundura!... Deste modo a angústia é a vertigem da 
liberdade, que surge quando o espírito quer estabelecer a síntese, e a 
liberdade olha para baixo, para sua própria possibilidade, e então 
agarra a finitude para nela firmar-se. Nesta vertigem, a liberdade 
desfalece (KIERKEGAARD, 2010a, p. 66). 

Pode-se inferir, então, que o Indivíduo em particular experimenta 

constantemente “a vertigem da liberdade”. Le Blanc, partindo do texto de Kierkegaard, 

afirma em sua obra introdutória Kierkegaard, que Jesus vivenciou esta vertigem, 

quando pronunciou as suas últimas palavras na cruz. 

A angústia subjetiva aumenta com a espiritualidade e pode-se avaliar 
a que oprimiu Cristo, quando diz a Judas: “O que tens a fazer, faze-o 
logo”, como mais forte do que a que o traspassou quando pronunciou 
as palavras terríveis que angustiavam Lutero: “Meu Deus, meu Deus, 
por que me abandonastes?”; não somente ela revela a humanidade 
de Cristo, mas ainda mostra como a existência é possibilidade e como 
a possibilidade é angústia. (LE BLANC, 2003, p. 83). 

Na compreensão de Cleyton Francisco Oliveira Araújo, a preferência por esta 

metáfora sobre a vertigem na relação da angústia e da liberdade, aplica-se porque, 

                                                           
49 De acordo com o Dicionário Houaiss da Língua Portuguesa vertigem significa “sensação de 
movimento oscilatório ou giratório do próprio corpo ou do entorno com relação ao corpo; tonteira, 
tontura, vágado; sensação de desfalecimento, desmaio ou franqueza” (HOUAIS; VILLAR; FRANCO, 
2004, p. 1938).  



68 

 

quando o Indivíduo almeja a vivência da síntese ele está frente a uma possibilidade 

que angustia: 

Para o filósofo de Copenhagen, isso é o que está em jogo na relação 
entre angústia e liberdade: o indivíduo enxerga as suas possibilidades 
existenciais (o abismo), ou seja, o seu horizonte de liberdade, de 
querer construir-se como síntese, de querer ser espírito, expressões 
utilizadas por Kierkegaard para designar “o ser a si mesmo” concreto, 
o tornar-se indivíduo (ARAÚJO, 2016, p. 116). 

Entendendo a angústia como possibilidade da existência, pode-se inferir, 

então, que o Indivíduo não pode superar a angústia, pois ela é uma antipatia, mas ao 

mesmo tempo uma simpatia, posto que o indivíduo a ama e a rejeita. Por isso, no 

quinto parágrafo do primeiro capítulo d’O conceito de angústia, Kierkegaard afirma 

que, a “angústia é uma antipatia simpática e uma simpatia antipática” 

(KIERKEGAARD, 2010a, p. 46). Percebe-se, assim, que a angústia prevalece no 

existente, conforme o filósofo: 

A angústia é uma impotência feminina, na qual a liberdade desmaia, 
em termos psicológicos, a queda sempre ocorre na impotência; mas 
ao mesmo tempo a angústia é a coisa mais egoísta que há, e nenhuma 
expressão concreta da liberdade é tão egoísta como a possibilidade 
de qualquer concreção. Isto é, uma vez mais, o elemento que oprime, 
que determina a relação ambígua do indivíduo, de simpatia e antipatia. 
Na angústia reside a infinitude egoísta da possibilidade, que não tenta 
como uma escolha, mas angustia, insinuante, com sua doce 
ansiedade (KIERKEGAARD, 2010, p. 66). 

Interessante refletir sobre umas das interpretações que Kierkegaard 

desenvolve nesta citação que é sobre a “angústia ser a infinitude egoísta”. Agora, 

mesmo Kierkegaard enfatizando que a angústia está no existente e que não pode ser 

superada, senão vivenciada, ele afirma que a residência dela é o egoísmo.  

Primeiramente, já foi bem enfatizado, e ainda será melhor esclarecido nesta 

pesquisa, que para viver singularmente é preciso saber lidar com a angústia; não se 

pode vê-la como algo passageiro, mas como concretizadora do existir. Por isso, 

Kierkegaard desenvolve sua compreensão sobre o pecado hereditário na 

dramaticidade da existência. O dinamarquês entende que, quando o Indivíduo se 

percebe como um existente portador da angústia, ou seja, a autoconsciência da 

angústia, ele vive em uma relação dialética consigo mesmo, com o mundo e com 

Deus.  

No indivíduo posterior a angústia é mais refletida. Isto se pode 
expressar dizendo que o nada, que é o objeto da angústia, torna-se 



69 

 

cada vez mais um algo. Não dizemos que se torne realmente algo ou 
que signifique realmente algo, não dizemos que se tenha de substituir, 
agora, ao invés do nada, o pecado ou qualquer outra coisa; pois vale 
aqui para a inocência do indivíduo posterior o que foi dito sobre a de 
Adão: tudo isso só é para a liberdade e só é na medida que o indivíduo 
mesmo coloca o pecado pelo salto qualitativo. O nada da angústia é, 
então, neste caso um complexo de pressentimentos os quais se 
refletem em si mesmos, aproximando-se mais e mais do indivíduo, 
embora, vistos essencialmente, na angústia tornem a significar nada; 
mas, bem entendido, não um nada com o qual o indivíduo não teria 
nada a ver, mas um nada que se comunica de maneira viva com a 
insciência da inocência (KIERKEGAARD, 2010a, p. 66 – 67, grifo 
nosso). 

A citação acima esclarece o que o nada da angústia pode ser para o pensador 

dinamarquês. É uma relação aproximativa do eu com o próprio eu. Por este processo 

cíclico de volta ao próprio eu (selv) é que o Indivíduo constantemente se relaciona 

com o nada.  

No contexto de elucidação da angústia subjetiva, Kierkegaard desenvolve 

duas formas de entender o algo que se põe o salto qualitativo quando o pecado entra 

na existência humana. Por isso, ele divide em dois pontos para entender o significado 

deste algo. O primeiro ponto é A consequência da relação de geração, onde vai tentar 

transmitir como a mulher é mais sujeita à angústia do que o homem; e o segundo 

ponto que é A consequência da relação histórica, baseando no contexto histórico 

sobre a angústia do Indivíduo. Antes de fazer a interpretação destes pontos 

fundamentais, refletir-se-á sobre suas considerações inicias acerca do algo que o 

salto traz para a existência e como as considerações psicológicas podem distorcer 

este algo:  

Consideramos agora mais de perto o algo que o nada da angústia 
pode significar no indivíduo posterior. Na consideração psicológica ele, 
em verdade, já vale por algo. Mas a consideração psicológica não 
esquece que, se um indivíduo se tornasse culpado, sem mais, só 
devido a este algo toda e qualquer observação estaria anulada 
(KIERKEGAARD, 2010a, p. 67). 

3.1.3.1 “A consequência da relação de geração” 

Na busca por entender o que seria esse algo do pecado hereditário, 

Kierkegaard desenvolve a consequência da relação de geração. Neste ponto, ele 

enfatiza a figura feminina como aquela que mais se angustia, por ser mais sensual e 

por ser sua a possibilidade de procriar. Desta maneira, o filósofo pretende abordar a 

angústia nos indivíduos derivados, ou indivíduos posteriores, do Adão primogênito.  



70 

 

Por isso, para entender o que o filósofo pretende neste capítulo da obra O 

conceito de Angústia, ele sugeriu dois pontos importantes para entender a ação da 

angústia no Indivíduo: o primeiro é a companheira de Adão chamada Eva, mostrando 

a sedução para cometer o ato pecaminoso. Dessa forma, Kierkegaard vai desenvolver 

que a mulher é mais sujeita à angústia, do que o homem; e segundo, desse ‘mais’ de 

angústia, entender como é a existência do Indivíduo posterior com a angústia. Estes 

pontos vão se clarear de acordo com o desenvolvimento desta primeira explicação.  

No começo da explanação sobre a relação de geração, Kierkegaard 

apreende, que este algo do pecado hereditário não interessa aos médicos, pois não 

tem nada de defeituoso, mas deve-se ao processo de existir na humanidade. O que o 

autor almeja não é desenvolver um conceito e um significado sobre tal ação, mas é 

buscar a atmosfera correta da questão. “Segue-se por si mesmo que não se trata aqui 

de algo que possa interessar aos médicos, como se alguém nascesse defeituoso, etc. 

Tampouco se trata, absolutamente, de obter um resultado com séries de tabelas” 

(KIERKEGAARD, 2010a, p. 67).  

É neste ponto, que se observa mais uma vez em sua obra, a posição contrária 

de Kierkegaard ao pensamento hegeliano dos seus contemporâneos. Tendo como 

referência essa discussão o autor indiretamente, afirma: 

Quando se fornecem quadros estatísticos sobre o estado de 
pecaminosidade, desenham mapas sobre esta situação, e com auxílio 
de cores e de relevos prontamente se facilita a visão de conjunto, aí 
se faz, afinal, uma tentativa de tratar o pecado como uma curiosidade 
da natureza, que não se pode evitar, mas apenas calcular, tal como a 
pressão atmosférica ou o grau de precipitação da chuva; e a moda e 
a média que resultam são nonsens num sentido bem diferente do que 
naquelas ciências puramente empíricas (KIERKEGAARD, 2010a, p. 
68). 

Para Kierkegaard, a concepção racionalista frente ao estado de 

pecaminosidade, torna-se incoerente, pois o pecado não pode ser explicado por 

nenhum argumento cientifico, pois o pecado faz parte do Indivíduo particular, e 

somente esta existência particular pode entender. Por isso, a concretização deste algo 

no pecado tem um âmbito particular, subjetivo.  

No percurso dessa interpretação sobre a pecaminosidade e sua consequência 

na geração, Kierkegaard relembra o que já começou a ser desenvolvido: a 



71 

 

sensualidade ser pecaminosa50. O que ele entende é que a sensualidade em si, em 

sua própria razão de ser sensualidade, não é pecaminosa, porém quando o pecado 

se torna realidade no Indivíduo a sensualidade passa a ser pecaminosa. Em outras 

palavras, a sensualidade é separada da pecaminosidade. De acordo com 

Kierkegaard:  

Com o pecado, a sensualidade tornou-se pecaminosidade. Esta 
proposição tem um significado duplo. Com o pecado a sensualidade 
tornou-se pecaminosidade e, com Adão, o pecado entrou no mundo. 
Essas definições devem permanecer separadas uma da outra, pois 
senão se pronuncia algo falso. Com efeito, que a sensualidade um dia 
se tenha tornado pecaminosidade, pertence a história da geração, 
mas, que a sensualidade venha a ser isso, constitui o salto qualitativo 
do indivíduo (KIERKEGAARD, 2010a, p. 68). 

Nesta citação entende-se o motivo da sensualidade não ser pecaminosa, 

primeiramente, ela é uma possibilidade e sendo possibilidade ela é uma angústia. 

Desse modo, Kierkegaard propõe que o indivíduo posterior surge já com essa 

possibilidade de a sensualidade ser pecaminosa.  

Mais adiante o autor d’O conceito de angústia trará a figura de Eva como o 

símbolo da relação das gerações, uma vez que ela se torna uma figura derivada da 

figura de Adão, isto é, pode-se dizer que ela é a primeira derivação de indivíduo 

posterior a Adão51. Ao levantar discussões a respeito da derivação de Eva, o filósofo 

explicita que, a diferença de ambos está na quantidade, ou seja, o indivíduo que surge 

depois de Adão é tão primordial como o próprio Adão52. Portanto, pode-se entender 

que:  

O derivado jamais é tão perfeito como o primordial. Contudo, a 
diferença aqui é só quantitativa. O indivíduo que vem depois é 
essencialmente tão primordial como o primeiro. Para todos os 
indivíduos que vieram depois, in pleno ‘como um todo’, a diferença 
está na derivação; mas a derivação, para o indivíduo, pode, por sua 
vez, significar um mais ou um menos (KIERKEGAARD, 2010a, p. 69). 

Entende-se que, quando Kierkegaard fala dessa derivação de Eva, ele não 

está com o intuito de desprezar a figura feminina, mas por entender que o homem e a 

                                                           
50 É interessante ressaltar que esta expressão da sensualidade ser pecaminosa é focada em todo o 
segundo capítulo da obra O conceito de angústia. 
51 É interessante saber que o relato bíblico que Kierkegaard tem como exemplo para interpretar é a 
primeira versão da criação do mundo. Pois como bem sabemos existe, ainda no Gênesis, uma segunda 
interpretação deste relato (Gn 3).   
52 Cf. KIERKEGAARD, 2010a, p. 68 – 69. 



72 

 

mulher vivem e se realizam como seres de possibilidades, independentemente da 

diferença do gênero, que é o único ponto diferente entre os dois indivíduos. 

A diferença, entretanto, não diz outra coisa, senão que o homem e a 
mulher são essencialmente iguais, apesar da diversidade. A 
expressão da diferença está em que a angústia é mais refletida em 
Eva do que em Adão. Isso tem sua razão no fato de que a mulher é 
mais sensual do que o homem (KIERKEGAARD, 2010a, p. 69). 

Infere-se, portanto, que a angústia é melhor vivenciada na pessoa de Eva do 

que no próprio Adão, isto porque a mulher é mais sensual que o homem e, por ser 

sensual, a mulher tem mais angústia que o homem. Na narrativa bíblica da criação, 

Eva teve uma participação importante, uma vez que, ao sentir profundamente e pôr 

primeiro a angústia diante do desconhecido que era proibido, ela torna-se a sedutora 

de Adão. Isto não significa que o seu pecado seja maior que o dele, nem que angústia 

seja imperfeição; pelo contrário, se a angústia é grandiosa, esta grandiosidade indica 

o grau de perfeição. A beleza estética e a capacidade de procriar são as provas de 

que a mulher é mais sensual que o homem. Como afirma Kierkegaard:  

Na narrativa do Gênesis é Eva quem seduz Adão. Daí não segue, 
contudo, de modo algum, que a sua culpa seja maior que a de Adão 
e, menos ainda, que a angústia seja uma imperfeição, já que a sua 
grandeza, pelo contrário, é uma profecia sobre a grandeza da 
perfeição (KIERKEGAARD, 2010a, p. 69). 

Deveras, já se percebe que a angústia corresponde à sensualidade. Isto é, “à 

medida que vai aumentando a sensualidade na geração, aumenta também a angústia” 

(KIERKEGAARD, 2010a, p. 69). Veja-se que, por esse desenvolvimento sobre Eva 

ser uma derivação de Adão, equivale também, como já foi abordado entre linhas 

acima, a relação de todos os indivíduos posteriores com Adão, ou seja, a relação de 

cada existência com a existência do ser criado primordialmente. 

 Dessa forma, Kierkegaard propôs em sua obra explicar que a mulher é mais 

sensual que o homem. Mas, por que ela se angustiaria mais do que o homem? Ele 

desenvolve sua concepção de que a mulher é mais sujeita à angústia do que o 

homem, primeiramente, pelo seu “mais” de angústia que é a sua beleza estética e por 

sua estrutura corporal própria à procriação. Isto significa dizer que, por causa da sua 

beleza ser mais intensa e da sua possibilidade de procriação, ela é mais sensual que 

o homem.  



73 

 

Kierkegaard entende que a beleza, realiza uma síntese desprovida do terceiro 

elemento, que é o espírito. E como se sabe, para o pensador dinamarquês a síntese 

sempre é composta por três elementos: o psíquico, o corpóreo e o espírito53. 

Tendo em vista esta concepção sobre o processo de síntese, Kierkegaard faz 

referência à beleza grega. Nela paira uma insegurança, porque o espírito torna-se 

suspenso. Dessa falta da síntese, emerge a angústia. Os gregos, porém, não tinham 

conhecimento sobre esta síntese, conforme exemplifica Kierkegaard:  

Por isso há uma despreocupação na beleza grega, porque o espírito 
está excluído, mas por isso também há uma profunda tristeza (dor, 
luto, aflição) inexplicável. Por isso a sensualidade não é 
pecaminosidade, porém um enigma sem explicação, que angustia; por 
isso a ingenuidade está acompanhada de um nada inexplicável, que é 
o da angústia (KIERKEGAARD, 2010a, p. 70). 

Na citação acima, observa-se mais uma vez a insistência de Kierkegaard de 

não confundir a sensualidade com pecaminosidade, porque isto acontece quando o 

pecado entra na geração humana, ou seja, vivência objetivamente na natureza 

humana. Além disso, ele concebe que essa relação entre a sensualidade provoca um 

nada que, como já foi citado nesta pesquisa, é o objeto da angústia.  

Mais um indício para a ideia de que, a mulher é mais sensual que o homem é 

encontrado na ação de procriar, aí se adentra na segunda forma pela qual Kierkegaard 

acredita, que a mulher torna-se mais sujeita que o homem a se angustiar. Como a 

beleza é um ponto esteticamente ideal, a procriação torna-se, agora, um ponto 

eticamente ideal. Convém observar aqui que a ideia dos estádios kierkegaardianos 

está presente em toda as suas obras, especialmente nesta que percorre a pesquisa 

(O conceito de angústia), pois entende-se que, pelo conhecimento dos estádios, pode-

se chegar a compreensão deste lado esteticamente ideal e eticamente ideal, como 

também chegará ao ponto religioso.  

Kierkegaard explica, sua posição para entender a concepção de que a mulher 

está mais sujeita à angústia do que o homem, por causa da sua forma corporal, ou 

seja, sua sensualidade. 

O que se pode então admitir como reconhecido por toda experiência, 
quero apenas mostrar com uma observação experimental. Quando 

                                                           
53 Sobre essa síntese pode-se conferir no quinto tópico do segundo capítulo da primeira parte, onde é 
introduzido a concepção da angústia pressupondo o pecado hereditário. Também é indicado a própria 
obra do dinamarquês O conceito de angústia. 



74 

 

imagino uma mocinha inocente, e deixo que um homem lhe atire um 
olhar de desejo; aí ela se sentirá presa da angústia. Ela pode, de resto, 
ficar indignada, etc., mas em primeiro lugar ela fica angustiada. Se 
imaginar, por outro lado, uma mulher a atirar olhares cheios de desejo 
sobre um jovem inocente, aí seu estado de ânimo não será de 
angústia, mas quando muito sentirá um pudor misturado com 
repugnância, justamente porque ele está mais determinado como 
espírito (KIERKEGAARD, 2010a, p. 72). 

Tendo presente que, a angústia no ser humano não representa uma 

imperfeição, mas antes aproxima à perfeição, o entendimento de que a mulher é mais 

sujeita à angústia, a torna, na visão de Kierkegaard, mais perfeita que o homem.  

Da mesma forma que a sensualidade, acontece com a sexualidade, pois 

quando Adão cometeu o pecado e a partir daí surge a pecaminosidade, a sexualidade 

é posta no gênero humano. Em face das discussões travadas quanto ao caráter 

ingênuo da sexualidade, Kierkegaard defende que tal suposição de ingenuidade da 

sexualidade é contrária ao que seria a própria sexualidade:  

Muita conversa fiada tem circulado no mundo, oralmente ou por 
escrito, sobre a ingenuidade. Contudo, só a inocência é ingênua, mas 
ela também é insciente. Logo que o sexual chega à consciência, 
querer falar de ingenuidade constitui falta de reflexão, afetação e, 
muitas vezes, o que é pior, um disfarce para o desejo 
(KIERKEGAARD, 2010a, p. 72). 

E ainda, sobre a sexualidade e seu lugar na sociedade, Kierkegaard, enfatiza 

a forma deselegante de muitos oradores explicarem a sexualidade para outras 

pessoas. 

Fazer piadas sobre isso é uma arte bem pobre; advertir não é difícil; 
fazer sermões sobre o assunto de modo que se deixe de lado a 
dificuldade, não é tampouco difícil; porém falar de maneira humana 
justa constitui uma arte. Fazer com que o palco e o púlpito assumam 
tal resposta, de tal maneira que um se constranja de dizer o que o 
outro diz, e por essa razão a explicação de um permaneça, de um 
modo que grita aos céus, diferente da do outro, significa, afinal, a rigor, 
renunciar a tudo, e impor aos homens a pesada tarefa que a gente 
mesma nem move um dedo para levantar, encontrar sentido em 
ambas as explicações, enquanto que os respectivos mestres 
constantemente só expõem uma delas (KIERKEGAARD, 2010a, p. 
73). 

Acrescenta-se também, o que Sócrates poderia exclamar de sua abordagem 

referente a questão do sexual:  

Mas uma coisa eu sei, que, se acaso Sócrates vivesse agora, ele 
quereria meditar a respeito dessas coisas, embora o fazendo muito 
melhor, ou antes, mais divinamente do que eu jamais conseguiria, e 



75 

 

estou convencido de que diria: “Oh, meu caro, procedes em meditar a 
respeito dessas coisas, que, certamente, bem merecem uma 
consideração; sim, podemos sentar por noites inteiras em diálogo sem 
que, com isso, possamos esgotar a sondagem dos prodígios da 
natureza humana”. E esta certeza tem para mim infinitamente muito 
mais valor do que os gritos de Bravo dos meus contemporâneos, pois 
aquela certeza torna minha alma inquebrantável, enquanto que os 
aplausos a deixariam na dúvida (KIERKEGAARD, 2010a, p. 73). 

Enfim, da mesma forma que se entende a sensualidade, “o sexual, enquanto 

tal, não é o pecaminoso” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 73). O que isto significa? Que 

enquanto sexual em si, ele não é pecaminoso, mas a partir que o pecado entra na 

geração, o modo se altera, ou seja, a sexualidade torna-se pecaminosa.  

Essa expressão é desenvolvida por Kierkegaard, em todo o contexto que ele 

cria na sua obra, principalmente, quando o mesmo discute a questão da derivação de 

Eva, como uma relação quantitativa da natureza do pecar. O filósofo dinamarquês 

adverte a respeito do pudor da inocência que é vivenciado pela criança, porque a 

própria criança não sabe nem porque a inocência é ignorância, e é nesta vivência da 

inocência que se encontra o pudor da angústia. A citação abaixo oferece uma 

compreensão inicial sobre a ignorância:  

Com a inocência inicia um saber cuja primeira determinação é 
insciência. Este é o conceito de pudor. No pudor há uma angústia, 
porque o espírito, no ápice da diferença da síntese, está destinado de 
maneira a não ser determinado meramente como corpo, mas sim como 
um corpo com a diferença genérica. Contudo, o pudor é decerto um 
saber a respeito da diferença genérica, mas não como uma relação para 
com a diferença genérica, o que quer dizer, a pulsão não está presente 
enquanto tal. O real significado de pudor está em que o espírito não 
pode, por assim dizer, admitir o ápice da síntese. Por isso é tão 
imensamente ambígua a angústia do pudor. Não há nenhum vestígio 
de prazer sensual, e, contudo, há uma vergonha, e de quê? – De nada. 
Entretanto, o indivíduo pode morrer de vergonha, e um pudor ferido 
constitui a mais profunda das dores, porque é a mais inexplicável de 
todas. Por isso, a angústia do pudor consegue despertar por si só 
(KIERKEGAARD, 2010a, p. 74). 

Esta ideia de pudor, é quando se torna evidenciada a angústia em questões 

que tocam intimamente na existência concreta. “O pudor que ocorre na inocência é 

uma angústia, que o ‘faz corar vergonha’ quando se depara com a possibilidade 

sexual, mas o pudor não está em ‘uma relação para com a diferença genérica’, não 

tem a pulsão ou prazer sensual” (ARAÚJO, 2016, p. 127). E ainda, entende-se que 

este pudor é aquele nada da angústia. 



76 

 

Na relação do indivíduo com a geração encontra-se também a ideia de pulsão, 

que é um sentimento de vivência erótica; é quando o indivíduo se encontra na relação 

com outro indivíduo. Enquanto o pudor é um sentimento voltado para inocência e 

consequentemente para a criança, a pulsão já é um sentimento ‘adulto’, que não vive 

na inocência da mesma forma que o pudor, pois é uma relação entre dois corpos, isto 

é, para Kierkegaard, a relação erótica do homem e da mulher. “Entretanto, visto que 

a pulsão não é instinto ou mero instinto, ela tem eo ipso um télos [fim]: que é a 

propagação, enquanto que o que está em repouso é o amor que dá prazer, o 

puramente erótico” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 74). 

 O que na pulsão acontece, é que o espírito não foi posto junto com a síntese, 

pois o espírito suspende quando o erótico se encontra presente. Dessa forma, 

Kierkegaard afirma que, na “suprema expressão pagã para isso está na afirmação de 

que o erótico é o cômico” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 74 -75), ou seja, em um ponto 

de vista pagão o erótico no indivíduo é visto como algo cômico. Desse entendimento 

do erótico como cômico, como desregrado é que decorrem piadas e compreensões 

negativas: 

Isto não deve ser tomado, naturalmente, no sentido em que um 
libertino pode achar que o erótico é o cômico é matéria para suas 
piadas lascivas, mas é a força e a preponderância da inteligência que 
neutralizam, na indiferença do espirito, os dois lados: o erótico e a 
reação dos bons costumes a ele” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 75). 

Entretanto, na compreensão de Kierkegaard, o espírito vê no sexual um algo 

externo e um algo cômico. “O sexual é a expressão para aquela enorme contradição 

de o espirito imortal ser determinado como genus” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 75). É 

partindo desta contradição que, o erótico se encontra na beleza, porque a beleza se 

encontra na unidade entre corpo e alma, sem está presente o espírito, que neste 

momento está suspenso.  

Ilustrativo nesse contexto é a posição teológica de Kierkegaard, frente ao 

cristianismo de sua época, mostrando como é pensado o erótico neste meio religioso: 

No cristianismo o religioso suspendeu o erótico, não só por um 
equívoco ético, como o pecaminoso, mas assim como o indiferente, 
porque não há no espirito nenhuma diferença de homem ou mulher. 
Aqui, o erótico não está ironicamente neutralizado, mas suspenso, 
porque a tendência do cristianismo é a de levar o espírito adiante. 
Quando, no pudor, o espirito fica aflito e encabulado por revestir-se da 
diferença de gênero, a individualidade de repente salta fora e, em vez 



77 

 

de impregná-la eticamente, agarra uma explicação que provém da 
mais alta esfera do espírito. Este é um dos aspectos da visão 
monástica, quer esta se defina mais como rigorismo ético, quer como 
contemplação predominante (KIERKEGAARD, 2010a, p. 76). 

Kierkegaard explicita que, da mesma forma do pudor, a angústia se faz 

presente, no erótico. “Tal como no pudor a angústia está posta, também está presente 

em todo gozo erótico, não porque este seja pecaminoso” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 

76). Então, pode-se observar que, angústia se faz presente no Indivíduo por inteiro, 

por todas as disposições afetivas do existente.  

Mesmo quando o erótico se exprime com tanta beleza e pureza e 
segundo os bons costumes quanto possível, sem ser perturbado em 
sua alegria por alguma reflexão voluptuosa, a angústia está ainda 
assim presente, porém não como fato de perturbação, e sim como um 
momento adicional (KIERKEGAARD, 2010a, p. 77). 

Diante de toda essa discussão de conhecimento sobre a angústia no 

indivíduo, Kierkegaard, pela voz de Haufniensis, questiona-se porque a angústia tem 

que está no erótico, logo que no erótico a síntese não está completa. Em resposta a 

esse questionamento observa-se o seu desenvolvimento na obra O conceito de 

Angústia: 

Mas por que essa angústia? Porque o espírito não pode ficar junto na 
culminância do erótico. Quero falar como um grego: o espírito por certo 
está presente, pois é ele quem constitui a síntese, porém não pode 
expressar-se no erótico, e aí se sente como um estranho. É como se 
ele dissesse ao erótico: “Meu caro! Não posso ficar aqui como um 
terceiro por isso vou ocultar-me, por enquanto”. Mas isso ë justamente 
a angústia, e isso é justamente também o pudor, pois é uma grande 
tolice admitir que o casamento religioso ou a fidelidade com que o 
marido se compromete com sua esposa, tão somente, já seriam o 
bastante. Muito matrimônio já foi profanado sem nenhuma 
participação de alguém de fora. Mas, quando o erótico é puro e 
inocente e belo, essa angústia é então graciosa e suave, e por isso os 
poetas têm toda razão quando falam em uma doce ansiedade 
(KIERKEGAARD, 2010a, p. 77). 

Com essa indagação, Kierkegaard volta à concepção inicial sobre o algo do 

pecado hereditário, que é a consequência da relação de geração do Indivíduo. Ele 

relembra da sua discussão acerca da sensualidade, sexualidade, pudor e pulsão; que 

mostra como o indivíduo posterior tem um algo mais em relação a Adão. 

No momento da concepção, o espirito retirou-se para a distância 
máxima, e por isso a angústia está no seu máximo. É nessa angústia 
que o novo indivíduo se forma. No momento do parto, a angústia 
culmina pela segunda vez na mulher, e nesse momento o novo 
indivíduo vem ao mundo (KIERKEGAARD, 2010a, p. 77). 



78 

 

Com o nascimento do novo Indivíduo, a angústia torna-se vivenciada com 

mais aridez, com mais força na figura feminina. Por isso, Kierkegaard afirma que “a 

angústia é, entretanto, uma expressão de perfeição da natureza humana” 

(KIERKEGAARD, 2010a, p. 78). 

Na conclusão deste percurso sobre a consequência da relação de geração, 

vale insistir na importância de entender sobre o processo da sensualidade, pois, a 

sensualidade não pertence ao pecado, uma vez que, quando o indivíduo entra no 

mundo, ele já sofre, em um sentido objetivo, este mais de sensualidade que foi posta 

por Adão e Eva. Porém, quando a realidade do pecado é posta para o Indivíduo esta 

sensualidade, torna-se pecaminosa. “Mas, quanto mais angústia, tanto mais 

sensualidade. O indivíduo procriado é mais sensual do que o originário, e este algo 

mais corresponde ao algo mais, comum à geração, para cada indivíduo posterior, em 

relação a Adão” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 78). 

3.1.3.2 “A consequência da relação histórica”  

Kierkegaard aborda a compreensão da angústia subjetiva no segundo 

capítulo da sua obra sobre a angústia. E ele o faz situando-a numa relação histórica, 

isto é, a percebe na vivência histórica da sociedade. Por isso, ele delimita esse 

momento como a consequência da relação histórica. Depois de entender a 

consequência da angústia na geração, mostrando o algo que transforma no indivíduo, 

agora ele enfatizará a posição histórica da angústia.   

Possivelmente, sua abordagem tem o intuito de entender o que seria o algo 

que acontece com o Indivíduo, com a sua liberdade. Nesta perspectiva, na primeira 

caracterização deste tópico entende-se que, com a entrada do pecado na existência 

humana, a sensualidade tornou-se pecaminosa, lembrando que a sensualidade em si 

não tem nada a haver com o pecado. “Não dizemos que a sensualidade seja 

pecaminosa, mas sim que o pecado a torna tal coisa” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 79).   

É neste momento que Kierkegaard enfatiza aquele diferencial da angústia no 

Indivíduo Posterior, isto é, o mais que a angústia traz para este Indivíduo. Pela 

concretização do pecado, o Indivíduo não conhece a sensualidade como ela é, mas a 

partir da pecaminosidade; o Indivíduo Posterior já foi procriado com a sensualidade 

sendo pecaminosa. De acordo com isto pode-se entender que: 



79 

 

[…] quando nós representamos o indivíduo que vem depois, cada um 
deles tem então uma circunstância histórica, na qual se pode mostrar 
que a sensualidade pode significar pecaminosidade. Para o próprio 
indivíduo ela não significa isso, porém aquele saber dá à angústia um 
“mais” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 79). 

A citação acima permite interpretar a angústia do Indivíduo Posterior, como 

um mais de angústia do que a de Adão, pois, o que no tempo primórdio era apenas 

sensualidade, passa agora, como uma pecaminosidade pela ação cometida por cada 

Indivíduo. Em outras palavras, a angústia se torna mais refletida no indivíduo posterior 

do que a de Adão pelo fato de saber que a sensualidade vem com a pecaminosidade 

por causa da sua relação histórica de ser gênero humano, porque agora o Indivíduo 

está posto no gênero humano de maneira diferente, de maneira que sua existência 

está lançada à pecaminosidade. 

O espírito não está posto, portanto, apenas em relação ao oposto da 
sensualidade, mas também ao da pecaminosidade. É lógico que o 
indivíduo inocente não compreende ainda este saber, pois ele só se 
compreende qualitativamente, porém este saber é por sua vez uma 
nova possibilidade, de modo que a liberdade, em sua possibilidade, 
relacionando-se com o sensual, torna-se uma angústia maior 
(KIERKEGAARD, 2010a, p. 79). 

Então, por essa compreensão, Kierkegaard entende que, a angústia do Adão 

posterior (Indivíduo Posterior) é maior do que a do Adão primogênito (Indivíduo 

Primordial). E desse modo aquela mudança de algo que se dá no salto qualitativo, é 

o que pode significar este mais ou menos para o indivíduo particular. Fica, assim, 

esclarecido que o pecado que é posto por cada indivíduo em particular e que começou 

com o pai primogênito Adão é uma consequência natural, porém não como algo que 

tem seu lugar na biologia, por exemplo, pois nenhuma ciência consegue explicá-la, 

quem pode entender apenas é o próprio Indivíduo que escolhe o ser-capaz-de.  

Isso assim é porque o pecado não é uma ciência que se explica 
analiticamente e nem metafisicamente por meio de um sistema de 
saber, mas antes por uma ação de um indivíduo que escolhe a não-
liberdade, que escolhe encerrar-se em si mesmo, em uma má 
formação de sua individualidade. Nisto reside o egoístico (ARAÚJO, 
2016, p. 132). 

Kierkegaard entende que, esse algo mais que o Indivíduo Posterior alcança, 

dependentemente do indivíduo em particular, pode ser um mais ou um menos no seu 

processo histórico.  



80 

 

É no processo histórico que se pode perceber que a angústia no Indivíduo 

continua com a sua ambiguidade de sempre, daí percebe-se que a angústia ante o 

pecado produz o próprio pecado e, a partir disso, o indivíduo não é culpado, porém, 

ao mesmo tempo torna-se culpado por ter a consciência do pecado.  Neste contexto, 

argumentativo torna-se relevante recorrer a uma célebre máxima de Kierkegaard: “[…] 

o indivíduo, na angústia, não de ser culpado, mas de ser considerado culpado, torna-

se culpado” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 80, grifo nosso). Como se pode entender esta 

máxima kierkegaardiana? Trata-se da designação de que o Indivíduo, pelo fato de agir 

como culpado perante uma situação que ele não teve controle, – a entrada do pecado 

no gênero humano - acaba por se tornar culpado pelo seu ato.  

Desse modo, pode-se ver a posição de Kierkegaard sobre o plus extremo, ou 

melhor, o mais que o Indivíduo Posterior vive: 

Aliás, o plus mais extremo nessa perspectiva é o do indivíduo que 
desde o primeiro momento de sua tomada de consciência foi colocado 
e influenciado de modo que para ele a sensualidade se identificou com 
a pecaminosidade, e este mais extremo a confusão em que o indivíduo 
se confunde a si mesmo com o seu saber histórico sobre a 
pecaminosidade e que, no desmaiar da angústia, sem mais, se deixa 
subsumir a si mesmo qua indivíduo sob a mesma categoria, 
esquecendo completamente o se também fizeres assim da liberdade 
– aí se encontrará mais extremo mais (KIERKEGAARD, 2010a, p. 81). 

Fica patente a posição do Indivíduo frente ao ‘mais’ da angústia. Este ‘mais’ 

lança o indivíduo para a sua própria possibilidade de se angustiar. 

Ilustrativo nesse contexto, é o exemplo oferecido pelo próprio Kierkegaard, na 

obra O conceito de angústia. Tomando a criança como referência, o dinamarquês 

afirma que “esta é tida como um anjinho, só que o meio corrupto a joga na perdição” 

(KIERKEGAARD, 2010a, p. 81). Ou seja, a criança é influenciada pelo seu externo 

tornando-se, assim, o que este externo passar qualitativamente para ela. O que 

Kierkegaard traz nesta abordagem sobre a criança, é que ela não era nem boa nem 

ruim, mas a influência do exterior que pode direciona-la, isto significa dizer, que a 

criança está no processo do constante devir, e que muitas vezes o que vem de fora 

influencia este existente inocente – a criança.  

Para melhor elucidação do exemplo da criança, Kierkegaard indica as 

determinações intermediárias, que explicam e dão suporte para o exemplo da criança: 



81 

 

Determinações intermediárias, determinações intermediárias! 
Providenciem, por favor, uma determinação intermediaria que tenha a 
ambiguidade capaz de salvar a ideia (sem a qual a salvação da criança 
é apenas uma ilusão) de que a criança, fosse anteriormente o que 
fosse, tanto poderá tornar-se culpada quanto inocente. Se não temos 
determinações intermediarias prontas e nítidas, todos os conceitos se 
perdem: o de pecado hereditário, o de pecado, o de gênero humano, 
o de indivíduo… e junto com eles perde-se a criança (KIERKEGAARD, 
2010a, p. 82). 

Mais uma vez torna-se importante relembrar a concepção kierkegaardiana, de 

que a sensualidade não é pecaminosidade, pois o pecado foi posto e quando ele se 

concretiza na realidade a sensualidade passa por pecaminosa. Então, percebe-se que 

há algo novo na história humana, que muda qualitativamente a ação do Indivíduo na 

sua geração, dando a ele o ‘mais’ da angústia. 

Quando o ato de comer do fruto tornou-se concreto, abriram-se as 

possibilidades do bem e do mal, como também a diversidade sexual entre os 

protagonistas do ato. Isto, como já foi explicitado, não pode ser explicado por nenhuma 

ciência, pois, se trata de uma experiência estritamente pessoal, particular, subjetiva. 

A Psicologia é a que chega mais perto, e explica a última aproximação, 
qual seja, o mostrar-se-para-si-mesma da liberdade na angústia da 
possibilidade, ou, no nada da possibilidade, ou no nada da angústia. 
Se o objeto da angústia for um algo, não teremos nenhum salto, mas 
apenas uma transição quantitativa (KIERKEGAARD, 2010a, p. 82 – 
83). 

Percebe-se no supracitado como não se pode interpretar a angústia com um 

algo, pois tal procedimento tornaria o salto sem valor, pois processaria um 

deslocamento de uma mudança qualitativa para uma mudança quantitativa. Assim, o 

filósofo dinamarquês entende que o objeto da angústia é o nada, pois, este nada é 

quando o indivíduo vê a sua própria possibilidade de ser, quando se volta para dentro 

deste outro eu que não conhecia e neste processo o Indivíduo se encontra em um 

profundo vazio que possibilita à angústia.  

O ‘mais’ da angústia no Indivíduo Posterior, não é conhecido pelo Indivíduo, 

uma vez que, ele não tem conhecimento da sua própria possibilidade; ele está no 

estado de inocência ou ignorância, isto é, este ‘mais’ que o Indivíduo vivencia é um 

mais sem validade. Porém, o existente existe no ‘mais’ da angústia porque o pecado 

foi posto e aí a sensualidade foi transformada. 

Ainda quando eu digo que para um indivíduo, antes do salto, a 
sensualidade é posta como pecaminosidade, vale, contudo, que ela 



82 

 

não se põe essencialmente desse modo, pois, essencialmente, o 
indivíduo não a pôs nem a entendeu assim. Mesmo que eu diga que 
no indivíduo procriado está posto um mais de sensualidade, trata-se, 
contudo, no sentido do salto, de um mais sem validade 
(KIERKEGAARD, 2010a, p. 83). 

Com este alerta de que o pecado não pode ser explicado cientificamente, 

Kierkegaard aborda a concepção, vista como negativa, de que o pecado é o egoístico. 

Ele propõe um novo ponto de vista para a compreensão desta afirmação, pois quando 

o pecado é pensado como egoístico, trata de uma concepção particular do sujeito. Por 

quê? Esta determinação, dada cientificamente, delimita que a própria ciência não 

consegue explicar o pecado, porque o pecado é estritamente experienciado pelo 

humano, ou seja, pelo ser subjetivo, pelo particular:   

Quando então na ciência mais recente muito frequentemente explicou-
se o pecado como sendo o egoístico, é incompreensível que a gente 
nunca se tenha dado conta de que é exatamente aí que reside a 
impossibilidade de se poder achar um lugar para a sua explicação em 
qualquer ciência; pois o egoístico é exatamente o particular e o que 
isto significa só o indivíduo particular pode saber, na qualidade de 
indivíduo particular, dado que, visto sob categorias gerais, pode 
significar tudo, de modo que este tudo signifique absolutamente nada 
(KIERKEGAARD, 2010a, p. 83 – 84, grifo nosso). 

Na perspectiva de Kierkegaard, a concepção do pecado como egoístico é 

correta, pois, mostra que sua explicação por argumentos científicos não diz o que ele 

é. Enquanto a compreensão de que o pecado é o egoístico tira todo o sentido de 

questionar qual é o sentido do mesmo.  

Aqui já se delineia a crítica que Kierkegaard faz a uma compreensão partindo 

do todo, isto é, à postulação de se explicar algo que não pode ser explicado. O próprio 

filósofo expressa essa crítica poeticamente: “Sempre que um conceito é levado tão 

longe, é melhor que ele volte para casa e se deite para, se possível, dormir até passar 

a bebedeira e se tornar sóbrio de novo” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 84). 

É com base nessa proposição de sobriedade do conceito que Kierkegaard 

propõe, que se deve pensar na ação do pecar como uma experiência do indivíduo 

particular (det Enkelte). A passagem a seguir, lança luzes sobre todo o percurso 

discursivo anterior: 

Enquanto não tirarmos a limpo o que ego (eu mesmo) significa, muito 
pouco adiantará afirmar do pecado que ele é o egoístico. Mas “ego” 
significa, justamente, a contradição de que o universal esteja posto 
como o particular. Só depois de estar dado o conceito do particular, só 



83 

 

então, é possível falar-se do egoístico – porém, não obstante tenham 
vivido inúmeros milhões de “egos” de tal espécie, nenhuma ciência 
consegue dizer o que ele é sem recair em enunciados inteiramente 
gerais (KIERKEGAARD, 2010a, p. 84 – 85). 

E ainda trazendo a grande máxima socrática ele afirma: 

E esse é o prodígio da vida, que qualquer ser humano que presta 
atenção a si mesmo sabe o que nenhuma ciência sabe, dado que ele 
sabe quem ele mesmo é, e isso é o que há de profundo na sentença 
grega conhece-te a ti mesmo, que há já bastante tempo tem sido 
compreendida à maneira alemã, relacionada à autoconsciência pura, 
a quimera do idealismo. (KIERKEGAARD, 2010a, p. 85). 

Nessa linha, Kierkegaard mostra como a vivência do si mesmo não é 

vivenciada entre os indivíduos. A figura do eu na concepção do filósofo dinamarquês 

não é algo puramente abstrato, porém, um caminho para a conscientização da 

possibilidade de ser.  

O Indivíduo quando se encontra no estado da inocência, não tem a 

consciência do eu, por isso o ego torna-se presente depois do salto de qualidade, ou 

seja, salto qualitativo. Desta forma, não se pode compreender o pecado a partir do 

egoístico, pois o pecado é que produz o egoístico, e não o contrário. Como também 

não se pode compreender que foi o egoístico que sucedeu à ação pecaminosa de 

Adão, pois pensado, deste modo, o salto tornar-se-ia falso.  

No âmbito de diferenciação da angústia no Indivíduo Posterior, Kierkegaard 

trata do egoístico para enfatizar que não existe possibilidade para explicar 

racionalmente o pecado, pois é uma atitude única, singular, que não pode ser apenas 

interpretada por uma disciplina ou um estudioso, mas, vivenciada na interioridade.  

 Assim ele não se cansa de repetir que: 

A sensualidade não é pecaminosa. A sensualidade, na inocência, não 
é pecaminosidade, e no entanto a sensualidade está presente: Adão 
tinha necessidade, afinal, de comida e bebida etc. A diferença de 
gênero está posta na inocência, porém não está posta enquanto tal. 
Só a partir do momento em que é posto o pecado, também a diferença 
de gênero será posta como instinto (KIERKEGAARD, 2010a, p. 86). 

Vê-se que, a sexualidade é posta quando o indivíduo Adão dá o salto 

qualitativo, ou seja, sai do estado de ignorância para o estado de culpa, pois, ele dá o 

primeiro passo para o conhecimento do seu próprio eu, assim, também, o indivíduo 

se conscientiza da diferença de gênero.  



84 

 

Kierkegaard dedica o segundo capítulo da obra O conceito de angústia, para 

refletir sobre esta conscientização do indivíduo perante a categoria da angústia, 

transcorrendo sobre os modos da angústia (angústia objetiva e subjetiva) e 

delimitando o ‘mais’ da angústia no Indivíduo Posterior. Quando foi posto o pecado, 

com Adão, o gênero humano, por inteiro, fez parte do ato, como também continua a 

sua participação até os nossos tempos, com cada consciência da sua possibilidade 

de ser pecador. Por isso, não se pode pensar em uma separação do Indivíduo 

Primordial com o Posterior, pois, assim como o Indivíduo primordial, o Indivíduo 

Posterior lança o pecado em cada momento que torna o pecado possível. O diferencial 

entre estes dois indivíduos meta-históricos é que, o segundo tem um ‘mais’ de 

angústia que o primeiro não tem, pois, no segundo, a pecaminosidade já faz parte do 

gênero humano, isto é, está presente na humanidade, enquanto Adão vivenciou a 

pecaminosidade depois do salto qualitativo.  

Tendo, portanto, abordado sobre este ‘mais’ da angústia no indivíduo posterior 

a Adão, o caminho se torna livre para a compreensão da liberdade diante desta 

categoria kierkegaardiana da angústia. Também é a partir desta possibilidade de ser-

capaz-de – que, vale lembrar, é totalmente diferente do livre-arbítrio – e do processo 

do devir, ou seja, do conhecimento de si mesmo ou do tornar-se si mesmo, que o 

Indivíduo pode vivenciar a singularidade. Desse modo, estes temas serão explorados 

no capítulo seguinte, que trará a posição de Kierkegaard sobre a direção à fé. 

3.2 A ANGÚSTIA COMO UMA MATURIDADE EXISTENCIAL DO INDIVÍDUO 

SINGULAR 

3.2.1 A angústia nos modos existenciais  

Para relacionar as categorias trabalhadas nesta pesquisa, é preciso 

compreender o fio condutor do pensamento acerca da existência na filosofia do 

pensador nórdico. Esse fio condutor são os estádios existenciais que guia o indivíduo, 

junto com a angústia, a concretização da própria singularidade. Com isso, se passará 

por cada estádio, e especificará como a angústia se faz presente nestes estádios, 

isso, para compreender como essa disposição afetiva torna-se necessária para 

constituir o eu mesmo. 



85 

 

Kierkegaard formulou na sua filosofia sobre a existência três estádios 

existenciais ou modos existências ou ainda, na interpretação de Ricardo Gouvêia, 

estações existências54: estético, ético e religioso. Assim, percebe-se um esquema 

dialeticamente existencial, que busca no concreto da existência individual, identificar 

os caminhos do Indivíduo em seu modo de existir. Desta forma, a filosofia dos estádios 

elucida uma compreensão do particular sem pretensões universais, particular este, 

que diz respeito ao modo de vida subjetivo de cada Indivíduo. A partir disso, busca-se 

uma aproximação mais profunda de cada modo existencial, mostrando como 

Kierkegaard visa a prevalência do Indivíduo em sua singularidade. 

3.2.1.1 Estádio estético 

Na última parte da obra Ou...Ou... (1843) intitulada como o Diário de um 

Sedutor, o estádio estético é caracterizado por Kierkegaard, através do personagem 

sedutor Johannes, que procura conquistar o amor da jovem Cordélia. A busca pelo 

prazer é o seu maior objetivo, e sem este ele não existe. Sua vida está inteiramente 

inclinada à atitude de ser alguém voltado ao prazer, como a razão maior do seu existir. 

O dinamarquês, através da voz do Sedutor, apresenta o estético como um caminho 

poético e de sedução.  

Usando outras figuras lendárias como o Don Juan de Mozart, Fausto, o Cético, 

e Ahasverus, o judeu errante, o filósofo dinamarquês trabalha de maneira ilustrativa o 

modo estético. Esses três personagens, incorporam dentro de sua obra, uma 

significação do estético como sensualidade, dúvida e desespero, que também são 

interpretadas como sub-estações estéticas. O esteta consiste em uma vida excêntrica, 

que desconsidera a importância do “eu” em sua constituição singular, pois, o que julga 

como valor são as variedades, a busca por caminhos desconexos, sem um ideal 

permanente de vida.55  

O estádio estético é um caminho de atitudes imediatas, que enlaçam o 

Indivíduo e o fazem fugir de sua interioridade. No entanto, ele também traz em si uma 

reflexão, ainda que seja voltada ao exterior e limitada no sentido subjetivo, apesar de 

                                                           
54 Compreendido pelo teólogo como estações, porque o processo de desenvolvimento dos estádios é 
como estações de trem, o Indivíduo se senti livre em passear pelas estações quando quiser, isto é, 
entram e saem na hora que achar necessário. Esta interpretação mostra que esses estádios 
kierkegaardianos não são, necessariamente, um caminho obrigatório e linear, mas uma possibilidade 
aberta. 
55 Cf. GOUVÊA, 2006, p. 256. 



86 

 

se desenvolver numa intelectualidade sem nenhum compromisso com a construção 

do eu. Dessa forma, o esteta em Kierkegaard, procura viver do agora, das paixões 

imediatas, de emoções e fantasias, desejos, busca nos sentimentos e na 

intelectualidade prazerosa a todo custo, mas nunca se satisfaz; limita-se ao campo da 

possibilidade, fugindo do poder da realização.  

É compreendendo esse modo da existência do pensamento kierkegaardiano, 

que pode perceber a atitude do esteta perante as suas possibilidades, possibilidades 

essas, que são direcionadas as paixões, emoções, desejos, etc. Todas essas 

possíveis possibilidades têm como ponto crucial na vida do indivíduo-esteta, a 

angústia.  

Essa angústia não se dá apenas na relação entre o indivíduo esteta e as 

coisas, o mundo, a cotidianidade, mas dele consigo mesmo. O indivíduo se percebe 

como pura possibilidade de escolha e, assim, quando ele se entende como uma gama 

de possibilidade, sendo obrigado a tomar uma decisão, exercendo assim, sua função 

no reino da liberdade e da possibilidade, cai na angústia e no vazio, pois não poderia 

ser diferente uma vez que ele só entende a existência como um acaso, movida apenas 

pelos impulsos da sensibilidade. 

Com a alma ferida de angústia por resistir às diversas possibilidades de 

escolha que se lhes apresentam, o esteta se vê obrigado a fazer uma escolha ou cair 

no desespero, tendo que renunciar a qualquer espécie de prazer, para optar por uma 

única escolha. Como só o momento presente lhe interessa, frente à condição de 

escolha, ele cai no desespero numa tentativa por alcançar a relação que o ‘eu’ possui 

com ele mesmo, ou seja, a tentativa do desesperado em querer a morte do ‘eu’ que 

não pode morrer.56 

3.2.1.2 Estádio ético 

Já no estádio ético, o Indivíduo direciona-se à aceitação do universal. Suas 

escolhas são feitas mediante uma reflexão, ou seja, ele não escolhe por escolher, na 

atitude de sua escolha antecede um objetivo, um querer construir-se a si mesmo na 

busca do equilíbrio pessoal. Ele busca uma harmonia entre o seu interior e o mundo 

externo dentro da formalidade, de modo que haja uma conciliação de sua existência 

                                                           
56 Cf. LE BLANC, 2003, p. 87 



87 

 

moral com sua existência social e vice-versa. “O ético é aquele que reconhece o 

aspecto transitório e evanescente do real. Como nada sólido pode se erguer sobre 

ele, refugia-se em sua interioridade, no qual, reconhece valores morais e eternos 

sobre os quais é possível construir sua personalidade.” (LE BLANC, 2003, p. 63). 

Contrapondo à existência estética, o caminho ético opta por uma existência a ser 

trilhada dentro de parâmetros estabelecidos, mas de forma consciente, decidida e 

apaixonada.   

Para Kierkegaard, a escolha ética é um fazer apaixonado do indivíduo, no qual 

aprendeu a conceber a existência como movimento, como possibilidade de avançar, 

ir adiante, seguir com vontade no caminho que se lhe apresenta como um possível 

novo modo de viver. Existir é agir diante da possibilidade, ao contrário do pensamento 

especulativo, que não leva o indivíduo a mergulhar existencialmente na sua 

interioridade e descobrir as potências de sua vida interior.   

A especulação que não parte de uma inserção no caminho existencial, 

entretanto, que se mantem apenas à base de conceitos e teorias, não pode dizer a 

existência concreta, pois, não são os conceitos que determinam as ações de um 

indivíduo qualquer, mas são suas escolhas que as dizem.  

A situação ética do autor57 o coloca a frente de outro compromisso de vida, o 

que seria um compromisso social no cumprimento do dever conjugal se transformou 

num dever ético-religioso, com ênfase na opção religiosa. Contudo, dada à 

importância do compromisso matrimonial, pode-se afirmar que o casamento é uma 

escolha ética por excelência, pois, diz respeito a uma atitude que abrange a vida do 

indivíduo integralmente. 

Ao casar-se, aquele que vive eticamente realiza o geral. Eis aqui 
porque não odiará o concreto, pois possui uma expressão a mais, e 
mais profunda que toda expressão estética, pois vê no amor uma 
manifestação do que é comum ao gênero humano. Aquele que vive 
eticamente tem a si mesmo como tarefa. Seu eu, enquanto imediato, 
está determinado fortuitamente e a tarefa consiste em coordenar o 
fortuito com o geral (SAMPAIO, 2010. p. 73).    

                                                           
57 Pode-se considerar este momento ético do autor como o rompimento do noivado com Regine Olsen. 
Kierkegaard, eticamente decidido, teve que fazer uma opção, rompendo com o noivado a fim de buscar 
a si mesmo. E, nesse encontro, consegue descobrir que na verdade de sua existência não cabia um 
compromisso a dois. Na sua vida, procurava responder a outros anseios que falavam mais fortemente 
à sua existência e, por isso, não podia negar a si e fugir de tal escolha.  

 



88 

 

O casamento é uma decisão que deve ser valorizada e assumida com 

reponsabilidade por aqueles que as tomam. Nela, a vivência do amor, da fidelidade e 

cumplicidade entre os cônjuges que, de livre e espontânea vontade se predispõem a 

compartilhar o que tem e o que são, deve nortear a existência. Segundo Kierkegaard: 

“O casamento será sempre uma instituição respeitável, apesar do enfado de desfrutar, 

logo nos primeiros dias da juventude, uma parte da respeitabilidade que é apanágio 

da velhice” (KIERKEGAARD, 2010b, p. 93).    

Desta forma, o estádio ético não exclui o estético, mas lhe impõe limites e 

organização. O estético passa a ser visto a partir de uma nova interpretação. Contudo, 

ele não deixa de fazer parte do indivíduo ainda que dentro de uma perspectiva 

diferente, ou seja, o indivíduo ético não pode apagar de sua existência a experiência 

estética. Nesse processo de mudança, o salto a um novo caminho vem trazer uma 

visão diferenciada do passado, o que o faz se abrir as possíveis experiências que não 

poderiam ser vivenciadas no estádio anterior. 

Com esse salto, do estético para o ético, que o Indivíduo realiza no seu 

processo existencial, a angústia salta com o existente, pois, agora ele vivenciando 

esse estádio, o Indivíduo ainda vai vivenciar muito forte a sua angústia, porque ele 

não se apropriou de si mesmo. Dessa forma, encontra-se a possibilidades angustiante 

de ser pautado pelas leis universais. O indivíduo, neste estádio, vive a deriva da 

realização externa e não interior. No exemplo explicitado pelo dinamarquês, acredita-

se que se deve casar, pois, esse é o caminho eticamente correto na sociedade. Isto 

é, o Indivíduo está diante de outras possibilidades que provoca mais e mais angústia. 

“O estádio ético aprofunda a consciência do conflito real entre o universal, ou 

seja, aquilo que se exige de todos sem exceção e a interioridade da subjetividade em 

preparação para o estádio religioso” (GILES, 1989, p. 10). A condição para o salto ao 

estádio religioso está na necessidade de reconhecer as falhas praticadas; voltando-

se a si, manifestar o desejo de correção, o que seria o arrependimento, vontade 

superior ao desejo de escolha. Essa vontade se coloca como último momento da vida 

ética e manifesta-se no sofrimento pelas faltas cometidas.   



89 

 

3.2.1.3 Estádio Religioso 

E assim, finalizando este tópico será tratado a compreensão kierkegaardiana 

sobre o estádio religioso. É certo entender que a filosofia kierkegaardiana, converge-

se para um fim religioso, em uma perspectiva cristã.  

No estádio religioso o homem caminha em busca do Absoluto, almejando 

alcançar uma existência singular. Assim, o Indivíduo que realizou o salto ao estádio 

religioso, torna-se capaz de ponderar o que viveu em outros estádios, sabendo tirar 

proveito naquilo que há de melhor em cada etapa, harmonizando-se com o que é 

essencial e, dessa forma, não se elimina as experiências passadas, mas se dá um 

novo sentido, a fim de concretizar a nova escolha.   

Somente o estádio religioso realiza a presença da eternidade no 
tempo, a plenitude da encarnação. Dissipando-se então as miragens 
do gozo, a prisão da lei abre suas grades em proveito da gratuidade 
do amor e a pessoa realiza em plenitude a aliança entre o tempo e a 
eternidade (FARAGO, 2006, p. 126).    

Essa filosofia voltada radicalmente ao indivíduo que nasce do cristianismo, 

levanta um problema bem peculiar, que se arrasta por séculos: fé e razão. São duas 

vias desencontradas a caminhar cada uma de um lado sem conciliação entre ambas, 

aqui entendidas como a filosofia e o cristianismo. A filosofia, em geral, é puramente 

conceito, enquanto a experiência de Deus não pode ser conceituada. O homem 

religioso de Kierkegaard não carece de explicação lógica diante do absurdo que é o 

lançar-se na fé, ele apenas se lança. 

A existência de Kierkegaard, motivada por uma reflexão de vida 

fundamentada na religiosidade, busca compreender que a escola onde subjaz o 

conhecimento é a experiência da existência. Por isso, todas pretensões de 

conhecimento, principalmente a respeito da fé e de Deus, não podem ser colocadas 

em uma única dimensão, não podem ser ensinados através de teorias, pois, o 

conhecimento só é autêntico na subjetividade, e nesse sentido, os dados da fé não 

podem ser desconsiderados.  

O filósofo percebeu que a verdade das coisas, principalmente da existência, 

não estava nos altos discursos filosóficos nem muito menos na religiosidade 

medíocre, porém, era preciso romper com o passado e arriscar um caminho novo.  



90 

 

A religião, segundo o filósofo, não passava de uma estrutura morta, um grupo 

de pessoas acomodadas e presas à doutrina e ritos que não transmitiam a novidade 

de Cristo. Imbuídos pela modernidade e pelo superficialismo preferiam viver numa 

mentalidade triunfal incoerente com a mensagem evangélica e assim acreditavam ser 

cristãos, quando na verdade eram seres humanos, caminhando friamente dentro de 

um conservadorismo sem vida interior, sem paixão, sem fé.58 Faltava “um” questionar, 

uma provocação àquela situação de acomodação que não produzia outro efeito, a não 

ser deixar as pessoas cada vez mais iludidas. Se por um lado o discurso religioso 

estava falho e muito distante do que deveria ser, de outro, a propagação de abstrações 

como verdades acerca do homem, de Deus e do universo tentavam 

predominantemente manter-se no pensamento filosófico.   

Para Kierkegaard, a experiência da fé cristã não cabe na compreensão da 

racionalidade. Portanto, não se pode dizer ou enquadrá-la em categorias filosóficas. 

Se o Indivíduo não pode ser compreendido universalmente, muito menos a fé que se 

desenvolve através de sua experiência subjetiva. O cristianismo não pode ser 

transformado num sistema conceitual. Sendo assim, a verdade, que não pode ser 

demonstrada, é subjetiva.   

Na vivência cristã a forma mais eficaz de expressar a fé se dá na relação, o 

encontro do eu com Deus, o que constitui o cristianismo como escândalo para a 

racionalidade, pois na fé a compreensão de Deus como Absoluto na existência é 

paradoxal. O Eterno que se fez temporal, assumindo a humanidade em si, com todas 

as suas qualidades individuais: mistério que só pode ser contemplado na vivência da 

fé.  

A principal característica da existência religiosa é o “estar perante 
Deus”. O indivíduo só, em uma relação particular com Deus por meio 
da fé. É somente quando o eu, como coisa particular e precisa, tem 
consciência de estar perante Deus, é só então, que ele é um eu infinito. 
Para Kierkegaard, a relação entre o Indivíduo e Deus se realiza no 
instante eterno, no qual o homem se decide pela fé (SAMPAIO, 2010, 
p. 81).    

Para Kierkegaard, no salto para o estádio religioso encontra-se a possibilidade 

de dar um sentido último ao existir. Neste caminho, o filósofo faz a experiência do 

                                                           
58 Cf. VALLS, 2012, p. 79-80 



91 

 

absurdo, ou seja, escolhe viver pela fé, caminho que desafia a racionalidade e põe 

limite à Filosofia e toda sua investigação. 

Neste estádio se encontra também a angústia, mesmo que, neste modo, o 

Indivíduo guiar a sua existência em um contato com o Absoluto, ele ainda se encontra 

intrinsicamente com a angústia, pois, essa angústia direciona o existente ao 

aprofundamento do seu próprio eu e é nesse processo que o Indivíduo se apropriará 

dele mesmo59.    

Partindo, desta compreensão, entre os estádios da existência há certa 

relação, pois, se tratando de existência, o indivíduo enquanto existente, não pode 

apagar de si as experiências que já fez, mas pode transformá-las ou compreendê-las 

de outra forma. Assim, nota-se que a relação entre esses modos de vida contribui na 

construção do Indivíduo em sua busca, com a angústia, por uma existência singular. 

Essa busca por uma existência singular será tratada no próximo tópico, no qual, tendo 

a angústia com parte integrante do Indivíduo, ela se torna presente também nesta 

busca.  

3.2.2 A angústia perante o tornar-se singular 

O que se pretende explicitar nesta última parte, no contexto global da 

pesquisa, é a relação da angústia com o processo do tornar-se singular. Em outras 

palavras, entender como a angústia é importante para o Indivíduo, chegar na sua 

particularidade a uma autêntica existência singular na medida, em que, para isso, este 

mesmo Indivíduo precisa apropriar-se de si mesmo, voltando-se para o seu próprio eu 

para, assim, curar-se da doença mortal que é o desespero60.  

Pode-se observar esta dinâmica entre o conhecer e o não conhecer a si 

mesmo, quando se está diante daquela situação de um existente diante de um abismo, 

com a tendência de sentir uma tontura, ou como Kierkegaard indica, com a ideia de 

vertigem da possibilidade61. Quando o Indivíduo se encontra diante desse abismo, ele 

necessita lançar-se para o fundo, isto significa para o dinamarquês, a vertigem da 

liberdade, inerente a cada momento do tornar-se si mesmo, ou seja, ao processo do 

                                                           
59 A respeito dessa relação do estádio religioso com a angústia será abordado no tópico seguinte. 
60 Sobre esta temática, vale conferir a obra A doença para Morte (Sygdommen til Døden) de 1849. No 
Brasil há uma tradução intitulada O desespero humano, pela Editora Unesp, que foi traduzida do 
francês.  
61 Cf. KIERKEGAARD, 2010a, p. 66 



92 

 

devir. Assim, neste processo do “tornar-se” é quando, metaforicamente, o sujeito se 

lança neste abismo de si mesmo. Para Kierkegaard, um indivíduo que não procura a 

sua singularidade, não é verdadeiramente um Indivíduo62. Humberto Araújo Quaglio 

interpreta essa vertigem da liberdade em Kierkegaard da seguinte maneira: 

Diante desta liberdade, ou seja, da possibilidade de escolha, e de uma 
escolha tão séria, pois decide seu modo de existência, o sujeito se vê 
tomado pela angústia. Para afastar esta “vertigem”, o sujeito se vê 
tentando agarrar-se aos elementos finitos, temporais e corpóreos, 
dentre os que devem ser por ele relacionados. Esta relação que forma 
o Eu acaba por efetuar-se, porém de forma desequilibrada, o que 
constitui o estado de pecado em que se encontra o sujeito [...] Vê-se 
então que o sujeito, antes mesmo de constituir-se como um si mesmo, 
como um eu, experimenta angústia, e é por esta influenciado em suas 
escolhas não equilibradas na forma de relacionar seus elementos 
constitutivos. A angústia, porém, não é um elemento que determina a 
escolha, conquanto a influencie.  Se fosse afirmado que a escolha foi 
condicionada pela angústia, estaria suprimida a liberdade e a 
responsabilidade, não se podendo mais falar sequer em escolha ou 
liberdade (QUAGLIO, 2014, p. 83 – 84). 

É pela observação do abismo e, consequentemente, pelo lançar-se ao mesmo 

que, segundo Kierkegaard, o Indivíduo completa a síntese. Isto significa dizer, que o 

Indivíduo, na sua possibilidade de ser livre, pode escolher apropriar-se ou não do seu 

próprio eu, porém, tendo consciência das consequências de sua escolha. 

Com base nesta proposta, tornar-se-á necessário interpretar o último capítulo 

da obra O conceito de angústia, intitulado A angústia como o que salva pela fé. Nesta 

parte, Kierkegaard desenvolve a centralidade da concepção da angústia. Ele 

apresenta como cada indivíduo, em sua particularidade, deve aprender a angustiar-

se e este aprender a se angustiar tem que ser direcionado à fé.  

A interpretação oferecida por Cleyton Francisco Araújo a passagem inicial do 

quinto capítulo da obra de Kierkegaard, o condensa e contribui significativamente para 

o esclarecimento do objetivo central do pensamento de Kierkegaard. Assim, 

primeiramente, citar-se-á o trecho central de Kierkegaard referente ao rapaz que 

gostaria de ter medo ou, na concepção kierkegaardiana, de aprender a se angustiar, 

para depois analisar a interpretação de Cleyton: 

                                                           
62 Vale relembrar a noção de Indivíduo (com letra maiúscula) e indivíduo (com letra minúscula). O 
primeiro se refere ao Indivíduo particular, sozinho, único, singular, enquanto o segundo se refere ao 
indivíduo na multidão, na sociedade, na humanidade. É com essa diferença que Kierkegaard convida 
o indivíduo a ser o Indivíduo. 



93 

 

Deixemos este aventureiro seguir o seu caminho, sem nos 
preocuparmos (em saber) se encontrou ou não o terrível. Ao invés 
disso, quero afirmar que essa é uma aventura pela qual todos têm de 
passar: a de aprender a angustiar-se, para que não se venham a 
perder, nem por jamais terem estado angustiados nem por afundarem 
na angústia; por isso, aquele que aprendeu a angustiar-se 
corretamente, aprendeu o que há de mais elevado (KIERKEGAARD, 
2010a, p. 161, grifo nosso). 

 No aprender a angustiar-se, conforme Kierkegaard explicita, equilíbrio está 

para não se perder na angústia. Vale à pena considerar a interpretação de Cleyton 

Francisco Oliveira Araújo da passagem acima citada: 

[...] na citação, em apreço, temos dois “avisos” para que ninguém se 
perca no caminho da angústia. O primeiro é para um indivíduo que não 
queira ou não tenha experimentado angústia e isso, para o filósofo 
danês, equivale a uma individualidade desprovida de espírito. É a 
partir da angústia que o homem se estabelece, pelo salto ou ato, o 
espírito, uma individualidade subjetiva e não quantitativa. O segundo 
é afundar-se na angústia, cuja consequência máxima é o suicídio. Tais 
extremos da angústia são, para o filósofo, o que ocasiona o desespero 
do self, do espírito do homem (ARAÚJO, 2016, p. 208). 

Percebe-se que o exagero da angústia e a sua eliminação provoca no 

Indivíduo a falta de concretização da síntese, o não se tornar si mesmo. Por isso, é 

necessário ter o equilíbrio entre a excessividade e a escassez da angústia, para que 

ela não destrua ou anule o espírito.      

Haufniensis alerta que o Indivíduo precisa aprender a angustiar-se, pois, só 

assim direcionará a sua existência à complexidade da fé. Sendo assim, a angústia 

torna-se condição para o indivíduo chegar à singularidade. E o que seria esta 

singularidade?  

Para ter uma resposta a essa questão, torna-se necessário analisar o 

processo do tornar-se si mesmo, que o indivíduo, com a consciência do seu eu, busca 

vivenciar na sua existência. Pois, é neste processo fundamental que o Indivíduo se 

compreende como um ser singular. 

O “tornar-se si mesmo” é quando o Indivíduo conhece o seu eu, volta-se para 

si, apropria-se do eu (selv)63; é a concretização da síntese da alma, do corpo e do 

                                                           
63 De acordo com a obra A doença para morte, ou conforme a tradução brasileira, O desespero humano, 
o selv tem uma dimensão triádica, ou seja, uma dimensão que tem três pontas, do qual o Eu é a síntese, 
a autorelação e fundamenta-se no Absoluto. O primeiro é síntese do finito e infinito, temporalidade e 
eternidade, necessidade e possibilidade; o segundo é o voltar-se do eu a si mesmo, reflete sobre si 
mesmo, isto é, uma relação da relação, sendo assim uma autorelação; e o terceiro é fundamenta-se 
no Fundamento que é Deus. Assim, para ele, ser selv pressupõe o direcionamento à fé. 



94 

 

espírito (o eu). Assim, este é o núcleo do pensamento kierkegaardiano, pois, como se 

sabe, no trajeto filosófico de Kierkegaard prevalecem as discussões sobre a 

existência. Com isso, este voltar-se para si mesmo, ou em outras palavras, esta 

apropriação do eu, tem uma grande importância para a discussão sobre o existir. De 

acordo com André Luiz Holanda de Oliveira: “Tornar-se si mesmo é tornar-se concreto, 

é o não se situar apenas num dos dois pólos dessa síntese, mas na própria síntese 

em si mesma” (OLIVEIRA, 2003, p. 81). 

Entende-se que a busca kierkegaardiana, de tornar o Indivíduo concreto, 

significa trazer para a realidade aquele indivíduo que vive em uma Ilusão; significa sair 

do eu ideal para o eu real, concretizando-se como um Indivíduo voltado à sua própria 

existência64; este voltar a si mesmo é um voltar-se ao próprio eu, para chegar ao outro 

e consequentemente a Deus. É este o caminho existencial que Kierkegaard 

desenvolve como escritor, um direcionamento das condições existenciais (angústia, 

desespero, etc.) tendo como solução a fé.   

Assim, nesta busca da singularidade, o Indivíduo necessita superar o 

desespero, pois, como já foi mencionado, ele é uma doença mortal, não fisicamente, 

porém, na sua relação com o Absoluto. Desta forma, Kierkegaard, ou Anti-Climacus65, 

indica a importância da síntese para o existente, ou seja, o eu como o terceiro 

elemento que sustenta os dois elementos: a alma e o corpo: 

O homem é espírito. Mas o que é espírito? É o eu. E, o eu? O eu é 
uma relação, que não se estabelece com qualquer coisa de alheia a 
si, mas consigo própria. Mais e melhor do que na relação propriamente 
dita, ele consiste no orientar-se dessa relação para a própria 
interioridade. O eu não é, a relação em si, mas sim o seu voltar-se 
sobre si própria, o conhecimento que ela tem de si própria depois de 
estabelecida (KIERKEGAARD, 2010b, p.25). 

E ainda: 

Em uma relação de dois termos, a própria relação entra como um 
terceiro, como unidade negativa, e cada um daqueles termos se 
relaciona com a relação, tendo cada um, existência separada no seu 
relacionar-se com a relação; assim acontece com respeito à alma, 
sendo a ligação da alma e do corpo uma simples relação. Se, pelo 
contrário, a relação se conhece a si própria, esta última relação que 

                                                           
64 Este movimento da realidade e idealidade é um ponto diferencial no pensamento de Kierkegaard, 
como já foi relatado quando do tratamento da Ética-segunda na sua diferenciação daquela Ética 
primeira. 
65 Pseudônimo kierkegaardiano d’A doença para morte.  



95 

 

se estabelece é um terceiro termo positivo, e temos então o eu 
(KIERKEGAARD, 2010b, p. 26). 

Por certo, a concretização da síntese torna-se importante para o Indivíduo, 

visto que, busca a própria possibilidade de ser, a sua singularidade. Sem a relação da 

alma e corpo com o espirito, com o eu, a síntese fica incompleta, considerada como 

uma relação simples. Dessa forma, só se constitui o processo da singularidade 

quando a síntese se completa.  

À medida que Kierkegaard propõe este tornar-se si mesmo ou tornar-se 

singular, que é, na verdade, a solução de superação do desespero, ele concebe o 

tornar-se cristão, como direção desse caminho que tem o mesmo objetivo de 

apropriação de si mesmo, sendo necessário que o Indivíduo saia da multidão para a 

sua individualidade. Este tornar-se cristão, porém, é representado como a busca de 

uma vivência verdadeiramente fiel e autêntica do cristianismo, é a busca de si mesmo, 

na relação com Ele (Deus)66.   

A abordagem feita até aqui sobre o tornar-se si mesmo, permite avançar para 

a continuação interpretativa do último capítulo da obra O conceito de Angústia, 

intitulado Angústia como que salva pela fé. Kierkegaard propõe que se vivencie a 

angústia, contudo, a angústia que direciona o Indivíduo à sua própria singularidade. 

Por isso, ele entende que este existente, no qual, sabe viver a angústia é o maior 

existente, ele aprendeu a se angustiar.  

Se um humano fosse um animal ou um anjo, não poderia angustiar-
se. Dado que ele é uma síntese, pode angustiar-se, e quanto mais 
profundamente se angustia, tanto maior é o ser humano, mas não, 
contudo, no sentido em que os homens em geral o consideram, 
referindo a angústia a algo externo, como algo que é exterior ao 
homem, e sim no sentido de que ele mesmo produz a angústia 
(KIERKEGAARD, 2010a, p. 161). 

Pode-se inferir que, como o Indivíduo está na síntese (alma-corpo-espírito), a 

sua angústia torna-se muito maior. Por isso, não é viável pensar a angústia fora da 

existência, como se o externo fosse determinante para o começo da angústia que, ao 

contrário, é produzida pelo próprio Indivíduo, sendo assim, interior e subjetiva. 

                                                           
66 Não se aprofundará aqui a crítica kierkegaardiana ao cristianismo, ou melhor, a cristandade, por não 
ser objetivo da pesquisa. O que vai prevalecer nesta última parte é o tratamento da angústia que 
direciona o Indivíduo à conquista da fé. 



96 

 

A angústia tem uma grande importância no processo de existência e, da 

mesma forma, e de modo correlato o aprender a angustiar-se para vivenciar as suas 

possibilidades. Estas possibilidades é o que provoca uma escolha e 

consequentemente a angústia.  

Para aprender a angustiar-se é necessário direcionar-se para a fé. Isto 

significa dizer que, a vivência da angústia direciona a finitude para a infinitude. 

Kierkegaard estabelece: “A angústia é a possibilidade da liberdade, só está angústia 

é, pela fé, absolutamente formadora, na medida em que consome todas as coisas 

finitas, descobre todas as suas ilusões” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 161 – 162). E 

quando o Indivíduo se dedica em saber que a angústia é formadora na medida em 

que se direciona à fé, o Indivíduo vive na sua autêntica singularidade. Sobre esse 

processo, André Holanda afirma: “O indivíduo é verdadeiramente, autenticamente 

singular, só na sua relação com Deus, relação essa que se dá no âmbito da fé” 

(OLIVEIRA, 2003, p. 10). 

Kierkegaard alerta que o Indivíduo sendo formado pela angústia ele também 

é formado pela possibilidade, pois, quem se forma pela possibilidade advinda da 

angústia, está direcionando-se à infinitude. Então, o filósofo dinamarquês entende que 

a possibilidade forma o indivíduo, pois, é neste momento que ele se encontra com as 

mãos postas, esperando por algo que não se conhece, ou seja, o indivíduo não tem 

consciência do que poderá acontecer, porém ele se lança à possibilidade (o abismo) 

e, desse modo, a possibilidade é percebida como parte inerente da existência; 

tornando-a árdua. 

Aqueles que é formado pela angústia é formado pela possibilidade, e 
só quem é formado pela possibilidade está formado de acordo com 
sua infinitude. A possibilidade é, por conseguinte, a mais pesada de 
todas as categorias (KIERKEGAARD, 2010a, p. 162). 

A partir deste desenvolvimento, observa-se que a possibilidade voltada para 

a existência tem a sua densidade, porque viver com ela não significa viver sem 

sofrimentos e sem melancolias. Nesta perspectiva, para aqueles que acreditam que a 

possibilidade é leve e a realidade é pesada, Kierkegaard alerta que esses existentes 

não sabem o que é realidade e muito menos o que é possibilidade; estes não 

entendem o real significado da possibilidade, pois elencam tão somente como 

possibilidade da sorte, do êxito, etc. De acordo com Cleyton Araújo: 



97 

 

Esses que compreendem desse modo argumentam que as 
emergências e as circunstâncias da sociedade, com todas as suas 
dificuldades inerentes (políticas, econômicas, sociais, ambientais, 
etc.), trazem grandes consequências nocivas e sofrimentos à 
existência, e que as possibilidades são um mundo das “nuvens”, da 
“fada madrinha” da fantasia, etc (ARAÚJO, 2016, p. 210). 

A possibilidade é muito mais ampla do que esses possíveis tipos, pois, se a 

existência em sua particularidade é penosa, imagine a vivência das possibilidades que 

está entre o possível e o não possível. Kierkegaard reforça esse entendimento, visto 

que, a realidade já está dada para o Indivíduo, queira ele ou não, porém a 

possibilidade é incerta e não está dada, é uma obscuridade que só angustia e faz 

tremer o Indivíduo que se volta para ela. Assim, nesta possibilidade formadora, o 

Indivíduo entende aquela que faz sorrir, como também aquela que faz chorar. Nas 

palavras de Kierkegaard: “[...] na possibilidade tudo é igualmente possível, e aquele 

que, em verdade, foi educado pela possibilidade entendeu aquela que o apavora (den 

Forfærdelige) tão bem quanto aquela que lhe sorri (det Smilende)” (KIERKEGAARD, 

2010a, p. 162).  

Quando o indivíduo se volta a ele mesmo, na sua possibilidade de ser, é 

quando ele percebe que a sua possibilidade é muito mais pesada do que a realidade, 

pois as discussões interiores se refletem mais densas do que as reflexões exteriores. 

É nesse voltar-se que o Indivíduo avalia ou examina o seu eu. No dizer de Araújo: 

Quando um indivíduo começa a pensar quem ele é, o que deveria ser 
(para um efeito de exemplificação e considerações iniciais desta 
escola), esse indivíduo se depara com sofrimentos, lutas e batalhas 
interiores. Nessa esfera interior não há espaço para barganha ou 
retórica, pois quem está operacionalizando tudo isso é o “eu concreto”, 
esse juiz que “examina” ou “desalenta” honestamente o si mesmo 
(ARAÚJO, 2016, p. 210). 

Quem, para Kierkegaard, se deixar formar pela angústia, isto é, pela 

possibilidade, conhece a si mesmo, percebe que o externo que está diante de seus 

olhos não tem tanta importância como o que passa no interno de si mesmo. 

O que o filósofo de Copenhague enfatiza neste último capítulo de sua obra, é 

que o indivíduo precisa sair da sua comodidade e alcançar voos mais altos dentro do 

seu eu. Diante todo o percurso da obra O conceito de angústia, ele foca uma angústia 

que tem um grande peso no indivíduo, arcando com respectivos referenciais na 

construção do seu pensamento – Adão e Eva, Kant, Hegel, Schelling – deixando a 

sua concepção inicial da angústia obscura e pesada. No entanto, no último capítulo 



98 

 

ele interpreta de acordo com Álvaro Valls, uma angústia boa, uma angústia que 

direciona à possibilidade da fé, direciona ao tornar-se cristão.  

Nas esteiras desta compreensão, pode-se recorrer a afirmação de Valls: 

Se nos primeiros capítulos a angústia assusta e aflige, aparecendo em 
companhias pesadas como o sistema de Hegel, as reflexões de 
Schelling, dos padres da Igreja e dos teólogos especulativos, com o 
pecado e a concupiscência, e na dúvida se a sensualidade seria ou 
não pecaminosidade, e que condições, se, portanto, nos capítulos 
prévios a angústia aparece sob os aspectos mais noturnos ou 
crepusculares, agora, no capítulo V, ela se apresenta numa atmosfera 
de aurora, de dia claro, à luz do grande dia... aparece sob outra luz, 
bem mais positiva, já desde do título (...) Seu papel é de redentora: 
angústia salvando, redimindo (...) com a fé, junto com a fé ou pela fé, 
a angústia é a verdadeira redentora (VALLS, 2013, p. 148-150). 

A angústia direciona-se à fé, o ponto central da filosofia kierkegaardiana, para 

o qual a angústia só se torna agradável quando o indivíduo na sua própria 

possibilidade de ser direciona-se à fé. “Mas para que um indivíduo venha a ser 

formado assim tão absoluta e infinitamente pela possibilidade, ele precisa ser honesto 

frente à possibilidade e ter a fé” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 163). Fica claro que 

Kierkegaard centra o caminho para fé, como uma solução para o tornar-se si mesmo. 

Kierkegaard compreende por fé o mesmo que o filósofo alemão Hegel, é “a 

certeza interior que antecipa a infinitude” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 163).  Nesta 

sentença, advinda do filósofo alemão, percebe-se que a fé é vivida pela interioridade 

de cada indivíduo. “A fé é uma experiência paradoxal e estritamente subjetiva, e que 

só pode ser entendida concretamente por quem a experimenta e, unicamente, por si 

só” (ARAÚJO, 2016, p. 213). 

O direcionamento para à fé é que guia a existência humana como meio de 

vivenciar a angústia. Sem a fé, segundo Kierkegaard, o indivíduo vive na obscuridade 

da sua existência, na procura de uma verdade que não é verdade67. Sem ela o 

indivíduo não se tornar singular, não se torna autêntico.  

                                                           
67 Esta questão da verdade e da não-verdade é refletida com mais profundidade na obra Pós-escrito 

às Migalhas Filosóficas de 1846. (Cf. KIERKEGAARD, Søren Aabye. Pós-escrito conclusivo não 

científico às migalhas filosóficas: coletânea mímico-patético-dialética, contribuição existencial, por 

Johannes Climacus. Vol I. Tradução de Álvaro Luiz Montenegro e Marília Murta de Almeida. Petrópolis: 

Vozes, 2013) 



99 

 

Kierkegaard afirma que, a possibilidade da angústia tem que levar o indivíduo 

para a infinitude, sem a realização disso o indivíduo se engana pela esperteza da 

finitude. “Se o indivíduo engana a possibilidade pela qual deve ser formado, não chega 

nunca à fé, sua fé torna-se então uma esperteza da finitude, tal como sua escola 

também era a da finitude” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 164). 

Ser formado pela possibilidade conscientiza o existente da sua 

responsabilidade consigo mesmo, isto é, direciona o indivíduo no descobrimento da 

sua identidade, diluindo toda concentração no que é externo ao indivíduo. 

Kierkegaard, no seu escrito, pode parecer penoso e obscuro quando se refere ao sair 

do externo para voltar ao seu próprio eu, porém, da mesma maneira que a 

possibilidade se torna densa para o existente, a tentativa de uma explicação torna-se 

obscura.  

O filósofo dinamarquês não anda nos trilhos de uma tradição filosófica 

racionalista, mas enfatiza o limite desta razão para não ultrapassar o campo que é de 

responsabilidade do próprio indivíduo. É por isso, que ele enfoca a apropriação do si 

mesmo, que para acontecer o movimento tem de se processar inversamente, sair do 

interior para o exterior. Por conseguinte, a possibilidade no pensamento de 

Kierkegaard, é mais pesada do que a realidade, visto que, quando o existente é 

formado por essa possibilidade ele já sofre a sua possibilidade e a sua realidade torna-

se leve, pois, passou de antemão pela possibilidade da infinitude. 

É nessa perspectiva que Kierkegaard, vai afirmar que a angústia só é positiva 

quando leva o indivíduo à infinitude, não desmerecendo a finitude, porém, quando o 

indivíduo se direciona à infinitude, ele se apropria da sua possibilidade, em outras 

palavras, ele é formado pela escola da possibilidade. Neste sentido, é importante 

verificar o que Kierkegaard afirma em sua obra: 

Mas aquele que penou na infelicidade ao frequentar o curso da 
possibilidade, perdeu tudo, tudo, como nunca ninguém na realidade o 
perdeu. Mas se então ele não enganou a possibilidade, que queria 
ensinar-lhe, não passou a conversa na angústia, que queria salvá-lo – 
então também ganhou tudo de volta como na realidade ninguém 
jamais recobrou, ainda que tivesse recobrado tudo decuplicado; pois 
o discípulo da possibilidade ganhou a infinitude, e a alma do outro teria 
expirado na finitude (KIERKEGAARD, 2010a, p. 165). 

E ainda, o filósofo explicita: 



100 

 

[...] aquele que mergulhou na possibilidade sentiu vertigens no olhar, 
os olhos se lhe extraviaram de modo que não alcançava o medidor de 
profundidade que fulano ou beltrano lhe estendia como palha de 
salvação, os ouvidos se lhe fecharam de maneira que já não ouvia a 
quantas estava a cotação do homem em sua época, não ouviu que 
valia tanto quanto a maioria. Ele afundou absolutamente, mas logo 
emergiu outra vez do fundo do abismo, mais leve do que tudo o que 
há de penoso e horroroso na vida (KIERKEGAARD, 2010a, p. 165). 

Nessas duas citações anteriores, pode-se observar quão é importante o 

indivíduo ser formado pela possibilidade, pois, quando se volta para ela, a existência 

torna-se consciente do que o possível possa ser, que possa realizar.   

Kierkegaard defende que, quando formado pela possibilidade, esta (a 

angústia) a direciona à infinitude, à fé: “permanece junto à angústia, não se deixa 

enganar por suas inúmeras falácias, conserva com exatidão a memória do passado; 

aí então por fim os ataques da angústia, embora continuem terríveis, não são de tal 

modo que ele bata em retirada” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 165). 

A formação do Indivíduo pela possibilidade o habilita a aceitar e vivenciar o 

momento, visto que, já foi formado pela árdua possibilidade. Diante de uma situação 

externa que o faz tremer, horrorizar, etc, ele aceita o momento pelo fato de já está 

formado pela angústia. Tendo como base nesta aceitação do que a realidade porta 

para o existir, Kierkegaard traz como referência a figura de Sócrates, como aquele 

que soube dar as boas-vindas à morte:  

Quando ela [angústia] se anuncia, quando parece que vai dar o golpe, 
como se ardilosamente tivesse inventado agora um meio de horrorizar 
completamente novo, como se agora fosse muito mais horrível do que 
nunca, ele não recua, nem ao menos procura mantê-la afastada com 
ruído e algaravia, antes lhe dá as boas-vindas, saúda-a festivamente, 
tal como Sócrates ergueu solenemente ao ar, à maneira de brinde, o 
copo do veneno, encerra-se com ela, e diz, como um paciente ao 
cirurgião, quando vai começar a operação dolorosa: “Agora estou 
pronto”. Então, a angústia penetra em sua alma e a esquadrinha 
inteiramente, e angustia o finito e o mesquinho para longe dele, e 
finalmente o conduz para onde ele quer (KIERKEGAARD, 2010a, p. 
165 – 166). 

Verifica-se, portanto, Kierkegaard apontando que quando o Indivíduo está 

formado pela possibilidade da infinitude, ele age conscientemente quando chega um 

golpe, uma situação tenebrosa, uma vez que, ele já se horrorizou quando ele escolheu 

a possibilidade. A título de exemplo ilustrativo pode-se pensar em indivíduos que 

desejam seguir carreira acadêmica. Quando os mesmos escolhem persistir na 

caminhada intelectual, devem ter a consciência de que as situações que surgirão não 



101 

 

vão ser fáceis. Nas escolhas feitas por esses indivíduos, têm que estar abertos às 

consequências que essas escolhas vão trazer, para quando chegarem em tais 

situações não se apavorarem, como pensassem que nunca iriam vivenciá-las. O 

exemplo permite refletir sobre o que Kierkegaard entende por ser formado pela 

possibilidade, essa possibilidade que precisa fazer a transição entre a finitude e o 

infinito:  

Sendo o indivíduo formado pela angústia para a fé, a angústia então 
há de erradicar justamente o que ela mesma produz. A angústia 
descobre o destino, mas quando então o indivíduo quer pôr sua 
confiança no destino a angústia se reverte e expulsa o destino; pois o 
destino é como a angústia, e a angústia é como a possibilidade uma 
carta de bruxa (KIERKEGAARD, 2010a, p.166). 

O próprio Kierkegaard oferece vários exemplos para mostrar ao leitor a 

veracidade do peso da possibilidade, esta possibilidade que assusta, que agonia, que 

angustia e, ao mesmo tempo, demonstra que para aprender a viver com esta 

possibilidade é preciso se transformar a si mesmo, ter a consciência da sua própria 

possibilidade de ser. Um dos exemplos que Kierkegaard destaca, em seu derradeiro 

capítulo, é o do hipocondríaco. Antes, porém, de apresentar esse exemplo torna-se 

essencial reafirmar a compreensão que o dinamarquês tem do indivíduo formado pela 

possibilidade, ou seja, do quanto é essencial o voltar-se para o próprio eu direcionar 

a existência pois, para Kierkegaard, o indivíduo não pode conformar-se com a finitude. 

Ele tem que direcionar a sua existência à infinitude. Dessa maneira, o filósofo afirma: 

“Quem não deseja afundar-se na miséria da finitude é compelido a, no sentido mais 

profundo, atirar-se para a infinitude” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 167). 

E ainda em direcionamento para a fé, ele explicita: 

Se uma individualidade não está emancipada assim da sagacidade 
por si mesma, de nada lhe adianta; pois a finitude sempre explica 
apenas parcialmente, jamais totalmente, e aquele cuja sagacidade 
falhou o tempo todo (e mesmo isso é impensável na realidade), pode 
procurar o motivo disso na sagacidade e esforçar-se por tornar-se 
mais sagaz. Com o auxílio da fé a angústia ensina a individualidade a 
repousar na Providência (KIERKEGAARD, 2010a, p. 168). 

É no direcionamento para a fé que o Indivíduo se angustia positivamente, 

porque se esta direção se volta para a finitude, o sentido altera, e passa a ser um 

sentido medíocre e corrompido68. 

                                                           
68 Cf. KIERKEGAARD, 2010a, p. 168. 



102 

 

Tendo em vista essa centralidade da infinitude, melhor dizendo, da fé, pode-

se descrever, agora, aquele exemplo mencionado acima: do hipocondríaco. 

Kierkegaard traz o exemplo deste tipo de doença do homem, pelo motivo do existente 

sofrer com possibilidades que podem ser plausíveis ou não e, com isso, o filósofo, 

apreende como a possibilidade se torna mais pesada do que a realidade, visto que, o 

hipocondríaco não sente tanto horror quando a realidade de suas ilusões se faz 

presente. 

O hipocondríaco angustia-se diante de qualquer insignificância, mas, 
quando ocorre o que é importante, ele começa a respirar, e por quê? 
Porque a realidade importante não é, contudo, tão horrível como 
aquela possibilidade que ele mesmo tinha formado, e para cuja 
formação gastava sua força, enquanto que agora ele pode usar toda 
a sua força no confronto com a realidade (KIEKEGAARD, 2010a, p. 
168 – 169). 

Dessa forma, o filósofo dinamarquês entende que o existente independente 

da sua situação deve ser formado pela possibilidade que é a angústia e esta angústia 

liga o finito à infinitude. “Por isso, quem se educa pela angústia em relação à culpa, 

só há de encontrar repouso na reconciliação” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 169). 

Portanto, o apropriar, ou melhor, o edificar a si mesmo é uma atitude que cada 

indivíduo na possibilidade de ser deve adquirir, pois, a existência só é vivenciada 

concretamente quando se direciona, primeiro, a sua própria existência, ou seja, o eu; 

segundo, quando depois dessa edificação de si mesmo se volta para a fé. Esse 

processo para Kierkegaard é o que caracteriza a singularidade, esse relacionar-se 

consigo, para depois relacionar-se com o outro e com Deus. 

A partir dessa interpretação, entende-se que a angústia no indivíduo se torna 

um ponto crucial para o conhecimento do eu com o seu próprio eu, pois, a angústia 

que forma leva o indivíduo a viver a sua possibilidade e viver singularmente a sua 

existência. O existente singular é descrito por Kierkegaard no contexto de uma certa 

exposição de sua posição em relação à filosofia de Hegel e à sua época: 

Quanto mais se impõe a ideia de geração, mesmo no pensamento 
comum, tanto mais espantosa é a passagem pela qual um homem se 
torna individual e existente, em lugar e participar da espécie e afirmar: 
“nós, nossa época, o século XIX”. Não nego que seja extremamente 
difícil: necessita-se de grande resignação para recusar semelhante 
tentação. Pois o que seria um homem singular e existente? Sim, nosso 
tempo sabe demasiado bem quão pequeno ele é, mas nisto reside a 
peculiar imoralidade da época. Cada época tem a sua, a de nosso 
tempo, talvez, não consista no divertimento e prazer [...], mas em um 



103 

 

[...] extravagante desprezo pelo homem individual. No centro de todo 
júbilo acerca de nossa época e do século XIX ressoa a nota de um 
secreto desprezo pelo ser humano: na importância dada à geração 
predomina um desespero a respeito do ser-homem. Tudo, tudo 
também quer ser, mas o quer, ao se enganar apelando para o ponto 
de vista histórico-universal na totalidade; ninguém quer ser um homem 
individual e existente. Daí talvez as muitas tentativas de se ater a 
Hegel, mesmo quem viu a precariedade em sua filosofia. Temia-se 
desaparecer sem deixar vestígios, quando se tornasse um homem 
individual e existente, de modo que nem os jornais [...] e muito menos 
os especuladores históricos lançariam o olhar para ele [...] E é 
inegável: quando não se tem entusiasmo ético ou religioso, então se 
tem de desesperar acerca do fato de ser um homem individual 
(KIERKEGAARD apud LÖWITH, 2013, p. 137). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



104 

 

4 À GUISA DE CONCLUSÃO 

 

Esta dissertação tratou da questão da angústia no interior do pensamento de 

Kierkegaard como uma categoria de compreensão do indivíduo, isto é, a angústia 

como a possibilidade de ser-capaz-de, de escolher as suas próprias possibilidades e, 

portanto, como constituinte do indivíduo até a finalização do finito. Tal perspectiva 

exigiu um entendimento da angústia distinta do senso comum, pois, segundo 

Kierkegaard, a angústia tem que levar o existente a sua própria possibilidade de ser 

existente; a angústia verdadeiramente vivenciada na sua esfera positiva leva o 

Indivíduo a um direcionamento para à fé. Foi possível perceber que a angústia, no 

ponto de vista de Kierkegaard, leva a existência a uma reflexão sobre a possibilidade 

de ser, enfatizando, desse modo, o que Kierkegaard considera como o núcleo do seu 

pensamento que é o tornar-se si mesmo ou o tornar-se singular. 

A pesquisa conduziu à percepção da angústia como condição para o indivíduo 

voltar-se a si mesmo e viver uma existência singular. Sem a angústia o existente não 

faz uma reflexão da sua própria escolha, mas vive na inconsciência de que o externo 

se reflete nele. Kierkegaard enfatiza que esta angústia direciona este ser de 

possibilidades à apropriação de si, pois só neste processo o indivíduo vai se relacionar 

com ele mesmo, com o outro e com Deus. 

Foi com essa compreensão que se tentou enfatizar, o Indivíduo no 

direcionamento à uma consciência da sua própria possibilidade e nesta possibilidade 

repensar o processo de viver angustiado. Dessa forma, é esse viver angustiado que 

leva o Indivíduo a concretização da sua singularidade, do contato do Indivíduo com 

sua fé.   

Por isso, que o objetivo principal desta pesquisa era apreender que a angústia 

é uma condição para chegar a existência singular e neste voltar-se a si mesmo o 

Indivíduo se direciona à fé. Para dar conta desse objetivo, o trabalho foi dividido em 

dois momentos: o primeiro que pretendeu discutir sobre o sentido da angústia na 

existência do Indivíduo Primordial, isto é, o indivíduo Adão, no qual, Kierkegaard 

abordou diversos modos de compreender o conceito de angústia, salientando a 

relação crítica com o sistema hegeliano referente a compreensão da realidade, a 

distinção entre primeira ética e segunda-ética e o aprofundamento sobre o pecado 



105 

 

hereditário, ou pecado original, como é mais conhecido, o estado de inocência, o salto 

qualitativo, o estado de queda, a relação dessa concepção da angústia nesses 

estados e, por fim, o homem como sustentador da síntese. 

O segundo momento da pesquisa foi o diferencial da angústia no Indivíduo 

pós-adâmico, ou como Kierkegaard expõe, o Indivíduo Posterior. Neste momento, 

focou-se neste diferencial da angústia que não é maior do que o primeiro, mas 

continuava de uma maneira mais pesada neste Indivíduo Posterior. É neste diferencial 

que o indivíduo se encontra na sua possibilidade de pecar e na concretização desse 

pecado o Indivíduo se torna culpado, mas ao mesmo tempo um não-culpado. 

Kierkegaard, no segundo capítulo da obra de 1844, O conceito de angústia, 

desenvolveu sobre este ‘mais’, não como uma superioridade ao Indivíduo Primordial, 

mas como uma carga mais pesada do indivíduo, pois em Adão a pecaminosidade não 

era posta, pois ele não tinha pecado, então ele se angustiou mais em uma maneira 

diferente do que o Indivíduo Posterior se angustia, pois ele tem a pecaminosidade 

presente ao seu redor. 

Com isso, cada momento se dividiu em duas partes que corresponderam aos 

capítulos desta dissertação. Foram intitulados como Uma compreensão preliminar da 

categoria angústia em Kierkegaard (Capítulo I da primeira parte); As determinações 

fundamentais da angústia na existência (Capítulo II da primeira parte); A reflexão das 

formas de angústia posterior ao Indivíduo-Adão (Capítulo I da segunda parte) e A 

angústia como uma maturidade existencial do Indivíduo Singular (Capítulo II da 

segunda parte). 

Tendo compreendido estes dois momentos, com as suas especificidades, do 

pensamento kierkegaardiano sobre a angústia, inferiu-se que a angústia leva o 

indivíduo a uma apreensão da sua própria possibilidade, isto é, a angústia torna-se 

fundamental para levar a existência a um vir-a-ser. O Indivíduo que vive a angústia 

depara-se com a pesada possibilidade e refletindo sobre a possibilidade o Indivíduo 

sempre está se autorrefletindo. Por isso, nesta pesquisa, foi traçado um percurso 

argumentativo da angústia como uma condição para que o Indivíduo chegue a 

apropriação de si mesmo, configurando, assim, a relação entre a angústia e a 

existência singular. 



106 

 

A compreensão geral da pesquisa permite afirmar que as hipóteses pensadas 

sobre a angústia direcionar o Indivíduo ao um verdadeiro voltar-se a si mesmo, torna-

se verdadeira, pois como a angústia é inerente a existência humana, o Indivíduo, na 

apropriação, dessa inerência, afirma-se como si mesmo e relaciona a sua existência 

com o Absoluto. 

Diante da discussão travada nesta pesquisa dissertativa, encontram-se, 

ainda, muitas coisas a serem trabalhadas dentro da obra kierkegaardiana O conceito 

de angústia, porém, como nesta dissertação não era objetivo trabalhar a obra em sua 

completude, mas só a relação de angústia e singularidade, há pontos interessantes 

que ficam à disposição para os leitores interessados, tais como: a relação da 

sexualidade com a temporalidade, a diferença entre a angústia do bem e do mal, a 

compreensão de destino e outros que a obra explicita. 

É de fundamental importância, também, compreender explicitamente a 

relação de Kierkegaard com termos hegelianos que aparecem nesta obra de 1844. 

Tal relação pode ser arriscada, mas poderia ser aprofundada. Esta pesquisa, porém, 

que está concluindo, sem está totalmente concluída, abriu novos horizontes, para o 

autor desta, com perspectiva de um rumo para uma possível temática do doutorado, 

qual seja explorar com mais afinco uma continuidade do pensamento hegeliano no 

pensamento do dinamarquês. São discussões para os próximos capítulos da trajetória 

existencial. 

Por fim, almeja-se que a presente pesquisa se torne relevante para o campo 

acadêmico, por apresentar um filósofo visto, ainda, superficialmente nos pontos de 

ensino de Filosofia, assim como propicie elementos para superação do 

enquadramento de Kierkegaard apenas como religioso. O entendimento alcançado 

nas discussões abordadas é de que Kierkegaard discute com a sua religiosidade uma 

possível compreensão da existência humana. O dinamarquês discute um possível 

direcionamento da existência, que no caso dele, que se diz religioso, é o Absoluto-

Deus.  

 

 

 



107 

 

REFERÊNCIAS 

 

ARAÚJO, Cleyton Francisco Oliveira. Angústia como possibilidade de 
subjetividade segundo Kierkegaard. 2016. 243 f. Dissertação (Mestrado) - Curso 
de Filosofia, Universidade Estadual do Oeste do ParanÁ – Unioeste, Toledo, 2016. 
 
 
BEAUFRET, J. Introdução às filosofias da existência: de Kierkegaard a 
Heidegger. São Paulo: Duas Cidades, 1976. 
 
 
BÍBLIA DE JERUSALÉM. São Paulo: Paulus, 2006. 
 
 
FARAGO, F. Compreender Kierkegaard. Petrópolis, RJ: Vozes, 2006. 
 
 
FERRO, Nuno. Estudos sobre Kierkegaard. São Paulo: Editora LiberArs, 2012. 
 
 
GERMANO, Ramon Bolívar Calvacanti. Existência na paciência: Uma introdução 
no pensamento de S. A. Kierkegaard. 2014. 127 f. Dissertação (Mestrado) - Curso 
de Filosofia, Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2014. 
 
 
GILES, Thomas Ransom. História do Existencialismo e da Fenomenologia. São 
Paulo: EPU, 1989. 
 
 
GOUVÊA, Ricardo Quadros. Paixão Pelo Paradoxo: uma introdução a Kierkegaard. 
São Paulo, SP: Fonte Editorial, 2006. 
 
 
GOUWENS. D. J. Kierkegaard as religious thinker. Cambridge University Press, 
1996. 
 
 
GRÖN, Arne. El concepto de la angustia en la obra de Kierkegaard. Thémata: 
Revista de FIlosofia, Sevilla, n. 15, p.15-30, 1995. 
 
 
______. The concept of anxiety in Søren Kierkegaard. Georgia: Mercer University 
Press, 2008. 
 
 
HEGEL, G. W. F. Fenomenologia do Espírito. Trad. Paulo Meneses. Petrópolis. 
Vozes. 1997. Vol. 1. 
 
 



108 

 

HOUAISS, Antônio; VILLAR, Mauro de Salles; FRANCO, Francisco Manoel de 
Mello. Dicionário Houaiss da língua portuguesa. Rio de janeiro: Objetiva, 2004. 
 
 
KIERKEGAARD, Søren Aabye. O conceito de angústia: uma simples reflexão 
psicológico-demonstrativa direcionada ao problema dogmático do pecado 
hereditário. Tradução de Álvaro Luiz Montenegro Valls. Petrópolis: Vozes, 2010a.  
 
 
______. The concept of anxiety: a simple psychologically orienting deliberation on 
the dogmatic issue of hereditary sin. Edited and translated: Reider Thomte and Albert 
B. Anderson. New Jersey, Princeton University Press Princeton, 1980. 
 
 
______. Pós-escrito conclusivo não científico às migalhas filosóficas: coletânea 
mímico-patético-dialética, contribuição existencial, por Johannes Climacus. Vol I. 
Tradução de Álvaro Luiz Montenegro e Marília Murta de Almeida. Petrópolis: Vozes, 
2013. 
 
 
______. O desespero humano. Trad. Adolfo Casais Monteiro. São Paulo: Editora 
Unesp, 2010b. 
 
 
______. As obras do amor. Trad. Álvaro Valls. Bragança Paulista: Editora 
Universitária São Francisco; Petrópolis, RJ: Vozes, 2013. 
 
 
______. Ponto explicativo da minha obra de escritor. Lisboa, Portugal: Edições 
70, 2002. 
 
 
______. Ou – Ou. Um fragmento de vida. (primeira parte). Trad.: Elisabete M. de 
Sousa. Relógio D’Água, 2013. 
 
 
______. Migalhas Filosóficas ou um bocadinho de filosofia de João Clímacus. 
Trad.: Ernani Reichmann e Álvaro L. M. Valls. 2ª ed. - Petrópolis, RJ: Vozes, 2008. 
 
 
LE BLANC, Charles. Kierkegaard. São Paulo: Estação Liberdade, 2003. 
 
 
LÖWITH, Karl. De Hegel a Nietzsche: A ruptura revolucionária no pensamento do 
século XIX Marx e Kierkegaard. São Paulo: Editora Unesp, 2013. 
 
 
OLIVEIRA, André Luiz Holanda de. A noção da existência autêntica em 
Kierkegaard. 2003. 114 f. Dissertação (Mestrado) - Curso de Filosofia, Universidade 
Federal de Pernambuco, Recife, 2003. 



109 

 

 
 
OLIVEIRA, Leonardo Araújo; ALMEIDA, Jorge Miranda de. Kierkegaard: da relação 
entre existência e pensamento no Post-scriptum Conclusivo Não Científico. Revista 
Húmus, Maranhão, v. 1, n. 7, p.87-99, abr. 2013. 
 
 
QUAGLIO, H. A. Fenomenologia da experiência religiosa em Kierkegaard e 
Rudolf Otto. São Paulo: LiberArs, 2014. 
 
 
REGINA, Umberto. Kierkegaard. São Paulo: Ideias e Letras, 2017. 
 
 
ROOS, Jonas. Tornar-se Cristão: O paradoxo absoluto e a existência sob juízo e 
graça em Soren Kierkegaard. 2007. 247 f. Tese (Doutorado em Teologia) - Instituto 
Ecumênico de Pós-Graduação Teologia Sistemática 2007. 
 
 
SAMPAIO, Laura Cristina Ferreira. A existência ética e religiosa em Kierkegaard: 
continuidade ou ruptura? 2010. 180 f. Tese (Doutorado) – Universidade de São 
Carlos. 2010. 
 
 
STEWART, Jon. A polêmica oculta com Adler em O conceito de angústia. Numen: 
revista de estudos e pesquisa da religião, Juiz de Fora, v. 2, n. 17, p.251-284, 
abr. 2015. 
 
 
VALLS, Álvaro Luiz Montenegro. Kierkegaard, cá entre nós. São Paulo: Editora 
LiberArs, 2012. 
 
 
______. O crucificado encontra Dionísio. São Paulo: Edições Loyola, 2013. 
 
 
______. MARTINS, Jasson da Silva. Kierkegaard no nosso tempo. São Leopoldo, 
RS: Nova Harmonia, 2010. 
 
 
VERISSIMO, Luis José. Algumas notas sobre a angústia a partir da leitura do 
capítulo V da obra de Kierkegaard O conceito de Angústia. In. Angústia e 
repetição: da filosofia e psicologia. Rio de Janeiro: Edições IFEN, 2014 
(Congressos, jornadas e seminários). Textos apresentados na Jornada Kierkegaard 
200 anos: angústia e repetição na psicanálise e na psicologia fenomenológica-
existencial. Páginas, 119-140. 


