
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

  

 

 

 

 

SÉRGIO FREITAS DE LIMA 

 

 

 

 

 

 

A RELAÇÃO ENTRE O INTELECTO AGENTE E A FACULDADE IMAGINATIVA 

NA TEORIA DO CONHECIMENTO DE TOMÁS DE AQUINO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife 

2019 

 



 
 

SÉRGIO FREITAS DE LIMA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A RELAÇÃO ENTRE O INTELECTO AGENTE E A FACULDADE IMAGINATIVA 

NA TEORIA DO CONHECIMENTO EM TOMÁS DE AQUINO 

 

 
 
 

Dissertação apresentada como requisito 
parcial para obtenção do título de Mestre 
em Filosofia pela Universidade Federal de 
Pernambuco. 
 
Área de pesquisa: Ontologia e linguagem 
 

 
 
Orientador: Prof. Dr. Marcos Roberto Nunes Costa 

 
 
 
  

 
 

Recife 

2019 



 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

Catalogação na fonte 

Bibliotecária Maria do Carmo de Paiva, CRB4-1291 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   L732r       Lima, Sérgio Freitas de. 

               A relação entre o intelecto agente e a faculdade imaginativa na teoria do 

conhecimento em Tomás de Aquino / Sérgio Freitas de Lima. – 2019. 

      75 f. : 30 cm. 

 

      Orientador:  Prof. Dr. Marcos Roberto Nunes Costa. 

      Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH. 

Programa de Pós-graduação em Filosofia, Recife, 2019. 

      Inclui referências. 

                       

  

      1. Filosofia. 2 Abstração. 3. Inteligência. 4. Imaginação. 5. Memória. 6. Tomás, 

de Aquino, Santo, 1225?-1274. I. Costa, Marcos Roberto Nunes (Orientador). II. 

Título. 
   

 

 

100 CDD (22. ed.)                                                            UFPE (BCFCH2019-154) 



 
 

SÉRGIO FREITAS DE LIMA 

 

 

 

A RELAÇÃO ENTRE O INTELECTO AGENTE E A FACULDADE IMAGINATIVA 

NA TEORIA DO CONHECIMENTO EM TOMÁS DE AQUINO 

 

 
 

Dissertação apresentada como requisito 
parcial para obtenção do título de Mestre 
em Filosofia pela Universidade Federal de 
Pernambuco. 
 
Área de pesquisa: Ontologia e Linguiagem. 
 

Aprovada em: 14 / 03 / 2019. 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

_________________________________________________ 

Prof. Dr. Marcos Roberto Nunes Costa (Orientador) 

Universidade Federal de Pernambuco 

 

_________________________________________________ 
Prof. Dr. Nalfran Modesto Benvinda (1º Examinador) 

 
Universidade Estadual de Alagoas 

 

 

_________________________________________________ 

Prof. Dr. Gerson Francisco de Arruda Júnior (2º Examinador) 

Universidade Católica de Pernambuco 

 



 
 

RESUMO 
 
 

A presente dissertação visa elucidar o conceito de abstração proposto por são 

Tomás de Aquino na sua obra magna, a saber, a Suma Teológica.  São Tomás afirma 

que não há nada no intelecto que não tenha passado pelos sentidos, estes, por sua 

veze, têm a capacidade de armazenar o conteúdo recebido, elevando-se ao intelecto 

possível. Assim sendo, a alma, após sua união com o corpo, que constitui o homem, 

é semelhante a uma tábula rasa, na qual não apresenta conteúdos impressos. Os 

objetos do conhecimento precisam da ação dos órgãos dos sentidos. O objeto próprio 

do conhecimento intelectivo é a forma, ou seja, a natureza existente na matéria.  

Contudo, essa forma só pode ser captada na matéria. Portanto, é necessário que a 

matéria, a entidade concreta e singular, seja captada mediante os sentidos, para 

poder oferecer ao intelecto seu objeto próprio do conhecimento. Esta atividade inicial 

é realizada pelos sentidos, que, em colaboração com a imaginação e a memória, 

produzem uma imagem sensível da matéria, que continua sendo uma imagem 

concreta e particular. Sobre essa imagem atuará o intelecto agente, dirigindo-se a ela 

para abstrair a forma ou o universal, a “espécie inteligível”, produzindo no intelecto 

possível a “espécie impressa” que, por sua vez, como reação produzirá a “espécie 

expressa”, que é o conceito universal. O processo de abstração consiste, pois, em 

separar intelectualmente aquilo que é universal, que só pode ser conhecido desta 

maneira. Além disso, constata-se outro elemento indispensável, a saber, a iluminação, 

que por sua vez, constitui, um certo “mistério”, por vezes não tão bem claro na obra 

do Aquinate.  

 

Palavras-chave: São Tomás de Aquino. Abstração. Intelecto Agente. Faculdade 

Imaginativa. 

 
 

  



 
 

ABSTRACT 
 

This dissertation aims to elucidate the concept of abstraction proposed by St. 

Thomas Aquinas in his great work, namely, The Summa Theologica. St. Thomas 

affirms that there is nothing in the intellect that has not passed through the senses, 

which, in its turn, has the capacity to store the received content, rising to the possible 

intellect. Therefore, the soul, after its union with the body, which is the man, it is like a 

clean slate, in which has no printed content. The objects of knowledge need the action 

of the sense organs. The proper object of the intellective knowledge is the form, that 

is, the existing nature in matter. However, this form can only be grasped in matter. 

Therefore, matter, the concrete and singular entity, must be grasped through the 

senses, in order to offer the intellect its own object of knowledge. This initial activity is 

realized by the senses, which, in collaboration with imagination and memory, produce 

a sensitive image of matter, which remains a concrete and particular image. On this 

image will act the agent intellect, addressing it to abstract the form or the universal, the 

"intelligible species," producing in the possible intellect the "printed species" which, in 

turn, as a reaction will produce the "expressed species", that is the universal concept. 

The process of abstraction consists, then, in intellectually separating that which is 

universal, which can only be known in this way. In addition, there is another 

indispensable element, viz., illumination, which in turn constitutes a certain "mystery" 

sometimes not so clearly in the work of Aquinas. 

 

Keywords: St. Thomas Aquinas. Abstraction. Agent Intellect. Imaginative Faculty. 

 
  



 
 

SUMÁRIO 
 

1       INTRODUÇÃO ................................................................................................... 7 

2       ANTECEDENTES HISTÓRICOS DO PROBLEMA DO INTELECTO.............. 11 

2.1    O  DE ANIMA DE ARISTÓTELES E OS AVERROÍSTAS ................................ 13 

2.2    O POSICIONAMENTO DE SÃO TOMÁS FRENTE AO AVERROISMO .......... 19 

2.3    CONSIDERAÇÕES ACERCA DA OBRA  

         A UNIDADE DO INTELECTO CONTRA OS AVERROÍSTAS .......................... 25 

3       O CONHECIMENTO HUMANO, SEGUNDO SÃO TOMÁS DE AQUINO ....... 28 

3.1    O HOMEM COMO UNIDADE SUBSTANCIAL ................................................. 29 

3.2   AS OPERAÇÕES INTELECTIVAS DA ALMA ................................................... 31 

3.3    POSSIBILIDADE DO CONHECIMENTO HUMANO ........................................ 34 

3.4    CONHECIMENTO EM HÁBITO ....................................................................... 44 

4       O INTELECTO AGENTE E A FACULDADE IMAGINATIVA:  

         O PROCESSO DE ABSTRAÇÃO ................................................................... 51 

4.1    O CONCEITO DE ABSTRAÇÃO ...................................................................... 51 

4.1.1 A abstração ...................................................................................................... 51 

4.2    AS FUNÇÕES DO INTELECTO AGENTE ....................................................... 53 

5       CONCLUSÃO .................................................................................................. 71 

         REFERÊNCIAS ................................................................................................ 73 



7 
 

 

1     INTRODUÇÃO 

 

São Tomás de Aquino, seguindo os passos fundamentais de Aristóteles, 

defende que todo o nosso conhecimento começa com os sentidos. A alma – logo após 

se unir ao corpo, que constitui o homem - é uma tabula rasa, na qual não apresenta 

conteúdos impressos (AQUINO, Tomás de, Suma teológica, I, q.79, a.2). Os objetos 

do conhecimento precisam da atividade dos órgãos dos sentidos, sobre os quais 

atuam, produzindo a sensação, que é um ato do composto humano, isto é, do corpo 

e da alma, e não apenas da alma, como pensava Platão, e nem conhece tudo nas 

razões eternas, como Santo Agostinho (cf. NASCIMENTO, 2012). Para que haja 

conhecimento é necessário, pois, a ação conjunta de ambos – alma e corpo. 

São Tomás seguirá a explicação oferecida por Aristóteles acerca do 

conhecimento, como já fora mencionado. Assim sendo, o objeto próprio do 

conhecimento intelectivo é a forma, ou seja, a natureza existente na matéria. Contudo, 

essa forma só pode ser captada na matéria. Portanto, é necessário que a matéria, a 

entidade concreta e singular, seja captada mediante os sentidos, para poder oferecer 

ao intelecto seu objeto próprio do conhecimento. Esta atividade inicial é realizada 

pelos sentidos, que, em colaboração com a imaginação, também chamada de 

faculdade imaginativa, responsável pela produção das imagens advindas dos sentidos 

e a memória, responsável por armazenar essas imagens, produzem uma imagem 

sensível da matéria, que continua sendo uma imagem concreta e particular. Sobre 

essa imagem atuará o intelecto agente, que capta essas imagens, dirigindo-se a ela 

para abstrair a forma ou o universal, a “espécie inteligível”, produzindo no intelecto 

possível, última fase do processo responsável por validar o conhecimento,  a “espécie 

impressa” que, por sua vez, como reação produzirá a “espécie expressa”, que é o 

conceito universal. O processo de abstração1 consiste, pois, em separar 

intelectualmente aquilo que é universal, que só pode ser conhecido desta maneira do 

particular. A consequência é a necessidade de tomar como ponto de partida a 

experiência sensível em todo o intelecto (cf. AQUINO, Tomás de, Suma Teológica, I, 

q. 84). 

                                                           
1 Esse conceito de abstração foi amplamente desenvolvido ao longo do pensamento filosófico, 

conforme ABBAGNANO, 2007, p. 04. Entretanto, vale salientar que nesta investigação a luz será 
lançada dentro do enfoque aristotélico-tomista. 



8 
 

Assim como Aristóteles, São Tomás considera que o objeto do verdadeiro 

conhecimento é a forma, aquilo que é universal e não o particular – da matéria 

concreta – deste modo conhece-se a forma, não a matéria que, enquanto matéria 

prima, torna-se incognoscível.  

Desta maneira, de modo mais estruturado e resumido, segue o processo pelo 

qual se dá o conhecimento em São Tomás: as informações são captadas pelos 

sentidos externos, que toma a qualificação de “espécies sensíveis”, e, depois, ao 

serem recebidos pela faculdade imaginativa, toma qualificação da imagem, a qual 

pode ser chamada de “fantasma” e, somente após um processo intelectual abstrativo, 

é que o fantasma se torna uma espécie inteligível, o que é captado pelo intelecto 

agente ao seu modo, que abstrai a essência e imprime no intelecto possível, dando 

origem ao conhecimento. 

Sendo assim, pode-se perceber que – nesse processo do conhecimento - os 

sentidos recebem as informações a seu modo, ou seja, com as características 

materiais, ao passo que o intelecto recebe as informações a seu modo próprio, 

conforme é assinalado, pelo próprio São Tomás, “pois o recebido está no recipiente 

ao modo do recipiente” (AQUINO, Tomás de, Suma Teológica, II, q.84 a.1, resp.). 

Conforme Carlos Arthur do Nascimento, São Tomás toma como base o princípio da 

recepção para aplicar a distinção entre o modo de ser e conhecer nas coisas, “o 

conhecimento se dá por assimilação do intelecto à coisa” (1996, p.206). Portanto, 

cabe com essa pesquisa averiguar mais detidamente qual a relação entre a faculdade 

imaginativa e o intelecto agente, analisando as razões e as argumentações na 

perspectiva de São Tomás de Aquino, a seguir: 

Por isso, para causar a operação intelectual, de acordo com 
Aristóteles, não basta apenas a impressão dos corpos sensíveis, mas 
é requerido algo mais nobre, visto que, o ‘agente é mais honroso que 
o paciente’, como ele próprio diz. Não, porém, de tal modo que a 
operação intelectual seja causada em nós apenas pela impressão de 
algumas coisas superiores, como Platão sustentou; aquele agente 
mais elevado e mais nobre, que denomina intelecto agente, do qual já 
falamos acima, torna as imagens recebidas dos sentidos inteligíveis, 

à maneira de certa abstração (AQUINO, Tomás de, Suma 
teológica,  II, Q.84, art.06). 

Ora, esse elo existente entre o intelecto agente - considerado como a 

inteligência imaterial, e que, conhece sob um aspecto imaterial - e o sensível, 

puramente material, é ponto crucial para a teoria do conhecimento. Assim, a forma 

existente na matéria ao ser captada pelo intelecto agente, este, absorve apenas a 



9 
 

forma de maneira imaterial. Mas como conhecer algo material fora do ser humano de 

maneira imaterialmente? Para explicar isso, Tomás apresenta o seguinte axioma: 

“Quanto mais imaterialmente, porém, algo tem a forma da coisa conhecida, tanto mais 

perfeitamente conhece” (AQUINO, Tomás de, Suma teológica, II, q. 84, a1). Portanto, 

aqui reside o problema desta investigação: Como é possível o intelecto agente receber 

a forma completamente imaterial da forma sensível na teoria da abstração de São 

Tomás de Aquino? E como ela (a forma) se dá entre o intelecto agente e a faculdade 

imaginativa?  Essa abstração constitui-se o foco elementar desta pesquisa, 

considerando, primeiramente, de que muitas teorias foram levantadas a partir da 

teoria do conhecimento do Aquinate, entretanto, sem que se tenha levantado maiores 

questionamentos sobre a natureza de tal abstração recebida pelo intelecto agente 

como possibilidade de conhecimento do objeto.  

Visando levar a cabo essa empreitada investigativa, a saber, a relação do 

intelecto agente com a faculdade imaginativa, essa investigação se debruçará em dois 

momentos fundamentais: O primeiro momento propõe-se a delinear uma reflexão 

acerca da origem do problema, ou seja, desde a concepção aristotélica da alma, 

passando pela interpretação de seus comentadores no período escolástico. O 

segundo momento visa uma abordagem minuciosa acerca da abstração, 

considerando-a como, por seu posicionamento, uma relação entre o intelecto agente 

e a faculdade imaginativa da alma. 

Portanto, seguindo a proposta metodológica já exposta no parágrafo anterior, 

essa dissertação será estruturalmente composta de três capítulos, nos quais os dois 

primeiros abordam o primeiro momento e o último comporta o segundo momento 

deste intento, conforme assinalado a seguir: O primeiro capítulo propõe uma reflexão 

acerca da recepção das obras aristotélicas no período escolástico. O enfoque deste 

capítulo não é propor uma abordagem histórica, mas valendo-se da própria história, 

resgatar os momentos mais decisivos onde o problema do conhecimento ganhou força 

em uma gama interpretações do aristotelismo no tocante ao intelecto (Cf. DE BONI, 

2010 e GILSON, 2010). Neste contexto, São Tomás entra em cena para refutar as 

concepções vigentes e apresentar uma nova interpretação acerca deste problema que 

vem a constituir o foco desta dissertação, a saber, a abstração. Sem mais, e 

considerando o presente exposto, torna-se indispensável essa contextualização 

apoiada em bases minimamente histórica para elucidar a querela vigente no século 

XIII (cf. OLIVEIRA, 2012). O segundo capítulo desta empreitada versa sobre a 



10 
 

psicologia de Aristóteles e de São Tomás. Neste capítulo, a proposta não é confrontar 

esses pensadores, mas apresentar de forma resumida suas concepções psicológicas 

para a fundamentação do conhecimento, contudo, a partir do olhar de São Tomás, 

assim sendo, a exposição servirá de base para a compreensão da teoria da abstração 

no pensamento tomasiano. Finalmente, o segundo momento da dissertação, onde 

será exposto o capitulo terceiro. Neste capítulo, o problema da abstração será tratado 

de maneira meticulosa visando elucidar os momentos mais determinantes dos 

argumentos de São Tomás acerca deste problema. A questão acerca conhecimento 

está presente em várias obras de sua produção2. Contudo, a obra norteadora será a 

Suma Teológica (cf. I, q. 44-119), onde a natureza e a possibilidade do conhecimento 

são tratadas, especificamente, da questão 84 à questão 89. A sua solução para o 

problema da abstração está presente no artigo 1° e 2° da questão 85. Onde a análise 

terá seu foco principal e à concepção e as argumentações de São Tomás vão tomando 

forma e sustentação. Para encerrar esta investigação, seguir-se-á minha conclusão a 

respeito dos argumentos de são Tomás, levando em consideração toda a produção 

desta investigação. 

  

                                                           
2 O problema do conhecimento está presente em Várias obras de São Tomás, contudo, a obra mestra, 

ou seja, aquela em que aborda o problema para justifica-lo é a Suma Teológica. 



11 
 

2     ANTECEDENTES HISTÓRICOS DO PROBLEMA DO INTELECTO 

 

O século XIII fora marcado por intensos debates no campo filosófico (cf. 

OLIVEIRA, 2012, p. 22-51), sobretudo a respeito do intelecto, ou nôus, e sua relação 

com o conhecimento.  Neste contexto, fator digno de nota é a recepção das obras de 

Aristóteles no Ocidente (cf. SARANYANA, 2015, p. 258) apresentadas por meio dos 

filósofos árabes (cf. BOEHNER ; GILSON, 1985, p. 87). É sabido, contudo, neste 

período, que o pensamento aristotélico fora visto com rejeição pela Igreja (cf. DE 

BONI, 2010, p.60 e VAN STEENBERGHEN, [1984?], p. 89), e que, o neoplatonismo 

era a fonte principal a partir do qual a filosofia se estruturava. A Patrística, como fonte 

de defesa do cristianismo, agora não mais sustentava a filosofia, cedendo espaço ao 

aristotelismo crescente que se inaugurava, advinda, sobretudo, dos árabes e recebida 

com bons olhos por alguns pensadores cristãos (cf. FRAILE,1960, vol. II, p.705-718), 

dentre os quais São Tomás de Aquino, a quem o presente estudo se voltará como a 

finalidade de compreender sua concepção acerca do papel do intelecto no processo 

de abstração do conhecimento. A problemática em questão está inserida dentro deste 

contexto de intensas querelas do século XIII, a saber, a doutrina de São Tomás acerca 

do intelecto, frente aos vários posicionamentos advindos dos árabes. 

Vários são os acontecimentos que marcaram profundamente a estrutura e a 

cosmovisão no Ocidente no século XIII, conforme destacado, contudo, nesta 

empreitada não é de interesse abordar historicamente o contexto em que a filosofia 

se inseriu, mas, a título de fundamentação, do problema a que se busca refletir, esse 

intento se valerá desta abordagem. Portanto, elucidar-se-á a recepção da obra magna 

de Aristóteles, para qual essa pesquisa se inclina, a saber, o tratado De Anima (Sobre 

a Alma), seguindo da tradição de comentadores e suas respectivas interpretações no 

tocante à sua concepção de intelecto e seu papel no processo de abstração do 

conhecimento. Cabe lembrar que nosso foco não é propriamente a respeito do 

intelecto e das diversas interpretações apresentadas aos logo da tradição antiga e 

medieval. Trata-se, antes de tudo, da compreensão do Doutor Angélico acerca da 

abstração do conhecimento, o que se relaciona diretamente com a questão do 

intelecto, visto que este é o responsável sobre a intelecção das formas e, portanto, da 

abstração.  

Para entrar nos debates ocorridos no meio universitário de Paris, Tomás de 

Aquino escreve o tratado Sobre a Unidade do Intelecto contra os averroístas, escrito 



12 
 

entre os anos de 1269 e 1270 (cf. TORRELL, 1999, p. 43). É importante lembrar que 

tal obra entra em cena para dialogar/debater em um contexto onde estão inseridas 

três grandes tradições, a saber: o pensamento agostiniano, o aristotelismo árabe e o 

aristotelismo cristão, que começara a se instalar (cf. BARROS, 1945, p. 24-36). A 

questão, a qual o problema se centrará, é como compreender a capacidade que o 

homem tem de pensar ou abstrair (inteligir) algo, particularmente, o que se 

denominava como “intelecto possível”. 

Antes mesmo de que São Tomás entrasse nessa disputa, Santo Alberto 

Magno, que fora seu mestre, e São Boaventura, já haviam entrado em cena a fim de 

combater o que consideravam como os “os erros dos averroístas” (DE LIBERA In: 

D’AQUINO, 1994, p.11). Para tal, Santo Alberto Magno escreveu duas obras em 

combate aos averroístas, a saber: o De anima e o De Unitate Intellectus. São 

Boaventura, por sua vez, faz uma pregação realizada na quaresma de 1267 tecendo 

duras críticas aos professores de artes (como eram conhecidos os filósofos da 

ocasião) que defendiam um aristotelismo ortodoxo, conhecido como averroístas. Isso 

evidencia o fato de que, quando São Tomás chega a Paris, o problema sobre a 

questão do intelecto já tinha ganhado enorme notoriedade.  

A polêmica recaía sobre uma questão que atravessara séculos envoltos por 

controvérsias entre os comentadores das obras de Aristóteles, conforme defendem 

Geovanni Reale e Dário Antiseri: “Com os Aristotélicos dos primeiros dois séculos, da 

era cristã e do início do século XIII, tornando-se o gênero literário através do qual se 

devia ler e entender Aristóteles” (2012, p. 324). A raiz do problema se encontra na má 

interpretação, (considerando a visão de pensadores cristãos), que os árabes fizeram 

sobre o tratado Sobre a Alma, de Aristóteles, na qual, especificamente no livro terceiro, 

na seguinte passagem: 

Assim, há um intelecto potencial, enquanto se torna todas as coisas, 
e há um intelecto agente, enquanto as produz a todas, que é como 
que um estado semelhante à luz: com efeito, em certo sentido, 
também a luz torna as cores em potência cores em ato. E esse 
intelecto é separado, impassível, não misturado e intacto por sua 
essência: efetivamente, o agente é sempre superior ao paciente e o 
rincípio é superior à matéria [...]). Separado (da material, ele é somente 
o que precisamente é e somente ele é imortal e eterno [...] 
(ARISTÓTELES, apud REALE,1990, p. 201). 

 

O Estagirita elabora uma análise sobre as faculdades da alma, centrando nesse 

livro uma abordagem sobre o intelecto, considerado como a potência da alma 



13 
 

responsável por receber as espécies sensíveis, provenientes dos sentidos e torná-las 

conhecimento em ato e responsável pelas intelecções, juízos e opiniões, conforme a 

definição de Aristóteles: “Chamo intelecto aquilo pelo qual a alma intelige e opina” 

(ARISTÓTELES, Sobre a alma, III, 429a22). Em síntese, é o responsável último pela 

formação e operação do conhecimento no homem, porém dando margem à várias 

interpretações a respeito do sentido de “intelecto separado”. 

São Tomás, em seu tratado Sobre o Intelecto, contra os Averroístas, vai expor 

a origem do problema em Aristóteles, seguindo a tradição de comentadores com suas 

respectivas interpretações a respeito do tema, especialmente quando à questão da 

divisão do intelecto ou intelecto separado. Eis, pois, a necessidade de seguir esta 

trilha para finalmente chegar à resposta que São Tomás apresentará diante das 

diversas visões controversas. 

 

2.1   O DE ANIMA DE ARISTÓTELES E OS AVERROÍSTAS 

Inicialmente, faz se necessário um resgate da origem do problema no tratado 

Sobre a Alma, de Aristóteles. Analisemos, pois, a exposição de Aristóteles a despeito 

do intelecto, considerando suas possíveis distinções: 

Deve, então, necessariamente, uma vez que tudo é objeto possível de 
pensamento, ser “livre de mistura”, como diz Anaxágoras, para 
“dominar”, quer dizer, para conhecer; de fato, se ele expressar sua 
forma peculiar conjuntamente com a forma estrangeira, criará um 
obstáculo a esta última e a barrará. Conclui-se que não pode possuir 
nenhuma natureza própria exceto a de ser potência. Por conseguinte, 
aquilo na alma que chamamos de pensamento (entendo por 
pensamento aquilo que a alma pensa discursivamente e julga) não é, 
enquanto ato, nenhum dos seres antes de pensar. É essa a razão 
porque não se pode tampouco, afirmar razoavelmente que esteja 
mesclado ao corpo: se assim fosse, assimilaria e apresentaria alguma 
qualidade, digamos, calor ou frio, ou até possuiria um órgão, como a 
faculdade sensorial. De fato, não possui nenhuma. Foi acertado dizer-
se que a alma é o lugar das formas, com a ressalva de que isso não 
se aplicaria a alma inteira, mas somente à parte intelectiva da alma, e 
mesmo assim considerando-se as formas não em ato, mas apenas em 
potência (ARISTÓTELES, Sobre a alma, III, 429 a 15-30). 

O Estagirita, apoiando-se em sua distinção entre ato e potência, defende que é 

necessário que exista algo responsável pela passagem das espécies abstraídas - que 

se encontra em potência - para a concretização do conhecimento em ato, uma vez 

que, “sendo ele em potência, necessário se faz que exista um intelecto capaz de 

atualizar esta potência (daí a divisão entre intelecto possível e intelecto agente)” (DE 



14 
 

BONI, 2010, p.16). Desta forma, é introduzida a distinção entre intelecto em potência 

e intelecto em ato:  

E, de fato, há, de um lado, o pensamento que é capaz de converter-
se em todas as coisas, ao passo que, de outro o pensamento é capaz 
de produzir todas as coisas [...]. Neste aspecto, o pensamento é 
dissociado, sem mistura e impassível, sendo ato por essência. [...] 
quando é dissociado ele é, sozinho, precisamente o que é 
propriamente, somente isto sendo imortal e eterno (ARISTÓTELES, 
De Anima, III, 430 a 10-25). 

Ora, essa distinção não esclarece, precisamente, se ela se refere a dois 

intelectos ou se existe apenas um que exerça duas atividades. Eis, pois, umas das 

passagens controversas em que seguirão, posteriormente, diversas interpretações 

sobre a natureza do intelecto. Segundo De Boni, “tais debates seguirão até o fim da 

Idade Média” (2010, p.16), e “tenderão cada vez mais a transformar em substâncias 

e a tratá-las como entidades objetivas às duas instâncias do pensar” (GEOFFROY, 

2005, p. 754-755)3. Ou seja, o intelecto, Nôus, irá se apresentar como uma realidade 

imaterial, impassível, fora do corpo, separada da matéria, o qual, segundo Fernand 

Van Stenbergehn, “pertence ao mundo espiritual, ou seja, ao mundo eterno, do 

incorruptível, do divino” (1972, p. 26)4. Contudo, cabe levar os seguintes 

questionamentos: O intelecto está unido às outras partes da alma? Se assim é, então, 

como se dá essa união? Cada homem possui um intelecto?  Conforme Fernand Van 

Stebeghern “sem trair Aristóteles” (1972, p. 26)5, serão os seus posteriores que se 

ocuparão de responder a tais questões. Já para De Boni, “as perguntas iam muito 

além de um mero debate acadêmico; elas atingiam velhas tradições e também 

convicções religiosas” (2010, p. 20). 

Dentre os comentadores gregos que se destacaram nos comentários ao De 

Anima de Aristóteles está Alexandre de Afrodísia, “que se impôs como autoridade na 

matéria e foi considerado o comentador por excelência” (REALE; ANTISERI, 2012, 

p.324). Este escreveu duas obras a respeito do intelecto, que, consequentemente, se 

afastaria do pensamento aristotélico. A primeira obra dele recebe o nome de De Anima 

e a segunda De Intellectus. Contudo, esta segunda obra é alvo de diversas polêmicas 

por parte de seus comentadores (cf. MORAUX, 1942), inclusive chegando a 

                                                           
3 “tendono sempre più a trasformarsi in sostanze ea trattarle come entità oggettive per le due istanze di 

pensiero” (GEOFFROY, 2005, p. 754-755 – Tradução nossa). 
4 “appartiene al mondo spirituale, cioè al mondo eterno, l'incorruttibile, il divino” (VAN 

STEENBERGHEN, 1972, p. 26 - Tradução nossa). 
5 “senza tradire Aristotele”  (Ibid. – Tradução nossa). 



15 
 

duvidarem de sua autenticidade. Portanto, optou-se por analisar apenas a primeira, 

ou seja, o De Anima. Nesta obra, ele defende a existência de três intelectos: o primeiro 

é o intelecto material, isto é, o intelecto que é a pura potência para conhecer todas as 

coisas, sejam elas sensíveis ou inteligíveis.  O segundo é o intelecto in habitu. Este 

intelecto é o responsável por abstrair as formas da matéria. O terceiro é o intelecto 

agente que é responsável de fazer com que o intelecto material separe a forma da 

matéria, e que se torne intelecto in habitu. A diferença entre Alexandre e Aristóteles 

reside no fato de que o primeiro defende a existência de um intelecto agente separado 

do ser humano, identificando-o como o primeiro motor imóvel. Ao passo que o 

segundo, defende a existência de um intelecto agente, bem como o intelecto paciente 

presentes na alma, portanto, em todos os seres humanos de maneira individual. Além 

disso, Aristóteles defende que o intelecto agente é o responsável pela abstração, ao 

passo que Alexandre de Afrodisia o trata apenas como coadjuvante no processo da 

abstração. Assim sendo, o intelecto agente, como uma realidade que é transcendente 

do homem, precisa unir-se a ele para sua intelecção, conforme Geovanni Reale e 

Dario Antiseri:  

Para poder operar desse modo, o intelecto produtivo precisa, entrar 
em nossa alma e, portanto, estar em nós. Mas, devido à identificação 
operada por Alexandre entre o intelecto produtivo e a causa primeira, 
ou seja, Deus, deve tratar-se de uma presença que “vem de fora” e 
que não é parte constitutiva de nossa alma”. O famoso “intelecto que 
vem de fora” (nous thúrathen) de que falava Aristóteles, torna-se, em 
Alexandre, quase que a marca inteligível do nosso intelecto, que se 
forma quando nós pensamos o intelecto produtivo, ou seja, a presença 
de um inteligível, dando-nos a capacidade de separar as formas 
inteligíveis das coisas e reconhece-las como inteligíveis ao se propor 
a si mesmo como termo de referência (2012, p.326-327). 

Assim, o processo de abstração, enquanto a capacidade de captação do 

inteligível a partir da forma, ganha uma dupla proposta em Aristóteles: o intelecto “que 

vem de fora”, ou seja, o intelecto agente, precisa fazer com que o intelecto material se 

torna intelecto in habitu para exercer a abstração. Alexandre de Afrodisia parte do 

princípio de que o intelecto “que vem de fora” é tanto Intelecto Supremo quanto 

Inteligível Supremo. Deste modo, o Intelecto Supremo é a causa ou possibilidade do 

hábito de abstração do nosso intelecto, na medida em que, como inteligível por 

excelência, é causa de inteligibilidade de todas as coisas. Neste aspecto, para 

Giovanni Reale e Dario Antiseri, Alexandre de Afrodisia expressa inclinação ao 

platonismo: “evidentemente, que, explorando as teses aristotélicas, Alexandre as 



16 
 

dilata notavelmente em sentido platônico” (2012, p. 326). Por outro lado, enquanto 

Inteligível Supremo, ele é causa do hábito de abstração do nosso intelecto (material), 

e, sob esse aspecto, trata-se de uma ação direta e imediata do intelecto agente sobre 

o intelecto material que, segundo Alexandre de Afrodisia, é fundamental. Tal 

interpretação alcançaria os filósofos árabes que trouxeram ao Ocidente essa 

problemática. 

Cronologicamente, Al-Kindi, é o primeiro filosofo da falsafa6 que também 

escreveu uma obra a respeito do intelecto de Aristóteles, intitulado por De Intellectus, 

onde descreve essa distinção feita por Aristóteles. Em seu referido tratado, Al-kindi 

destaca quatro tipos de intelectos. O primeiro deles é o intelecto que está sempre em 

ato. O segundo está sempre em potência. O terceiro é o intelecto que é responsável 

pela passagem, das formas, da potência ao ato. Finalmente o quarto que apresenta 

uma diversidade de traduções, porém, optou-se pela tradução de “Intelecto Segundo”. 

Na interpretação de Joseph-Ignacio Saranyana, Al-Kindi expõe o primeiro intelecto 

como o “intelecto sempre em ato”, como uma realidade completamente separada (cf. 

2015, p. 219), “uma inteligência, ou seja, como uma substância espiritual distinta da 

alma e superior a esta última” (2013, p. 422), como reforça Etienne Gilson. Na 

passagem “quando a alma adquire [a forma], ela está na alma, mas a alma a adquire 

porque [a forma] está na alma em potência. Quando a alma adquire [a forma], ela está 

na alma em ato” (TADEU, 2015, p. 291-295). Assim, é possível notar elementos do 

platonismo nesta interpretação, na medida em que a forma das coisas já é encontrada 

na alma. Neste sentido, a abstração, enquanto a capacidade de intelecção de algo 

que está fora seria comprometida, uma vez que nada se retira, mas apenas se 

reconhece. Por fim, o único intelecto que está presente em cada homem de maneira 

individual é o intelecto em potência (cf. SARANYANA, 2015, p. 220). 

Outro pensador de forte expressão no cenário arábe é Alfarabi (morreu em 950 

d.c), cuja obra De Intellectu et Intelecto também apresentou novas concepções do 

intelecto mediante o comentário ao De Anima de Aristóteles. Alfarabi atribui funções 

ao intelecto como critério para estabelecer suas distinções, conforme Etienne Gilson:  

O intelecto em potência se refere ao conhecimento que esse pode 
conseguir; O intelecto em ato se refere a este conhecimento que o 
adquire; O intelectus adeptus [intelecto adquirido] na medida em que 

                                                           
6 Foi o termo árabe que significa filosofia. É o período em que floresceu a filosofia árabe clássica nos    

séculos VIII até por volta do século XIII. Trata-se, sobretudo, da recepção e desenvolvimento das 
obras gregas as terras dominadas pelo islã.  



17 
 

já tenha adquirido esse conhecimento; finalmente a inteligência 
agente, ser espiritual transcendente ao mundo sublunar, que confere 
contemporaneamente às matérias suas respectivas formas e aos 
intelectos humanos em potência o conhecimento dessas formas 
(GILSON, 2013, p. 425).  

Vê-se em Alfarabi a ideia de uma inteligência transcendente, e que, portanto, 

para fora do indivíduo e que exerce, necessariamente, a função de transferir para a 

matéria suas formas, bem como o conhecimento dessas formas aos intelectos 

humanos. Pode-se afirmar, claramente, neste contexto, a tentativa de fundamentar a 

religião, conferindo à Causa Primeira poder sobre os homens. Neste sentido, “o 

mundo de Alfarabi já se apresenta, pois, como bastante ao mundo dos metafísicos 

ocidentais do século XIII. Ele depende de uma causa primeira em sua existência [...] 

que define os seres que o compõe” (GILSON, 2004a, p. 403). Assim, o intelecto 

agente ou ativo está sempre em ato e se distingue do intelecto que se encontra no 

indivíduo, e se constitui neste, graças ao intelecto agente, que, por sua vez, tem, além 

disso, papel de criador que descende da Causa Primeira.  

Avicena, por sua vez, cuja doutrina recebera influência de Alfarabi, em sua 

concepção a respeito do intelecto, propõe um novo modelo, com características mais 

desenvolvidas. Este autor propõe uma emanação de inteligências, desde a 

inteligência primeira até uma nona inteligência que corresponda à esfera da lua, da 

que emana as almas dos homens. Esta “nona inteligência” exerce a função do 

intelecto agente, que, por sua vez, é o doador das formas e conserva seu carácter 

divino e separado no que diz respeito aos homens. Além disso, o ponto crucial onde 

ele desenvolve a doutrina apresentada por seu predecessor, reside no fato de que 

para ele cada alma do indivíduo tem um intelecto próprio, que tem a finalidade de 

receber as formas inteligíveis abstratas: Num primeiro momento, este intelecto “está 

vazio (em potência absoluta)”. Num segundo momento, este intelecto está constituído 

de sensações e de imagens. Isso implica afirmar que, nesta segunda etapa, ele não 

está em potência “absoluta”, mas, de certa forma, está em potência, é o intellectus 

possibilis [intelecto possível], em sentido que pode conhecer. Já no terceiro momento 

isso se volta para o intelecto agente separado para receber as formas inteligíveis 

correspondentes às imagens sensíveis, é neste momento que está em ato, graças ao 

inteligível que o recebeu. Eis a função do intellectus adeptus [intelecto adepto]. Além 

disso, é por meio da repetição que se absorve o que se considera como 

“conhecimento adquirido”, como função do intellectus in habitus [intelecto em hábito] 



18 
 

(GILSON, 2004a, p. 403-404). Portanto, para Avicena existe um só intelecto agente 

para todos os homens, os quais somente possuem individualmente o intelecto 

possível. 

Por fim, pretendemos expor a concepção de Averróis acerca do intelecto. 

Averróis, diversamente de Avicena, propunha um comentário mais puro de Aristóteles, 

livre de elementos Platônicos (cf. DE BONI, 2010, p. 39).  Para tal, embora outros já 

tenham apontado à ideia de um intelecto separado, é em Averróis em que o problema 

ganha força e é, portanto, para ele que o olhar de São Tomás se volta para tecer sua 

crítica com maior intensidade. Segundo Etienne Gilson, a concepção que Averróis tem 

do mundo “é suficiente para demostrar que o intelecto agente é em si mesmo uma 

realidade, uma substância inteligível separada, ou seja, uma inteligência agente, a 

mesma para todos os homens” (GILSON, 2004a, p. 419). Do mesmo modo que para 

Avicena, este intelecto agente, como o “sol” que produz a visão para os olhos, produz 

o conhecimento na alma humana. Contudo, indo para além da concepção de Avicena, 

Averróis propõem apenas um intellectus passivus [intelecto passivo], que é “uma 

simples disposição para receber os inteligíveis, porém, sozinha não seria suficiente 

para recebê-los” (GILSON, 2004a, p. 403). E ao momento de receber as formas 

inteligíveis, o intellectus passivus produz uma combinação com o intelecto agente, 

trata-se do intellectus materialis [intelecto material]. Para melhor esclarecimento, será 

exemplificado com a seguinte analogia: da mesma forma que a luz não pertence ao 

corpo iluminado, assim também o intelecto agente está separado do homem. Portanto, 

“o contato do intelecto agente com o intelecto passivo do indivíduo determina a 

receptividade no tocante ao inteligível, isto é, o próprio intelecto agente que se 

particulariza em uma alma como a luz em um corpo” (GILSON, 2004a, p. 420). Neste 

sentido, conforme argumento de Fernand Van Steenberghen, Averróis anula a 

personalidade e a singularidade do indivíduo humano (cf. 1972, p. 27), visto que 

fundamenta sua visão acerca da doutrina de Aristóteles, em um sentido 

monopsiquista: 

O homem é um animal superior, que nasce e morre como os outros 
animais, porém seu cérebro é capaz de servir de instrumento para o 
Intelecto agente e para o Intelecto Material da espécie humana. 
Porque a atividade intelectual que se exercita e se diversifica nos 
indivíduos humanos tem por princípios duas substancias separadas 
ou imateriais, duas formas subsistentes, eternas e imperecíveis: O 
intelecto Agente, que é a última das Inteligências celestes  e move a 
esfera lunar, e o Intelecto material, ou seja, receptivo, que recebe em 
sí mesmo as formas inteligíveis abstraídas pelo Intelecto agente. 



19 
 

Situadas no limite do mundo dos espíritos, estas duas Inteligências 
tem uma atividade abstrativas, nas quais eles se unem aos indivíduos, 
que fazem do objeto do processo abstrativo do Intelecto agente 
separado e que, portanto, especificam a operação do Intelecto 

receptivo (VAN STEENBERGHEN,1972, p. 33).  

Essa concepção de Averróis apresenta profundas implicações, ou seja, como 

consequência, pode-se afirmar que o homem concreto não é aquele que pensa, mas 

apenas tem a impressão de pensar, pois a ação é do intelecto receptivo, portanto, 

menos ainda, seria o responsável por suas ações, além disso, a espiritualidade e a 

imortalidade pertencem unicamente ao intelecto [universal] de cada espécie e não à 

alma de cada indivíduo. Nesta mesma esteira, corroborando com o argumento de 

Fernand Van Steenberghen, L. Bianchi e E. Randi (1990, p. 28) confirmam a 

concepção de Averróis acerca dos dois intelectos como substâncias separadas, 

geradas e incorruptíveis. Além disso, esclarecem que, segundo Averróis, o intelecto 

não se trata de uma disposição, que está pronto para receber as formas mediante 

ação direta do intelecto produtivo. Também não se trata de uma matéria ou substrato 

material, nem como uma forma, e nem mesmo como uma substância composta, 

conforme explicação do próprio Averróis: “Isso é um quarto elemento ou quarto gênero 

de ser” (AVERROIS CORDVBENSIS, Commentarivm magnvm in Aristotelis De anima libros, 

1953, p. 409)7. Também acrescenta que “o intelecto material é numericamente único 

em todos os indivíduos da espécie humana, e não é gerada, nem corruptível [...] é 

único para todos os homens” (AVERRÓIS In: ARISTÓTELIS, Sobre a alma, III, comm. 

5).  Pois bem, a unicidade do intelecto fora bem frisada por Averróis, contudo, a ideia 

de um intelecto separado, segundo alguns autores, não é do próprio Averróis, mas 

dos averroístas do século XIII (cf. DE LIBERA, 2005, p. 86). 

  

2.2    O POSICIONAMENTO DE SÃO TOMÁS FRENTE AO AVERROISMO 

São Tomás de Aquino, embora sendo um cristão e, portanto, religioso, abdica 

de dar uma resposta apologética em favor do cristianismo, e dentre outras 

abordagens, opera também e profundamente no plano filosófico e também da 

exegese de Aristóteles (cf. VAN STEENBERGHEN,1972, p. 393). Sua obra se 

equipara ao nível correspondente suscitado pelos ditos adeptos do aristotelismo 

radical, os seus adversários Siger de Brabante e adeptos, Professores da Faculdade 

                                                           
7 “Est enim quod iste est quartum genus esse” (AVERROIS CORDVBENSIS, Commentarivm magnvm 

in Aristotelis De anima libros, 1953. p. 409 – Tradução nossa). 



20 
 

de Artes.  Porém, decide atacar principalmente a doutrina de Averróis e os averroístas 

parisienses antes de 1270 (cf. VAN STEENBERGHEN,1972, p. 391). O Doutor 

Angélico sabia que era necessário sair do seu terreno e ir ao encontro de seus 

adversários, visto que eles estavam profundamente ligados ao ideal filosófico, ou seja, 

ao aristotelismo.  “Seu comportamento era de um humanista cristão, preocupado em 

salvar todos os valores do aristotelismo” (VAN STEENBERGHEN,1972, p. 494). 

Embora São Tomás estivesse inclinado ao plano filosófico, vale ressaltar que, 

segundo ele, os valores propostos pela filosofia de Aristóteles não se contrapunham 

com os do cristianismo. Neste sentido, o texto a ser interpretado é o Livro III do tratado 

Sobre a Alma (De Anima), cujo significado é passível de discussão. Diante disso, São 

Tomás o interpretará, pautado em uma solução que “fosse mais sensata e favorável” 

(VAN STEENBERGHEN,1972, p. 293) ao cristianismo. Por essa razão, levando em 

conta a concepção aristotélica acerca do pensamento humano, a psicologia e a moral, 

São Tomás entra em querela com os ditos “averroístas”. Ele não se reserva apenas a 

uma interpretação superficial, mas, tem a pretensão de “penetrar através do texto de 

Aristóteles, até o que ele mesmo chama de a intenção do Filósofo” (VAN 

STEENBERGHEN,1972, p. 296). 

Seu tratado Sobre a Unidade do Intelecto contra os Averroístas se divide em 5 

capítulos, os quais podemos reagrupar em um Proêmio de duas partes (I e II) e uma 

conclusão. Logo no Proêmio (1-2) o Santo Doutor nos indica o objetivo de seu escrito: 

Há já algum tempo que se implantou entre muita gente um erro acerca 
do intelecto. Originado nos escritos de Averróis, consiste em defender 
que o intelecto a que Aristóteles chama de possível, e que Averróis 
designa impropriamente pelo nome de “material”, é uma substância 
separada do corpo segundo o ser, que de modo nenhum se une ao 
corpo como forma. Mais ainda: Averróis defende que o intelecto 
possível é único para todos os homens (AQUINO, Tomás de. A 
unidade do intelecto contra os averroístas, proêmio, 1-12). 

Sob este aspecto, é possível compreender a imponência de São Tomás em 

explicitar, à guisa de introdução, o equívoco que se instalou e ganhou fortes 

proporções no século XIII. Assim, o Aquinate compreende que são dois os erros 

“averroístas”: o primeiro (erro A), é o de interpretar o intelecto possível como 

substância separada do corpo, no ser, com o qual não se une enquanto forma; e o 

segundo erro (erro B) é o de afirmar que o intelecto possível é um só para todos os 

homens. Ele fundamentará sua doutrina em resposta a estas duas “más 



21 
 

interpretações” sobre o plano filosófico, tendo em algumas ocasiões que recorrer à 

doutrina da fé cristã, conforme já for a mencionado. 

Na primeira parte (I), do parágrafo8 de número 3 na obra até o número 82, ele 

se empenha em refutar o primeiro “erro A”. Há duas seções nesta parte. Na primeira 

seção, ele faz uso de um “certo método histórico” (LOBATO, 2001, p. 98), já que revisa 

a opinião filosófica sobre o problema do intelecto, por meio de uma análise dos textos 

de Aristóteles e dos peripatéticos gregos e árabes, como Alexandre de Afrodisia, 

Temistio, Avicena e Algazel. A análise acerca dos textos de Aristóteles é feita a partir 

do parágrafo de número 3 até 48. Nesta parte, ele realiza uma exaustiva análise da 

obra aristotélica, na qual concluirá dizendo que, para o Estagirita, a alma humana é 

ato do corpo e que o intelecto possível é uma parte ou uma potência desta9. 

A análise dos textos peripatéticos é realizada nos parágrafos de 49 a 59, 

empregando “a terminologia e princípios de Aristóteles: para ele, a alma se define 

como forma do corpo organizado, que tem a vida em potência” (GILSON, 2004b, 

p.187)10. Ao final desta parte, conclui com a reprovação da tese “averroísta”, pelo 

grave desvio da doutrina aristotélica, e, portanto, não o inclui dentro do grupo dos 

peripatéticos11. 

São Tomás, após ter demonstrado que o intelecto é uma potência da alma, que 

por sua vez, é a forma do corpo12, parte para a segunda etapa de sua obra, onde se 

encontram os parágrafos de número 60 até 80. Trata-se, nesta etapa, da parte crucial 

do seu texto, onde ele aborda o problema da alma intelectiva, explicitando que a teoria 

de Aristóteles acerca da alma humana enquanto ato primeiro e forma substancial do 

corpo “é a única razão que explica o fato da atividade intelectiva do indivíduo [hic homo 

                                                           
8 Na obra, Sobre a Unidade do Intelecto Contra os Averroístas, os parágrafos são enumerados, tendo, 

portanto, esta obra um total de 120 parágrafos.  
9 A esse respeito diz AQUINO, Tomás de. A unidade do intelecto contra os averroístas, parágrafo 48: 

“Portanto, assim consideradas com atenção quase todas as palavras de Aristóteles respeitantes ao 
intelecto humano, torna-se evidente que a sua doutrina é a de que a alma humana é acto de um corpo 
e o intelecto possível uma das suas partes ou potências”. 

10“La terminología y principios de Aristóteles: para él, el alma se define como forma del cuerpo 
organizado, que tiene la vida en potência” (GILSON, 2004b, p.187 - Tradução Nossa) 

11A esse respeito diz AQUINO, Tomás de. A unidade do intelecto contra os averroístas, parágrafo 59: 
Daí que me espante que alguns peripatéticos se gloriem de ter adoptado este erro, a não ser que em 
vez de quererem saber a verdade juntamente com os outros peripatéticos, prefiram enganar-se com 
Averróis, que não foi  tão peripatético quanto o perversor da filosofia peripatética”. 

12 A esse respeito diz AQUINO, Tomás de. A unidade do intelecto contra os averroístas, parágrafo 60:  
“E uma vez [...] convém examinar os princípios dos atos a partir dos próprios atos, parece que temos  
de examinar em primeiro lugar o intelecto a partir  do seu próprio ato que é pensar.  Relativamente a 
isto não podemos ter argumento mais seguro  do que o de Aristóteles, no qual argumenta  da seguinte 
maneira: “a alma é, em sentido primordial, aquilo pelo qual vivemos e pensamos, portanto é uma certa 
noção e forma” de um dado corpo”.  



22 
 

singularis intelligit]” (GILSON, 2004b, p. 191)13. Este é o seu argumento fundamental, 

que se baseia “sobre a afirmação incontestável da pessoal, fato ineludível que nem a 

explicação de Averróis, nem aquela de certos averroístas dão razão” (VAN 

STEENBERGHEN, 1972, p. 392). Fato que levaria o comentador Allan De Libera a 

dizer que chamar alguém de averroísta é “declarar que o homem não pensa [homo 

non intelligit]” (2005, p. 90)14. Segue as palavras do Aquinate: 

É de fato evidente que este homem em concreto pensa, pois nunca 
chegaríamos a procurar saber o que é intelecto se não pensássemos; 
nem quando procuramos saber o que o intelecto é de nenhum 
princípio mais procuramos saber senão daquele pelo qual pensamos. 
Daí que Aristóteles diga: « Chamo intelecto àquilo pelo qual a alma 
pensa ». Portanto, Aristóteles conclui que se há um princípio primeiro 
pelo qual pensamos ele deve ser a forma do corpo (AQUINO, Tomás 
de. A unidade do intelecto contra os averroístas, parágrafo 61). 

Vale ressaltar que a solução apresentada pelo Aquinate se encontra em 

sintonia com os princípios aristotélicos, ou, como Eteinne Gilson destaca, “não está 

em contradição com seus princípios” (2004b, p.188-189)15. Mais adiante, citando o 

Filósofo estagirita, São Tomás ratifica a unidade do homem que é um composto de 

matéria e forma:  

O homem e cavalo, ou outros universais, não são apenas formas, mas 
um todo composto de matéria e forma tomada universalmente; um 
singular, por seu lado, consta da matéria última, tal como Sócrates que 
existe logo com ela, e a mesma coisa em relação aos outros singulares 
(AQUINO, Tomás de, A unidade do intelecto contra os averroístas, 
parágrafo 75).  

É de suma importância a refutação contra aqueles que erram ao afirmar que o 

intelecto, enquanto potência da alma, não pode ser mais perfeito que a essência desta 

última. Ora, tal concepção, torna-se improcedente, se a essência da alma fosse a 

forma material, existindo pelo próprio ser do composto. Donde se segue que esse não 

é o caso da alma humana, conforme diz o próprio Aquinate: “Já quanto à alma 

humana, uma vez que é por si e que, de uma certa maneira, a matéria comunica com 

ela sem a abarcar por completo, pois a dignidade desta forma é maior do que a 

capacidade da matéria” (AQUINO, Tomás de. A unidade do intelecto contra os 

averroístas, parágrafo 81). 

                                                           
13“Es la única razón que explica el hecho de la actividad intelectiva del individuo [hic homo singularis 

intelligit]" (GILSON, 2004b, p. 191 – Tradução nossa). 
14“Dichiara che l'uomo non pensa [homo non intelligit]” (DE LIBERA, 2005, p. 90 – Tradução nossa). 
15“No está en contradicción con sus principios” (GILSON, 2004b, p.188-189 – Tradução nossa). 



23 
 

A segunda parte de seu tratado, especificamente os parágrafos de 83 até 117, 

se concentra em refutar o “erro B” em duas seções. A primeira, que corresponde ao 

número 83 a 94, argumenta, ad absurdum, contra os averroístas. O primeiro 

argumento trata da singularidade do homem, o que implica a pluralidade numérica do 

intelecto e, portanto, da alma para cada homem: 

Todavia, se o intelecto se encontrar em nós formalmente, tal como já 
dissemos, segue-se que as almas são diversas conforme os diversos 
corpos. Tal como o homem consta de m corpo e de uma alma, assim 
também este homem, seja Cálias ou Sócrates, consta deste corpo e 
desta alma. Mas se as almas são diversas e se o intelecto possível é 
a faculdade da alma pela qual a alma pensa, então é preciso que ele 
seja diferente em número, pois nem sequer é possível imaginar que 
haja uma faculdade numericamente única para coisas diversas 
(AQUINO, Tomás de. A unidade do intelecto contra os averroístas, 
parágrafo, 84).  

Notavelmente, torna-se imprescindível destacar o argumento que frisa 

aspectos éticos em seu tratado dedicado ao intelecto, haja vista que se não é o próprio 

indivíduo que tem entendimento das coisas, devido a existência de um único intelecto 

para todos os homens, ora, isso tornaria “impossível toda a vida social, e seria uma 

ideia moral e politicamente perigosa” (DE LIBERA, 2005, p.90)16, já que, se não existe 

a liberdade de escolha pessoal, não existe também a responsabilidade pessoal. Neste 

sentido, a responsabilidade recairia simplesmente sobre este único intelecto, 

conforme o Doutor Angélico esclarece: 

Portanto, se o intelecto de todos é único, segue-se necessariamente 
que só há um a pensar e, consequentemente, um só a querer e um só 
a utilizar, pelo arbítrio da sua vontade, todas aquelas coisas em que 
os homens se distinguem uns dos outros. Além disso, daqui resultaria 
que, se o intelecto, no qual apenas reside o principado e o domínio na 
utilização de tudo o mais, fosse único e indiviso em todos os homens, 
não haveria diferença entre eles no que toca à livre escolha da 

vontade, mas seria a mesma em todos (AQUINO, Tomás de. A 
unidade do intelecto contra os averroístas, parágrafo, 87). 

Na segunda seção, que corresponde ao parágrafo 95 até 117, o Aquinate se 

empenha em refutar aqueles que propõem a unicidade, isto é, aqueles que não 

admitem a pluralidade dos intelectos individuais. Esta dificuldade consiste no caráter 

de universalidade e necessidade que envolve o objeto conhecido. Eis, pois, a 

passagem em que São Tomás expõe um argumento dos averroístas: 

                                                           
16“Impossibile tutta la vita sociale e sarebbe un'idea morale e politicamente pericolosa” (DE LIBERA, 

2005, p. 90 – Tradução nossa) 



24 
 

Eles, porém, para defenderem o seu erro, ainda avançam outro 
argumento. Perguntam, se de fato, se aquilo que é pensado por mim 
e por ti é absolutamente o mesmo ou se se trata de dois pensamentos 
em número e em espécie. Se for o mesmo pensamento, então o 
intelecto será único;  se forem dois em número e um em espécie, 
segue-se que os dois pensamentos conterão uma terceira coisa 
pensada – de facto, o que for em número de dois mas um em especial 
é uma só coisa pensada visto ser uma quididade17 pela qual se pensa 
– e assim ir-se-ia até ao infinito, o que é impossível. Assim, é 
impossível que sejam em mim e em ti duas em número as coisas que 
se pensam; logo, aquilo que se pensa será apenas uma coisa e 
apenas um em número o intelecto de todos nós (AQUINO, Tomás de. 
A unidade do intelecto contra os averroístas, parágrafo 102). 

 São Tomás, com o intuito de superar essa dificuldade, estabelece a distinção 

entre aquilo que o intelecto conhece e o modo como o conhece. Aquilo que o intelecto 

conhece, ou seja, o objeto do conhecimento humano são as coisas em suas próprias 

realidades singulares; enquanto que o modo de conhecê-las deve estar adequado à 

natureza espiritual do intelecto: O intelecto humano precisa das espécies inteligíveis. 

Estas são singulares, na medida em abstração dos princípios individuais (cf. AQUINO, 

Tomás de. A unidade do intelecto contra os averroístas,parágrafos 102 e 104). Desta 

forma, é possível justificar o motivo pela que têm certa entidade no intelecto; e, 

enquanto representam as coisas, tem um caráter de universalidade (cf. AQUINO, 

Tomás de, O ente e a essência, 2005, p. 27). E, por isso, o intelecto individual 

compreende a natureza universal por qual uma multidão de indivíduos possam ter o 

mesmo conceito de uma coisa, e ao mesmo tempo, admitir a pluralidade de intelectos 

individuais. Portanto, o Santo Doutor defende o conhecimento do conceito de 

universal, a partir de cada individuo, e que este conhecer o conceito possa dar lugar 

a uma ciência singular, conforme passagem que justifica a explicação de São Tomás:  

É, portanto, único o que é pensado em mim de um modo diferente de 
ti, a saber, por meio de uma outra espécie inteligível; e o meu pensar 
é diferente do teu pensar; o meu intelecto é distinto  do teu intelecto 
[...]. De onde, quando o meu intelecto se pensa a pensar pensa um 
certo acto singular; já quando pensa no pensar puro e simples, pensa 
algo de universal. Não é a singularidade mas sim a materialidade que 
é incompatível com a inteligibilidade, pelo que, como há alguns 
singulares imateriais (AQUINO, Tomás de, A unidade do intelecto 
contra os averroístas, parágrafo, 108). 

                                                           
17O termo “quididade”, segundo ABBAGNANO, 2007, p. 960, significa:  “QÜIDIDADE (lat. Quidditas: in. 

Qukktitv. fr. Quiddité, ai. Quidditcit; it. Qitiddità). Termo introduzido pelas traduções latinas feitas no 
séc. XII (do árabe) a partir das obras de Aristóteles; corresponde á expressão aristotélica xó Ti rv eivai 
(quod quid erat esse). Esse termo significa essência necessária (substancial) ou substância”.  



25 
 

Ora, sabe-se que a abstração,  segundo a ótica do Aquinate, fundamenta todo 

o arcabouço de suas ideias para salvaguardar a pluralidade dos intelectos, e assim, 

estabelecer as bases que também afirmará o indivíduo como pessoa única, sujeito 

pensante e dono de suas ações. Contudo, o problema da abstração será tratado, 

conforme já mencionado, em outras passagens de suas obras, mais especificamente 

na Suma Teológica. Eis a questão pela qual essa pesquisa tem por objetivo, isto é, 

esclarecer, o conceito de abstração sob a ótica de São Tomás, conforme exposição 

prévia. 

No tocante aos três últimos parágrafos refuta alguns argumentos, em certo 

sentido, sob o âmbito teológico. Neste sentido, o Santo Doutor acusa os averroístas, 

demonstrando “certo repúdio”, em seus argumentos, haja vista que eles acusam os 

católicos por não aceitarem seus princípios do intelecto único, por ser oposto à fé 

cristã, conforme demonstra a passagem: “Causa ainda maior admiração ou é mesmo 

motivo de indignação, o fato de alguém, que se diz cristão falar de forma tão 

irreverente acerca da fé cristã, dizendo, por exemplo, que “os Latinos não tem isso 

como princípio”, a saber, que a há apenas um intelecto “talvez porque contraria a sua 

religião” (AQUINO, Tomás de. A unidade do intelecto contra os averroístas, parágrafo 

108). Além disso, acreditam que a pluralidade de intelectos seria uma contradição 

para Deus. Por fim, conclui que uma lógica consequência disto é o “erro da dupla 

verdade”, na qual eles cometiam ao acreditar que a razão pudesse concluir uma 

afirmação e ao mesmo tempo afirmar o oposto da fé. 

 

2.3  CONSIDERAÇÕES ACERCA DA OBRA A UNIDADE DO INTELECTO CONTRA 

OS AVERROÍSTAS 

O erro dos “averroístas” fundamenta-se em sua compreensão do ser humano 

e da sua atividade intelectiva. De acordo com eles, a intelecção ultrapassa os limites 

da capacidade e da possibilidade do indivíduo, em virtude de que ela deve apresentar 

um caráter de universalidade, necessidade e valor objetivo. Analogamente, a ciência 

apresenta o mesmo postulado de demonstrações universais e necessárias que 

precisam ser expostas a todos, ou seja, que seu objeto seja comum a todos: “Um 

objeto individual, único e separado” (LOBATO, 2001, p. 96)18. Por sua vez, São Tomás 

busca a falha e vai até a raiz do problema para superá-lo. Neste sentido, o Doutor 

                                                           
18“Un oggetto singolo, unico e separato” (LOBATO, 2001, p. 96 – Tradução nossa). 



26 
 

Angélico percebe que para solucioná-lo é preciso fundamentar a unidade do homem, 

por essa razão, se dedica a demonstrar a tese aristotélica do hilemorfismo, onde a 

alma não se constitui apenas como ato do corpo, mas também como sua forma, 

ademais, a “alma não recebe o ser a partir do composto, mas o composto que recebe 

o ser da alma” (LOBATO, 2001, p. 96)19. Além disso, o Aquinate recorre à experiência 

do ato intelectivo em cada homem singular, pelo fato de que cada experiência deve 

ser admitida por todos, uma vez que cada indivíduo reflete sobre suas ações, de 

maneira individual. Ora, a incompatibilidade do monopsiquismo averroísta com um 

pensamento individual é tamanha a ponto de eximir o indivíduo de suas ações: 

Perante uma atitude para além dos limites da ética, cada indivíduo é “consciente” de 

seus atos. Contudo, resulta impossível essa operação frente à teoria monopsiquista 

dos averroístas, daí, conforme posicionamento de Allan De libera, “a psicologia 

averroísta é absolutamente incompatível com a ideia de um pensamento individual” 

(2005, p. 90)20. Corroborando com essa assertiva, para A. Lobato “implica que o 

indivíduo tem os princípios de sua ação e por isso o intelecto pertence ao homem, é 

uma faculdade da alma intelectiva” (2001, p. 96-97)21.  

Como conclusão parcial deste capítulo, podemos dizer que o problema da 

abstração, a ser trata nesta dissertação, tendo em vista a concepção adotada por São 

Tomás de Aquino, não será unicamente abordada na obra mencionada, ou seja, no 

Sobre a Unidade do Intelecto Contra os Averroístas. Ocorre que, a problemática 

acerca do intelecto fora tratada com mais atenção nesta obra e a abstração é um 

elemento oriundo dos debates que versaram sobre a natureza do intelecto. Assim 

sendo, a concepção de Tomás centrar-se-à na sua concepção de intelecto, que fora 

objeto de disputa entre os ditos averroístas. Ora, para cada concepção apresentada 

sobre o intelecto, de igual maneira, a concepção de abstração, também teria seus 

desdobramentos. Contudo, é a posição do Aquinate a que se pretende desenvolver. 

Portanto, o tratado Sobre a Unidade do Intelecto serviu de base e contextualização ao 

problema que será analisado nos próximos capítulos. O problema da abstração foi 

abordado no opúsculo O Ente e a Essência, onde ele aborda o problema, porém de 

                                                           
19“l'anima non riceve l'essere dal composto, ma il composto che riceve l'essere dall'anima” (DE LIBERA, 

2005, p. 96 – Tradução nossa). 
20“La psicologia Averroista è assolutamente incompatibile con l'idea di un pensiero individuale” (Ibid., p. 

90 – Tradução nossa). 
21“Implica che l'individuo ha i principi della sua azione e quindi l'intelletto appartiene all'uomo, è una 

facoltà dell'anima intellettiva” (LOBATO, 2001, p. 96-97 – Tradução nossa). 



27 
 

passagem; no Comentário de Tomás ao De Trinitade de Boécio, e na sua obra Suma 

Teológica, especificamente da questão 84 à questão 89 (cf. II, q.84). Esta última 

apresentará a passagem a qual queremos tratar com esta pesquisa. No próximo 

capítulo será apresentada a noção de alma e sua função intelectiva no processo de 

abstração, segundo Aristóteles, seguido do comentário de São Tomas, e por fim, no 

terceiro capítulo será analisada a tese central desta pesquisa, a saber, a exposição 

das análises do argumento de Tomás frente a sua concepção de abstração. 

 

  



28 
 

3     O CONHECIMENTO HUMANO, SEGUNDO SÃO TOMÁS DE AQUINO 

 

Neste capítulo, o assunto a ser tratado é referente ao conhecimento humano, 

segundo São Tomás de Aquino. Assim, pretende-se esboçar as diretrizes gerais que 

contemplarão a dimensão da atividade intelectual humana, onde, com frequência, São 

Tomás, apresenta, em certa medida, uma “delimitação”22 do intelecto, quando 

comparado ao Conhecimento divino e o angelical (cf. BARROS, 1945, p. 287). 

Portanto, é pretensão deste capítulo analisar a maneira pela qual os seres humanos 

conhecem, ou pelo menos a natureza fragmentada deste conhecimento humano e, 

ademais, oferecer um esboço dos vários atos intelectivos frente ao conhecimento. 

Essa discussão trará subsídios que terá implicações sobre o tema a ser tratado como 

objeto de estudo desta dissertação e definirá o âmbito da discussão mais profunda 

que versará sobre o conhecimento que o intelecto tem da realidade material, que está 

fundamentado nas Questões 84 e 85 da 1ª parte da Suma Teológica de São Tomás,  

a saber, a abstração. Esse processo, a partir do qual o intelecto capta dos objetos 

sensíveis, as espécies inteligíveis, para a busca do universal, estabelece relações 

entre realidades diferentes, isto é, de um lado, a imaterialidade do intelecto e, por 

outro, a realidade das coisas concretas, ou seja, a matéria. A intelecção - processo de 

abstração por parte do intelecto - , sob esse aspecto, corresponde a uma operação 

da alma com o intuído de conhecer a realidade material (cf. GARDEIL, 2013, p. 83). 

Eis a razão pela qual, é importante frisar, que, no homem, essa operação, frente ao 

conhecimento, estabelece um elo entre duas dimensões, conforme afirma Manuel 

Barros: 

Conhecer uma coisa é recebê-la, de certo modo, em nós. É 
continuarmos nós a sermos o que somos, e ela a ser o que é, dar-lhe 
existência no nosso espírito. Todo o conhecimento pressupõe um 
sujeito que conhece, um objeto que é conhecido, e meios que 
permitam conhecer. No ato do conhecimento, dá-se a síntese do 
sujeito e do objeto; o sujeito torna-se no objeto, não realmente, mas 
intencionalmente, como se diz na terminologia escolástica. O 
problema do conhecimento, em si, é, portanto, idêntico em todos os 
casos. É o da interpretação formal de dois seres, o de nos 
assimilarmos a outro ser mantendo a consciência de que ele é distinto 
de nós (1945, p. 273). 

                                                           
22O vocábulo “delimitação” refere-se a característica incompleta de conhecimento dos entes reais, 

segundo São Tomás. Por vezes, também aparecerá com a nomenclatura de “imperfeição”. 



29 
 

Ora, partindo destes pressupostos, é possível afirmar que no ato intelectivo, ou 

seja, na apropriação do conhecimento em ato, tanto o homem quanto o objeto, nesta 

relação, mostram-se, por um lado, o intelecto, potencialmente apto à conhecer e, por 

outro, o objeto, potencialmente apto para ser conhecido, respectivamente aos seus 

modos. Assim sendo, temos, pois, de um lado o homem como suas capacidades 

intelectivas e por outro o objeto na iminência de ser conhecido. Resta-nos agora, 

traçar em linhas gerais a natureza do homem, em conformidade com o raciocínio do 

Doutor Angélico, para depois analisarmos como se dá o conhecimento.  

 

3.1   O HOMEM COMO UMA UNIDADE SUBSTANCIAL 

Pressuposto número um da “teoria do conhecimento humano” para São Tomás 

é seu conceito de homem, o qual para ele é considerado como uma unidade 

substancial. Essa unidade é formada por duas realidades, a saber: um corpo, que é o 

princípio material, e o seu princípio formal que lhe confere vida, a alma (cf. BARROS, 

1945, p. 241). Não se trata de dois elementos, mas da união de dois princípios, a alma 

e o corpo23. Assim sendo, não se pode dizer que, de um lado, há uma alma, e, por 

outro, um corpo. Deve-se, contudo, conceber a unidade destes dois princípios a partir 

do qual constituem o homem enquanto ente único, ou seja, o composto. Mas a alma 

não pode ser concebida como o motor do corpo, segundo o qual seria a causa 

eficiente dos seus movimentos. Desta forma, não se deve tomá-la como sendo a fonte 

de energia física do corpo. Deve-se concebê-la como causa formal deste corpo. Deve 

se ressaltar que não é proposta deste capítulo aprofundar sobre o que é a alma, mas, 

                                                           
23Aqui, São Tomás segue Aristóteles,  o qual, por sua vez,  segue a teoria do hilemórfica dos antigos, 

a qual fora bem definida pelo professor Marco Zingano: “O hilemorfismo é a doutrina que Aristóteles 

concebeu para opor-se, simultaneamente, ao idealismo platônico (notadamente em sua doutrina das 

Ideias) e ao materialismo adotado por filósofos pré-socráticos (entre os quais figuram de modo 

proeminente Demócrito e Leucipo, fundadores do Atomismo, Empédocles e Anaxágoras – este último, 

a despeito de ter introduzido a noção de intelecto, fornece explicações segundo uma causalidade 

meramente material, de acordo com a leitura que dele faz Aristóteles). Na perspectiva hilemorfista, 

a forma (termo técnico em Aristóteles: εἶδος) é um dos constituintes metafísicos primários de toda 

substância individual (ou composto de matéria e forma: τὸ σύνολον ou τὸ ἐξ ἀμφοῖν), que governa 

e determina o outro constituinte metafísico básico, a matéria (em grego: ὕλη). Por um lado, é 

pela forma que se compreende a natureza de cada coisa; esta forma, por sua vez, é, no tocante às 

substâncias sensíveis, sempre imanente às coisas, não existindo à parte delas. Deste modo, 

Aristóteles se distingue do platonismo, que postulava, ao contrário, a existência separada das Ideias 

relativamente aos objetos sensíveis que delas participam” (ZINGANO, Marco.  O hilemorfismo 

aristotélico. Departamento de filosofia. Faculdade de filosofia, letras e ciências humanas. USP. 

Disponível em: <http://filosofia.fflch.usp.br/node/1070>. Acesso em: 01 de julho de 2018). 

http://filosofia.fflch.usp.br/node/1070


30 
 

tão somente, expor as suas operações, o que não nos impede de a definir de maneira 

geral, porém sucinta.  

Essa definição será ancorada no pensamento de Aristóteles, o qual  parte do 

pressuposto de que a alma existe, de fato, e que trata de saber qual sua natureza, e 

para isso, estabelece o questionamento acerca da essência da alma e não duvida de 

sua existência (cf. ARISTÓTELES, Sobre a alma, I, 1, 402a20-26). No primeiro livro 

do De Anima, o Estagirita analisa criticamente as teorias postuladas por seus 

predecessores. Neste sentido, diz Aristóteles, eles sintetizam três definições 

fundamentais: 1. que a alma tem a capacidade de mover a si mesma; 2. que a alma é 

o corpo mais sutil ou incorpóreo e, 3. que a alma é constituída de elementos (cf. 

ARISTÓTELES, Sobre a alma, I, 5, 409b18-24). Para contestar estas afirmações, 

Aristóteles, no segundo livro do De anima, volta-se para sua noção de substância. 

Começa por afirmar que a substância (ousía, entidade) é uma das categorias ou 

modos pelos quais o ser – gêneros de entes – pode ser designado: 1. como matéria - 

aquilo que é indeterminado; 2. como forma – aquilo que, ao informar a matéria, dá-lhe 

determinação e, por fim, 3. o composto de matéria e forma. Além disso, o Estagirita 

considera que a matéria é potência – princípio determinável, ao passo que a forma é 

enteléquia – principio determinante. Os corpos naturais são as formas de substâncias 

principais, na medida em que têm vida. Assim, se nutrem, crescem e envelhecem. Os 

primeiros são substâncias compostas e, desse composto, o corpo realiza a função de 

sujeito e matéria, sendo a alma forma específica do mesmo, tanto que tem vida em 

potência. E, visto que a substância é enteléquia, a alma é enteléquia primeira de um 

corpo que tem potencialmente vida (cf. ARISTÓTELES, Sobre a alma, II, 1, 412a6-

27). E este é o caso dos seres vivos, dos quais, por terem distintas estruturas e órgãos 

que cumprem diferentes funções interrelacionadas, a alma é “enteléquia primeira de 

um corpo natural organizado” (ARISTÓTELES, Sobre a alma, II, 1, 412b4-6). Dito isto, 

não cabe perguntar, segundo Aristóteles, se a alma e o corpo são ou não uma mesma 

coisa, como não cabe perguntar no que diz respeito à cera e à figura (cf. 

ARISTÓTELES, Sobre a alma, II. 1, 412a28-412b9). 

 

  



31 
 

3.2   AS OPERAÇÕES INTELECTIVAS DA ALMA 

Agora, será preciso elucidar a relação da alma como o corpo, no tocante a 

apropriação do conhecimento. Primeiramente, é preciso admitir que as operações no 

homem são diversas. Contudo, essas atividades encontram-se nele em potência, e se 

elevam ao ato conforme a vontade deste, ou de acordo com as circunstâncias. Essas 

operações, com efeito, pertencem à alma, já que esta é a essência do corpo.  

Em uma afirmação sobre as operações, ou potências intelectivas da alma 

humana, São Tomás afirma que o escopo da nossa atividade intelectiva é o ente em 

geral (cf. AQUINO, Tomás de, Suma teológica, II. q. 79 a.2). No artigo 8 da questão 

84, da Suma Teológica, ele especifica mais detalhadamente: “O objeto próprio 

proporcionado a nosso intelecto é a natureza da coisa sensível” (AQUINO, Tomás de, 

Suma teológica, II. q. 84. a8). Tal natureza constitui a forma dos objetos que se 

encontram fora daquele que conhece, isto é, se encontram presentes nas realidades 

materiais. São Tomás postula que, diferentemente de Deus e dos anjos, o intelecto 

humano é incapaz de conhecer as realidades materiais diretamente (cf. AQUINO, 

Tomás de, Suma teológica, II. q. 86. a1). Logo, isso representa “delimitação” (ou 

“imperfeição”) do intelecto humano de que já fora anunciada. Dito de outro modo, isto 

representa a característica pela qual o nosso conhecimento representa de maneira 

imperfeita a Perfeição divina, que é o próprio conhecimento. Neste aspecto, São 

Tomás não apresenta nenhuma resistência em destacar essa “delimitação”, ou 

“imperfeição”, conforme já fora justificado, a respeito da capacidade humana 

intelectiva. Essa dimensão restrita de nosso intelecto retarda a compreensão de seu 

objeto próprio. Nas duas passagens a seguir, de duas obras diferentes: A Suma 

Teológica e a Suma contra os Gentios, São Tomás nos dá uma amostra deste aspecto 

de “delimitação” do nosso intelecto: 

Evidencia-se também esta argumentação pela consideração do 
defeito que diariamente experimentamos no conhecimento das coisas. 
Ora, desconhecemos muitas das propriedades das coisas sensíveis, 
e até não podemos perfeitamente apreender em muitas delas as 
razões daquelas propriedades apreendidas pelos sentidos. Ora, não é 
suficiente em muito mais a razão humana para investigar todas as 
coisas inteligíveis na substância suprema (AQUINO, Tomás de 
Aquino. Suma contra os gentios, I, II, 5).   

A partir disso fica evidente que provém da mesma causa que o nosso 
intelecto conhece discorrendo, por composição ou divisão, a saber, do 
fato de que não pode ver imediatamente na primeira apreensão de um 
primeiro objeto tudo o que nele virtualmente está contido. Isso 



32 
 

acontece em razão da debilidade de nossa luz intelectual, como já foi 
dito (AQUINO, Tomás de, Suma teológica, II. q. 58 a4). 

Assim sendo, a aquisição do conhecimento dá-se, segundo alguns interpretes 

de São Tomás, por um processo lento, paulatino e que exige certo esforço pessoal, 

assim, consideremos, pois, a sugestão proposta por T. Collins que sustenta: 

Em meio a longos processos de raciocínio que são rodeados de 
dúvidas e incertezas na percepção da verdade, nós somos forçados a 
fazer uma descoberta gradativa da verdade, avançando por meio dos 
primeiros princípios e dados experimentais para a investigação de um 
campo desconhecido (1947. p. 181). 

Na sua obra magna, isto é, na Suma Teológica, mais precisamente nas 

Questões 84 a 89, São Tomás oferece um tratamento completo acerca da atividade 

intelectual humana. Lá, encontramos diversas questões/respostas, dentre os quais: 

Podemos afirmar, de antemão, que o intelecto humano pode alcançar a verdade? Ele 

é capaz de conhecer a verdade das coisas, apesar da “delimitação” de sua “luz 

intelectual” e de seu objeto ser a realidade material?  Para responder tais questões, 

levando em consideração a explicação do Aquinate, veremos mais uma vez a 

importância da analogia do conhecimento e como o Conhecimento divino é visto como 

sendo a medida de todo conhecimento. 

São Tomás inicia o primeiro artigo da questão 84, da Suma Teológica, fazendo 

o seguinte questionamento: “A alma conhece os corpos pelo intelecto?” (AQUINO, 

Tomás de, Suma teológica, II. q. 84 a1). A partir de então, sua primeira tarefa é tratar da 

maneira pela qual a alma humana tem esse conhecimento. Desta forma, depois de 

fazer uma comparação entre o conhecimento humano e o conhecimento angélico, a 

partir da questão 84 uma analogia será feita com o Conhecimento divino, na medida 

em que Tomás abre o segundo artigo da questão 84 indagando se alma conhece as 

coisas materiais através de sua própria essência ou a partir das espécies (cf. AQUINO, 

Tomás de, Suma teológica, II. q. 84 a2). Seu raciocínio parte das concepções dos pré-

socráticos e Platão, e sua conclusão é que somente Deus pode conhecer tudo por 

sua própria essência e o intelecto humano conhece as coisas por meio de suas 

espécies imateriais (cf. GARDEIL, 1913, p. 85). No caso dos anjos, admite, as 

espécies imateriais são inatas. Mais adiante, no artigo 3, indaga se existe espécie 

inata ao intelecto humano, assim como nos anjos e, assim como o Estagirita, Tomás 

diz que não (cf. AQUINO, Tomás de, Suma teológica, II. q. 84 a3). Em seu comentário 

ao De Anima, também é mantida a ideia aristotélica de que o intelecto “é como uma 



33 
 

tábula rasa em que nada está escrito” (AQUINAS, Thomas, Commentary on Aristotle’s 

De anima. Book III, 4. Q.722)24, que está ancorada nas seguintes palavras do 

Estagirita: 

Não será necessário de preferência retomar nossa prévia distinção da 
paixão sobrevindo segundo um fator comum? É, de uma certa 
maneira, em potência que o pensamento é idêntico aos inteligíveis, 
mas antes que pense ele não é em ato nenhum deles. O que pensa 
está nele necessariamente tal como é concebível se dizer que 
caracteres estão numa tabuinha onde nada se acha inscrito em ato - 
é precisamente o que acontece com o pensamento (ARISTÓTELES, 
Sobre a alma, III, 429b30-430a2). 

Assim, para São Tomás, diferentemente dos anjos, para quem ou nos quais 

admite ideias inatas, a alma humana encontra-se em uma posição desfavorável frente 

ao conhecimento. Por outro lado, a considerar a natureza humana como uma 

realidade corpórea, vale ressaltar suas vantagens no conhecimento das coisas 

individuais e partir do qual é atestada pela sensibilidade, coisa que não pertence ao 

domínio dos anjos: 

Algo semelhante acontece com as substancias intelectivas inferiores, 
as almas humanas, pois tem elas a potência intelectiva naturalmente 
não completa: mas completa-se nelas sucessivamente, pelo fato de 
receberem das coisas as espécies inteligíveis (AQUINO, Tomás de, 
Suma teológica,  II. q.55 a2).  

No homem, as espécies pelo qual o intelecto conhece não são nem de sua 

própria essência, nem inata. Tomás de Aquino continua a desconsiderar qualquer 

noção de formas platônicas ou uma versão cristã delas.  Enquanto discute a teoria de 

Agostinho de que a alma conhece todas as verdades nas Razões divinas, ele reitera 

a noção da representação imperfeita da Luz divina pela humanidade: 

Nesse caso, é necessário dizer que a alma humana conhece tudo nas 
razões eternas, pois é participando nelas que conhecemos todas as 
coisas. A luz intelectual que temos nada mais é que uma semelhança 
participada da luz incriada na qual as razões eternas estão contidas 
(AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II. q.84 a5).  

A partir destas explicações, ele começa a fundamentar de que o conhecimento 

humano é possível, ou de que o intelecto humano é capaz. 

 

 

                                                           
24“It is like a blank slate on which nothing is written” (AQUINAS, Thomas. Commentary on Aristotle’s De 

anima. Book III, 4. Q.722 – Tradução nossa). 



34 
 

3.3    POSSIBILIDADE DO CONHECIMENTO HUMANO 

 

São Tomás – nos artigos 6-8 da questão 84 e artigos 1-2 da questão 85, da 

Suma Teológica – trata da relação entre o intelecto e os sentidos na aquisição do 

conhecimento. Neste sentido, as espécies inteligíveis pelas quais o intelecto humano 

conhece são resultados da ação do intelecto através dos sentidos, que no De Veritate 

(Sobre a Verdade)25 São Tomás chama de “Phantasmata” (AQUINO, Tomás de, 

Sobre a Verdade, q.19 a1c ) ou fantasma.  

Então, retomando a teoria hilemórfica, expressa no início deste capítulo, Tomás 

relembra que o homem é constituído pelo composto, cuja substância é espiritual e 

corpórea (cf. AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II.  q.75 - Prólogo ). Considera-se, 

assim, que a alma ou o corpo, tomado como separados não constitui o homem, 

conforme aponta Manuel Barros:  

A alma e o corpo não são dois seres distintos; são princípios distintos 
do mesmo ser. Não há de um lado uma alma, do outro um corpo com 
existência separada da alma. Sem alma não há um corpo (1945, p. 
242). 
 

 Portanto é no composto, isto é, na unidade que o homem é constituído (cf. 

AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II. q.75 a4). Deste modo, a alma é a forma do 

corpo (cf. AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II. q.76 a1), que subsiste (cf. 

AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II, q.75 a3)  e, - é imortal – e que é única em 

cada indivíduo (cf. AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II. q.76 a2), além disso, 

possui muitas faculdades (cf. AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II, q.77 a2). 

Seguindo na a concepção de Aristóteles, São Tomás de Aquino defenderá as cinco 

faculdades da alma, a saber: a vegetativa, a sensitiva, intelectiva, além de duas que 

são tratadas a parte: a apetitiva e a locomotiva (cf. AQUINO, Tomás de, Suma 

teológica,  II, q. 78 a1). Neste texto dissertativo, interessa-nos em especial, a sensitiva 

e a intelectiva, que se relacionam diretamente ao conhecimento humano.  

                                                           
25 Comparemos as seguintes versões: Primeiro em Português: “No entanto, é difícil analisar como isso 

ocorre, pois, faz-se necessário atribuir um modo de compreender diferente do que ele possui agora, 
já que é manifesto que agora não pode compreender  sem ser convertido pelos fantasmas” Versão 
em espanhol: “Pero resulta difícil examinar cómo lo hace, pues hay que atribuirle um modo de 
entender distinto del que ahora tiene ya que es manifiesto que  ahora no puede entender  sin 
convertirse a los fantasmas”  (AQUINO, Tomás, De veritate, 1999, p. 41).  Versão do original em latim: 
“Sed modum intelligendi difficile est considerare, eo quod necesse est ponere eam habere alium 
modum intelligendi quam nunc habeat cum nunc manifeste appareat quod intelligere non possit nisi 
as phantasmata convertatur”. Daí conclui-se que a partir desta passagem do latim,o vocábulo 
phantasmata, pela versão do tradutor em espanhol, optou-se no português por fantasma. 



35 
 

Cabe agora, estabelecer a distinção que são Tomás propõe no intelecto 

humano, a saber, a distinção entre intelecto possível e intelecto agente. Como 

fundamento desta distinção está a concepção de Tomás na qual defende que o 

intelecto humano conhece apenas em potência: 

Mas o intelecto humano, o ultimo na ordem dos intelectos e muitíssimo 
afastado da perfeição do intelecto divino, está em potência em relação 
aos inteligíveis, e no começo ele é como “uma tábula rasa em que 
nada está escrito”, segundo diz o Filósofo no livro III da alma. Isso fica 
claro pelo fato de que estamos primeiramente em potência de 

conhecer, e só depois estamos em ato (AQUINO, Tomás de, Suma 
teológica,  II, q.79. 02).  

Daí mais adiante, em duas ocasiões, justificar a necessidade do intelecto 

agente: 

Ora, nada passa da potência ao ato senão por meio de um ente em 
ato; por exemplo, o sentido torna-se em ato. Era preciso, portanto, 
afirmar, da parte do intelecto uma potência que fizesse inteligíveis em 
ato, abstraindo as espécies das condições da matéria. Donde a 

necessidade de se afirmar um intelecto agente (AQUINO, Tomás de, 
Suma teológica,  II, q.79 a3). 

Em sentido mais geral: quando o que está em potência para algo 
recebe aquilo para o qual estava em potência, sem que nada lhe seja 
tirado. Desta maneira, pode-se dizer que tudo o que passa da potência 
ao ato padece, mesmo quando adquire uma perfeição. Assim, nosso 

ato de conhecer é padecer (AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  
II, q.79 a2). 

Conforme introduzimos no primeiro capítulo desta dissertação, a natureza do 

intelecto agente provocou muitas divergências de opinião entres os discípulos de 

Aristóteles. Os árabes admitiam a exigência de um intelecto único para todos os 

homens, um ser separado, distinto das inteligências individuais. Por sua vez, para os 

agostinianos, o intelecto agente não passava de uma iluminação do nosso espírito 

proveniente diretamente de Deus. Diferentemente, para São Tomás, o intelecto 

agente é uma faculdade da alma. Ora, para que ação seja do ser humano, 

precisamente esta ação tem que pertencer ao homem, e neste caso, a sua alma. 

Contudo, é preciso admitir que o intelecto agente é uma participação da Inteligência 

divina, segundo o Doutor Angélico – inatismo). Mas participação não implica 

homogeneidade, mas dependência (cf. BARROS, 1945,  p. 293). Portanto, na medida 

em que o intelecto é criado, pode-se afirmar que o intelecto humano é receptivo ou 

passivo. Assim, antes do conhecimento de algo, considera-se que este conhecimento 

não está em ato, mas em potência, ou, por assim dizer, em possibilidade. Como 



36 
 

Aristóteles defende, a mente está como uma tábua rasa (cf. ARISTÓTELES, Sobre a 

alma, III, 4, 429b30-35). Considera-se que este vazio do intelecto humano se dá pelo 

fato de que a realidade material existente no mundo não são inteligíveis, em ato, 

exceto suas espécies inteligíveis em potência. 

A capacidade de abstração da mente, por meio do intelecto agente, faz com 

que os ininteligíveis se tornem inteligíveis, o que permite a redução da ação do 

intelecto passivo. Contudo, São Tomás evidencia mais o caráter da representação do 

Ato divino do entendimento no intelecto:  

O intelecto agente, de que fala o Filósofo, é parte da alma. Para prova-
lo, deve-se considerar que é necessário afirmar, acima da alma 
intelectiva do homem, um intelecto superior que lhe dá a potência de 
conhecer. Tudo o que participa de alguma coisa, e que é móvel e 
imperfeito, pressupõe a existência de algo que é essencialmente essa 
coisa, e que é imóvel e perfeito. Ora, a alma humana é intelectiva, 
porque participa da potência intelectiva. O sinal disso está em que não 
é intelectiva inteiramente, mas apenas por uma parte de si mesma. 
Além disso, não chega ao conhecimento da verdade a não ser por 
movimentos discursivos, raciocinando. Enfim, tem uma inteligência 
imperfeita, pois não conhece tudo, e mesmo naquilo que conhece, 
procede da potência ao ato. Deve, portanto, haver um intelecto 
superior que ajuda a alma a conhecer (AQUINO, Tomás de. Suma 
teológica,  II. q.79 a4).  

 

Com efeito, devemos admitir que o intelecto agente e o intelecto passivo não 

são duas faculdades intelectivas, mas diferentes modos de uma única e mesma 

faculdade intelectiva. Cada um, pois, exerce sua atividade de maneira significativa, de 

sorte que, são essenciais para a apreensão do conhecimento, bem como para a 

atividade dos sentidos. Na passagem a seguir, a discussão se encontra dentro de um 

contexto mais amplo, a saber, a crítica que São Tomás postula aos árabes a respeito 

do intelecto único para todos os homens, conforme fora abordado no capítulo anterior 

desta dissertação, ademais, afirmavam que o intelecto possível não preserva as 

espécies inteligíveis. Vejamos que ao atacar essas ideias, São Tomás, admite a 

existência das espécies inteligíveis no intelecto possível, mas agora em forma de 

conhecimento, assim como esclarece a relação entre o intelecto possível e o intelecto 

agente: 

Ora, essa comparação encontra-se também entre a alma intelectiva e 
os fantasmas, pois nela há algo em ato referente a algo em potência 
nos fantasmas e, por sua vez, ela está em potência para algo em ato 
nos fantasmas. A alma humana tem, pois, imaterialidade, e 
depreende-se do que foi dito acima (c. LXVIII) que a sua natureza é  
intelectiva, porque toda a substância imaterial o é. Porém, por ser 



37 
 

assim, ela não tem ainda algo que se assemelhe determinadamente a 
uma ou outra coisa, o que é exigido para que ela conheça as coisas, 
porque todo conhecimento se realiza segundo a semelhança do 
cognoscente com o conhecido. Por conseguinte, a alma permanece 
intelectiva em potência para determinadas semelhanças das coisas  a 
serem por nós conhecidas, que são as naturezas das coisas sensíveis. 
E os fantasmas nos apresentam estas naturezas determinadas das 
coisas sensíveis. No entanto, elas ainda não chegaram ao ser 
inteligível, porque são semelhanças dos sensíveis também segundo 
as condições materiais, que são propriedades individuais e ainda 
estão em órgãos materiais. Por conseguinte, não são inteligíveis em 
ato. No entanto, como se pode tomar neste homem, cuja semelhança 
os fantasmas apresentam, a natureza universal despojada de todas 
as condições individuais, aquelas naturezas são inteligíveis em 
potência. Por conseguinte, tem-se assim a inteligibilidade em potência, 
mas a determinação da semelhança das coisas em ato. Porém, o 
contrário se dá na alma intelectiva. Com efeito, há nela uma potência 
atuante sobre os fantasmas, tornando-os inteligíveis em ato. Esta 
potência se chama intelecto agente. Há também na alma uma potência 
que está em potência para determinadas semelhanças das coisas 
sensíveis, e esta é o intelecto possível (AQUINO, Tomás de. Suma 

contra os gentios, II, VII, 2.). 

Este extenso fragmento apresenta muito do que São Tomás defende na sua 

teológica (cf. AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II. q. 84 a6-a8 /q.85 a1-a2), onde 

firma que todo conhecimento é produzido pela “semelhança”26 entre a coisa conhecida 

com aquilo que está presente no conhecedor após a abstração. 

Assim como Aristóteles, São Tomás postula que tudo que nós conhecemos, 

antes passa pelos sentidos. Desta forma, considera-se que, conhecer uma coisa é, 

recepcioná-la em nós, em certa medida. De modo que nós continuamos a ser quem 

somos e ela – a coisa- continue a ser o que é27. Conforme Manuel Barros é “dar-lhe 

existência no nosso espirito” (1945, p. 273). E, nesta síntese entre sujeito e objeto, o 

sujeito cognoscente abstrai, a partir da experiência, os dados necessários ao 

conhecimento. Daí, “é evidente, portanto, que é para sua maior perfeição que a alma 

está unida a um corpo, e que ela conheça voltando-se para as representações 

imaginárias” (AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II. q.89 a1).  

De fato, a mesma ideia, concatenada, também está presente na seguinte 

passagem: “Nosso intelecto, segundo o estado de vida presente, unido a um corpo 

                                                           
26Vocábulo proveniente do latim como “adequation”, onde muitos comentadores usam a versão 

aportuguesada de “adequação”. Contudo, foi preferido usar o vocábulo “semelhante” por acreditar 
que tal vocábulo apresente maior riqueza semântica. 

27 São Tomás considera que a natureza do intelecto é independente do objeto, ao passo que o objeto 
também mantém independência em relação ao intelecto no tocante a sua essência. 



38 
 

corruptível, nada pode conhecer a não ser voltando-se para as representações 

imaginárias” (AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II. q.84 a7). 

Pode-se observar, quanto a este aspecto, o qual é reiterado por São Tomás, 

quando ele afirma que é impossível para nós termos conhecimento completo de uma 

coisa quando os sentidos estejam envolvidos. Assim, também, torna-se impossível o 

conhecimento de algo na ausência da experiência sensorial. Embora o intelecto seja 

superior aos sentidos, aquele precisa destes para se conhecer algo, ainda que 

parcialmente (cf. AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II. q. 84 a5). Ainda em outra 

passagem da Suma Contra os Gentios, ele elucida que as imagens sensoriais, devido 

à sua materialidade, não pode ser causa total do nosso conhecimento, mas são causa 

do nosso conhecimento (cf. Idem. Suma contra os gentios, II, LXXVII, 20). 

Em um sistema organizado hierarquicamente, conforme Alexandre Broadie 

referindo-se a São Tomás, “a direção de um governo vai do mais perfeito ao mais 

imperfeito” (In: KILWARDBY, 1993. p. 12-15). Assim sendo, o inferior não pode agir 

sobre o superior, ou seja, o conhecimento sensorial não pode agir sobre o 

conhecimento intelectual. Ora, se conhecemos as coisas por meio dos sentidos, isto 

é, partindo do inferior ao superior, não estaríamos em contradição? A resposta a esta 

pergunta é não. Eis a passagem em que São Tomás esclarece essa aparente 

contradição: 

Portanto, segundo o que está sendo dito, no que concerne às 
representações imaginárias, a operação intelectual é causada pelo 
sentido. Entretanto, as representações imaginárias são incapazes de 
modificar o intelecto possível, mas devem se tornar inteligíveis em ato 
pelo intelecto agente. Em consequência, não se pode dizer que o 
conhecimento sensível  seja a causa total e perfeita do conhecimento 
intelectual, mas antes que é a matéria da causa (AQUINO, Tomás de, 
Suma teológica,  II. q.84 a6).  

Neste contexto, podemos admitir que os órgãos dos sentidos são afetados 

pelos objetos sensíveis, que por sua vez, transmitem as imagens desses objetos à 

alma sensitiva (cf. AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II. q. 78 a3-a4). Contudo, 

essas imagens não se podem reduzir, em ato, ao intelecto possível. Neste caso, é 

necessária a atividade do intelecto agente28 que, agindo sobre os “fantasmas” - as 

imagens sensoriais -, cria espécies inteligíveis. Sem a atividade do intelecto agente 

não haveria atividade intelectual. Assim, considera-se que o conhecimento sensível é 

                                                           
28Sobre a natureza do intelecto agente, será um pouco mais explorada no capítulo posterior, 

onde será tratado seu papel junto à abstração. 



39 
 

primordial para o conhecimento intelectual, porém, por si só não pode causar o 

conhecimento intelectual; assim, temos a operação intelectual, que é mais elevada, 

atuando sobre os sentidos, que são inferiores. Eis, pois, o que diz São Tomás: “Deve-

se dizer que o conhecimento sensível não é a causa total do conhecimento intelectual. 

Não se admira então que este último ultrapassa aquele” (AQUINO, Tomás de, Suma 

teológica,  II. q.84 a6). Podemos corroborar tal afirmação no comentário de L. Elders, 

que elucida: 

São Tomás observa repetidamente que, embora todo o nosso 
conhecimento nos chegue através dos sentidos, no entanto, o nosso 
intelecto vê mais nos dados da experiência sensorial do que os 
próprios sentidos que apresentam os dados (1993, p. 12). 

Conforme vimos acima, é necessário que o intelecto agente abstraia as 

espécies inteligíveis dos fantasmas. Assim a atividade intelectual volta-se para essa 

realidade inteligível, tendo-a como seu conteúdo próprio. Conforme assegura o 

Aquinate: 

Isso é abstrair o universal do particular, ou a espécies inteligível das 
representações imaginárias, isto é, considerar a natureza da espécie, 
sem considerar os princípios individuais, significados pelas 
representações imaginárias (AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II. 
q.85 a1). 
 

Além dessa passagem, podemos ver São Tomás explorar essa afirmação mais 

adiante: 

Por isso, deve-se dizer diferentemente. Há duas matérias: uma, 
comum, e outra, designada ou individual. A matéria comum é, por 
exemplo, a carne e os ossos; a matéria individual, essas carnes e 
esses ossos. O intelecto abstrai, portanto, a espécie da coisa natural 
da matéria sensível individual, mas não da matéria sensível comum. 
Por exemplo, ele abstrai a espécie de homem, dessas carnes e desses 
ossos que não pertencem à razão da espécie, mas são partes do 
indivíduo, como se diz no livro VII da Metafísica; e por isso a espécie 
pode ser considerada sem essas partes. Mas a espécie homem não 
pode ser abstraída pelo intelecto da carne e dos ossos (AQUINO, 
Tomás de, Suma teológica,  II. q. 85a ).  

Nosso intelecto conhece a realidade material por meio das espécies inteligíveis 

abstraídas de uma matéria particular. De acordo com São Tomás, essas espécies 

inteligíveis não são de fato o que conhecemos, mas os meios com os quais 

conhecemos (cf. AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II. q. 85 a2). Aquilo que nós 

conhecemos é a semelhança da natureza específica daquilo que o indivíduo se 



40 
 

concretiza. Em outras palavras, nosso intelecto conhece diretamente o universal a 

partir do particular, por meio da abstração: 

Portanto, deve-se dizer que o inteligido está no que conhece por 
semelhança. É por isso que se diz que o inteligido em ato é o intelecto 
em ato, enquanto a semelhança da coisa conhecida é a forma do 
intelecto, como a semelhança da coisa sensível é a forma do sentido 
em ato. Não se pode, portanto, concluir que a espécie inteligível  
abstraída é aquilo que se conhece em ato, mas que é a sua 

semelhança (AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II. q.85 a2). 

Até o presente momento da dissertação, no tocante a este capítulo, objetivou-

se de maneira resumida, apresentar a visão de São Tomás sobre como se dá o 

conhecimento no ser humano. Por se tratar de uma dissertação com o foco na 

abstração, muitos elementos serão abordados no capítulo posterior, tal como a função 

dos sentidos internos (cf. AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II. q.78 a4), etc. Assim 

sendo, nos ocuparemos em tratar, ainda neste capítulo, “do que” os seres humanos 

conhecem, abordando “como” o conhecem, posteriormente.  Portanto, julgamos 

importante, partir do pressuposto da existência de uma Luz divina no que concerne 

ao conhecimento, conforme defende o Aquinate: 

E isso demonstra assim: em todas as substancias intelectuais, a 
potência cognoscitiva provém de um influxo da luz divina. Essa luz é 
perfeitamente simples no primeiro princípio. À medida que as criaturas 
intelectuais vão se distanciando do primeiro princípio, nessa mesma 
medida essa luz se divide e se diversifica, como no caso das linhas 

que saem de um ponto central (AQUINO, Tomás de, Suma 
teológica,  II. q. 89. a1). 

Naturalmente, esse fragmento se refere à ideia, em conformidade com o 

Aquinate, de que quanto mais se distancia da Divindade, mais a luz intelectual vai 

enfraquecendo, assim tanto mais perfeita é a Inteligência divina. Destarte, no que diz 

respeito aos objetos materiais, Deus conhece tudo em sua materialidade e 

particularidade, por meio de sua essência. Por sua vez, os anjos não conhecem a 

materialidade real das coisas individuais e materiais, mas as conhecem na sua 

particularidade, e não apenas em suas naturezas específicas, através de ideias 

infusas nos anjos dadas por Deus (cf. AQUINO, Tomás de. Suma teológica,  II. q.89 

a1). Os seres humanos, contudo, não conhecem os singulares direta e imediatamente. 

Conforme citação: 

Nosso intelecto não pode direta e primordialmente conhecer o singular 
nas realidades materiais. Eis a razão: o que os torna singulares é a 
matéria individual; ora nossa inteligência conhece abstraindo a 



41 
 

espécie inteligível dessa matéria. O que é conhecido por essa 
abstração é o universal. Nosso intelecto não conhece pois diretamente 
senão o universal. 

Mas indiretamente, e por uma espécie de reflexão, o intelecto pode 
conhecer o singular. Como foi dito acima, mesmo depois de ter 
abstraído as espécies inteligíveis, não pode fazer uso delas sem se 
voltar para as representações imaginárias nas quais conhece as 
espécies inteligíveis (AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II, q.86. 
a1). 

Também é possível ver em outra passagem a mesma ideia: 

Daí, para que o intelecto conheça em ato seu objeto próprio, é preciso 
que se volte para as representações imaginárias a fim de considerar a 
natureza universal existente no particular (AQUINO, Tomás de, Suma 
teológica,  II, q.84 a7). 

Esta “conversio ad phantasmata”, convertendo-se em imagens sensoriais, não 

deve ser considerado como um esforço para o intelecto humano, mas como um 

processo de cunho natural, conforme defende B. Lonergan:  

A conversão do intelecto possível ao fantasma é descrita por Aquino 
não como uma atividade nem como uma mudança na atividade, mas 
como uma orientação natural do intelecto humano nesta vida: resulta 
da perfeição da composição da alma ao corpo, consiste no intelecto 
humano tendo seu olhar voltado para fantasmas e as coisas inferiores; 
e neste presente estado de intelecto é contrastado com o da próxima 
vida quando a conversão não é para fantasmas e corpos, mas para 
coisas superiores e inteligíveis puros (1968, p. 160). 

 

Este aspecto também é demonstrado por Eleonore Stump, segundo a qual, 

converter-se em imagens sensoriais é um processo natural do nosso intelecto, algo 

que ele faz espontânea e naturalmente (cf. STUMP, 1993, p. 142). Assim, nem a 

afirmação de que não conhecemos os particulares diretamente significa que há algum 

tipo de lapso de tempo ou exercício intelectual que devemos conscientemente 

executá-lo. Não há lapso de tempo, nem é preciso nos envolvemos em esforço 

intelectual para conhecer uma coisa em particular; a falta de imediatismo em conhecer 

singulares refere-se ao funcionamento interno da alma (cf. AQUINO, Tomás de, Suma 

teológica,  II. q.86 a3). O ponto crucial, no entanto, é que, ao mover-se mais abaixo 

na hierarquia intelectual, a faculdade intelectiva se torna mais imperfeita, mas o que 

ela produz ainda pode ser considerado como um conhecimento válido.  

Outros aspectos daquilo que os seres humanos conhecem demonstram nossa 

representação imperfeita e limitada. Portanto, o ser humano não conhece a realidade 

ilimitadamente (cf. AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II, q.86. a2).  Nem mesmo 



42 
 

como os anjos, o ser humano pode conhecer as coisas futuras em si mesmas (cf. 

AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II, q.86 a4). Diferentemente dos anjos, 

entretanto, a alma humana não pode se conhecer por meio de sua própria essência 

(cf. AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II, q. 56. a1), a razão para isso é justificada 

na própria limitação da dimensão intelectual humana: conforme expressa São Tomás: 

Quanto ao intelecto humano, está no gênero dos inteligíveis apenas 
como um ser em potência, como a matéria primeira no gênero das 
coisas sensíveis: daí o nome de intelecto possível. Se, portanto, o 
consideramos em sua essência, ele só conhece em potência. Possui 
assim por si mesmo a capacidade de conhecer, mas não a de ser 
conhecido, a não ser somente quando está em ato [...]. Não é, 
portanto, por sua essência que nosso intelecto se conhece, mas por 

seu ato (AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II, q.87 a1). 

 

É possível afirmar que a alma não pode se conhecer de maneira direta, mas 

apenas quando conhece outra coisa. Nesse sentido, de acordo com Tomás de Aquino, 

quando se busca o autoconhecimento, tudo o que conhece, com efeito, não passam 

de feixes de luzes. Enquanto que os anjos podem conhecer as coisas materiais, os 

seres humanos, nesta vida não podem conhecer as substâncias imateriais 

diretamente (cf. AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II. q.88 a10. Assim, nós só 

podemos chegar a um conhecimento imperfeito acerca delas a partir das coisas 

materiais (cf. AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II, q.88 a1). Contudo, defende o 

Aquinate, a alma desencarnada, ou “separada” pode conhecer as substâncias 

imateriais (cf. AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II, q.89 a2).  

Tomás de Aquino, sob certo aspecto, tenta conciliar duas posições frente ao 

conhecimento que a alma desencarnada possui: De um lado, a tese de que é natural 

que a alma humana conheça por meio dos sentidos. Esse posicionamento está em 

sintonia com o pensamento aristotélico. Por outro lado, sustenta que as almas 

desencarnadas existem e tem conhecimento. Essa visão é “certamente”, extraída da 

Sagrada Escritura. Assim, nesta conciliação, estabelece uma racionalidade em 

harmonia com as duas posições. Vejamos como ele expressa:  

Diz o Filósofo no livro I do De anima: “Se não há operação própria à 
alma, ela não pode existir separada do corpo”. Ora, acontece que se 
separa. Por conseguinte, tem alguma operação que lhe é própria, e 
principalmente o ato de conhecer. A alma, portanto, conhece quando 
existe sem o corpo (AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II, II. q.89 
a1). 



43 
 

A solução de Aquino para o dilema, proposta pelo exemplo acima, é atribuir à 

alma desencarnada um conhecimento como o dos anjos, mas de natureza imperfeita 

e confusa. Isto tem várias consequências para o que a alma desencarnada pode 

conhecer. Contudo, nosso direcionamento não é para a alma desencarnada, portanto, 

nos concentraremos no conhecimento da alma enquanto unida ao corpo. Pois bem, a 

solução apresentada por São Tomás é atribuir a alma desencarnada um 

conhecimento semelhante ao dos anjos, mas com uma natureza imperfeita e confusa 

(cf. AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II, q. 89 a3).   

Já mencionamos que o intelecto humano é semelhante a uma tábua rasa, e 

disso deriva o fato de que o conhecimento começa, e, precisamente, vai se 

desenvolvendo gradualmente (cf. AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II, q.55 a2). 

Assim, considera-se que a alma humana tem uma capacidade intelectual que deve 

ser cumprida de modo processual. Não se trata de uma simples aquisição do 

conhecimento, antes se considera como algo árduo. Assim, nosso primeiro 

conhecimento de uma coisa não é considerado um conhecimento completo do objeto. 

Diferentemente dos anjos, conforme já fora dito, que possui conhecimento que abarca 

tudo o que lhes é próprio ou característico do objeto de seu conhecimento (cf. 

AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II. q.58 a3-a4). Vejamos o que São Tomás 

expõe:  

Assim, os intelectos inferiores, que são os dos homens, por 
movimentos e discursos da operação intelectual, alcançam a perfeição 
do conhecimento da verdade, procedendo de um para o outro 
conhecimento. Se, porém, logo no mesmo conhecimento do princípio 
vissem como conhecidas todas as conclusões dele decorrentes, neles 
não haveria lugar para o discurso. O mesmo ocorre com os anjos, 
porque imediatamente no que por primeiro naturalmente conhecem, 
veem tudo o que nisto podem conhecer. Por isso, são chamados 
intelectuais [...]. Mas as almas humanas, que recebem o conhecimento 
da verdade por algum discurso, se chamam racionais. – Isso acontece 
devido à debilidade de sua luz intelectual (AQUINO, Tomás de, Suma 
teológica,  II, q.58 a3). 
 

O intelecto humano, sob esse aspecto, pode alcançar o conhecimento da 

verdade  de maneira gradual, e não diretamente de forma plena, como nos anjos. Isso 

destaca o esforço do intelecto na captação do conhecimento e sua relação com o 

discurso como procedimento para esta realização. 

 

  



44 
 

3.4    CONHECIMENTO EM HÁBITO 

 

É necessário considerar essa característica da intelecção humana e o seu 

objetivo: a compreensão da verdade, ou seja, quando se discute os vários atos do 

intelecto que constituem a busca pelo conhecimento. Assim, dois pontos deverão ser 

levados em conta, de antemão: Primeiramente, independentemente da capacidade 

intelectual, todas as pessoas buscam conhecimento (cf. ARISTÓTELES, Metafísica, 

I. 980a22). Deste modo, procuram preencher essa tábula rasa, que é o seu intelecto. 

Portanto, considera-se ainda o fato de que uma pessoa pode conhecer mais que outra 

(cf. AQUINO, Tomás de, Suma teológica, II, q.85 a7). Segundo, uma atenção especial 

será dada quanto ao desenvolvimento do conhecimento: como o intelecto armazena 

o conhecimento que ele adquire. Vejamos o argumento de São Tomás: 

Fica, então, claro que, sendo os hábitos e as disposições chamados 
enquanto ordenados a alguma coisa, como diz o livro XII da Física, de 
dois modos se pode considerar a intensidade e a remissão deles: 
primeiro, em si mesmos, como quando se diz que a saúde é maior ou 
menor; ou quando se diz que uma ciência é maior ou menor, conforme 
se estende a mais ou menos coisas. – Em segundo lugar, quanto a 
participação do sujeito, quando uma mesma ciência ou saúde é 
recebida mais por um do que por outro indivíduo, segundo as 
diferentes aptidões procedentes ou da natureza ou do costume 
(AQUINO, Tomás de, Suma teológica, II, q.52 a1). 

A considerar que no fragmento exposto acima como citação fora apresentado 

o conceito de hábito, logo se faz necessário esclarecer, de maneira breve, o que é um 

hábito. Na medida em que o intelecto humano adquire conhecimento, esse 

conhecimento é preservado no intelecto possível: Ele existe em hábito no intelecto: 

Com efeito, o intelecto possível está em ato perfeito em virtude das 
espécies inteligíveis quando conhece em ato. Porém, quando não 
conhece em ato, não está perfeitamente em ato segundo aquelas 
espécies, mas está de maneira intermediária entre potência e ato. É 
isto que diz Aristóteles que quando esta parte (isto é, o intelecto 
possível) torna-se cada uma das coisas que conhece, ele é dito 
conhecedor em ato. E isto acontece quando pode operar por si 
mesmo. Então se encontra em estado semelhante ao de potência, 
embora não igual ao estado que tem antes de apreender ou investigar 
(AQUINO, Tomás de, Suma contra os gentios, II, LXXIV, 74.16). 

 

O intelecto humano pode conhecer muitas coisas, conhecimento que existe 

como um hábito do intelecto, mas ele pode pensar unicamente em uma coisa ao 

mesmo tempo. Manuel Barros nos oferece um exemplo acerca deste assunto: 



45 
 

Quem sabe matemática ou física, por exemplo, não tem sempre 
presentes ao espírito os seus conhecimentos sobre a matéria. Nem 
mesmo pensa alguma vez, explicitamente, em todos os pormenores e 
todas as consequências do que sabe. Pode, num dado momento, 
estar a pensar em coisas muito diferentes da ciência em que é mestre. 
Essa ciência não deixa por isso de existir no seu espírito; existe não 
só na memória, como conclusões fixadas para futura aplicação ou 
demonstrações que a memória reteve, mas na inteligência 
propriamente dita (1945, p. 267). 

Além do exemplo citado, há também o exemplo de Anthony Kenny que 

enriquece a compreensão do assunto, a saber: 

Um bebê humano, que ainda não aprendeu a língua, está em um 
estado de potencialidade remota em relação ao uso da linguagem: ele 
tem uma capacidade de aprender idiomas que os animais não têm, 
mas ele ainda não consegue usar a linguagem como um adulto. Um 
adulto que aprendeu inglês, mesmo que não esteja falando inglês 
neste momento, está em um estado de ato em comparação com a 
potencialidade da criança: isso foi chamado de primeiro ato. Mas um 
estado de primeiro ato ainda é uma potencialidade: o conhecimento 
do inglês é a capacidade de falar inglês e entendê-lo quando falado. 
O primeiro ato pode ser chamada de habitus ou disposição, é algo a 
meio caminho entre a potencialidade e o ato pleno do sangue (1993, 
p.53)29.  

Quanto a este ponto, a posição de São Tomás se opõe ao pensamento de 

Avicena, conforme já fora mencionado, que afirma que as espécies inteligíveis não 

continuam no intelecto possível exceto quanto elas estão sendo compreendidas como 

ato. Anthony Kenny analisa o pensamento de Avicena da seguinte maneira: 

Ele - Avicena - concluiu que quando reutilizamos um conceito, ou 
relembramos uma crença, devemos passar pelo mesmo processo de 
quando dominamos o conceito ou adquirimos a crença (1993,p. 52)30.  

Isso evidencia, conforme Avicena, a necessidade do ser humano de reaprender 

constantemente aquilo que ele desejar conhecer. A teoria de Avicena, no entanto, é 

mais sutil e com nuances do que isso, porém, não é objetivo desta dissertação 

adentrar em seu pensamento, mas apenas pincelar pontos, quando necessário, para 

                                                           
29“A human baby, not yet having learned language, is in a state of remote potentiality with regard to the 

use of language: he has a capacity for language learning which animals lack, but he is not yet able to 
use language as an adult can. An adult who has learned English, even if he is not at this moment 
speaking English, is in a state of actuality in comparison with the child’s potentiality: this was called 
‘first actuality’. But a state of first actuality is still itself a potentiality: the knowledge of English is the 
ability to speak English and understand it when spoken to. This first actuality can be called a habitus 
or disposition; it is something halfway between potentiality and full-blooded actuality” (KENNY, 1993, 
p.53 – Tradução nossa). 

30“He - Avicenna - concluded that when we reuse a concept, or recall a belief, we must go through the 
same process of when we master the concept or acquire the belief” (Ibid., p. 52 – Tradução nossa). 



46 
 

comparar com o pensamento de São Tomás. No argumento de John Marenbon 

também podemos ver uma descrição a este respeito: 

Avicena argumenta que as ideias intelectuais, ao contrário das formas 
sensíveis, não podem ser armazenadas. Aprender não é uma questão 
de colocar informações na mente, mas de adquirir a capacidade de 
unir o intelecto com a intelligentia agens. O homem educado é como 
alguém com olhos doentes que foram curados: se ele olha para algo, 
ele pode vê-lo; se ele desviar o olhar, ele ainda pode decidir olhar para 
ele novamente. A alma encarnada geralmente não tem o poder de 
receber formas da intelligentia agens sem preparação; o aprendizado 
traz a capacidade de fazê-lo (1987, p.105)31.  

A posição de Tomás é ainda simples: o intelecto possível tem a habilidade de 

preservar o conhecimento das espécies: 

Ora, diz-se que o intelecto possível se torna cada coisa singular, na 
medida em que recebe as imagens de cada coisa. Pelo fato de receber 
as imagens inteligíveis, pode operar quando quiser, mas não opera 
sempre, pois mesmo então está de certa maneira em potência, 
embora de uma maneira diferente que antes de conhecer (AQUINO, 
Tomás de, Suma teológica, II. q.79 a6). 

Deixando de lado essa pequena comparação com o pensamento de Avicena, 

agora nos voltaremos para os processos envolvidos no esforço "racional" do intelecto 

humano. Ao fazermos isso, notamos um aspecto final do intelecto humano que o 

diferencia de todos os outros intelectos, divinos ou angélicos, isto é, ele comete erros. 

Contudo, este aspecto relacionado à possibilidade de falhas não está no foco de nossa 

empreitada.  Assim sendo, partiremos do seguinte ponto: de acordo com São Tomás, 

há três atos do intelecto que constitui a busca do ser humano por conhecimento: o 

primeiro ato, a compreensão da quididade; o segundo ato, a composição e a divisão; 

e o terceiro ato, o raciocínio. Para este capítulo, interessa-nos, então, apenas o 

primeiro ato do intelecto. Contudo, ao tratar meticulosamente do processo abstrativo, 

no capítulo posterior serão resgatados os demais atos para justificar o intento. 

Vimos que o intelecto começa seu processo de compreensão pela abstração 

dos fantasmas, as imagens advindas pelos sentidos. O que é abstraído e 

compreendido no primeiro ato do intelecto será discutido em um capítulo final desta 

                                                           
31“Avicenna argues that intellectual ideas, unlike sensible forms, can not be stored. Learning is not a 

matter of putting information in the mind, but of acquiring the ability to unite the intellect with the 
intelligentia agens. The educated man is like someone with sick eyes who have been healed: if he 
looks at something, he can see it; if he looks away, he may still decide to look at it again. The incarnate 
soul generally does not have the power to receive forms of intelligentia agens without preparation; 
learning brings the ability to do so” (MARENBON, 1987, p.105 – Tradução nossa). 



47 
 

dissertação, assim como o conhecimento que resulta deste e de atos subsequentes 

do intelecto. Consequentemente, aqui apenas ofereceremos um esboço. Então, 

partiremos da citação de São Tomás que diz que o que é abstraído é o objeto próprio 

do intelecto, conforme suas próprias palavras: “O objeto de nosso intelecto, na vida 

presente, é a quididade da coisa material que é abstraída das representações das 

representações imaginárias” (AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II, q.85 a8). 

Nestes termos, considera-se que a apreensão desta quididade, ou essência, 

constitui o primeiro ato do intelecto. São Tomás faz uma observação importante sobre 

este primeiro ato: 

Igualmente, o intelecto humano não obtém desde a primeira  
apreensão o conhecimento perfeito de uma coisa; mas conhece 
primeiramente algo dela, por exemplo, sua quididade, que é o objeto 
primeiro e próprio do intelecto; depois conhece as propriedades, os 
acidentes, os modo de ser, que tem relação com a essência da coisa 
(AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II, q.85 a5).  

Apreender a quididade de uma coisa não nos dá um conhecimento completo 

da coisa, mas sim o conhecimento da coisa em sua fase mais original. O primeiro ato 

é apenas o passo inicial no caminho para completar o conhecimento da coisa. 

Curiosamente, o “objeto próprio do intelecto é a quididade. Por isso, falando de 

maneira absoluta, o intelecto não erra sobre o quididade da coisa”, assegura o 

Aquinate (cf. AQUINO, Tomás de, Suma teológica, II, q. 84 a6). 

Nunca pode haver uma questão de erro em relação ao primeiro ato. Além disso, 

assim como nunca pode haver uma questão de falsidade, também não pode haver 

uma questão de verdade: 

Eis porque se define a verdade pela conformidade do intelecto e da 
coisa [...]. Quanto ao intelecto, ele pode conhecer sua conformidade 
com a coisa inteligível. No entanto, não é pelo fato de conhecer a 
essência da coisa que ele apreende essa conformidade, mas quando 
julga que a coisa assim é, como é a forma que dela apreendeu 

(AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II, q.16 a2). 

O objetivo do intelecto é, de um modo geral, conhecer a coisa, e segundo o 

fragmento, o conhecimento ocorre quando o intelecto conhece o ser como verdadeiro, 

segundo essa adequação entre o próprio intelecto e a coisa. No caso dos anjos, vimos 

que a verdade era uma característica do seu conhecimento inato: houve uma 

assimilação entre a forma existente na mente angélica e a forma naturalmente 

existente no objeto. No caso do intelecto humano que é mais imperfeito, o intelecto 

deve julgar essa conformidade antes que possa alegar conhecer e possuir a verdade. 



48 
 

Esse juízo é constitutivo do segundo ato do intelecto, ao qual analisaremos de maneira 

breve. A palavra que Tomás de Aquino usa para descrever o primeiro ato do intelecto 

é intelligere, para entender. Vejamos, como São Tomás concebe o intelecto: 

O nome “intelecto” é atribuído por conhecer o íntimo das coisas: pois 
entender é como que um ler dentro (intus legere). Ora, o sentido e a 
imaginação conhecem somente os acidentes exteriores; só o intelecto 
conhece o interior e a essência da coisa. Posteriormente, porém, o 
intelecto, por meio das essências das coisas que aprendeu, procede 
diversamente raciocinando e indagando. Pois o nome “intelecto” pode 
ser entendido de dois modos: do primeiro modo, segundo se refere 
apenas àquilo que primeiramente ocasionou a imposição do nome, e 
assim se diz que entendemos propriamente quando apreendemos a 
quididade da coisa; do segundo modo, quando entendemos aquilo que 
imediatamente é notado pelo intelecto ao conhecermos as quididades 
das coisas, como no caso dos primeiros princípios, que conhecemos 
ao conhecermos os termos, por isso se diz que o intelecto é o hábito 
dos princípios. Ora, a quididade da coisa é o objeto próprio do 
intelecto: por isso, assim como o sentido quanto aos sensíveis próprios 
é sempre verdadeiro, assim também o intelecto ao conhecer aquilo 
que é, como se diz em De Anima III (AQUINO, Tomás de, Verdade e 
conhecimento, 2011, p. 279). 

O fragmento acima fornece uma poderosa descrição do poder do intelecto de 

apreender a quididade de uma coisa, de compreender o que é essencial. O que 

queremos dizer com isso terá que ficar claro porque, como vimos, Tomás de Aquino 

diz que a compreensão de uma quididade não é um conhecimento completo de uma 

coisa; contudo, quando ele discute o hábito de compreender os primeiros princípios, 

ele diz que não é apenas um hábito, mas uma virtude intelectual.  

A primeira coisa que deve ser feita é esclarecer o que significa o termo "virtude 

intelectual". Compreender, como ciência e sabedoria, é chamada de virtude 

intelectual, mas em que sentido: “É possível chamá-los de virtudes, enquanto acionam 

a faculdade dessa boa ação que é a consideração da verdade, pois ela é a boa obra 

do intelecto” (AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II, q.57 a1). 

O entendimento ajuda o intelecto a atingir seu objetivo, porque, pelo hábito de 

compreender o intelecto apreende imediatamente a verdade dos princípios. Da 

mesma forma, a ciência é uma virtude porque, pela ciência, o intelecto alcança seu 

objetivo, a compreensão da verdade, com respeito a diferentes classes de coisas. 

Como uma virtude intelectual, a compreensão, como ciência e sabedoria, é um hábito 

do intelecto especulativo. Não obstante, nesta discussão, referências ocasionais 

foram feitas e serão feitas à ciência e à compreensão como hábitos; portanto, 

devemos ser claros o que queremos dizer com o termo "hábito". 



49 
 

Tomás de Aquino nos diz que, como qualidade, um hábito é uma forma simples 

(cf. AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II,  q.54 a4). Além disso, é uma forma de 

um tipo particular, porque envolve uma relação com algo, seja para a natureza da 

coisa em si, seja para atividades que derivam da natureza: “Ora, o hábito é disposição 

para duas coisas: a natureza e a ação dela resultante” (AQUINO, Tomás de, Suma 

teológica,  II, q.54 a2). 

Em suma, os hábitos são modificações de natureza para ajudar a natureza a 

alcançar melhor seu fim, que no caso do intelecto humano é a compreensão da 

verdade. A razão para isto é que existem muitas maneiras pelas quais uma natureza, 

ou uma atividade que se segue de uma natureza, como o intelecto humano, pode 

alcançar seu fim. Portanto, a natureza ou atividade natural realmente precisa dos 

hábitos para atingir o seu fim: “Mas se for uma forma tal que pode agir de modos 

diversos, como é a alma, é preciso que se disponha à ação por alguns hábitos” 

(AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II, q.49 a4).  

Assim, ao discutir a necessidade de hábitos, ele abre e conclui com as 

seguintes observações: 

Como se disse acima, o hábito implica uma certa disposição em ordem 
à natureza da coisa e a ação ou ao fim da mesma, conforme alguém 
se dispõe bem ou mal para isso [...] como, pois, há muitos entes para 
cujas natureza e ações é necessário que muitas coisas concorram, 
que podem comensura-se de modos diversos, é necessário que haja 
hábitos (AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II, q.49  a4). 

 

Como conclusão parcial ao presente capítulo, concernente ao conhecimento 

intelectual humano, foi preciso compreender, de antemão, que Tomás de Aquino 

usava o termo “conhecimento” de maneira analógica. Em seguida, fora exposto aquilo 

que ela considerava como uso analógico. Essa afirmação do caráter analógico do 

conhecimento não foi isento de dificuldades internas. Portanto, o objetivo deste 

capítulo voltou-se para a consideração do uso analógico do conhecimento, e que São 

Tomás o empregou em três situações bem diferentes, a saber: o Conhecimento divino, 

conhecimento angélico e o conhecimento humano, e eis que os dois últimos são 

representações imperfeitas do primeiro. Também se evidenciou de que, aquilo que é 

entendido primeiro em nós, é a realidade material e que chegamos ao Conhecimento 

de Deus por meio das criaturas, ainda assim explicitou-se que o “conhecimento” 

aplicado a Deus é a medida de todos os outros usos do termo, porque Deus conhece 

de modo mais perfeito (cf. AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II, q.88 a3). Em 



50 
 

particular, foi dado um enfoque muito especial ao conhecimento humano. Por muitas 

vezes foram abordadas às consequências da limitação da luz intelectual humana: 

assim, evidenciou-se a necessidade do intelecto agente; a necessidade de raciocinar 

no esforço intelectual humano; a tendência do ser humano de cometer erros. Ademais, 

esclareceu-se que o conhecimento humano existe de maneira fragmentada e dividida.  

Apesar das limitações da capacidade intelectual humana, observou-se que o 

conhecimento humano, bem como o conhecimento divino e angélico, é 

fundamentalmente a compreensão do ser do intelecto. Uma compreensão do ser que 

resulta em uma semelhança da coisa conhecida existente no conhecedor. Conforme 

defende Jaques Maritain: 

Ele – o conhecimento - se manifesta para nós como uma operação 
imanente e vital, que consiste essencialmente não em fazer, mas em 
ser, em ser ou tornar-se uma coisa - ela mesma ou outros - senão pela 
existência atuando sobre um sujeito: o que implica uma união muito 
mais elevada que a da forma e da matéria, compondo uma conjunção 
ou “tertium quid”, e que também pressupõe que o objeto conhecido  
está intencionalmente presente na faculdade graças a uma espécie 
(1937, p. 42)32. 

Conhecimento é a existência intencional do objeto conhecido naquele que 

conhece por meio de uma semelhança de conhecimento, conforme passagem: “Algo 

é conhecido em si mesmo quando é conhecido por meio de uma representação 

própria, adequada ao cognoscível” (AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II, q14 a5). 

Ao contrário dos Intelectos divinos e angélicos, o intelecto humano deve julgar 

se essa semelhança corresponde ao objeto do conhecimento (cf. AQUINO, Tomás 

de, Suma teológica,  II, q.16 a2). Se isso acontecer, o intelecto humano conhece a 

verdade, logo, é preciso considerar de que ele possui conhecimento. No caso de Deus 

e dos anjos, essa compreensão da verdade é inerente ao próprio ato de conhecer (cf. 

AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II, q.16 a5/q.58 a5). A característica crucial, no 

entanto, é essa questão de semelhança entre o que existe no intelecto, após a 

abstração das espécies e o que existe no mundo, ou seja, nos objetos. 

 

  

                                                           
32“He - knowledge - manifests itself to us as an immanent and vital operation, which consists essentially 

not in doing, but in being, in being, or becoming a thing - itself or others - but by existence acting on a 
subject: which implies a union much higher than that of form and matter, composing a conjunction or 
"tertium quid", and which also presupposes that the known object is intentionally present in the faculty 
thanks to a species” (MARITAIN, 1937, p. 42 – Tradução nossa). 



51 
 

4   O INTELECTO AGENTE E A FACULDADE IMAGINATIVA: O PROCESSO DE 

ABSTRAÇÃO  

 

Nesta seção será tratado a questão da abstração em si e as relações que se 

mantêm com as funções do intelecto agente. Assim, é preciso esclarecer 

brevemente que a abstração é um processo que fundamenta-se na própria função 

do intelecto agente. Desta forma, esta unidade abordará essa fundamentação. 

 

4.1    O CONCEITO DE ABSTRAÇÃO 

 

Ao longo do tempo, e em toda a trajetória da filosofia, os homens sempre se 

mantiveram interessados em saber a maneira pela qual algo é conhecido, assim, dada 

a dimensão desta problemática, diversas foram às interpretações apresentadas por 

diferentes filósofos, porém, nesta empreitada, pretende-se elucidar apenas a visão de 

São Tomás de Aquino, centrando-se na Suma Teológica, conforme já fora justificado 

anteriormente (cf. SILVA, 2012, p. 173)33. Assim sendo, dentre tantas teorias, São 

Tomás se apoia naquela que defende que os seres humanos adquirem conhecimento 

por meio da experiência e que o intelecto “é semelhante a uma tábula rasa, opondo-

se, ao inatismo platônico” (SARANYANA, 2015, p. 320). O Doutor Angélico defendia 

a perspectiva de que os homens nascem desprovidos de ideias ou conhecimento em 

seus intelectos. Então, para adquirir conhecimento, o homem naturalmente exerce um 

processo chamado de abstração, que consiste em captar a essência dos objetos 

particulares e transformá-las em ideias universais.  

 Portanto, neste capítulo da presente dissertação, pretende-se examinar as 

análises que São Tomás de Aquino desenvolve acerca da abstração. Esta análise 

será feita tomando como ferramenta o esclarecimento conceitual, e, para isso, 

pretende-se dar uma definição da abstração, bem como destacar as funções do 

intelecto agente como elemento crucial nesse processo. 

 

4.1.1    A abstração 

                                                           
33É importante deixar claro que São Tomás aborda o problema da abstração em três textos diversos: 

O Ente e Essência, O Comentário à Trindade de Boecio e a Suma Teológica. Para a realização desta 
pesquisa, optou-se pela análise da exposição do Aquinate, presente na Suma Teológica. Porém, 
sempre que necessário, mencionaremos estes e outros textos, de passagem. 



52 
 

Na filosofia, o termo “abstração”34 designa uma operação específica do 

intelecto que consiste em destacar e reter alguma propriedade de determinada coisa. 

Essa propriedade serve como base sobre a qual o intelecto forma uma imagem 

cognitiva ou conceito. Neste sentido, pode-se afirmar que a abstração é um processo 

filosófico pelo qual as pessoas criam conceitos a partir da experiência, como também 

a partir de outros conceitos, ou seja, é o processo de extrair a essência das coisas e 

dar-lhes existência independente das coisas às quais elas estão intrinsicamente 

ligadas (cf. FRAILE, 1960, vol. II, p.1028). Ademais, também é vista como um 

processo pelo qual as qualidades são extraídas de um objeto particular e recebem 

uma aplicabilidade universal, ou seja, nesse processo, uma qualidade é abstraída e 

feita para ser um termo genérico que abriga uma classe de objetos. Por exemplo, 

quando usamos o termo genérico "homem", nós apenas extraímos a essência de a 

partir de uma variedade de homens e fazemos isso para representar a ideia geral de 

coletividade dos homens. Adicionalmente, podemos afirmar que a abstração também 

envolve o processo de separar um aspecto de todas as outras qualidades com as 

quais ela está intimamente unida na existência. Isso significa que a abstração abrange 

propriedades comuns e lhes atribui existência independente ou a separação de 

propriedades e faz com que elas tenham sua existência independentemente do 

                                                           
34O termo “abstração”, na definição geral de Nicola Abbagnano, incluindo uma breve passagem 

histórica até São Tomás, é descrito da seguinte maneira: “É operação mediante a qual alguma coisa 
é escolhida como objeto de percepção, atenção, observação, consideração, pesquisa, estudo, etc. A 
abstração tem dois aspectos: Primeiro, isolar a coisa previamente escolhida das demais com que está 
relacionada (o abstrair de); Segundo, assumir como objeto específico de consideração aquilo que foi 
assim isolado (abstração seletiva ou cisão prévia) [...] A abstração é inerente a qualquer procedimento 
cognitivo e pode servir  para descrever qualquer processo desse gênero. Com tal finalidade foi 
utilizada desde a Antiguidade. Aristóteles explica com a abstração a formação das ciências teóricas, 
isto é, da matemática, da física e da filosofia pura. “O matemático”, diz ele, “despoja as coisas de 
todas as qualidades sensíveis (peso, leveza, dureza, etc.) e as reduz à quantidade discreta e 
contínua; o físico prescinde de todas as determinações do ser que não se reduzam ao movimento. 
Analogamente, o filósofo despoja o ser de todas as determinações particulares (quantidade, 
movimento etc.) e limita-se a considera-lo apenas como o ser” (ARISTÓTELES, Met., XI,3, 1.061 a 
28ss.). O processo todo do conhecimento pode ser, segundo Aristóteles, descrito com a abstração: 
“o conhecimento sensível consiste em assumir as formas sensíveis sem a matéria assim como a cera 
assume a marca do sinete sem o ferro ou o ouro de que ele é composto” (ARISTÓTELES, De an., II, 
12, 424 a 18). E o conhecimento intelectual recebe as formas inteligíveis abstraindo-as das formas 
sensíveis em que estão presentes (ibid., III, 7,431ss.). Tomás de Aquino reduz o conhecimento 
intelectual à operação de Abstração: abstrair a forma da matéria individual e assim extrair o universal 
do particular, a espécie inteligível das imagens singulares. Assim como podemos considerar a cor de 
um fruto prescindindo do fruto, sem por isso afirmar que ela existe separadamente do fruto, também 
podemos conhecer as formas ou espécies universais do homem, do cavalo, da pedra etc. 
prescindindo dos princípios individuais a que estão unidas, mas sem afirmar que existem 
separadamente destes. Por isso, a abstração não falsifica a realidade, mas só possibilita a 
consideração separada da forma e, com isso, o conhecimento intelectual humano (S.Th., I, q85, a.1)” 
(ABBAGNANO, 2007, p. 04). 



53 
 

intelecto e das coisas que as acompanham em sua existência real. Por exemplo, ao 

abstrair a forma de uma planta, a separação ocorre somente na abstração (como ação 

intelectiva) e não na existência real, visto que a união é inerente ao objeto. Deste 

modo, devemos admitir que essa separação ocorre intelectualmente, mas não 

fisicamente. Vejamos a seguinte citação da Suma Teológica de São Tomás: 

[...]  diz o Livro III da Alma: ‘na medida em que as coisas são 
separáveis da matéria, elas dizem respeito ao intelecto”. É preciso, 
pois, que as coisas materiais sejam conhecidas enquanto são 
abstraídas da matéria e das semelhanças materiais que são as 
representações imaginárias (AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II, 
q. 85 a.1). 

De certa forma, as ideias abstraídas são a mesma coisa que os universais, e 

elas passam a existir independente de seus objetos reais. Assim sendo, podemos 

afirmar que o processo de formar ideias universais é o mesmo que leva a formação 

de ideias abstraídas. Deste modo, as ideias universais são formadas quando o 

intelecto abstrai as essências de seres materiais particulares, ou, conforme as 

palavras de Guillermo Fraile, “significa dizer que o intelecto agente despoja a 

faculdade imaginativa de toda sua materialidade e particularidade, elevando-o à 

ordem espiritual e inteligível e tornando-o apto para imprimir no intelecto possível” 

(1960, vol. II, p. 1029)35.  

A título de exemplo, a ideia de “humanidade” é abstraída de homens 

particulares, que, por sua vez, passa a ser denominada como uma ideia universal 

relativa a todos os homens. 

 

4.2     AS FUNÇÕES DO INTELECTO AGENTE 

 

A teoria da abstração de São Tomás de Aquino foi influenciada por Aristóteles. 

Segundo ele, o objeto cognoscível é proporcionado à potência intelectiva (cf. 

AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II, q. 85 a.1). O intelecto compreende abstraindo 

dos fantasmas e, assim, obtendo algum conhecimento de coisas materiais. Porém, 

implica dizer que, nosso conhecimento das coisas, entretanto, não é o mesmo que o 

conhecimento de nossos “fantasmas”. Pelo contrário, os “fantasmas” são os meios 

                                                           
35“Quiere decir que el entendimento agente despoja al fantasma imaginativo de su materialidad y 

particularidad, elevàndolo al orden epiritual e inteligible y haciéndolo apto para informar ao 
entendimiento posible” (FRAILE, 1960, vol. II, p. 1029 – Tradução nossa). 



54 
 

pelos quais chegamos a conhecer as coisas. Pois, conforme observa Pierre 

Rousselot, “o homem, nem mesmo consegue pensar sem utilizar-se dos fantasmas” 

(1999, p. 80).  

Segundo São Tomás, o intelecto é incapaz de conhecer diretamente as coisas 

individuais porque as recebe por meio de “fantasmas”. Por outro lado, o intelecto 

percebe os universais diretamente por meio da abstração (cf. FRAILE, 1960, vol. II. 

p.1018). Assim, o intelecto é potencialmente capaz de compreender o conceito de 

infinito, na medida em que pode formar a ideia de sucessão infinita, mas na verdade 

é incapaz de compreender o infinito. Coisas contingentes são conhecidas através da 

experiência sensorial e indiretamente pelo intelecto, mas os princípios necessários 

que governam essas coisas contingentes são conhecidos apenas pelo intelecto.  

Embora só Deus possa saber como o futuro será em si mesmo, podemos, no entanto, 

ter algum conhecimento do futuro na medida em que temos conhecimento de causas 

e efeitos. 

Dando prosseguimento em nosso intento, nos é forçoso explicitar no processo 

do conhecimento outro elemento, a saber, a iluminação. Vejamos a definição 

aristotélico/tomista basilar de iluminação expressa por Guillermo Fraile:  

Aristóteles compara a atividade do intelecto agente semelhante à luz. 
Da mesma forma em que esta transforma as cores em ato presente 
no objeto que antes se encontravam em potência, assim também o 
intelecto faz com que apareça nos fantasmas da imaginação as 
essências inteligíveis que estavam neles em potência (1960, vol. II. 

p.1028)36.  

Guillermo Fraile baseia sua definição aristotélico/tomista de iluminação na 

seguinte passagem de São Tomás: “Deve-se, pois, dizer que ela [a alma] tem em sí 

mesma uma potência derivada do intelecto superior, por meio da qual pode iluminar 

as representações imaginárias” (AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II, q. 79 a.3). 

Ora, esse fragmento é o mais aproximado, segundo nossa pesquisa, da indicação 

desta iluminação. É-nos preciso admitir que São Tomás indica outro elemento cujo 

denominação é “intelecto superior”. Este apresenta-se como uma realidade divina. 

Contudo, apropriando-se de analogias, conforme elucidou Guillermo Fraile na citação 

anterior, o Aquinate dá indícios sobre a existência de tal iluminação, sem 

                                                           
36“Aristóteles compara el acto del entendimiento agente com la luz. Así como ésta pone en acto en el 

objeto los colores que antes estaban en potência, así tambén el entendimiento hace aparecer en los 
fantasmas de la imaginación las esencias inteligibles que estaban en ellos en potência” (FRAILE, 
1960, vol. II. p.1028 – Tradução nossa). 



55 
 

precisamente afirmar qual sua natureza: se natural ou sobrenatural. Mas, 

provavelmente, a iluminação em São Tomás não deve ser compreendida como 

concebiam os agostinianos, senão como uma participação divina em nós, conforme 

defende Joseph-Ignacio Saranyana: 

O princípio imediato do conhecimento humano é, de acordo com São 
Tomás, a faculdade da alma que chamamos inteligência, e não 
iluminação divina – como diziam os agostinianos -, nem tampouco 
uma espécie de inteligência superior e impessoal como um intelecto 
possível universal e único para todos os homens – como teriam 
afirmado os averroístas -. Se se quer maior precisão, será preciso 
dizer, com o Doutor Angélico, que o intelecto é uma participação da 
luz divina em nós, no sentido de que a nossa inteligência participa da 
capacidade de conhecer que Deus tem por essência [...]. De qualquer 
modo, segundo o Doutor Angélico era evidente que a iluminação 
divina era sempre possível e nunca contraditória com a atividade do 
nosso intelecto (2015, p. 318). 

Por repetidas vezes já mencionado que o verdadeiro processo da abstração 

consiste na geração de “espécies inteligíveis”, mas a “iluminação do fantasma” - 

conforme Guillermo Fraile -, o ato de torná-lo realmente inteligível, precede a 

abstração e a torna possível (cf. 1960, vol. II, p. 1028). Assim como no composto 

humano a vida sensível em geral é enobrecida pela sua união com o suprassensível, 

também as representações sensíveis, os “fantasmas”, recebem de sua união com a 

faculdade do conhecimento intelectivo uma aptidão ou uma disposição para que as 

espécies inteligíveis possam ser abstraídas.  E para uma melhor compreensão de tal 

processo, na época de São Tomás não havia melhor comparação do que a da luz 

material. Isso pode ser evidenciado na explicação de São Tomás sobre como a 

comparação deve ser aplicada: 

Deve-se dizer que há duas opiniões sobre a ação da luz. Para uns, a 
luz é exigida para a visão a fim de tornar as cores visíveis em ato. 
Nesse sentido e pela mesma razão pela qual se requer a luz para ver, 
requer-se, de maneira semelhante, o intelecto agente para conhecer. 
– Para outros, é preciso a luz para a visão, não a fim de tornar visíveis 
as cores, mas tonar o meio iluminado em ato. É a opinião de Averróis. 
Nesse sentido, a semelhança com que Aristóteles compara o intelecto 
agente com a luz deve compreender-se assim: como a luz é 
necessária para ver, assim também o intelecto é necessário para 
conhecer, mas não pela mesma razão (AQUINO, Tomás de, Suma 
teológica,  II, q. 79 a.3). 

Conforme a supra citação, havia duas teorias sobre a natureza da luz em voga 

no século treze: uma teoria considerava a luz necessária para a visão, na medida em 

que tornava a cor realmente visível, era a luz que dava visibilidade às cores. Mas essa 



56 
 

opinião não era de Aristóteles. Ele postulava que, embora a luz fosse necessária para 

a visão, sua função não era dar visibilidade às cores, mas tornar o meio pelo qual a 

cor passava "em ato" luminoso - e, portanto, capaz de transferir a cor do objeto para 

os órgãos dos sentidos. São Tomás, apropriou-se desta teoria para dar sentido a sua 

analogia, segundo assegura Guillermo Fraile (cf. 1960, vol. II, p.1029.) E assim, como 

figuras e cores são sempre encontradas em corpos, mas só podem ser vistas como 

raios de luz que refletem sobre os corpos, então o objeto da representação intelectual, 

ou seja, a quididade (essência), está realmente no objeto; mas, para que essa 

essência seja percebida pela alma, ela deve ser separada das condições materiais 

que a acompanham no indivíduo. Assim, essa separação ocorre quando a operação 

da alma que é imaterial "volta-se" para a representação sensível; é através da união 

com a luz espiritual que a essência "oculta", sobre determinadas condições sensíveis, 

se revela à inteligência. E como esse ato do intelecto agente transcende qualquer 

operação familiar à nossa experiência, São Tomás, (por falta de uma melhor 

ilustração, segundo minha interpretação), compara o processo a uma "iluminação" dos 

fantasmas. Mas seja qual for a natureza dessa operação, ela produz um resultado 

bastante elucidativo para o intelecto quanto a luz incidente na cor faz ao olho. 

Para exemplificarmos e tornar o fenômeno ainda mais claro, tomemos a 

ilustração dos Raios-X. Pois, quando os raios catódicos entram na matéria, esta não 

apenas floresce, mas também emite um tipo inteiramente novo de radiação. Esses 

raios também têm a propriedade surpreendente com meios penetrantes que são 

opacos à luz comum. Aqui reside uma semelhança entre o funcionamento dos raios 

X materiais e o intelecto agente, que é imaterial, pois, assim como o primeiro separa, 

por assim dizer, ossos de carne na mão (sem produzir qualquer mudança na mão) 

assim também o último separa o universal do particular existente no ‘fantasma’ (e, por 

sua vez, deixa o ‘fantasma’ inalterado). 

Contudo, nesta comparação da ação da luz física com à da "luz intelectual”, há 

algumas diferenças muito importantes que precisam ser elucidadas. Assim, na teoria 

física, as cores são visíveis "em ato", independentemente da ação da luz; o intelecto 

agente, por sua vez, porém, torna os “fantasmas” que antes estavam inteligíveis 

apenas em potência, em inteligíveis em ato. Além disso, o “fantasma” não determina 

o intelecto possível da mesma maneira que a cor determina a visão; nem a luz do 

intelecto agente age diretamente sobre o intelecto possível, pois a luz física atua no 

órgão do sentido. Assim, o “fantasma” é influenciado pela luz do intelecto agente, e 



57 
 

então, a luz intelectual não está de modo algum focalizada no intelecto possível, mas 

inteiramente no fantasma. Seguindo essa analogia da luz, diz Manuel de Barros: “A 

inteligência humana compõe-se, portanto de duas faculdades, que estão entre si como 

o foco de luz que ilumina o objeto e os olhos da pessoa que o vê” (1945. p. 260). O 

resultado é que o intelecto possível recebe, não a iluminação, mas as espécies 

inteligíveis iluminadas pelo intelecto agente. 

Este ponto deve ser enfatizado, a saber, que nesta iluminação, assim como no 

caso do efeito dos Raios-X em sua matéria, não causa nenhuma alteração no 

“fantasma”. Não há modificação efetuada no “fantasma” pela potência de iluminação 

do "intelecto agente" de acordo com São Tomás. O “fantasma” originado deve 

permanecer na imaginação, e essa permanência também deve se aplicar à sua 

composição. Tudo o que o intelecto agente faz é torná-lo inteligível e, ao fazê-lo, afeta 

a imagem, não mais do que qualquer objeto é afetado por lançar uma luz sobre ela. 

De acordo com a investigação empreendida nesta pesquisa, não há nada nos textos 

de São Tomás que indique qualquer tipo de modificação além daquele em que o 

intelecto possível participa. Ora, o ato do intelecto agente é separar o universal do 

particular sem afetar o particular; assim como podemos considerar a cor, ou separar 

de uma maçã sem afetar essa maçã, ou como diz São Tomás: “A forma no fantasma 

não é transferida fisicamente da imaginação para o intelecto possível” (AQUINO, 

Tomás de, Suma teológica,  II, q. 85 a.3). Como as figuras e cores de um corpo apenas 

se tornam visíveis aos olhos quando a luz incide sobre o objeto, e como a luz é o meio 

pelo qual essas características do objeto impressionam nossa visão, também as 

representações sensíveis não são transferidas da fantasia para o possível intelecto. 

Assim, não são essas representações, mas a operação da alma chamada de "intelecto 

agente" que será visto como produzindo as espécies inteligíveis no intelecto possível 

(cf. AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II, q. 85 a.1).  

Tudo isso, no entanto, não é tão óbvio como se afirma aqui. Pois, como foi dito 

acima, São Tomás não mostrou muito explicitamente a relação do fantasma e intelecto 

e, portanto, não demonstrou tudo o que estava envolvido ao dizer que os fantasmas 

são "iluminados".  Vejamos a citação: 

Ora, a alma humana é intelectiva. O sinal disso está em que não é 
intelectiva inteiramente, mas apenas por uma parte de si mesma. Além 
disso, não chega ao conhecimento da verdade a não ser por motivos 
discursivos, raciocinando. Enfim, tem uma inteligência imperfeita, pois 
não conhece tudo, e mesmo naquilo que conhece, procede da 



58 
 

potência ao ato. Deve, portanto, haver um intelecto superior que ajude 
a alma conhecer [...] deve-se, pois, dizer que ela [a alma] tem em si 
uma potência derivada do intelecto superior, por meio do qual pode 
iluminar as representações imaginarias (AQUINO, Tomás de, Suma 
teológica,  II, q. 79 a.4). 

Aparentemente, a única tentativa que São Tomás fez para indicar o que 

significava "iluminação", foi indicar que esta iluminação é formal (da própria forma). É 

necessário que alguma força ou luz espiritual seja derivada do intelecto agente para 

que os “fantasmas” sejam iluminados de uma maneira formal e isso ocorre, 

precisamente, por uma relação entre a própria alma e esse intelecto superior37. 

Guillermo Fraile acrescenta que “o fantasma em si mesmo permanece inalterado e, 

continua a ser concreto e sensível. Porém, a ação iluminadora do intelecto agente faz 

com que apareça nele a essência universal, que é o objeto próprio do conhecimento 

intelectivo” (1960, vol. II, p. 1029)38. 

Contrariamente, essa visão não é a mesma que a do intérprete de São Tomás, 

o cardeal Caetano. Este, por exemplo, afirma que o intelecto agente opera nos 

“fantasmas”, não através de uma iluminação "formal", mas por meio de uma 

iluminação objetiva (cf. CAJETAN, 1964, p. 23-49), que ele considerava o suficiente 

para demostrar que o “fantasma”, de alguma forma, contribuiria na produção das 

espécies inteligíveis (cf. FRAILE,1960, vol. II, p. 1030). Uma iluminação objetiva é 

aquela na qual um objeto se torna aparente através do auxílio de alguma luz exterior... 

“e nisto, considera-se a luz como inerente, não no objeto iluminado, mas por meio da 

visibilidade" (FRAILE,1960, vol. II, p.1031). 

Ora, dois princípios foram elucidados e que devemos expor aqui para análise, 

a saber, primeiro, não pode haver modificação (alteração) no “fantasma” de acordo 

com São Tomás. Segundo, que o fantasma (por apresentar condições materiais) não 

pode, enquanto tal, afetar o intelecto possível. Portanto, de acordo com esses 

princípios, faz-se necessário, alguns exames. 

A iluminação formal proposta por São Tomás de Aquino parece não atender a 

estes princípios. Ora, um “fantasma” é uma imagem, e, desta maneira, imagem de um 

objeto particular, que precisamente é algo material/corporal, e, apesar de ser fonte 

                                                           
37Aqui, entende-se Intelecto Superior por Deus do cristianismo, e não a concepção de intelecto agente 

como propunham os averroistas. 
38“El fantasma en sí mismo permanece inalterado, y sigue siendo concreto y sensible. Pero la acción 

“iluminadora” del entendimento agente hace aparecer en él la esencia universal, que es el objeto 
próprio del conocimiento intelectivo” (FRAILE,1960, vol. II, p. 1029 – Tradução nossa). 



59 
 

parcial de inteligibilidade, esse fantasma, precisamente, não é nada além de ser 

inteligível em potência. Portanto, se admitirmos que o intelecto agente ilumine 

formalmente esse fantasma, será preciso considerar que essa iluminação é inerente 

ou apresentará aptidão aos fantasmas para torná-los inteligíveis. Se assim o for, o 

“fantasma” será destituído de sua natureza potencial em relação aos inteligíveis, 

permitindo assim, a atualidade (tornar ato) das espécies ainda no próprio “fantasma”, 

o que é oposto ao princípio sustentando de que o “fantasma” não se altera em nada. 

A solução apresentada pelo Cardeal Caetano também não pode ser 

sustentada. Pois, diferentemente do exemplo anterior acerca da iluminação formal dos 

“fantasmas”, Caetano, também defende não haver nenhuma alteração no “fantasma”, 

senão apenas uma intervenção exterior da luz externa. Aparentemente não há 

mudança, contudo, se analisarmos de modo minucioso, há mudança sim. Ora, para 

que essa intervenção externa seja possível, a saber, - a iluminação por meio da 

visibilidade – ou serve para tornar o objeto inteligível ainda no “fantasma”, ou não. Se 

não, então, fica evidente que o “fantasma” permanece inteligível em potência, como 

era antes da iluminação externa. Ora, neste caso, a intervenção da luz externa, nada 

fez de diferente. Mesmo assim, se admitirmos alguma ação, que porventura venha a 

ocorrer, então há alteração no “fantasma”, portanto, uma iluminação formal, como 

defendia São Tomás. Sendo essa posição contraria a interpretação de Caetano. Ou 

então, que essa iluminação possa causar algum efeito no intelecto possível é 

inadmissível, já que este último efeito é próprio da espécie inteligível impressa, cuja 

formação é desempenhada pelo intelecto agente na abstração do “fantasma”. Embora 

possa parecer que a explicação proposta por Caetano possa parecer plausível, ela é 

tão insustentável quanto a do próprio São Tomás, uma vez que a potência do intelecto 

agente é, em certo sentido, “espiritual” e que não possa iluminar os “fantasmas”, ou 

seja, numa realidade corpórea, assim, precisamente a iluminação espiritual 

(proveniente da intelecto externo, o qual mencionamos antes) não causou nenhum 

efeito. Apesar de haver alguma ação produzida pela luz espiritual do intelecto que haja 

sobre o “fantasma”, a solução de Caetano, como afirmamos, não dá sustentabilidade. 

Diante destas insustentabilidades apresentadas acima, é bom relembrar 

novamente os dois princípios que São Tomás chama de iluminação. Essas duas 

condições estão ancoradas nas próprias naturezas das coisas; sobre a natureza do 

fantasma e sobre as relações - se houver - possíveis entre o material e o imaterial 

(espiritual). Ora, um “fantasma” é uma imagem material que se torna a culminação do 



60 
 

conhecimento sensível; é a "soma" das primeiras afecções sensíveis que expressam 

a coisa conhecida em sua "forma" mais completa e sensível. 

Mas um “fantasma”, apesar de ser imaterial, tem características ou certas 

condições materializadas, na medida em que é “fantasma” de um objeto particular e 

não universal. Portanto, não sendo puramente material. Assim, qualquer 

inteligibilidade é inteligibilidade puramente potencial. E nisto reside o cerne do 

problema que propomos investigar. Pois o conhecimento do homem, enquanto 

homem, deve ser, pois, o conhecimento consequente da mais elevada potência do 

homem; isto é, o seu conhecimento intelectual. Sabe-se, que, todo conhecimento vem 

de algum modo dos sentidos e, finalmente, do “fantasma”. Mas como isso é possível? 

Ou seja, como pode o “fantasma” com características materiais afetar uma faculdade 

imaterial? 

A partir dessa consideração, então, devemos retomar a ideia de que os dois 

princípios mencionados acima são irreconciliáveis. Pois devemos admitir que o 

material não pode afetar o imaterial; Porém, também devemos admitir que o 

“fantasma”, se é para permanecer assim, não pode sofrer nenhuma modificação que 

possa comprometer, de alguma maneira, sua natureza. 

A busca pela definição exata da iluminação não parece algo fácil, como se 

percebe, uma vez que, pelo menos aparentemente, não está dada uma resposta 

propriamente dita, mas é possível ainda, tentar interpretar, a partir dos fragmentos 

isolados da obra de São Tomás, as condições para tal feito, ou seja, a compreensão 

da iluminação. Pois bem, de certa forma o “fantasma” apresenta certa “passividade” 

frente ao intelecto agente. Significa dizer, com isso, uma “certa” relação do material 

como predisposição ao imaterial. Assim sendo, o “fantasma” é “usado” pelo intelecto 

agente como um instrumento para a produção das espécies inteligíveis. Então, o 

objeto é representado de modo inteligível. 

Cumpre nos perguntar se, de fato, é dessa forma que procede? Isso não está 

associado ao que até agora fora vetado, a saber, a ideia de que um instrumento 

corpóreo esteja produzindo um efeito espiritual (neste caso, inteligível)?  Vejamos uma 

passagem onde ele diz o contrário: 

Deve-se dizer que as representações imaginárias não somente 
recebem a luz do intelecto agente, como também é deles que são 
abstraídas as espécies inteligíveis pela ação desse intelecto. 
Recebem uma luz: com efeito, do mesmo modo que a parte sensível 
adquire uma força maior por causa de sua união com a parte 



61 
 

intelectiva, assim as representações imaginárias, pela ação do 
intelecto agente, se torna mais aptas a que as intenções inteligíveis 
sejam delas abstraídas. E o intelecto agente abstrai as espécies 
inteligíveis das representações imaginárias: na medida em que, pela 
ação do intelecto agente, somos capazes de considerar as naturezas 
específicas sem as condições individuais, e são as semelhanças 
dessas naturezas que informam o intelecto possível (AQUINO, Tomás 
de, Suma teológica, II, q. 85 a.1). 

Neste aspecto, São Tomás assegura que a potência do intelecto agente se 

encontra em relação aos “fantasmas”, mas a abstração é em relação à espécie. No 

entanto, como não há inteligibilidade em ato sem a abstração, seria um tanto absurdo 

dizer que os “fantasmas” se tornam inteligíveis em si mesmo. A iluminação, portanto, 

não se trata de alguma perfeição imaterial, que, de alguma forma é posta no 

“fantasma”. Ela consiste apenas em habilitar esse “fantasma” para que a abstração 

das espécies inteligíveis seja possível. Isso significa que, sob nosso posicionamento 

interpretativo, que essa habilitação no “fantasma”, causada pela iluminação não é algo 

precisamente radical nos “fantasmas”, ou seja, não é algo que afete a sua natureza, 

mas consiste em apenas habilitá-lo, pela potência do intelecto agente e, portanto, 

trata-se de algum movimento pelo qual os “fantasmas” são subordinados pelo intelecto 

agente. 

Assim, São Tomás explica a iluminação. Pode-se questionar se isso é uma 

explicação; mas parece que isso é tudo o que São Tomás tem a dizer sobre o assunto. 

É certo que ainda resta muito a ser dito; pois uma "elevação" do “fantasma” a uma 

posição em que possa ser usada como um "instrumento para a produção de espécies" 

ainda deixa o que Guillermo Fraile considera como "mistério" (1960, vol. II, p.1028.). 

No entanto, o que poderia haver senão mistério quando há qualquer questão de 

qualquer tipo de relação entre as ordens materiais e espirituais?  

No entanto, isso talvez possa ser melhor compreendido quando se percebe que 

a iluminação não é o único trabalho do intelecto agente, nem a iluminação é o único 

elemento na redução da inteligibilidade em potência à inteligibilidade em ato. Por ter 

completado seu trabalho de "iluminar", o fantasma - usando novamente aqui termos 

estáticos e substanciais para o que é de fato um processo - o intelecto agente procede 

para realizar sua segunda função principal na aquisição do conhecimento - a 

abstração da espécie inteligível. Assim, seria justo, pois esclarecer em que consiste 

os modos de abstração. Vejamos como São Tomás expõe: 



62 
 

Pois, deve-se dizer que há dois modos de abstração. O primeiro, por 
composição e divisão: quando conhecemos que uma coisa não está 
em outra, ou que está separada dela. O segundo, por uma 
consideração simples e absoluta: quando conhecemos um objeto, 
nada considerando de um outro. Se o intelecto abstrai, segundo o 
primeiro modo, separando coisas que na realidade não são 
separadas, isso implica um erro. Mas se procede segundo o segundo 
modo, isto não é falso, como veremos claramente nas coisas 
sensíveis. Se, com efeito, conhecêssemos ou disséssemos que a cor 
não se encontra no corpo colorido, ou que dele está separada, nossa 
opinião ou nosso dizer seriam falsos. Mas se considerarmos a cor e 
suas propriedades, sem dar atenção ao fruto colorido, tanto o que 
assim conhecemos como o que dizemos serão isentos de falsidade. O 
fruto não pertence à razão da cor; por isso, nada impede que se 
conheça a cor, sem que se conheça de alguma forma o fruto. – Do 
mesmo modo, o que pertence à razão da espécie de uma coisa 
material qualquer, por exemplo, uma pedra, um homem, um cavalo, 
pode ser considerado sem os princípios individuais, que não 
pertencem à razão da espécie. Isso é abstrair o universal do particular, 
ou a espécie inteligível das representações imaginárias, isto é, 
considerar a natureza da espécie, sem considerar os princípios 
individuais, significados pelas representações imaginárias (AQUINO, 
Tomás de, Suma teológica,  II, q. 85 a.1).   

Conforme fora visto, para São Tomás, a abstração pode ocorrer de duas 

maneiras: primeiro, por meio de composição e divisão, e, em segundo lugar, por meio 

de uma consideração simples e absoluta. Portanto, para o intelecto abstrair um do 

outro, coisas que não são realmente abstraídas umas das outras implicariam falsidade 

no primeiro desses modos acima; enquanto que, no segundo modo, tal procedimento 

está perfeitamente em ordem e não envolve falsidade. Pois, se fosse dito que a cor 

não está em um objeto colorido, ou que era separado dele, haveria erro no que foi dito 

ou pensado. No entanto, se a cor e suas propriedades forem consideradas sem 

referência ao assunto em que estão, não há nada de errado; para qualquer objeto 

colorido particular não é essencial para a cor, e assim a cor pode ser entendida 

independentemente do objeto. 

Do mesmo modo, as coisas que pertencem às espécies de uma coisa material 

podem ser consideradas sem considerar os princípios individuais que não pertencem 

à noção da espécie. Isso, então, é o que significa abstrair o universal do particular, ou 

as espécies inteligíveis do fantasma. Em outras palavras, isso é considerar a natureza 

das espécies, além das características individuais apresentadas no “fantasma”. 

Este último é, naturalmente, a abstração que é a segunda função do intelecto 

agente. Mas, novamente, o assunto está longe de ser solucionado o quanto parece 

até o presente momento. Curiosamente, no entanto, a razão para grande parte desta 



63 
 

falta de clareza não está na própria doutrina. É bem verdade que o conhecimento está 

longe de ser um processo fácil de ser explicado e o processo de abstração, o próprio 

alicerce do que pode ser chamado de noético39 em São Tomás, também apresenta 

essas dificuldades. O ponto em questão a ser observado aqui é se as espécies de 

determinado objeto podem ser consideradas sem considerar os princípios individuais 

que não pertencem à noção da espécie. Pois, como definido por São Tomás, a 

abstração foi a tomada da essência pelo intelecto; ou seja, foi uma elevação da 

essência para o nível do intelecto. Em nenhum sentido foi concebido como a 

descoberta de um "novo ponto de vista"; pois um "novo ponto de vista ainda teria como 

objeto e acabaria com o fantasma de um objeto individual”. Nunca poderia atingir 

aquela esfera mais alta de atividade na qual a essência é evidenciada40. Portanto, 

para qualquer investigação dessa segunda função do intelecto agente, o significado 

correto da própria palavra deve ser constantemente mantido em mente. 

Na abstração, duas causas devem ser consideradas como produtos finais das 

espécies inteligíveis no "intelecto quanto possível". O intelecto agente é a causa na 

medida em que torna o objeto inteligível em ato. O “fantasma” é a causa na medida 

em que, em virtude desta causa principal, fornece a essência de um determinado 

objeto a ser reconhecido. São Tomás caracteriza a relação dizendo que o “fantasma” 

é a causa instrumental das espécies inteligíveis, conforme fragmento: 

Na recepção na qual o intelecto possível recebe dos fantasmas as 
espécies das coisas, os fantasmas são como um agente instrumental 
ou secundário, e em contrapartida, o intelecto agente como um agente 
principal e primeiro; e, portanto, o efeito da ação permanece no 
intelecto possível de acordo com a condição de ambos agentes  e não 
de acordo com a condição de um somente. E por isso o intelecto 
possível recebe as formas como inteligíveis em ato por virtude do 
intelecto agente, porém como semelhança das coisas determinadas 
pelo conhecimento dos fantasmas, e assim as formas inteligíveis em 
ato não são por si próprios existentes nem na fantasia, nem no 

                                                           

39Cf. Guillermo Fraile, que diz: “Uma afirmação fundamental da noética tomista é a absoluta passividade 
da potencia cognoscitiva  em relação aos seu objeto. A potência cognoscitiva não tem em sí mesma 
nem uma forma própria determinante. Porém este aspecto é vazio – assim o consideremos – é 
precisamente o que a torna apta para poder receber – intencionalmente – toda classe de formas, sem 
nunca acumular ou saturar seu potencial”. Versão em espanhol - Una afirmación fundamental de la 
noética tomista es la absoluta pasividad de la potencia cognoscitiva frente a su objeto. La potencia 
cognoscitiva no tiene em si misma ninguna forma própria determinante. Pero este espécie de vacío – 
llamémoslo así – es precisamente lo que la hace apta para poder recibir – intencionalmente – toda 
classe de formas, sin que nunca acabe de colmarse o saturarse su potencialidade” (1960, vol. II, p. 
1034 -Tradução nossa). 

40Cf. E. F. Talbot, que diz: “novo ponto de vista ainda teria como objeto e destruiria com os fantasmas 
de um objeto individual ”. Versão em ingles: “A new point of view would still have as object and would 
destroy with the phantasmata of an individual object” (1982. p. 181 – Tradução nossa). 



64 
 

intelecto agente, senão apenas no intelecto possível (AQUINO, 
Tomás, De veritate. cuestion 10. La mente. A.6 AD7)41. 

Mas o que é esta espécie inteligível? São Tomás dá uma caracterização 

precisa de sua natureza: 

Deve- se dizer que as cores existem na mesma maneira tanto na 
matéria corporal individual como na potência de ver. Elas podem, por 
isso, imprimir sua semelhança na vista. Mas as representações 
imaginárias, que são semelhanças de coisas individuais e existem em 
órgãos corporais, não têm o mesmo modo de existir que tem o 
intelecto humano, pois, por sua própria ação, imprimir-se no intelecto. 
Mas, pela ação do intelecto agente, voltando-se para as 
representações imaginárias, se produz certa semelhança no intelecto 
possível; essa semelhança é representativa das coisas de que se têm 
representações imaginárias, somente quanto à natureza específica. E 
é nesse sentido que se diz que a espécie inteligível é abstraída das 
representações imaginárias, mas isso não significa que uma forma, 
numericamente a mesma, que antes estava nas representações 
imaginárias se encontre em seguida no intelecto possível, à maneira 
como um corpo, tirado de um lugar, é transportado para outro 
(AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II, q. 85 a.1). 

Não é algo excessivamente misterioso, por mais peculiar que seja a maneira 

pela qual ele "entra" no intelecto. É simplesmente a natureza de um objeto 

considerado em si, sem considerar as condições materiais em que ele existe. O objeto 

é inteligível agora porque, embora não exista - e não possa existir - como imaterial, 

ele é considerado sem as condições de sua matéria, ou seja, é abstratamente 

imaterial. 

É possível ainda, questionar-se, como uma abstração da matéria poderia ser 

considerada possível. Pois a essência de um objeto material é uma essência material 

e, a menos que se queira dizer, por exemplo, no ato do conhecimento, é possível que 

o homem conheça a alma de outro, separada do corpo, sem foçar na realidade 

material, então aparentemente não se pode dizer que a forma é abstraída da matéria. 

Assim, parece que essa função da abstração é verdadeiramente metafórica. Mas isto 

é esquecer um ponto mais importante, isto é, que um objeto material, enquanto 

                                                           
41“En la recepción con la que el intelecto posible recibe de los fantasmas las espécies de las cosas, los 

fantasmas son como un agente instrumental o secundário, y en cambio el intelecto agente como un 
agente principal y primero; y por tanto el efecto de la acción permanece en el intelecto posible según 
la condición de ambos agentes y no según la condición de uno solamente; y por eso el intelecto 
posible recibe las formas como inteligibles en acto por virtude del intelecto agente, pero como 
semejanzas de cosas determinadas por el conocimiento de los fantasmas, y así las formas inteligibles 
en acto no son de suyo  existentes ni en la fantasia ni en el intelecto agente, sino sólo en el intelecto 
posible” (AQUINO, Tomás de, De veritate. cuestion 10. La mente. A.6 AD7 -  Tradução nossa). 



65 
 

material, não pode ser realmente inteligível a uma faculdade imaterial por meio da 

abstração. 

A resposta completa a tal objeção servirá não apenas para responder à objeção 

em si, mas para indicar precisamente o que acontece quando uma "abstração" é feita 

de um fantasma "iluminado" ou "preparado". A resposta é uma citação da Suma 

Teológica e, embora demorada, é indispensável para uma compreensão do 

pensamento de São Tomás sobre o assunto: 

Há duas matérias: uma, comum, e outra, designada ou individual. A 
matéria comum é, por exemplo, a carne e os ossos; a matéria 
individual, essas carnes e esses ossos. O intelecto abstrai, portanto, a 
espécie da coisa natural da matéria sensível individual, mas não da 
matéria sensível comum. Por exemplo, ele abstrai a espécie de 
homem, dessas carnes e desses ossos que não pertencem à razão da 
espécie, mas são partes do indivíduo, como se diz no Livro VII da 
Metafísica; e por isso a espécie pode ser considerada sem essas 
partes. Mas a espécie homem não pode ser abstraída pelo intelecto 
da carne e dos ossos (AQUINO, Tomás de, Suma teológica,  II. q. 85 
a.2). 

O problema, então, é que na sua segunda função o intelecto agente não abstrai 

da matéria, mas das determinações materiais. Com efeito, ao conhecer algum objeto 

através da "abstração" que é responsável por produzir as espécies inteligíveis do 

objeto, a forma não é abstraída como pura e subsistente - isso seria um erro - mas 

como um princípio material, o ato de um objeto material individual determinar que 

aquele objeto é o que é (a matéria é tal e é conhecida enquanto tal somente através 

de sua atualização pela forma). 

Da mesma forma em que São Tomás não leva adiante as explicações sobre a 

iluminação, também, interrompe sua análise sobre a abstração. E como no caso 

anterior, ele para no "mistério"; ou seja, ele para naquele ponto em que deve haver o 

mesmo tipo de interação entre o material e o imaterial. O fantasma foi "preparado" - 

através da iluminação - para que pudesse ser "produzido" da mesma forma a fonte da 

inteligibilidade real. Mas para a inteligibilidade real deve haver mais do que 

preparação; deve haver esse processo chamado abstração, pois é através disso que 

a espécie inteligível é produzida, e o ponto aqui é novamente o "deve", pois somos 

confrontados aqui novamente com uma necessidade metafísica. 

Como o intelecto possível é, enquanto resultado da iluminação e da abstração, 

habilitado a "ver" a essência, encerrada na matéria – pois São Tomás afirma que a 

essência é conhecida no “fantasma” - é tão difícil saber como o “fantasma” foi 



66 
 

originalmente elevado a esse estado. Certamente, pode-se dizer que a "elevação" 

deve ser contínua. No entanto, será preciso afirmar que o “fantasma” não deve ser 

alterado quanto à sua materialidade; e que o “fantasma”, enquanto tal, não pode afetar 

uma faculdade imaterial como o intelecto possível. De modo que só pode ser 

concluído que o “fantasma” é "elevado" (por sua relação com o agente intelecto na 

medida em que age sobre ele) para onde possa servir como o instrumento pelo qual 

sua inteligibilidade é reduzida - pelo intelecto agente - de um estado de potência para 

ao ato. 

Esta é, então, a função da abstração, a saber, a apresentação da essência do 

“fantasma” "iluminado" ao intelecto possível, e a consequente geração das espécies 

inteligíveis. Quanto ao intelecto possível, "ao ser impressa, a forma abstratamente 

imaterial que determina a essência do objeto, é imediatamente impressa pelo objeto; 

e por essa semelhança, ele conhece o que o objeto é” (MAKENZIE, 1934, p. 130)42. 

Com isso, parece que o intelecto agente completou seu trabalho imediato em 

relação à aquisição de conhecimento, a saber, no tocante à ligação entre o “fantasma” 

e o intelecto possível, mais claramente, entre o conhecimento sensível e o intelectual. 

Mas há ainda outras duas funções do agente verificáveis nas obras de São Tomás, 

funções que, embora não tão metafisicamente necessárias como as duas acima, são, 

no entanto, parte integrante da relação do "intelecto como agente" com o intelecto 

possível na para a efetivação da “intelecção em ato”. 

Poderíamos ainda, pensar na possibilidade de uma terceira função do intelecto 

agente, a saber, a possibilidade de fortalecer o suporte ao intelecto possível. Essa 

tentativa de provar essa função não será feita por razões muito óbvias: Primeiro 

porque a literatura, conforme essa pesquisa, não apresentou muitos elementos. 

Segundo, que seria forçosa demais uma exegese, tendo em conta o caráter 

dissertativo (razões metodológicas como o tempo) deste texto. No entanto, nos é 

favorável apresentar indicações a respeito deste fortalecimento do intelecto possível 

estabelecido pelo intelecto agente, conforme a citação a seguir: 

É preciso afirmar que as formas sensíveis ou abstraídas das coisas 
sensíveis não podem operar sobre nosso intelecto, exceto se elas 
estiverem nas condições imateriais por meio da luz do intelecto 
agente; e assim, de alguma forma se tornam homogêneas com o 

                                                           
42“when reproduced, the abstractly immaterial form that determines the essence of the object, is 

immediately reproduced by the object; and by this likeness he knows what the object is" (MAKENZIE, 
1934. p. 130 – Tradução nossa). 



67 
 

intelecto possível com a qual operam (AQUINO, Tomás de, De veritate 
X, artigo 6)43. 

Ora, esse caráter de agenciamento do intelecto possível supõe um elemento 

final para onde ele se destina. O elemento a ser destinado são as espécies inteligíveis, 

assim sendo, o intelecto possível, é fortalecido com o papel de finalizar o 

conhecimento em si. Embora seja preciso admitir que não é um único fragmento que 

ateste essa funcionalidade do intelecto agente, mas toda a obra tomística que versa 

sobre esse problema reforça essa característica, então, para justificar essa assertiva, 

devemos considerar o seguinte fragmento de Philotheus Boehner e Etinne Gilson: 

O ser das coisas individuais é determinado por suas respectivas 
formas. Estas, por sua vez, não passam, em última análise, de 
quantidades diferentes de perfeição. E por isso pode dizer-se, com 
Aristóteles, que as formas se assemelham aos números, nos quais 
variam pela adição ou subtração da unidade. Tendo expressado suas 
perfeições em seres diversos, e, portanto, em formas diferentes de 
perfeição. Donde decorre, outrossim, que os seres apresentam uma 
ordem hierárquica. Como os elementos compostos são mais perfeitos 
que os elementos simples, assim também as plantas são mais 
perfeitas que os mistos (minerais), os animais que as plantas, e 
homens que os outros animais. Nesta sequência, cada espécie 
ultrapassa a precedente em perfeição. Ao querer a diversidade dos 
seres, Deus quis simultaneamente a perfeição do mundo em seu 
conjunto (1985, p. 465).  

Para São Tomás de Aquino, a realidade não é discreta nem descontínua; antes, 

é estreitamente ligado e, de uma maneira maravilhosa, organizado hierarquicamente. 

Em seu ponto de vista, tudo o que foi criado poderia ser classificado em perfeição 

desde os anjos até o mais simples elemento da natureza. Na verdade, reconhecemos 

algumas dessas gradações maiores, como as vegetativas, sensíveis e intelectuais. 

Agora, entre esses graus não se encontra nenhuma disjunção total; São Tomas, 

afirma que o mais elevado e o mais baixo em qualquer uma dessas classes têm 

potências ou operações muito semelhantes às mais baixas e mais elevadas. Assim, 

no exemplo clássico, é o sentido estimativo44, que "julga as intenções" (BARROS, 1945, 

                                                           
43“Hay que decir que las formas sensíbles o abstraídas de las cosas sensibles no pueden obrar sobre 

nuestra mente salvo que se vuelvan inmateriales por médio de la luz del entendimiento agente; y así 
de alguna manera se hacen homogêneas con el intelecto posible em el que obran” (AQUINO, Tomás 
de, De veritate X, artigo 6, p. 42 – Tradução nossa). 

44Para uma melhor apreciação do sentido do vocábulo “estimativa” segue definição de Guillermo Fraile: 
“Nos animais, as reações aos objetos correspondentes às percepções que estão fora dos próprios 
sensíveis são apreciadas. Não apenas reagem ao que é agradável ou desagradável em um sentido 
particular, mas também percebem o que é útil ou prejudicial ao indivíduo em sua totalidade. A ovelha 
não foge do cachorro e foge do lobo, não por causa de sua figura exterior, mas porque nela percebe 
seu caráter de nocividade. Os pássaros coletam palhas, não no quanto satisfazem seus sentidos, 



68 
 

p. 281). Trata-se de uma potência mais elevada dos animais e a potência intelectual 

mais inferior do homem (cf. AQUINO, Tomás de, Suma teológica, II, q. 78 a.4). 

Entretanto, não se trata da disposição hierárquica na realidade como elemento 

crucial para considerar o intelecto agente, mas as consequências dessa disposição 

que fortalece o intelecto. Pois essa ordem significa muito mais que uma semelhança 

de potência nas substâncias intelectuais (cf. BARROS,1945, p. 237); para tais 

substâncias, significa realmente uma espécie de ordem natural conforme citação do 

próprio São Tomás: 

Se há coisas que são superiores as outras, é porque estão elas mais 
próximas e são mais semelhantes ao único ser primeiro, Deus. Em 
Deus, toda a plenitude do conhecimento intelectual está contida numa 
só realidade, a essência divina, pela qual Deus conhece todas as 
coisas. Mas essa plenitude inteligível nos intelectos criados encontra-
se de modo inferior e menos absoluto. Daí ser necessário que as 
coisas conhecidas por Deus em uma só realidade, os intelectos 
inferiores as conheçam mediante muitos conhecimentos, e tanto mais 
por muitos quanto mais inferior o intelecto. Assim, quanto mais 
superior for o anjo, tanto por menos espécies poderá apreender a 
universalidade das coisas inteligíveis (AQUINO, Tomás de, Suma 
teológica, II, q. 55 a.3).  

Este fragmento ainda se torna mais evidente no pensamento do Doutor 

Angélico quando ele expõe o conhecimento dos anjos, em que um anjo inferior sabe 

algo a mais devido ao um anjo superior tornar evidente seu próprio conhecimento 

universal até mesmo para essa espécie inferior. Mas essas mais elevadas criaturas 

intelectuais não apenas "iluminam" umas às outras, mas têm seu efeito sobre a menor 

criatura intelectual, a saber, o homem, conforme elucida o Aquinate: 

Pela ordem da divina providência os inferiores se submetem às ações 
dos superiores, como acima foi dito. Assim como os anjos inferiores 
são iluminados pelos superiores, assim os homens, inferiores aos 
anjos, são por eles iluminados. Contudo, o modo de uma e outra 
iluminação às vezes é semelhante e às vezes diferente. Acima se 
disse que a iluminação que é a manifestação da verdade divina pode 
ser considerada segundo dois aspectos: enquanto o intelecto inferior 
é reforçado pela ação do intelecto superior e enquanto o superior 
propõe ao inferior as espécies inteligíveis que possui, a fim de que ele 

                                                           
mas na medida em que servem para construir sua unidade. Essas intenções correspondem a um 
sentido interior, que São Tomás chama de estimativa - En los animales se aprecian reacciones ante 
los objetos correspondientesa a percepciones que caen fuera de los sensibles propios. No solamente 
reaccionan ante lo que es agradable o desagradable a um sentido particular, sino que perciben lo que 
es útil o nocivo al individuo en su totalidade. La oveja no huye del perro y huye del lobo, no por su 
figura exterior, sino porque em él percibe su caracter de nocividade. Los pájaros recogen pajas, no 
en quanto que agradan a sus sentidos, sino em cuanto que les sirven para construir su unido. Estas 
intentiones rerun corresponden a um sentido interno, que Santo Tomás llama estimativa” (1960, vol. 

II, p. 1009 – Tradução nossa). 



69 
 

possa capta-las. Assim se passa com os anjos, quando um anjo 
superior partilha da verdade universal concebida segundo a 
capacidade de um anjo inferior, como foi dito acima. Todavia, o 
intelecto humano não pode receber uma verdade inteligível pura, 
posto que sua natureza exige que conheça voltando-se para as 
representações imaginárias, como acima foi dito. Por isso os anjos 
comunicam aos homens a verdade inteligível por intermédio das 
imagens sensíveis. Como diz Dionísio: “É impossível que brilhe para 
nós um raio divino a não ser envolto por diversos véus sagrados”. _Por 
outro lado, o intelecto humano, enquanto inferior, é fortalecido pela 
ação do intelecto angélico. Portanto, por essas duas maneiras se 
considera a iluminação pela qual o homem é iluminado pelo anjo 
(AQUINO, Tomás de, Suma teológica, II, q. 111 a.1). 

Assim, uma iluminação de um intelecto a partir de outro pode ser considerado 

como dupla: primeiro, devido a isso um intelecto se fortalece ou fortalece o 

conhecimento; em segundo lugar, devido a isso um intelecto é "conduzido" para o 

conhecimento de alguma coisa. Mas estes dois estão unidos no intelecto, como pode 

ser visto quando algo, através de um meio que a o intelecto concebe, fortalece o 

intelecto de tal modo que agora ele pode entender coisas que antes não podia. 

De acordo com isto, um intelecto é dito ser iluminado por outro na medida em 

que é dado a ele algum meio de conhecimento, pelo qual é fortalecido para a 

compreensão de coisas que ele não poderia previamente saber. Assim, por exemplo, 

um professor, por meio de sua fala (explicação), fornece ao seu aluno certo meio 

através do qual o intelecto do aluno é capaz de compreender coisas que não eram, e 

não podiam ser entendidas por ele anteriormente. E esse "fortalecimento" de uma 

potência e sua perfeição. 

Ora, como tudo entendido é entendido pelo que pode ser chamado de “força 

da luz intelectual”, a própria coisa entendida, como tal, inclui em si a luz intelectual 

como participada, através de cujo poder ela tem em si o fortalecimento do intelecto. 

Assim como, no exemplo acima, é óbvio que o mestre dá algo ao seu aluno através 

do meio de demonstração. Portanto, a terceira função do intelecto agente consiste em 

dar - por meio de seus instrumentos, os primeiros princípios - o intelecto possível, a 

potência de conhecer o que não poderia ter sabido antes. Logo, assim como sem 

abstração não poderia haver "mudança" de um estado sensível para um status 

intelectual para o objeto a ser conhecido, então aqui, não pode haver conhecimento 

ou julgamento do objeto sem que o intelecto tenha dado a potência (através de seus 

instrumentos como foi mostrado). Com essa "potência", o intelecto possível pode 

agora conhecer seus objetos que lhes são próprios. 



70 
 

De tudo que foi exposto neste capítulo, podemos concluir que de acordo com 

os princípios de São Tomás de Aquino, existe uma proporção necessária entre o 

objeto de conhecimento e as condições humanas de conhecimento. Concordando que 

o objeto próprio do intelecto humano é a essência de uma substância material, segue-

se, como uma consequência necessária, que deve haver uma "volta às" coisas 

materiais para a efetivação do nosso conhecimento. Daí surge a necessidade de 

atribuir ao intelecto certa potência ativa e abstrativa pelo qual as essências 

"envolvidas" nesta matéria possam ser conhecidas. E nesse ato de obtenção parece 

haver certas "partes" indispensáveis; estas, sob os nomes dados acima, são as 

funções do intelecto agente e a sua relação com a faculdade imaginativa. 

Assim, para resumir, São Tomás entende o funcionamento adequado do 

intelecto agente como sendo o de abstrair as espécies inteligíveis da matéria, 

produzindo no intelecto possível, em cooperação com um fantasma sensível como 

causa secundária, uma semelhança realmente inteligível da espécie. de ser sensível. 

A luz do intelecto agente nada mais é do que a forma de inteligibilidade sob a qual a 

semelhança inteligível é produzida no intelecto possível, como resultado da 

inteligibilidade real anterior do próprio intelecto agente. 

Contudo, tudo o que foi dito não teria qualquer valor, a menos que seja 

lembrado que o intelecto agente não é um fato observável, nem se configura como 

um objeto empírico.  Mas está baseado, fundamentalmente, no pensamento de São 

Tomás no que concerne a sua doutrina do ato e potência.  Isso não significa que as 

conclusões sejam menos valorizadas. Assim, as funções do intelecto agente, bem 

como ele próprio, é uma realidade fundante no universo metafísico. 

 

  



71 
 

5 CONCLUSÃO 

 

À guisa de conclusão, essa dissertação objetivou investigar o conceito de 

abstração a fim de elucidar a sua relação com o intelecto agente e a faculdade 

imaginativa sob a ótica de São Tomás de Aquino, no tocante a ação do intelecto 

agente de abstrair a forma, ou seja, separá-la das condições materiais e elevá-la as 

condições intelectuais, que é imaterial. Assim sendo, a resposta enquanto elucidação 

do problema proposto recai diretamente sobre as funções do intelecto agente. Segue-

se, então, a necessidade de concluir expondo estas funções e esclarecendo cada uma 

delas:  

Primeiro, a iluminação dos “fantasmas”. Esta exerce a função de tornar as 

espécies sensíveis em inteligíveis por meio da ação do intelecto agente. Essa luz 

possibilidade a aparição das espécies nos “fantasmas”, permitindo que as espécies 

sensíveis, estando na condição de potência, se tornem, as espécies inteligíveis em 

ato. Assim sendo, concluímos que não é o “fantasma” em si que é iluminado, mas o 

seu conteúdo mais intrínseco que é iluminado. Essa iluminação é um elemento a mais 

que permite a captação das espécies por meio da abstração. 

Segundo, a abstração das espécies inteligíveis a partir dos “fantasmas”. Outra 

função do intelecto agente é extrair as espécies inteligíveis e imprimi-las no intelecto 

possível. É preciso admitir que, em certo sentido, isso ocorre graças a sensibilidade 

do corpo que recebe a forma dos objetos externos e os prepara nos fantasmas para 

a recepção do intelecto agente. Sob esse aspecto, é possível definir propriamente a 

abstração uma vez a espécie é a forma representada e não o objeto individual em si 

mesmo.  

A cerca da iluminação dos “fantasmas”, vejamos o argumento de São Tomás: 

 Ademais, no Livro III da alma se diz que as representações 
imaginárias estão para a alma intelectual como as cores estão para a 
vista. Ora, a visão não se obtém por abstração de algumas espécies 
de cores, mas pelo fato de as cores se imprimirem na vista. Logo, 
conhecer não resulta de uma abstração das representações 
imaginárias, mas de uma impressão das representações imaginárias 
no intelecto (AQUINO, Tomás de, Suma teológica, II. q. 85 a.6). 

Assim, o processo abstrativo não consiste em extrair uma entidade espiritual 

dos “fantasmas”, mas de extrair uma impressão das espécies pelo intelecto agente e 

remetê-lo ao intelecto possível. Assim, conclui-se que o intelecto agente em si não 

pode obter conhecimento da espécie, e nem mesmo o objeto individual. Mas apenas 



72 
 

agencia sua impressão no intelecto possível com o auxílio da iluminação, conforme já 

fora exposto. No entanto, ela não é nem física e nem estritamente cognitiva, mas 

reprodutiva. 

Terceiro, é possível concluir que uma das funções propriamente do intelecto 

agente é dar suporte ao intelecto possível, visto que este não pode agir diretamente 

sobre os “fantasmas” e retirar todo o material necessário para a produção do 

conhecimento humano. Assim sendo, o intelecto agente desposa as espécies de 

todas as condições materiais e individuais e capta o universal impresso no intelecto 

possível. Ou seja, é necessário que os inteligíveis sejam provenientes da matéria no 

momento de serem concebidos pelo intelecto para se tornarem universais, e só são 

possivelmente abstraídos por uma substancia intelectual, como a alma humana. 

Assim, o intelecto pode atualizá-las nele próprio já que é uma faculdade que se 

encontra em potência em relação aos inteligíveis. Se os inteligíveis em si não são 

imateriais, eles não se tornariam universais, na visão do Aquinate. Portanto, a 

absoluta imaterialidade da alma se comprova por sua intelectualidade, a saber, a 

faculdade que ela tem de conceber os universais.  

Diante destas exposições conclusivas, é preciso acrescentar em âmbito geral 

que o homem se diferencia dos animais por sua capacidade de intelecção das coisas. 

Contudo, necessariamente precisa do corpo para a obtenção do conhecimento, 

característica essencial de sua natureza hilemórfica. Portanto, por mais que o intelecto 

possível e o intelecto agente seja os que captam a forma e a transformam em 

conhecimento, respectivamente, em geral, se pode afirmar que eles não teriam 

acesso ao objeto do conhecimento, a saber, a forma, sem a experiência sensível, 

como ação primeira neste processo. Em suma, o conhecimento está relacionado tanto 

à natureza do corpo quanto da alma. 

 

 

  



73 
 

REFERÊNCIAS 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de filosofia. Tradução de Alfredo Bosi. São 
Paulo. Martins Fontes, 2007. 

AQUINO, Tomás de. Suma contra os gentios Tradução de Odilão Moura. Porto 
Alegre: EST/SULINA; Caxias do Sul: UCS, 1990. vol. I. 

AQUINO, Tomás de. Suma contra os gentios. Tradução de Odilão Moura. Porto 
Alegre: EST/Edipucrs, 1996. vol. II. 

AQUINO, Tomás de. A unidade do intelecto contra os averroístas. Ed. bilíngue. 
Tradução de Mário Santiago de Carvalho. Lisboa: Edições 70, 1999. 

AQUINO, Tomás de. De veritate. cuestion 10. la mente. A.6 AD7. Cuadernos de 
Anuário Filosófico. Tradução de Ángel Luis Gonzáles. Uiversidad de Navarra. 
2001. 

AQUINO, Tomás de. Suma teológica. São Paulo: Edicões Loyola, 2002. vols. I,II, III 
e IV. 

AQUINO, Tomás de O ente e a essência.  7. ed. Tradução de Carlos Arthur do 
Nascimento. Petrópolis: Vozes, 2005. 

AQUINO, Tomás de. De veritate - Verdade e conhecimento. 2. ed. Seleção, 
tradução e introdução de Luiz Jean Lauand e Mario Bruno Sproviero. São Paulo: 
Martins Fontes, 2011. 

AQUINAS, Thomas. Commentary on Aristotle’s De anima. Book III, 4. Disponível 
em: <https://dhspriory.org/thomas/DeAnima.htm#314>. Acesso em: 01 de julho de 
2018. 

ARISTÓTELES. De anima. Tradução de Edson Bini.São Paulo. Edipro. 2011.  

ARISTÓTELES. Metafísica. Traduçao de Giovanni Reale. Vol I. São Paulo. Edições 
Loyola, 2002. 

AVERROIS CORDVBENSIS. Commentarivm magnvm in Aristotelis De anima libros. Ed. 

F. Stuart Crawford. Cambridge, Massachusetts. 1953.  

BARROS, Manuel Corrêa de. Lições de filosofia tomista. Porto: Livraria 
Figueirinhas. 1945. 

BIANCHI, L.; RANDI, E. Le verità dissonanti: Aristotele alla fine del Medioevo. Bari: 
Laterza & Figli, 1990. 

BOEHNER, Philoteus ; GILSON, Etienne. História da filosofia cristã: desde as 
origens até Nicolau de Cusa. 7. ed. Tradução de Raimundo Vier. Petrópolis: Vozes, 
1985. 

BROADIE, A. introduction. In: KILWARDBY, R. On time and imagination. Trans. A. 
Broadie. Oxford: Oxford University Press, 1993. p. 12-15. 



74 
 

CAJETAN, Tommaso de Vio. Commentary on Being and Essence. Tradução de 
Milwauee. Winconsin: Marquette University Press, 1964. 

COLLINS.T. The thomistic philosophy of the angels. Washington D. C.: Catholic 
University of America Press. 1947. 

DE BONI, Luís A. A entrada de Aristóteles no Ocidente medieval. Porto Alegre, 
Est Edições, Porto Alegre, 2010. 

DE LIBERA, Allan. Introduction. In: D’AQUINO, Thomas. L’unité de l’intellect 
contre les averroistes. Paris: Flammarion, 1994. 

DE LIBERA, Allan. Averroè e l’averroismo. Milano: Jaca Book, 2005 

ELDERS, L. The metaphysics of being of St. Thomas Aquinas in a historical 
perspective. Leiden: E. J. Brill. 1993. 

FRAILE, Guilherme. Historia de la filosofia. Madrid: La Editorial Católica (BAC), 
1960. vol. II. 

GARDEIL, Henri-Dominique. Iniciação à filosofia de são Tomás de Aquino: 
psicologia, metafísica. 2. ed. Tradução de  Cristiane Negreiros Abbud Ayub, Carlos 
Eduardo de Oliveira e Paulo Eduardo Arantes. São Paulo: Paulus, 2013. 

GEOFFROY, M. Storia della filosofia medievale. Torino: Einaudi, 2005. 

GILSON, Etienne. La filosofia nel Medioevo, Sansoni, Milano 2004a. 

GILSON, Etienne. El espíritu de la filosofía medieval. Madrid: Rialp, 2004b. 

GILSON, Etienne. Por que São Tomás Criticou Santo Agostinho/Avicena e o 
Ponto de Partida de Duns Escoto. Traduç]ão de Tiago José Rici Leme. São 
Paulo: Paulus, 2010. 

GILSON, Etienne. A filosofia na Idade Média. Tradução de Eduardo Brandão. São 
Paulo:  Martins Fontes. 2013. 

KENNY, Anthony. Aquinas on mind. London: Routledge, 1993. 

KRETZMANN, Norma ; STUMP, Eleonore. Cambridge Companion to Aquinas. 
Cambridge: Cambridge University Press. 1993. 

LOBATO, A. Opuscoli filosofici. Roma: Città Nuova, 2001.  

LONERGAN, B.  Verbum. London: Darton, Longman and Todd. 1968. 

MARENBON, J. Later medieval philosophy. London. Routledge. 1987. 

MAKENZIE, J. L. Abstraction in St. Thomas. Modern Schoolman. New York, vol. 
XI,, p. 237-259, 1934. 

MARITAIN, J. The degrees of knowledge. Trans. Bernard Wall. London: The 
Centenary Press. 1937. 



75 
 

MORAUX, P. Alexandre d’Aphodise: exegétè de noétique d’Aristote. Paris: Librairie 
E. Droz, 1942. 

NASCIMENTO, Carlos Arthur do. O caminho intermediário: alguns limites do 
conhecimento intelectual humano, segundo Tomás de Aquino. São Paulo: 
Trans/Fom/Ação,  v.19. p. 205-210, 1996. 

OLIVEIRA, Terezinha. Ensino e debate na Universidade parisiense do século 
XIII: Tomás de Aquino e Boaventura de Bagnoregio. Maringá: Eduem, 2012. 

REALE, Geovanni; ANTISERI, Dário. História da filosofia: Patrística e Escolástica. 
11. ed. São Paulo: Paulus, 2012. 

ROUSSELOT, Pierre. A teoria da Inteligência segundo São Tomás. Tradução de 
Paulo Meneses. São Paulo: Edições Loyola, 1999. 

SARANYANA, Joseph-Ignacio. A filosofia medieval: das origens patrísticas à 
escolástica barroca. Tradução de Fernando Salles. São Paulo: Instituto Brasileiro de 
Filosofia e Ciência Raimundo Lúlio (Ramon Llull), 2015. 

SILVA, Marcos Aurélio. Tomás de Aquino e Caetano: ainda a teoria da abstração. Analytica, v. 15, 
n. 1, p. 173-204, 2012. 

STUMP, Eleonore. Intellect- Philosophy of Mind.  In: KRETZMANN, Norma ; STUMP, 
Eleonore (coord). Cambridge Companion to Aquinas. Cambridge: Cambridge University 
Press. 1993. p 128-159. 

TADEU. M. V. A “epístola sobre o intelecto”. De Al-Kind. Kriterion, Belo Horizonte, n. 
131, p. 291-295, 2015. 

TALBOT, E. F.  Knowledge and object. Washington: Catholic University Press, 
1982. 

TORRELL, Jean-Pierre. Iniciação a Santo Tomás de Aquino, sua pessoa e obra. 
São Paulo: Loyola, 1999. 

VAN STEENBERGHEN, Fernand. História da filosofia: período cristão. Tradução 
de J. M. da Cruz Pontes. Lisboa: Gradiva, [1984?]. 

VAN STEENBERGHEN, Fernand. La filosofia nel XIII secolo. Milano: Vita e 
Pensiero, 1972. 

ZINGANO, Marco.  O hilemorfismo aristotélico. Disponível em: 
http://filosofia.fflch.usp.br/node/1070. Acesso em: 01 e julho de 2018. 

 

 

 

 

http://filosofia.fflch.usp.br/node/1070

