UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA

SERGIO FREITAS DE LIMA

A RELACAO ENTRE O INTELECTO AGENTE E A FACULDADE IMAGINATIVA
NA TEORIA DO CONHECIMENTO DE TOMAS DE AQUINO

Recife
2019



SERGIO FREITAS DE LIMA

A RELACAO ENTRE O INTELECTO AGENTE E A FACULDADE IMAGINATIVA
NA TEORIA DO CONHECIMENTO EM TOMAS DE AQUINO

Dissertacdo apresentada como requisito
parcial para obtencdo do titulo de Mestre
em Filosofia pela Universidade Federal de

Pernambuco.

Area de pesquisa: Ontologia e linguagem

Orientador: Prof. Dr. Marcos Roberto Nunes Costa

Recife
2019



Catalogagéo na fonte
Bibliotecaria Maria do Carmo de Paiva, CRB4-1291

L732r

Lima, Sérgio Freitas de.
A relacdo entre o intelecto agente e a faculdade imaginativa na teoria do
conhecimento em Tomas de Aquino / Sérgio Freitas de Lima. — 2019.
75f.:30cm.

Orientador: Prof. Dr. Marcos Roberto Nunes Costa.

Dissertacdo (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH.
Programa de Pds-graduagdo em Filosofia, Recife, 2019.

Inclui referéncias.

1. Filosofia. 2 Abstracdo. 3. Inteligéncia. 4. Imaginacdo. 5. Memoria. 6. Tomas,
de Aquino, Santo, 1225?-1274. |. Costa, Marcos Roberto Nunes (Orientador). 11.
Titulo.

100 CDD (22. ed.) UFPE (BCFCH2019-154)




SERGIO FREITAS DE LIMA

A RELACAO ENTRE O INTELECTO AGENTE E A FACULDADE IMAGINATIVA
NA TEORIA DO CONHECIMENTO EM TOMAS DE AQUINO

Dissertacdo apresentada como requisito
parcial para obtencéo do titulo de Mestre
em Filosofia pela Universidade Federal de
Pernambuco.

Area de pesquisa: Ontologia e Linguiagem.

Aprovada em: 14 / 03/ 2019.

BANCA EXAMINADORA

Prof. Dr. Marcos Roberto Nunes Costa (Orientador)

Universidade Federal de Pernambuco

Prof. Dr. Nalfran Modesto Benvinda (1° Examinador)

Universidade Estadual de Alagoas

Prof. Dr. Gerson Francisco de Arruda Janior (2° Examinador)

Universidade Catdlica de Pernambuco



RESUMO

A presente dissertacdo visa elucidar o conceito de abstracao proposto por sdo
Tomas de Aquino na sua obra magna, a saber, a Suma Teoldgica. Sdo Tomas afirma
gue ndo ha nada no intelecto que nédo tenha passado pelos sentidos, estes, por sua
veze, tém a capacidade de armazenar o conteudo recebido, elevando-se ao intelecto
possivel. Assim sendo, a alma, apds sua unido com o corpo, que constitui 0 homem,
€ semelhante a uma tabula rasa, na qual ndo apresenta conteudos impressos. Os
objetos do conhecimento precisam da acéo dos 6rgdos dos sentidos. O objeto préprio
do conhecimento intelectivo é a forma, ou seja, a natureza existente na matéria.
Contudo, essa forma sé pode ser captada na matéria. Portanto, € necessario que a
matéria, a entidade concreta e singular, seja captada mediante os sentidos, para
poder oferecer ao intelecto seu objeto préprio do conhecimento. Esta atividade inicial
é realizada pelos sentidos, que, em colaboracdo com a imaginacdo e a memodria,
produzem uma imagem sensivel da matéria, que continua sendo uma imagem
concreta e particular. Sobre essa imagem atuara o intelecto agente, dirigindo-se a ela
para abstrair a forma ou o universal, a “espécie inteligivel”’, produzindo no intelecto
possivel a “espécie impressa” que, por sua vez, como reagao produzira a “espécie
expressa”, que é o conceito universal. O processo de abstragdo consiste, pois, em
separar intelectualmente aquilo que é universal, que s6 pode ser conhecido desta
maneira. Além disso, constata-se outro elemento indispensavel, a saber, a iluminacao,
gue por sua vez, constitui, um certo “mistério”, por vezes néo tdo bem claro na obra

do Aquinate.

Palavras-chave: Sdo Toméas de Aquino. Abstracdo. Intelecto Agente. Faculdade

Imaginativa.



ABSTRACT

This dissertation aims to elucidate the concept of abstraction proposed by St.
Thomas Aquinas in his great work, namely, The Summa Theologica. St. Thomas
affirms that there is nothing in the intellect that has not passed through the senses,
which, in its turn, has the capacity to store the received content, rising to the possible
intellect. Therefore, the soul, after its union with the body, which is the man, it is like a
clean slate, in which has no printed content. The objects of knowledge need the action
of the sense organs. The proper object of the intellective knowledge is the form, that
is, the existing nature in matter. However, this form can only be grasped in matter.
Therefore, matter, the concrete and singular entity, must be grasped through the
senses, in order to offer the intellect its own object of knowledge. This initial activity is
realized by the senses, which, in collaboration with imagination and memory, produce
a sensitive image of matter, which remains a concrete and particular image. On this
image will act the agent intellect, addressing it to abstract the form or the universal, the
"intelligible species,” producing in the possible intellect the "printed species” which, in
turn, as a reaction will produce the "expressed species”, that is the universal concept.
The process of abstraction consists, then, in intellectually separating that which is
universal, which can only be known in this way. In addition, there is another
indispensable element, viz., illumination, which in turn constitutes a certain "mystery"

sometimes not so clearly in the work of Aquinas.

Keywords: St. Thomas Aquinas. Abstraction. Agent Intellect. Imaginative Faculty.



SUMARIO

(R [N 1 270 51U 07.Y @ 1RO 7
2  ANTECEDENTES HISTORICOS DO PROBLEMA DO INTELECTO.............. 11
2.1 O DE ANIMA DE ARISTOTELES E OS AVERROISTAS.........ccocveerevernnne. 13
2.2 O POSICIONAMENTO DE SAO TOMAS FRENTE AO AVERROISMO........... 19

2.3 CONSIDERACOES ACERCA DA OBRA

A UNIDADE DO INTELECTO CONTRA OS AVERROISTAS .........cccoveevenan 25
3 O CONHECIMENTO HUMANO, SEGUNDO SAO TOMAS DE AQUINO. ....... 28
3.1 O HOMEM COMO UNIDADE SUBSTANCIAL ......ccoiiiiiiiiiiiiiii e 29
3.2 AS OPERACOES INTELECTIVAS DAALMA .......cooioveeeeeeeeeeeee e 31
3.3 POSSIBILIDADE DO CONHECIMENTO HUMANO ..., 34
3.4 CONHECIMENTO EM HABITO ....ooooiiiiiiiicee e 44

4 O INTELECTO AGENTE E A FACULDADE IMAGINATIVA:

O PROCESSO DE ABSTRACAOQ .....oovieeeeeeeeeeeeeeeeeee e 51
41 O CONCEITO DE ABSTRACGAO.......ciiiiieieeeee et 51
O N | o 11 = o= [ LSO 51
4.2 AS FUNCOES DO INTELECTO AGENTE ....cocuvvveieeeeeeeeeeee e 53
B CONCLUSAO ...ttt 71

REFERENCIAS ..., 73



1 INTRODUCAO

Sdo Tomas de Aquino, seguindo os passos fundamentais de Aristételes,
defende que todo o0 nosso conhecimento comecga com os sentidos. A alma — logo apés
se unir ao corpo, que constitui 0 homem - € uma tabula rasa, na qual ndo apresenta
contetdos impressos (AQUINO, Tomés de, Suma teoldgica, |, .79, a.2). Os objetos
do conhecimento precisam da atividade dos 6rgdos dos sentidos, sobre 0s quais
atuam, produzindo a sensac¢édo, que é um ato do composto humano, isto €, do corpo
e da alma, e ndo apenas da alma, como pensava Platdo, e nem conhece tudo nas
razdes eternas, como Santo Agostinho (cf. NASCIMENTO, 2012). Para que haja
conhecimento € necessario, pois, a acao conjunta de ambos — alma e corpo.

Sdo Tomas seguird a explicacdo oferecida por Aristételes acerca do
conhecimento, como ja fora mencionado. Assim sendo, o objeto préprio do
conhecimento intelectivo € a forma, ou seja, a natureza existente na matéria. Contudo,
essa forma s6 pode ser captada na matéria. Portanto, é necessario que a matéria, a
entidade concreta e singular, seja captada mediante os sentidos, para poder oferecer
ao intelecto seu objeto préoprio do conhecimento. Esta atividade inicial é realizada
pelos sentidos, que, em colaboracdo com a imaginacdo, também chamada de
faculdade imaginativa, responsavel pela producao das imagens advindas dos sentidos
e a memoria, responsavel por armazenar essas imagens, produzem uma imagem
sensivel da matéria, que continua sendo uma imagem concreta e particular. Sobre
essa imagem atuara o intelecto agente, que capta essas imagens, dirigindo-se a ela
para abstrair a forma ou o universal, a “espécie inteligivel”’, produzindo no intelecto
possivel, tltima fase do processo responsavel por validar o conhecimento, a “espécie
impressa” que, por sua vez, como reacao produzira a “espécie expressa’, que é o
conceito universal. O processo de abstracdo! consiste, pois, em separar
intelectualmente aquilo que € universal, que s6 pode ser conhecido desta maneira do
particular. A consequéncia é a necessidade de tomar como ponto de partida a
experiéncia sensivel em todo o intelecto (cf. AQUINO, Tomas de, Suma Teoldgica, |,
g. 84).

! Esse conceito de abstracdo foi amplamente desenvolvido ao longo do pensamento filoséfico,
conforme ABBAGNANO, 2007, p. 04. Entretanto, vale salientar que nesta investigacdo a luz sera
lancada dentro do enfoque aristotélico-tomista.



Assim como Aristételes, Sdo Tomas considera que o objeto do verdadeiro
conhecimento é a forma, aquilo que é universal e ndo o particular — da matéria
concreta — deste modo conhece-se a forma, ndo a matéria que, enquanto matéria
prima, torna-se incognoscivel.

Desta maneira, de modo mais estruturado e resumido, segue 0 processo pelo
qual se da o conhecimento em S&o Tomas: as informagfes sdo captadas pelos
sentidos externos, que toma a qualificagcdo de “espécies sensiveis”, e, depois, ao
serem recebidos pela faculdade imaginativa, toma qualificacdo da imagem, a qual
pode ser chamada de “fantasma” e, somente apds um processo intelectual abstrativo,
€ que o fantasma se torna uma espécie inteligivel, o que é captado pelo intelecto
agente ao seu modo, que abstrai a esséncia e imprime no intelecto possivel, dando
origem ao conhecimento.

Sendo assim, pode-se perceber que — nesse processo do conhecimento - 0s
sentidos recebem as informacdes a seu modo, ou seja, com as caracteristicas
materiais, ao passo que o intelecto recebe as informacdes a seu modo proprio,
conforme é assinalado, pelo préprio Sdo Tomas, “pois o0 recebido esta no recipiente
ao modo do recipiente” (AQUINO, Tomas de, Suma Teoldgica, Il, .84 a.l, resp.).
Conforme Carlos Arthur do Nascimento, Sdo Tomas toma como base o principio da
recepcao para aplicar a distincdo entre o0 modo de ser e conhecer nas coisas, “0
conhecimento se da por assimilacdo do intelecto a coisa” (1996, p.206). Portanto,
cabe com essa pesquisa averiguar mais detidamente qual a relacao entre a faculdade
imaginativa e o intelecto agente, analisando as razbes e as argumentacdes na

perspectiva de Sdo Tomas de Aquino, a seguir:

Por isso, para causar a operacdo intelectual, de acordo com
Aristételes, ndo basta apenas a impressdo dos corpos sensiveis, mas
€ requerido algo mais nobre, visto que, o ‘agente € mais honroso que
0 paciente’, como ele préprio diz. Nao, porém, de tal modo que a
operagéo intelectual seja causada em nos apenas pela impresséo de
algumas coisas superiores, como Platdo sustentou; aquele agente
mais elevado e mais nobre, gue denomina intelecto agente, do qual ja
falamos acima, torna as imagens recebidas dos sentidos inteligiveis,
a maneira de certa abstracdo (AQUINO, Tomas de, Suma
teoldgica, Il, Q.84, art.06).

Ora, esse elo existente entre o intelecto agente - considerado como a
inteligéncia imaterial, e que, conhece sob um aspecto imaterial - e o sensivel,
puramente material, € ponto crucial para a teoria do conhecimento. Assim, a forma

existente na matéria ao ser captada pelo intelecto agente, este, absorve apenas a



forma de maneira imaterial. Mas como conhecer algo material fora do ser humano de
maneira imaterialmente? Para explicar isso, Tomas apresenta o seguinte axioma:
“Quanto mais imaterialmente, porém, algo tem a forma da coisa conhecida, tanto mais
perfeitamente conhece” (AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, Il, g. 84, al). Portanto,
aqui reside o problema desta investigacao: Como € possivel o intelecto agente receber
a forma completamente imaterial da forma sensivel na teoria da abstragdo de Séo
Tomas de Aquino? E como ela (a forma) se da entre o intelecto agente e a faculdade
imaginativa? Essa abstracdo constitui-se o foco elementar desta pesquisa,
considerando, primeiramente, de que muitas teorias foram levantadas a partir da
teoria do conhecimento do Aquinate, entretanto, sem que se tenha levantado maiores
guestionamentos sobre a natureza de tal abstracdo recebida pelo intelecto agente
como possibilidade de conhecimento do objeto.

Visando levar a cabo essa empreitada investigativa, a saber, a relacdo do
intelecto agente com a faculdade imaginativa, essa investigacao se debrucara em dois
momentos fundamentais: O primeiro momento propde-se a delinear uma reflexao
acerca da origem do problema, ou seja, desde a concepcdo aristotélica da alma,
passando pela interpretacdo de seus comentadores no periodo escolastico. O
segundo momento visa uma abordagem minuciosa acerca da abstracéo,
considerando-a como, por seu posicionamento, uma relagcéo entre o intelecto agente
e a faculdade imaginativa da alma.

Portanto, seguindo a proposta metodologica ja exposta no paragrafo anterior,
essa dissertacdo sera estruturalmente composta de trés capitulos, nos quais os dois
primeiros abordam o primeiro momento e o Ultimo comporta 0 segundo momento
deste intento, conforme assinalado a seguir: O primeiro capitulo propde uma reflexao
acerca da recepc¢ao das obras aristotélicas no periodo escolastico. O enfoque deste
capitulo ndo é propor uma abordagem histérica, mas valendo-se da proépria historia,
resgatar os momentos mais decisivos onde o problema do conhecimento ganhou forga
em uma gama interpretacoes do aristotelismo no tocante ao intelecto (Cf. DE BONI,
2010 e GILSON, 2010). Neste contexto, Sdo Tomas entra em cena para refutar as
concepcOes vigentes e apresentar uma nova interpretacéo acerca deste problema que
vem a constituir o foco desta dissertacdo, a saber, a abstracdo. Sem mais, e
considerando o0 presente exposto, torna-se indispensavel essa contextualizacdo
apoiada em bases minimamente histérica para elucidar a querela vigente no século

XII (cf. OLIVEIRA, 2012). O segundo capitulo desta empreitada versa sobre a



10

psicologia de Aristoteles e de Sdo Tomas. Neste capitulo, a proposta nédo é confrontar
esses pensadores, mas apresentar de forma resumida suas concepcdes psicoldgicas
para a fundamentacdo do conhecimento, contudo, a partir do olhar de S&o Tomas,
assim sendo, a exposicao servira de base para a compreenséo da teoria da abstracéo
no pensamento tomasiano. Finalmente, o segundo momento da dissertacdo, onde
sera exposto o capitulo terceiro. Neste capitulo, o problema da abstragéo sera tratado
de maneira meticulosa visando elucidar os momentos mais determinantes dos
argumentos de Sao Tomas acerca deste problema. A questdo acerca conhecimento
esta presente em varias obras de sua producéo?. Contudo, a obra norteadora sera a
Suma Teoldgica (cf. I, g. 44-119), onde a natureza e a possibilidade do conhecimento
sao tratadas, especificamente, da questdo 84 a questdo 89. A sua solucdo para o
problema da abstracdo esta presente no artigo 1° e 2° da questéao 85. Onde a andlise
terd seu foco principal e a concepc¢éo e as argumentacdes de Sdo Tomas vao tomando
forma e sustentacdo. Para encerrar esta investigacao, seguir-se-a minha concluséo a
respeito dos argumentos de sdo Tomas, levando em consideracéo toda a producéo

desta investigacao.

2 0 problema do conhecimento esta presente em Véarias obras de Sdo Tomas, contudo, a obra mestra,
ou seja, aquela em que aborda o problema para justifica-lo € a Suma Teoldgica.



11

2 ANTECEDENTES HISTORICOS DO PROBLEMA DO INTELECTO

O século Xl fora marcado por intensos debates no campo filoséfico (cf.
OLIVEIRA, 2012, p. 22-51), sobretudo a respeito do intelecto, ou nous, e sua relacéo
com o conhecimento. Neste contexto, fator digno de nota é a recep¢éo das obras de
Aristoteles no Ocidente (cf. SARANYANA, 2015, p. 258) apresentadas por meio dos
filbsofos arabes (cf. BOEHNER ; GILSON, 1985, p. 87). E sabido, contudo, neste
periodo, que o pensamento aristotélico fora visto com rejeicdo pela Igreja (cf. DE
BONI, 2010, p.60 e VAN STEENBERGHEN, [19847], p. 89), e que, 0 neoplatonismo
era a fonte principal a partir do qual a filosofia se estruturava. A Patristica, como fonte
de defesa do cristianismo, agora ndo mais sustentava a filosofia, cedendo espaco ao
aristotelismo crescente que se inaugurava, advinda, sobretudo, dos arabes e recebida
com bons olhos por alguns pensadores cristdos (cf. FRAILE,1960, vol. I, p.705-718),
dentre os quais S8o Tomas de Aquino, a quem o presente estudo se voltara como a
finalidade de compreender sua concepcéo acerca do papel do intelecto no processo
de abstracdo do conhecimento. A problematica em questao esta inserida dentro deste
contexto de intensas querelas do século Xlll, a saber, a doutrina de Sdo Tomas acerca
do intelecto, frente aos varios posicionamentos advindos dos arabes.

Varios sao os acontecimentos que marcaram profundamente a estrutura e a
cosmovisdo no Ocidente no século XIll, conforme destacado, contudo, nesta
empreitada ndo € de interesse abordar historicamente o contexto em que a filosofia
se inseriu, mas, a titulo de fundamentacéo, do problema a que se busca refletir, esse
intento se valera desta abordagem. Portanto, elucidar-se-a a recepcao da obra magna
de Aristoteles, para qual essa pesquisa se inclina, a saber, o tratado De Anima (Sobre
a Alma), seguindo da tradicdo de comentadores e suas respectivas interpretacdes no
tocante a sua concepcao de intelecto e seu papel no processo de abstracdo do
conhecimento. Cabe lembrar que nosso foco ndo é propriamente a respeito do
intelecto e das diversas interpretacoes apresentadas aos logo da tradicdo antiga e
medieval. Trata-se, antes de tudo, da compreensdo do Doutor Angélico acerca da
abstracdo do conhecimento, o que se relaciona diretamente com a questdo do
intelecto, visto que este é o responsavel sobre a inteleccdo das formas e, portanto, da
abstracao.

Para entrar nos debates ocorridos no meio universitario de Paris, Tomas de

Aquino escreve o tratado Sobre a Unidade do Intelecto contra os averroistas, escrito



12

entre os anos de 1269 e 1270 (cf. TORRELL, 1999, p. 43). E importante lembrar que
tal obra entra em cena para dialogar/debater em um contexto onde est&o inseridas
trés grandes tradicdes, a saber: o pensamento agostiniano, o aristotelismo arabe e o
aristotelismo cristdo, que comecara a se instalar (cf. BARROS, 1945, p. 24-36). A
questdo, a qual o problema se centrara, € como compreender a capacidade que o
homem tem de pensar ou abstrair (inteligir) algo, particularmente, o que se
denominava como “intelecto possivel”.

Antes mesmo de que Sdo Tomas entrasse nessa disputa, Santo Alberto
Magno, que fora seu mestre, e Sdo Boaventura, ja haviam entrado em cena a fim de
combater o que consideravam como os “os erros dos averroistas” (DE LIBERA In:
D’AQUINO, 1994, p.11). Para tal, Santo Alberto Magno escreveu duas obras em
combate aos averroistas, a saber: o De anima e o De Unitate Intellectus. Séao
Boaventura, por sua vez, faz uma pregacao realizada na quaresma de 1267 tecendo
duras criticas aos professores de artes (como eram conhecidos os filésofos da
ocasido) que defendiam um aristotelismo ortodoxo, conhecido como averroistas. 1Sso
evidencia o fato de que, quando Sdo Tomas chega a Paris, o problema sobre a
questado do intelecto ja tinha ganhado enorme notoriedade.

A polémica recaia sobre uma questao que atravessara séculos envoltos por
controvérsias entre os comentadores das obras de Aristoteles, conforme defendem
Geovanni Reale e Dario Antiseri: “Com os Aristotélicos dos primeiros dois séculos, da
era cristd e do inicio do século XIll, tornando-se o género literario através do qual se
devia ler e entender Aristételes” (2012, p. 324). A raiz do problema se encontra na ma
interpretagéo, (considerando a visdo de pensadores cristdos), que os arabes fizeram
sobre o tratado Sobre a Alma, de Aristételes, na qual, especificamente no livro terceiro,
na seguinte passagem:

Assim, ha um intelecto potencial, enquanto se torna todas as coisas,
e ha um intelecto agente, enquanto as produz a todas, que é como
gue um estado semelhante a luz: com efeito, em certo sentido,
também a luz torna as cores em poténcia cores em ato. E esse
intelecto é separado, impassivel, ndo misturado e intacto por sua
esséncia: efetivamente, o agente é sempre superior ao paciente e o
rincipio € superior a matéria [...]). Separado (da material, ele € somente
0 que precisamente € e somente ele é imortal e eterno [...]
(ARISTOTELES, apud REALE,1990, p. 201).

O Estagirita elabora uma analise sobre as faculdades da alma, centrando nesse

livro uma abordagem sobre o intelecto, considerado como a poténcia da alma



13

responsavel por receber as espécies sensiveis, provenientes dos sentidos e torna-las
conhecimento em ato e responsavel pelas intelecc¢des, juizos e opinides, conforme a
definicdo de Aristételes: “Chamo intelecto aquilo pelo qual a alma intelige e opina”
(ARISTOTELES, Sobre a alma, lll, 429a22). Em sintese, € o responsavel ultimo pela
formacgéo e operagdo do conhecimento no homem, porém dando margem a varias
interpretacdes a respeito do sentido de “intelecto separado”.

S&o Toméas, em seu tratado Sobre o Intelecto, contra os Averroistas, vai expor
a origem do problema em Aristoteles, seguindo a tradicdo de comentadores com suas
respectivas interpretaces a respeito do tema, especialmente quando a questao da
divisdo do intelecto ou intelecto separado. Eis, pois, a necessidade de seguir esta
trilha para finalmente chegar a resposta que Sdo Tomas apresentara diante das

diversas visdes controversas.

2.1 O DE ANIMA DE ARISTOTELES E OS AVERROISTAS
Inicialmente, faz se necessario um resgate da origem do problema no tratado
Sobre a Alma, de Aristételes. Analisemos, pois, a exposicao de Aristoteles a despeito

do intelecto, considerando suas possiveis distingdes:

Deve, entdo, necessariamente, uma vez que tudo é objeto possivel de
pensamento, ser ‘livre de mistura”, como diz Anaxagoras, para
“‘dominar”, quer dizer, para conhecer; de fato, se ele expressar sua
forma peculiar conjuntamente com a forma estrangeira, criara um
obstéculo a esta ultima e a barrara. Conclui-se que ndo pode possuir
nenhuma natureza prépria exceto a de ser poténcia. Por conseguinte,
aquilo na alma que chamamos de pensamento (entendo por
pensamento aquilo que a alma pensa discursivamente e julga) néo €,
enquanto ato, nenhum dos seres antes de pensar. E essa a raz&o
porque ndo se pode tampouco, afirmar razoavelmente que esteja
mesclado ao corpo: se assim fosse, assimilaria e apresentaria alguma
gualidade, digamaos, calor ou frio, ou até possuiria um érgao, como a
faculdade sensorial. De fato, ndo possui nenhuma. Foi acertado dizer-
se que a alma € o lugar das formas, com a ressalva de que isso ndo
se aplicaria a alma inteira, mas somente a parte intelectiva da alma, e
mesmo assim considerando-se as formas ndo em ato, mas apenas em
poténcia (ARISTOTELES, Sobre a alma, 1ll, 429 a 15-30).

O Estagirita, apoiando-se em sua distingao entre ato e poténcia, defende que &
necessario que exista algo responsavel pela passagem das espécies abstraidas - que
se encontra em poténcia - para a concretizacdo do conhecimento em ato, uma vez
que, “sendo ele em poténcia, necessario se faz que exista um intelecto capaz de

atualizar esta poténcia (dai a divisdo entre intelecto possivel e intelecto agente)” (DE



14

BONI, 2010, p.16). Desta forma, é introduzida a distincédo entre intelecto em poténcia

e intelecto em ato:

E, de fato, h4, de um lado, o pensamento que € capaz de converter-
se em todas as coisas, ao passo que, de outro o pensamento é capaz
de produzir todas as coisas [...]. Neste aspecto, o pensamento &
dissociado, sem mistura e impassivel, sendo ato por esséncia. [...]
guando é dissociado ele €, sozinho, precisamente o que €
propriamente, somente isto sendo imortal e eterno (ARISTOTELES,
De Anima, lll, 430 a 10-25).

Ora, essa distincdo ndo esclarece, precisamente, se ela se refere a dois
intelectos ou se existe apenas um que exerca duas atividades. Eis, pois, umas das
passagens controversas em que seguirdo, posteriormente, diversas interpretacdes
sobre a natureza do intelecto. Segundo De Boni, “tais debates seguirdo até o fim da
Idade Média” (2010, p.16), e “tenderdo cada vez mais a transformar em substancias
e a tratad-las como entidades objetivas as duas instancias do pensar’ (GEOFFROY,
2005, p. 754-755)3. Ou seja, o intelecto, NOus, ird se apresentar como uma realidade
imaterial, impassivel, fora do corpo, separada da matéria, o qual, segundo Fernand
Van Stenbergehn, “pertence ao mundo espiritual, ou seja, ao mundo eterno, do
incorruptivel, do divino” (1972, p. 26)*. Contudo, cabe levar os seguintes
guestionamentos: O intelecto esta unido as outras partes da alma? Se assim €, entao,
como se d& essa uniao? Cada homem possui um intelecto? Conforme Fernand Van
Stebeghern “sem trair Aristételes” (1972, p. 26)°, serdo 0s seus posteriores que se
ocupardo de responder a tais questdes. Ja para De Boni, “as perguntas iam muito
além de um mero debate académico; elas atingiam velhas tradicbes e também
convicgdes religiosas” (2010, p. 20).

Dentre os comentadores gregos que se destacaram nos comentarios ao De
Anima de Aristoteles esta Alexandre de Afrodisia, “que se impds como autoridade na
matéria e foi considerado o comentador por exceléncia” (REALE; ANTISERI, 2012,
p.324). Este escreveu duas obras a respeito do intelecto, que, consequentemente, se
afastaria do pensamento aristotélico. A primeira obra dele recebe o nome de De Anima
e a segunda De Intellectus. Contudo, esta segunda obra € alvo de diversas polémicas

por parte de seus comentadores (cf. MORAUX, 1942), inclusive chegando a

3 “tendono sempre piu a trasformarsi in sostanze ea trattarle come entita oggettive per le due istanze di
pensiero” (GEOFFROY, 2005, p. 754-755 — Tradug&o nossa).

4 “appartiene al mondo spirituale, cioé al mondo eterno, lincorruttibile, il divino” (VAN
STEENBERGHEN, 1972, p. 26 - Tradug¢&o nossa).

5 “senza tradire Aristotele” (Ibid. — Traducdo nossa).



15

duvidarem de sua autenticidade. Portanto, optou-se por analisar apenas a primeira,
ou seja, o De Anima. Nesta obra, ele defende a existéncia de trés intelectos: o primeiro
€ o intelecto material, isto €, o intelecto que é a pura poténcia para conhecer todas as
coisas, sejam elas sensiveis ou inteligiveis. O segundo € o intelecto in habitu. Este
intelecto é o responsavel por abstrair as formas da matéria. O terceiro é o intelecto
agente que é responsavel de fazer com que o intelecto material separe a forma da
matéria, e que se torne intelecto in habitu. A diferenca entre Alexandre e Aristoteles
reside no fato de que o primeiro defende a existéncia de um intelecto agente separado
do ser humano, identificando-o como o primeiro motor imével. Ao passo que o
segundo, defende a existéncia de um intelecto agente, bem como o intelecto paciente
presentes na alma, portanto, em todos os seres humanos de maneira individual. Além
disso, Aristételes defende que o intelecto agente é o responsavel pela abstracdo, ao
passo que Alexandre de Afrodisia o trata apenas como coadjuvante no processo da
abstracdo. Assim sendo, o intelecto agente, como uma realidade que € transcendente
do homem, precisa unir-se a ele para sua inteleccdo, conforme Geovanni Reale e

Dario Antiseri:

Para poder operar desse modo, o intelecto produtivo precisa, entrar
em nossa alma e, portanto, estar em nos. Mas, devido a identificagédo
operada por Alexandre entre o intelecto produtivo e a causa primeira,
ou seja, Deus, deve tratar-se de uma presenca que “vem de fora” e
gue nao é parte constitutiva de nossa alma”. O famoso “intelecto que
vem de fora” (nous thurathen) de que falava Aristoteles, torna-se, em
Alexandre, quase que a marca inteligivel do nosso intelecto, que se
forma quando nés pensamos o intelecto produtivo, ou seja, a presenca
de um inteligivel, dando-nos a capacidade de separar as formas
inteligiveis das coisas e reconhece-las como inteligiveis ao se propor
a si mesmo como termo de referéncia (2012, p.326-327).

Assim, o processo de abstracdo, enquanto a capacidade de captacdo do
inteligivel a partir da forma, ganha uma dupla proposta em Aristételes: o intelecto “que
vem de fora”, ou seja, o intelecto agente, precisa fazer com que o intelecto material se
torna intelecto in habitu para exercer a abstracdo. Alexandre de Afrodisia parte do
principio de que o intelecto “que vem de fora” é tanto Intelecto Supremo quanto
Inteligivel Supremo. Deste modo, o Intelecto Supremo € a causa ou possibilidade do
habito de abstracdo do nosso intelecto, na medida em que, como inteligivel por
exceléncia, é causa de inteligibilidade de todas as coisas. Neste aspecto, para
Giovanni Reale e Dario Antiseri, Alexandre de Afrodisia expressa inclinagdo ao

platonismo: “evidentemente, que, explorando as teses aristotélicas, Alexandre as



16

dilata notavelmente em sentido platénico” (2012, p. 326). Por outro lado, enquanto
Inteligivel Supremo, ele é causa do hébito de abstracdo do nosso intelecto (material),
e, Sob esse aspecto, trata-se de uma acéo direta e imediata do intelecto agente sobre
o intelecto material que, segundo Alexandre de Afrodisia, € fundamental. Tal
interpretagdo alcancaria os filosofos arabes que trouxeram ao Ocidente essa
problemaética.

Cronologicamente, Al-Kindi, € o primeiro filosofo da falsafa® que também
escreveu uma obra a respeito do intelecto de Aristoteles, intitulado por De Intellectus,
onde descreve essa distin¢do feita por Aristoteles. Em seu referido tratado, Al-kindi
destaca quatro tipos de intelectos. O primeiro deles é o intelecto que estd sempre em
ato. O segundo esta sempre em poténcia. O terceiro € o intelecto que € responsavel
pela passagem, das formas, da poténcia ao ato. Finalmente o quarto que apresenta
uma diversidade de traducgdes, porém, optou-se pela tradugao de “Intelecto Segundo”.
Na interpretacdo de Joseph-Ignacio Saranyana, Al-Kindi expde o primeiro intelecto
como o “intelecto sempre em ato”, como uma realidade completamente separada (cf.
2015, p. 219), “uma inteligéncia, ou seja, como uma substancia espiritual distinta da
alma e superior a esta ultima” (2013, p. 422), como reforga Etienne Gilson. Na
passagem “quando a alma adquire [a forma], ela esta na alma, mas a alma a adquire
porque [a forma] esta na alma em poténcia. Quando a alma adquire [a forma], ela esta
na alma em ato” (TADEU, 2015, p. 291-295). Assim, é possivel notar elementos do
platonismo nesta interpretacdo, na medida em que a forma das coisas ja é encontrada
na alma. Neste sentido, a abstracdo, enquanto a capacidade de inteleccédo de algo
que esta fora seria comprometida, uma vez que nada se retira, mas apenas se
reconhece. Por fim, o Unico intelecto que esta presente em cada homem de maneira
individual € o intelecto em poténcia (cf. SARANYANA, 2015, p. 220).

Outro pensador de forte expressao no cenario arabe € Alfarabi (morreu em 950
d.c), cuja obra De Intellectu et Intelecto também apresentou novas concepcdes do
intelecto mediante o comentéario ao De Anima de Aristételes. Alfarabi atribui funcbes

ao intelecto como critério para estabelecer suas distingdes, conforme Etienne Gilson:
O intelecto em poténcia se refere ao conhecimento que esse pode

conseguir; O intelecto em ato se refere a este conhecimento que o
adquire; O intelectus adeptus [intelecto adquirido] na medida em que

6 Foi o0 termo arabe que significa filosofia. E o periodo em que floresceu a filosofia arabe classica nos
séculos VIII até por volta do século Xlll. Trata-se, sobretudo, da recepcdo e desenvolvimento das
obras gregas as terras dominadas pelo isla.



17

ja tenha adquirido esse conhecimento; finalmente a inteligéncia
agente, ser espiritual transcendente ao mundo sublunar, que confere
contemporaneamente as matérias suas respectivas formas e aos
intelectos humanos em poténcia o conhecimento dessas formas
(GILSON, 2013, p. 425).

Vé-se em Alfarabi a ideia de uma inteligéncia transcendente, e que, portanto,
para fora do individuo e que exerce, necessariamente, a funcao de transferir para a
matéria suas formas, bem como o conhecimento dessas formas aos intelectos
humanos. Pode-se afirmar, claramente, neste contexto, a tentativa de fundamentar a
religido, conferindo a Causa Primeira poder sobre os homens. Neste sentido, “o
mundo de Alfarabi j4 se apresenta, pois, como bastante ao mundo dos metafisicos
ocidentais do século Xlll. Ele depende de uma causa primeira em sua existéncia [...]
que define os seres que o compde” (GILSON, 2004a, p. 403). Assim, o intelecto
agente ou ativo estd sempre em ato e se distingue do intelecto que se encontra no
individuo, e se constitui neste, gracas ao intelecto agente, que, por sua vez, tem, além
disso, papel de criador que descende da Causa Primeira.

Avicena, por sua vez, cuja doutrina recebera influéncia de Alfarabi, em sua
concepcao a respeito do intelecto, propde um novo modelo, com caracteristicas mais
desenvolvidas. Este autor propde uma emanacdo de inteligéncias, desde a
inteligéncia primeira até uma nona inteligéncia que corresponda a esfera da lua, da
gque emana as almas dos homens. Esta “nona inteligéncia” exerce a fungcéo do
intelecto agente, que, por sua vez, é o doador das formas e conserva seu caracter
divino e separado no que diz respeito aos homens. Além disso, o ponto crucial onde
ele desenvolve a doutrina apresentada por seu predecessor, reside no fato de que
para ele cada alma do individuo tem um intelecto préprio, que tem a finalidade de
receber as formas inteligiveis abstratas: Num primeiro momento, este intelecto “esta
vazio (em poténcia absoluta)”. Num segundo momento, este intelecto esta constituido
de sensacdes e de imagens. Isso implica afirmar que, nesta segunda etapa, ele nédo
esta em poténcia “absoluta”, mas, de certa forma, esta em poténcia, é o intellectus
possibilis [intelecto possivel], em sentido que pode conhecer. Ja no terceiro momento
iSso se volta para o intelecto agente separado para receber as formas inteligiveis
correspondentes as imagens sensiveis, é neste momento que estd em ato, gragas ao
inteligivel que o recebeu. Eis a funcdo do intellectus adeptus [intelecto adepto]. Além
disso, é por meio da repeticdo que se absorve 0 que se considera como

“conhecimento adquirido”, como fungéo do intellectus in habitus [intelecto em habito]



18

(GILSON, 2004a, p. 403-404). Portanto, para Avicena existe um so intelecto agente
para todos os homens, os quais somente possuem individualmente o intelecto
possivel.

Por fim, pretendemos expor a concepcdo de Averrdis acerca do intelecto.
Averrais, diversamente de Avicena, propunha um comentario mais puro de Aristoteles,
livre de elementos Platonicos (cf. DE BONI, 2010, p. 39). Para tal, embora outros ja
tenham apontado a ideia de um intelecto separado, € em Averrdis em que o problema
ganha forca e é, portanto, para ele que o olhar de Sdo Tomas se volta para tecer sua
critica com maior intensidade. Segundo Etienne Gilson, a concepgéo que Averrgis tem
do mundo “é suficiente para demostrar que o intelecto agente € em si mesmo uma
realidade, uma substancia inteligivel separada, ou seja, uma inteligéncia agente, a
mesma para todos os homens” (GILSON, 2004a, p. 419). Do mesmo modo que para
Avicena, este intelecto agente, como o “sol” que produz a visdo para os olhos, produz
0 conhecimento na alma humana. Contudo, indo para além da concepcao de Avicena,
Averrois propdem apenas um intellectus passivus [intelecto passivo], que é “uma
simples disposicéo para receber os inteligiveis, porém, sozinha néo seria suficiente
para recebé-los” (GILSON, 2004a, p. 403). E ao momento de receber as formas
inteligiveis, o intellectus passivus produz uma combinagcdo com o intelecto agente,
trata-se do intellectus materialis [intelecto material]. Para melhor esclarecimento, sera
exemplificado com a seguinte analogia: da mesma forma que a luz ndo pertence ao
corpo iluminado, assim também o intelecto agente esta separado do homem. Portanto,
‘o contato do intelecto agente com o intelecto passivo do individuo determina a
receptividade no tocante ao inteligivel, isto é, o préprio intelecto agente que se
particulariza em uma alma como a luz em um corpo” (GILSON, 2004a, p. 420). Neste
sentido, conforme argumento de Fernand Van Steenberghen, Averrois anula a
personalidade e a singularidade do individuo humano (cf. 1972, p. 27), visto que
fundamenta sua visdo acerca da doutrina de Aristoteles, em um sentido

monopsiquista:

O homem € um animal superior, que nasce € morre como 0S outros
animais, porém seu cérebro é capaz de servir de instrumento para o
Intelecto agente e para o Intelecto Material da espécie humana.
Porque a atividade intelectual que se exercita e se diversifica nos
individuos humanos tem por principios duas substancias separadas
ou imateriais, duas formas subsistentes, eternas e impereciveis: O
intelecto Agente, que é a ultima das Inteligéncias celestes e move a
esfera lunar, e o Intelecto material, ou seja, receptivo, que recebe em
si mesmo as formas inteligiveis abstraidas pelo Intelecto agente.



19

Situadas no limite do mundo dos espiritos, estas duas Inteligéncias
tem uma atividade abstrativas, nas quais eles se unem aos individuos,
que fazem do objeto do processo abstrativo do Intelecto agente
separado e que, portanto, especificam a operacdo do Intelecto
receptivo (VAN STEENBERGHEN,1972, p. 33).

Essa concepcao de Averrois apresenta profundas implicacfes, ou seja, como
consequéncia, pode-se afirmar que o homem concreto ndo € aquele que pensa, mas
apenas tem a impressao de pensar, pois a acao € do intelecto receptivo, portanto,
menos ainda, seria 0 responsavel por suas acoes, além disso, a espiritualidade e a
imortalidade pertencem unicamente ao intelecto [universal] de cada espécie e ndo a
alma de cada individuo. Nesta mesma esteira, corroborando com o argumento de
Fernand Van Steenberghen, L. Bianchi e E. Randi (1990, p. 28) confirmam a
concepcao de Averrois acerca dos dois intelectos como substancias separadas,
geradas e incorruptiveis. Além disso, esclarecem que, segundo Averrois, o intelecto
nao se trata de uma disposicdo, que esta pronto para receber as formas mediante
acao direta do intelecto produtivo. Também néo se trata de uma matéria ou substrato
material, nem como uma forma, e nem mesmo como uma substancia composta,
conforme explicagdo do proprio Averréis: “Isso € um quarto elemento ou quarto género
de ser’ (AVERROIS CORDVBENSIS, Commentarivm magnvm in Aristotelis De anima libros,
1953, p. 409)’. Também acrescenta que “o intelecto material € numericamente Unico
em todos os individuos da espécie humana, e ndo é gerada, nem corruptivel [...] é
unico para todos os homens” (AVERROIS In: ARISTOTELIS, Sobre a alma, 11l, comm.
5). Pois bem, a unicidade do intelecto fora bem frisada por Averrois, contudo, a ideia
de um intelecto separado, segundo alguns autores, ndo € do proprio Averrois, mas
dos averroistas do século XlII (cf. DE LIBERA, 2005, p. 86).

2.2 O POSICIONAMENTO DE SAO TOMAS FRENTE AO AVERROISMO

Sao Tomas de Aquino, embora sendo um cristdo e, portanto, religioso, abdica
de dar uma resposta apologética em favor do cristianismo, e dentre outras
abordagens, opera também e profundamente no plano filoséfico e também da
exegese de Aristoteles (cf. VAN STEENBERGHEN,1972, p. 393). Sua obra se
equipara ao nivel correspondente suscitado pelos ditos adeptos do aristotelismo

radical, os seus adversarios Siger de Brabante e adeptos, Professores da Faculdade

7 “Est enim quod iste est quartum genus esse” (AVERROIS CORDVBENSIS, Commentarivm magnvm
in Aristotelis De anima libros, 1953. p. 409 — Traducdo nossa).



20

de Artes. Porém, decide atacar principalmente a doutrina de Averrois e 0s averroistas
parisienses antes de 1270 (cf. VAN STEENBERGHEN,1972, p. 391). O Doutor
Angélico sabia que era necessario sair do seu terreno e ir ao encontro de seus
adversarios, visto que eles estavam profundamente ligados ao ideal filosofico, ou seja,
ao aristotelismo. “Seu comportamento era de um humanista cristdo, preocupado em
salvar todos os valores do aristotelismo” (VAN STEENBERGHEN,1972, p. 494).
Embora Sdo Tomas estivesse inclinado ao plano filosofico, vale ressaltar que,
segundo ele, os valores propostos pela filosofia de Aristoteles ndo se contrapunham
com os do cristianismo. Neste sentido, o texto a ser interpretado € o Livro Il do tratado
Sobre a Alma (De Anima), cujo significado é passivel de discusséo. Diante disso, S&o
Tomas o interpretara, pautado em uma solugao que “fosse mais sensata e favoravel’
(VAN STEENBERGHEN,1972, p. 293) ao cristianismo. Por essa razéo, levando em
conta a concepcao aristotélica acerca do pensamento humano, a psicologia e a moral,
S&o Tomas entra em querela com os ditos “averroistas”. Ele ndo se reserva apenas a
uma interpretagao superficial, mas, tem a pretensao de “penetrar através do texto de
Aristoteles, até o que ele mesmo chama de a intencdo do Filosofo” (VAN
STEENBERGHEN,1972, p. 296).

Seu tratado Sobre a Unidade do Intelecto contra os Averroistas se divide em 5
capitulos, os quais podemos reagrupar em um Proémio de duas partes (I e Il) e uma

conclusao. Logo no Proémio (1-2) o Santo Doutor nos indica o objetivo de seu escrito:

Ha ja algum tempo que se implantou entre muita gente um erro acerca
do intelecto. Originado nos escritos de Averrdis, consiste em defender
gue o intelecto a que Aristételes chama de possivel, e que Averréis
designa impropriamente pelo nome de “material”, € uma substancia
separada do corpo segundo o ser, que de modo nenhum se une ao
corpo como forma. Mais ainda: Averrois defende que o intelecto
possivel é Unico para todos os homens (AQUINO, Tomas de. A
unidade do intelecto contra os averroistas, proémio, 1-12).

Sob este aspecto, é possivel compreender a imponéncia de Sdo Tomas em
explicitar, & guisa de introducdo, o equivoco que se instalou e ganhou fortes
proporcdes no século Xlll. Assim, o Aquinate compreende que sdo dois 0s erros
“averroistas”™ o primeiro (erro A), € o de interpretar o intelecto possivel como
substancia separada do corpo, no ser, com o qual ndo se une enquanto forma; e o
segundo erro (erro B) é o de afirmar que o intelecto possivel € um s6 para todos 0s

homens. Ele fundamentara sua doutrina em resposta a estas duas “mas



21

interpretagdes” sobre o plano filosdéfico, tendo em algumas ocasifes que recorrer a
doutrina da fé crista, conforme ja for a mencionado.

Na primeira parte (l), do paragrafo® de nimero 3 na obra até o nimero 82, ele
se empenha em refutar o primeiro “erro A”. Ha duas sec¢des nesta parte. Na primeira
sec¢ao, ele faz uso de um “certo método histérico” (LOBATO, 2001, p. 98), ja que revisa
a opiniao filosofica sobre o problema do intelecto, por meio de uma andlise dos textos
de Aristoteles e dos peripatéticos gregos e arabes, como Alexandre de Afrodisia,
Temistio, Avicena e Algazel. A anélise acerca dos textos de Aristételes é feita a partir
do paragrafo de numero 3 até 48. Nesta parte, ele realiza uma exaustiva andlise da
obra aristotélica, na qual concluira dizendo que, para o Estagirita, a alma humana é
ato do corpo e que o intelecto possivel é uma parte ou uma poténcia desta®.

A analise dos textos peripatéticos é realizada nos paragrafos de 49 a 59,
empregando “a terminologia e principios de Aristoteles: para ele, a alma se define
como forma do corpo organizado, que tem a vida em poténcia” (GILSON, 2004b,
p.187)1°. Ao final desta parte, conclui com a reprovagdo da tese “averroista”, pelo
grave desvio da doutrina aristotélica, e, portanto, ndo o inclui dentro do grupo dos
peripatéticos!?.

Sao Tomas, apos ter demonstrado que o intelecto € uma poténcia da alma, que
por sua vez, é a forma do corpo??, parte para a segunda etapa de sua obra, onde se
encontram os paragrafos de nimero 60 até 80. Trata-se, nesta etapa, da parte crucial
do seu texto, onde ele aborda o problema da alma intelectiva, explicitando que a teoria
de Aristételes acerca da alma humana enquanto ato primeiro e forma substancial do

corpo “é a Unica razao que explica o fato da atividade intelectiva do individuo [hic homo

8 Na obra, Sobre a Unidade do Intelecto Contra os Averroistas, os paragrafos sdo enumerados, tendo,
portanto, esta obra um total de 120 paragrafos.

9 A esse respeito diz AQUINO, Tomas de. A unidade do intelecto contra os averroistas, paragrafo 48:
“Portanto, assim consideradas com atengéo quase todas as palavras de Aristételes respeitantes ao
intelecto humano, torna-se evidente que a sua doutrina € a de que a alma humana é acto de um corpo
e o intelecto possivel uma das suas partes ou poténcias”.

10*L a terminologia y principios de Aristételes: para él, el alma se define como forma del cuerpo
organizado, que tiene la vida en poténcia” (GILSON, 2004b, p.187 - Traducao Nossa)

1IA esse respeito diz AQUINO, Tomas de. A unidade do intelecto contra os averroistas, paragrafo 59:
Dai que me espante que alguns peripatéticos se gloriem de ter adoptado este erro, a ndo ser que em
vez de quererem saber a verdade juntamente com os outros peripatéticos, prefiram enganar-se com
Averréis, que ndo foi tdo peripatético quanto o perversor da filosofia peripatética”.

12 A esse respeito diz AQUINO, Tomas de. A unidade do intelecto contra os averroistas, paragrafo 60:
“E uma vez [...] convém examinar os principios dos atos a partir dos proprios atos, parece que temos
de examinar em primeiro lugar o intelecto a partir do seu préprio ato que é pensar. Relativamente a
isto ndo podemos ter argumento mais seguro do que o de Aristételes, no qual argumenta da seguinte
maneira: “a alma &, em sentido primordial, aquilo pelo qual vivemos e pensamos, portanto é uma certa
nogéao e forma” de um dado corpo”.



22

singularis intelligit]” (GILSON, 2004b, p. 191)%3. Este é o seu argumento fundamental,
que se baseia “sobre a afirmacédo incontestavel da pessoal, fato ineludivel que nem a
explicacdo de Averrois, nem aquela de certos averroistas dao razdo” (VAN
STEENBERGHEN, 1972, p. 392). Fato que levaria o comentador Allan De Libera a
dizer que chamar alguém de averroista é “declarar que 0 homem néao pensa [homo

non intelligit]” (2005, p. 90)4. Segue as palavras do Aquinate:

E de fato evidente que este homem em concreto pensa, pois nunca
chegariamos a procurar saber o que € intelecto se ndo pensassemos;
nem quando procuramos saber o que o intelecto € de nenhum
principio mais procuramos saber sendo daquele pelo qual pensamos.
Dai que Aristoteles diga: « Chamo intelecto aquilo pelo qual a alma
pensa ». Portanto, Aristételes conclui que se h& um principio primeiro
pelo qual pensamos ele deve ser a forma do corpo (AQUINO, Tomas
de. A unidade do intelecto contra os averroistas, paragrafo 61).

Vale ressaltar que a solucdo apresentada pelo Aquinate se encontra em
sintonia com os principios aristotélicos, ou, como Eteinne Gilson destaca, “nédo esta
em contradigdo com seus principios” (2004b, p.188-189)%°. Mais adiante, citando o
Filosofo estagirita, SAo Tomas ratifica a unidade do homem que € um composto de

matéria e forma;

O homem e cavalo, ou outros universais, ndo sdo apenas formas, mas
um todo composto de matéria e forma tomada universalmente; um
singular, por seu lado, consta da matéria Gltima, tal como Socrates que
existe logo com ela, e a mesma coisa em relacéo aos outros singulares
(AQUINO, Tomas de, A unidade do intelecto contra os averroistas,
paragrafo 75).

E de suma importancia a refutacdo contra aqueles que erram ao afirmar que o
intelecto, enquanto poténcia da alma, ndo pode ser mais perfeito que a esséncia desta
dltima. Ora, tal concepcéo, torna-se improcedente, se a esséncia da alma fosse a
forma material, existindo pelo préprio ser do composto. Donde se segue que esse ndo
€ o0 caso da alma humana, conforme diz o proprio Aquinate: “Ja quanto a alma
humana, uma vez que € por si e que, de uma certa maneira, a matéria comunica com
ela sem a abarcar por completo, pois a dignidade desta forma € maior do que a
capacidade da matéria” (AQUINO, Tomas de. A unidade do intelecto contra os

averroistas, paragrafo 81).

13“Es la Gnica razon que explica el hecho de la actividad intelectiva del individuo [hic homo singularis
intelligit]" (GILSON, 2004b, p. 191 — Traducdo nossa).

14“Dichiara che I'uomo non pensa [homo non intelligit]” (DE LIBERA, 2005, p. 90 — Tradugao nossa).

15“No esta en contradiccion con sus principios” (GILSON, 2004b, p.188-189 — Tradug&o nossa).



23

A segunda parte de seu tratado, especificamente os paragrafos de 83 até 117,
se concentra em refutar o “erro B” em duas sec¢des. A primeira, que corresponde ao
namero 83 a 94, argumenta, ad absurdum, contra os averroistas. O primeiro
argumento trata da singularidade do homem, o que implica a pluralidade numérica do
intelecto e, portanto, da alma para cada homem:

Todavia, se o intelecto se encontrar em nés formalmente, tal como ja
dissemos, segue-se que as almas sao diversas conforme os diversos
corpos. Tal como o0 homem consta de m corpo e de uma alma, assim
também este homem, seja Calias ou Socrates, consta deste corpo e
desta alma. Mas se as almas séo diversas e se o intelecto possivel é
a faculdade da alma pela qual a alma pensa, entdo é preciso que ele
seja diferente em ndmero, pois nem sequer € possivel imaginar que
haja uma faculdade numericamente Unica para coisas diversas
(AQUINO, Tomas de. A unidade do intelecto contra os averroistas,
paragrafo, 84).

Notavelmente, torna-se imprescindivel destacar o argumento que frisa
aspectos éticos em seu tratado dedicado ao intelecto, haja vista que se ndo é o proprio
individuo que tem entendimento das coisas, devido a existéncia de um unico intelecto
para todos os homens, ora, isso tornaria “impossivel toda a vida social, e seria uma
ideia moral e politicamente perigosa” (DE LIBERA, 2005, p.90)¢, ja que, se ndo existe
a liberdade de escolha pessoal, ndo existe também a responsabilidade pessoal. Neste
sentido, a responsabilidade recairia simplesmente sobre este Unico intelecto,

conforme o Doutor Angélico esclarece:

Portanto, se o intelecto de todos é Unico, segue-se necessariamente
gue s6 ha um a pensar e, consequentemente, um sé a querer e um so
a utilizar, pelo arbitrio da sua vontade, todas aquelas coisas em que
os homens se distinguem uns dos outros. Além disso, daqui resultaria
gue, se o intelecto, no qual apenas reside o principado e o dominio na
utilizacdo de tudo o mais, fosse Unico e indiviso em todos 0os homens,
ndo haveria diferenca entre eles no que toca a livre escolha da
vontade, mas seria a mesma em todos (AQUINO, Tomas de. A
unidade do intelecto contra os averroistas, paragrafo, 87).

Na segunda sec¢do, que corresponde ao paragrafo 95 até 117, o Aquinate se
empenha em refutar aqueles que propdem a unicidade, isto €, aqueles que nao
admitem a pluralidade dos intelectos individuais. Esta dificuldade consiste no carater
de universalidade e necessidade que envolve o objeto conhecido. Eis, pois, a

passagem em que Sao Tomas expde um argumento dos averroistas:

“Impossibile tutta la vita sociale e sarebbe un'idea morale e politicamente pericolosa” (DE LIBERA,
2005, p. 90 — Traducéo nossa)



24

Eles, porém, para defenderem o seu erro, ainda avangam outro
argumento. Perguntam, se de fato, se aquilo que é pensado por mim
e por ti é absolutamente 0 mesmo ou se se trata de dois pensamentos
em numero e em espécie. Se for o mesmo pensamento, entdo o
intelecto sera Unico; se forem dois em ndmero e um em espécie,
segue-se que os dois pensamentos conterdo uma terceira coisa
pensada — de facto, o que for em nimero de dois mas um em especial
€ uma s6 coisa pensada visto ser uma quididade!’ pela qual se pensa
— e assim ir-se-ia até ao infinito, o que é impossivel. Assim, é
impossivel que sejam em mim e em ti duas em namero as coisas que
se pensam; logo, aquilo que se pensa serd apenas uma coisa e
apenas um em numero o intelecto de todos nés (AQUINO, Tomas de.
A unidade do intelecto contra os averroistas, paragrafo 102).

Sao Tomés, com o intuito de superar essa dificuldade, estabelece a distin¢ao
entre aquilo que o intelecto conhece e o modo como o conhece. Aquilo que o intelecto
conhece, ou seja, 0 objeto do conhecimento humano séo as coisas em suas proprias
realidades singulares; enquanto que o modo de conhecé-las deve estar adequado a
natureza espiritual do intelecto: O intelecto humano precisa das espécies inteligiveis.
Estas séo singulares, na medida em abstragéo dos principios individuais (cf. AQUINO,
Toméas de. A unidade do intelecto contra os averroistas,paragrafos 102 e 104). Desta
forma, é possivel justificar o0 motivo pela que tém certa entidade no intelecto; e,
enquanto representam as coisas, tem um carater de universalidade (cf. AQUINO,
Tomas de, O ente e a esséncia, 2005, p. 27). E, por isso, o intelecto individual
compreende a natureza universal por qual uma multidao de individuos possam ter o
mesmo conceito de uma coisa, e ao mesmo tempo, admitir a pluralidade de intelectos
individuais. Portanto, o Santo Doutor defende o conhecimento do conceito de
universal, a partir de cada individuo, e que este conhecer o conceito possa dar lugar

a uma ciéncia singular, conforme passagem que justifica a explicacdo de Sdo Tomas:

E, portanto, Gnico o que é pensado em mim de um modo diferente de
ti, a saber, por meio de uma outra espécie inteligivel, e 0 meu pensar
é diferente do teu pensar; o meu intelecto é distinto do teu intelecto
[...]- De onde, quando o meu intelecto se pensa a pensar pensa um
certo acto singular; jA quando pensa no pensar puro e simples, pensa
algo de universal. Nao é a singularidade mas sim a materialidade que
€ incompativel com a inteligibilidade, pelo que, como ha alguns
singulares imateriais (AQUINO, Toméas de, A unidade do intelecto
contra os averroistas, paragrafo, 108).

170 termo “quididade”, segundo ABBAGNANO, 2007, p. 960, significa: “QUIDIDADE (lat. Quidditas: in.
Qukktitv. fr. Quiddité, ai. Quidditcit; it. Qitiddita). Termo introduzido pelas tradugdes latinas feitas no
séc. XlI (do arabe) a partir das obras de Aristételes; corresponde a expressao aristotélica x6 Tirv eivai
(quod quid erat esse). Esse termo significa esséncia necessaria (substancial) ou substancia”.



25

Ora, sabe-se que a abstracdo, segundo a 6tica do Aquinate, fundamenta todo
0 arcabouco de suas ideias para salvaguardar a pluralidade dos intelectos, e assim,
estabelecer as bases que também afirmara o individuo como pessoa Unica, sujeito
pensante e dono de suas ac¢fes. Contudo, o problema da abstracdo sera tratado,
conforme j& mencionado, em outras passagens de suas obras, mais especificamente
na Suma Teoldgica. Eis a questdo pela qual essa pesquisa tem por objetivo, isto €,
esclarecer, o conceito de abstracdo sob a 6tica de Sdo Tomas, conforme exposi¢cao
prévia.

No tocante aos trés ultimos paragrafos refuta alguns argumentos, em certo
sentido, sob 0 &mbito teoldgico. Neste sentido, o Santo Doutor acusa 0s averroistas,
demonstrando “certo repudio”, em seus argumentos, haja vista que eles acusam os
catélicos por ndo aceitarem seus principios do intelecto Unico, por ser oposto a fé
cristd, conforme demonstra a passagem: “Causa ainda maior admiragado ou € mesmo
motivo de indignacdo, o fato de alguém, que se diz cristdo falar de forma téo
irreverente acerca da fé crista, dizendo, por exemplo, que “os Latinos ndo tem isso
como principio”, a saber, que a ha apenas um intelecto “talvez porque contraria a sua
religidao” (AQUINO, Tomas de. A unidade do intelecto contra os averroistas, paragrafo
108). Além disso, acreditam que a pluralidade de intelectos seria uma contradicdo
para Deus. Por fim, conclui que uma logica consequéncia disto € o “erro da dupla
verdade”, na qual eles cometiam ao acreditar que a razdo pudesse concluir uma

afirmacéo e ao mesmo tempo afirmar o oposto da fé.

2.3 CONSIDERACOES ACERCA DA OBRA A UNIDADE DO INTELECTO CONTRA
OS AVERROISTAS

O erro dos “averroistas” fundamenta-se em sua compreensao do ser humano
e da sua atividade intelectiva. De acordo com eles, a inteleccéo ultrapassa os limites
da capacidade e da possibilidade do individuo, em virtude de que ela deve apresentar
um carater de universalidade, necessidade e valor objetivo. Analogamente, a ciéncia
apresenta o mesmo postulado de demonstracdes universais e necessarias que
precisam ser expostas a todos, ou seja, que seu objeto seja comum a todos: “Um
objeto individual, Unico e separado” (LOBATO, 2001, p. 96)*8. Por sua vez, Sdo Tomas

busca a falha e vai até a raiz do problema para supera-lo. Neste sentido, o Doutor

18“Un oggetto singolo, unico e separato” (LOBATO, 2001, p. 96 — Tradugdo nossa).



26

Angélico percebe que para soluciona-lo é preciso fundamentar a unidade do homem,
por essa razéo, se dedica a demonstrar a tese aristotélica do hilemorfismo, onde a
alma nado se constitui apenas como ato do corpo, mas também como sua forma,
ademais, a “alma nao recebe o ser a partir do composto, mas o composto que recebe
o ser da alma” (LOBATO, 2001, p. 96)'°. Além disso, o0 Aquinate recorre a experiéncia
do ato intelectivo em cada homem singular, pelo fato de que cada experiéncia deve
ser admitida por todos, uma vez que cada individuo reflete sobre suas acoes, de
maneira individual. Ora, a incompatibilidade do monopsiquismo averroista com um
pensamento individual € tamanha a ponto de eximir o individuo de suas agoes:
Perante uma atitude para além dos limites da ética, cada individuo é “consciente” de
seus atos. Contudo, resulta impossivel essa operacao frente a teoria monopsiquista
dos averroistas, dai, conforme posicionamento de Allan De libera, “a psicologia
averroista € absolutamente incompativel com a ideia de um pensamento individual”
(2005, p. 90)%°. Corroborando com essa assertiva, para A. Lobato “implica que o
individuo tem os principios de sua acdo e por isso o intelecto pertence ao homem, é
uma faculdade da alma intelectiva” (2001, p. 96-97)2L.

Como conclusédo parcial deste capitulo, podemos dizer que o problema da
abstracao, a ser trata nesta dissertacéo, tendo em vista a concepc¢éo adotada por Sao
Tomas de Aquino, ndo sera unicamente abordada na obra mencionada, ou seja, no
Sobre a Unidade do Intelecto Contra os Averroistas. Ocorre que, a problematica
acerca do intelecto fora tratada com mais atencdo nesta obra e a abstracdo € um
elemento oriundo dos debates que versaram sobre a natureza do intelecto. Assim
sendo, a concepcao de Tomas centrar-se-a na sua concepc¢ao de intelecto, que fora
objeto de disputa entre os ditos averroistas. Ora, para cada concepc¢ao apresentada
sobre o intelecto, de igual maneira, a concepc¢ado de abstracdo, também teria seus
desdobramentos. Contudo, € a posi¢do do Aquinate a que se pretende desenvolver.
Portanto, o tratado Sobre a Unidade do Intelecto serviu de base e contextualizacao ao
problema que sera analisado nos proximos capitulos. O problema da abstracdo foi

abordado no opusculo O Ente e a Esséncia, onde ele aborda o problema, porém de

I'anima non riceve l'essere dal composto, ma il composto che riceve I'essere dall'anima” (DE LIBERA,
2005, p. 96 — Traducdo nossa).

20" a psicologia Averroista &€ assolutamente incompatibile con l'idea di un pensiero individuale” (Ibid., p.
90 — Traduc¢éo nossa).

2Implica che l'individuo ha i principi della sua azione e quindi l'intelletto appartiene all'uomo, & una
facolta dell'anima intellettiva” (LOBATO, 2001, p. 96-97 — Traducdo nossa).



27

passagem; no Comentario de Tomas ao De Trinitade de Boécio, e na sua obra Suma
Teoldgica, especificamente da questdo 84 a questdo 89 (cf. Il, q.84). Esta ultima
apresentara a passagem a qual queremos tratar com esta pesquisa. No proximo
capitulo sera apresentada a nocdo de alma e sua funcéo intelectiva no processo de
abstracdo, segundo Aristoteles, seguido do comentério de S&o Tomas, e por fim, no
terceiro capitulo sera analisada a tese central desta pesquisa, a saber, a exposi¢cédo

das analises do argumento de Tomas frente a sua concepc¢éo de abstracao.



28

3 O CONHECIMENTO HUMANO, SEGUNDO SAO TOMAS DE AQUINO

Neste capitulo, o assunto a ser tratado € referente ao conhecimento humano,
segundo S&o Tomas de Aquino. Assim, pretende-se esbocar as diretrizes gerais que
contemplardo a dimensao da atividade intelectual humana, onde, com frequéncia, S&o
Tomas, apresenta, em certa medida, uma “delimitagdo”? do intelecto, quando
comparado ao Conhecimento divino e o angelical (cf. BARROS, 1945, p. 287).
Portanto, € pretensao deste capitulo analisar a maneira pela qual os seres humanos
conhecem, ou pelo menos a natureza fragmentada deste conhecimento humano e,
ademais, oferecer um esboc¢o dos varios atos intelectivos frente ao conhecimento.
Essa discussao trara subsidios que tera implicacdes sobre o tema a ser tratado como
objeto de estudo desta dissertacdo e definirh o ambito da discussdo mais profunda
que versara sobre o conhecimento que o intelecto tem da realidade material, que esta
fundamentado nas Questdes 84 e 85 da 12 parte da Suma Teoldgica de Sdo Tomas,
a saber, a abstracdo. Esse processo, a partir do qual o intelecto capta dos objetos
sensiveis, as espécies inteligiveis, para a busca do universal, estabelece relacdes
entre realidades diferentes, isto é, de um lado, a imaterialidade do intelecto e, por
outro, a realidade das coisas concretas, ou seja, a matéria. A intelec¢ao - processo de
abstracdo por parte do intelecto - , sob esse aspecto, corresponde a uma operacao
da alma com o intuido de conhecer a realidade material (cf. GARDEIL, 2013, p. 83).
Eis a razdo pela qual, € importante frisar, que, no homem, essa operacao, frente ao
conhecimento, estabelece um elo entre duas dimensdes, conforme afirma Manuel

Barros:

Conhecer uma coisa é recebé-la, de certo modo, em noés. E
continuarmos nds a sermos 0 que somos, e ela a ser o que &, dar-lhe
existéncia no nosso espirito. Todo o conhecimento pressupfe um
sujeito que conhece, um objeto que é conhecido, e meios que
permitam conhecer. No ato do conhecimento, da-se a sintese do
sujeito e do objeto; 0 sujeito torna-se no objeto, ndo realmente, mas
intencionalmente, como se diz na terminologia escolastica. O
problema do conhecimento, em si, €, portanto, idéntico em todos os
casos. E o da interpretacdo formal de dois seres, o de nos
assimilarmos a outro ser mantendo a consciéncia de que ele é distinto
de nés (1945, p. 273).

220 vocabulo “delimitagdo” refere-se a caracteristica incompleta de conhecimento dos entes reais,
segundo Sao Tomas. Por vezes, também aparecera com a nomenclatura de “imperfeigao”.



29

Ora, partindo destes pressupostos, é possivel afirmar que no ato intelectivo, ou
seja, na apropriacdo do conhecimento em ato, tanto o homem quanto o objeto, nesta
relacdo, mostram-se, por um lado, o intelecto, potencialmente apto a conhecer e, por
outro, o objeto, potencialmente apto para ser conhecido, respectivamente aos seus
modos. Assim sendo, temos, pois, de um lado o homem como suas capacidades
intelectivas e por outro o objeto na iminéncia de ser conhecido. Resta-nos agora,
tracar em linhas gerais a natureza do homem, em conformidade com o raciocinio do

Doutor Angélico, para depois analisarmos como se da o conhecimento.

3.1 O HOMEM COMO UMA UNIDADE SUBSTANCIAL

Pressuposto numero um da “teoria do conhecimento humano” para Sdo Tomas
€ seu conceito de homem, o qual para ele é considerado como uma unidade
substancial. Essa unidade é formada por duas realidades, a saber: um corpo, que € o
principio material, e o seu principio formal que lhe confere vida, a alma (cf. BARROS,
1945, p. 241). N&o se trata de dois elementos, mas da unido de dois principios, a alma
e 0 corpo?3. Assim sendo, nédo se pode dizer que, de um lado, ha uma alma, e, por
outro, um corpo. Deve-se, contudo, conceber a unidade destes dois principios a partir
do qual constituem o homem enquanto ente Unico, ou seja, o composto. Mas a alma
nao pode ser concebida como o motor do corpo, segundo 0 qual seria a causa
eficiente dos seus movimentos. Desta forma, ndo se deve toméa-la como sendo a fonte
de energia fisica do corpo. Deve-se concebé-la como causa formal deste corpo. Deve

se ressaltar que ndo é proposta deste capitulo aprofundar sobre o que € a alma, mas,

23Aqui, Sdo Tomas segue Aristételes, o qual, por sua vez, segue a teoria do hilemérfica dos antigos,
a qual fora bem definida pelo professor Marco Zingano: “O hilemorfismo é a doutrina que Aristdteles
concebeu para opor-se, simultaneamente, ao idealismo platénico (notadamente em sua doutrina das
Ideias) e ao materialismo adotado por filosofos pré-socraticos (entre os quais figuram de modo
proeminente Demdcrito e Leucipo, fundadores do Atomismo, Empédocles e Anaxagoras — este ultimo,
a despeito de ter introduzido a nogdo de intelecto, fornece explicacdes segundo uma causalidade
meramente material, de acordo com a leitura que dele faz Aristételes). Na perspectiva hilemorfista,
a forma (termo técnico em Aristdteles: €ido¢) € um dos constituintes metafisicos primarios de toda
substancia individual (ou composto de matéria e forma: 10 oUvoAov ou 10 £¢ au@oiv), que governa
e determina o outro constituinte metafisico basico, a matéria (em grego: UAn). Por um lado, é
pela forma que se compreende a natureza de cada coisa; esta forma, por sua vez, é, no tocante as
substancias sensiveis, sempre imanente as coisas, ndo existindo a parte delas. Deste modo,
Aristételes se distingue do platonismo, que postulava, ao contrario, a existéncia separada das ldeias
relativamente aos objetos sensiveis que delas participam” (ZINGANO, Marco. O hilemorfismo
aristotélico. Departamento de filosofia. Faculdade de filosofia, letras e ciéncias humanas. USP.
Disponivel em: <http://ffilosofia.ffich.usp.br/node/1070>. Acesso em: 01 de julho de 2018).



http://filosofia.fflch.usp.br/node/1070

30

tdo somente, expor as suas operacgoes, 0 que ndo nos impede de a definir de maneira
geral, porém sucinta.

Essa definicdo sera ancorada no pensamento de Aristételes, o qual parte do
pressuposto de que a alma existe, de fato, e que trata de saber qual sua natureza, e
para isso, estabelece o questionamento acerca da esséncia da alma e ndo duvida de
sua existéncia (cf. ARISTOTELES, Sobre a alma, |, 1, 402a20-26). No primeiro livro
do De Anima, o Estagirita analisa criticamente as teorias postuladas por seus
predecessores. Neste sentido, diz Aristoteles, eles sintetizam trés definicdes
fundamentais: 1. que a alma tem a capacidade de mover a si mesma; 2. que a alma €
0 corpo mais sutil ou incorpéreo e, 3. que a alma é constituida de elementos (cf.
ARISTOTELES, Sobre a alma, |, 5, 409b18-24). Para contestar estas afirmacoes,
Aristételes, no segundo livro do De anima, volta-se para sua nocdo de substancia.
Comeca por afirmar que a substancia (ousia, entidade) € uma das categorias ou
modos pelos quais o ser — géneros de entes — pode ser designado: 1. como matéria -
aqguilo que é indeterminado; 2. como forma — aquilo que, ao informar a matéria, da-lhe
determinacao e, por fim, 3. o0 composto de matéria e forma. Além disso, o Estagirita
considera que a matéria é poténcia — principio determinavel, ao passo que a forma é
enteléquia — principio determinante. Os corpos naturais sédo as formas de substancias
principais, na medida em que tém vida. Assim, se nutrem, crescem e envelhecem. Os
primeiros sao substancias compostas e, desse composto, o corpo realiza a funcéo de
sujeito e matéria, sendo a alma forma especifica do mesmo, tanto que tem vida em
poténcia. E, visto que a substancia é enteléquia, a alma é enteléquia primeira de um
corpo que tem potencialmente vida (cf. ARISTOTELES, Sobre a alma, Il, 1, 412a6-
27). E este € o0 caso dos seres vivos, dos quais, por terem distintas estruturas e érgaos
gue cumprem diferentes fungdes interrelacionadas, a alma é “enteléquia primeira de
um corpo natural organizado” (ARISTOTELES, Sobre a alma, Il, 1, 412b4-6). Dito isto,
nao cabe perguntar, segundo Aristételes, se a alma e 0 corpo sdo ou ndo uma mesma
coisa, como nao cabe perguntar no que diz respeito a cera e a figura (cf.
ARISTOTELES, Sobre a alma, II. 1, 412a28-412h9).



31

3.2 AS OPERAQ@ES INTELECTIVAS DA ALMA

Agora, sera preciso elucidar a relacdo da alma como o corpo, no tocante a
apropriacdo do conhecimento. Primeiramente, € preciso admitir que as operacdes no
homem séo diversas. Contudo, essas atividades encontram-se nele em poténcia, e se
elevam ao ato conforme a vontade deste, ou de acordo com as circunstancias. Essas
operacdes, com efeito, pertencem a alma, ja que esta € a esséncia do corpo.

Em uma afirmacdo sobre as operacdes, ou poténcias intelectivas da alma
humana, Sdo Tomas afirma que o escopo da nossa atividade intelectiva é o ente em
geral (cf. AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, Il. q. 79 a.2). No artigo 8 da questao
84, da Suma Teologica, ele especifica mais detalhadamente: “O objeto proprio
proporcionado a nosso intelecto € a natureza da coisa sensivel” (AQUINO, Tomas de,
Suma teoldgica, Il. g. 84. a8). Tal natureza constitui a forma dos objetos que se
encontram fora daquele que conhece, isto €, se encontram presentes nas realidades
materiais. Sado Tomas postula que, diferentemente de Deus e dos anjos, o intelecto
humano é incapaz de conhecer as realidades materiais diretamente (cf. AQUINO,
Toméas de, Suma teoldgica, Il. q. 86. a1). Logo, isso representa “delimitagao” (ou
“‘imperfei¢ado”) do intelecto humano de que ja fora anunciada. Dito de outro modo, isto
representa a caracteristica pela qual o nosso conhecimento representa de maneira
imperfeita a Perfeicdo divina, que € o préprio conhecimento. Neste aspecto, Séo
Tomas nao apresenta nenhuma resisténcia em destacar essa “delimitagdo”, ou
“imperfeicdo”, conforme ja fora justificado, a respeito da capacidade humana
intelectiva. Essa dimenséo restrita de nosso intelecto retarda a compreensao de seu
objeto préprio. Nas duas passagens a seguir, de duas obras diferentes: A Suma
Teoldgica e a Suma contra os Gentios, Sdo Tomas nos da uma amostra deste aspecto

de “delimitacdo” do nosso intelecto:

Evidencia-se também esta argumentacdo pela consideracdo do
defeito que diariamente experimentamos no conhecimento das coisas.
Ora, desconhecemos muitas das propriedades das coisas sensiveis,
e até ndo podemos perfeitamente apreender em muitas delas as
razGes daquelas propriedades apreendidas pelos sentidos. Ora, ndo é
suficiente em muito mais a razdo humana para investigar todas as
coisas inteligiveis na substancia suprema (AQUINO, Tomas de
Aquino. Suma contra os gentios, I, II, 5).

A partir disso fica evidente que provém da mesma causa que 0 N0SSO
intelecto conhece discorrendo, por composi¢ao ou divisdo, a saber, do
fato de que ndo pode ver imediatamente na primeira apreensdo de um
primeiro objeto tudo o que nele virtualmente est4 contido. Isso



32

acontece em razao da debilidade de nossa luz intelectual, como ja foi
dito (AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, Il. g. 58 a4).

Assim sendo, a aquisicdo do conhecimento da-se, segundo alguns interpretes
de Sdo Tomas, por um processo lento, paulatino e que exige certo esfor¢co pessoal,

assim, consideremos, pois, a sugestao proposta por T. Collins que sustenta:

Em meio a longos processos de raciocinio que sao rodeados de
davidas e incertezas na percepcédo da verdade, nés somos forcados a
fazer uma descoberta gradativa da verdade, avancando por meio dos
primeiros principios e dados experimentais para a investigacdo de um
campo desconhecido (1947. p. 181).

Na sua obra magna, isto €, na Suma TeolOgica, mais precisamente nas
Questbes 84 a 89, Sdo Tomas oferece um tratamento completo acerca da atividade
intelectual humana. L&, encontramos diversas questBes/respostas, dentre os quais:
Podemos afirmar, de antemao, que o intelecto humano pode alcancar a verdade? Ele
€ capaz de conhecer a verdade das coisas, apesar da “delimitacdo” de sua “luz
intelectual” e de seu objeto ser a realidade material? Para responder tais questoes,
levando em consideracdo a explicagcdo do Aquinate, veremos mais uma vez a
importancia da analogia do conhecimento e como o Conhecimento divino é visto como
sendo a medida de todo conhecimento.

S&ao Tomas inicia o primeiro artigo da questao 84, da Suma Teoldgica, fazendo
0 seguinte questionamento: “A alma conhece os corpos pelo intelecto?” (AQUINO,
Tomas de, Suma teoldgica, Il. q. 84 al). A partir de entdo, sua primeira tarefa é tratar da
maneira pela qual a alma humana tem esse conhecimento. Desta forma, depois de
fazer uma comparacao entre o conhecimento humano e o conhecimento angélico, a
partir da questdo 84 uma analogia sera feita com o Conhecimento divino, na medida
em gque Tomas abre o segundo artigo da questdo 84 indagando se alma conhece as
coisas materiais através de sua propria esséncia ou a partir das espécies (cf. AQUINO,
Tomas de, Suma teoldgica, Il. q. 84 a2). Seu raciocinio parte das concepcdes dos pré-
socraticos e Platdo, e sua conclusao é que somente Deus pode conhecer tudo por
sua propria esséncia e o intelecto humano conhece as coisas por meio de suas
espécies imateriais (cf. GARDEIL, 1913, p. 85). No caso dos anjos, admite, as
espécies imateriais sdo inatas. Mais adiante, no artigo 3, indaga se existe espécie
inata ao intelecto humano, assim como nos anjos e, assim como o Estagirita, Tomas
diz que nao (cf. AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, Il. g. 84 a3). Em seu comentario

ao De Anima, também é mantida a ideia aristotélica de que o intelecto “é como uma



33

tabula rasa em que nada esta escrito” (AQUINAS, Thomas, Commentary on Aristotle’s

De anima. Book IIl, 4. Q.722)?4, que estd ancorada nas seguintes palavras do

Estagirita:

N&o sera necessario de preferéncia retomar nossa prévia distincdo da
paixdo sobrevindo segundo um fator comum? E, de uma certa
maneira, em poténcia que o pensamento é idéntico aos inteligiveis,
mas antes que pense ele ndo € em ato nenhum deles. O que pensa
estd nele necessariamente tal como é concebivel se dizer que
caracteres estdo numa tabuinha onde nada se acha inscrito em ato -
é precisamente o que acontece com o pensamento (ARISTOTELES,
Sobre a alma, Ill, 429b30-430a2).

Assim, para Sdo Tomas, diferentemente dos anjos, para quem ou nos quais

admite ideias inatas, a alma humana encontra-se em uma posicao desfavoravel frente

ao conhecimento. Por outro lado, a considerar a natureza humana como uma

realidade corpérea, vale ressaltar suas vantagens no conhecimento das coisas

individuais e partir do qual é atestada pela sensibilidade, coisa que ndo pertence ao

dominio dos anjos:

Algo semelhante acontece com as substancias intelectivas inferiores,
as almas humanas, pois tem elas a poténcia intelectiva naturalmente
nao completa: mas completa-se nelas sucessivamente, pelo fato de
receberem das coisas as espécies inteligiveis (AQUINO, Tomas de,
Suma teoldgica, Il. q.55 a2).

No homem, as espécies pelo qual o intelecto conhece ndo sdo nem de sua

prépria esséncia, nem inata. Tomas de Aquino continua a desconsiderar qualquer

nocéo de formas platénicas ou uma versao crista delas. Enquanto discute a teoria de

Agostinho de que a alma conhece todas as verdades nas Raz0es divinas, ele reitera

a nocao da representacao imperfeita da Luz divina pela humanidade:

Nesse caso, é necessario dizer que a alma humana conhece tudo nas
razbes eternas, pois é participando nelas que conhecemos todas as
coisas. A luz intelectual que temos nada mais € que uma semelhanca
participada da luz incriada na qual as razdes eternas estdo contidas
(AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, Il. q.84 a5).

A partir destas explicacdes, ele comeca a fundamentar de que o conhecimento

humano é possivel, ou de que o intelecto humano é capaz.

24|t s like a blank slate on which nothing is written” (AQUINAS, Thomas. Commentary on Aristotle’s De
anima. Book lll, 4. Q.722 — Tradug&o nossa).



34

3.3 POSSIBILIDADE DO CONHECIMENTO HUMANO

Sao Tomas — nos artigos 6-8 da questdo 84 e artigos 1-2 da questéo 85, da
Suma Teologica — trata da relagcdo entre o intelecto e os sentidos na aquisicdo do
conhecimento. Neste sentido, as espécies inteligiveis pelas quais o intelecto humano
conhece séo resultados da acéo do intelecto através dos sentidos, que no De Veritate
(Sobre a Verdade)?® Sdo Tomas chama de “Phantasmata” (AQUINO, Tomas de,
Sobre a Verdade, .19 alc) ou fantasma.

Entéo, retomando a teoria hilemérfica, expressa no inicio deste capitulo, Tomas
relembra que o homem € constituido pelo composto, cuja substancia € espiritual e
corporea (cf. AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, Il. .75 - Prologo ). Considera-se,
assim, que a alma ou o corpo, tomado como separados ndo constitui 0 homem,
conforme aponta Manuel Barros:

A alma e o corpo ndo séo dois seres distintos; sédo principios distintos
do mesmo ser. Nao ha de um lado uma alma, do outro um corpo com
existéncia separada da alma. Sem alma ndo ha um corpo (1945, p.
242).

Portanto € no composto, isto €, na unidade que o homem ¢é constituido (cf.
AQUINO, Toméas de, Suma teoldgica, Il. q.75 a4). Deste modo, a alma é a forma do
corpo (cf. AQUINO, Tomas de, Suma teologica, Il. q.76 al), que subsiste (cf.
AQUINO, Toméas de, Suma teoldgica, Il, q.75 a3) e, - é imortal — e que € Unica em
cada individuo (cf. AQUINO, Tomés de, Suma teoldgica, Il. .76 a2), além disso,
possui muitas faculdades (cf. AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, Il, q.77 a2).
Seguindo na a concepc¢do de Aristoteles, Sdo Tomas de Aquino defendera as cinco
faculdades da alma, a saber: a vegetativa, a sensitiva, intelectiva, além de duas que
sdo tratadas a parte: a apetitiva e a locomotiva (cf. AQUINO, Tomas de, Suma
teoldgica, Il, g. 78 al). Neste texto dissertativo, interessa-nos em especial, a sensitiva

e a intelectiva, que se relacionam diretamente ao conhecimento humano.

25 Comparemos as seguintes versdes: Primeiro em Portugués: “No entanto, é dificil analisar como isso
ocorre, pois, faz-se necessario atribuir um modo de compreender diferente do que ele possui agora,
ja que é manifesto que agora ndo pode compreender sem ser convertido pelos fantasmas” Versao
em espanhol: “Pero resulta dificil examinar como lo hace, pues hay que atribuirle um modo de
entender distinto del que ahora tiene ya que es manifiesto que ahora no puede entender sin
convertirse a los fantasmas” (AQUINO, Tomas, De veritate, 1999, p. 41). Verséo do original em latim:
“Sed modum intelligendi difficile est considerare, eo quod necesse est ponere eam habere alium
modum intelligendi quam nunc habeat cum nunc manifeste appareat quod intelligere non possit nisi
as phantasmata convertatur’. Dai conclui-se que a partir desta passagem do latim,0 vocabulo
phantasmata, pela verséo do tradutor em espanhol, optou-se no portugués por fantasma.



35

Cabe agora, estabelecer a distingdo que sdo Tomas propde no intelecto
humano, a saber, a distincdo entre intelecto possivel e intelecto agente. Como
fundamento desta distincdo esta a concepcdo de Tomas na qual defende que o

intelecto humano conhece apenas em poténcia:

Mas o intelecto humano, o ultimo na ordem dos intelectos e muitissimo
afastado da perfeicdo do intelecto divino, esta em poténcia em relagcéo
aos inteligiveis, e no comego ele é como “uma tabula rasa em que
nada esta escrito”, segundo diz o Filésofo no livro Il da alma. Isso fica
claro pelo fato de que estamos primeiramente em poténcia de
conhecer, e s6 depois estamos em ato (AQUINO, Tomas de, Suma
teologica, 1, q.79. 02).

Dai mais adiante, em duas ocasides, justificar a necessidade do intelecto

agente:

Ora, nada passa da poténcia ao ato sendo por meio de um ente em
ato; por exemplo, o sentido torna-se em ato. Era preciso, portanto,
afirmar, da parte do intelecto uma poténcia que fizesse inteligiveis em
ato, abstraindo as espécies das condicbes da matéria. Donde a
necessidade de se afirmar um intelecto agente (AQUINO, Tomas de,
Suma teoldgica, I, q.79 a3).

Em sentido mais geral: quando o que estd em poténcia para algo
recebe aquilo para o qual estava em poténcia, sem que nada lhe seja
tirado. Desta maneira, pode-se dizer que tudo o que passa da poténcia
ao ato padece, mesmo quando adquire uma perfeicdo. Assim, N0Sso
ato de conhecer é padecer (AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica,
II, 9.79 a2).

Conforme introduzimos no primeiro capitulo desta dissertacdo, a natureza do
intelecto agente provocou muitas divergéncias de opinido entres os discipulos de
Aristoteles. Os arabes admitiam a exigéncia de um intelecto Unico para todos os
homens, um ser separado, distinto das inteligéncias individuais. Por sua vez, para 0s
agostinianos, o intelecto agente ndo passava de uma iluminacdo do nosso espirito
proveniente diretamente de Deus. Diferentemente, para Sdo Tomas, o intelecto
agente é uma faculdade da alma. Ora, para que acdo seja do ser humano,
precisamente esta acdo tem que pertencer ao homem, e neste caso, a sua alma.
Contudo, é preciso admitir que o intelecto agente € uma participacdo da Inteligéncia
divina, segundo o Doutor Angélico — inatismo). Mas participacdo ndo implica
homogeneidade, mas dependéncia (cf. BARROS, 1945, p. 293). Portanto, na medida
em que o intelecto é criado, pode-se afirmar que o intelecto humano € receptivo ou
passivo. Assim, antes do conhecimento de algo, considera-se que este conhecimento

nao esta em ato, mas em poténcia, ou, por assim dizer, em possibilidade. Como



36

Aristoteles defende, a mente est4d como uma tabua rasa (cf. ARISTOTELES, Sobre a
alma, lll, 4, 429b30-35). Considera-se que este vazio do intelecto humano se da pelo
fato de que a realidade material existente no mundo ndo séo inteligiveis, em ato,
exceto suas espécies inteligiveis em poténcia.

A capacidade de abstracdo da mente, por meio do intelecto agente, faz com
que os ininteligiveis se tornem inteligiveis, o que permite a reducdo da acdo do
intelecto passivo. Contudo, Sdo Tomas evidencia mais o carater da representacao do
Ato divino do entendimento no intelecto:

O intelecto agente, de que fala o Filésofo, é parte da alma. Para prova-
lo, deve-se considerar que € necessario afirmar, acima da alma
intelectiva do homem, um intelecto superior que Ihe da a poténcia de
conhecer. Tudo o que participa de alguma coisa, e que é movel e
imperfeito, pressupde a existéncia de algo que é essencialmente essa
coisa, e que é imobvel e perfeito. Ora, a alma humana é intelectiva,
porque participa da poténcia intelectiva. O sinal disso estd em que néo
€ intelectiva inteiramente, mas apenas por uma parte de si mesma.
Além disso, ndo chega ao conhecimento da verdade a ndo ser por
movimentos discursivos, raciocinando. Enfim, tem uma inteligéncia
imperfeita, pois ndo conhece tudo, e mesmo naquilo que conhece,
procede da poténcia ao ato. Deve, portanto, haver um intelecto
superior que ajuda a alma a conhecer (AQUINO, Tomas de. Suma
teologica, Il. q.79 a4).

Com efeito, devemos admitir que o intelecto agente e o intelecto passivo nao
sdo duas faculdades intelectivas, mas diferentes modos de uma Unica e mesma
faculdade intelectiva. Cada um, pois, exerce sua atividade de maneira significativa, de
sorte que, sdo essenciais para a apreensdo do conhecimento, bem como para a
atividade dos sentidos. Na passagem a seguir, a discusséo se encontra dentro de um
contexto mais amplo, a saber, a critica que Sdo Tomas postula aos arabes a respeito
do intelecto Unico para todos os homens, conforme fora abordado no capitulo anterior
desta dissertacdo, ademais, afirmavam que o intelecto possivel ndo preserva as
espécies inteligiveis. Vejamos que ao atacar essas ideias, Sdo Tomas, admite a
existéncia das espécies inteligiveis no intelecto possivel, mas agora em forma de
conhecimento, assim como esclarece a relagéo entre o intelecto possivel e o intelecto

agente:

Ora, essa comparacédo encontra-se também entre a alma intelectiva e
os fantasmas, pois nela h4 algo em ato referente a algo em poténcia
nos fantasmas e, por sua vez, ela estd em poténcia para algo em ato
nos fantasmas. A alma humana tem, pois, imaterialidade, e
depreende-se do que foi dito acima (c. LXVIII) que a sua natureza &
intelectiva, porque toda a substancia imaterial o €. Porém, por ser



37

assim, ela ndo tem ainda algo que se assemelhe determinadamente a
uma ou outra coisa, 0 que é exigido para que ela conheca as coisas,
porque todo conhecimento se realiza segundo a semelhanca do
cognoscente com o conhecido. Por conseguinte, a alma permanece
intelectiva em poténcia para determinadas semelhancas das coisas a
serem por nds conhecidas, que sao as haturezas das coisas sensiveis.
E os fantasmas nos apresentam estas naturezas determinadas das
coisas sensiveis. No entanto, elas ainda ndo chegaram ao ser
inteligivel, porque sdo semelhancas dos sensiveis também segundo
as condicbes materiais, que sdo propriedades individuais e ainda
estdo em Orgaos materiais. Por conseguinte, ndo sdo inteligiveis em
ato. No entanto, como se pode tomar neste homem, cuja semelhanca
os fantasmas apresentam, a natureza universal despojada de todas
as condi¢bes individuais, aquelas naturezas séo inteligiveis em
poténcia. Por conseguinte, tem-se assim a inteligibilidade em poténcia,
mas a determinacdo da semelhanca das coisas em ato. Porém, o
contrario se da na alma intelectiva. Com efeito, ha nela uma poténcia
atuante sobre os fantasmas, tornando-os inteligiveis em ato. Esta
poténcia se chama intelecto agente. H4 também na alma uma poténcia
gue estd em poténcia para determinadas semelhancas das coisas
sensiveis, e esta é o intelecto possivel (AQUINO, Tomas de. Suma
contra os gentios, Il, VII, 2.).

Este extenso fragmento apresenta muito do que Sdo Tomas defende na sua
teoldgica (cf. AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, Il. . 84 a6-a8 /q.85 al-a2), onde
firma que todo conhecimento é produzido pela “semelhanga”?® entre a coisa conhecida
com aquilo que esté presente no conhecedor apds a abstracéo.

Assim como Aristételes, Sdo Tomas postula que tudo que nés conhecemos,
antes passa pelos sentidos. Desta forma, considera-se que, conhecer uma coisa €,
recepciona-la em nds, em certa medida. De modo que nds continuamos a ser quem
somos e ela — a coisa- continue a ser o que é2’. Conforme Manuel Barros é “dar-lhe
existéncia no nosso espirito” (1945, p. 273). E, nesta sintese entre sujeito e objeto, o
sujeito cognoscente abstrai, a partir da experiéncia, os dados necessarios ao
conhecimento. Dai, “é evidente, portanto, que é para sua maior perfeicdo que a alma
esta unida a um corpo, e que ela conheca voltando-se para as representacdes
imaginarias” (AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, Il. .89 al).

De fato, a mesma ideia, concatenada, também esta presente na seguinte

passagem: “Nosso intelecto, segundo o estado de vida presente, unido a um corpo

26\Jocabulo proveniente do latim como “adequation”, onde muitos comentadores usam a versao
aportuguesada de “adequacgao”. Contudo, foi preferido usar o vocabulo “semelhante” por acreditar
gue tal vocabulo apresente maior riqueza semantica.

27 380 Tomas considera que a natureza do intelecto é independente do objeto, ao passo que o objeto
também mantém independéncia em relacdo ao intelecto no tocante a sua esséncia.



38

corruptivel, nada pode conhecer a ndo ser voltando-se para as representacdes
imaginarias” (AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, 1. .84 a7).

Pode-se observar, quanto a este aspecto, o qual é reiterado por Sdo Tomas,
guando ele afirma que é impossivel para nés termos conhecimento completo de uma
coisa quando os sentidos estejam envolvidos. Assim, também, torna-se impossivel o
conhecimento de algo na auséncia da experiéncia sensorial. Embora o intelecto seja
superior aos sentidos, aquele precisa destes para se conhecer algo, ainda que
parcialmente (cf. AQUINO, Tomés de, Suma teoldgica, Il. g. 84 a5). Ainda em outra
passagem da Suma Contra os Gentios, ele elucida que as imagens sensoriais, devido
a sua materialidade, ndo pode ser causa total do nosso conhecimento, mas sdo causa
do nosso conhecimento (cf. Idem. Suma contra os gentios, I, LXXVII, 20).

Em um sistema organizado hierarquicamente, conforme Alexandre Broadie
referindo-se a Sdo Tomas, “a diregdo de um governo vai do mais perfeito ao mais
imperfeito” (In: KILWARDBY, 1993. p. 12-15). Assim sendo, o inferior ndo pode agir
sobre o superior, ou seja, o conhecimento sensorial ndo pode agir sobre o
conhecimento intelectual. Ora, se conhecemos as coisas por meio dos sentidos, isto
é, partindo do inferior ao superior, ndo estariamos em contradicao? A resposta a esta
pergunta € ndo. Eis a passagem em que Sao Tomas esclarece essa aparente
contradigéo:

Portanto, segundo o que estd sendo dito, no que concerne as
representacdes imaginarias, a operacdo intelectual é causada pelo
sentido. Entretanto, as representacdes imaginarias sao incapazes de
modificar o intelecto possivel, mas devem se tornar inteligiveis em ato
pelo intelecto agente. Em consequéncia, ndo se pode dizer que o
conhecimento sensivel seja a causa total e perfeita do conhecimento
intelectual, mas antes que é a matéria da causa (AQUINO, Tomas de,
Suma teoldgica, Il. q.84 ab).

Neste contexto, podemos admitir que os 6rgdos dos sentidos sdo afetados
pelos objetos sensiveis, que por sua vez, transmitem as imagens desses objetos a
alma sensitiva (cf. AQUINO, Tomas de, Suma teolbgica, Il. g. 78 a3-a4). Contudo,
essas imagens nao se podem reduzir, em ato, ao intelecto possivel. Neste caso, é
necessaria a atividade do intelecto agente?® que, agindo sobre os “fantasmas” - as
imagens sensoriais -, cria espécies inteligiveis. Sem a atividade do intelecto agente

nao haveria atividade intelectual. Assim, considera-se que o conhecimento sensivel é

2Sobre a natureza do intelecto agente, serd um pouco mais explorada no capitulo posterior,
onde sera tratado seu papel junto & abstracao.



39

primordial para o conhecimento intelectual, porém, por si s6 ndo pode causar o
conhecimento intelectual; assim, temos a operac¢do intelectual, que € mais elevada,
atuando sobre os sentidos, que sao inferiores. Eis, pois, o que diz Sdo Tomas: “Deve-
se dizer que o conhecimento sensivel ndo € a causa total do conhecimento intelectual.
N&do se admira entdo que este Ultimo ultrapassa aquele” (AQUINO, Tomas de, Suma
teologica, Il. .84 a6). Podemos corroborar tal afirmacado no comentario de L. Elders,

que elucida:

Sdo Toméas observa repetidamente que, embora todo 0 nosso
conhecimento nos chegue através dos sentidos, no entanto, 0 nosso
intelecto vé mais nos dados da experiéncia sensorial do que os
préprios sentidos que apresentam os dados (1993, p. 12).

Conforme vimos acima, é necessario que o intelecto agente abstraia as
espécies inteligiveis dos fantasmas. Assim a atividade intelectual volta-se para essa
realidade inteligivel, tendo-a como seu conteddo proprio. Conforme assegura o
Aquinate:

Isso é abstrair 0 universal do particular, ou a espécies inteligivel das
representacdes imaginarias, isto é, considerar a natureza da espécie,
sem considerar 0s principios individuais, significados pelas
representagdes imaginarias (AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, Il.
g.85 al).

Além dessa passagem, podemos ver S8o Tomas explorar essa afirmacédo mais

adiante:

Por isso, deve-se dizer diferentemente. Ha4 duas matérias: uma,
comum, e outra, designada ou individual. A matéria comum &, por
exemplo, a carne e 0s 0sSs0sS; a matéria individual, essas carnes e
esses 0ssos. O intelecto abstrai, portanto, a espécie da coisa natural
da matéria sensivel individual, mas ndo da matéria sensivel comum.
Por exemplo, ele abstrai a espécie de homem, dessas carnes e desses
0Ss0s que ndo pertencem a razdo da espécie, mas sao partes do
individuo, como se diz no livro VIl da Metafisica; e por isso a espécie
pode ser considerada sem essas partes. Mas a espécie homem nédo
pode ser abstraida pelo intelecto da carne e dos ossos (AQUINO,
Tomas de, Suma teoldgica, Il. . 85a).

Nosso intelecto conhece a realidade material por meio das espécies inteligiveis
abstraidas de uma matéria particular. De acordo com Sdo Tomas, essas especies
inteligiveis ndo sdo de fato o que conhecemos, mas 0S meios com 0S quais
conhecemos (cf. AQUINO, Tomas de, Suma teologica, Il. g. 85 a2). Aquilo que nos

conhecemos é a semelhanca da natureza especifica daquilo que o individuo se



40

concretiza. Em outras palavras, nosso intelecto conhece diretamente o universal a

partir do particular, por meio da abstracao:

Portanto, deve-se dizer que o inteligido estd no que conhece por
semelhanca. E por isso que se diz que o inteligido em ato é o intelecto
em ato, enquanto a semelhanga da coisa conhecida € a forma do
intelecto, como a semelhanca da coisa sensivel é a forma do sentido
em ato. Nao se pode, portanto, concluir que a espécie inteligivel
abstraida é aquilo que se conhece em ato, mas que é a sua
semelhanga (AQUINO, Tom4s de, Suma teoldgica, Il. q.85 a2).

Até o presente momento da dissertacdo, no tocante a este capitulo, objetivou-
se de maneira resumida, apresentar a visdo de S&o Tomas sobre como se da o
conhecimento no ser humano. Por se tratar de uma dissertacdo com o foco na
abstracao, muitos elementos serdo abordados no capitulo posterior, tal como a funcao
dos sentidos internos (cf. AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, Il. q.78 a4), etc. Assim
sendo, nos ocuparemos em tratar, ainda neste capitulo, “do que” os seres humanos
conhecem, abordando “como” o conhecem, posteriormente. Portanto, julgamos
importante, partir do pressuposto da existéncia de uma Luz divina no que concerne

ao conhecimento, conforme defende o Aquinate:

E isso demonstra assim: em todas as substancias intelectuais, a
poténcia cognoscitiva provém de um influxo da luz divina. Essa luz é
perfeitamente simples no primeiro principio. A medida que as criaturas
intelectuais vao se distanciando do primeiro principio, nessa mesma
medida essa luz se divide e se diversifica, como no caso das linhas
gue saem de um ponto central (AQUINO, Tomas de, Suma
teoldgica, Il. g. 89. al).

by

Naturalmente, esse fragmento se refere a ideia, em conformidade com o
Aquinate, de que quanto mais se distancia da Divindade, mais a luz intelectual vai
enfraguecendo, assim tanto mais perfeita € a Inteligéncia divina. Destarte, no que diz
respeito aos objetos materiais, Deus conhece tudo em sua materialidade e
particularidade, por meio de sua esséncia. Por sua vez, 0s anjos ndo conhecem a
materialidade real das coisas individuais e materiais, mas as conhecem na sua
particularidade, e ndo apenas em suas naturezas especificas, através de ideias
infusas nos anjos dadas por Deus (cf. AQUINO, Tomas de. Suma teoldgica, Il. q.89
al). Os seres humanos, contudo, ndo conhecem os singulares direta e imediatamente.

Conforme citacgao:

Nosso intelecto ndo pode direta e primordialmente conhecer o singular
nas realidades materiais. Eis a razao: o que 0s torna singulares é a
matéria individual; ora nossa inteligéncia conhece abstraindo a



41

espécie inteligivel dessa matéria. O que é conhecido por essa
abstracao € o universal. Nosso intelecto ndo conhece pois diretamente
sendo o universal.

Mas indiretamente, e por uma espécie de reflexdo, o intelecto pode
conhecer o singular. Como foi dito acima, mesmo depois de ter
abstraido as espécies inteligiveis, ndo pode fazer uso delas sem se
voltar para as representacfes imaginarias nas quais conhece as
espécies inteligiveis (AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, I, q.86.
al).

Também é possivel ver em outra passagem a mesma ideia:

Dai, para que o intelecto conhegca em ato seu objeto proprio, é preciso
gue se volte para as representacdes imaginarias a fim de considerar a
natureza universal existente no particular (AQUINO, Toméas de, Suma
teoldgica, I, q.84 a7).

Esta “conversio ad phantasmata”, convertendo-se em imagens sensoriais, ndo
deve ser considerado como um esfor¢co para o intelecto humano, mas como um
processo de cunho natural, conforme defende B. Lonergan:

A conversao do intelecto possivel ao fantasma é descrita por Aquino
ndo como uma atividade nem como uma mudanca na atividade, mas
como uma orienta¢do natural do intelecto humano nesta vida: resulta
da perfeicdo da composi¢cdo da alma ao corpo, consiste no intelecto
humano tendo seu olhar voltado para fantasmas e as coisas inferiores;
e neste presente estado de intelecto é contrastado com o da préxima
vida quando a conversdo nao é para fantasmas e corpos, mas para
coisas superiores e inteligiveis puros (1968, p. 160).

Este aspecto também é demonstrado por Eleonore Stump, segundo a qual,
converter-se em imagens sensoriais € um processo natural do nosso intelecto, algo
gue ele faz espontanea e naturalmente (cf. STUMP, 1993, p. 142). Assim, nem a
afirmacéo de que ndo conhecemos os particulares diretamente significa que ha algum
tipo de lapso de tempo ou exercicio intelectual que devemos conscientemente
executa-lo. Nado ha lapso de tempo, nem é preciso nos envolvemos em esforco
intelectual para conhecer uma coisa em particular; a falta de imediatismo em conhecer
singulares refere-se ao funcionamento interno da alma (cf. AQUINO, Tomés de, Suma
teoldgica, Il. .86 a3). O ponto crucial, no entanto, € que, a0 mover-se mais abaixo
na hierarquia intelectual, a faculdade intelectiva se torna mais imperfeita, mas o que
ela produz ainda pode ser considerado como um conhecimento valido.

Outros aspectos daquilo que os seres humanos conhecem demonstram nossa
representacao imperfeita e limitada. Portanto, o ser humano ndo conhece a realidade

ilimitadamente (cf. AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, Il, .86. a2). Nem mesmo



42

como 0s anjos, o ser humano pode conhecer as coisas futuras em si mesmas (cf.
AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, IlI, .86 a4). Diferentemente dos anjos,
entretanto, a alma humana néo pode se conhecer por meio de sua propria esséncia
(cf. AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, Il, g. 56. al), a razéo para isso € justificada

na propria limitagdo da dimenséo intelectual humana: conforme expressa Sdo Tomas:

Quanto ao intelecto humano, esta no género dos inteligiveis apenas
como um ser em poténcia, como a matéria primeira no género das
coisas sensiveis: dai o0 nhome de intelecto possivel. Se, portanto, o
consideramos em sua esséncia, ele s6 conhece em poténcia. Possui
assim por si mesmo a capacidade de conhecer, mas ndo a de ser
conhecido, a ndo ser somente quando esta em ato [...]. Ndo é,
portanto, por sua esséncia que nosso intelecto se conhece, mas por
seu ato (AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, I, q.87 al).

E possivel afirmar que a alma ndo pode se conhecer de maneira direta, mas
apenas quando conhece outra coisa. Nesse sentido, de acordo com Tomas de Aquino,
guando se busca o autoconhecimento, tudo o que conhece, com efeito, ndo passam
de feixes de luzes. Enquanto que os anjos podem conhecer as coisas materiais, 0S
seres humanos, nesta vida ndo podem conhecer as substancias imateriais
diretamente (cf. AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, Il. .88 al0. Assim, nds sO
podemos chegar a um conhecimento imperfeito acerca delas a partir das coisas
materiais (cf. AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, Il, .88 al). Contudo, defende o
Aquinate, a alma desencarnada, ou “separada” pode conhecer as substancias
imateriais (cf. AQUINO, Tomas de, Suma teolégica, II, q.89 a2).

Tomas de Aquino, sob certo aspecto, tenta conciliar duas posicdes frente ao
conhecimento que a alma desencarnada possui: De um lado, a tese de que é natural
gue a alma humana conheca por meio dos sentidos. Esse posicionamento estd em
sintonia com o pensamento aristotélico. Por outro lado, sustenta que as almas
desencarnadas existem e tem conhecimento. Essa visdo é “certamente”, extraida da
Sagrada Escritura. Assim, nesta conciliagdo, estabelece uma racionalidade em

harmonia com as duas posi¢des. Vejamos como ele expressa:

Diz o Fil6sofo no livro | do De anima: “Se ndo ha operagao propria a
alma, ela ndo pode existir separada do corpo”. Ora, acontece que se
separa. Por conseguinte, tem alguma operacdo que lhe é propria, e
principalmente o ato de conhecer. A alma, portanto, conhece quando
existe sem o corpo (AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, I, Il. q.89
al).



43

A solucao de Aquino para o dilema, proposta pelo exemplo acima, € atribuir a
alma desencarnada um conhecimento como o dos anjos, mas de natureza imperfeita
e confusa. Isto tem varias consequéncias para o0 que a alma desencarnada pode
conhecer. Contudo, nosso direcionamento ndo é para a alma desencarnada, portanto,
nos concentraremos no conhecimento da alma enquanto unida ao corpo. Pois bem, a
solucdo apresentada por S&o Toméas € atribuir a alma desencarnada um
conhecimento semelhante ao dos anjos, mas com uma natureza imperfeita e confusa
(cf. AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, Il, g. 89 a3).

J& mencionamos que o intelecto humano é semelhante a uma t4bua rasa, e
disso deriva o fato de que o conhecimento comeca, e, precisamente, vai se
desenvolvendo gradualmente (cf. AQUINO, Tomés de, Suma teoldgica, I, q.55 a2).
Assim, considera-se que a alma humana tem uma capacidade intelectual que deve
ser cumprida de modo processual. Ndo se trata de uma simples aquisicdo do
conhecimento, antes se considera como algo arduo. Assim, nosso primeiro
conhecimento de uma coisa nao é considerado um conhecimento completo do objeto.
Diferentemente dos anjos, conforme ja fora dito, que possui conhecimento que abarca
tudo o que lIhes é préprio ou caracteristico do objeto de seu conhecimento (cf.
AQUINO, Tomas de, Suma teologica, Il. .58 a3-a4). Vejamos o0 que Sdo Tomas
expoe:

Assim, o0s intelectos inferiores, que sdo os dos homens, por
movimentos e discursos da operacao intelectual, alcancam a perfeicéo
do conhecimento da verdade, procedendo de um para o outro
conhecimento. Se, porém, logo no mesmo conhecimento do principio
vissem como conhecidas todas as conclusdes dele decorrentes, neles
nao haveria lugar para o discurso. O mesmo ocorre com 0S anjos,
porque imediatamente no que por primeiro naturalmente conhecem,
veem tudo o que nisto podem conhecer. Por isso, sdo chamados
intelectuais [...]. Mas as almas humanas, que recebem o conhecimento
da verdade por algum discurso, se chamam racionais. — ISso acontece

devido a debilidade de sua luz intelectual (AQUINO, Tomas de, Suma
teologica, I, q.58 a3).

O intelecto humano, sob esse aspecto, pode alcancar o conhecimento da
verdade de maneira gradual, e ndo diretamente de forma plena, como nos anjos. ISso
destaca o esforco do intelecto na captacdo do conhecimento e sua relacdo com o

discurso como procedimento para esta realizagéo.



44

3.4 CONHECIMENTO EM HABITO

E necesséario considerar essa caracteristica da inteleccdo humana e o seu
objetivo: a compreensao da verdade, ou seja, quando se discute os varios atos do
intelecto que constituem a busca pelo conhecimento. Assim, dois pontos deverédo ser
levados em conta, de antemao: Primeiramente, independentemente da capacidade
intelectual, todas as pessoas buscam conhecimento (cf. ARISTOTELES, Metafisica,
I. 980a22). Deste modo, procuram preencher essa tabula rasa, que € o seu intelecto.
Portanto, considera-se ainda o fato de que uma pessoa pode conhecer mais que outra
(cf. AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, Il, .85 a7). Segundo, uma atencéo especial
sera dada quanto ao desenvolvimento do conhecimento: como o intelecto armazena

o conhecimento que ele adquire. Vejamos o0 argumento de Sdo Tomas:

Fica, entdo, claro que, sendo os habitos e as disposi¢cdes chamados
enguanto ordenados a alguma coisa, como diz o livro XII da Fisica, de
dois modos se pode considerar a intensidade e a remissao deles:
primeiro, em si mesmos, como quando se diz que a saude é maior ou
menor; ou quando se diz que uma ciéncia é maior ou menor, conforme
se estende a mais ou menos coisas. — Em segundo lugar, quanto a
participacdo do sujeito, quando uma mesma ciéncia ou salde é
recebida mais por um do que por outro individuo, segundo as
diferentes aptiddes procedentes ou da natureza ou do costume
(AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, Il, q.52 al).

A considerar que no fragmento exposto acima como citacéo fora apresentado
o conceito de héabito, logo se faz necessario esclarecer, de maneira breve, o que € um
habito. Na medida em que o intelecto humano adquire conhecimento, esse
conhecimento é preservado no intelecto possivel: Ele existe em habito no intelecto:

Com efeito, o intelecto possivel estd em ato perfeito em virtude das
espécies inteligiveis quando conhece em ato. Porém, quando nao
conhece em ato, ndo esta perfeitamente em ato segundo aquelas
espécies, mas esta de maneira intermediaria entre poténcia e ato. E
isto que diz Aristételes que quando esta parte (isto €, o intelecto
possivel) torna-se cada uma das coisas que conhece, ele é dito
conhecedor em ato. E isto acontece quando pode operar por Si
mesmo. Entdo se encontra em estado semelhante ao de poténcia,
embora ndo igual ao estado que tem antes de apreender ou investigar
(AQUINO, Tomas de, Suma contra os gentios, Il, LXXIV, 74.16).

O intelecto humano pode conhecer muitas coisas, conhecimento que existe
como um habito do intelecto, mas ele pode pensar unicamente em uma coisa ao

mesmo tempo. Manuel Barros nos oferece um exemplo acerca deste assunto:



45

Quem sabe matematica ou fisica, por exemplo, ndo tem sempre
presentes ao espirito os seus conhecimentos sobre a matéria. Nem
mesmo pensa alguma vez, explicitamente, em todos os pormenores e
todas as consequéncias do que sabe. Pode, nhum dado momento,
estar a pensar em coisas muito diferentes da ciéncia em que € mestre.
Essa ciéncia ndo deixa por isso de existir no seu espirito; existe ndo
s6 na memoria, como conclusdes fixadas para futura aplicacdo ou
demonstragbes que a memoria reteve, mas na inteligéncia
propriamente dita (1945, p. 267).

Além do exemplo citado, hd também o exemplo de Anthony Kenny que

enriqguece a compreensao do assunto, a saber:

Um bebé humano, que ainda ndo aprendeu a lingua, esta em um
estado de potencialidade remota em relagéo ao uso da linguagem: ele
tem uma capacidade de aprender idiomas que os animais nao tém,
mas ele ainda ndo consegue usar a linguagem como um adulto. Um
adulto que aprendeu inglés, mesmo que ndo esteja falando inglés
neste momento, estd em um estado de ato em comparagdo com a
potencialidade da crianca: isso foi chamado de primeiro ato. Mas um
estado de primeiro ato ainda é uma potencialidade: o conhecimento
do inglés é a capacidade de falar inglés e entendé-lo quando falado.
O primeiro ato pode ser chamada de habitus ou disposicédo, é algo a
meio caminho entre a potencialidade e o ato pleno do sangue (1993,
p.53)%.

Quanto a este ponto, a posicdo de Sdo Tomas se opbe ao pensamento de
Avicena, conforme ja fora mencionado, que afirma que as espécies inteligiveis nédo
continuam no intelecto possivel exceto quanto elas estdo sendo compreendidas como

ato. Anthony Kenny analisa o pensamento de Avicena da seguinte maneira:

Ele - Avicena - concluiu que quando reutilizamos um conceito, ou
relembramos uma crenca, devemos passar pelo mesmo processo de
guando dominamos o conceito ou adquirimos a crenca (1993,p. 52)%°.

Isso evidencia, conforme Avicena, a necessidade do ser humano de reaprender
constantemente aquilo que ele desejar conhecer. A teoria de Avicena, no entanto, é
mais sutil e com nuances do que isso, porém, ndo € objetivo desta dissertacédo

adentrar em seu pensamento, mas apenas pincelar pontos, quando necessario, para

2%“A human baby, not yet having learned language, is in a state of remote potentiality with regard to the
use of language: he has a capacity for language learning which animals lack, but he is not yet able to
use language as an adult can. An adult who has learned English, even if he is not at this moment
speaking English, is in a state of actuality in comparison with the child’s potentiality: this was called
first actuality’. But a state of first actuality is still itself a potentiality: the knowledge of English is the
ability to speak English and understand it when spoken to. This first actuality can be called a habitus
or disposition; it is something halfway between potentiality and full-blooded actuality” (KENNY, 1993,
p.53 — Tradugdo nossa).

30“He - Avicenna - concluded that when we reuse a concept, or recall a belief, we must go through the
same process of when we master the concept or acquire the belief” (1bid., p. 52 — Tradu¢édo nossa).



46

comparar com 0 pensamento de S&o Tomas. No argumento de John Marenbon
também podemos ver uma descri¢do a este respeito:

Avicena argumenta que as ideias intelectuais, ao contrario das formas
sensiveis, ndo podem ser armazenadas. Aprender ndo € uma questéo
de colocar informagdes na mente, mas de adquirir a capacidade de
unir o intelecto com a intelligentia agens. O homem educado é como
alguém com olhos doentes que foram curados: se ele olha para algo,
ele pode vé-lo; se ele desviar o olhar, ele ainda pode decidir olhar para
ele novamente. A alma encarnada geralmente ndao tem o poder de
receber formas da intelligentia agens sem preparacéo; o aprendizado
traz a capacidade de fazé-lo (1987, p.105)3.

A posicdo de Tomas € ainda simples: o intelecto possivel tem a habilidade de

preservar o conhecimento das espécies:

Ora, diz-se que o intelecto possivel se torna cada coisa singular, na
medida em que recebe as imagens de cada coisa. Pelo fato de receber
as imagens inteligiveis, pode operar quando quiser, mas nao opera
sempre, pois mesmo entdo estd de certa maneira em poténcia,
embora de uma maneira diferente que antes de conhecer (AQUINO,
Tomas de, Suma teoldgica, Il. q.79 ab).

Deixando de lado essa pequena comparacdo com o pensamento de Avicena,
agora nos voltaremos para os processos envolvidos no esforco "racional” do intelecto
humano. Ao fazermos isso, notamos um aspecto final do intelecto humano que o
diferencia de todos os outros intelectos, divinos ou angélicos, isto é, ele comete erros.
Contudo, este aspecto relacionado a possibilidade de falhas ndo esta no foco de nossa
empreitada. Assim sendo, partiremos do seguinte ponto: de acordo com Sdo Tomas,
hé& trés atos do intelecto que constitui a busca do ser humano por conhecimento: o
primeiro ato, a compreensao da quididade; o segundo ato, a composic¢ao e a divisao;
e o terceiro ato, o raciocinio. Para este capitulo, interessa-nos, entdo, apenas o
primeiro ato do intelecto. Contudo, ao tratar meticulosamente do processo abstrativo,
no capitulo posterior seréo resgatados os demais atos para justificar o intento.

Vimos que o intelecto comeca seu processo de compreensao pela abstracao
dos fantasmas, as imagens advindas pelos sentidos. O que € abstraido e

compreendido no primeiro ato do intelecto sera discutido em um capitulo final desta

31“Avicenna argues that intellectual ideas, unlike sensible forms, can not be stored. Learning is not a
matter of putting information in the mind, but of acquiring the ability to unite the intellect with the
intelligentia agens. The educated man is like someone with sick eyes who have been healed: if he
looks at something, he can see it; if he looks away, he may still decide to look at it again. The incarnate
soul generally does not have the power to receive forms of intelligentia agens without preparation;
learning brings the ability to do so” (MARENBON, 1987, p.105 — Tradu¢&o nossa).



47

dissertacdo, assim como o conhecimento que resulta deste e de atos subsequentes
do intelecto. Consequentemente, aqui apenas ofereceremos um esboco. Entéo,
partiremos da citacdo de S&o Tomas que diz que o que é abstraido é o objeto proprio
do intelecto, conforme suas proprias palavras: “O objeto de nosso intelecto, na vida
presente, é a quididade da coisa material que é abstraida das representa¢cdes das
representacdes imaginarias” (AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, 1l, q.85 a8).
Nestes termos, considera-se que a apreensédo desta quididade, ou esséncia,
constitui o primeiro ato do intelecto. Sdo Tomas faz uma observacgao importante sobre

este primeiro ato:

Igualmente, o intelecto humano ndo obtém desde a primeira
apreensdo o conhecimento perfeito de uma coisa; mas conhece
primeiramente algo dela, por exemplo, sua quididade, que é o objeto
primeiro e préprio do intelecto; depois conhece as propriedades, 0s
acidentes, os modo de ser, que tem relacdo com a esséncia da coisa
(AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, I, q.85 ab).

Apreender a quididade de uma coisa ndo nos da um conhecimento completo
da coisa, mas sim o conhecimento da coisa em sua fase mais original. O primeiro ato
€ apenas 0 passo inicial no caminho para completar o conhecimento da coisa.
Curiosamente, o “objeto préprio do intelecto é a quididade. Por isso, falando de
maneira absoluta, o intelecto ndo erra sobre o quididade da coisa”, assegura o
Aquinate (cf. AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, Il, g. 84 ab).

Nunca pode haver uma questéo de erro em relacéo ao primeiro ato. Além disso,
assim como nunca pode haver uma questdo de falsidade, também nao pode haver

uma questao de verdade:

Eis porque se define a verdade pela conformidade do intelecto e da
coisa [...]. Quanto ao intelecto, ele pode conhecer sua conformidade
com a coisa inteligivel. No entanto, ndo é pelo fato de conhecer a
esséncia da coisa que ele apreende essa conformidade, mas quando

s

julga que a coisa assim é, como € a forma que dela apreendeu
(AQUINO, Tomas de, Suma teolégica, I, q.16 a2).

O objetivo do intelecto €, de um modo geral, conhecer a coisa, e segundo 0
fragmento, o conhecimento ocorre quando o intelecto conhece o ser como verdadeiro,
segundo essa adequacao entre o proprio intelecto e a coisa. No caso dos anjos, vimos
que a verdade era uma caracteristica do seu conhecimento inato: houve uma
assimilacdo entre a forma existente na mente angélica e a forma naturalmente
existente no objeto. No caso do intelecto humano que € mais imperfeito, o intelecto

deve julgar essa conformidade antes que possa alegar conhecer e possuir a verdade.



48

Esse juizo é constitutivo do segundo ato do intelecto, ao qual analisaremos de maneira
breve. A palavra que Tomés de Aquino usa para descrever o primeiro ato do intelecto
é intelligere, para entender. Vejamos, como Sdo Tomas concebe o intelecto:

O nome “intelecto” é atribuido por conhecer o intimo das coisas: pois
entender € como que um ler dentro (intus legere). Ora, 0 sentido e a
imaginagéo conhecem somente 0s acidentes exteriores; s6 o intelecto
conhece o interior e a esséncia da coisa. Posteriormente, porém, o
intelecto, por meio das esséncias das coisas que aprendeu, procede
diversamente raciocinando e indagando. Pois o nome “intelecto” pode
ser entendido de dois modos: do primeiro modo, segundo se refere
apenas aquilo que primeiramente ocasionou a imposicdo do nome, e
assim se diz que entendemos propriamente quando apreendemos a
quididade da coisa; do segundo modo, quando entendemos aquilo que
imediatamente é notado pelo intelecto ao conhecermos as quididades
das coisas, como no caso dos primeiros principios, que conhecemos
ao conhecermos os termos, por isso se diz que o intelecto é o habito
dos principios. Ora, a quididade da coisa é o objeto préprio do
intelecto: por isso, assim como o sentido quanto aos sensiveis proprios
€ sempre verdadeiro, assim também o intelecto ao conhecer aquilo
gue €&, como se diz em De Anima lll (AQUINO, Tomas de, Verdade e
conhecimento, 2011, p. 279).

O fragmento acima fornece uma poderosa descricdo do poder do intelecto de
apreender a quididade de uma coisa, de compreender o que é essencial. O que
queremos dizer com isso tera que ficar claro porque, como vimos, Tomas de Aquino
diz que a compreensédo de uma quididade ndo é um conhecimento completo de uma
coisa; contudo, quando ele discute o habito de compreender os primeiros principios,
ele diz que ndo € apenas um habito, mas uma virtude intelectual.

A primeira coisa que deve ser feita € esclarecer o que significa o termo "virtude
intelectual". Compreender, como ciéncia e sabedoria, € chamada de virtude
intelectual, mas em que sentido: “E possivel chama-los de virtudes, enquanto acionam
a faculdade dessa boa acdo que é a consideracao da verdade, pois ela € a boa obra
do intelecto” (AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, Il, .57 al).

O entendimento ajuda o intelecto a atingir seu objetivo, porque, pelo habito de
compreender o intelecto apreende imediatamente a verdade dos principios. Da
mesma forma, a ciéncia € uma virtude porque, pela ciéncia, o intelecto alcanca seu
objetivo, a compreensédo da verdade, com respeito a diferentes classes de coisas.
Como uma virtude intelectual, a compreensao, como ciéncia e sabedoria, € um habito
do intelecto especulativo. Nao obstante, nesta discusséo, referéncias ocasionais
foram feitas e serdo feitas a ciéncia e a compreensdo como habitos; portanto,

devemos ser claros o que queremos dizer com o termo "habito".



49

Tomas de Aquino nos diz que, como qualidade, um hébito € uma forma simples
(cf. AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, Il, .54 a4). Além disso, € uma forma de
um tipo particular, porque envolve uma relagdo com algo, seja para a natureza da
coisa em si, seja para atividades que derivam da natureza: “Ora, o habito é disposig¢ao
para duas coisas: a hatureza e a acao dela resultante” (AQUINO, Tomas de, Suma
teologica, Il, q.54 a2).

Em suma, os habitos sdo modificacbes de natureza para ajudar a natureza a
alcancar melhor seu fim, que no caso do intelecto humano é a compreensédo da
verdade. A razao para isto é que existem muitas maneiras pelas quais uma natureza,
ou uma atividade que se segue de uma natureza, como o intelecto humano, pode
alcancar seu fim. Portanto, a natureza ou atividade natural realmente precisa dos
habitos para atingir o seu fim: “Mas se for uma forma tal que pode agir de modos
diversos, como é a alma, é preciso que se disponha a agdo por alguns habitos”
(AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, I, q.49 a4).

Assim, ao discutir a necessidade de habitos, ele abre e conclui com as
seguintes observacdes:

Como se disse acima, o habito implica uma certa disposi¢cdo em ordem
a natureza da coisa e a acao ou ao fim da mesma, conforme alguém
se dispde bem ou mal para isso [...] como, pois, ha muitos entes para
cujas natureza e acdes € necessario que muitas coisas concorram,
gue podem comensura-se de modos diversos, é necessario que haja
habitos (AQUINO, Tomas de, Suma teolbgica, Il, .49 a4).

Como conclusao parcial ao presente capitulo, concernente ao conhecimento
intelectual humano, foi preciso compreender, de anteméo, que Tomas de Aquino
usava o termo “conhecimento” de maneira analdgica. Em seguida, fora exposto aquilo
que ela considerava como uso analégico. Essa afirmacao do carater analégico do
conhecimento ndo foi isento de dificuldades internas. Portanto, o objetivo deste
capitulo voltou-se para a consideracdo do uso analégico do conhecimento, e que Sao
Tomas o empregou em trés situacdes bem diferentes, a saber: o0 Conhecimento divino,
conhecimento angélico e o conhecimento humano, e eis que os dois ultimos séo
representacdes imperfeitas do primeiro. Também se evidenciou de que, aquilo que &
entendido primeiro em nés, € a realidade material e que chegamos ao Conhecimento
de Deus por meio das criaturas, ainda assim explicitou-se que o “conhecimento”
aplicado a Deus € a medida de todos os outros usos do termo, porque Deus conhece
de modo mais perfeito (cf. AQUINO, Toméas de, Suma teoldgica, Il, .88 a3). Em



50

particular, foi dado um enfoque muito especial ao conhecimento humano. Por muitas
vezes foram abordadas as consequéncias da limitacdo da luz intelectual humana:
assim, evidenciou-se a necessidade do intelecto agente; a necessidade de raciocinar
no esforco intelectual humano; a tendéncia do ser humano de cometer erros. Ademais,
esclareceu-se que o conhecimento humano existe de maneira fragmentada e dividida.

Apesar das limitagbes da capacidade intelectual humana, observou-se que o
conhecimento humano, bem como o0 conhecimento divino e angélico, é
fundamentalmente a compreenséo do ser do intelecto. Uma compreensao do ser que
resulta em uma semelhanca da coisa conhecida existente no conhecedor. Conforme

defende Jaques Maritain:

Ele — o conhecimento - se manifesta para né6s como uma operacao
imanente e vital, que consiste essencialmente ndo em fazer, mas em
ser, em ser ou tornar-se uma coisa - ela mesma ou outros - senédo pela
existéncia atuando sobre um sujeito: o que implica uma unido muito
mais elevada que a da forma e da matéria, compondo uma conjuncéo
ou “tertium quid”, e que também pressupbe que o objeto conhecido
esta intencionalmente presente na faculdade gragas a uma espécie
(1937, p. 42)*2,

7

Conhecimento é a existéncia intencional do objeto conhecido naquele que
conhece por meio de uma semelhanca de conhecimento, conforme passagem: “Algo
€ conhecido em si mesmo quando é conhecido por meio de uma representacao
prépria, adequada ao cognoscivel” (AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, I, q14 ab).

Ao contrério dos Intelectos divinos e angélicos, o intelecto humano deve julgar
se essa semelhanca corresponde ao objeto do conhecimento (cf. AQUINO, Tomas
de, Suma teoldgica, Il, g.16 a2). Se isso acontecer, o intelecto humano conhece a
verdade, logo, é preciso considerar de que ele possui conhecimento. No caso de Deus
e dos anjos, essa compreensao da verdade é inerente ao proprio ato de conhecer (cf.
AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, Il, .16 a5/q.58 ab). A caracteristica crucial, no
entanto, € essa questdo de semelhanca entre o que existe no intelecto, apos a

abstracdo das espécies e 0 que existe no mundo, ou seja, nos objetos.

32“He - knowledge - manifests itself to us as an immanent and vital operation, which consists essentially
not in doing, but in being, in being, or becoming a thing - itself or others - but by existence acting on a
subject: which implies a union much higher than that of form and matter, composing a conjunction or
"tertium quid", and which also presupposes that the known object is intentionally present in the faculty
thanks to a species” (MARITAIN, 1937, p. 42 — Traducao nossa).



51

4 O INTELECTO AGENTE E A FACULDADE IMAGINATIVA: O PROCESSO DE
ABSTRACAO

Nesta secdo sera tratado a questdo da abstracdo em si e as relagcdes que se
mantém com as fungbes do intelecto agente. Assim, é preciso esclarecer
brevemente que a abstracdo € um processo que fundamenta-se na propria funcao

do intelecto agente. Desta forma, esta unidade abordara essa fundamentacao.

4.1 O CONCEITO DE ABSTRACAO

Ao longo do tempo, e em toda a trajetoria da filosofia, os homens sempre se
mantiveram interessados em saber a maneira pela qual algo € conhecido, assim, dada
a dimenséo desta problematica, diversas foram as interpretacfes apresentadas por
diferentes filésofos, porém, nesta empreitada, pretende-se elucidar apenas a visédo de
Sao Tomas de Aquino, centrando-se na Suma Teologica, conforme j& fora justificado
anteriormente (cf. SILVA, 2012, p. 173)%3. Assim sendo, dentre tantas teorias, S&o
Tomas se apoia naquela que defende que os seres humanos adquirem conhecimento
por meio da experiéncia e que o intelecto “é semelhante a uma tabula rasa, opondo-
se, ao inatismo platénico” (SARANYANA, 2015, p. 320). O Doutor Angélico defendia
a perspectiva de que os homens nascem desprovidos de ideias ou conhecimento em
seus intelectos. Entdo, para adquirir conhecimento, o homem naturalmente exerce um
processo chamado de abstracdo, que consiste em captar a esséncia dos objetos
particulares e transforma-las em ideias universais.

Portanto, neste capitulo da presente dissertacdo, pretende-se examinar as
analises que Sado Tomas de Agquino desenvolve acerca da abstracdo. Esta analise
sera feita tomando como ferramenta o esclarecimento conceitual, e, para isso,
pretende-se dar uma definicdo da abstracdo, bem como destacar as fung¢des do

intelecto agente como elemento crucial nesse processo.

4.1.1 A abstracéo

3E importante deixar claro que S&o Tomas aborda o problema da abstracdo em trés textos diversos:
O Ente e Esséncia, O Comentario a Trindade de Boecio e a Suma Teol6gica. Para a realizacdo desta
pesquisa, optou-se pela analise da exposicdo do Aquinate, presente na Suma Teolbégica. Porém,
sempre gque necessario, mencionaremos estes e outros textos, de passagem.



52

Na filosofia, o termo “abstracdo™* designa uma operacdo especifica do
intelecto que consiste em destacar e reter alguma propriedade de determinada coisa.
Essa propriedade serve como base sobre a qual o intelecto forma uma imagem
cognitiva ou conceito. Neste sentido, pode-se afirmar que a abstracdo € um processo
filoséfico pelo qual as pessoas criam conceitos a partir da experiéncia, como também
a partir de outros conceitos, ou seja, € 0 processo de extrair a esséncia das coisas e
dar-lhes existéncia independente das coisas as quais elas estdo intrinsicamente
ligadas (cf. FRAILE, 1960, vol. Il, p.1028). Ademais, também €& vista como um
processo pelo qual as qualidades séo extraidas de um objeto particular e recebem
uma aplicabilidade universal, ou seja, nesse processo, uma qualidade é abstraida e
feita para ser um termo genérico que abriga uma classe de objetos. Por exemplo,
guando usamos o termo genérico "homem", nés apenas extraimos a esséncia de a
partir de uma variedade de homens e fazemos isso para representar a ideia geral de
coletividade dos homens. Adicionalmente, podemos afirmar que a abstracdo também
envolve o processo de separar um aspecto de todas as outras qualidades com as
quais ela esta intimamente unida na existéncia. Isso significa que a abstracéo abrange
propriedades comuns e lhes atribui existéncia independente ou a separagao de
propriedades e faz com que elas tenham sua existéncia independentemente do

%40 termo “abstracdo”, na definicdo geral de Nicola Abbagnano, incluindo uma breve passagem
histérica até Sdo Tomas, é descrito da seguinte maneira: “E operagéo mediante a qual alguma coisa
€ escolhida como objeto de percepg¢éo, atengdo, observacao, consideragéo, pesquisa, estudo, etc. A
abstracao tem dois aspectos: Primeiro, isolar a coisa previamente escolhida das demais com que esta
relacionada (o abstrair de); Segundo, assumir como objeto especifico de consideragéo aquilo que foi
assim isolado (abstragdo seletiva ou ciséo prévia) [...] A abstracéo é inerente a qualquer procedimento
cognitivo e pode servir para descrever qualquer processo desse género. Com tal finalidade foi
utilizada desde a Antiguidade. Aristételes explica com a abstracdo a formacéo das ciéncias teodricas,
isto €, da matematica, da fisica e da filosofia pura. “O matematico”, diz ele, “despoja as coisas de
todas as qualidades sensiveis (peso, leveza, dureza, etc.) e as reduz a quantidade discreta e
continua; o fisico prescinde de todas as determinagfes do ser que nao se reduzam ao movimento.
Analogamente, o filosofo despoja o ser de todas as determinac¢des particulares (quantidade,
movimento etc.) e limita-se a considera-lo apenas como o ser’” (ARISTOTELES, Met., XI,3, 1.061 a
28ss.). O processo todo do conhecimento pode ser, segundo Aristoteles, descrito com a abstragao:
“o conhecimento sensivel consiste em assumir as formas sensiveis sem a matéria assim como a cera
assume a marca do sinete sem o ferro ou o ouro de que ele é composto” (ARISTOTELES, De an., Il,
12, 424 a 18). E o conhecimento intelectual recebe as formas inteligiveis abstraindo-as das formas
sensiveis em que estdo presentes (ibid., 1ll, 7,431ss.). Tomas de Aquino reduz o conhecimento
intelectual a operacéo de Abstracéo: abstrair a forma da matéria individual e assim extrair o universal
do particular, a espécie inteligivel das imagens singulares. Assim como podemos considerar a cor de
um fruto prescindindo do fruto, sem por isso afirmar que ela existe separadamente do fruto, também
podemos conhecer as formas ou espécies universais do homem, do cavalo, da pedra etc.
prescindindo dos principios individuais a que estdo unidas, mas sem afirmar que existem
separadamente destes. Por isso, a abstracdo nado falsifica a realidade, mas s6 possibilita a
consideracgéo separada da forma e, com isso, o conhecimento intelectual humano (S.Th., 1, 985, a.1)”
(ABBAGNANO, 2007, p. 04).



53

intelecto e das coisas que as acompanham em sua existéncia real. Por exemplo, ao
abstrair a forma de uma planta, a separacéo ocorre somente na abstracao (como acao
intelectiva) e ndo na existéncia real, visto que a unido é inerente ao objeto. Deste
modo, devemos admitir que essa separacdo ocorre intelectualmente, mas nao

fisicamente. Vejamos a seguinte citacdo da Suma Teologica de Sdo Tomas:

[...] diz o Livro Ill da Alma: ‘na medida em que as coisas sao
separaveis da matéria, elas dizem respeito ao intelecto”. E preciso,
pois, que as coisas materiais sejam conhecidas enquanto sdo
abstraidas da matéria e das semelhancas materiais que sdo as
representacdes imaginarias (AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, I,
g. 85a.l).

De certa forma, as ideias abstraidas sdo a mesma coisa que 0s universais, e
elas passam a existir independente de seus objetos reais. Assim sendo, podemos
afirmar que o processo de formar ideias universais € o mesmo que leva a formacéo
de ideias abstraidas. Deste modo, as ideias universais sdo formadas quando o
intelecto abstrai as esséncias de seres materiais particulares, ou, conforme as
palavras de Guillermo Fraile, “significa dizer que o intelecto agente despoja a
faculdade imaginativa de toda sua materialidade e particularidade, elevando-o a
ordem espiritual e inteligivel e tornando-o apto para imprimir no intelecto possivel”
(1960, vol. 11, p. 1029)%.

A titulo de exemplo, a ideia de “humanidade” é abstraida de homens
particulares, que, por sua vez, passa a ser denominada como uma ideia universal

relativa a todos os homens.

4.2 AS FUNCOES DO INTELECTO AGENTE

A teoria da abstracao de Sdo Tomas de Aquino foi influenciada por Aristoteles.
Segundo ele, o objeto cognoscivel é proporcionado a poténcia intelectiva (cf.
AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, I, g. 85 a.l1). O intelecto compreende abstraindo
dos fantasmas e, assim, obtendo algum conhecimento de coisas materiais. Porém,
implica dizer que, nosso conhecimento das coisas, entretanto, ndo é o mesmo que o

conhecimento de nossos “fantasmas”. Pelo contrario, os “fantasmas” sdo 0s meios

3%“Quiere decir que el entendimento agente despoja al fantasma imaginativo de su materialidad y
particularidad, elevandolo al orden epiritual e inteligible y haciéndolo apto para informar ao
entendimiento posible” (FRAILE, 1960, vol. II, p. 1029 — Traducao nossa).



54

pelos quais chegamos a conhecer as coisas. Pois, conforme observa Pierre
Rousselot, “0 homem, nem mesmo consegue pensar sem utilizar-se dos fantasmas”
(1999, p. 80).

Segundo Sao Tomas, o intelecto € incapaz de conhecer diretamente as coisas
individuais porque as recebe por meio de “fantasmas”. Por outro lado, o intelecto
percebe os universais diretamente por meio da abstracdo (cf. FRAILE, 1960, vol. II.
p.1018). Assim, o intelecto é potencialmente capaz de compreender o conceito de
infinito, na medida em que pode formar a ideia de sucessao infinita, mas na verdade
é incapaz de compreender o infinito. Coisas contingentes sdo conhecidas atraves da
experiéncia sensorial e indiretamente pelo intelecto, mas os principios necessarios
gue governam essas coisas contingentes sado conhecidos apenas pelo intelecto.
Embora s6 Deus possa saber como o futuro sera em si mesmo, podemos, no entanto,
ter algum conhecimento do futuro na medida em que temos conhecimento de causas
e efeitos.

Dando prosseguimento em nosso intento, nos é forcoso explicitar no processo
do conhecimento outro elemento, a saber, a iluminacdo. Vejamos a definicdo

aristotélico/tomista basilar de iluminacdo expressa por Guillermo Fraile:

Aristoteles compara a atividade do intelecto agente semelhante a luz.
Da mesma forma em que esta transforma as cores em ato presente
no objeto que antes se encontravam em poténcia, assim também o
intelecto faz com que apareca nos fantasmas da imaginacdo as
esséncias inteligiveis que estavam neles em poténcia (1960, vol. II.
p.1028)3%.

Guillermo Fraile baseia sua definicdo aristotélico/tomista de iluminacdo na
seguinte passagem de Sdo Tomas: “Deve-se, pois, dizer que ela [a alma] tem em si
mesma uma poténcia derivada do intelecto superior, por meio da qual pode iluminar
as representacgdes imaginarias” (AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, I, g. 79 a.3).
Ora, esse fragmento é o mais aproximado, segundo nossa pesquisa, da indicacdo
desta iluminacdo. E-nos preciso admitir que S40 Tomas indica outro elemento cujo
denominacao € “intelecto superior”. Este apresenta-se como uma realidade divina.
Contudo, apropriando-se de analogias, conforme elucidou Guillermo Fraile na citagao

anterior, o Aquinate da indicios sobre a existéncia de tal iluminagdo, sem

36“Aristoteles compara el acto del entendimiento agente com la luz. Asi como ésta pone en acto en el
objeto los colores que antes estaban en poténcia, asi tambén el entendimiento hace aparecer en los
fantasmas de la imaginacién las esencias inteligibles que estaban en ellos en poténcia” (FRAILE,
1960, vol. 1. p.1028 — Traducdo nossa).



55

precisamente afirmar qual sua natureza: se natural ou sobrenatural. Mas,
provavelmente, a iluminagdo em S&o Tomas ndo deve ser compreendida como
concebiam os agostinianos, sendo como uma participacdo divina em nés, conforme

defende Joseph-lgnacio Saranyana:

O principio imediato do conhecimento humano é, de acordo com S&o
Tomas, a faculdade da alma que chamamos inteligéncia, e néo
iluminacdo divina — como diziam 0s agostinianos -, nem tampouco
uma espécie de inteligéncia superior e impessoal como um intelecto
possivel universal e Unico para todos os homens — como teriam
afirmado os averroistas -. Se se quer maior precisdo, sera preciso
dizer, com o Doutor Angélico, que o intelecto é uma participacdo da
luz divina em nds, no sentido de que a nossa inteligéncia participa da
capacidade de conhecer que Deus tem por esséncia [...]. De qualquer
modo, segundo o Doutor Angélico era evidente que a iluminacao
divina era sempre possivel e nunca contraditéria com a atividade do
nosso intelecto (2015, p. 318).

Por repetidas vezes jA mencionado que o verdadeiro processo da abstracdo
consiste na geracao de “espécies inteligiveis”, mas a “iluminacdo do fantasma” -
conforme Guillermo Fraile -, o ato de tornd-lo realmente inteligivel, precede a
abstracdo e a torna possivel (cf. 1960, vol. Il, p. 1028). Assim como no composto
humano a vida sensivel em geral € enobrecida pela sua unido com o suprassensivel,
também as representacdes sensiveis, os “fantasmas”, recebem de sua unido com a
faculdade do conhecimento intelectivo uma aptiddo ou uma disposi¢cao para que as
espécies inteligiveis possam ser abstraidas. E para uma melhor compreenséo de tal
processo, na época de Sdo Tomas ndo havia melhor comparacao do que a da luz
material. Isso pode ser evidenciado na explicagdo de Sado Tomas sobre como a

comparacao deve ser aplicada:

Deve-se dizer que ha duas opinibes sobre a acédo da luz. Para uns, a
luz é exigida para a visdo a fim de tornar as cores visiveis em ato.
Nesse sentido e pela mesma razao pela qual se requer a luz para ver,
requer-se, de maneira semelhante, o intelecto agente para conhecer.
— Para outros, € preciso a luz para a visdo, ndo a fim de tornar visiveis
as cores, mas tonar o meio iluminado em ato. E a opini&o de Averrois.
Nesse sentido, a semelhanga com que Aristoteles compara o intelecto
agente com a luz deve compreender-se assim: como a luz é
necessaria para ver, assim também o intelecto € necessério para
conhecer, mas ndo pela mesma razdo (AQUINO, Tomas de, Suma
teoldgica, Il, g. 79 a.3).

Conforme a supra citagdo, havia duas teorias sobre a natureza da luz em voga
no século treze: uma teoria considerava a luz necessaria para a visao, na medida em

gue tornava a cor realmente visivel, era a luz que dava visibilidade as cores. Mas essa



56

opinido nédo era de Aristoteles. Ele postulava que, embora a luz fosse necesséria para
a visdo, sua fungéo ndo era dar visibilidade as cores, mas tornar o meio pelo qual a
cor passava "em ato" luminoso - e, portanto, capaz de transferir a cor do objeto para
0s 6rgédos dos sentidos. S&o Tomas, apropriou-se desta teoria para dar sentido a sua
analogia, segundo assegura Guillermo Fraile (cf. 1960, vol. Il, p.1029.) E assim, como
figuras e cores sdo sempre encontradas em corpos, mas sO podem ser vistas como
raios de luz que refletem sobre os corpos, entdo o objeto da representacao intelectual,
ou seja, a quididade (esséncia), esta realmente no objeto; mas, para que essa
esséncia seja percebida pela alma, ela deve ser separada das condigcbes materiais
que a acompanham no individuo. Assim, essa separa¢do ocorre quando a operagcao
da alma que € imaterial "volta-se" para a representacéo sensivel; € através da unido
com a luz espiritual que a esséncia "oculta", sobre determinadas condicfes sensiveis,
se revela a inteligéncia. E como esse ato do intelecto agente transcende qualquer
operacdo familiar a nossa experiéncia, Sdo Tomas, (por falta de uma melhor
ilustracdo, segundo minha interpretacéo), compara o processo a uma "iluminacao” dos
fantasmas. Mas seja qual for a natureza dessa operacéo, ela produz um resultado
bastante elucidativo para o intelecto quanto a luz incidente na cor faz ao olho.

Para exemplificarmos e tornar o fendmeno ainda mais claro, tomemos a
ilustracdo dos Raios-X. Pois, quando os raios catodicos entram na matéria, esta ndo
apenas floresce, mas também emite um tipo inteiramente novo de radiacdo. Esses
raios também tém a propriedade surpreendente com meios penetrantes que Sao
opacos a luz comum. Aqui reside uma semelhanca entre o funcionamento dos raios
X materiais e o intelecto agente, que é imaterial, pois, assim como o primeiro separa,
por assim dizer, 0ssos de carne na mao (sem produzir qualguer mudanga na mao)
assim também o ultimo separa o universal do particular existente no ‘fantasma’ (e, por
sua vez, deixa o ‘fantasma’ inalterado).

Contudo, nesta comparacgao da acao da luz fisica com a da "luz intelectual”, ha
algumas diferencas muito importantes que precisam ser elucidadas. Assim, na teoria
fisica, as cores sao visiveis "em ato", independentemente da acado da luz; o intelecto
agente, por sua vez, porém, torna os “fantasmas” que antes estavam inteligiveis
apenas em poténcia, em inteligiveis em ato. Além disso, o “fantasma” ndo determina
o intelecto possivel da mesma maneira que a cor determina a visao; nem a luz do
intelecto agente age diretamente sobre o intelecto possivel, pois a luz fisica atua no

orgao do sentido. Assim, o “fantasma” é influenciado pela luz do intelecto agente, e



57

entdo, a luz intelectual ndo est4 de modo algum focalizada no intelecto possivel, mas
inteiramente no fantasma. Seguindo essa analogia da luz, diz Manuel de Barros: “A
inteligéncia humana compde-se, portanto de duas faculdades, que estéo entre sicomo
o foco de luz que ilumina o objeto e os olhos da pessoa que o vé” (1945. p. 260). O
resultado € que o intelecto possivel recebe, ndo a iluminacdo, mas as espécies
inteligiveis iluminadas pelo intelecto agente.

Este ponto deve ser enfatizado, a saber, que nesta iluminacéo, assim como no
caso do efeito dos Raios-X em sua matéria, ndo causa nenhuma alteracdo no
“fantasma”. Ndo ha modificacdo efetuada no “fantasma” pela poténcia de iluminacao
do "intelecto agente" de acordo com S&o Tomas. O “fantasma” originado deve
permanecer na imaginacdo, e essa permanéncia também deve se aplicar a sua
composicdo. Tudo o que o intelecto agente faz € torna-lo inteligivel e, ao fazé-lo, afeta
a imagem, ndo mais do que qualquer objeto é afetado por lancar uma luz sobre ela.
De acordo com a investigacdo empreendida nesta pesquisa, ndo ha nada nos textos
de Sdo Tomas que indique qualquer tipo de modificacdo além daquele em que o
intelecto possivel participa. Ora, 0 ato do intelecto agente é separar o universal do
particular sem afetar o particular; assim como podemos considerar a cor, ou separar
de uma maca sem afetar essa maca, ou como diz Sdo Tomas: “A forma no fantasma
ndo é transferida fisicamente da imaginacdo para o intelecto possivel” (AQUINO,
Tomas de, Suma teoldgica, I, g. 85 a.3). Como as figuras e cores de um corpo apenas
se tornam visiveis aos olhos quando a luz incide sobre o objeto, e como a luz € o meio
pelo qual essas caracteristicas do objeto impressionam nossa visdo, também as
representacfes sensiveis ndo sdo transferidas da fantasia para o possivel intelecto.
Assim, ndo sdo essas representacdes, mas a operacao da alma chamada de "intelecto
agente" que sera visto como produzindo as espécies inteligiveis no intelecto possivel
(cf. AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, I, g. 85 a.l1).

Tudo isso, no entanto, ndo é tdo 6bvio como se afirma aqui. Pois, como foi dito
acima, Sdo Tomas ndo mostrou muito explicitamente a relacéo do fantasma e intelecto
e, portanto, ndo demonstrou tudo o que estava envolvido ao dizer que os fantasmas

séo "iluminados". Vejamos a citagao:

Ora, a alma humana é intelectiva. O sinal disso esta em que ndo é
intelectiva inteiramente, mas apenas por uma parte de si mesma. Além
disso, ndo chega ao conhecimento da verdade a ndo ser por motivos
discursivos, raciocinando. Enfim, tem uma inteligéncia imperfeita, pois
nao conhece tudo, e mesmo naquilo que conhece, procede da



58

poténcia ao ato. Deve, portanto, haver um intelecto superior que ajude
a alma conhecer [...] deve-se, pois, dizer que ela [a alma] tem em si
uma poténcia derivada do intelecto superior, por meio do qual pode
iluminar as representacdes imaginarias (AQUINO, Tomas de, Suma
teoldgica, I, q. 79 a.4).

Aparentemente, a Unica tentativa que S&o Tomas fez para indicar o que
significava "iluminac&o", foi indicar que esta iluminacéo é formal (da prépria forma). E
necessario que alguma forca ou luz espiritual seja derivada do intelecto agente para
que os “fantasmas” sejam iluminados de uma maneira formal e isso ocorre,
precisamente, por uma relacdo entre a propria alma e esse intelecto superior®’.
Guillermo Fraile acrescenta que “o fantasma em si mesmo permanece inalterado e,
continua a ser concreto e sensivel. Porém, a acado iluminadora do intelecto agente faz
com que apareca nele a esséncia universal, que € o objeto préprio do conhecimento
intelectivo” (1960, vol. Il, p. 1029)%,

Contrariamente, essa visdo ndo € a mesma que a do intérprete de S&o Tomas,
o cardeal Caetano. Este, por exemplo, afirma que o intelecto agente opera nos
“fantasmas”, ndo através de uma iluminacdo "formal", mas por meio de uma
iluminacéo objetiva (cf. CAJETAN, 1964, p. 23-49), que ele considerava o suficiente
para demostrar que o “fantasma”, de alguma forma, contribuiria na producédo das
espécies inteligiveis (cf. FRAILE,1960, vol. Il, p. 1030). Uma iluminacdo objetiva é
aquela na qual um objeto se torna aparente através do auxilio de alguma luz exterior...
“e nisto, considera-se a luz como inerente, ndo no objeto iluminado, mas por meio da
visibilidade" (FRAILE,1960, vol. I, p.1031).

Ora, dois principios foram elucidados e que devemos expor aqui para analise,
a saber, primeiro, ndo pode haver modificacdo (alteracdo) no “fantasma” de acordo
com Sdo Tomas. Segundo, que o fantasma (por apresentar condices materiais) ndo
pode, enquanto tal, afetar o intelecto possivel. Portanto, de acordo com esses
principios, faz-se necessario, alguns exames.

A iluminacao formal proposta por Sdo Toméas de Aquino parece ndo atender a
estes principios. Ora, um “fantasma” é uma imagem, e, desta maneira, imagem de um

objeto particular, que precisamente é algo material/corporal, e, apesar de ser fonte

87Aqui, entende-se Intelecto Superior por Deus do cristianismo, e ndo a concepcéao de intelecto agente
como propunham os averroistas.

38“E| fantasma en si mismo permanece inalterado, y sigue siendo concreto y sensible. Pero la accion
‘iluminadora” del entendimento agente hace aparecer en él la esencia universal, que es el objeto
proprio del conocimiento intelectivo” (FRAILE,1960, vol. Il, p. 1029 — Tradugdo nossa).



59

7z

parcial de inteligibilidade, esse fantasma, precisamente, ndo é nada além de ser
inteligivel em poténcia. Portanto, se admitirmos que o intelecto agente ilumine
formalmente esse fantasma, sera preciso considerar que essa iluminacao é inerente
ou apresentara aptiddo aos fantasmas para torna-los inteligiveis. Se assim o for, o
“fantasma” sera destituido de sua natureza potencial em relacdo aos inteligiveis,
permitindo assim, a atualidade (tornar ato) das espécies ainda no préprio “fantasma”,
0 gque € oposto ao principio sustentando de que o “fantasma” ndo se altera em nada.

A solucdo apresentada pelo Cardeal Caetano também nédo pode ser
sustentada. Pois, diferentemente do exemplo anterior acerca da iluminacéo formal dos
“fantasmas”, Caetano, também defende n&do haver nenhuma alteragéo no “fantasma”,
sendo apenas uma intervencao exterior da luz externa. Aparentemente ndo ha
mudanca, contudo, se analisarmos de modo minucioso, ha mudanca sim. Ora, para
que essa intervencdo externa seja possivel, a saber, - a iluminagdo por meio da
visibilidade — ou serve para tornar o objeto inteligivel ainda no “fantasma”, ou ndo. Se
nao, entdo, fica evidente que o “fantasma” permanece inteligivel em poténcia, como
era antes da iluminacéo externa. Ora, neste caso, a intervencao da luz externa, nada
fez de diferente. Mesmo assim, se admitirmos alguma agéo, que porventura venha a
ocorrer, entdo h4 alteracdo no “fantasma”, portanto, uma iluminacdo formal, como
defendia Sdo Tomas. Sendo essa posi¢do contraria a interpretacdo de Caetano. Ou
entdo, que essa iluminacdo possa causar algum efeito no intelecto possivel é
inadmissivel, j& que este Ultimo efeito é proprio da espécie inteligivel impressa, cuja
formacao é desempenhada pelo intelecto agente na abstracao do “fantasma”. Embora
possa parecer que a explicacdo proposta por Caetano possa parecer plausivel, ela é
tdo insustentavel quanto a do préprio Sdo Tomas, uma vez que a poténcia do intelecto
agente €, em certo sentido, “espiritual” e que nao possa iluminar os “fantasmas”, ou
seja, numa realidade corp6rea, assim, precisamente a iluminacdo espiritual
(proveniente da intelecto externo, o qual mencionamos antes) ndo causou nenhum
efeito. Apesar de haver alguma acao produzida pela luz espiritual do intelecto que haja
sobre o “fantasma”, a solucdo de Caetano, como afirmamos, ndo da sustentabilidade.

Diante destas insustentabilidades apresentadas acima, € bom relembrar
novamente os dois principios que S&o Tomas chama de iluminagdo. Essas duas
condicdes estdo ancoradas nas proprias naturezas das coisas; sobre a natureza do
fantasma e sobre as relagfes - se houver - possiveis entre o material e o imaterial

(espiritual). Ora, um “fantasma” € uma imagem material que se torna a culminacgéo do



60

conhecimento sensivel; € a "soma" das primeiras afec¢des sensiveis que expressam
a coisa conhecida em sua "forma" mais completa e sensivel.

Mas um “fantasma”, apesar de ser imaterial, tem caracteristicas ou certas
condicbes materializadas, na medida em que é “fantasma” de um objeto particular e
nao universal. Portanto, ndo sendo puramente material. Assim, qualquer
inteligibilidade é inteligibilidade puramente potencial. E nisto reside o cerne do
problema que propomos investigar. Pois o conhecimento do homem, enquanto
homem, deve ser, pois, 0 conhecimento consequente da mais elevada poténcia do
homem; isto €, 0 seu conhecimento intelectual. Sabe-se, que, todo conhecimento vem
de algum modo dos sentidos e, finalmente, do “fantasma”. Mas como isso é possivel?
Ou seja, como pode o “fantasma” com caracteristicas materiais afetar uma faculdade
imaterial?

A partir dessa consideracéo, entdo, devemos retomar a ideia de que os dois
principios mencionados acima séo irreconciliaveis. Pois devemos admitir que o
material ndo pode afetar o imaterial; Porém, também devemos admitir que o
“fantasma”, se € para permanecer assim, ndo pode sofrer nenhuma modificacdo que
possa comprometer, de alguma maneira, sua natureza.

A busca pela definicdo exata da iluminacdo néo parece algo facil, como se
percebe, uma vez que, pelo menos aparentemente, ndo esta dada uma resposta
propriamente dita, mas € possivel ainda, tentar interpretar, a partir dos fragmentos
isolados da obra de Sado Tomas, as condicdes para tal feito, ou seja, a compreensao
da iluminagéo. Pois bem, de certa forma o “fantasma” apresenta certa “passividade”
frente ao intelecto agente. Significa dizer, com isso, uma “certa” relacdo do material
como predisposicdo ao imaterial. Assim sendo, o “fantasma” é “usado” pelo intelecto
agente como um instrumento para a producdo das espécies inteligiveis. Entdo, o
objeto é representado de modo inteligivel.

Cumpre nos perguntar se, de fato, é dessa forma que procede? Isso ndo esta
associado ao que até agora fora vetado, a saber, a ideia de que um instrumento
corporeo esteja produzindo um efeito espiritual (neste caso, inteligivel)? Vejamos uma

passagem onde ele diz o contrario:

Deve-se dizer que as representacbes imaginarias nao somente
recebem a luz do intelecto agente, como também é deles que sdo
abstraidas as espécies inteligiveis pela acdo desse intelecto.
Recebem uma luz: com efeito, do mesmo modo que a parte sensivel
adquire uma forgca maior por causa de sua unido com a parte



61

intelectiva, assim as representagfes imaginarias, pela ac¢do do
intelecto agente, se torna mais aptas a que as inten¢des inteligiveis
sejam delas abstraidas. E o intelecto agente abstrai as espécies
inteligiveis das representacdes imaginérias: na medida em que, pela
acao do intelecto agente, somos capazes de considerar as naturezas
especificas sem as condi¢des individuais, e sdo as semelhancas
dessas naturezas que informam o intelecto possivel (AQUINO, Tomas
de, Suma teoldgica, I, g. 85 a.1).

Neste aspecto, Sdo Tomas assegura que a poténcia do intelecto agente se
encontra em relacdo aos “fantasmas”, mas a abstracdo € em relacdo a espécie. No
entanto, como néo ha inteligibilidade em ato sem a abstracéo, seria um tanto absurdo
dizer que os “fantasmas” se tornam inteligiveis em si mesmo. A iluminagéo, portanto,
nao se trata de alguma perfeicdo imaterial, que, de alguma forma é posta no
“fantasma”. Ela consiste apenas em habilitar esse “fantasma” para que a abstracao
das espécies inteligiveis seja possivel. Isso significa que, sob nosso posicionamento
interpretativo, que essa habilitacdo no “fantasma”, causada pela iluminag&o néo € algo
precisamente radical nos “fantasmas”, ou seja, ndo € algo que afete a sua natureza,
mas consiste em apenas habilita-lo, pela poténcia do intelecto agente e, portanto,
trata-se de algum movimento pelo qual os “fantasmas” sédo subordinados pelo intelecto
agente.

Assim, Sdo Tomas explica a iluminacdo. Pode-se questionar se isso € uma
explicacdo; mas parece que isso é tudo o que Sdo Tomas tem a dizer sobre 0 assunto.
E certo que ainda resta muito a ser dito; pois uma "elevacéo" do “fantasma” a uma
posi¢cado em que possa ser usada como um "instrumento para a producao de espécies"
ainda deixa o que Guillermo Fraile considera como "mistério" (1960, vol. Il, p.1028.).
No entanto, o que poderia haver sendo mistério quando ha qualquer questdo de
qualquer tipo de relacao entre as ordens materiais e espirituais?

No entanto, isso talvez possa ser melhor compreendido quando se percebe que
a iluminac&o nado é o unico trabalho do intelecto agente, nem a iluminacéo € o unico
elemento na reducao da inteligibilidade em poténcia a inteligibilidade em ato. Por ter
completado seu trabalho de "iluminar”, o fantasma - usando novamente aqui termos
estaticos e substanciais para o que € de fato um processo - o intelecto agente procede
para realizar sua segunda funcdo principal na aquisicdo do conhecimento - a
abstracdo da espécie inteligivel. Assim, seria justo, pois esclarecer em que consiste

0s modos de abstracdo. Vejamos como Sao Tomas expde:



62

Pois, deve-se dizer que h& dois modos de abstragdo. O primeiro, por
composicao e divisdo: quando conhecemos que uma coisa hdo esta
em outra, ou que esta separada dela. O segundo, por uma
consideracdo simples e absoluta: quando conhecemos um objeto,
nada considerando de um outro. Se o intelecto abstrai, segundo o
primeiro modo, separando coisas que na realidade ndo séo
separadas, isso implica um erro. Mas se procede segundo o segundo
modo, isto ndo é falso, como veremos claramente nas coisas
sensiveis. Se, com efeito, conhecéssemos ou disséssemos que a cor
nao se encontra no corpo colorido, ou que dele est4 separada, nossa
opinido ou nosso dizer seriam falsos. Mas se considerarmos a cor e
suas propriedades, sem dar atencdo ao fruto colorido, tanto o que
assim conhecemos como o que dizemos serdo isentos de falsidade. O
fruto ndo pertence a razao da cor; por isso, nada impede que se
conheca a cor, sem que se conheca de alguma forma o fruto. — Do
mesmo modo, 0 que pertence a razado da espécie de uma coisa
material qualquer, por exemplo, uma pedra, um homem, um cavalo,
pode ser considerado sem o0s principios individuais, que n&o
pertencem a razao da espécie. Isso é abstrair o universal do particular,
ou a espécie inteligivel das representacdes imaginarias, isto €,
considerar a natureza da espécie, sem considerar 0s principios
individuais, significados pelas representacdes imaginarias (AQUINO,
Tomas de, Suma teoldgica, 11, g. 85 a.l).

Conforme fora visto, para Sdo Tomas, a abstracdo pode ocorrer de duas
maneiras: primeiro, por meio de composicao e divisdo, e, em segundo lugar, por meio
de uma consideracdo simples e absoluta. Portanto, para o intelecto abstrair um do
outro, coisas que nao sdo realmente abstraidas umas das outras implicariam falsidade
no primeiro desses modos acima; enquanto que, no segundo modo, tal procedimento
esta perfeitamente em ordem e ndo envolve falsidade. Pois, se fosse dito que a cor
nao esta em um objeto colorido, ou que era separado dele, haveria erro no que foi dito
ou pensado. No entanto, se a cor e suas propriedades forem consideradas sem
referéncia ao assunto em que estdo, ndo ha nada de errado; para qualquer objeto
colorido particular ndo € essencial para a cor, e assim a cor pode ser entendida
independentemente do objeto.

Do mesmo modo, as coisas que pertencem as espécies de uma coisa material
podem ser consideradas sem considerar os principios individuais que nao pertencem
a nocao da espécie. Isso, entdo, é o que significa abstrair o universal do particular, ou
as espécies inteligiveis do fantasma. Em outras palavras, isso é considerar a natureza
das espécies, além das caracteristicas individuais apresentadas no “fantasma”.

Este ultimo é, naturalmente, a abstracdo que é a segunda fun¢éo do intelecto
agente. Mas, novamente, 0 assunto esta longe de ser solucionado o0 quanto parece

até o presente momento. Curiosamente, no entanto, a razao para grande parte desta



63

falta de clareza n&o esta na propria doutrina. E bem verdade que o conhecimento esta
longe de ser um processo facil de ser explicado e o processo de abstracdo, o proprio
alicerce do que pode ser chamado de noético®® em Sado Tomas, também apresenta
essas dificuldades. O ponto em questdo a ser observado aqui é se as espécies de
determinado objeto podem ser consideradas sem considerar os principios individuais
que ndo pertencem a nocdo da espécie. Pois, como definido por Sdo Tomas, a
abstracdo foi a tomada da esséncia pelo intelecto; ou seja, foi uma elevacdo da
esséncia para o nivel do intelecto. Em nenhum sentido foi concebido como a
descoberta de um "novo ponto de vista"; pois um "novo ponto de vista ainda teria como
objeto e acabaria com o fantasma de um objeto individual”’. Nunca poderia atingir
aquela esfera mais alta de atividade na qual a esséncia é evidenciada®. Portanto,
para qualquer investigacdo dessa segunda funcéo do intelecto agente, o significado
correto da prépria palavra deve ser constantemente mantido em mente.

Na abstracéo, duas causas devem ser consideradas como produtos finais das
espécies inteligiveis no "intelecto quanto possivel". O intelecto agente é a causa na
medida em que torna o objeto inteligivel em ato. O “fantasma” é a causa na medida
em que, em virtude desta causa principal, fornece a esséncia de um determinado
objeto a ser reconhecido. S&o Tomas caracteriza a relacédo dizendo que o “fantasma”

€ a causa instrumental das espécies inteligiveis, conforme fragmento:

Na recepc¢do na qual o intelecto possivel recebe dos fantasmas as
espécies das coisas, os fantasmas sdo como um agente instrumental
ou secundario, e em contrapartida, o intelecto agente como um agente
principal e primeiro; e, portanto, o efeito da agdo permanece no
intelecto possivel de acordo com a condi¢éo de ambos agentes e néo
de acordo com a condicdo de um somente. E por isso o intelecto
possivel recebe as formas como inteligiveis em ato por virtude do
intelecto agente, porém como semelhanca das coisas determinadas
pelo conhecimento dos fantasmas, e assim as formas inteligiveis em
ato ndo sdo por si proprios existentes nem na fantasia, nem no

39Cf. Guillermo Fraile, que diz: “Uma afirmagao fundamental da noética tomista é a absoluta passividade
da potencia cognoscitiva em relagdo aos seu objeto. A poténcia cognoscitiva ndo tem em si mesma
nem uma forma propria determinante. Porém este aspecto é vazio — assim o consideremos — é
precisamente o que a torna apta para poder receber — intencionalmente — toda classe de formas, sem
nunca acumular ou saturar seu potencial”’. Versdo em espanhol - Una afirmacion fundamental de la
noética tomista es la absoluta pasividad de la potencia cognoscitiva frente a su objeto. La potencia
cognoscitiva no tiene em si misma ninguna forma propria determinante. Pero este espécie de vacio —
llamémoslo asi — es precisamente lo que la hace apta para poder recibir — intencionalmente — toda
classe de formas, sin que nunca acabe de colmarse o saturarse su potencialidade” (1960, vol. II, p.
1034 -Traducao nossa).

40Cf. E. F. Talbot, que diz: “novo ponto de vista ainda teria como objeto e destruiria com os fantasmas
de um objeto individual ”. Versao em ingles: “A new point of view would still have as object and would
destroy with the phantasmata of an individual object” (1982. p. 181 — Tradug&o nossa).



64

intelecto agente, sendo apenas no intelecto possivel (AQUINO,
Tomas, De veritate. cuestion 10. La mente. A.6 AD7)*.

Mas o que é esta espécie inteligivel? Sdo Tomas da uma caracterizacao

precisa de sua natureza:

Deve- se dizer que as cores existem na mesma maneira tanto na
matéria corporal individual como na poténcia de ver. Elas podem, por
isso, imprimir sua semelhangca na vista. Mas as representacdes
imaginarias, que sdo semelhancas de coisas individuais e existem em
O6rgdos corporais, ndo tém o mesmo modo de existir que tem o
intelecto humano, pois, por sua prépria acao, imprimir-se no intelecto.
Mas, pela acdo do intelecto agente, voltando-se para as
representacoes imaginarias, se produz certa semelhanca no intelecto
possivel; essa semelhancga é representativa das coisas de que se tém
representacdes imaginarias, somente quanto a natureza especifica. E
€ nesse sentido que se diz que a espécie inteligivel é abstraida das
representa¢des imaginarias, mas isso ndo significa que uma forma,
numericamente a mesma, que antes estava nas representacoes
imaginarias se encontre em seguida no intelecto possivel, a maneira
como um corpo, tirado de um lugar, é transportado para outro
(AQUINO, Toméas de, Suma teolégica, Il, g. 85 a.l1).

N&o é algo excessivamente misterioso, por mais peculiar que seja a maneira
pela qual ele "entra" no intelecto. E simplesmente a natureza de um objeto
considerado em si, sem considerar as condi¢cdes materiais em que ele existe. O objeto
é inteligivel agora porque, embora ndo exista - e ndo possa existir - como imaterial,
ele é considerado sem as condi¢cdes de sua matéria, ou seja, € abstratamente
imaterial.

E possivel ainda, questionar-se, como uma abstracéo da matéria poderia ser
considerada possivel. Pois a esséncia de um objeto material € uma esséncia material
e, a menos que se queira dizer, por exemplo, no ato do conhecimento, é possivel que
o homem conheca a alma de outro, separada do corpo, sem focar na realidade
material, entdo aparentemente ndo se pode dizer que a forma € abstraida da matéria.
Assim, parece que essa funcdo da abstracdo € verdadeiramente metaférica. Mas isto

€ esquecer um ponto mais importante, isto €, que um objeto material, enquanto

41“En la recepcion con la que el intelecto posible recibe de los fantasmas las espécies de las cosas, los
fantasmas son como un agente instrumental o secundario, y en cambio el intelecto agente como un
agente principal y primero; y por tanto el efecto de la accion permanece en el intelecto posible segun
la condicién de ambos agentes y no segun la condicion de uno solamente; y por eso el intelecto
posible recibe las formas como inteligibles en acto por virtude del intelecto agente, pero como
semejanzas de cosas determinadas por el conocimiento de los fantasmas, y asi las formas inteligibles
en acto no son de suyo existentes ni en la fantasia ni en el intelecto agente, sino sélo en el intelecto
posible” (AQUINO, Tomas de, De veritate. cuestion 10. La mente. A.6 AD7 - Tradug&o nossa).



65

material, ndo pode ser realmente inteligivel a uma faculdade imaterial por meio da
abstracao.

A resposta completa a tal objecéo servira ndo apenas para responder a objecao
em si, mas para indicar precisamente 0 que acontece quando uma "abstracdo" é feita
de um fantasma "iluminado" ou "preparado”. A resposta € uma citacdo da Suma
Teolégica e, embora demorada, € indispensavel para uma compreensdao do

pensamento de S&o Tomas sobre 0 assunto:

Ha duas matérias: uma, comum, e outra, designada ou individual. A
matéria comum €, por exemplo, a carne e 0S 0Ss0S; a matéria
individual, essas carnes e esses 0sso0s. O intelecto abstrai, portanto, a
espécie da coisa hatural da matéria sensivel individual, mas néo da
matéria sensivel comum. Por exemplo, ele abstrai a espécie de
homem, dessas carnes e desses 0ss0s que ndo pertencem a razao da
espécie, mas sao partes do individuo, como se diz no Livro VIl da
Metafisica; e por isso a espécie pode ser considerada sem essas
partes. Mas a espécie homem néo pode ser abstraida pelo intelecto
da carne e dos ossos (AQUINO, Tomés de, Suma teoldgica, Il. . 85
a.2).

O problema, entéo, € que na sua segunda funcéo o intelecto agente nao abstrai
da matéria, mas das determinacdes materiais. Com efeito, ao conhecer algum objeto
através da "abstracdo" que € responsavel por produzir as espécies inteligiveis do
objeto, a forma ndo € abstraida como pura e subsistente - iSso seria um erro - mas
como um principio material, o ato de um objeto material individual determinar que
aguele objeto € 0 que € (a matéria é tal e € conhecida enquanto tal somente atraves
de sua atualizagéo pela forma).

Da mesma forma em que Sao Tomas nao leva adiante as explicacdes sobre a
iluminacdo, também, interrompe sua analise sobre a abstracdo. E como no caso
anterior, ele para no "mistério"”; ou seja, ele para naguele ponto em que deve haver o
mesmo tipo de interacdo entre o material e o imaterial. O fantasma foi "preparado” -
através da iluminacéo - para que pudesse ser "produzido" da mesma forma a fonte da
inteligibilidade real. Mas para a inteligibilidade real deve haver mais do que
preparacado; deve haver esse processo chamado abstragdo, pois € através disso que
a espécie inteligivel é produzida, e o ponto aqui € novamente o "deve", pois somos
confrontados aqui novamente com uma necessidade metafisica.

Como o intelecto possivel €, enquanto resultado da iluminacao e da abstracéo,
habilitado a "ver" a esséncia, encerrada na matéria — pois Sdo Tomas afirma que a

7

esséncia é conhecida no “fantasma” - é tdo dificil saber como o “fantasma” foi



66

originalmente elevado a esse estado. Certamente, pode-se dizer que a "elevacao”
deve ser continua. No entanto, serd preciso afirmar que o “fantasma” ndo deve ser
alterado quanto a sua materialidade; e que o “fantasma”, enquanto tal, ndo pode afetar
uma faculdade imaterial como o intelecto possivel. De modo que s6 pode ser
concluido que o “fantasma” é "elevado" (por sua relacdo com o agente intelecto na
medida em que age sobre ele) para onde possa servir como o instrumento pelo qual
sua inteligibilidade é reduzida - pelo intelecto agente - de um estado de poténcia para
ao ato.

Esta €, entdo, a funcéo da abstracéo, a saber, a apresentacdo da esséncia do
“fantasma” "iluminado" ao intelecto possivel, e a consequente geracdo das espécies
inteligiveis. Quanto ao intelecto possivel, "ao ser impressa, a forma abstratamente
imaterial que determina a esséncia do objeto, é imediatamente impressa pelo objeto;
e por essa semelhanca, ele conhece o que o objeto é” (MAKENZIE, 1934, p. 130)*2.

Com isso, parece que o intelecto agente completou seu trabalho imediato em
relacdo a aquisicdo de conhecimento, a saber, no tocante a ligacao entre o “fantasma”
e o intelecto possivel, mais claramente, entre o conhecimento sensivel e o intelectual.
Mas ha ainda outras duas funcbes do agente verificaveis nas obras de Sdo Tomas,
funcbes que, embora ndo tdo metafisicamente necessarias como as duas acima, séo,
no entanto, parte integrante da relacdo do "intelecto como agente" com o intelecto
possivel na para a efetivacao da “inteleccédo em ato”.

Poderiamos ainda, pensar na possibilidade de uma terceira funcéo do intelecto
agente, a saber, a possibilidade de fortalecer o suporte ao intelecto possivel. Essa
tentativa de provar essa funcdo ndo sera feita por razes muito Obvias: Primeiro
porque a literatura, conforme essa pesquisa, ndo apresentou muitos elementos.
Segundo, que seria forcosa demais uma exegese, tendo em conta o carater
dissertativo (raz6es metodolégicas como o tempo) deste texto. No entanto, nos é
favoravel apresentar indicacdes a respeito deste fortalecimento do intelecto possivel

estabelecido pelo intelecto agente, conforme a citagdo a seguir:

E preciso afirmar que as formas sensiveis ou abstraidas das coisas
sensiveis ndo podem operar sobre nosso intelecto, exceto se elas
estiverem nas condicbes imateriais por meio da luz do intelecto
agente; e assim, de alguma forma se tornam homogéneas com o

42“when reproduced, the abstractly immaterial form that determines the essence of the object, is
immediately reproduced by the object; and by this likeness he knows what the object is" (MAKENZIE,
1934. p. 130 — Traducao nossa).



67

intelecto possivel com a qual operam (AQUINO, Tomas de, De veritate
X, artigo 6)*.

Ora, esse carater de agenciamento do intelecto possivel supde um elemento
final para onde ele se destina. O elemento a ser destinado séo as espécies inteligiveis,
assim sendo, o intelecto possivel, é fortalecido com o papel de finalizar o
conhecimento em si. Embora seja preciso admitir que ndo é um unico fragmento que
ateste essa funcionalidade do intelecto agente, mas toda a obra tomistica que versa
sobre esse problema reforca essa caracteristica, entdo, para justificar essa assertiva,

devemos considerar o seguinte fragmento de Philotheus Boehner e Etinne Gilson:

O ser das coisas individuais é determinado por suas respectivas
formas. Estas, por sua vez, ndo passam, em Ultima analise, de
guantidades diferentes de perfeicdo. E por isso pode dizer-se, com
Aristoteles, que as formas se assemelham aos ndmeros, nos quais
variam pela adi¢&o ou subtragéo da unidade. Tendo expressado suas
perfeicbes em seres diversos, e, portanto, em formas diferentes de
perfeicdo. Donde decorre, outrossim, que 0S seres apresentam uma
ordem hierarquica. Como os elementos compostos sdo mais perfeitos
gue os elementos simples, assim também as plantas sdo mais
perfeitas que 0s mistos (minerais), 0s animais que as plantas, e
homens que os outros animais. Nesta sequéncia, cada espécie
ultrapassa a precedente em perfeicdo. Ao querer a diversidade dos
seres, Deus quis simultaneamente a perfeicdo do mundo em seu
conjunto (1985, p. 465).

Para Sdo Tomas de Aquino, a realidade nao é discreta nem descontinua; antes,
é estreitamente ligado e, de uma maneira maravilhosa, organizado hierarquicamente.
Em seu ponto de vista, tudo o que foi criado poderia ser classificado em perfeicédo
desde os anjos até o mais simples elemento da natureza. Na verdade, reconhecemos
algumas dessas gradacGes maiores, como as vegetativas, sensiveis e intelectuais.
Agora, entre esses graus nao se encontra nenhuma disjuncéo total; Sdo Tomas,
afirma que o mais elevado e 0 mais baixo em qualquer uma dessas classes tém
poténcias ou operacdes muito semelhantes as mais baixas e mais elevadas. Assim,

no exemplo classico, é o sentido estimativo*4, que "julga as intencdes" (BARROS, 1945,

43“Hay que decir que las formas sensibles o abstraidas de las cosas sensibles no pueden obrar sobre
nuestra mente salvo que se vuelvan inmateriales por médio de la luz del entendimiento agente; y asi
de alguna manera se hacen homogéneas con el intelecto posible em el que obran” (AQUINO, Tomas
de, De veritate X, artigo 6, p. 42 — Traducdo nossa).

44Para uma melhor apreciagédo do sentido do vocabulo “estimativa” segue definicdo de Guillermo Fraile:
“Nos animais, as reacfes aos objetos correspondentes as percep¢des que estdo fora dos préprios
sensiveis sdo apreciadas. Ndo apenas reagem ao que € agradavel ou desagradavel em um sentido
particular, mas também percebem o que é Util ou prejudicial ao individuo em sua totalidade. A ovelha
nao foge do cachorro e foge do lobo, ndo por causa de sua figura exterior, mas porque nela percebe
seu carater de nocividade. Os passaros coletam palhas, ndo no quanto satisfazem seus sentidos,



68

p. 281). Trata-se de uma poténcia mais elevada dos animais e a poténcia intelectual
mais inferior do homem (cf. AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, Il, q. 78 a.4).
Entretanto, ndo se trata da disposicao hierarquica na realidade como elemento
crucial para considerar o intelecto agente, mas as consequéncias dessa disposi¢ao
que fortalece o intelecto. Pois essa ordem significa muito mais que uma semelhanga
de poténcia nas substancias intelectuais (cf. BARROS,1945, p. 237); para tais
substancias, significa realmente uma espécie de ordem natural conforme citacdo do

préprio Sdo Tomas:

Se h& coisas que séo superiores as outras, é porque estao elas mais
préximas e sdo mais semelhantes ao Unico ser primeiro, Deus. Em
Deus, toda a plenitude do conhecimento intelectual esta contida numa
s6 realidade, a esséncia divina, pela qual Deus conhece todas as
coisas. Mas essa plenitude inteligivel nos intelectos criados encontra-
se de modo inferior e menos absoluto. Dai ser necessario que as
coisas conhecidas por Deus em uma sé realidade, os intelectos
inferiores as conhecam mediante muitos conhecimentos, e tanto mais
por muitos quanto mais inferior o intelecto. Assim, quanto mais
superior for o anjo, tanto por menos espécies poderd apreender a
universalidade das coisas inteligiveis (AQUINO, Tomas de, Suma
teoldgica, I, g. 55 a.3).

Este fragmento ainda se torna mais evidente no pensamento do Doutor
Angélico quando ele expde o conhecimento dos anjos, em que um anjo inferior sabe
algo a mais devido ao um anjo superior tornar evidente seu proprio conhecimento
universal até mesmo para essa espeécie inferior. Mas essas mais elevadas criaturas
intelectuais ndo apenas "iluminam" umas as outras, mas tém seu efeito sobre a menor

criatura intelectual, a saber, o homem, conforme elucida o Aquinate:

Pela ordem da divina providéncia os inferiores se submetem as agoes
dos superiores, como acima foi dito. Assim como 0s anjos inferiores
sdo iluminados pelos superiores, assim os homens, inferiores aos
anjos, sao por eles iluminados. Contudo, o modo de uma e outra
iluminacdo as vezes é semelhante e as vezes diferente. Acima se
disse que a iluminagdo que é a manifestacdo da verdade divina pode
ser considerada segundo dois aspectos: enquanto o intelecto inferior
é reforcado pela acdo do intelecto superior e enquanto o superior
propde ao inferior as espécies inteligiveis que possui, a fim de que ele

mas na medida em que servem para construir sua unidade. Essas intencdes correspondem a um
sentido interior, que S&o Tomas chama de estimativa - En los animales se aprecian reacciones ante
los objetos correspondientesa a percepciones que caen fuera de los sensibles propios. No solamente
reaccionan ante lo que es agradable o desagradable a um sentido particular, sino que perciben lo que
es util o nocivo al individuo en su totalidade. La oveja no huye del perro y huye del lobo, no por su
figura exterior, sino porque em él percibe su caracter de nocividade. Los pajaros recogen pajas, no
en quanto que agradan a sus sentidos, sino em cuanto que les sirven para construir su unido. Estas
intentiones rerun corresponden a um sentido interno, que Santo Tomas llama estimativa” (1960, vol.
Il, p. 1009 — Tradug&o nossa).



69

possa capta-las. Assim se passa com 0s anjos, quando um anjo
superior partilha da verdade universal concebida segundo a
capacidade de um anjo inferior, como foi dito acima. Todavia, 0
intelecto humano ndo pode receber uma verdade inteligivel pura,
posto que sua hatureza exige que conheca voltando-se para as
representacoes imaginarias, como acima foi dito. Por isso os anjos
comunicam aos homens a verdade inteligivel por intermédio das
imagens sensiveis. Como diz Dionisio: “E impossivel que brilhe para
nos um raio divino a nao ser envolto por diversos véus sagrados”. _Por
outro lado, o intelecto humano, enquanto inferior, & fortalecido pela
acdo do intelecto angélico. Portanto, por essas duas maneiras se
considera a iluminacdo pela qual o homem é iluminado pelo anjo
(AQUINO, Toméas de, Suma teoldgica, II, g. 111 a.1).

Assim, uma iluminacao de um intelecto a partir de outro pode ser considerado
como dupla: primeiro, devido a isso um intelecto se fortalece ou fortalece o
conhecimento; em segundo lugar, devido a isso um intelecto é "conduzido" para o
conhecimento de alguma coisa. Mas estes dois estdo unidos no intelecto, como pode
ser visto quando algo, através de um meio que a o intelecto concebe, fortalece o
intelecto de tal modo que agora ele pode entender coisas que antes ndo podia.

De acordo com isto, um intelecto é dito ser iluminado por outro na medida em
gue é dado a ele algum meio de conhecimento, pelo qual é fortalecido para a
compreensao de coisas que ele ndo poderia previamente saber. Assim, por exemplo,
um professor, por meio de sua fala (explicacdo), fornece ao seu aluno certo meio
através do qual o intelecto do aluno € capaz de compreender coisas que nao eram, e
nao podiam ser entendidas por ele anteriormente. E esse "fortalecimento” de uma
poténcia e sua perfeicéo.

Ora, como tudo entendido é entendido pelo que pode ser chamado de “forga
da luz intelectual”, a propria coisa entendida, como tal, inclui em si a luz intelectual
como participada, através de cujo poder ela tem em si o fortalecimento do intelecto.
Assim como, no exemplo acima, é 6bvio que o mestre da algo ao seu aluno através
do meio de demonstragcao. Portanto, a terceira fungéo do intelecto agente consiste em
dar - por meio de seus instrumentos, 0s primeiros principios - o intelecto possivel, a
poténcia de conhecer 0 que ndo poderia ter sabido antes. Logo, assim como sem
abstracdo ndo poderia haver "mudanca” de um estado sensivel para um status
intelectual para o objeto a ser conhecido, entdo aqui, ndo pode haver conhecimento
ou julgamento do objeto sem que o intelecto tenha dado a poténcia (através de seus
instrumentos como foi mostrado). Com essa "poténcia”, o intelecto possivel pode

agora conhecer seus objetos que Ihes sé&o proprios.



70

De tudo que foi exposto neste capitulo, podemos concluir que de acordo com
0s principios de Sdo Tomas de Aquino, existe uma propor¢cdo necessaria entre o
objeto de conhecimento e as condi¢cdes humanas de conhecimento. Concordando que
0 objeto proprio do intelecto humano é a esséncia de uma substancia material, segue-
se, como uma consequéncia necessaria, que deve haver uma "volta as" coisas
materiais para a efetivacdo do nosso conhecimento. Dai surge a necessidade de
atribuir ao intelecto certa poténcia ativa e abstrativa pelo qual as esséncias
"envolvidas" nesta matéria possam ser conhecidas. E nesse ato de obtencéo parece
haver certas "partes" indispenséaveis; estas, sob os nomes dados acima, sdo as
funcdes do intelecto agente e a sua relacdo com a faculdade imaginativa.

Assim, para resumir, S8o0 Tomas entende o funcionamento adequado do
intelecto agente como sendo o de abstrair as espécies inteligiveis da matéria,
produzindo no intelecto possivel, em coopera¢cdo com um fantasma sensivel como
causa secundéria, uma semelhanca realmente inteligivel da espécie. de ser sensivel.
A luz do intelecto agente nada mais € do que a forma de inteligibilidade sob a qual a
semelhanca inteligivel € produzida no intelecto possivel, como resultado da
inteligibilidade real anterior do préprio intelecto agente.

Contudo, tudo o que foi dito ndo teria qualquer valor, a menos que seja
lembrado que o intelecto agente ndo é um fato observavel, nem se configura como
um objeto empirico. Mas esta baseado, fundamentalmente, no pensamento de Séo
Tomas no que concerne a sua doutrina do ato e poténcia. Isso néo significa que as
conclusdes sejam menos valorizadas. Assim, as funcdes do intelecto agente, bem

como ele proprio, é uma realidade fundante no universo metafisico.



71

5 CONCLUSAO

A guisa de concluséo, essa dissertacio objetivou investigar o conceito de
abstracdo a fim de elucidar a sua relacdo com o intelecto agente e a faculdade
imaginativa sob a otica de Sdo Toméas de Aquino, no tocante a a¢do do intelecto
agente de abstrair a forma, ou seja, separa-la das condigcdes materiais e eleva-la as
condicdes intelectuais, que é imaterial. Assim sendo, a resposta enquanto elucidacao
do problema proposto recai diretamente sobre as fungdes do intelecto agente. Segue-
se, entéo, a necessidade de concluir expondo estas fun¢des e esclarecendo cada uma
delas:

Primeiro, a iluminacdo dos “fantasmas”. Esta exerce a funcédo de tornar as
espécies sensiveis em inteligiveis por meio da acédo do intelecto agente. Essa luz
possibilidade a aparicdo das espécies nos “fantasmas”, permitindo que as espécies
sensiveis, estando na condi¢cdo de poténcia, se tornem, as espécies inteligiveis em
ato. Assim sendo, concluimos que ndo é o “fantasma” em si que é iluminado, mas o
seu contetdo mais intrinseco que € iluminado. Essa iluminacdo é um elemento a mais
que permite a captacao das espécies por meio da abstracéo.

Segundo, a abstracdo das espécies inteligiveis a partir dos “fantasmas”. Outra
funcdo do intelecto agente € extrair as espécies inteligiveis e imprimi-las no intelecto
possivel. E preciso admitir que, em certo sentido, isso ocorre gracas a sensibilidade
do corpo que recebe a forma dos objetos externos e os prepara nos fantasmas para
a recepcdao do intelecto agente. Sob esse aspecto, é possivel definir propriamente a
abstracdo uma vez a espécie é a forma representada e ndo o objeto individual em si
mesmo.

A cerca da iluminacéo dos “fantasmas”, vejamos o argumento de Sa4o Tomas:

Ademais, no Livro Ill da alma se diz que as representacdes
imaginarias estdo para a alma intelectual como as cores estdo para a
vista. Ora, a visdo ndo se obtém por abstracdo de algumas espécies
de cores, mas pelo fato de as cores se imprimirem na vista. Logo,
conhecer ndo resulta de uma abstracdo das representacdes
imaginarias, mas de uma impresséo das representacdes imaginarias
no intelecto (AQUINO, Tomas de, Suma teoldgica, Il. q. 85 a.6).

Assim, 0 processo abstrativo ndo consiste em extrair uma entidade espiritual
dos “fantasmas”, mas de extrair uma impressao das espécies pelo intelecto agente e
remeté-lo ao intelecto possivel. Assim, conclui-se que o intelecto agente em si nao

pode obter conhecimento da espécie, e nem mesmo o objeto individual. Mas apenas



72

agencia sua impressao no intelecto possivel com o auxilio da iluminag&o, conforme ja
fora exposto. No entanto, ela ndo é nem fisica e nem estritamente cognitiva, mas
reprodutiva.

Terceiro, é possivel concluir que uma das funcfes propriamente do intelecto
agente é dar suporte ao intelecto possivel, visto que este ndo pode agir diretamente
sobre os “fantasmas” e retirar todo o material necessario para a producdo do
conhecimento humano. Assim sendo, o intelecto agente desposa as espécies de
todas as condicGes materiais e individuais e capta o universal impresso no intelecto
possivel. Ou seja, é necessario que os inteligiveis sejam provenientes da matéria no
momento de serem concebidos pelo intelecto para se tornarem universais, e sO sao
possivelmente abstraidos por uma substancia intelectual, como a alma humana.
Assim, o intelecto pode atualiza-las nele proprio jA que é uma faculdade que se
encontra em poténcia em relacdo aos inteligiveis. Se os inteligiveis em si ndo séo
imateriais, eles ndo se tornariam universais, na visdo do Aquinate. Portanto, a
absoluta imaterialidade da alma se comprova por sua intelectualidade, a saber, a
faculdade que ela tem de conceber os universais.

Diante destas exposicfes conclusivas, é preciso acrescentar em ambito geral
gue o homem se diferencia dos animais por sua capacidade de intelec¢ao das coisas.
Contudo, necessariamente precisa do corpo para a obtencdo do conhecimento,
caracteristica essencial de sua natureza hilemérfica. Portanto, por mais que o intelecto
possivel e o intelecto agente seja 0os que captam a forma e a transformam em
conhecimento, respectivamente, em geral, se pode afirmar que eles nao teriam
acesso ao objeto do conhecimento, a saber, a forma, sem a experiéncia sensivel,
como agao primeira neste processo. Em suma, o conhecimento esta relacionado tanto

a natureza do corpo quanto da alma.



73

REFERENCIAS

ABBAGNANO, Nicola. Dicionério de filosofia. Traducéo de Alfredo Bosi. Sao
Paulo. Martins Fontes, 2007.

AQUINO, Tomas de. Suma contra os gentios Traducao de Odildo Moura. Porto
Alegre: EST/SULINA; Caxias do Sul: UCS, 1990. vol. I.

AQUINO, Tomas de. Suma contra os gentios. Traducao de Odildo Moura. Porto
Alegre: EST/Edipucrs, 1996. vol. I1.

AQUINO, Tomas de. A unidade do intelecto contra os averroistas. Ed. bilingue.
Traducdo de Méario Santiago de Carvalho. Lisboa: Edi¢cdes 70, 1999.

AQUINO, Tomas de. De veritate. cuestion 10. la mente. A.6 AD7. Cuadernos de
Anuario Filosofico. Traducdo de Angel Luis Gonzéles. Uiversidad de Navarra.
2001.

AQUINO, Tomas de. Suma teoldgica. Sao Paulo: Edicées Loyola, 2002. vols. 1,11, 11l
elVv.

AQUINO, Tomas de O ente e a esséncia. 7. ed. Traducdo de Carlos Arthur do
Nascimento. Petrdpolis: Vozes, 2005.

AQUINO, Tomas de. De veritate - Verdade e conhecimento. 2. ed. Selecéo,
traducao e introducao de Luiz Jean Lauand e Mario Bruno Sproviero. Sado Paulo:
Martins Fontes, 2011.

AQUINAS, Thomas. Commentary on Aristotle’s De anima. Book lll, 4. Disponivel
em: <https://dhspriory.org/thomas/DeAnima.htm#314>. Acesso em: 01 de julho de
2018.

ARISTOTELES. De anima. Traduc&o de Edson Bini.S&o Paulo. Edipro. 2011.

ARISTOTELES. Metafisica. Tradugao de Giovanni Reale. Vol |. So Paulo. Edi¢cdes
Loyola, 2002.

AVERROIS CORDVBENSIS. Commentarivm magnvm in Aristotelis De anima libros. Ed.
F. Stuart Crawford. Cambridge, Massachusetts. 1953.

BARROS, Manuel Corréa de. Licdes de filosofia tomista. Porto: Livraria
Figueirinhas. 1945.

BIANCHI, L.; RANDI, E. Le verita dissonanti: Aristotele alla fine del Medioevo. Bari:
Laterza & Figli, 1990.

BOEHNER, Philoteus ; GILSON, Etienne. Hist6ria da filosofia crista: desde as
origens até Nicolau de Cusa. 7. ed. Traduc&o de Raimundo Vier. Petropolis: Vozes,
1985.

BROADIE, A. introduction. In: KILWARDBY, R. On time and imagination. Trans. A.
Broadie. Oxford: Oxford University Press, 1993. p. 12-15.



74

CAJETAN, Tommaso de Vio. Commentary on Being and Essence. Tradugéo de
Milwauee. Winconsin: Marquette University Press, 1964.

COLLINS.T. The thomistic philosophy of the angels. Washington D. C.: Catholic
University of America Press. 1947.

DE BONI, Luis A. A entrada de Aristételes no Ocidente medieval. Porto Alegre,
Est Edicbes, Porto Alegre, 2010.

DE LIBERA, Allan. Introduction. In: D’AQUINO, Thomas. L’unité de ’intellect
contre les averroistes. Paris: Flammarion, 1994.

DE LIBERA, Allan. Averroeé e I’averroismo. Milano: Jaca Book, 2005

ELDERS, L. The metaphysics of being of St. Thomas Aquinas in a historical
perspective. Leiden: E. J. Brill. 1993.

FRAILE, Guilherme. Historia de la filosofia. Madrid: La Editorial Catélica (BAC),
1960. vol. II.

GARDEIL, Henri-Dominique. Iniciacéo a filosofia de sdo Tomas de Aquino:
psicologia, metafisica. 2. ed. Traducdo de Cristiane Negreiros Abbud Ayub, Carlos
Eduardo de Oliveira e Paulo Eduardo Arantes. Sao Paulo: Paulus, 2013.

GEOFFROY, M. Storia della filosofia medievale. Torino: Einaudi, 2005.
GILSON, Etienne. La filosofia nel Medioevo, Sansoni, Milano 2004a.
GILSON, Etienne. El espiritu de la filosofia medieval. Madrid: Rialp, 2004b.

GILSON, Etienne. Por que Sdo Tomas Criticou Santo Agostinho/Avicena e o
Ponto de Partida de Duns Escoto. Tradug]ao de Tiago José Rici Leme. Sao
Paulo: Paulus, 2010.

GILSON, Etienne. A filosofia na Idade Média. Tradu¢do de Eduardo Brand&o. S&ao
Paulo: Martins Fontes. 2013.

KENNY, Anthony. Aquinas on mind. London: Routledge, 1993.

KRETZMANN, Norma ; STUMP, Eleonore. Cambridge Companion to Aquinas.
Cambridge: Cambridge University Press. 1993.

LOBATO, A. Opuscaoli filosofici. Roma: Citta Nuova, 2001.
LONERGAN, B. Verbum. London: Darton, Longman and Todd. 1968.
MARENBON, J. Later medieval philosophy. London. Routledge. 1987.

MAKENZIE, J. L. Abstraction in St. Thomas. Modern Schoolman. New York, vol.
Xl,, p. 237-259, 1934.

MARITAIN, J. The degrees of knowledge. Trans. Bernard Wall. London: The
Centenary Press. 1937.



75

MORAUX, P. Alexandre d’Aphodise: exegété de noétique d’'Aristote. Paris: Librairie
E. Droz, 1942.

NASCIMENTO, Carlos Arthur do. O caminho intermediério: alguns limites do
conhecimento intelectual humano, segundo Tomas de Aquino. S&o Paulo:
Trans/Fom/Agé&o, v.19. p. 205-210, 1996.

OLIVEIRA, Terezinha. Ensino e debate na Universidade parisiense do século
XIll: Tomas de Aquino e Boaventura de Bagnoregio. Maringa: Eduem, 2012.

REALE, Geovanni; ANTISERI, Dario. Historia da filosofia: Patristica e Escolastica.
11. ed. Sdo0 Paulo: Paulus, 2012.

ROUSSELOT, Pierre. A teoria da Inteligéncia segundo Sado Tomas. Traducéo de
Paulo Meneses. S&o Paulo: Edigbes Loyola, 1999.

SARANYANA, Joseph-lgnacio. A filosofia medieval: das origens patristicas a
escolastica barroca. Traducédo de Fernando Salles. S&do Paulo: Instituto Brasileiro de
Filosofia e Ciéncia Raimundo Lulio (Ramon Llull), 2015.

SILVA, Marcos Aurélio. Tomas de Aquino e Caetano: ainda a teoria da abstracdo. Analytica, v. 15,
n. 1, p. 173-204, 2012.

STUMP, Eleonore. Intellect- Philosophy of Mind. In: KRETZMANN, Norma ; STUMP,
Eleonore (coord). Cambridge Companion to Aquinas. Cambridge: Cambridge University
Press. 1993. p 128-1509.

TADEU. M. V. A “epistola sobre o intelecto”. De Al-Kind. Kriterion, Belo Horizonte, n.
131, p. 291-295, 2015.

TALBOT, E. F. Knowledge and object. Washington: Catholic University Press,
1982.

TORRELL, Jean-Pierre. Iniciacdo a Santo Tomas de Aquino, sua pessoa e obra.
Séo Paulo: Loyola, 1999.

VAN STEENBERGHEN, Fernand. Histéria da filosofia: periodo cristdo. Traducao
de J. M. da Cruz Pontes. Lisboa: Gradiva, [19847].

VAN STEENBERGHEN, Fernand. La filosofia nel Xlll secolo. Milano: Vita e
Pensiero, 1972.

ZINGANO, Marco. O hilemorfismo aristotélico. Disponivel em:
http:/ffilosofia.fflch.usp.br/node/1070. Acesso em: 01 e julho de 2018.


http://filosofia.fflch.usp.br/node/1070

