
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO  

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS  

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA  

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

EDUARDO EMANUEL FERREIRA LEAL 

 

 

 

 

VALOR E RACIONALIDADE: o problema do Direito Natural em Direito 

Natural e História de Leo Strauss  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife 

2019 



1 
 

EDUARDO EMANUEL FERREIRA LEAL 

 

 

 

 

 

 

VALOR E RACIONALIDADE: o problema do Direito Natural em Direito 

Natural e História de Leo Strauss 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Filosofia da Universidade 

Federal de Pernambuco como requisito para a 

obtenção do título de Mestre em Filosofia. 

 

Orientador: Prof. Doutor Richard Romeiro Oliveira 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife 

2019 

 

 

 



2 

Catalogação na fonte 

Bibliotecária Maria do Carmo de Paiva, CRB4-1291 

 L435v  Leal, Eduardo Emanuel Ferreira. 

     Valor e racionalidade : o problema do Direito Natural em Direito Natural e 

História de Leo Strauss / Eduardo Emanuel Ferreira Leal. – 2019. 

 131 f. ; 30 cm. 

     Orientador:  Prof. Dr. Richard Romeiro de Oliveira. 

     Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH. 

Programa de Pós-graduação em Filosofia, Recife, 2019. 

      Inclui referências. 

1. Filosofia. 2. Niilismo (Filosofia). 3. Positivismo. 4. Direito natural. 5. 
Strauss, Leo (1899-1973). I. Oliveira, Richard Romeiro (Orientador). II. Título 

100 CDD (22. ed.)  UFPE (BCFCH2019-172) 



3 
 

EDUARDO EMANUEL FERREIRA LEAL 

 

 

 

 

 

VALOR E RACIONALIDADE: o problema do Direito Natural em Direito 

Natural e História de Leo Strauss 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Filosofia da Universidade 

Federal de Pernambuco como requisito para a 

obtenção do título de Mestre em Filosofia. 

 

Aprovada em: 21/03/2019. 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

_________________________________________ 

Prof. Dr. Richard Romeiro Oliveira (Orientador) 

Universidade Federal de São João Del Rey 

 

__________________________________________ 

Prof. Dr. Anastácio Borges Araújo Júnior (Examinador Interno) 

Universidade Federal de Pernambuco 

 

___________________________________________ 

Prof. Dr. Victor Sales Pinheiro (Examinador Externo) 

Universidade Federal do Pará 

  



4 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O bárbaro ameaça a nossa ética. Invade todos os caminhos, penetra nos lares, 

nas escolas. Quer estabelecer a sua grandeza na sua miséria, proclama a sua 

força onde essa não está, aponta a sua exaltação, quando ela é depressão, e 

quando julga olhar à sua altura apenas está vendo o vale, em cujos pântanos 

ele perdura. Seus voos são apenas saltos de sapos, ou arrancos de fera, nunca 

o voo das aves que invadem o azul do céu e que são símbolos da grandeza e 

da inteligência humana. (SANTOS, 2012, p. 71) 

 

 

 

 

 



5 
 

RESUMO 

 

 O presente trabalho visa compreender o núcleo da leitura efetuada por Leo Strauss, 

na obra Direito Natural e História, do problema relacionado à crise intelectual desencadeada 

pelo desenvolvimento do pensamento filosófico em nosso tempo. Nesse sentido, tentaremos 

mostrar como, para Strauss, tal crise se origina fundamentalmente no abandono, realizado pela 

filosofia política moderna, da compreensão clássica do conceito de direito natural, que deixa de 

ser pensado, a partir de autores como Hobbes e Locke, como uma norma determinando a forma 

como os homens devem viver para se converter em um princípio que explica e assegura apenas 

as necessidades e os interesses mais primários dos homens, o que provoca, na perspectiva 

straussiana, um evidente rebaixamento dos padrões concernentes à avaliação do 

comportamento moral humano. Procuraremos esclarecer, em seguida, como, na interpretação 

straussiana, a escola historicista e, posteriormente, a escola positivista radicalizaram a crítica 

ao pensamento filosófico tradicional iniciada pela filosofia moderna, desembocando num 

completo rechaço da noção de direito natural  e na concepção de que a razão humana não pode 

alcançar uma compreensão genuinamente racional e, portanto, universal, dos valores e 

princípios de justiça. Mediante a explicitação desses elementos, buscaremos evidenciar, enfim, 

de que maneira, segundo Strauss, as transformações intelectuais acima indicadas acabaram por 

engendrar um contexto favorável ao florescimento do niilismo, o que provoca inequívocos 

impasses filosóficos que, na análise straussiana, nos obrigam a reconsiderar as pretensões do 

pensamento político clássico.      

 

Palavras-chave: Filosofia-clássica. Direito natural. Historicismo. Positivismo. Niilismo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

ABSTRACT 

 

This work aims to understand the core of Leo Strauss' reading, elaborated in his 

book Natural Right and History, of the problem related to the intellectual crisis unleashed by 

the development of philosophical thought in our time. In this sense, we will try to show how, 

for Strauss, such a crisis originates fundamentally in the abandonment, performed by the 

modern political philosophy, of the classic understanding of the concept of natural right, which 

is no longer thought of by authors such as Hobbes and Locke as a norm determining the way in 

which men must live to become a principle that explains and assures only the most primitive 

needs and interests of men, which causes, in the Straussian perspective, an evident demotion of 

the standards concerning the evaluation of human moral behavior. We will then try to clarify 

how, in the Straussian interpretation, the historicist school and later the positivist school 

radicalized the critique of traditional philosophical thought initiated by modern philosophy, 

leading to a complete rejection of the notion of natural right and to the conception that reason 

can not achieve a genuinely rational and therefore universal understanding of the values and 

principles of justice. By explaining these elements, we shall try to show how, according to 

Strauss, the intellectual transformations indicated above gave rise to a favorable context for the 

flourishing of nihilism, which provokes unmistakable philosophical impasses that, in Straussian 

analysis, compel us to reconsider the pretensions of classical political thought. 

 

Keywords: Classical philosophy. Natural law. Historicism. Positivism. Nihilism. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 
 

SUMÁRIO 

  

1       INTRODUÇÃO ............................................................................................................... 8 

 

2 A   DESCOBERTA DO DIREITO NATURAL COMO FUNDAMENTO  

         FILOSÓFICO E QUESTIONAMENTO DA AUTORIDADE ANCESTRAL ....... 16 

 

2.1   A DESCOBERTA DA NATUREZA E A DISTINÇÃO ENTRE  

        PHYSIS E NOMOS .................................................................................. 16 

2.2   A FILOSOFIA POLÍTICA E A BUSCA PELO MELHOR REGIME........... 35 

2.3   O DIREITO NATURAL EM PLATÃO, ARISTÓTELES E  

       TOMÁS DE AQUINO .............................................................................. 40 

 

3  O DIREITO NATURAL MODERNO: GÊNESE, DESENVOLVIMENTO E 

CRISE.............................................................................................................................52 

 

3.1     HOBBES, LOCKE E O “PROJETO MODERNO” ........................................................52 

3.2 A CRISE DO DIREITO NATURAL MODERNO EM ROUSSEAU E 

BURKE............................................................................................................................73 

 

4       O HISTORICISMO, A DISTINÇÃO WEBERIANA ENTRE FATO E VALOR E O 

RECHAÇO DO DIREITO NATURAL. ..................................................................... 98 

 

4.1  AS BASES EPISTEMOLÓGICAS DO HISTORICISMO COMO RESPOSTA   

AO PENSAMENTO REVOLUCIONÁRIO FRANCÊS......................... ......98 

4.2    A CISÃO WEBERIANA ENTRE FATOS E VALORES........... .................106 

4.3 O DESDOBRAMENTO DO HISTORICISMO PARA O HISTORICISMO      

RADICAL.....................................................................................................................117 

 

5       CONSIDERAÇÕES FINAIS ...................................................................................... 124 

 

         REFERÊNCIAS .......................................................................................................... 127 

 



8 
 

1 INTRODUÇÃO 

 

Poucos autores discutiram a modernidade com tamanha perspicácia quanto Leo 

Strauss. Alemão de origem judaica e nascido em 20 de setembro de 1889, na cidade de 

Kirchhain, Estado de Hesse, na Alemanha, Strauss foi forçado a sair de sua terra natal devido à 

flagrante perseguição antissemita provocada pelo regime nazista. Estudou na Universidade de 

Freiburg, onde foi aluno de Edmund Husserl e Heidegger, sendo este último um autor que o 

influenciou bastante no início de sua carreira. Logo após o período de estudos em Freiburg, 

assume importante posição na Akademie für die Wissenschaft des Judentums e, no final dos 

anos 30, recebe uma bolsa da Fundação Rockefeller1 para trabalhar em Paris, pesquisando sobre 

filosofia medieval judaica e islâmica, o que não durou muito tempo, pois, com o forte 

crescimento do nazifascismo por toda a Europa, Strauss precisou mudar-se para os Estados 

Unidos, onde finalmente consolidou sua carreira na Universidade de Chicago. Nessa 

instituição, como se sabe, foi produzida e disseminada a maior parte de suas obras, o que lhe 

angariou vários seguidores2 ou “straussians”, como, por exemplo, o renomado filósofo Allan 

Bloom3. 

O problema central da obra straussiana é a percepção de que o homem 

contemporâneo, herdeiro da modernidade, traz consigo uma profunda crise de valores éticos e 

morais, o que faz com que ele simplesmente não saiba quem é ou para onde vai, causando então 

a visível crise do mundo moderno4, percebida em maior ou menor grau até pelo mais comum 

dos homens. Na óptica straussiana, a crise do mundo moderno é, antes de tudo, a crise da 

filosofia política moderna, que solapa todo o terreno de valores e princípios estabelecido ao 

longo dos séculos pelos filósofos antigos e medievais, dando lugar a um clima de profunda 

incerteza moral, estética e política, incerteza esta que é hoje facilmente percebida em todo o 

mundo ocidental.  

 
1 Cf. LEFORT, 1999, p. 281-282. 
2 “Não há nenhum exagero em dizer que o impacto de L. Strauss sobre a comunidade acadêmica norte-americana 

é um fenômeno. Ele é o fundador de um movimento, de uma Escola de pensamento e mesmo de um culto” 

(DRURY, 2005, p.15) 
3 Filósofo norte-americano e continuador da obra de Strauss, Allan Bloom é o autor do best-Seller The Closing of 

the American Mind, texto em que faz duras críticas à decadência da democracia liberal nos Estados Unidos e ao 

processo de degradação da cultura e da educação resultante do relativismo selvagem adotado pelos representantes 

do establishment acadêmico daquele país. 
4 Strauss, enquanto vítima e espectador das consequências práticas do projeto moderno na contemporaneidade, 

enxerga tal projeto como mergulhado em uma tremenda crise, observando o próprio conceito da “modernidade” 

com profunda desconfiança. Sobre isso, cf. seus escritos “The three waves of modernity” (“As três ondas da 

modernidade”) e “Political philosophy and the crisis of our times” (“Filosofia política e a crise dos nossos 

tempos”), nos quais tal desconfiança e descontentamento com o projeto moderno são apresentados de forma 

sistemática. 



9 
 

Segundo Strauss, o pensamento moderno opera, aos poucos, uma destruição da 

transcendência e, com a perda da noção de transcendência – seja esta entendida de forma 

religiosa ou como uma ordem natural superior ao que é meramente humano –, o homem 

moderno mergulha em um profundo processo de imanentização5, o qual resulta no 

antropocentrismo extremo de nossos dias, dando lugar ao idealismo exagerado que se expressa 

na forma de ideologias ou “religiões políticas”, para usar um termo cunhado pelo eminente 

filósofo alemão Eric Voegelin, amigo e correspondente de Strauss. Para Voegelin, como 

também para Strauss, tais “religiões” abalaram e dominaram o cenário intelectual e político do 

século XX e possuem uma relação direta com pensamento moderno, originando todas aquelas 

trágicas experiências totalitárias centradas na figura “do grande líder” (nazismo, fascismo e 

comunismo)6. 

Em Direito Natural e História, texto que constituirá nosso principal objeto de 

análise na presente dissertação, Strauss descreve as etapas desse processo e demonstra como o 

projeto moderno penetrou no establishment intelectual e político da atualidade, dele se 

apoderando.  Na leitura straussiana, tal se deu primeiramente com o historicismo, ao postular 

que todo pensamento humano é condicionado pelo tempo no qual foi gerado, negando, com 

isso, a possibilidade de qualquer apreensão racional de algum tipo de verdade perene que 

transcenda a época em que foi postulada, o que para Strauss é a própria negação da filosofia 

política em seu sentido original. Em um segundo momento, conforme Strauss, a filosofia 

política é também negada pela escola positivista, que faz uma verdadeira cisão entre a esfera 

empírica dos fatos e a esfera axiológica dos valores, preconizando que todo conhecimento 

genuíno é adquirido apenas pelos métodos da ciência experimental moderna, o que  leva essa 

escola a admitir  a impossibilidade de se alcançar uma verdadeira compreensão da natureza do 

bem. Resta claro que Strauss, buscando compreender os impasses gerados pelos pressupostos 

teóricos e intelectuais da filosofia moderna, acaba por retornar à leitura dos clássicos em busca 

de uma filosofia desvinculada de ideologias ou obscurantismos, como apresenta Steven B. 

Smith em seu instigante artigo acerca do pensamento straussiano: 

O "retorno" de Strauss à filosofia política clássica - um retorno que ele sempre 

descreveu como "tentativo ou experimental" - não é, como alguns viram, um 

endosso da hierarquia natural ou de qualquer outra forma de biologia antiga 

ou eugenia. A compreensão de Strauss da filosofia antiga tem mais a ver com 

o problema político da filosofia ou com a questão da vida filosófica, e não 

com uma filosofia da política da maneira como isso é geralmente entendido. 

Isso certamente não impediu que todos os tipos de intérpretes lhe atribuíssem 

 
5 Acerca deste debate, para melhor aprofundá-lo, indicamos os capítulos I, VII e XXIX da obra do filósofo francês 

René Guénon, intitulada O Reino da Quantidade e os Sinais dos Tempos (2017) 
6 Cf STRAUSS, 2016a, p. 108 



10 
 

todas as formas de posições doutrinárias, desde o neoconservadorismo até 

uma antimodernidade niilista. Sua preocupação era com a posição original da 

filosofia como um modo de questionar e não com a defesa de qualquer escola 

ou seita filosófica em particular, muito menos com um movimento ou causa 

política. Strauss deixa claro que a vida filosófica deve ser entendida como uma 

forma de questionamento zetético. (SMITH, 2009, p.52)7 

 

Ainda em Direito Natural e História, Strauss explica que, com a emergência dessas 

duas escolas de pensamento que são o historicismo e o positivismo, o Ocidente decaiu em um 

profundo clima de incerteza que se manifesta dramaticamente tanto no niilismo8 quanto no 

relativismo, sendo então esses fenômenos um elemento típico do momento histórico 

contemporâneo, cujos efeitos sobre a esfera política e moral são constatados até os dias atuais9.  

O presente trabalho busca compreender, através da análise de Direito Natural e 

História e de demais leituras complementares, como todo esse processo se deu e suas 

consequências práticas, apresentando, por um lado, a crítica straussiana ao pensamento 

filosófico moderno e suas aporias, e, por outro, sua visão da alternativa intelectual representada 

pela filosofia política clássica. Como veremos depois, de acordo com Strauss, a aposta 

fundamental da filosofia política, em sua expressão clássica, nada mais é do que uma aposta na 

liberdade e na capacidade da razão humana de ir além das crenças e valores estabelecidos em 

certo tempo e lugar, visando à consecução de um saber autônomo acerca das questões 

fundamentais (Deus, o mundo, o homem)10. Dessa forma, a filosofia é, portanto, originalmente, 

a tentativa de transformar as “opiniões acerca do todo” em “conhecimento acerca do todo”, por 

meio do uso da racionalidade. Ora, tal visão do que é a filosofia encontrou, na perspectiva de 

Strauss, uma representação perfeita na alegoria platônica da caverna, que, por meio da imagem 

de prisioneiros acorrentados no fundo de uma caverna escura, podendo observar apenas simples 

sombras, descreveria fielmente a situação original do homem no seio da sociedade e o papel 

libertador da razão e da filosofia no que se refere à superação dessa situação. 

 
7 “Strauss’s “return” to classical political philosophy—a return he always described as “tentative or 

experimental”—is not, as some have seen, an endorsement of natural hierarchy or any other form of ancient 

biology or eugenics. Strauss’s understanding of ancient philosophy has more to do with the political problem of 

philosophy or the issue of the philosophic life and not a philosophy of politics as this is usually understood. This 

has certainly not inhibited all manner of interpreters from attributing all manners of doctrinal positions to him 

from neoconservatism to a nihilistic antimodernity. His concern was with the original position of philosophy as 

a mode of questioning and not with the defense of any particular philosophical school or sect, much less a 

political movement or cause. Strauss makes clear that the philosophic life is to be understood as a form of zetetic 

questioning.” 
8 “Somente o autoexame pode salvar as democracias liberais. O problema encontra-se dentro, não fora” 

(MCALLISTER, 2017, p. 104) 
9 Cf. STRAUSS, 2016a, p. 239 
10 Cf. Ibid., p. 29 



11 
 

Seria o homem capaz de viver sem certezas ou sem um horizonte valorativo e moral, 

a partir do qual possa se nortear? O psiquiatra austríaco Victor Frankl, fundador da logoterapia, 

aponta exatamente esse niilismo11, esse terreno de incertezas ou “falta de sentido”, criado pela 

modernidade, como a principal causa das psicopatologias modernas. Esse movimento de busca 

de um sentido para a existência, envolvendo a procura do melhor tipo de vida a ser seguido, é 

apresentado por Strauss, por seu turno, como uma das preocupações centrais da filosofia, o que 

o leva a afirmar, em relação ao assunto, que “a gravidade do problema nos impõe o dever de 

encetar uma discussão distanciada, teórica e imparcial” (2014, p.8). Tal preocupação, 

constitutiva da filosofia em seu sentido original, é explicitada nas palavras do filósofo francês 

Louis Lavelle da seguinte forma: 

Os inimigos da filosofia se acham em uma posição favorável, pois a filosofia 

nunca pode produzir a mesma satisfação intelectual que a ciência, nem a 

mesma satisfação sensível que a poesia: essa é, inclusive, uma censura que lhe 

fazem, mas que mostra que ela perderia seu verdadeiro objeto se viesse a se 

confundir com uma ou com outra. No entanto, sabemos bem que não há, para 

ser humano algum, problema mais emocionante que o problema do seu destino 

no mundo, o que é propriamente o problema filosófico: parece mesmo que a 

ciência e a poesia só retêm e só cativam nosso interesse na medida em que nos 

abrem uma nova perspectiva sobre esse problema (2012, p.134). 

De antemão, cumpre dizer que não iremos adentrar, no espaço do presente trabalho, 

na discussão moral e psicológica apresentada pelo Dr. Frankl. Nossa pretensão é tão-somente 

ressaltar, a partir da leitura straussiana,  a grave problemática trazida pela situação de crise 

desencadeada pelo desenvolvimento da modernidade, com vistas a compreender o que se 

encontra por trás de tal crise, explicitando como, para Strauss, a perda da noção do que seja 

filosofia política (aqui entendida como a busca do conhecimento racional  da natureza do bem 

e do melhor regime) pode ser encarada como uma das principais fontes desse fenômeno. 

Strauss nos propõe, então, uma reabertura da antiga querela entre antigos e 

modernos para que, através de tal discussão, possamos compreender quais são as pretensões 

originais da filosofia política rechaçadas – mas não refutadas – pela filosofia política moderna, 

apresentando, com isso, uma revitalização12 do debate acerca do direito natural como possível 

alternativa para a saída de tal crise. É interessante notar, ainda que de passagem, que a posição 

de crítica e suspeita adotada por Strauss em relação à modernidade encontra uma 

 
11 Como nas palavras VOLFI: “O sentimento difuso de falta de orientação ético-moral e de fundação das regras, 

das normas e dos princípios do agir humano indica claramente que o paradigma ético-moral está hoje duplamente 

perdido: no plano de sua fundamentação como também daquele de sua aplicação, em sua dimensão ético-teórica 

como ético-prática.” (VOLFI, 1993, p. 158) 
12“Strauss was dedicated to the restoration of a rich and concrete natural consciousness of the political 

phenomenon” (BLOOM, 1974, p. 376). 



12 
 

correspondência na visão proposta pelo filósofo francês René Guénon acerca do mesmo 

assunto. Em sua famosa obra intitulada A Crise do Mundo Moderno, por exemplo, Guénon 

afirma o seguinte sobre essa questão: 

Alguns entrevêem mais ou menos vagamente, mais ou menos confusamente, 

que a civilização ocidental em vez de continuar sempre a desenvolver-se no 

mesmo sentido, poderia bem chegar um dia a um ponto de paragem, ou mesmo 

soçobrar completamente em qualquer cataclismo. Talvez esses não vejam 

nitidamente onde está o perigo, e os receios quiméricos ou pueris que 

manifestam por vezes provam suficientemente a persistência de muitos erros 

no seu espírito; mas enfim, é já qualquer coisa que percebam que existe um 

perigo, mesmo se o sentem mais do que o compreendem verdadeiramente, e 

que cheguem a conceber que esta civilização, de que os modernos estão tão 

enfatuados, não ocupa lugar privilegiado na História do Mundo, que ela pode 

ter a mesma sorte que tantas outras já desaparecidas em épocas mais ou menos 

longínquas, e de que algumas deixaram atrás de si apenas traços ínfimos, 

vestígios mal perceptíveis ou dificilmente reconhecíveis (2013, p. 26). 

No primeiro capítulo desse trabalho, pretendemos desenvolver uma abordagem 

sistemática acerca de como, segundo Strauss, se deu originalmente a descoberta da natureza, 

fenômeno que, na visão desse pensador, ocorre ao mesmo tempo em que o homem descobre a 

filosofia, o que possibilita o estabelecimento da distinção clara entre physis e nomos (natureza 

e convenção) e o questionamento da tradição através da busca do melhor regime (ou do regime 

mais justo, segundo a natureza). Veremos, então, como esses elementos se encontram presentes 

nas principais correntes do direito natural clássico (desde os filósofos gregos até Tomás de 

Aquino), o que revelará a importância da ideia de natureza para toda a tradição filosófica13 e 

como, através de tal noção, torna-se possível empreender uma busca sólida e cautelosa acerca 

de qual seria o melhor regime político, apresentado por Strauss como o principal objeto de 

reflexão da filosofia política em seu sentido originário. 

No segundo capítulo, discutiremos de que forma ocorreu, de acordo com a 

interpretação straussiana, a passagem da teoria do direito natural clássico para a teoria do direito 

natural moderno, buscando evidenciar duas coisas: em primeiro lugar, o que Strauss 

compreende por direito natural moderno; em segundo lugar, como a adoção do direito natural 

moderno produziu uma total mudança no panorama político e intelectual do Ocidente, 

desembocando na crise teórico-prática advinda de tal concepção, crise essa que posteriormente 

se expressou nas correntes filosóficas do historicismo e do positivismo, as quais são 

 
13Sobre o papel crucial do conceito de melhor regime na filosofia política clássica, cf. PANGLE, Th. Leo Strauss: 

an introduction to his thought and intellectual legacy. Baltimore: The Johns Hopkins University Press, 2006, 

p.46-49. 



13 
 

consideradas por Strauss como as mais poderosas e hegemônicas manifestações intelectuais em 

nosso tempo. 

No terceiro capítulo, apresentaremos, finalmente, o modo como Strauss explica o 

advento da escola historicista, primeira corrente de pensamento que recusa abertamente o 

direito natural, ao postular a historicidade de todo pensamento humano, negando, com isso, a 

possibilidade da razão transcender o que é dado socialmente em certo contexto cultural. Strauss 

pretende discutir as críticas e proposições do historicismo e, logo após, do positivismo, 

mediante a apresentação da sociologia weberiana, marcada pelo ideal metodológico da 

“neutralidade axiológica”, a fim de explicitar as insuficiências filosóficas de tais correntes 

intelectuais e as aporias em que elas fatalmente desembocam. 

Como um autor pouco conhecido no Brasil, Strauss é visto por muitos com certo 

receio, exatamente porque esses muitos desconhecem o papel fundamental desse autor na 

rediscussão do significado da filosofia política e no debate sobre o problema da modernidade. 

Longe de pregar algum tipo de reacionarismo, Strauss pretende, antes de mais nada, reerguer a 

filosofia a um patamar prático e teórico elevado, o qual em sua visão foi perdido desde a 

ascensão das escolas já citadas. Há um caráter altamente revitalizador na proposta straussiana14, 

proposta essa bem definida por Rosen nos seguintes termos: “sejamos claros desde o início: 

Strauss não é um ludista nem um reacionário irracional. Tampouco é um excêntrico heterodoxo, 

ou mesmo um pensador revolucionário que é mal compreendido por causa da grande 

originalidade de suas visões” (ROSEN, 2009, p. 120). Apesar disso, percebemos certo 

estranhamento e resistência na recepção desse autor, sobretudo nos meios acadêmicos 

nacionais: de fato, muitos incorrem no que em lógica clássica chama-se de argumentum ad 

 

14 “A interpretação de Strauss da crise no Ocidente levou-o a esforçar-se por alcançar aquela compreensão histórica 

autêntica do pensamento do passado que, a princípio, pretendeu o historicismo, mas da qual este não era capaz 

por sua própria constituição. Tentar entender os pensadores da Antiguidade da maneira como eles se 

interpretavam exigia que tentássemos colocar de lado nossas próprias perguntas para ver as deles; que 

tentássemos nos basear, tanto quanto possível, no que eles dizem, direta ou indiretamente, e o mínimo possível 

na informação de outras pessoas; e que procurássemos usar os termos usados por eles e suas premissas, evitando 

o uso de terminologia e premissas modernas, alheias a eles. Segundo Strauss, esse esforço histórico para 

compreender o significado do pensamento antigo envolve necessariamente o esforço filosófico de levar a sério 

a reivindicação da verdade desse pensamento”. (La interpretación de Strauss de la crisis de Occidente lo impulsó 

a esforzarse por conseguir esa auténtica comprensión histórica del pensamiento del pasado que en un principio 

pretendió el hisloricismo pero de la cual no fue capaz por su constitución misma. Tratar de entender a los 

pensadores de la Antigüedad de la manera en que ellos mismos se interpretaban requería que intentásemos 

dejar de lado nuestras propias preguntas para ver las de ellos; que intentásemos basarnos, tanto como fuera 

posible, en lo que ellos dicen directa o indirectamente, y lo menos posible en información ajena; y que 

procurásemos emplear los términos por ellos empleados y sus premisas, evitando usar la terminología y las 

premisas modernas, ajenas a ellos. Según Strauss, este esfuerzo histórico por comprender el significado del 

pensamiento antiguo por fuerza implica el esfuerzo filosófico de lomar con seriedad la pretensión de verdad de 

ese pensamiento). (TARCOV & PANGLE in HILB, 2011, p. 397) 

 



14 
 

ignorantiam, fazendo com que tal pensador, tão rico e prestigiado fora de nosso país, quase 

cinquenta anos após a sua morte, continue por aqui tão pouco conhecido. Ora, Strauss mantém 

a cisão moderna15 entre filosofia e teologia, tentando apenas preservar a filosofia em seu sentido 

tradicional, clássico, sem que esta caia em uma espécie de utopismo sem limites e politicamente 

problemático. Como explica McAllister: 

Uma saudável filosofia política, baseada na natureza e não na história, 

constituiria a melhor barreira intelectual contra a modernidade. Se for possível 

dizer que Strauss teve um objetivo político, este foi reorientar a filosofia 

política no Ocidente (MCALLISTER, 2017, p. 61). 

O trabalho filosófico que Strauss pretende efetivar em Direito Natural e História 

consiste em realizar um estudo acurado sobre as consequências filosóficas e práticas da 

predominância atual do positivismo e do historicismo, no intuito de evidenciar os impasses e 

aporias em que desembocam essas correntes intelectuais ao serem radicalizadas, impasses cuja 

expressão mais poderosa e inequívoca é justamente o aparecimento do niilismo nos mais 

variados âmbitos da vida social. Fazendo isso, Strauss julga poder abrir uma brecha para se 

repensar as pretensões da filosofia política tradicional e para o restabelecimento da discussão 

em torno das alternativas fundamentais que se colocam para o pensamento humano no que se 

refere ao problema do conhecimento e dos valores. Acreditamos que esse trabalho filosófico 

tem uma importância crucial, pois é algo que pode nos ajudar a compreender melhor a situação 

intelectual e cultural em que nos encontramos no momento atual da história, possibilitando-nos 

também um entendimento mais consistente acerca do próprio significado da filosofia no mundo 

ocidental e do seu possível reavivamento.16 Como esclarece a estudiosa Talyta de Carvalho 

sobre esse aspecto do pensamento de Leo Strauss: 

 
15Cf. Strauss, 2015. Ver também MCALLISTER, 2017, pp. 135-138 
16“No maciço primeiro plano do trabalho da vida de Strauss está sua ressurreição da teoria política republicana 

clássica, entendida como emanando da revolução intelectual efetuada na e pela filosofia política socrática. É aqui 

que Strauss encontra a base para uma avaliação inquisitiva e critíca, embora simpática e admiradora, de nossa 

democracia liberal contemporânea. É aqui que Strauss encontra a chave para a recuperação de nossa 

autoconsciência perdida ou obscurecida como modernos. Pois nossa existência cívica está enraizada em uma 

vasta revolução cultural – o que foi chamado de Iluminismo, dos séculos XVII e XVIII –, que se definiu em 

oposição à tradição anteriormente reinante, a qual se inspirou, em última instância, no cidadão-filósofo Sócrates 

” (“In the massive foreground of Strauss’s lifework stands his resuscitation of classical republican political 

theory, understood as emanating from the intellectual revolution effected in and by Socratic political philosophy. 

It is here that Strauss finds the standpoint for a searching and critical, while sympathetic and admiring, appraisal 

of our contemporary liberal democracy. It is here that Strauss finds the key to a recovery of our lost or obscured 

self-consciousness as moderns. For our civic existence is rooted in a vast cultural revolution—what was called 

the Enlightenment, of the seventeenth and eighteenth centuries— that defined itself in opposition to the previously 

regnant tradition that took its inspiration ultimately from the citizen-philosopher Socrates”) (PANGLE, 2006, 

p. 44). 

 



15 
 

Para ele, a filosofia se coloca em um campo de interesse que ultrapassa 

qualquer época ou regime, de modo que o filósofo deve sempre se empenhar 

em não perder de vista esse interesse, à custa de, ao se perder, aniquilar 

também a própria possibilidade de existência dessa filosofia (2015, p.24) 

Ainda pouco conhecido, percebemos que aos poucos tão rico autor vem sendo, 

porém, mais lido e procurado em nosso país, sobretudo graças ao valor filosófico de sua obra, 

que vem ganhando cada dia mais relevância nos meios universitários, bem como ao trabalho de 

editoras nacionais que, nos últimos três anos, vêm trazendo à luz algumas traduções de suas 

principais obras para o público de língua portuguesa. É aproveitando essa mudança de 

atmosfera na recepção da obra de Strauss que desenvolveremos, então, aqui, nosso trabalho de 

análise, no intuito de entendermos de forma mais acurada uma parte do pensamento desse 

instigante autor, a qual se encontra contida em um de seus trabalhos mais célebres. De fato, 

como já esclarecemos, toda nossa dissertação tem como proposta fundamental de pesquisa a 

tentativa de compreender de que forma, na obra Direito Natural e História, Leo Strauss, a partir 

de um questionamento da crise moral e intelectual gerada pelo positivismo e pelo historicismo 

contemporâneos, busca pensar novamente o problema da possibilidade e do estatuto da filosofia 

política, recolocando em discussão o tema do direito natural e dos seus pressupostos teóricos 

mais básicos. Eis, sucintamente apresentado, o objetivo filosófico que procuraremos alcançar 

nas páginas que se seguem.  



16 
 

2   A DESCOBERTA DO DIREITO NATURAL COMO FUNDAMENTO  

    FILOSÓFICO E QUESTIONAMENTO DA AUTORIDADE ANCESTRAL 

 

Nesse capítulo, buscaremos, a partir da leitura straussiana elaborada em Direito 

Natural e História, apreender o significado original do conceito de direito natural, bem como 

compreender como a descoberta da natureza (phýsis) rompe com o pensamento pré-filosófico, 

o qual se caracterizava pelo cumprimento inquestionável dos costumes e tradições de um 

determinado povo.  A ideia de Strauss é que, com a descoberta da natureza, abre-se espaço para 

uma busca racional acerca do bem per si ou enquanto tal, o qual é distinto do bem de acordo 

com a tradição ou o costume. Essa busca racional, segundo Strauss, servirá, então, como o novo 

referencial a partir do qual o homem deve organizar seus códigos e ações. 

 

2.1 A DESCOBERTA DA NATUREZA E A DISTINÇÃO ENTRE PHYSIS E 

NOMOS 

 

Strauss, logo na introdução de sua obra Direito Natural e História que este trabalho 

pretende analisar, evidencia o abandono do direito natural pelo pensamento atual e procura 

mostrar como isso desemboca no relativismo. Ora, apesar do evidente abandono da questão do 

direito natural pela filosofia hegemônica de nosso tempo, pode-se dizer, porém, que esse tema 

possui relevância filosófica indiscutível, na medida em que um direito que se produz e que se 

embasa em uma perspectiva cada vez mais constitucional, como é o caso, de um modo geral, 

do direito contemporâneo, não deve deixar de tratar de temas que se relacionam com uma 

possível superioridade paradigmática17. Para o nosso autor, rejeitar a concepção de um direito 

superior ou paradigmático é o mesmo que aceitar que todo direito é positivo ou, ainda, que o 

direito é exclusivamente determinado por tribunais ou legisladores, o que envolve a aceitação 

de uma espécie de juristocracia18. 

O debate sobre direito natural, nos dias atuais, parece trazer certa inquietação, 

principalmente em virtude da crise intelectual de nosso tempo, a qual descambou no que Strauss 

vai apresentar como niilismo, fenômeno primordial da modernidade; eis por que, em sua visão, 

há a necessidade de se repensar o problema do direito natural19. Entretanto, o restabelecimento 

 
17 STRAUSS, 2014, p. 113 
18Tema amplamente discutido na seguinte obra: FINNIS, John. Natural law and natural rights. 2. ed. Nova York: 

Oxford University Press, 2011. 
19 Como observa MCALLISTER, 2017, p. 105, para Strauss, “o direito natural representa o critério comum pelo 

qual se julga a cambiante vida política”. 



17 
 

do problema do direito natural implica o questionamento de algumas formas de pensamento já 

arraigadas na sociedade hodierna20, como o historicismo e o positivismo. Particularmente no 

que diz respeito ao positivismo, Strauss diverge da tese por ele defendida acerca da necessidade 

de uma “neutralidade metodológica em relação aos valores”, vendo uma espécie de “niilismo 

nobre” em tal concepção.  

Na visão apresentada por Strauss, a descoberta do direito natural é coetânea à 

descoberta da filosofia, de forma que onde não há filosofia o direito natural também permanece 

desconhecido. Nesse sentido, a análise straussiana nos apresenta que, em um contexto anterior 

ao descobrimento da filosofia, o “bem” era tido como o ancestral, isto é, como aquilo que era 

venerado e consagrado pela tradição por ser o mais antigo. No momento em que a autoridade 

ancestral começa a ser questionada, em nome da procura filosófica do que é bom por si mesmo, 

dá-se o aparecimento do direito natural, como algo independente das “leis dos antigos”.  Nos 

termos de Strauss, “a filosofia abandona o que é ancestral pelo que é bom, por aquilo que é bom 

per se, bom por natureza”. O aparecimento da filosofia, aqui identificada com a própria 

descoberta do direito natural, modifica, assim, profundamente as relações do homem com a 

realidade política, bem como com as leis de modo geral, dando início à procura de axiomas 

morais universalmente válidos e discerníveis pela razão humana21, que suplantariam em 

dignidade e perfeição as convenções estabelecidas a partir das leis positivas ou dos costumes 

de determinada época.  

Segundo Strauss, o ataque mais comum contra o direito natural se dá em nome da 

história. De fato, explica ele, a teoria do direito natural postula que este se constitui como um 

conjunto de princípios captado pela razão humana e que possui, pois, valor universal. Ora, 

objetam os opositores do direito natural que, ao analisarmos a história da humanidade, das 

civilizações, percebemos que esse direito nunca existiu, uma vez que as noções de justiça são 

mutáveis de acordo com cada época e civilização. Isso indicaria que é impossível existir tal 

direito natural, imutável e discernível pela razão humana, uma vez que a história nos mostra, 

claramente, que os conceitos de justiça são mutáveis e contraditórios entre si.  

O primeiro questionamento feito por Strauss acerca de tal objeção é mostrar que ela 

não diz muita coisa ou quase nada em relação à discussão em si, uma vez que o “consenso de 

toda a humanidade” não é de forma alguma uma condição necessária para a existência do direito 

natural. Com efeito, os maiores proponentes do direito natural afirmaram que, exatamente pelo 

 
20 STRAUSS, 2014, p.8 
21O “direito natural”, explica Strauss, é “um direito discernível pela razão humana e universalmente reconhecido” 

(STRAUSS, 2014, p. 11). 



18 
 

fato de o direito natural ser algo racional, a sua descoberta pressupõe o cultivo da razão, e, 

portanto, o direito natural não será reconhecido universalmente22, do que se segue que “não se 

pode esperar nenhum conhecimento real do direito natural por parte de selvagens [...]” 

(STRAUSS, 2014, p. 12). 

Em outras palavras, a partir dessa observação, Strauss nos apresenta o fato de que, 

quando se afirma que não há nenhum princípio de justiça que não tenha sido negado em algum 

lugar, não se prova, com essa mera afirmação, que tal negação foi justa ou razoável. Strauss 

nos apresenta que sempre se soube que diferentes noções de justiça existiram em situações, 

nações e época diferentes, mostrando então que essa afirmação do que sempre se soube por 

parte dos teóricos modernos não abalou em nada o ponto fundamental defendido pelos filósofos 

clássicos, uma vez que a constatação da variedade de noções de direito deveria ser, para esses 

filósofos, em vez de uma crítica, um incentivo por excelência na busca do direito natural. 

Segundo os termos do autor: 

Para que a rejeição do direito natural em nome da história tenha alguma 

importância, ela precisa ter outra base que não seja a evidência histórica. A 

sua base deve ser uma crítica filosófica da possibilidade, ou da 

cognoscibilidade, do direito natural – uma crítica de alguma forma vinculada 

à “história” (STRAUSS, 2014, p. 12). 

Segundo Strauss, o ponto de partida para compreendermos a problematização 

acerca do direito natural deve ser sempre a nossa compreensão “natural” das coisas, ou seja, a 

compreensão espontânea das coisas tal como elas se apresentam na vida política e nas ações 

que permeiam nossas tomadas de decisões cotidianas, em detrimento do que seria uma 

compreensão “científica” da política. Com isto, não pretendemos dizer que a vida política se 

iniciou a partir da descoberta do direito natural. Pelo contrário, na medida em que o direito 

natural é um fenômeno vinculado ao exercício ou cultivo da razão, ele é um princípio que teve 

de ser descoberto, ao contrário da vida política que o precede. No entanto, Strauss afirma que a 

vida política, de forma abrangente, se confronta, irremediavelmente, em algum momento, com 

a problemática do direito natural. Dito isto, Strauss nos apresenta que a tomada de consciência 

de tal problemática é necessariamente indissociável do surgimento da ciência política: 

Uma vida política que desconhece a ideia de direito natural ignora 

necessariamente a possibilidade da ciência política e, de fato, ignora a 

possibilidade da ciência como tal; por outro lado, uma vida política consciente 

 
22 Logo, resta claro que a descoberta do direito natural se deu como fruto de um esforço, e não como um dado 

revelado.  



19 
 

da possibilidade da ciência sabe necessariamente que o direito natural 

constitui um problema (STRAUSS, 2014, p. 97).23 

Isso significa que, na leitura straussiana, a ideia de direito natural permanecerá 

velada enquanto a ideia de natureza for desconhecida. Descobrir, então, a natureza, ou o 

princípio responsável por aquilo que as coisas são por si mesmas, é a tarefa da filosofia. Strauss 

é categórico ao afirmar que nas sociedades onde não há filosofia, também se desconhece o 

direito natural. Para exemplificar tal ponto, Strauss avança as seguintes considerações: 

O velho Testamento, cuja premissa básica pode ser entendida como a rejeição 

implícita da filosofia, não conhece a “natureza”: não existe um termo para 

“natureza” na bíblia hebraica. Nem precisamos dizer que os termos “céu e 

terra”, por exemplo, não designam a mesma coisa que a “natureza”. Assim 

não há no Velho Testamento nenhum conhecimento do direito natural como 

tal. A filosofia é, pois, mais antiga que a filosofia política (STRAUSS, 2014, 

p. 98). 

A filosofia como a busca dos “princípios” de todas as coisas significa, 

principalmente, a busca das “origens” de todas as coisas. Considerada sob esse prisma, Strauss 

julga que a filosofia se aproxima do mito. No entanto, o philósophos (o amante da sabedoria) 

não é idêntico ao phylómythos (o amante do mito). Como observa Strauss, Aristóteles chama 

os primeiros filósofos de homens que “discutem sobre a natureza”, diferenciando-os de seus 

antecessores, aqueles “que discutem sobre os deuses”24. Nesse sentido, Strauss nos mostra que 

a filosofia, tal como concebida em sua ideia original, se constituiu a partir do momento em que 

o primeiro filósofo descobriu a natureza (ou, como diria o pensador brasileiro Mario Ferreira 

dos Santos, 2017, p. 58, “o que é fundamental nas coisas”), e tentou, de alguma maneira, 

compreender o que estava em jogo nessa descoberta: 

Toda história da filosofia não é outra coisa senão o registro de tentativas 

incessantes de apreender completamente aquilo que estava envolvido na 

descoberta crucial feita por algum grego há 2600 anos ou mais. 

Diferentemente do mito, a filosofia surgiu quando se descobriu a natureza, ou 

por outra, o primeiro filósofo foi o primeiro homem que descobriu a natureza 

(STRAUSS, 2014, p. 98). 

A descoberta da natureza, para Strauss, não pode ser compreendida se por natureza 

se entende a totalidade dos fenômenos. A descoberta da natureza, na óptica straussiana, é 

justamente a descoberta da diferenciação entre o que é natural e o que não é natural na totalidade 

dos fenômenos, de forma que o termo “natureza” constitui um termo dicotômico, que estabelece 

uma separação entre tipos diferentes de fenômenos: aqueles que são produzidos pela natureza 

 
23 Ora, com tal afirmação, Strauss nos apresenta que uma ciência política que nega a possibilidade de se encontrar 

o melhor modo de se fazer política é uma ciência estéril em si mesma. 
24 Cf. LACERDA, 2009, pp. 53 – 55. 



20 
 

e os que não o são. Ora, antes da descoberta da natureza, ou das coisas naturais em si, o 

comportamento característico de uma coisa ou classe era concebido a partir do costume, da 

tradição, que possuía um prestígio em virtude de sua origem remota. Logo, o costume ou o 

“modo de ser” seria uma espécie de antepassado pré-filosófico do que o primeiro filósofo 

chamou de natureza. 

Porém, evidentemente, nem tudo que é antigo é sempre correto. A noção que 

relaciona o antigo ao que é “nosso”, no sentido de ser correto e ancestral, dá origem ao 

pensamento de que tudo que é mais antigo é certo e, justamente por ser mais antigo, determina 

a forma correta de se comportar. Os que estavam nesse estado pré-filosófico, anterior à 

descoberta da natureza, viam, assim, a antiguidade como uma espécie de lei. Ora, Strauss 

explica que o procedimento que identifica o bom com o ancestral conduz necessariamente à 

ideia de que os ancestrais eram superiores a “nós” e mesmo seres divinos ou que teriam vivido 

na proximidade dos deuses, o que confere, então, um caráter divino aos costumes, leis e modos 

de ser outorgados pelos ancestrais àqueles que depois deles vieram. No estado pré-filosófico, 

as questões eram respondidas antes mesmo de sua formulação, pois a autoridade, como o direito 

de ser obedecido, derivava essencialmente da lei, que era o princípio que determinava o modo 

de vida de uma comunidade.  

Ficava implícito, então, que discutir a natureza das coisas, ou o melhor modo de 

viver, era, naquele contexto, algo impossível. Não havia, assim, espaço para a filosofia, na 

medida em que não se podia discutir a natureza da justiça, o cumprimento inquestionável da lei 

ancestral impedindo a emergência de qualquer interrogação. O surgimento da ideia de direito 

natural é, então, pressuposto necessário para se colocar em dúvida a autoridade da lei ancestral, 

como Strauss explica:  

É pelo arranjo das conversações nas obras República e Leis, mais do que por 

declarações expressas, que Platão indicou até que ponto é indispensável ter 

dúvidas sobre a autoridade ou libertar-se dela para descobrir o direito natural 

(2014, p.101). 

Nesse sentido, a dúvida acerca da autoridade constituiu, pois, o caminho originário 

trilhado pela filosofia, a partir do qual a natureza foi descoberta, abalando o poder até então 

incontestável da lei ancestral25. Tendo em vista a variedade de códigos morais e legais, em todas 

as épocas, que se contradizem entre si, com várias noções acerca da natureza do bem, do justo 

e do virtuoso, surge a questão de saber qual é o código certo e qual seria, então, a verdadeira 

explicação para as coisas. Nesse sentido, nos esclarece Strauss: 

 
25 Cf. OLIVEIRA, 2017, p. 40 



21 
 

A partir daí o modo correto de ser não pode mais ser simplesmente garantido 

pela autoridade; torna-se uma questão ou o objeto de uma busca. A identidade 

primitiva entre o bem e o ancestral é, então, substituída por uma distinção 

fundamental entre as duas coisas; a busca do modo correto de ser ou das coisas 

primeiras é apenas a busca do bem, independente do ancestral. Trata-se da 

busca do que é bom por natureza, que se distinguirá do que é simplesmente 

bom por convenção (2014, p.103). 

A busca pelas causas primeiras é orientada pelas duas fundamentais diferenças que 

antecedem aquilo que é o bem por natureza em sua oposição ao que é ancestral. Até então, o 

bem era identificado com o cumprimento da lei ancestral que, a partir de um certo momento, 

por se mostrar insuficiente, obrigou os homens a diferenciar entre aquilo que supostamente 

sabem por terem ouvido falar e aquilo que podem compreender por si mesmos e que, sendo 

visível aos olhos da razão, constitui o bem natural. Com o estabelecimento dessa diferenciação, 

alguns homens resolveram então suspender seu juízo e abster-se de dar seu assentimento ao 

caráter divino de qualquer código ou relato, até que as opiniões em que estes baseavam fossem, 

enfim, comprovadas e demonstradas a todos, sem contestação26. 

A partir disso, o que deveria ser reconhecido como correto não seria mais o que é 

determinado pelo “nós” pré-estabelecido e enraizado na tradição de um grupo específico, nem 

o que  o “eu” singular (doxa individual) crê como tal, sem embasamento empírico ou racional, 

mas, sim, o que é comprovado como natural e universal para todo e qualquer homem. Antes do 

descobrimento da natureza, ou da filosofia, os códigos divinos, tidos como perfeitos e 

inquestionáveis, e os relatos sagrados que os justificavam, eram considerados como 

dependentes de mediações supra-humanas. Quando um determinado relato era posto em dúvida, 

a forma de averiguar sua veracidade dava-se a partir de uma investigação acerca de se aquela 

lei ou relato tinha, de fato, raiz supra-humana ou era uma criação do homem. Dessa forma, 

iniciou-se, então, a libertação do homem do que seria o cumprimento estrito da lei ou dos 

costumes de seu povo, tidos tradicionalmente por inquestionáveis, para analisar o que é bom 

por natureza e de forma superior, sem a preocupação de estar agindo de forma errada, como 

nos apresenta Strauss: 

Assim, o homem viu-se cônscio da diferença crucial entre aquilo que o seu 

grupo considera inquestionável e o que ele mesmo observa; eis como o Eu 

torna-se capaz de se opor ao Nós sem nenhum sentimento de culpa. [...] A 

natureza foi descoberta quando o homem embarcou na busca das coisas 

primeiras à luz das diferenciações fundamentais entre ouvir dizer e o ver com 

os próprios olhos, de um lado, e entre as coisas feitas pelo homem e as coisas 

não feitas pelo homem (2013, p.104-105). 

 
26 STRAUSS in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 50. 



22 
 

Com a descoberta da natureza, surge, então, a necessidade da busca filosófica das 

coisas primeiras, não por elas simplesmente existirem, mas sim por elas existirem sempre, e 

como tais serem imperecíveis. Tais afirmações partem da premissa de que todo ser surge a partir 

de uma causa. Falando em outras palavras, todas as mudanças perceptíveis seriam impossíveis 

se não houvesse algo necessário e eterno. Os seres que sempre existem têm uma dignidade 

superior aos seres que nem sempre existem, uma vez que ser perecível significa estar entre o 

ser e o não ser. 

Uma vez descoberta a natureza, segundo Strauss, como já exposto, dá-se o 

estabelecimento de uma diferenciação crucial entre physis e nomos, ou seja, entre natureza e 

costume. Como já foi observado, a descoberta da natureza27é contemporânea, nesse sentido, da 

descoberta da filosofia. Ora, quando os primeiros filósofos falam de natureza, estes pretendem 

abandonar a noção de bem ancestral em nome de algo mais antigo. Posto isso, a natureza, 

segundo Strauss, era vista pelos primeiros filósofos como anterior a toda tradição e, nesse 

sentido, como mais perfeita e venerável que toda tradição. Eis por que os primeiros filósofos 

vieram a conceber a natureza como a verdadeira autoridade: 

A arte pressupõe a natureza, ao passo que a natureza não pressupõe a arte. As 

habilidades “criativas” do homem, mais admiráveis que quaisquer de suas 

criações, não são obras do homem: o gênio de Shakespeare não é a obra de 

Shakespeare. A natureza supre não apenas o material de todas as artes, mas 

também seus modelos; “as coisas mais grandiosas e mais belas” são obras da 

natureza, não da arte. Ao desarraigar a autoridade do ancestral, a filosofia 

reconhece que a natureza é a autoridade (STRAUSS, 2014, p.110). 

Nesse sentido, Strauss vê a necessidade de salvaguardar a noção de direito natural, 

fazendo, inclusive, uma diferenciação – que, para ele, é fundamental – entre a noção clássica e 

a noção moderna de convencionalismo. O ponto fundamental para o qual Strauss chama a 

atenção, neste caso, é que enquanto o convencionalismo antigo, partindo da distinção entre 

natureza e convenção humana, afirma a superioridade da natureza sobre a convenção, o 

convencionalismo moderno, adotando a mesma distinção, proclama a superioridade daquilo 

que é feito pelo homem sobre a natureza.28 

Tendo, então, percebido essa mudança entre a noção clássica e moderna de 

convencionalismo, Strauss nos apresenta, ainda, a importância que o convencionalismo 

clássico, tal como entendido pelos gregos, dava à natureza, quando afirma: “Com isso, dava a 

 
27No que se refere aos primeiros registros da distinção entre natureza e convenção, ver HEINHARDT, 1916, apud 

STRAUSS, 2014, p. 82. 
28Cf. STRAUSS, 2008, cap. 6, e as explicações de MENDES, 2016, p. 6.  

 



23 
 

entender [o convencionalismo] que a natureza tem uma dignidade incomparavelmente maior 

que a convenção ou a sanção da sociedade” (STRAUSS, 2014, p.13). O que mostra, então, que 

mesmo os gregos que aderiam à visão clássica de convencionalismo não discordavam quanto à 

concepção de que seria preciso conciliar as exigências da natureza com as da convenção, 

visando a pensar o melhor regime a partir de um projeto legislativo e institucional que 

compatibilize as normas da tradição com reformas e modificações prudenciais no éthos vigente. 

A partir do que foi exposto, Strauss vai procurar mostrar que a filosofia, em sua 

expressão socrático-platônica29, seria essencialmente um esforço para alcançar uma 

compreensão da natureza das coisas, no intuito de responder às perguntas fundamentais 

colocadas pelos anseios intelectuais humanos. Se existe tal natureza e ela não pode ser 

desconsiderada na abordagem dos problemas fundamentais e perenes, é função da filosofia 

pautar seus postulados acerca do que é o melhor regime valendo-se, o máximo possível, de tal 

referencial da natureza.30 

Todo ser humano é situado em uma dada cultura, com determinados valores éticos, 

em relação aos quais ele é incapaz de assumir um posicionamento de total e absoluta 

neutralidade, dadas as questões axiomáticas que envolvem os valores. Para Strauss, porém, o 

recurso que o ser humano tem para discutir questões acerca da pólis, esse “meio humano”, é 

exatamente a filosofia política. Sua visão é a de que o filósofo irá, a partir da tentativa de 

compreender o que são, em si mesmos, valores como a justiça ou o bem, proferir juízos 

axiológicos, posicionando-se em conformidade com o que seria a natureza mesma das coisas e 

buscando determinar o melhor regime, entendido como aquele que é bom em si mesmo e não 

de acordo com as convenções desta ou daquela sociedade. Em outras palavras, “a conduta 

humana virtuosa depende do conhecimento filosófico das essências ou ideias com as quais ela 

está necessariamente relacionada” (LACERDA, 2009, p. 88). 

 
29“Platão, o discípulo de Sócrates, é o primeiro filósofo cujos discursos chegaram até nós. Embora não se possa 

dizer que Platão tenha exposto uma doutrina da lei natural (ver Gorgias, 483e, e Timeu, 83e), não pode haver 

dúvida de que ele se opunha ao convencionalismo: ele afirma que existe um direito natural, isto é, algo que é 

apenas por natureza. O que é naturalmente justo ou correto é a idéia de justiça” (“Platon, el discipulo de Socrates, 

es el primer filosofo cuyo sescritos propriamente dichos han llegado hasta nosotros. Si bien no puede decirse 

que Platon haya expuesto una doctrina de la ley natural (cf. Gorgias, 483e, y Timeo, 83e), no puede caber duda 

de que se oponia al convencionalismo; afirma que existe un derecho natural, es decir, algo que es justo por 

naturaleza. Lo naturalmente justo o correcto es La idea de justicia (Republica, 5016; cf. 500c-d y 484c-d), la 

justicia en si misma, la justicia pura y simple”) (STRAUSS, 2008, p. 197).  
30Como observa MORAIS, 2013, p. 9: “com isso, o questionamento e a busca de verdades sobre as questões 

fundamentais se assentam na máxima sobre como o homem deve viver, isto é, sobre a boa vida. Em outras 

palavras, o homem deve buscar a sua realização (eudaimonia), sendo a filosofia contemplação e um agir no 

mundo. Dessa forma, a filosofia tenta resolver as questões fundamentais com o direito natural e valores absolutos, 

tanto em um nível contemplativo quanto no agir imanente, tornando-se evidente a sua total identidade com seu 

suposto ramo, a filosofia política. No que tange à solução dessas questões pela filosofia, que é essencialmente 

política, a melhor foi proposta pelos clássicos.” 



24 
 

Assim sendo, trata-se de buscar as verdades acerca das questões fundamentais que 

dizem respeito à questão de como o homem deve viver, ou seja, à questão da boa vida, o que 

possibilitará, então, que o homem busque de forma mais consistente a sua realização 

(eudaimonia), sendo a filosofia, neste caso, uma contemplação e um agir no mundo. Ao 

afirmarmos isso, percebe-se que a filosofia busca resolver as questões fundamentais mediante 

a pesquisa do direito natural e dos valores perenes, tanto em um nível contemplativo como no 

plano do agir, da imanência, tornando-se evidente a sua ligação com a vida política, no intuito 

de propiciar ao homem a compreensão das alternativas políticas fundamentais que estão nas 

bases efêmeras e acidentais da sociedade. Como afirma Strauss: 

A lei pretende salvar as cidades e tudo o mais. E se diz protetora do bem 

comum. Mas o bem comum é exatamente aquilo que entendemos por “o 

justo”. As leis são justas na medida em que contribuem para o bem comum. 

Mas se o justo é idêntico ao bem comum, a justiça e o direito não podem ser 

convencionais: as convenções de uma cidade não podem fazer que se torne 

bom para a cidade aquilo que, na verdade, lhe é fatal e vice-versa. É a natureza 

das coisas, e não a convenção, que determina, em cada caso, o que é justo 

(2014, p.122). 

A filosofia política, afirma Strauss, visa à compreensão do bem pressuposto pelas 

ações políticas e esse bem só pode ser questionado após determinada reflexão. O fato de 

podermos questionar o bem postulado nas ações políticas pressupõe um pensamento que não é 

mais uma opinião (doxa), mas conhecimento (episteme). A vida boa, a boa sociedade, é o bem 

político supremo. Ainda que não possamos, de forma cabal, alcançar a resposta definitiva acerca 

do problema do bem, a apreensão objetiva de uma questão fundamental exige a compreensão 

da natureza do assunto com o qual está ligada. Para Strauss, enquanto a filosofia política não 

retornar a esse patamar da busca pela verdade, tal como pensado pelos antigos, ela se 

descaracterizará, podendo, inclusive, cair em um obscurantismo, ou mesmo em algum tipo de 

fanatismo ideológico. Logo, apreender as questões fundamentais que pertencem ao domínio 

mais profundo do pensamento humano é, então, trabalho do filósofo, como dito por Santo 

Tomás de Aquino, citado por Strauss: “O mínimo conhecimento que pudermos adquirir das 

coisas altíssimas é mais desejável que o conhecimento certíssimo de coisas mínimas”31. 

É impossível alguém afirmar que toda convenção estabelecida pelos homens é 

arbitrária. Entre todos os desejos dos homens podemos distinguir os desejos que se originaram 

de uma mera convenção, e aqueles que são naturais. Como afirma nosso autor: “devemos fazer 

distinção entre inclinações e desejos humanos que são conforme a natureza humana e são, 

 
31“Minimum quod potet haberi de cognitione rerum altissimarum, desiderabilius est quam certíssima cognitio 

quae habetur de minimis rebus” (AQUINO, Tomás de, Summa Theologica, I, qu.1 a  5, 2016, p.30).  



25 
 

portanto, bons para o homem, e aqueles que destroem a sua natureza, portanto, maus” 

(STRAUSS, 2014, p.13). Ao afirmar isso, Strauss, nos leva a entender que existe um tipo de 

vida humana melhor e que essa mesma vida é boa quando está de acordo com a natureza 

humana32.  

Ora, mesmo os mais eloquentes adversários do direito natural, reconhecem o 

primado do bem, e, com isso, divergem sobre a justiça. Se a justiça é boa por natureza ou se a 

vida por natureza, para ser boa, nos exige uma reflexão sobre a moral, ou o que venha a ser a 

justiça. Mas para isso precisamos compreender o que vem a ser justiça, o bem, e, para tal, 

precisamos, portanto, averiguar a natureza das coisas, até mesmo para sabermos se, para os 

antigos, a sociedade civil era fruto de uma convenção ou baseada na natureza.  

O convencionalismo moderno, como já exposto, ao negar a necessidade de pautar 

as convenções na natureza humana, argumenta que é impossível descobrirmos a natureza da 

justiça, uma vez que a noção do que é justo é variável de sociedade para sociedade. Esse 

argumento, no entanto, parte de premissas que nunca são anunciadas pelos seus defensores, os 

quais não apresentam nenhuma demonstração, por exemplo, de que essas noções de justiça 

estão ou não corretas. Como Strauss argumenta: 

Todos admitem que só pode haver direito natural se os princípios do direito 

forem imutáveis. Mas os fatos a que o convencionalismo se refere não 

parecem provar que os princípios do direito são mutáveis. Parecem provar 

apenas que cada sociedade tem uma noção diferente de justiça ou dos 

princípios de justiça. Assim como a variedade de noções acerca do universo 

não prova que o universo não existe, ou que não existe a explicação verdadeira 

do universo, ou que o homem nunca poderá chegar a um conhecimento final 

e verdadeiro do universo, também a variedade de noções de justiça 

consideradas não prova que o direito natural não existe ou que o direito natural 

é incognoscível. A variedade de noções de justiça pode ser entendida como a 

variedade dos erros, a qual não contradiz, senão pressupõe, a existência de 

uma única verdade concernente à justiça. Essa objeção ao convencionalismo 

se sustentaria se a existência do direito natural fosse compatível com o fato de 

que todos os homens, ou a maioria deles, desconheciam ou desconhecem o 

direito natural. Mas quando se fala de direito natural, compreende-se que a 

justiça é de importância vital para o homem, que o homem não pode viver, ou 

viver bem, sem justiça; e a vida conforme a justiça. Se o homem tem uma 

natureza tal que não pode viver, ou viver bem, sem a justiça, é necessário que 

ele tenha por natureza um conhecimento dos princípios de justiça (2014, p 

117). 

Para Strauss, o principal, senão o único, registro completo disponível acerca do 

convencionalismo filosófico, divergente da sua versão moderna e vulgarizada, preconizada pelo 

pensamento que se desenvolve a partir do século XVII, é o poema Da natureza das coisas, do 

 
32 Sobre isso, conferir LACERDA, 2009, pp. 124-126. 



26 
 

epicurista latino Lucrécio. Na construção de sua concepção convencionalista, Lucrécio parte, 

em sua obra, de uma descrição do estado primitivo da vida humana: segundo ele, os homens 

andavam originalmente pelas florestas, da forma que bem lhes aprazia, sem nenhuma restrição 

convencional, mas a sua fraqueza e o medo diante dos perigos da vida selvagem obrigaram-nos 

a unirem-se para desfrutarem da segurança e do prazer advindo de tal segurança. Com o passar 

do tempo, ao ingressarem em sociedade, a vida até então brutal deu lugar aos hábitos de 

bondade e fidelidade.  

Ora, esse pensamento nos leva a crer que se a sociedade primitiva vivia de acordo 

com a natureza, e que o direito seria natural. No entanto, para Lucrécio, a única vida 

verdadeiramente conforme a natureza é a vida do filósofo33, a qual depende da cidade para 

surgir, do que se segue que a filosofia é, então, impossível na sociedade primitiva, tal como esta 

é descrita em Da natureza das coisas. Por outro lado, há uma visível desproporção entre as 

exigências do filósofo e as exigências da sociedade de modo geral, o que aponta para o fato de 

que o direito não pode ser natural. Sobre a razão de tal desproporção, Strauss esclarece: 

A felicidade do filósofo, a única verdadeira felicidade, pertence a uma época 

inteiramente diferente da felicidade da sociedade. Há, portanto, uma 

desproporção entre as exigências da filosofia, ou da vida conforme à natureza, 

e as exigências, da sociedade enquanto tal. É graças a essa necessária 

desproporção que o direito não pode ser natural. E a desproporção é necessária 

pela seguinte razão. A felicidade da sociedade primitiva e não coercitiva 

consistia, em última análise, no predomínio de uma ilusão salutar. Os 

membros dessa sociedade viviam dentro dos limites de um mundo finito ou 

de um horizonte fechado; confiavam na eternidade do universo visível e na 

proteção que lhes era conferida pela “muralha do mundo”. Era essa confiança 

que os tornava inocentes, bons e dispostos a se empenhar pelo bem dos outros; 

pois é o medo que os transforma em selvagens. A confiança que tinham na 

firmeza da “muralha do mundo” não fora ainda abalada pela especulação 

sobre catástrofes naturais. Contudo, uma vez abalada, os homens perderam 

sua inocência e tornaram-se selvagens, e assim surgiu a necessidade de uma 

sociedade coercitiva (2014, pp. 134-135). 

Com a confiança “na muralha do mundo” abalada, Strauss nos apresenta, a partir 

do pensamento de Lucrécio34, como o homem começa a transformar a sua necessidade de 

estabilidade no apoio e consolo em deuses atuantes, bondosos, nascidos, então, do medo e do 

apego a esse mundo. Pois bem, se essas crenças serviram, a princípio, como uma espécie de 

anestésico para o medo primordial, esse mesmo remédio se tornaria posteriormente um mal, 

donde a necessidade de “romper as muralhas” tornar-se-ia, mais uma vez, presente, uma vez 

 
33 “Todos os seres humanos naturalmente desejam o conhecimento. Isso é indicado pelo apreço que 

experimentamos pelos sentidos, pois independente do uso destes nós os estimamos por si mesmos, e mais do que 

os outros, o sentido da visão” (Aristóteles, Metafísica I,  980ª 22-24) 
34 Sobre a perspectiva do epicurista Lucrécio, conferir REALE, 2017, pp. 240-245. 



27 
 

que a religião, também apresentaria limites, na medida que não daria mais conta de fornecer as 

respostas necessárias. De modo que o único remédio é a filosofia, pois apenas ela confere o 

prazer completo, por dar uma base mais sólida que a religião, para as perguntas primordiais da 

humanidade, conseguindo, inclusive, reconciliar o homem com a realidade de um universo 

aberto e infinito, onde nada a que possamos consagrar nosso amor durará para sempre. "No 

entanto, a filosofia é repudiada pelo povo, pois ela exige um desapego do “nosso mundo” 

(STRAUSS, 2014, p. 135). 

Ora, se é impossível ao homem retomar à inocência inicial, a convenção torna-se 

novamente necessária, pois “os homens não devem viver, ou melhor, não podem viver juntos 

se as opiniões não se estabilizam pela sanção social. A opinião torna-se então a opinião dotada 

de autoridade, ou o dogma público, ou a visão de mundo (Weltanschauung)” (ibid., p. 14). 

Porém, para tal, precisamos, mais uma vez, diferenciarmos e acurarmos as noções de 

convencionalismo filosófico, ou clássico, e o que Strauss chama de convencionalismo moderno 

e/ou vulgar. Esse último fica claro, de acordo com Strauss, nos discursos que Platão coloca na 

boca de Trasímaco, Glauco e Adimanto35. Esses afirmam que o desejo de dominação e de 

possuir mais que os outros é o impulso verdadeiramente natural no homem, de forma que sua 

realização seria o bem maior. 

No entanto, é visível, que a cidade e o direito necessitam, para existir, justamente 

da coerção e da restrição desse tipo de desejo; ora, a cidade e o direito recorrem à coerção e à 

restrição porque buscam sacrificar um bem menor, que é a liberdade ilimitada que todos 

usufruem no estado de natureza, por um bem maior, que é a conservação da vida e a segurança 

que as instituições civis podem proporcionar. Pois bem, uma vez que o desejo de ser superior 

aos outros só pode se realizar plenamente na cidade, vemos então que “a vida conforme à 

natureza consiste na exploração hábil das oportunidades criadas pela convenção, ou em saber 

aproveitar a confiança bem intencionada que muitos depositam na convenção” (STRAUSS, 

2014, p 137). 

Dessa forma, uma pessoa precisa ser hábil para esconder bem a sua injustiça 

enquanto a pratica; o que significa que a vida conforme à natureza é o privilégio de poucos, da 

elite natural, dos que são verdadeiramente homens que não nasceram para ser escravos de 

nenhum outro. Seguindo nessa linha de raciocínio, chega-se, assim, à conclusão de que a vida 

perfeita, segundo o argumento defendido pelo convencionalismo vulgar, é a vida do tirano, isto 

 
35 STRAUSS in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 35 



28 
 

é, a vida do homem que, agindo em nome de seus desejos e vontades, leva toda a cidade a se 

submeter aos seus intentos, visando, apenas, a seus prazeres individuais. 

 Para Strauss, o convencionalismo vulgar, tal como apresentado acima, constitui, 

em suma, uma espécie de versão degradada e popularizada do convencionalismo filosófico. 

Ambos, convencionalismo filosófico e convencionalismo vulgar, irão concordar, por exemplo, 

na afirmação de que cada um, naturalmente, busca apenas seu próprio bem, não sendo natural, 

portanto, levar em consideração o bem de outrem. Strauss nos mostra, porém, que, apesar dessa 

congruência, há uma diferença entre a versão filosófica do convencionalismo e a que ele chama 

de vulgar, ao afirmar: 

O convencionalismo filosófico nega que essa falta de consideração pelos 

outros signifique o desejo de ter mais do que os outros, ou de ser superior aos 

outros. Longe de tomar o desejo de superioridade como natural, o 

convencionalismo filosófico o vê como algo vão ou derivado da opinião. Os 

filósofos, que, como tais, experimentaram prazeres mais consistentes do que 

aqueles provindos da riqueza e do poder, entre outros, não poderiam jamais 

identificar a vida conforme à natureza com a vida do tirano. O 

convencionalismo vulgar é fruto de uma corrupção do convencionalismo 

filosófico. É razoável identificar a origem dessa corrupção nos “sofistas”. 

Pode-se dizer que estes “publicaram” e, com isso, degradaram o ensinamento 

convencionalista dos filósofos pré-socráticos (2014, p. 138). 

Com essa afirmação acerca da gênese do convencionalismo vulgar, Strauss nos 

apresenta a figura do “sofista”, que, como tal, necessita de uma explicação mais detalhada, para, 

a partir daí, compreendermos outro ponto crucial nessa mudança da versão filosófica do 

convencionalismo para sua versão vulgar, qual seja, a diferença entre os filósofos e os chamados 

“sofistas”. Para Strauss, estes últimos seriam a deturpação daqueles, sendo, assim, os 

responsáveis pela mudança do convencionalismo filosófico para sua versão vulgarizada. Mas 

quem seriam, realmente, os sofistas? Tal termo é difícil de ser compreendido, pelo fato de ter 

vários significados. De um modo geral, porém, o vocábulo “sofista” designa um filósofo que 

sustenta posições polêmicas, ou que cobra para ensinar assuntos de maior grandeza. Para evitar 

maiores problemas de compreensão, Strauss lança mão da versão empregada por Platão para 

definir o “sofista”, versão essa que apresentaremos agora e, a partir de então, adotaremos, para 

fins didáticos. 

Desde Platão, “sofista” é geralmente empregado em contraposição ao termo 

“filosofo”; por conseguinte, tem um sentido pejorativo [...]. O que é 

característico do sofista é que a verdade, isto é, a verdade do todo, pouco lhe 

importa[...] O sofista é um homem que não está preocupado com a verdade, 

ou que não ama a sabedoria, embora saiba, mais que a maioria dos homens, 

que a sabedoria ou a ciência é a mais elevada excelência humana[...] Ele se 

interessa pela sabedoria, não por ela mesma, não por odiar a mentira na alma 



29 
 

mais do que qualquer outra coisa, mas pela honra ou o prestígio conferido pela 

sabedoria (STRAUSS, 2014, p.138-139). 

Os sofistas, portanto, agem sobre o princípio de que o prestígio, ou a superioridade 

sobre os demais, é o maior de todos os bens. Com isso, podemos dizer que o sofista, na visão 

de Strauss, é o principal representante do convencionalismo vulgar. Porém, um grande 

problema se apresenta ao sofista, que é o de que, para atingir tal prestígio social, ele precisa 

demonstrar sua sabedoria, evidenciando que a vida do homem sábio consiste em “combinar 

uma injustiça real com uma aparência de justiça” (Ibid., p. 139). Ora, ao tentar fazê-lo, ele 

percebe que o injusto não pode ser compatibilizado com o princípio de justiça, o que torna 

inviável, então, a demonstração de sabedoria e o que ele tanto almeja, que é a honra advinda 

dos que agem com a verdadeira justiça, e não apenas dos que fingem ser justos. 

Logo, cedo ou tarde, o sofista precisa esconder o que sabe, para se submeter às 

concepções por ele consideradas como meramente convencionais. Dessa forma, os sofistas, por 

não terem nenhum apego à verdade, e sim pelo prestígio, se submetem, sem questionar, àquilo 

que acham errôneo, apenas para se manterem prestigiados por todos, os quais, por não terem 

conhecimento da natureza das coisas, seguem leis mais ou menos injustas, sob a crença de estar 

agindo da forma justa ou correta.   

Em contraposição a essa postura sofística que desqualifica a existência da pólis, 

Strauss nos apresenta que, na visão clássica do direito natural, própria do convencionalismo 

filosófico, o dever do filósofo para com a sua cidade não é derivado de um contrato social, mas 

sim do próprio uso da razão, uso esse que nos mostra que a realização da perfeição humana só 

pode ser alcançada no interior da cidade, o que indica que, como já apresentamos, o homem é 

naturalmente feito para conviver em grupo ou em sociedade36. Esse fato é corroborado, por 

assim dizer, na perspectiva dos adeptos da versão filosófica do convencionalismo, segundo 

Strauss, pela própria alegria que sentimos ao estarmos próximos das pessoas por quem nutrimos 

afeição e por sentimentos naturais a todo ser humano como a amizade, a compaixão e a piedade, 

que, naturalmente, só podem ser demonstrados, estimulados e ordenados no âmbito da vida em 

sociedade.  

Ora, com essa afirmação da sociabilidade natural do ser humano, compreendida a 

partir da visão clássica, Strauss nos mostra a total diferença entre o convencionalismo filosófico 

e a visão que defende o hedonismo vulgar, que visa apenas ao “bem” individual, o qual não está 

 
36“Além do sentimento que os homens têm inicialmente, também conseguem ter conhecimentos: assim, têm eles 

um segundo laço que os outros animais não têm. Têm, portanto, um novo motivo de se unir, e o desejo de viver 

em sociedade é uma quarta lei natural” (MONTESQUIEU, 2010, p. 24) 



30 
 

atrelado a qualquer noção superior de virtude ou bem comum, indo de encontro à visão clássica 

do direito natural, que é clara ao demonstrar a necessidade natural do homem de viver em 

sociedade37. Com isso, Strauss coloca em xeque a visão sofista, advinda da concepção 

vulgarizada de convencionalismo, apontando ao mesmo tempo para o fato de que a melhor 

cidade seria a que nos é apresentada na República de Platão: de fato, esta cidade seria a cidade 

realmente de acordo com a natureza justamente porque, criando as condições políticas para a 

satisfação da mais altas necessidades humanas, ela seria a que melhor se ajusta à physis do 

homem.  

Precisamos, a partir de agora, compreender o que seria essa doutrina clássica do 

direito natural, que tem seu expoente na figura de Sócrates, o homem que fez com que “a 

filosofia descesse do céu à terra, obrigando-a a fazer perguntas sobre a vida e os costumes, 

sobre as coisas boas e más” (Ibid., p 145). Por ter efetuado essa mudança, Sócrates pode, sem 

dúvida, ser considerado como o fundador da tradição do direito natural. Essa ideia é reforçada 

quando sabemos que Sócrates, em suas conversas filosóficas acerca dos valores morais, valia-

se sistematicamente da pergunta “o que é?”, fazendo referência, por meio dessa pergunta, ao 

que seria a natureza mesma do tema moral investigado. Strauss, porém, faz questão de deixar 

claro que a noção de direito natural clássico, nascida a partir da figura de Sócrates, deve ser 

vista de um modo diferente do direito natural moderno e seus continuadores: 

A doutrina específica do direito natural criada por Sócrates e desenvolvida por 

Platão, por Aristóteles, pelos estóicos, por outros autores cristãos 

(especialmente Tomás de Aquino), pode ser chamada de doutrina clássica do 

direito natural – que deve ser diferenciada da doutrina moderna do direito 

natural surgida no século XVII (2014, p. 145). 

Ora, se tal é assim, precisamos compreender o que significa o direito natural 

clássico (objeto principal de nossa pesquisa), e, posteriormente, como se deu sua eventual 

mudança. Segundo Strauss, semelhante compreensão da doutrina do direito natural clássico 

depende do entendimento da transformação no pensamento filosófico orquestrada por Sócrates. 

O significado dessa transformação, porém, não nos é acessível à primeira vista, pois, ao lermos 

os textos pertinentes ao assunto, na intenção de obtermos as respostas desejadas, temos a 

impressão de que Sócrates colocou de lado o estudo da natureza e se limitou a investigar sobre 

os problemas relativos às coisas humanas. Pareceria, então, que Sócrates deixou de lado toda 

ambiguidade entre natureza e lei (convenção). 

 
37 No capítulo seguinte, trataremos de forma mais detida, da mudança do direito natural clássico para o direito 

natural moderno, o qual tem por pretensão exatamente solapar a concepção “anti-hedonista” do direito natural 

clássico. 



31 
 

No entanto, ao fazermos um estudo mais acurado acerca da doutrina proposta por 

Sócrates, percebemos que a distinção entre natureza e lei (convenção) é de suma importância 

para ele, bem como para todos os antigos em geral38. Os clássicos resguardam a validade de tal 

distinção, quando determinam a necessidade da lei seguir a ordem estabelecida pela natureza, 

estabelecendo-se, então, uma espécie de parceria entre o direito positivo (convenção ou lei) e 

natureza (direito natural). Isso fica claro no pensamento de Strauss quando analisamos suas 

palavras ao abordar tal problemática: de fato, Strauss afirma claramente que os clássicos 

“preservam essa distinção [a distinção entre natureza e convenção] quando diferenciam a 

virtude genuína da virtude política ou vulgar” (STRAUSS, 2014, p 146).  

De fato, na República de Platão, em que se procura busca definir o melhor regime 

político possível, todas as instituições são concebidas como em conformidade com a natureza, 

em detrimento dos hábitos e costumes, pois havia, nessa obra, o interesse de elevar o homem 

ao máximo de suas virtudes, partindo de sua natureza. O próprio Aristóteles lança mão da 

natureza para explicar o que é o dinheiro, fazendo uma clara distinção entre riqueza natural e 

riqueza convencional, ou, ainda, para esclarecer o que seria a escravidão, diferenciando a 

escravidão natural da escravidão por convenção. 

Por que, então, Sócrates se voltou para a discussão das coisas humanas, ao invés de 

tratar a natureza das coisas per se? Para jogar luz nesse questionamento, Strauss nos apresenta 

que o estudo socrático consistiu em descobrir o ser das coisas humanas mediante o 

questionamento do “quê” de certos valores, como a coragem ou a temperança, por exemplo. 

Isso equivale a dizer que, ao perguntar acerca do significado das coisas humanas, ele se viu 

obrigado a perguntar o que são as coisas humanas em si, o que é impossível sem diferenciarmos 

o que são as coisas verdadeiramente humanas, ou próprias da natureza humana, das coisas não 

humanas.  

Na pretensão de analisar o que de fato faz parte da “ratio rerum humanarum” 

(STRAUSS, 2014, p.147), Sócrates analisava o que são as coisas humanas, baseando-se, então, 

na investigação abrangente de “todas as coisas”. Como filósofo, ele identificava a sabedoria, 

que é o objetivo da filosofia, como uma espécie de ciência do todo. Ora, a ciência de todos os 

seres, precisa, necessariamente, considerar “o que cada um dos seres é”. De modo que, ao 

analisar as coisas humanas, em momento algum Sócrates se colocou distante da compreensão 

e análise das coisas naturais ou divinas; porém, ele fez isso valendo-se de uma nova abordagem, 

que tinha por intuito compreender todas as coisas a partir de suas naturezas próprias39.  

 
38 Cf. REALE, 2013, pp. 63-64 
39 PLATÃO. República, 525c. 



32 
 

De tal modo inovador e perspicaz, Sócrates, com essa nova abordagem, conseguia, 

como já exposto, abordar as coisas humanas sem necessariamente reduzi-las às coisas divinas, 

fazendo, então, a diferenciação, tão necessária à filosofia em seus primórdios, entre o 

philosóphos (o amante da sabedoria) e os seus antecessores, os phylómythoi (os amantes do 

mito). Sócrates identifica a filosofia com a ciência do todo, do que cada ser é em si, ou seja, ele 

identifica a filosofia com a ciência da natureza de cada ser enquanto tal. Como podemos, então, 

chegar a tal conclusão? Ora, por “ser”, entende-se o que é alguma coisa, contrapondo-se 

necessariamente, então, a tudo aquilo que “não é”. Ou seja, o que não tem relação com a coisa 

referida. Nesse aspecto, o todo, que é a soma de todas as partes que são, necessariamente é algo 

que está para “além do ser” das partes individuais. Para a compreensão dessa dificultosa 

questão, a fim de que assim possamos entender o ensinamento ou o método socrático, lançamos 

mão das palavras de Strauss em Direito Natural e História, para melhor elucidarmos tal 

questão: 

Compreender o todo significa, então, compreender todas as partes do todo ou 

a articulação do todo. Se “ser” é “ser alguma coisa”, o ser de uma coisa, ou a 

natureza de uma coisa, é primordialmente o seu quê, seu “molde”, “forma” ou 

“caráter”, particularmente na medida em que se distingue daquilo de onde ela 

surgiu. Aquilo que a coisa é por ela mesma, a coisa acabada, não pode ser 

compreendida como um produto do processo que a ela conduz; mas, pelo 

contrário, o processo só pode ser compreendido à luz da coisa acabada ou do 

fim do processo. Nesse sentido, o Quê é, como tal, o caráter de uma classe ou 

de uma “tribo” de coisas- de coisas que, por natureza, coexistem ou formam 

um grupo natural. O todo tem uma articulação natural40. Compreender o todo, 

portanto, não significa mais descobrir primeiramente as raízes a partir das 

quais o todo acabado, o todo articulado, o todo constituído de diferentes 

grupos de coisas, o todo inteligível, o cosmos,surgiu; nem descobrir a causa 

que transformou o caos num cosmos, ou perceber a unidade oculta por detrás 

da variedade de coisas ou aparências; significa, sim, compreender a unidade 

que se revela na articulação manifesta do todo acabado (STRAUSS, 2014, p. 

148). 

Com rica percepção, Sócrates visava, então, oferecer as bases para uma distinção 

entre várias ciências, buscando, então, compreender a articulação natural do todo. Nessa 

tentativa de compreender o todo, a partir das “coisas humanas”, sem necessariamente estar 

ligado a concepções míticas, referentes às divindades, Sócrates, usando o linguajar hodierno, 

faz um retorno ao “senso comum”. Aquilo para o qual a questão “o que é?”, feita 

sistematicamente por ele, aponta, nada mais é do que o “molde”, a “forma”, o “caráter” ou a 

“ideia” de uma coisa. Ora, se o termo em questão significa o que nós captamos à primeira vista, 

 
40 “O todo é quantitativamente o conjunto de todas as partes, mas é qualitativamente diferente delas” (SANTOS, 

2017, p. 188) 



33 
 

Sócrates quis, exatamente, formar sua teoria do conhecimento tendo como ponto de partida o 

“senso comum”, isto é, aquilo que é captado por todos através dos sentidos, para então, a partir 

disso, poder se chegar à verdade de fato. Resta posto, então, que Sócrates, ao analisar o “quê” 

das coisas, não começava suas investigações partindo da natureza das coisas41, isto é, do que 

seriam as coisas em si mesmas, mas a partir das opiniões sobre a natureza das coisas, as quais 

constituem nosso acesso mais importante à realidade, pois, ao formarmos uma opinião, em 

última instância, nos baseamos em algum tipo particular, consciente, de percepção da realidade. 

Nesse sentido de teoria do conhecimento, Sócrates, então, percebeu que o “quê” das coisas 

surge, primeiramente, para nós, a partir das opiniões acerca delas. Sócrates, ao formular esse 

princípio investigativo, dava tal importância, pelo menos como ponto de partida, para se chegar 

à verdade, ao conhecimento do “senso comum”, que, com isso, invalidava a teoria da “dúvida 

universal” para com todas as opiniões, “pois essa nos levaria não ao centro da verdade, mas ao 

vazio”. (STRAUSS, 2014, p. 149) 

Assumindo esse ponto de partida, Sócrates procurava, então, realizar a passagem 

filosófica necessária que produz a “ascensão que leva das opiniões ao conhecimento ou à 

verdade” (Ibid., p.149). Com esse intuito, apresenta-nos Strauss que Sócrates desenvolve um 

método de investigação próprio, que é a dialética42: 

A dialética é a arte da conversação ou da disputa amigável. A disputa amigável 

que leva à verdade se torna possível ou necessária pelo fato de que as opiniões 

a respeito de o que são as coisas, ou o que são alguns grupos muito importantes 

de coisas, são contraditórias entre si. Ao reconhecermos a contradição, 

obrigamo-nos a ir além das opiniões para chegar a uma concepção coerente 

da natureza da coisa investigada. Essa concepção coerente torna manifesta a 

verdade relativa das opiniões contraditórias e dá provas de ser uma concepção 

abrangente ou total. As opiniões se revelam, então, como fragmentos da 

verdade, fragmentos maculados de uma verdade pura. Em outras palavras, as 

opiniões são tornadas necessárias pela verdade que subsiste por si, e a 

ascensão à verdade é guiada pela verdade subsistente por si, que todos os 

homens sempre pressentem. (STRAUSS, 2014, p. 150) 

Ora, tal explicação se faz necessária para que percebamos o que de início foi 

apontado, a saber: que a variedade de opiniões acerca do que é justo ou injusto, certo ou errado, 

ao invés de invalidar o direito natural, é, ao contrário, algo necessário para que a sua pesquisa 

se inicie e aconteça.  De resto, o método dialético, tal como pensado por Sócrates, pode ser 

visto como uma corroboração disso. Mais: o que foi exposto deixa claro que a variação de 

opiniões acerca dos princípios da justiça só poderia funcionar como uma verdadeira objeção 

 
41 STRAUSS in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 50 
42 CF. REALE, 2013, pp. 139-140 



34 
 

contra a existência do direito natural se esta existência fosse baseada em algum tipo de 

unanimidade entre todos os homens. Strauss, porém, nos mostra que isso é exatamente o 

contrário do que é apresentado por Sócrates ou Platão.  De fato, segundo a explicação 

straussiana, para Sócrates ou Platão, a existência do direito natural, ao contrário da 

unanimidade, requer apenas “um consenso potencial” entre os homens (Strauss, 2014, p 150). 

Ao fazer tal afirmação, Strauss nos apresenta a argumentação acerca de que, por mais fantástica 

ou primitiva que uma opinião acerca da justiça nos pareça ser, ela sempre aponta para algo que 

vai além de si mesma, pois, quando as opiniões começam a se contradizer entre si, as próprias 

pessoas sentem-se impelidas a irem em busca de alguma “verdade” que transcenda as opiniões 

conflitantes. Nas palavras de Strauss: 

Esse simples fato obriga o homem a se dar conta de que cada uma dessas 

concepções, considerada em si mesma, é apenas uma opinião sobre o todo, ou 

uma expressão inadequada da tomada de consciência fundamental acerca do 

todo, remetendo assim para além dela mesma em direção a uma expressão 

adequada. O caráter interminável da busca por uma expressão adequada do 

todo não nos autoriza, entretanto, a limitar a filosofia à compreensão de uma 

parte, por mais importante que seja. Pois o sentido de uma parte depende do 

sentido do todo (Strauss, 2014, p. 151). 

Pois bem, o convencionalismo vulgar ignora tal procedimento filosófico praticado 

por Sócrates, procedimento que parte da tentativa de compreender o todo a partir das opiniões 

individuais e que, apelando para a natureza racional dos homens, busca fazer, portanto, com 

que os homens se elevem da mera opinião individual para a verdade. Exatamente por isso, 

Sócrates e seus continuadores se viram na necessidade de comprovar a existência do direito 

natural, adotando-o como base para o convencionalismo filosófico e apelando para a 

diferenciação entre “fatos” e “discursos”.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



35 
 

2.2   A FILOSOFIA POLÍTICA E A BUSCA PELO MELHOR REGIME 

 

Uma vez descoberta a natureza e a necessidade de pautar as ações políticas pelo que 

é bom por si e não mais pelo cumprimento estrito das “leis ancestrais”, o homem se encontra, 

segundo Strauss, diante da problemática de buscar qual seria o melhor regime  que permitiria 

desenvolver da melhor forma suas potencialidades, segundo a lei natural, e é justamente sobre 

esse tema que pretendemos discorrer agora. Ensina-nos Aristóteles que o homem é por natureza 

um ser social (zoôn politikón)43. Aprendemos, então, com esse filósofo, que o homem não é 

constituído para viver bem sem estar na companhia de outros, o que se evidencia pela própria 

linguagem, que é o grande diferencial do homem em face dos demais animais e aquilo que torna 

possível, então, a sua sociabilidade. Essa sociabilidade, que não procede do cálculo dos 

prazeres, e sim de sua natureza mesma, se manifesta em sentimentos como a amizade, afeição, 

piedade, que são naturais a todos os homens, e é exatamente a partir dessa constatação do que 

é “natural” no homem que Strauss, seguindo a afirmação aristotélica, percebe o que constitui, 

então, a base do direito natural clássico e um princípio de objeção à existência de uma suposta 

liberdade irrestrita. De fato, partindo do argumento com base na natureza humana, Strauss nos 

apresenta que “não há nenhuma relação humana em que o homem seja absolutamente livre para 

agir conforme lhe aprouver ou lhe for conveniente” (STRAUSS, 2014, p 156). 

Ora, verifica-se, então, que, com base no direito natural clássico, o argumento 

hedonista se faz fraco, uma vez que a liberdade para a satisfação de todos os prazeres é algo 

impraticável, precisamente porque que o homem é, por natureza, como vimos, um animal 

político. Isso significa que, com base no uso da razão, a percepção da liberdade é acompanhada 

pela própria consciência de que o exercício ilimitado da liberdade não é algo correto. Pois bem, 

se tal é assim, o autocontrole, portanto, é algo natural ou anterior ao próprio uso irrestrito da 

liberdade. Sobre tal questão em particular, Strauss nos assevera que “enquanto o homem não 

tiver cultivado devidamente a sua razão, ele terá inúmeras noções irreais sobre os limites de sua 

liberdade e conceberá os mais absurdos tabus” (Ibid., p 157).  

Em relação às sociedades que desconhecem a filosofia, como se explica no início 

do nosso trabalho, isto é, em relação aos povos chamados de “selvagens”, pode-se dizer que é 

justamente por desconhecerem o uso da racionalidade e o que significa a sociabilidade natural 

(a qual exige a virtude do autocontrole) que eles praticam seus atos desregrados. Portanto, os 

selvagens não agem como agem pelo prazer de serem “selvagens”, mas sim por acreditarem ter 

 
43Política, I, 1253a6-7. 



36 
 

direito a uma liberdade desenfreada44. Por isso os defensores do direito natural clássico afirmam 

a necessidade do cultivo da razão45. 

Segue-se daí que o homem não pode atingir a perfeição senão na sociedade civil 

(ou na cidade [pólis]), tal como pensada pelos clássicos, a qual era necessariamente uma 

sociedade fechada, capaz de criar o ambiente em que as pessoas se conhecem diretamente e, se 

conhecendo diretamente, partilham de alguma forma de conduta comum, produzindo, em 

última instância, a confiança mútua. Como explica Strauss, “uma sociedade que é feita para a 

possível perfeição do homem tem de manter sua coesão pela confiança mútua; e esta pressupõe 

que as pessoas conheçam umas às outras. Sem tal confiança, pensavam os clássicos, não pode 

haver liberdade” (Ibid., p. 157). 

A cidade é uma comunidade feita com base no conhecimento natural e imediato dos 

homens. Ora, a fundação e as leis da cidade, tal como pensada pelos clássicos, têm por 

necessidade, segundo Strauss, um guiamento que possibilite para qualquer homem maduro, 

com o uso de sua razão, uma orientação imediata para as coisas relevantes, sem a necessidade 

de se apoiar em informações indiretas, para resolver questões de urgência e importância vital. 

Ora, a liberdade política, especialmente aquela liberdade política tal como pensada pelos 

clássicos, baseada no direito natural clássico, é liberdade pautada na virtude46. Liberdade essa 

que tem como norte, pois, a realização da excelência humana47. Para tal, Strauss nos apresenta, 

em Direito Natural e História, que essa forma virtuosa de liberdade não é nenhuma dádiva que 

vem pronta dos céus, e sim, o cultivo, por meio de um esforço zetético, para conservação de tal 

ideal, para, a partir de tal conservação, poder, então, o homem se desenvolver, desenvolver tais 

potencialidades, mantendo sempre a vigilância em relação ao que possa corromper tal ideal. 

Ora, como chegamos a tal constatação, a partir do direito natural, da necessidade de 

uma sociedade fechada? Strauss explica que, para os clássicos, a possibilidade de que todas as 

sociedades humanas sejam igualmente capazes de atingir a liberdade excelente, virtuosa, é 

muito pequena, uma vez que, na visão deles, tudo que é muito precioso é raro. Ora, ao aceitar 

várias comunidades cada vez maiores e plurais dentro de si, a cidade necessariamente se 

fragmenta em “várias cidades”, que não estarão caminhando para o mesmo caminho da 

excelência ou no mesmo nível de maturidade moral. Inclusive, “a probabilidade de que as 

sociedades inferiores se sentiriam menosprezadas pelas superiores seria enorme” (STRAUSS, 

 
44 Cf. STRAUSS in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 54 
45 Cf. LACERDA, 2009, p. 129 
46 Cf. REALE, 2014, pp. 276-279 
47 Cf. REALE, 2014, pp.242-243 



37 
 

2014, p. 159). Ora, dessa maneira, Strauss nos apresenta que uma sociedade que tudo aceita ou 

abriga dentro de si está em um plano inferior em relação a uma sociedade mais fechada, que, 

com base no direito natural clássico, visa atingir o máximo de excelência e liberdade 

condicionada à virtude, se esforçando ao longo de gerações com o intuito de atingir a perfeição 

humana. Assim, Strauss nos apresenta que o argumento em defesa de uma sociedade menor e 

fechada está de acordo com a visão clássica do direito natural, postulando, inclusive, como, a 

partir de tal visão, o argumento em defesa de tal sociedade não se faz contraditório com a justiça, 

nem impede que outras sociedades, vistas como inferiores, possam se desenvolver de acordo 

com o patamar moral por elas alcançado:  

Há um elemento de escolha e mesmo de arbitrariedade na “conglomeração” 

de determinados seres humanos em detrimento de outros – o que só seria 

injusto se a condição desses excluídos fosse prejudicada em razão de sua 

exclusão. Mas a condição do povo que ainda não dedicou nenhum esforço 

sério à busca da perfeição humana é, necessariamente, ruim num aspecto 

decisivo: não pode de modo algum ser piorada pelo simples fato de que 

aqueles entre eles que tiveram suas almas animadas pelo chamado da 

perfeição se esforçaram para respondê-lo. Além disso, não há nenhuma razão 

necessária pela qual aqueles que foram excluídos não formem a sua própria 

sociedade. A sociedade civil, como sociedade fechada, é possível, necessária 

e conforme a justiça porque é conforme a natureza (STRAUSS, 2014, p. 159). 

Pois bem, para que tal sociedade possa manter-se nessa busca constante pela 

perfeição humana, ordenada pela virtude, Strauss nos apresenta, então, a necessidade da 

coerção, que, apesar de ser algo ruim, faz-se necessária para o alcance de tal intento. Ora, se a 

justiça e a virtude são, necessariamente, uma forma de poder, dizer que o poder em si é algo 

corruptor é o mesmo que afirmar que a virtude é algo mau ou corruptor em si mesmo. Tendo 

isso em vista, “a atividade política se orienta adequadamente quando dirigida à perfeição ou 

virtude humana” (Ibid., p. 161). Porém, para tal, precisamos compreender que, do ponto de 

vista dos clássicos, não há igualitarismo, de tal modo que, “embora todos os homens, isto é, 

todos os homens normais, possam ser virtuosos, alguns deles precisam ser guiados por outros, 

enquanto outros prescindem por completo da ajuda alheia ou dependem dela num grau menor” 

(Ibid., p. 162). 

Ora, ainda que não houvesse naturezas “melhores” e naturezas “piores”, é evidente 

que nem todos os homens se esforçam pela virtude com igual dedicação; porém, o homem, 

como um animal político (como já exposto), só pode viver, ou viver bem, em sociedade, a qual, 

por sua vez, na visão do direito natural clássico, só pode atingir o bem e a justiça de acordo com 

a natureza se os indivíduos que a compõem se esforçarem o máximo para atingir a excelência.48 

 
48Cf. ARISTÓTELES, Ética A Nicômaco, livros II e III. 



38 
 

Ora, se isso é assim, percebemos que “a igualdade de direitos era vista pelos 

clássicos como algo muito injusto” (2014, p. 162). Os clássicos viam, sem nenhum problema, 

que alguns homens são, por natureza, superiores a outros, mais virtuosos, e, exatamente por 

isso, em consonância com o direito natural, esses teriam o dever de governar os demais. 

O termo que os clássicos empregavam para designar todos esses aspectos da 

sociedade civil era politeia. Tal termo é via de regra traduzido por “constituição”. No contexto 

político contemporâneo, porém, quando usamos o termo “constituição”, geralmente queremos 

falar das leis, das normas jurídicas fundamentais que compõem ou fundam um determinado 

Estado. Ora, para os antigos, embora a palavra “politeia” estivesse ligada à noção de lei 

fundamental do país, não era tida como um fenômeno estritamente jurídico; antes, num sentido 

mais amplo e para além dos dispositivos legais, referia-se ao modo de viver de um povo 

específico, abrangendo o modo por meio do qual o poder é distribuído por esse povo. Fazendo 

alusão a um fato moderno, poder-se-ia conceber a noção de politeía antiga como uma espécie 

de “common law”, que está mais interessada pelos costumes de um povo enquanto fonte do 

direito do que com a ação dos juristas propriamente dita. Temos, a esse respeito, o exemplo da 

Constituição americana, que retrata o modo de vida desse povo, ao mesmo tempo em que 

ratifica a construção do seu direito ao longo do tempo e com base nas transformações sociais49. 

Strauss nos apresenta que, contemporaneamente, utilizamos o termo “constituição” 

para traduzirmos “politeia” porque assim pensamos no governo. Porém, tal tradução é inexata 

pelo fato de que, quando os antigos usavam esse termo, procuravam referir-se muito mais ao 

modo de vida daquela comunidade; assim, a tradução por “regime” seria mais adequada para 

solucionar essa problemática.  

Por que, enfim, apresentamos tal termo? Ao empregar politeia, queremos dizer que 

“o caráter ou temperamento de uma sociedade depende daquilo que ela considera mais 

respeitável e mais digno de admiração” (STRAUSS, 2014, p.165). Assim sendo, ao 

considerarmos certos hábitos e atitudes como “respeitáveis”, é fato que a sociedade assim 

 
49 Pangle chama a atenção para o fato de que a Declaração da Independência dos Estados Unidos é justamente o 

documento evocado logo no começo de Direito natural e história: “Essa obra se inicia com uma solene invocação 

da proclamação da Declaração de Independência das verdades ‘evidentes’ de que ‘todos os homens são criados 

iguais’, são dotados pelo Criador de certos direitos inalienáveis, que entre esses estão a Vida, a Liberdade e a 

busca da felicidade. Strauss prossegue observando que ‘a nação dedicada a essa proposição tornou-se, em parte 

em consequência desta dedicação, a mais poderosa e próspera das nações da terra’". (“That work opens with a 

solemn invocation of the Declaration of Independence’s proclamation of the ‘‘self-evident truths’’ that ‘‘all men 

are created equal, that they are endowed by their Creator with certain unalienable Rights, that among these are 

Life, Liberty, and the pursuit of Happiness. Strauss goes on to observe that ‘the nation dedicated to this 

proposition has now become, no doubt partly as a consequence of this dedication, the most powerful and 

prosperous of the nations of the earth”). (PANGLE, 2006, p. 15). 

 



39 
 

também os admite, contrapondo-os a outros comportamentos e hábitos, que para ela não são 

dignos da mesma reverência; serão, então, os primeiros reconhecidos pela comunidade e 

naturalmente considerados como superiores aos que não dispõem do mesmo status. Desse 

modo, os seres humanos ou grupos dentro da sociedade que incorporam tais hábitos e costumes 

com maior perfeição são vistos pelos demais com maior dignidade; esses indivíduos tornam-se 

uma espécie de autoridade genuína, por serem aqueles que representam – naturalmente e com 

maior perfeição – as crenças, hábitos e costumes daquele povo50. 

Para serem verdadeiramente dotados dessa autoridade genuína, tais pessoas ou 

grupo têm, dentro de suas comunidades, no sentido mais direto possível, a última palavra acerca 

das questões morais principais e são eles que devem nortear o regime. Cumpre dizer que, 

seguindo a terminologia da filosofia política clássica, usaremos o termo “regime” para definir 

o objeto de desejo que alimenta as aspirações do cavalheiro (definiremos este termo na 

continuação do trabalho), tal como esse objeto é visto pelo prisma do filósofo. Ora, o melhor 

regime, compreendido na forma clássica, explica Strauss, não é apenas desejável (como deseja 

o cavalheiro), mas também possível ou realizável, uma vez que é conforme à natureza e não 

necessita da total abolição do mal na terra. Em outras palavras, por estar em consonância com 

a natureza, o melhor regime é possível. Entretanto, embora possível, explica Strauss, é muito 

difícil que tal regime seja posto em prática, uma vez que, até certo ponto, ele é fruto do acaso. 

O homem não pode controlar as condições nas quais nasce ou que são necessárias para a 

realização do melhor regime. O melhor regime só é justo e legítimo quando dispõe de condições 

favoráveis; do contrário, sobre condições menos favoráveis, apenas é possível um regime mais 

ou menos imperfeito, variando de acordo com as condições naturais.  

Obviamente, além do melhor regime, existem várias outras formas políticas que, 

apesar de legítimas, não conseguem – dadas as condições acima expostas – atingir a mesma 

perfeição. Se, por um lado, o melhor regime exige várias condições favoráveis para a sua 

realização, por outro, qualquer regime legítimo – seja ele ideal ou não –, necessita ser 

moralmente válido tão-somente por ser legítimo, em qualquer lugar. Sobre essa necessária 

distinção entre melhor regime e regimes legítimos, Strauss apresenta os seguintes 

esclarecimentos: 

Todas as coisas nobres são justas, mas nem todas as coisas justas são nobres. 

Pagar dívidas é justo, mas não é nobre. Um castigo merecido é justo, mas não 

é nobre. Os lavradores e os artesão levam, segundo o melhor regime de Platão, 

uma vida justa, mas não uma vida nobre: falta-lhes a oportunidade para agirem 

de modo nobre. O que um homem faz sob coação é justo no sentido de ele não 

 
50Cf. LORD in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 127-128. 



40 
 

poder ser acusado por aquilo que fez; mas jamais será nobre. As ações nobres, 

exigem, como diz Aristóteles, certo “preparo”, sem o qual elas não são 

possíveis. Não obstante, somos obrigados a agir de modo justo em todas as 

circunstâncias. Um regime muito imperfeito pode oferecer a única solução 

justa aos problemas de determinada comunidade; mas, visto que tal regime 

não pode ser efetivamente encaminhado à perfeição completa do homem, 

jamais será nobre (STRAUSS, 2014, p. 169). 

 

 

2.3   O DIREITO NATURAL EM PLATÃO, ARISTÓTELES E TOMÁS DE 

AQUINO 

 

Vários pensadores buscaram postular as bases morais e epistemológicas do direito 

natural, dando, então, cada um deles sua contribuição no desenvolvimento desse intento e 

apresentando, é claro, cedo ou tarde, suas deficiências e necessidades de revisão ou 

aperfeiçoamento. Com base nisso, buscaremos analisar o que Strauss compreende como as 

principais correntes do direito natural, que são a doutrina socrático-platônica, a doutrina 

aristotélica e, por fim, a doutrina tomista. 

Seja qual for a visão do direito natural clássico adotada, todas encontram alguma 

dificuldade em discriminar, ou significar, o que é a justiça. Strauss mostra isso a partir da leitura 

do tratado Das Leis, de Cícero, explicando que a solução do problema da justiça transcende o 

problema da vida política, o que implica a compreensão de que a justiça na cidade só pode ser 

imperfeita e nunca inquestionável, em termos práticos, o que faz os homens terem que buscar, 

para além da esfera política, a verdade desse princípio. Deixando claro que para que nos 

aproximemos o máximo possível, na prática, do que é justo, precisamos, em última análise, 

buscar uma vida que é, retomando o pensamento clássico, conforme a natureza.  

Dessa forma, afirma Strauss que “se a luta pelo conhecimento da verdade eterna é a 

finalidade suprema do homem, a justiça e a virtude moral em geral só se justificam 

completamente porque são necessárias a essa finalidade, ou porque são a condição da vida 

filosófica” (STRAUSS, 2014, p. 182). Nota-se claramente, nesse trecho, a defesa feita por 

Strauss da tradição filosófica que defende a vida do filósofo como a única vida que vale por si 

mesma, na medida em que apenas essa vida satisfaz a necessidade mais elevada da natureza 

humana, que é a contemplação. A concepção straussiana é de que, para os clássicos, dada a 

supremacia do modo de vida filosófico, a virtude moral não seria, no fim das contas, algo dotado 

de um valor em si mesmo, mas um simples meio para se alcançar a perfeição intelectual e 

contemplativa produzida pela filosofia, do que se segue que a política e a moralidade só se 



41 
 

justificariam, na perspectiva clássica, em função da atividade filosófica.  Isso significa que, para 

os autores antigos, o homem que é justo e moral, mas não é, necessariamente, um filósofo, é 

uma espécie de homem mutilado51. Segundo a explicação de Drury: 

Strauss nos leva à conclusão de que os filósofos são "homens de verdade", no 

sentido que Cálicles dá a esse termo. Eles são homens naturais que não foram 

enganados pelas convenções da cidade; eles estão livres dos encantos que 

prendem outros homens, os encantos que transformam os homens em maridos 

e cidadãos, os encantos que facilitam a servidão, os encantos que tornam os 

homens "obtusos". (DRURY, 2005, p. 85)52 

 

 Ora, não obstante o fato de que a atividade intelectual desenvolvida pela filosofia 

ultrapasse o horizonte da pólis, é evidente que o filósofo, na medida em que é um homem, 

depende da cidade e das afeições naturais que os homens nutrem mutuamente. Isso faz com que 

o filósofo, afirma Strauss, desça à caverna e, mesmo que contra a sua vontade, cuide dos 

afazeres da cidade, direta ou indiretamente. Porém, ao fazê-lo, o filósofo percebe que aquilo 

que é superior por natureza, o objeto mesmo de sua busca incessante, não é o que há de mais 

urgente para o homem comum, que é necessariamente “um intermediário entre os animais e os 

deuses” (STRAUSS, 2014, p. 183). Strauss começa com a suposição de que existe, assim, um 

conflito inevitável entre a filosofia e o domínio político, ou, como diz ele, entre a filosofia e a 

cidade53. Compreender este conflito é a chave para entender as ideias políticas de Strauss. 

Acerca dessa questão, a estudiosa Shadia B. Drury faz as seguintes e importantes considerações: 

Strauss descreve seu Perseguição e a arte de escrever como uma "sociologia 

da filosofia". Ele distingue esta última da sociologia do conhecimento. A 

sociologia do conhecimento começa com a suposição de que existe uma 

harmonia entre o pensamento e o mundo; ou o pensamento "determina" as 

instituições políticas e as relações sociais (idealismo), ou as instituições 

políticas e as  relações sociais "determinam” o pensamento (materialismo). 

Em contraste com a sociologia do conhecimento, a sociologia da filosofia de 

Strauss parte do pressuposto de que há um conflito irreconciliável ou 

desarmonia entre pensamento, filosofia ou ciência, por um lado, e a sociedade, 

o mundo, a cidade ou o domínio político, de outro. Strauss, portanto, se opõe 

à moda contemporânea de considerar os filósofos como homens de seu tempo. 

Na opinião de Strauss, a grandeza de um escritor não reside tanto em ser um 

 
51Para Strauss, a virtude moral está para a virtude intelectual como a cidade está para o filósofo: uma é o meio, a 

outra, o fim. A visão de Strauss implica uma radical depreciação da moralidade. No curso de uma 

correspondência trocada com J. Klein, Strauss reconhece que em seu esquema a moralidade não goza de um 

status particularmente elevado. 

52“Strauss leads us to the conclusion that philosophers are 'real men' in Callicles's sense of the term. They are 

natural men who have not been duped by the conventions of the city; they are free of the charms that hold other 

men captive, the charms that transform men into husbands and citizens, the charms that facilitate servitude, the 

charms that make men 'obtuse'”. 
53 Muito dessa “luta” se dá por desconhecimento do que seja, de fato, a filosofia e certa falta de interesse das 

pessoas, de modo geral, em perseguir ideais mais elevados, que suas necessidades imediatas, como apresentado: 

“No fundo, o desprezo da multidão pelos filósofos decorre de sua ignorância sobre o que é a verdadeira filosofia.” 

(LACERDA, 2009, p. 127) 



42 
 

homem do seu tempo, como em ser um homem contra o seu tempo. ( Drury, 

2005, p. 18)54  

 Logo, para de fato ser útil à cidade e não apenas para si próprio, o filósofo necessita 

restringir algumas das suas mais elevadas exigências intelectuais, fazendo com que elas, para 

se tornarem compatíveis com o direito natural, tornem-se também compatíveis com as 

exigências da cidade. Isso significa que, para que a resolução política do problema civil55 seja 

alcançada, o filósofo precisa reconciliar a sabedoria com o consentimento da multidão. Essa 

noção da necessidade do abrandamento do direito natural, no intuito de operar a 

compatibilização de suas exigências com a sociedade civil, é a base para a distinção, segundo 

Strauss, entre o direito natural primário e secundário:  

A concepção de que o direito natural primário, que exclui a propriedade 

privada e outros aspectos característicos da sociedade civil, pertencia ao 

estado original de inocência do homem, ao passo que o direito secundário só 

encontra a sua razão de ser depois que o homem se tornou corrompido, como 

um remédio para a sua corrupção. Não podemos ignorar, entretanto, a 

diferença entre a noção de que o direito natural deve ser abrandado e a de um 

direito natural secundário. Se os princípios que vigoram na sociedade civil são 

o direito natural abrandado, eles são muito menos veneráveis do que seriam 

na condição de direito natural secundário, isto é, estabelecidos divinamente e 

impondo um dever absoluto ao homem decaído. Apenas nesse último caso é 

que o direito natural num sentido estrito, ou direito natural primário, deixa de 

ser dinamita para a sociedade civil (STRAUSS, 2014, p. 184-185). 

Conforme visto, o melhor regime é aquele conduzido pela aristocracia ou, em outras 

palavras, pelos “homens excelentes”. Tais homens, embora não possam atingir a excelência 

resultante da sabedoria, precisam dela para a efetivação do que os antigos (mais precisamente 

Platão, na República) chamariam de governo dos sábios. Exatamente por isso os clássicos 

observavam a sabedoria como a virtude mais elevada de uma pessoa, sendo necessária a sua 

posse para se governar uma cidade conforme a natureza.  

A problemática do pensamento clássico, tal como apresentada por Strauss, é então a 

seguinte: como instaurar o governo dos sábios, se a instauração desse governo depende da 

 
54Strauss describes his Persecution and the Art of Writing as a 'sociology of philosophy'. He distinguishes the 

latter from the sociology of knowledge. The sociology of knowledge begins with the assumption that there is a 

harmony between thought and the world; either thought 'determines' political institutions and social relations 

(idealism), or political institutions and social relations 'determines’ thought (materialism). In contrast to the 

sociology of knowledge, Strauss's sociology of philosophy begins from the assumption that there is an 

irreconcilable conflict or disharmony between thought, philosophy or science on the one hand, and society, the 

world, the city, or the political domain on the other.' Strauss is therefore opposed to the contemporary fashion 

of regarding philosophers as men of their time. In Strauss's view, the greatness of a writer lies not so much in 

being a man of his time, as a man against his time.  
55 Strauss é enfático em apresentar que a vida filosófica, no seu sentido original, tem demandas próprias que 

diferem das demandas da cidade, mas reconhece que o filósofo não pode viver de todo afastado da cidade, por, 

inclusive, depender dela. Eis o problema civil apresentado pelo autor, colocando então, como trabalho do filósofo 

balizar essas demandas seguindo o direito natural clássico. 



43 
 

aclamação ou, no mínimo, da aceitação ou consentimento dos insensatos? De um certo ponto 

de vista, isso seria o mesmo que submeter o superior por natureza ao julgamento dos que são 

inferiores por natureza. Logo, implicaria agir de modo contrário à natureza das coisas.  No 

entanto, trata-se aí de algo necessário, pois “os poucos homens sábios não podem governar a 

multidão de insensatos pela força” (STRAUSS, 2014, p. 170). O único modo, então, de instituir 

o governo dos sábios seria por meio do convencimento da multidão. Porém, a capacidade do 

homem sábio de convencer a multidão que em geral está pensando em seus próprios desejos 

imediatos e não na “elevação das máximas potencialidades do homem” é muito pequena. 

O próprio Sócrates, que sem dúvida era sincero no que pregava, sendo um exemplo 

prático daquilo que dizia, fracassou em sua tentativa de tornar-se governante de Xantipa. Resta 

claro, portanto, que dificilmente veremos um governo legítimo dos sábios. O mais provável é 

que um homem de caráter menos nobre, um pouco mais qualificado que a maioria, atendendo 

ao direito natural da sabedoria e apelando para os desejos mais baixos e comuns da multidão, 

consiga, com tal retórica, persuadir a maioria e, apresentando-lhe apenas vantagens e 

realizações de seus desejos, sem muito esforço, consiga tomar o governo e assim tornar-se um 

tirano. Nessa visão do direito natural clássico, percebemos então que a possibilidade de uma 

tirania é ainda maior que a de um governo dos sábios. Por isso, Strauss nos apresenta a 

necessidade de colocarmos o governo dos sábios em questão e pensarmos, então, em uma 

possível conciliação entre as exigências da sabedoria humana plena com as demandas do 

homem comum para, a partir daí, obter o consentimento da sociedade. Isso nos leva a outra 

questão, qual seja: se, do ponto de vista do direito natural igualitário, esse balizamento ou 

desqualificação da sabedoria em nome do consentimento da maioria se faz necessário e, em 

última análise, é normal, do ponto de vista do direito natural clássico, “a sabedoria prima sobre 

o consentimento” (STRAUSS, 2014, p. 170). 

Como, então, dirimir a tensão entre as exigências da sabedoria e as do consentimento? 

Strauss, na tentativa de demonstrar a possibilidade e aplicação prática do direito natural em sua 

forma clássica, afirma que, em face de exigências tão distintas, é indispensável a existência de 

um legislador sábio, a fim de que as leis civis sejam redigidas com o máximo de prudência e 

sabedoria e tornem-se protegidas de grandes ou constantes mudanças ao longo do tempo; essas 

leis representariam, em certa medida, a “encarnação da sabedoria” no plano político, dando 

origem ao governo legal em substituição ao governo dos sábios. Guiados por esse (sábio) 

código, os homens poderiam, então, se governar de forma equânime e virtuosa, ou seja, da 

forma mais próxima do espírito que animou o legislador original, sem qualquer 

descaracterização das leis por ele redigidas. Caso alguma alteração venha a se fazer necessária, 



44 
 

consideram os clássicos que esta deve ocorrer em conformidade com a mesma intenção que 

orientou o trabalho do legislador original, sem desvirtuar o espírito de suas leis e com base nas 

pressões e circunstâncias que não poderiam ter sido previstas por ele a princípio. 

Uma vez que o governo não esteja mais na mão dos sábios, alguém (ainda que não 

sábio), com qualidades acima da média comum dos homens, deve assumir a responsabilidade 

pelo comando da cidade e pela manutenção da ordem jurídica e de seus princípios. Segundo 

Strauss, os clássicos chamavam tal homem de cavalheiro (gentleman). O cavalheiro seria, então, 

o reflexo político ou a imitação política do sábio: “O cavalheiro tem em comum com o sábio o 

‘ser superior a muitas coisas altamente estimadas pelo vulgo’, e o ter experiência das coisas 

nobres e belas” (STRAUSS, 2014, p. 171). A diferença básica entre o cavalheiro e o sábio é 

que o primeiro tem um certo desprezo pela precisão, enquanto o sábio busca a precisão em tudo 

que faz. Ademais, o cavalheiro, como tal, precisa ter certa riqueza, ainda que não seja 

plenamente rico e deverá, segundo os clássicos, ter adquirido sua riqueza na forma de 

propriedade fundiária, por herança, ainda que viva como um “patrício urbano”, extraindo sua 

renda da agricultura. Nesse sentido, “o melhor regime será uma república em que o elemento 

predominante, que determina o caráter da sociedade, é uma nobreza fundiária, que ao mesmo 

tempo constitui o patriciado urbano, dotada de boas maneiras” (Ibid., p. 171). 

Assim, baseado no ensinamento do direito natural clássico, Strauss apresenta duas 

definições distintas com relação ao melhor regime, considerando que “o melhor regime em si 

mesmo seria o governo absoluto dos sábios, e o melhor regime em termos práticos é o governo, 

subordinado à lei, dos cavalheiros, ou seja, o regime misto” (Ibid., p. 172). 

A partir dos elementos acima expostos, Strauss nos leva a compreender que, “quando 

plenamente desenvolvida, a doutrina do direito natural clássico, na sua forma original, é idêntica 

à do melhor regime” (Ibid., p. 133). Nesse sentido, pode-se dizer que o caráter primariamente 

político do direito natural clássico nos aparece, com clareza e desenvolvimento, na República 

de Platão. Strauss nos apresenta que, com o passar do tempo, o conceito político inerente ao 

direito natural tornou-se, porém, obscurecido para a vida política moderna. De fato, explica ele, 

tanto sob a influência do direito natural moderno, de caráter igualitário, quanto da fé bíblica, 

inspirada pela afirmação de que “meu reino não é desse mundo” (João 18: 36), o pensamento 

ocidental foi levado a deixar de lado a questão do “melhor regime”. No que diz respeito 

especificamente ao pensamento cristão, estabeleceu-se a ideia de que o melhor regime 

confunde-se com a “Cidade de Deus”, a qual é coeva com a criação e, portanto, sempre atual. 

Com isso, a questão da realização do melhor regime deixou de ser algo problemático e  cessação 



45 
 

do mal ou “Redenção” passou então a ser vista como um fruto de uma ação sobrenatural de 

Deus56.  

Ao tratar da mudança que a religião opera nos princípios clássicos do direito natural, 

Strauss afirma que, para os adeptos do pensamento cristão, “a segunda tábua do decálogo e os 

princípios nela incorporados são de uma dignidade infinitamente superior à do melhor regime” 

(STRAUSS, 2014, p. 174). Percebemos, então, que a profunda transformação nos ensinamentos 

da doutrina clássica do direito natural tem uma influência poderosa em toda civilização 

ocidental, mesmo nos tempos atuais. Ora, como será possível falarmos em “cavalheiros”, uma 

vez que, a partir da mudança orquestrada, o fim último do homem é transpolítico? Se assim é, 

o direito natural também teria uma origem transpolítica. No entanto, precisamos aqui fazer uma 

diferenciação importante entre virtude ou perfeição do homem e natureza humana.  

A natureza humana, afirma Strauss, é “de um modo diferente da sua perfeição ou 

virtude. A virtude existe em muitos casos, se não em todos, como um objeto a que se aspira, 

não como algo realizado” (STRAUSS, 2014, p. 176). De qualquer forma, o ponto de partida 

para discutirmos a perfeição humana, pelo menos do ponto de vista dos clássicos e, sim, as 

opiniões acerca do direito natural e da virtude57. Com isso, a fim de simplificar a compreensão 

de tal debate, chegamos à distinção de três tipos de doutrinas pelas quais os clássicos 

compreendiam o direito natural, das quais trataremos a seguir, a começar da versão socrático-

platônica. 

É notório que o filósofo depende da cidade, devendo observar as relações dos homens. 

Isso constitui claramente uma espécie de “descida à caverna”, feita por ele, ainda que contra 

sua própria vontade, mas por necessidade moral; ao fazê-lo, o filósofo percebe-se impelido a 

cuidar das questões da cidade, direta ou indiretamente, por ser o único de fato capaz de tal 

intento, pela própria natureza das coisas. Resta claro que não é por vontade própria que o 

filósofo toma essa tarefa para si, pois, ao fazê-lo, percebe que se desvia do objeto de sua busca, 

que é aquilo que é superior por natureza, uma vez que o que para ele é o que há de mais 

importante, não é o que há de mais urgente ao comum dos homens, que na maioria das vezes 

estão interessados em satisfazer seus desejos mais imediatos. Nesse dilema entre servir a cidade 

e saciar suas demandas intelectuais, o filósofo vê-se obrigado a restringir algumas dessas 

 
56Cf. STRAUSS, 2016a, p. 275 
57“A vida feliz é a vida segundo a virtude sem impedimento, e que a virtude é um meio, então a vida segundo esse 

meio termo – um meio-termo alcançável por qualquer homem é a melhor. E o mesmo princípio de virtude e de 

vício deve aplicar-se às Cidades e constituições, pois a constituição é a vida da cidade” (ARISTÓTELES, 2014, 

p. 164) 



46 
 

demandas de sabedoria, a fim de compatibilizá-las com as exigências da cidade, seguindo assim 

a lei natural. 

Agora tomemos, então, a segunda visão acerca do direito natural, que é a 

aristotélica. Antes de iniciarmos, precisamos analisar as palavras de Strauss, quando se refere 

a tal doutrina, ao dizer que “o único tratamento temático do direito natural que é certamente de 

Aristóteles e que expressa com certeza a sua concepção pessoal ocupa apenas uma página da 

Ética a Nicomaco” (STRAUSS, 2014, p. 188). No entanto, esclarece Strauss, sem medo de 

errar, que para o Estagiríta, não há nenhum desacordo entre o direito natural e as necessidades 

da vida política. A partir de tal pensamento, Aristóteles se opõe à “loucura divinatória de 

Platão” (Ibid., p. 188) e, ao mesmo tempo, à interpretação dos estoicos.  

Um direito que transcenda a vida política, segundo Aristóteles, não pode ser um 

direito para o homem comum, animal que, por natureza, como já apresentamos, é político, ou 

seja, nasceu para viver em sociedade. Ora, nenhuma discussão platônica foi à parte da questão 

apresentada por Sócrates: “qual é o modo de vida correto?”. Para Platão, porém, o modo de 

vida correto é, antes de tudo, o modo de vida filosófico, que transcende a cidade. Enquanto 

Platão define o direito natural como algo que determina a única vida pura e justa,  a qual se 

confunde com a vida do filósofo, Aristóteles, afirma Strauss, ao perceber que a maioria dos 

homens não tem inclinação para a vida filosófica, ficando, então, inteiramente à mercê da lei 

natural, que, como já explicitamos, não é algo evidente, e sim, fruto de uma intensa busca 

racional, poderiam deturpar as ideias fundamentais acerca do direito natural, transformando a 

sociedade em um caos, sem nenhum tipo de balizamento comum, que é condição sem a qual a 

vida pública em cumprimento do direito natural se faz impossível. Exatamente por isso, 

Aristóteles, com o seu “realismo”, coloca a lei natural a serviço da lei positiva, e trata tal questão 

a partir do conhecimento do que todos os homens entendem por justiça, de forma ordinária e 

como esse conhecimento reflete, de fato, na vida política. Com isso, o filósofo, ao contrário de 

Platão, se recusa, então, a entrar em várias questões, que levariam o homem não mais para a 

boa convivência harmoniosa com o direito natural, mas para a vida filosófica.  

Com efeito, Aristóteles percebe que a lei natural deve ser abrandada em nome do 

melhor ordenamento social. Não é que Aristóteles venha a negar as tensões entre as exigências 

do filósofo e as exigências da cidade; o filósofo grego apenas simplifica o campo de análise, 

buscando os estágios intermediários de tal processo, visando à harmonização entre a lei natural 

e a vida comum. Em síntese, pode-se dizer que, para Aristóteles, “o direito natural é uma parte 

do direito político” (STRAUSS, 2014, p. 189). 



47 
 

Quanto a isso, precisamos asseverar, para que não corram maiores incompreensões, 

que Aristóteles não despreza ou desconsidera a existência de um direito natural fora da cidade 

ou que duas pessoas desconhecidas não possam ter uma noção de justiça mais ou menos comum 

entre elas, mas o que Aristóteles nos dá a entender é que o direito natural, de fato e possível, é 

aquele que brota da convivência entre os cidadãos. Strauss nos mostra que há ainda uma 

segunda afirmação, aparentemente mais impactante, no pensamento aristotélico, que é a de que 

todo direito natural seja mutável. 

Pois bem, quanto a essa segunda afirmativa, gostaríamos de usar as palavras de 

Strauss, se referindo a interpretação usada por Tomás de Aquino, para melhor compreendermos 

tal conceito: 

De acordo com Tomás de Aquino, essa afirmação deve ser compreendida com 

a seguinte ressalva: os princípios do direito natural, os axiomas de que 

derivam as regras mais específicas do direito natural, são universalmente 

válidos e imutáveis; o que muda são apenas as regras mais específicas (por 

exemplo, a regra que manda devolver o que foi recebido em depósito). A 

interpretação tomista liga-se à concepção de que existe um habitus dos 

princípios práticos, um habitus que ele chama de “consciência” ou, mais 

precisamente, sindérese58 (STRAUSS, 2014, p. 190). 

Percebe-se, dessa forma, que os termos aplicados por Tomás de Aquino são de 

cunho explicitamente patrístico, posto que em nenhum momento foram ditos pelo próprio 

Aristóteles; uma vez que explicita, sem ressalvas, que todo direito é em si mutável. Strauss 

esclarece que, de acordo com o filósofo árabe Averróis, “Aristóteles entende por direito natural 

o direito natural positivo” (STRAUSS, 2014, p.190). Ao que nos parece, tanto Aristóteles 

quanto seus comentadores buscaram um patamar que podemos chamar de “direito natural 

prático” 59ou realista. Na medida em que os axiomas imutáveis e universalmente reconhecidos 

pela razão humana mostram-se problemáticos quando aplicados a casos específicos, há 

necessidade de convenção. No entanto, por razões de ordem social e pedagógicas, a sociedade 

regida por esse modo de interpretar as leis naturais, à luz de filosofia aristotélica, precisa 

apresentar suas normas como universalmente válidas, visto que, em tempos normais, são elas 

que vigoram. Devem, portanto, ser apresentadas e ensinadas, ao contrário de suas raras 

exceções. As exceções, por sua vez, não devem ser da preocupação do direito natural, e sim da 

convenção instituída. Essa concepção, apresentada por Strauss, “está de acordo com a de 

Aristóteles na medida em que admite a variabilidade de todas as regras de justiça” (STRAUSS, 

2014, p. 191). 

 
58Cf. TOMÁS DE AQUINO, 2015. 
59Cf. ARISTÓTELES, 2014, p. 67 



48 
 

Mas, afinal, o que queria Aristóteles afirmar, de forma clara, quando afirmou que 

todo direito natural é mutável? Se o direito natural depende da convenção em determinados 

casos, ele perde, então, sua validade universal?  No intento de salvar o direito natural, sem 

descaracterizá-lo, Strauss nos apresenta, com base na interpretação aristotélica do direito 

natural, que o bem comum, em última instância, é a lei suprema que rege todo e qualquer povo, 

como irá afirmar: 

Os princípios de justiça comutativa e da justiça distributiva em particular não 

esgotam o sentido de justiça. Antes de ser comutativa ou distributiva, a justiça 

é o bem comum. O bem comum consiste normalmente naquilo que é exigido 

pela justiça comutativa e distributiva, por outros princípios morais desse tipo, 

ou em tudo aquilo que é compatível com tais exigências. Mas o bem comum 

também compreende, é claro, a mera existência, a mera sobrevivência e a mera 

independência da comunidade política em questão. Chamemos de situação 

extrema aquela em que a própria existência de uma sociedade, ou a sua 

independência, está em jogo. Nas situações extremas, é possível que haja 

conflitos entre o que a sociedade exige para sua autopreservação e as 

exigências da justiça comutativa e distributiva. Em tais situações, e nelas, é 

justo dizer que a segurança pública é a lei suprema. Uma sociedade decente 

não vai à guerra senão por uma causa justa (STRAUSS, 2014, pp. 192-193). 

No entanto, aquilo que é justo ou injusto em uma situação de guerra depende muito 

mais do que o inimigo em questão faz do que, necessariamente, de conceitos prévios e 

universais acerca da justiça. A esse respeito, afirma Strauss que as regras universais, em tempos 

de guerra, podem e devem ser modificadas de acordo com as circunstâncias, sendo tão justas 

quantos as regras anteriores, desde que mantidas em conformidade com a lei natural60. Isso nos 

parece totalmente de acordo com a afirmativa da mutabilidade da lei natural, feita por 

Aristóteles. Quando, nas situações extremas, se afirma a preservação pública, pressupõe-se que 

nas situações normais o que se vigora é a lei comum. 

Admitimos, então, que há uma hierarquia universalmente válida de fins, ainda que 

não haja regras de ação invariavelmente válidas. Destarte, ao analisarmos, segundo Strauss, a 

doutrina aristotélica do direito natural, percebemos que “o único padrão universalmente válido 

é a hierarquia dos fins” (STRAUSS, 2014, p. 196).  Tal afirmação é extremamente válida para 

emitirmos juízos acerca dos graus de nobreza dos grupos de indivíduos, das ações, ou mesmo 

das instituições vigentes de modo bem mais claro que a doutrina platônico-socrática, mas ainda 

se mostra incapaz de guiar as ações práticas do homem. 

 
60“Basta-nos repetir que, nas situações extremas, as regras normalmente válidas do direito natural são 

legitimamente modificadas, isto é, modificadas em conformidade com o direito natural: as exceções são tão 

justas quanto as regras. E Aristóteles parece dar a entender que não há uma única regra, por mais básica que seja, 

que não esteja sujeita a exceção.” ( Strauss, 2014, p. 193) 



49 
 

Por conseguinte, nos debruçamos a analisar a terceira corrente de pensamento 

acerca do direito natural clássico, que é a doutrina tomista da lei natural. Tal doutrina, afirma 

Strauss, mostra-se mais completa e livre das hesitações que são características das anteriores.  

Com Tomás de Aquino, segundo Strauss, há uma harmonia entre o direito natural 

e a sociedade civil e, além disso, um caráter imutável das afirmações fundamentais da lei natural 

ou dos princípios fundamentais da lei moral em específico, baseados na Segunda Tábua do 

Decálogo. Tal doutrina, a doutrina da sindérese, nos dá a explicação necessária e, até então, 

obscurecida de porquê a lei natural é promulgada, obedecida e obrigatória a todos os homens. 

É razoável acreditar que essas mudanças drásticas no pensamento clássico do direito natural 

têm uma forte influência da crença na revelação advinda da Bíblia, como evidenciado na sucinta 

explicação de Drury: 

Strauss acredita que a lei natural de Aquino se refere às regras de conduta 

estabelecidas por Deus, às quais o homem está absolutamente sujeito. Apesar 

dos esforços de Tomás de Aquino para distinguir entre a lei natural e a lei 

divina, Strauss insiste que a lei natural depende da vontade divina e não da 

razão humana natural ou não-assistida. Strauss amplia essa diferença em seu 

ensaio "Lei Natural". Ele explica que a lei natural se refere aos princípios da 

conduta humana que são duplos: intrínsecos e extrínsecos. Os princípios 

intrínsecos são hábito, virtude e vício. Os princípios extrínsecos são lei 

(eterna, natural, humana e divina) e graça. Os princípios internos dependem 

do homem, os princípios externos são a maneira pela qual Deus guia o homem 

para o bem; ele os instrui pela lei e os ajuda pela graça. (2005, p. 109)61 

 

Todavia, se tal doutrina se provasse correta, conforme apresenta Strauss, seríamos 

obrigados a questionar se ela se coaduna com a ideia de uma lei realmente natural, isto é, com 

a ideia de uma lei reconhecida por todos os homens pelo uso da razão, ou se ela necessita, 

obrigatoriamente, para sua compreensão, da graça divina62. Ademais, precisamos também 

analisar se a lei que prescreve as ações humanas é pautada na finalidade última do homem ou 

se ela se pauta sobre ele. Tal finalidade é dupla, implicando na perfeição moral e intelectual63. 

Seguindo os ensinamentos dos gregos, Tomás de Aquino admite a segunda perfeição como 

superior à primeira; porém, a sabedoria ou perfeição intelectual não é necessariamente ligada à 

 
61 “Strauss believes that Aquinas's natural law refers to the rules of conduct established by God to which man is 

absolutely subject. In spite of Aquinas's own efforts to distinguish between natural and divine law, Strauss insists 

that natural law depends on divine will and not natural or unassisted human reason. Strauss enlarges on this 

difference in his essay 'Natural Law'. He explains that natural law refers to principles of human conduct which 

are twofold: intrinsic and extrinsic. The intrinsic principles are habit, virtue and vice. The extrinsic principles 

are law (eternal, natural, human and divine) and grace. The internal principles depend on man, the external 

principles are the manner in which God guides man towards the good; he instructs them by law and assists them 

by grace”. 
62Cf. FORTIN in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 240 
63Idem., p. 238 



50 
 

virtude moral, causando uma problemática na doutrina do pensamento natural clássico. Acerca 

desse questionamento, Strauss argumenta, apresentando a resolução tomista: 

De acordo com a razão natural, o fim natural do homem é insuficiente, aponta 

para algo além dele mesmo; ou, mais precisamente, que o fim do homem não 

consiste na investigação filosófica, para não falar na atividade política. A 

própria razão natural cria uma presunção em favor da lei divina, que completa 

a lei natural ou a leva à perfeição. De todo modo, a consequência última da 

concepção tomista da lei natural é que a lei natural é praticamente inseparável 

não apenas da teologia natural – isto é, de uma teologia natural baseada, de 

fato, na crença na revelação bíblica -, mas até da teologia revelada 

(STRAUSS, 2014, p. 197). 

Ora, ao expormos as principais correntes e/ou doutrinas de pensamento acerca do 

direito natural clássico, com suas dificuldades e possíveis resoluções, percebemos, então, mais 

especificamente no que diz respeito à terceira, o aparecimento de uma reação baseada na 

rejeição da assimilação da lei natural pela teologia, a qual aceita, então, a premissa dos 

clássicos, os quais afirmavam que “os princípios morais são de uma evidência maior do que os 

ensinamentos da teologia natural; portanto, a lei natural ou o direito natural devem ser mantidos 

independentes da teologia e suas controvérsias” (STRAUSS, 2014, p. 197). 

O grande rompimento com o pensamento medieval, analisa Strauss, se dá 

exatamente nessa atitude, inicialmente conservadora, que busca fazer com que a filosofia 

retorne a seu status tradicional, estabelecendo uma distinção entre Filosofia e Teologia.  É o 

que se vê na obra O espírito Das Leis, de Montesquieu, segundo Strauss,  obra explicitamente 

contrária à doutrina tomista e que pretende, inclusive, efetuar um retorno ao pensamento 

clássico, pré-tomista, visando retomar uma compreensão filosófica pura do direito natural, uma 

vez que tal compreensão fora perdida, em sua visão, pela assimilação da filosofia pela teologia, 

mais especificamente pela doutrina tomista64. Obviamente, não podemos saber, com exatidão, 

o que Montesquieu pensava de fato, mas podemos afirmar que ele, enquanto estudioso da 

política, “sobre a integridade e a correção políticas, está mais próximo do espírito dos clássicos 

que do de Tomás” (STRAUSS, 2014, p. 198). 65 

Com o final da racionalidade clássica, Strauss apresenta a emergência de duas 

escolas, o historicismo e o positivismo, que, ao serem radicalizadas, desembocam na negação 

das pretensões originais da filosofia e do direito natural clássico. Mas antes de falarmos disso 

 
64 Idem., p. 234 
65 As seguintes palavras de Montesquieu são, a esse respeito, emblemáticas:“antes de todas essas leis estão as da 

natureza, assim chamadas porque derivam unicamente da constituição do nosso ser” (MONTESQUIEU, 2010, 

p. 23) 



51 
 

se faz necessária a compreensão da transformação da doutrina do direito natural clássico no 

âmbito do pensamento moderno, o que buscaremos analisar no capítulo seguinte. 

  



52 
 

3 O DIREITO NATURAL MODERNO: GÊNESE, DESENVOLVIMENTO E CRISE 

 

No capítulo anterior, estudamos o direito natural clássico – sua descoberta, 

significado e o que ele representou, à luz da leitura straussiana, para toda a tradição filosófica. 

Neste capítulo, pretendemos investigar como Strauss compreende a mudança do direito natural, 

tal como visto pelos clássicos, para sua versão modernizada e sua posterior exclusão do campo 

de interesse da filosofia ocidental contemporânea. Esse último fenômeno pode ser enunciado 

sucintamente da seguinte forma: 

Na época em que Strauss escreveu Direito natural e história, o estudo da 

questão do direito natural era uma mescla de esquecimento e restauração 

espasmódica. O direito natural tinha desaparecido do centro da discussão da 

filosofia política por mais de um século. Nenhum filósofo de primeira linha 

escreveu um tratado sobre o direito natural, nem advogou por sua necessidade, 

desde a época do idealismo alemão ou, talvez, desde Rousseau. Kant, mais do 

que qualquer outro, havia esvaziado o significado do "direito natural", 

afirmando que a lei moral deve ser uma lei da razão e não uma lei da natureza. 

( KENNINGTON, in HILB, 2011, p.241) 

 

 

3.1 HOBBES, LOCKE E O “PROJETO MODERNO” 

 

Quando Strauss publicou a obra que examinamos aqui com maior acuidade, Direito 

Natural e História, em 1953, muito pouco se falava acerca do direito natural, assunto que havia 

se tornado intelectualmente obsoleto naquela época. Percebemos que Strauss foi, assim, o 

primeiro autor que, a partir do pós-guerra, clamou pela necessidade de uma reavaliação 

filosófica da possibilidade do direito natural e de sua cognição. 

Na visão straussiana, o fundador do direito natural moderno é Thomas Hobbes, mas 

só compreenderemos o que isso significa se percebemos que ele, Hobbes, teve um antecessor 

que, pode-se dizer, abriu os caminhos para uma verdadeira ruptura com a tradição clássica do 

direito natural: Maquiavel. Maquiavel, segundo Strauss, olhava para os clássicos (Sócrates, 

Aristóteles, Cícero, entre outros), como homens ingênuos, que “baseavam suas doutrinas 

políticas no exame das mais elevadas aspirações do homem, a vida virtuosa e a sociedade 

dedicada à noção de virtude” (STRAUSS in STRAUSS e CROPSEY, 2016b, p. 355). Isso 

significa, de acordo com Strauss, que as intenções dos adeptos do direito natural clássico de 



53 
 

fazer o homem atingir suas máximas potencialidades começaram a ser postas em xeque a partir 

de Maquiavel, o que abriu caminho para a teoria política de Hobbes, que também desconfiava 

da doutrina tradicional do direito natural, na medida em que julgava que esta era incapaz de 

produzir a paz. Como esclarece Drury: 

Segundo Strauss, Maquiavel é um homem que duvida da "visão comum" 

segundo a qual "a moralidade pode e deve controlar a vida política". Em vez 

disso, ele considera o domínio político livre das restrições da moralidade. O 

que quer que realize os fins da política é certo e deve ser feito 

independentemente de sua natureza moral. Na política, o fim justifica os 

meios. Toda civilização tem sua base no crime. ( Drury, 2005, p. 118)66 

  

Com esse modo extremamente “realista”67 de encarar a política, Maquiavel, afirma 

Strauss, rebaixa os padrões de se fazer política, olhando não mais para as finalidades superiores 

do direito natural clássico, mas para as metas inferiores que de fato são almejadas pela maioria 

dos homens. A esse respeito (e ainda de acordo com Strauss), três particularidades marcam a 

teoria política de Maquiavel e influenciam o pensamento político moderno, particularidades 

que podem ser explicadas da seguinte forma: em primeiro lugar, Maquiavel, recusando a 

filosofia política clássica como utópica e idealista, busca pensar a vida política não mais a partir 

do princípio normativo  da virtude (isto é, a partir de um padrão que determina como os homens 

devem viver), mas a partir de como homens vivem de fato; em segundo lugar, Maquiavel 

modifica radicalmente o significado tradicional da virtude e da moralidade, considerando-as 

não mais como o fim a que deve visar a república, mas, antes, como um simples efeito da 

sociedade política, o que equivale a dizer que a virtude e a moralidade não são algo que existe 

por si mesmo, algo de “substancial”, mas, pelo contrário,  fenômenos secundários, que só 

existem nos limites da sociedade política; finalmente, em terceiro lugar, uma vez que Maquiavel 

pensa a política a partir de como os homens vivem, a clivagem entre o ser e o dever-ser é por 

ele suprimida, o que lhe permite considerar que a realização do melhor regime não é algo 

improvável, mas, pelo contrário, um evento inteiramente ao alcance da vontade do homem 

(temos aqui, segundo Strauss, o ensinamento maquiavélico acerca da capacidade humana de 

controlar a fortuna). A partir dessas inovações criadas por Maquiavel, Hobbes reformulou a 

teoria da lei natural: 

 
66 “According to Strauss, Machiavelli is a man who doubts the 'common view' according to which 'morality can 

and ought to control political life'. Instead, he regards the political domain as free from the restraints of morality. 

Whatever accomplishes the ends of politics is right and ought to be done regardless of its moral nature. In 

politics, the end justifies the means. Every civilization has its foundation in crime.” 
67 Esse “realismo”, como percebido por Strauss, dá-se como um falso pragmatismo, onde o escopo da análise é 

cada vez mais reduzido. 



54 
 

Hobbes desenvolveu um código de lei moral ou natural, a lei natural como 

uma lei moralmente vinculatória, que determina os fins da sociedade civil. 

Contudo, seguindo o “realismo” de Maquiavel, Hobbes retirou de sua doutrina 

da lei natural a ideia de perfeição do homem. Tentou deduzir a lei natural 

daquilo que é mais forte na maioria dos homens na maioria das vezes: não a 

razão, mas a paixão. (BERNS in STRAUSS e CROPSEY, 2016b, pp. 355-

356)  

 

Seguindo a leitura straussiana, ao adentrarmos propriamente no debate acerca de 

Hobbes, como fundador do direito natural moderno, percebemos que outro ponto de fulcral 

importância é o fato apresentado por Strauss de que Hobbes tinha por intenção elevar a filosofia 

política a um patamar científico68. Isso significa que, embora discordasse da visão tradicional 

do direito natural, “Hobbes rejeita a tradição idealista com base numa concordância 

fundamental com ela. Ele quer empreender adequadamente aquilo que a tradição socrática fez 

de maneira inteiramente inadequada” (STRAUSS, 2014, p.203). Ora, o ponto fundamental que, 

segundo Strauss, explica a passagem da versão clássica da lei natural para a versão moderna, 

orquestrada por Hobbes, é a criação do conceito de indivíduo69. De fato, ao contrário da filosofia 

clássica, que via o homem como um animal político, como expusemos no capítulo primeiro, 

Hobbes, afirma Strauss, considera o homem um animal apolítico, que não tem necessidade de 

se associar com os demais, usando esse conceito como base de sua lei natural. Como explica 

Kennington (in HILB, 2011, p. 245), “[...] desde o primeiro momento, o direito natural moderno 

é sancionado por um "individualismo" que é mais poderoso que as restrições sobre a 

individualidade previstas pelas doutrinas modernas”70  

Ora, pensando o indivíduo como um animal passional, “Hobbes define a lei em 

termos de vontade, não de razão” (BERNS in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 370). Com 

efeito, nos apresenta Strauss que a filosofia natural de Hobbes tem suas raízes ainda na filosofia 

clássica, sobretudo no materialismo clássico, de caráter epicurista. Porém, mesmo Epicuro tinha 

uma concepção teleológica do homem, enquanto Hobbes, que viveu durante um momento de 

profundo conflito religioso, está também na origem de um fenômeno, caracterizado por Strauss 

como profundamente moderno, que é o ateísmo político. A ideia de separar a religião da política 

 
68 “Hobbes considerava totalmente nova sua filosofia política. Mais do que isso, negava que existisse, antes de sua 

obra, qualquer filosofia política ou ciência política digna desse nome. Considerava-se fundador da verdadeira 

filosofia política.” (STRAUSS in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p.268) 
69 Vale salientar que, com a introdução da ideia de indivíduo, Hobbes rompe com a visão tradicional de caráter 

mais comunitarista e, com isso, passa a preconizar o modelo de um Estado que abandona a preocupação com “o 

desenvolvimento máximo do homem” e que se contenta em permitir que cada indivíduo busque por si só seus 

próprios interesses. É a partir da observação desse elemento filosófico que muitos, inclusive Strauss, verão na 

obra de Thomas Hobbes o início do que posteriormente se entenderia por pensamento liberal.  
70“Pero, desde el primer momento, el derecho natural moderno sancionó un "individualismo" que ha demostrado 

ser más poderoso que las restricciones sobre la individualidad provistas por las doctrinas modernas.” 



55 
 

é inaugurada e sistematizada na filosofia política de Hobbes. Sobre isso, Strauss é claro ao falar 

que “nenhum ateu pré-moderno pôs em dúvida que a vida social exigia a crença em Deus ou a 

veneração dos deuses.” (Ibid., 2014, pp. 204-205). 

Apesar da visível influência pré-moderna advinda da física de Epicuro, Strauss nos 

apresenta o fato de que Hobbes também mantinha profunda admiração pela filosofia platônica, 

sobretudo por sua visão matemática do mundo, e o que parecia incompatível ele o fez, ao tentar 

unir a física materialista de Epicuro com a física matematizante de Platão. Percebamos, então, 

o quão complexo foi o pensamento hobbesiano: não só aceita a premissa de encarar a política 

com o “realismo” maquiavélico, mas busca unir dois tipos de física absolutamente antagônicos 

em sua filosofia natural, a fim de criar um estado que, no fim das contas, permitisse a busca da 

sabedoria (a finalidade clássica), a quem assim quisesse, sem os defeitos, na visão hobbesiana, 

que eram visíveis na filosofia clássica. Hobbes, segundo Strauss, se veria como alguém que iria 

corrigir a filosofia tradicional, a fim de alcançar o seu resultado por meio de um método que, 

em sua visão, seria mais acertado que o ingênuo método clássico71.  

A solução hobbesiana para o problema cosmológico, o qual surgiu das 

insuficiências tanto da cosmologia teleológica tradicional quanto da física mecanicista de 

procedência materialista, consistiu em considerar que, em última análise, não há uma ordem 

intrínseca na natureza e que toda inteligibilidade provém, pois, da razão humana. A partir disso, 

segundo Strauss, Hobbes avançou a ideia de que, não havendo uma ordem intrínseca na 

natureza e sendo a razão humana a fonte de toda ordem e inteligibilidade, pode o homem impor 

à natureza um controle ilimitado, garantindo a atualização de sua sabedoria72.   

Resta claro, como assinala Strauss, que o direito natural, considerado do ponto de 

vista clássico, era comunitarista e baseado em uma cosmologia teleológica, o que, com o 

advento da ciência moderna e do novo método filosófico iniciado por Maquiavel e melhorado 

e sistematizado por Hobbes e sua “política individualista” (que, na visão de Strauss, nada mais 

é que um “hedonismo político”73), será posto em xeque pelo direito natural moderno, na 

interpretação straussiana. Para tanto, Hobbes se viu na necessidade de expurgar e desconsiderar 

 
71 Essa preocupação com o método e as “certezas matemáticas” a partir da qual Hobbes buscou erigir sua filosofia, 

negando qualquer finalidade metafísica, tem semelhança com o pensamento do também mecanicista René 

Descartes, seu contemporâneo. 
72 Vale salientar que enquanto, para Aristóteles, cada homem é bom juiz daquilo que compreende, para Hobbes, 

seguindo o “voluntarismo” maquiavélico, o homem, ou, mais precisamente, o indivíduo, é que dá sentido às 

coisas, tirando da realidade qualquer sentido em si mesma, o que torna o ser algo subjetivo e subordinado ao 

jugo de quem queira lhe conferir sentido e  ordem.  
73 Eis aqui a chave de compreensão da da filosofia política moderna, na leitura straussiana: a confusão do melhor 

regime com o regime agradável. Tal confusão provoca o total rebaixamento da política, que deixa de ser orientada 

pela virtude para se direcionar pela satisfação dos desejos mais baixos da alma humana. 



56 
 

qualquer visão de mundo que tivesse alguma base teleológica, e, com isso, se aproximar de um 

certo tipo de visão não dogmática e cética74. Strauss explica isso da seguinte forma: 

Mas justamente porque Hobbes estava sobretudo interessado na concepção 

mecanicista é que ele foi inevitavelmente levado, naquela situação, à noção 

de uma filosofia dogmática baseada no ceticismo. Pois ele havia assimilado 

de Platão e de Aristóteles a noção de que, se o universo é tal como a física de 

Demócrito e de Epicuro o descreve, ele exclui então a possibilidade de toda 

física e de toda ciência ou, em outras palavras, que o materialismo coerente 

necessariamente culmina no ceticismo. O “materialismo científico” seria 

impossível se não houvesse antes garantido a possibilidade da ciência contra 

o ceticismo engendrado pelo próprio materialismo. (STRAUSS, 2014, 

pp.207-208) 

 

Ora, Hobbes75 percebe, afirma Strauss, que o ceticismo seria usado contra a sua 

própria teoria, a nova filosofia, pois, ao retirar a teleologia e finalidades naturais do seu novo 

campo de interesse, abriu-se um flanco que cedo ou tarde seria atacado. Para evitar isso, afirma 

Strauss, Hobbes lança mão mais uma vez da matemática e do mecanicismo para explicar que 

nossas criações, ou construções, não têm nenhuma outra causa remota que não seja nós mesmos, 

sendo, assim, desprovidas de qualquer finalidade metafísica. “O mundo dos nossos construtos 

é completamente desprovido de enigmas porque somos a sua única causa, e nesse sentido, temos 

total conhecimento de sua causa” (STRAUSS, 2014, p. 209). 

Com isso, explica Strauss, um novo éthos se cria, uma moralidade sem nenhum 

télos ou finalidade superior, dando origem, mais precisamente, ao que hoje compreendemos por 

moral burguesa, isto é, a moral que se contenta com a busca do bem-estar, da segurança e do 

conforto 76: 

A sua moralidade é a moralidade do mundo burguês. Mesmo a sua aguda 

crítica à burguesia não tem, no fundo, nenhum outro objetivo que o de lembrar 

à burguesia a condição elementar para a sua própria existência. Essa condição 

não é a indústria e a parcimônia, mas a segurança do corpo e da alma, que a 

burguesia não pode garantir por si mesma. Por essa razão, ao poder soberano 

deve ser dado poder sem restrições de dispor inclusive das propriedades, 

porque é somente sob essa condição que o poder soberano pode realmente 

proteger as vidas dos súditos. (STRAUSS, 2016c, p.171) 

 

 
74 Sobre as consequências nefastas de tal intento e um maior aprofundamento acerca deste tópico, confira 

GUÉNON, 2017, pp. 49-50. 
75“Hobbes foi o primeiro moderno a experimentar o abandono da busca ("metafísica") das primeiras coisas” 

(“Hobbes fue el primer moderno en experimentar el abandono de la búsqueda ("metafísica") de las primeras 

cosas.”) (KENNINGTON, in HILB, 2011, p. 260) 
76 “Poder-se-ia ter a impressão de que a filosofia de política de Hobbes é o mais importante testemunho da luta 

que foi travada contra a aristocracia em nome da virtude burguesa” (STRAUSS, 2016c, p.175) 



57 
 

Lembremos que a filosofia clássica via o homem como um animal naturalmente 

político, com tendência natural ao agrupamento, mas agora, com Hobbes, o homem é concebido 

como um animal que, em sua condição natural, encontra-se em um estado de “guerra de todos 

contra todos”77. Ao caracterizar o estado de natureza como uma condição de medo recíproco e 

violência, Hobbes, segundo Strauss, enxerga a situação natural dos homens como uma situação 

em que os indivíduos se acham uns à mercê dos outros. A partir disso, Hobbes, ao fazer tal 

modificação no que se entende por estado de natureza, justifica o contrato social, bem como o 

poder e a necessidade do Estado sobre as pessoas, mostrando que se não há uma primeira causa, 

uma finalidade superior da existência78 e o homem vive em guerra constante, apenas o Estado, 

o Leviatã, pode conter os impulsos mais destrutivos e violentos do homem79. Desse modo, há 

um posicionamento absolutamente contrário à tradição clássica do direito natural, 

posicionamento que recorre a uma visão bem mais pessimista do homem, como Strauss deixa 

claro na seguinte passagem: 

Que a boa fortuna deixa os homens cegos é certamente um lugar-comum; que 

ela não pode senão cegá-los, que ela não pode iluminá-los, é uma visão 

característica por meio da qual Hobbes se posiciona contra a tradição. 

Aristóteles, bem mais sóbrio, disse:  “Homens que prosperam tem esse mal de 

serem mais orgulhosos e inconsiderados que os outros. Mas a boa fortuna traz 

também este bem: eles agradecem a Deus, confiando nele, pensando, pois, 

receber mais bens que os que procedem da própria indústria.” Na seção da sua 

antropologia, baseada na passagem que acaba de ser citada da Retórica de 

Aristóteles, Hobbes menciona apenas as más consequências da boa fortuna – 

o orgulho e a presunção. Que a boa fortuna desperta a gratidão é algo que ele 

não reconhece e não quer reconhecer. (STRAUSS, 2016c, p. 173) 

 

Segundo Strauss, por meio dos elementos apresentados, percebe-se que Hobbes 

concorda com a tradição em elaborar sua filosofia a partir da natureza humana, mas com a 

diferença de que o filósofo britânico erige seu projeto a partir de uma visão particular do estado 

de natureza, a qual envolvia, por um lado, a negação da sociabilidade natural do homem e, por 

outro, a afirmação de uma antropologia hedonista, para a qual os homens, sendo animais 

apolíticos e associais, quando falam de bem e mal, expressam apenas o que lhes agrada ou 

desagrada e não o bem comum, como julgavam os clássicos. Ou seja, Hobbes cria sua teoria da 

 
77 Cf. HOBBES, 2012, p. 113 
78 Cf. Leviatã, cap. 31 
79Cf. BERNS in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p.357 



58 
 

natureza a partir das paixões humanas, as quais eram, para ele, a única coisa de fato natural nos 

seres humanos80. 

A partir dessa visão calcada nas paixões, Hobbes nega ou diminui a ideia clássica 

de que “há naturezas superiores a outras”, apresentando que os homens são mais parecidos do 

que se imagina, sendo a principal fonte dessa igualdade a capacidade que possuem os homens, 

no estado de natureza, de se  matarem e se causarem danos uns aos outros: 

A importância desse fato está em que a maior preocupação dos homens é a 

sua própria preservação. A autopreservação, por sua vez, é mais importante 

porque o medo, o medo da morte violenta, é a paixão mais poderosa. A 

igualdade de capacidade leva à igualdade das esperanças e à competição entre 

os homens, entre todos os que desejam as mesmas coisas. Essa inimizade 

natural é intensificada pela suspeita, ou desconfiança, que os homens sem 

governo têm em relação uns aos outros na medida que preveem como cada 

um gostaria de privar os demais de quaisquer bens que possuam ( incluindo a 

vida), de modo que cada um é levado a pensar em subjugar todos os demais 

até que não reste poder capaz de ameaçar sua segurança. Ao contrário do que 

é afirmado “nos livros dos antigos filósofos morais”, elucida Hobbes, a 

felicidade, ou satisfação, consiste em um ininterrupto progresso do desejo de 

um objeto para o desejo de outro. (BERNS in STRAUSS & CROPSEY, 

2016b, p.358) 

 

Com essa visível inversão da ideia de natureza, Hobbes, apresenta Strauss, 

buscando um patamar científico e mais “realista” para o direito natural, seguindo as intuições 

de Maquiavel, não mais via a lei natural a partir da finalidade do homem, mas a partir de suas 

origens, de sua condição primitiva, concebendo o estado de natureza como um estado de “guerra 

de todos contra todos”, em que a morte, ou melhor, o medo da morte, serve como base para as 

leis, substituindo o télos clássico. 

Strauss percebe aí uma incongruência no pensamento hobbesiano, ao notar que se 

a lei natural concebida por Hobbes coloca o medo da morte ou o desejo por autopreservação 

como a grande origem de toda lei moral, a moral deixa de ser um dever para tornar-se um 

direito. Isso, na visão straussiana, constitui um rebaixamento dos padrões que regulam o 

funcionamento da vida política, uma vez que, se aceitamos o ponto de vista filosófico esposado 

por Hobbes, não há mais deveres e o direito à vida é determinado como o direito primordial, o 

qual se deduz da paixão humana mais originária: o medo da morte violenta. “Por natureza, há 

apenas o direito perfeito, não o dever perfeito. A lei da natureza, que formula os deveres naturais 

do homem, não é, propriamente falando, uma lei.” (STRAUSS, 2014, p.219) 

 
80 Considerada negativamente, a paixão é uma ação do corpo sobre a alma que indica um desregramento provocado 

pela ação do corpo com grande carga afetiva. Ela afeta psicologicamente a pessoa, tirando-lhe a lucidez – ou seja, 

a liberdade – levando-a a agir sob esse impulso. 



59 
 

Vale a pena notarmos aqui, seguindo Strauss, que a partir de Hobbes se inicia uma 

distinção clara entre direito natural e lei natural, algo que aparece claramente na idade moderna 

e chega até os dias atuais. Não se olha mais para como os homens deveriam viver, uma vez que 

não se pode retirar leis morais (ou obrigações) da natureza, mas apenas direitos81. “Os limites 

da sociedade civil devem ser definidos nos termos do direito natural dos homens, não nos 

termos do seu dever natural.” (STRAUSS, 2014, p.220). Eis aí a principal diferença que marca 

a passagem do direito natural clássico para o direito natural moderno, tal como essa mudança 

foi orquestrada por Hobbes. 

Strauss vê nessa abordagem moderna do direito natural algo que promove uma 

profunda politização da filosofia. De fato, o abandono dos “deveres naturais” do homem, em 

prol da busca de seus direitos naturais, significa doravante, antes de tudo, uma questão de 

propaganda, de luta por direitos, uma questão política, enfim. Ninguém está, a partir de então, 

interessado em se melhorar ou em atingir o ideal de virtude propagado na Ética a Nicômaco; o 

homem, a partir de agora, precisa descobrir seus direitos naturais, evitar a morte violenta, vendo 

no Estado uma instituição para garantir de um modo mais seguro e eficiente, não a sua 

excelência, mas, antes, a realização de seus desejos e de suas paixões82. Inicia-se, portanto, um 

gradativo e contínuo processo de mediocrização social e perda de qualquer noção de excelência. 

Não se trata mais de uma questão de determinar “a melhor moral a ser seguida”, mas sim de 

um modo de assegurar o bem-estar do indivíduo83. “O estado de natureza é originalmente 

caracterizado pelo fato de que há nele direitos perfeitos, não deveres perfeitos.” (STRAUSS, 

2014, p. 223). Essa é, na perspectiva de Strauss, a grande mazela deixada por Hobbes na 

filosofia ocidental moderna e contemporânea, como explica Drury: 

O hedonismo político de Hobbes legou à modernidade duas idéias conectadas, 

mas igualmente equivocadas, que, na opinião de Strauss, se provarão como a 

ruína da civilização ocidental. Primeiro, não há conflito entre os interesses dos 

indivíduos e os do todo. Os indivíduos não precisam estar preparados para 

sacrificar seus interesses pela comunidade. Pelo contrário, eles podem esperar 

promover seus interesses privados fazendo parte da sociedade civil [...] A 

segunda ideia está intimamente conectada à primeira. É a ideia de que uma 

sociedade tecnológica forneceria meios bem sucedidos para a realização da 

 
81 Segundo Strauss, com Hobbes, não se pode mais extrair obrigações morais da natureza, porque a natureza não 

é mais concebida, a partir dele, como a finalidade do homem, mas, antes, como aquilo que no homem é mais 

primitivo e originário, isto é, suas paixões, desejos e apetites. 
82 A partir de então, o Estado começa a assumir um papel de protagonista e até mesmo de controle em toda a 

sociedade, jamais imaginado em qualquer outra época. Tal fenômeno torna-se sobretudo um problema político e 

social na modernidade amplamente debatido e apresentado em obras clássicas, como A Democracia na América, 

do francês Alexis de Tocqueville (Martins Fontes, 2014).  
83 Para Strauss, o flagrante processo de materialismo irascível, de busca pelo conforto, como o único fim em si 

mesmo, inicia-se nesse momento. 



60 
 

moderna finalidade da política, a saber, a máxima satisfação dos desejos. 

(2005, p. 138-139)84 

 

 Um problema apresentado por Strauss em relação a esse ponto é que a luta pelos 

melhores e mais eficientes meios para garantir a autopreservação do indivíduo é algo 

extremamente subjetivo e que depende do arbítrio de cada um, o que justificaria implicitamente 

qualquer atitude antiética tomada em nome de tal objetivo. Postular um direito natural a partir 

do que é entendido por Hobbes como “estado de natureza” e a “guerra de todos contra todos” 

é, na visão straussiana, rebaixar os padrões da vida política e simplificar indevidamente a moral. 

A tentativa de deduzir a lei natural ou moral do direito natural de 

autopreservação ou, em outras palavras, do poder inescapável do medo da 

morte violenta, levou a modificações muito significativas no conteúdo da lei 

moral. A modificação acarretou, em primeiro lugar, uma simplificação 

considerável. O pensamento ao longo dos séculos XVI e XVII tendeu em geral 

a uma simplificação da doutrina moral. (STRAUSS, 2014, p.266) 

 

A civilização ocidental é amplamente apresentada por Strauss como o resultado da 

interação e frequente disputa entre “Atenas e Jerusalém”85. Ou seja, ambas prometem a 

sabedoria de modos antagônicos, como se mostra no texto citado. Ambas tradições têm um 

caminho de salvação, seja pela reverência ao Senhor, seja pelo conhecimento, e a partir de tais 

máximas criam suas legislações, sua moral e seus princípios concernentes ao “dever-ser”. A 

partir de Hobbes, inspirado em Maquiavel, como já apresentado, Strauss nos mostra que a 

virtude, a moral, as regras do dever-ser que são intrínsecas ao Ocidente, embora ainda 

louváveis, perdem toda sua autonomia e finalidade, se tornando válidas apenas por convenção, 

pelo contrato social, e, com isso, não têm mais valor “em si”, mas apenas segundo a lei: “ Todos 

os princípios materiais de justiça – as regras da justiça comutativa e da distributiva, ou a 

Segunda Tábua do Decálogo – deixam de ter uma validade intrínseca.” (STRAUSS, 2014, p. 

227). Com isso, qualquer virtude moral que outrora visava ao aperfeiçoamento do homem, sem 

nenhuma pretensão que não fosse atingir o bem ou a excelência86, perde a importância, dando 

 
84 “Hobbes's political hedonism bequeathed to modernity two connected but equally misguided ideas that in 

Strauss's view will prove to be the undoing of Western civilization. First, there is no conflict between the interests 

of individuals and those of the whole. Individuals need not be prepared to sacrifice their interests for the 

community. On the contrary, they can expect to further their private interests by being a part of civil society […] 

The second idea is closely connected to the first. It is the idea that a technological society would provide a 

successful means to the realization of the modern end of politics, namely, the maximum satisfaction of desires”

  
85 Cf. Strauss, L. (1997). Jerusalem and Athens. In K. H. Green. Jewish Philosophy and the Crisis of Modernity 

Leo Strauss. Nova Iorque: State University of New York. 
86 Cf. o que ARISTÓTELES diz no livro I de sua Ética a Nicômaco. 



61 
 

lugar às virtudes civis que, por não serem bens em si, são boas ou necessárias apenas como 

meios para cumprir as demandas de um  Estado ou Soberano cujo principal compromisso é 

apenas  garantir a segurança social e a satisfação dos desejos humanos87. Hobbes, afirma 

Strauss, não tem mais a preocupação com o conceito de excelência: ele quer apenas produzir a 

paz social, mediante a criação uma teoria filosófico-política que, por seu hedonismo, nas 

palavras de Strauss, permita aos homens buscarem seus prazeres individuais, evitando a “guerra 

de todos contra todos”. Esses aspectos, de acordo com Strauss, revelam os pontos de contato 

do pensamento de Hobbes com o epicurismo:  

Hobbes poderia concordar com Epicuro nos seguintes pontos: o bem é 

fundamentalmente idêntico ao agradável; a virtude não merece, portanto, ser 

escolhida por si mesma, mas apenas com vistas a atingir o prazer e evitar a 

dor; o desejo de honra e glória é terminantemente vão, isto é, os prazeres 

sensuais são, como tais, preferíveis à honra e à glória. (STRAUSS, 2014, p. 

228) 

 

Este é o “rebaixamento da política” que Strauss identifica na nova doutrina do 

direito natural forjada por Hobbes. No capítulo anterior, seguindo a apresentação do direito 

natural clássico feita por Strauss, ficou claro que há determinados princípios superiores 

concernentes à natureza do homem, princípios estes cuja compreensão é tarefa da filosofia. O 

melhor regime, neste caso, seria aquele fundado nas mais elevadas aspirações da natureza 

humana. Hobbes, não mais falando da natureza humana, no sentido tradicional, mas no estado 

de natureza, entendido como a condição primitiva do homem, abandona a ideia de melhor 

regime, tal como pensada pelos clássicos, e propõe em seu lugar a concepção de um regime que 

se legitima pela sua simples capacidade de produzir a paz, a segurança e o bem-estar humanos. 

A “doutrina da lei natural pública” substituiu o “melhor regime” pelo “governo legítimo” 

(STRAUSS, 2014, p. 231) 

Ora, Hobbes considera, segundo Strauss, que, para que essa proposta de regime se 

efetive, é necessário conquistar a natureza, por meio da ciência e da técnica, criando-se um 

estado de comodidade e bem-estar que faça os homens não mais se interessar pela elevação 

moral e intelectual, como um fim em si mesmos, “igualando-os” na busca pelos seus próprios 

prazeres e subjugando qualquer “acaso” natural que possa vir a ser um empecilho para a 

realização de tal intento. O homem como total senhor de sua sorte, por meio do poderio 

propiciado pelo progresso da técnica: eis, segundo Strauss, a essência do projeto moderno, tal 

 
87 DRURY, 2005, p. 139 



62 
 

como ele se delineia a partir da obra de Hobbes. Como explica Drury, ao comentar esse aspecto 

da interpretação straussiana do pensamento de Hobbes: 

O propósito fundamental ou fim do Estado é o 'viver comodamente'; ele [o 

Estado] se propõe a "fornecer abundantemente aos cidadãos todas as coisas 

boas que são favoráveis ao deleite. Strauss explica que isso é possível apenas 

porque Hobbes acreditava na conquista ilimitada da natureza. Esta última é, 

na opinião de Strauss, uma das grandes marcas da modernidade. A 

modernidade é animada pela determinação do homem em conquistar o acaso 

e se tornar o mestre completo de seu destino. O desejo de Maquiavel de 

subjugar a Fortuna é a mesma ideia em sua forma embrionária. Ela assume 

uma forma mais radical na fé de Hobbes na capacidade da revolução científica 

de forçar a natureza a ceder ao desejo humano. A ideia é central para o que 

Strauss chama de "projeto moderno". Este último é a versão completa da 

determinação de triunfar sobre a natureza e conquistar o acaso. (DRURY, 

2005, p.136)88 

  

Assumindo esse ideário, o filósofo político moderno, que adere ao direito natural 

moderno iniciado em Hobbes, partidário do “projeto moderno”, como dirá Strauss, será cada 

vez mais confundido com um político, ou, usando o linguajar comum, um militante. É a 

completa politização da filosofia, que luta não mais pela virtude e pelo bem comum, em seu 

sentido clássico, mas sim pela constituição de um estado de comodidade e bem-estar em que os 

homens, levados pelo hedonismo mais vulgar ou rasteiro, contentam-se em satisfazer as suas 

paixões, ignorando seus antigos deveres.  

Em resumo, afirma Strauss, uma vez solapadas quaisquer finalidades superiores, 

bem como o próprio cultivo da virtude, Hobbes rebaixa a política, tirando-a do plano da razão 

prática, trazendo-a para o nível das paixões, dentre as quais se destaca como a principal o medo 

da morte violenta. Com isso, Hobbes justifica o ato de conferir um poder absoluto ao soberano, 

poder a partir do qual o soberano garantirá que as pessoas vivam da maneira que melhor 

entenderem, sem a necessidade de um “dever ser” ou sob a tutela de algum télos, apenas 

buscando os prazeres individuais. Tal é o que Strauss chamará de hedonismo político.  

Além disso, afirma Strauss que o soberano hobbesiano irá também, em nome do 

contrato social, garantir que as pessoas (agora atomizadas) não se matem ou causem dano umas 

 
88“The fundamental purpose or end of the state is 'commodious living'; it sets out to “furnish the citizens 

abundantly with all good things which are conducive to delectation”. Strauss explains that this is possible only 

because Hobbes believed in the limitless conquest of nature. The latter is, in Strauss's view, one of the great 

hallmarks of modernity. Modernity is animated by man's determination to conquer chance and become the 

complete master of his destiny. Machiavelli's desire to subdue Fortuna is the same idea in its embryonic form. It 

takes a more radical form in Hobbes's faith in the scientific revolution's ability to force nature to yield to human 

desire. The idea is central to what Strauss calls the 'modern project'. The latter is the full-blown version of the 

determination to triumph over nature and conquer chance”. 



63 
 

às outras, ao contrário do que aconteceria se vivessem no estado de natureza. Porém, para tanto, 

o Estado terá o poder absoluto sobre todas as pessoas, independentemente do caráter de suas 

ações. Em função do medo burguês de perder a vida em decorrência da morte violenta, o 

soberano hobbesiano terá, assim, um direito irrestrito sobre todos. O poder, antes de qualquer 

coisa, tem lugar central nesse empreendimento: 

 

Há um termo que expressa da forma mais condensada o resultado da mudança 

operada por Hobbes. O termo é “poder”. Na doutrina política de Hobbes, o 

poder se torna pela primeira vez eo nomine um tema central. Considerando-se 

o fato de que, segundo Hobbes, a ciência como tal existe em nome do poder, 

pode se chamar o conjunto da filosofia hobbesiana de a primeira filosofia do 

poder. “Poder” é um termo ambíguo. Ele é potentia, por um lado, e potestas 

(ou jus ou dominium), por outro. O seu sentido compreende tanto o poder 

“físico” quanto o “jurídico”. Mas a ambiguidade é essencial: potentia e 

potestas precisam essencialmente coexistir para garantir a efetivação da 

ordem social justa. O Estado como tal é a um só tempo a maior força humana 

e a autoridade humana suprema. O poder jurídico é força irresistível. 

(STRAUSS, 2014, p. 235) 

 

Tal é, pois, segundo Strauss, o significado derradeiro da filosofia política de 

Hobbes, a qual promove o abandono da “moral aristocrática” tradicional em prol da “moral 

burguesa”89, levando à substituição da virtude e magnificência como finalidades preferidas e 

incentivadas por si mesmas por uma doutrina da lei natural pública em que o medo da morte 

violenta justifica o Estado como poder pacificador e última voz em questões acerca do certo e 

errado, sem nenhuma outra instância que possa julgá-lo ou colocá-lo em questão. Com isso, 

Strauss nos apresenta o que ele compreende como o início do direito natural moderno, 

orquestrado por Thomas Hobbes a partir de uma forte influência de Maquiavel, da física 

epicurista e platônica e do fascínio pela matemática, como “ciência do método”90.  

Ainda discutindo acerca da teoria do direito natural moderno, Strauss nos apresenta 

a figura do inglês John Locke como um de seus principais expoentes, o qual manifesta 

divergências e aperfeiçoamentos em relação ao que foi iniciado por Hobbes. Falando de Locke, 

Strauss nos apresenta, a princípio, um homem muito comedido, que inicialmente parece, 

inclusive, querer retomar a filosofia em seu sentido clássico, ou até mesmo negar a filosofia 

hobbesiana. No entanto, como uma leitura mais atenta, ou, nos termos usados por Strauss, 

esotérica ou efetuada nas entrelinhas, nos revela, trata-se de algo diferente, e é essa leitura 

straussiana que pretendemos compreender. De início, Strauss demonstra que para Locke, como 

 
89Cf. BERNS in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 360 
90 Cf. ibid., p. 356 



64 
 

para Tomás de Aquino, a lei natural é reconhecida pela razão prática, devendo ser interpretada 

como autoevidente e cumprida por ser uma lei divina: 

 

Nesse sentido, a lei da natureza é conhecida por todos os homens, e, neste 

sentido, os homens só podem seguir os seus preceitos. Porém, em outro 

sentido, o da compreensão dos meios pelos quais esse desejo possa ser 

atendido, os homens desconhecem a lei da natureza “por falta de estudo da 

mesma”, e, portanto, inconscientemente, comportam-se contra os seus 

ditames, contra a razão, isto é, contra o seu interesse em sua própria 

preservação. No entanto, em um sentido, a lei da natureza pode ser “gravada 

nos corações de toda a humanidade”; em outro, é pouco provável que os 

homens, no estado de natureza, saibam como lhe obedecer. A lei da natureza 

é, ao mesmo tempo, conhecida e desconhecida. Os homens devem descobrir 

e criar condições tais que lhes permitam atender o seu desejo natural de 

autopreservação. (GOLDWIN in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 434) 

  

Aparentemente cristão, Locke também aceita as leis positivas do decálogo e deixa 

claro que Deus nos obriga a conhecer as duas leis, tanto a positiva, proveniente dos dez 

mandamentos, como a lei natural, sob a qual todas as leis humanas devem se basear, a partir do 

uso da razão91. Dessa forma, a leitura straussiana da lei natural lockeana, encara as duas leis 

como complementares: a lei diretamente promulgada por Deus através das escrituras (mais 

precisamente através do Novo Testamento) e a lei natural, também promulgada por Deus, mas 

que deve ser descoberta pela razão prática e seguida pelos homens, tentando unir coisas 

aparentemente irreconciliáveis, como fé e razão, tal como fizeram os escolásticos medievais: 

Ou seja, a razão natural não é mesmo capaz de demonstrar que a alma dos 

homens viverá para sempre. Mas a razão natural é capaz de demonstrar que o 

Novo Testamento é o documento perfeito da revelação. E visto que o Novo 

Testamento ensina que a alma dos homens viverá para sempre, segue-se que 

a razão natural é capaz de demonstrar o verdadeiro fundamento da moral, 

estabelecendo, assim, a dignidade da lei de natureza como a lei verdadeira. 

Por se demonstrar que o novo testamento é a prova da revelação, fica 

demonstrado que a lei promulgada por Jesus é uma lei no sentido próprio. 

Comprova-se que essa lei divina está em total conformidade com a razão, 

sendo a formulação absolutamente abrangente e perfeita da lei de natureza. 

Verifica-se, assim, que a razão por si só não teria sido capaz de descobrir 

integralmente a lei de natureza; e que a razão instruída pela revelação pode 

reconhecer o caráter completamente razoável da lei revelada no novo 

testamento. Uma comparação entre o ensinamento do Novo Testamento e 

todos os outros ensinamentos morais mostra que a lei de natureza na sua 

completude encontra-se disponível somente no Novo Testamento, com uma 

clareza e evidência perfeitas. (STRAUSS, 2014, pp. 247-248) 

 

 
91 Cf. FORTIN in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p.240 



65 
 

A partir dessa afirmação, Strauss permanece firme na tentativa de demonstrar que 

a exposição lockeana da teoria do direito natural esconde, se analisada de forma mais atenta, 

uma grande dificuldade no que diz respeito à realização de uma verdadeira conciliação entre o 

Novo Testamento e a lei natural.  Tal se dá, segundo Strauss, porque Locke,  apesar de seu 

aparente retorno, em Dois Tratados Sobre o Governo, à tradição e, sobretudo, à tradição de raiz 

patrística ou escolástica, com a pretensão de harmonizar a lei natural e a revelação divina, acaba 

por colocar de lado esta última e por efetuar uma cautelosa, porém inegável, adesão a uma 

versão mais palatável do direito natural hobbesiano. De fato, ao discorrer sobre os principais 

temas políticos e morais, Locke não redige, esclarece Strauss, uma “Politique tirée des propres 

paroles de l”Écriture Sainte”, mas procura desenvolver um ensinamento que independe, tanto 

quanto possível, do texto sagrado e no qual prevalece o direito natural moderno, de raiz ateia. 

Isso significa que o recurso de Locke à Revelação bíblica é meramente retórico, o que nos 

mostraria, na visão straussiana, a cautela lockeana ao apresentar seu pensamento, entendendo-

se por cautela “um tipo de medo nobre. Trata-se de um termo com diferentes acepções quando 

aplicado à teoria e à prática política.” (STRAUSS, 2014, p.250) 

Acerca dessa afirmação de ateísmo disfarçado em Locke, Strauss mostra que caso 

essa afirmação seja verídica, o que Locke entendia como cautela era covardia, uma vez que ao 

compará-lo com Platão ou com o próprio Sócrates, que foi publicamente acusado de ateísmo e 

levado a morte por expor suas ideias contrárias ao politeísmo grego, percebe-se que em 

momento algum ele, Sócrates, deixou de falar sobre o que acreditava em nome de algum tipo 

de aceitação do vulgo, como é visível nesse trecho do seu discurso, proferido diante de seus 

algozes, durante o seu julgamento, e registrado por Platão em sua Apologia: 

Talvez alguém até viesse me dizer: “Então não se envergonha, ó Sócrates, de 

ter se dedicado a atividades que agora o põe diante do risco de morrer?” E eu, 

por minha vez, poderia dar uma resposta justa a essa recriminação: “Você não 

se expressa bem, meu caro, ao afirmar que um homem que tem algum valor, 

por pouco que seja, deva considerar os riscos de viver ou morrer, em vez de 

considerar somente, em cada um de seus passos, se o que faz é justo ou injusto, 

se age como um homem bom ou mau.”92  

 

 Frente a tal acusação de covardia e obscurantismo secular, Strauss apresenta que, 

por perceber as aparentes antinomias entre sua lei natural e o Novo Testamento, Locke se valeu 

dos ensinamentos do próprio Jesus Cristo, para justificar seu alto comedimento nas palavras: 

“Jesus “tornou confuso o sentido do que dizia”; “as circunstâncias eram tais, que sem o 

procedimento prudente e reservado não poderia ter levado adiante a obra que veio realizar” 

 
92 Platão, Apologia de Sócrates, 28 b-c. 



66 
 

(STRAUSS, 2014, p. 252). Strauss aponta que, à medida que Locke desenvolvia sua teoria 

aparentemente conciliadora entre a fé do Novo Testamento e  a lei natural, ele percebeu que as 

pessoas notariam que o que ele quer mostrar como “fé racionalizada”, quando posto realmente 

sob um tipo de análise mais detida, não seria tão autoevidente assim, optando, então, por 

“conceber o seu ensinamento político, isto é, o seu ensinamento da lei natural atinente aos 

direitos e deveres dos governantes e dos súditos, como algo tão independente quanto possível 

das Escrituras” (STRAUSS, 2014, p. 253).  

Exposto isso, levanta-se um debate importante, apresentado por Strauss, acerca das 

relações de Locke com os conceitos hobessianos e acerca de se ele, Locke, estava erigindo a 

sua doutrina da lei natural, não só em contraposição à lei natural clássica, mas em conformidade 

com o direito natural hobbesiano, visando aperfeiçoar esse direito, sem, porém, negar seus 

fundamentos. Esse aspecto do pensamento de Locke fica bem claro ao percebermos que nele 

“a base da lei da natureza é o mais forte desejo implantado em cada homem. O desejo de 

autopreservação determina como se comportarão os homens; uma vez que os homens não são 

capazes de se comportar de outra forma.” (GOLDWIN in STRAUSS e CROPSEY, 2016b, p. 

435). 

Ora, a base da lei natural de Hobbes, como vimos, é exatamente a nossa “maior 

paixão”, ou o medo da morte violenta. A partir do direito de tomar para si o que for necessário 

para manter sua autopreservação e gozar de sua existência da melhor forma possível, Hobbes 

erige a sua doutrina, e, pelo que vimos, seguindo a leitura straussiana, Locke trilha o mesmo 

caminho, apenas melhorando ou fingindo dar uma aparência de cristianismo à versão 

modernizada de sua lei natural. Isso não significa, explica Strauss, que Locke negue de modo 

explícito sentimentos maiores de moralidade (como caridade, amor ou qualquer outra virtude 

superior); no entanto, ele simplesmente não aborda tais sentimentos em seus tratados de forma 

explícita, deixando apenas o que é tido como o fato moral mais universal, o qual, na 

compreensão lockeana,, é exatamente o mesmo que em Hobbes. Goldwin apresenta isso da 

seguinte forma: 

A primeira impressão do estado de natureza de Locke mostra-a muito 

diferente do estado de natureza de Hobbes, como foi dito. Porém, na verdade, 

encontramos três semelhanças significativas. Não importa como Locke 

distingue entre estado de natureza e o estado de guerra, o estado de natureza é 

o lar – e o único lar – do estado de guerra: o estado de natureza é “uma 

condição ruim”, “a não ser suportada”. Em segundo lugar, a origem, o 

conteúdo e a finalidade da lei da natureza podem ser expressos, de forma breve 

e não imprecisa, pela palavra autopreservação. E, finalmente, os ensinamentos 

de Locke não são diferentes dos de Hobbes, na afirmação de que “o governo 

civil é o remédio adequado para as inconveniências do estado de natureza”. 

(GOLDWIN in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, pp. 435-436) 



67 
 

Strauss esclarece que a primeira impressão de Locke como um autor mais comedido 

ou “clássico”, quando comparado a Hobbes, não é de todo errada, uma vez que Hobbes, 

inspirado em Maquiavel, resume tudo ao poder e faz da guerra de todos contra todos a pedra 

fundamental de sua doutrina, justificando, assim, a concentração de todo o poder nas mãos do 

Estado, a fim de pacificar os indivíduos, enquanto que em Locke essas premissas, embora não 

se tornem inválidas, são abrandadas. O estado de natureza hobbesiano é infinitamente mais 

violento que o estado de natureza pensado por Locke, que, por sua vez, tem remédios em 

medidas diferentes para o mesmo mal. Locke também busca salvaguardar o indivíduo dos 

possíveis excessos do Estado, e, com isso, vemos a atenção muito maior que ele dá ao tema da 

propriedade privada e do governo limitado93, algo que, inclusive, abre a discussão acerca de 

quem seria, de fato, o “pai do liberalismo”: Hobbes ou o próprio Locke. Stone Jr., a partir do 

trabalho de Zuckert, assim esclarece esse ponto da interpretação straussiana do pensamento de 

Locke:  

Zuckert observa que Strauss, é claro, reconhece algumas maneiras pelas quais 

Locke vai além de Hobbes, além de apresentar o ensinamento de Hobbes de 

maneira hábil e prudente: em nome da autoconservação hobbesiana, Locke 

desenvolve proteções para o indivíduo contra o governo, bem como contra 

outros indivíduos e Locke eleva a necessidade de abundância e, portanto, o 

direito de propriedade, tanto como corolário da autopreservação quanto como 

forma de assegurar a paz. (STONER JR., 2004, p. 556)94 

 

 

Parece-nos, então, seguindo a pista dada por Strauss e seus comentadores, que o 

direito natural moderno tem na tríade Maquiavel, Hobbes e Locke sua fundação, num 

movimento intelectual em que cada autor sempre melhora ou aperfeiçoa a doutrina de seu 

antecessor, sem dele divergir, porém, no que diz respeito ao que é mais essencial. Em Locke, 

particularmente, percebemos uma teoria do governo civil e uma doutrina do direito natural mais 

 
93 “A insistência de Locke sobre a natureza limitada do poder político revela tanto a sua concordância como a sua 

grande discordância com Hobbes. Locke, partindo do princípio de autopreservação como a fundação pétrea da 

sociedade civil, mostra repetidas vezes que o poder arbitrário absoluto não constitui remédio necessário para os 

males do estado de natureza. Estar sujeito ao poder arbitrário de um governante descontrolado, sem o direito ou 

a força para se defender contra ele, é uma condição muito pior que o estado de natureza; não se pode supor que 

seja aquela que os homens consentiram livremente, pois “não se pode supor que uma criatura racional mude sua 

condição com a intenção de piorá-la”. Desta forma, observa Locke, a monarquia absoluta não é, “de modo algum, 

uma forma de governo civil”. O grande erro para o estado de natureza é que os homens se sujeitem ao poder 

ilimitado do poderoso leviatã, uma conclusão que contradiz a premissa de que o medo da morte violenta ou o 

desejo de autopreservação é o primeiro princípio da ação humana. A conclusão de Locke – governo limitado 

com base no consentimento dos governados – é mais fiel a essa premissa que a conclusão do próprio Hobbes” 

(GOLDWIN in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p.447).  
94 “Zuckert notes that Strauss, of course, acknowledges some ways in which Locke moves beyond Hobbes, besides 

presenting Hobbes's teaching in a skillful and prudent way: In the name of Hobbesian self preservation, Locke 

develops protections for the individual against government as well as against other individuals, and Locke 

elevates the need for plenty and so the right of property both as a corollary to self-preservation and as a way of 

ensuring peace”. 



68 
 

prudentes e com base na propriedade privada, fornecendo os contornos jurídicos e políticos 

necessários para as democracias modernas, com seu regime constitucional e seu sistema político 

de separação dos poderes, ao contrário do que ocorre em Hobbes, que pensava em uma 

monarquia absoluta como a melhor forma de governo. Seguindo a leitura straussiana, nos 

interessa, então, demonstrar que não houve uma mudança radical entre o pensamento 

hobbesiano e lockeano, mas sim, um melhoramento, como bem exposto por Stoner Jr: 

Zuckert mostra as diferenças características entre Hobbes e Locke como 

derivadas da diferença fundamental concernente ao direito natural como 

"liberdade inocente" por um lado e autopropriedade por outro. Hobbes não 

pode distinguir conceitualmente entre o estado de natureza e o estado de 

guerra, enquanto Locke define o primeiro como "falta de um juiz comum com 

autoridade", e o segundo como "força sem direito, sobre a pessoa de um 

homem" . Hobbes deriva estado de natureza como "uma inferência das 

paixões", enquanto para Locke a inferência é, diz Zuckert, dos direitos 

naturais. Hobbes negou o direito de revolução, enquanto "Locke se torna 

assim o mais claro filósofo da revolução a aparecer no pensamento ocidental" 

. Onde Hobbes insistia na soberania absoluta, Locke "estabeleceu os contornos 

de estruturas constitucionais modernas", a saber: a separação de poderes, uma 

legislatura representativa e o estado de direito. Onde Hobbes permitiu que seu 

soberano estabelecesse a lei da fé religiosa em seu estado, Locke propós a 

famosa tolerância religiosa. Onde Hobbes insiste na integração social através 

do medo comum de um soberano comum, Locke propõe o direito de 

propriedade e o desencadeamento da força de trabalho humana. ( 2004, p. 

558)95 

 

Com isso, fica evidente que nesse melhoramento do direito natural moderno, em 

Locke, persiste a ideia iluminista de que a razão humana, quando bem instruída, é suficiente 

para resolver todos os problemas, inclusive os que são advindos da natureza. Essa aposta muito 

maior na razão do que naquilo que inicialmente ele, Locke, apresenta como uma 

compatibilização da razão prática com a fé revelada, fica clara quando Locke defende a 

propriedade privada como algo sancionado pelo próprio Deus no texto sagrado. De fato, 

apresenta Strauss, apesar de Locke afirmar o embasamento bíblico da propriedade privada, em 

nenhum momento ele se preocupa em demonstrar biblicamente onde isso está exposto no Novo 

 
95“Zuckert shows the characteristic differences between Hobbes and Locke as deriving from the fundamental 

difference concerning natural right as "blameless liberty" on the one side and self-ownership on the other. Hobbes 

cannot distinguish conceptually between the state of nature and the state of war, while Locke defines the first as 

"want of a common judge with authority," and the second as "force without right, upon a man's person." Hobbes 

derives the state of nature as "an infer ence from the passions," while for Locke the inference is, says Zuckert, 

from natural rights. Hobbes denied the right of revolution, while "Locke thus becomes the most clear-cut 

philosopher of revolution yet to appear in Western thought." Where Hobbes insisted on absolute sovereignty, 

Locke "laid down the outlines of modem constitutional structures," namely, the separation of powers, a 

representative legislature, and the rule of law. Where Hobbes allowed his sovereign to lay down the law of 

religious faith in his state, Locke famously proposed religious toleration. Where Hobbes insists on social 

integration through common fear of a common sovereign, Locke proposes the right of property and the 

unleashing of human labor power”. 



69 
 

Testamento, contentando-se com o desenvolvimento de argumentos puramente filosóficos. Fica 

claro, assim, segundo Strauss, que há profundos impasses entre a lei natural lockeana e a 

Revelação bíblica,  o que evidencia que Locke, ao contrário do que fez Tomás de Aquino, ao 

tender mais para a Revelação do que para a lei natural, dá preferência, em seu ensinamento, não 

à Revelação, mas àquilo que a razão pode descobrir por si mesma a partir da observação da 

natureza humana. “O imperativo categórico ‘honrar pai e mãe’ torna-se o imperativo hipotético 

‘honrai vosso pai e vossa mãe se eles o merecem’” (STRAUSS, 2014, p. 266). O direito natural 

lockeano é apenas uma fachada usada para subverter as duas matrizes fundadoras da tradição 

ocidental: o cristianismo e a filosofia política clássica.96 

 Strauss, aqui, demonstra os problemas da compreensão de uma lei da natureza 

parcial em Locke. Ora, se é uma lei natural, essa lei é universalmente válida; se é a palavra de 

Deus, essa palavra também o é, mas, nota Strauss, em Locke tudo é dúbio e mutável 

rapidamente. Seguindo essa leitura, fica a pista de que Locke é um autor “repleto de 

incoerências, acrescentamos, tão óbvias que não poderiam ter escapado à atenção de um homem 

tão eminente e tão sóbrio como ele” (STRAUSS, 2014, p.267). 

Strauss nos mostra, então, após essa abordagem mais detida, que, embora Locke 

tenha algumas divergências em relação a Hobbes, ele segue a mesma pista do direito natural 

moderno hobbesiano, que tem por princípio moral central a autopreservação do indivíduo. 

Nessa formulação, há ainda espaço para um certo reconhecimento das virtudes tradicionais, 

mas não se as toma mais como válidas em si mesmas. Elas são estimadas, mas não são 

concebidas como uma finalidade superior que deve nortear o comportamento humano97. Como 

explica McAllister, Strauss, em sua apresentação do pensamento lockeano, nos mostra que  

 

assim como Hobbes, Locke orientou sua filosofia em torno do indivíduo (do ego) – ou, 

mais precisamente, ao redor do indivíduo entendido nos termos de seus impulsos mais 

‘naturais’ e básicos. O ‘fim do homem’ não tem nenhum papel no pensamento de Locke. 

Assim, o direito natural moderno ocupara-se exclusivamente de direitos, enquanto 

negava deveres. ‘Não resignada gratidão ou obediência e imitação consciente da 

natureza’, reclamou Strauss, ‘mas uma esperançosa autossuficiência e criatividade 

tornaram-se, a partir de então, o sinal da nobreza humana’” (MCALLISTER, 2017, p. 

243).  

 

Strauss apresenta que Locke, embora abrande um pouco a guerra de todos contra 

todos hobbesiana, parte da mesma ideia de que o estado de natureza é anárquico e de que a paz 

não seja nele algo realmente garantido, como acontecerá após a aderência quase natural dos 

 
96 Cf. MCALLISTER (2017, p. 243). 
97 Na melhor das hipóteses, elas são reconhecidas pelo seu “valor social”. 



70 
 

indivíduos ao contrato social, aderência que transfere os poderes de cada homem a um governo 

civil: “o cerne do pacto que todos os membros celebram uns com os outros a fim de estabelecer 

uma sociedade política é um acordo para transferir os poderes que cada um possuía no estado 

de natureza “às mãos da comunidade”. (STRAUSS & CROPSEY, 2016, p. 446)98 

Um problema claro, aqui apresentado, é que Locke não discute o que vem a ser 

“necessário para a sobrevivência”, ou até que ponto seja necessário aos cidadãos entregarem 

seus poderes naturais para a sociedade. Outro problema, afirma Strauss, apresentado pela escrita 

hábil de Locke, é o que deve ser feito quando a autopreservação entrar em conflito contra “o 

resto da sociedade”. A partir dessas questões, Strauss apresenta as semelhanças e diferenças 

entre as versões modernas de direito natural entre Locke e Hobbes: 

 

Assim como Hobbes, Locke reconhece um único contrato: o contrato que une 

cada indivíduo com todos os outros da mesma multidão é um contrato idêntico 

a um contrato de sujeição. Assim como Hobbes, Locke ensina que, em virtude 

do contrato fundamental, todo homem “se submete, perante cada membro da 

sociedade, à determinação da maioria e se deixa limitar por ela”; ensina, 

portanto, que o contrato fundamental estabelece imediatamente uma 

democracia irrestrita; que essa democracia primordial pode decidir, pela 

maioria, seja pela sua manutenção, seja pela sua transformação numa nova 

forma de governo; e que o contrato social não é idêntico à sociedade, mas sim 

ao contrato de sujeição ao “soberano” (Hobbes) ou ao “poder supremo” 

(Locke). Locke se opõe a Hobbes por ensinar que onde quer que “o povo” ou 

a “comunidade”, isto é, a maioria, tenha estabelecido o poder supremo, ainda 

assim conserva “o poder supremo de remover ou alterar” o governo 

estabelecido; em outras palavras, o povo conserva o direito de revolução. Mas 

tal poder (que normalmente está latente) não diminui a sujeição do indivíduo 

à comunidade ou sociedade. Pelo contrário, nada mais justo do que dizer que 

Hobbes enfatiza, muito mais do que Locke, o direito do indivíduo de resistir 

à sociedade ou ao governo sempre que a sua autopreservação está em perigo. 

(STRAUSS, 2014, pp. 281-282) 

 

Percebe-se, assim, que Locke, embora concorde com a necessidade do Leviatã, 

entendido como soberano ou poder supremo, via ao mesmo tempo a necessidade de proteger as 

pessoas dos possíveis excessos de tal soberano ou poder, subordinando o governo a uma 

constituição. Com isso, a positividade da lei vai aumentando, de forma que cada vez mais, na 

visão straussiana, a dúbia noção de lei natural lockeana vai dando lugar a uma justificativa 

maior para a existência do Estado e de leis positivas. Embora estas aparentem ser feitas para a 

preservação do indivíduo perante os possíveis desmandos do governo, tais recursos devem ser 

usados apenas em última circunstância e, ainda, nunca visando substituir o governo central ou 

 
98 STRAUSS, 2014, p. 278 



71 
 

igualar os membros do contrato social com o seu soberano. Strauss é claro ao afirmar que a 

igualdade é um conceito absolutamente estranho à doutrina de Locke. 

Strauss aproxima mais uma vez a lei natural lockeana à de Hobbes, ao demonstrar, 

ao longo de todo o capítulo, que, assim como Hobbes, Locke não deriva a sua lei natural da 

razão prática, da Bíblia ou de qualquer outra coisa anterior ao desejo de autopreservação. No 

entanto, ele difere de Hobbes em alguns pontos relativos a como interpretar e aplicar as 

consequências dessa premissa maior, o que o leva a se tornar um pioneiro na defesa a 

propriedade privada como base de sua filosofia moral e política99, como explicita Strauss: 

Principalmente porque, como a propriedade é necessária à autopreservação e 

à felicidade, a ponto de se poder dizer que o fim da sociedade civil consiste na 

preservação da propriedade, a proteção dos membros da sociedade ( que são 

proprietários) contra as exigências dos indigentes – ou a proteção dos homens 

industriosos e racionais contra os preguiçosos e irascíveis – é essencial para a 

felicidade pública ou o bem comum. Em Locke, a doutrina da propriedade, 

que corresponde quase literalmente a parte central do seu ensinamento 

político, é certamente a sua parte mais característica. (STRAUSS, 2014, p. 

284)100 

 

Esse trecho é fundamental para a compreensão da concepção straussiana da 

doutrina filosófico-política de Locke, pois deixa claro que, para Locke, o fim da sociedade é a 

propriedade privada. A primeira grande função do governo civil consiste, pois, em garantir a 

propriedade privada101, pois, através dela, os indivíduos alcançam a felicidade e não mais, ao 

contrário dos clássicos, a sua perfeição ou excelência. Locke vê agora na abundância, na 

aquisição gradativa de bens, no poder do dinheiro, os valores supremos requeridos para a 

realização e manutenção da autopreservação. Strauss coloca Hobbes e Locke na mesma 

balança, assim como o antecessor de ambos, Maquiavel, enquanto engenheiros do “projeto 

moderno”, ainda que entre eles haja, naturalmente, certas diferenças na forma de se conceber 

tal projeto. Tal acepção fica clara nessa passagem do artigo de Stoner Jr: 

Como já observei, e como Zuckert claramente reconhece, o que tornou a 

descrição de Strauss de Locke diferente, para não dizer chocante, para seus 

contemporâneos, foi sua assimilação da filosofia política de Locke à filosofia 

política de Thomas Hobbes. Certamente, na superfície, essa afirmação é 

surpreendente, e para Strauss a superfície é importante; para levar apenas uma 

única medida, os fundadores americanos geralmente consideravam Locke 

entre suas autoridades, ao passo que seria difícil encontrar entre eles uma 

 
99 Percebemos a forte influência da versão moderna do direito natural lockeano nos “found fathers” americanos e 

em sua Constituição. 
100 “E o que é necessário à sua autopreservação consiste mais nos víveres do que nas facas ou armas de fogo, como 

Hobbes parece ter acreditado”. (STRAUSS, 2014, p. 285) 
101 “O bem comum significa a liberdade dos indivíduos para buscar seus fins egoísticos em paz e segurança.” 

(MCALLISTER, 2017, p.243) 



72 
 

menção favorável a tal defensor da monarquia absoluta e menosprezador da 

fé cristã como Hobbes. Ainda assim, parte do choque desaparece quando se 

percebe que, antes de publicar seus ensaios sobre Locke e, em seguida, em 

conjunto com eles, Strauss publicou importantes estudos sobre a filosofia 

política de Hobbes. A característica não menos importante desses estudos foi 

uma tentativa de reavivar a reputação de Hobbes como um filósofo político 

sério, sua reputação como ateu não sendo mais um assunto de preocupação 

acadêmica e sua associação com o absolutismo do século XVII parecendo 

relativamente inocente em uma era totalitária. Se era escandaloso associar 

Locke ao "nome justamente condenado" de Hobbes (a frase é de Locke, 

embora repetida e alegremente usada por Strauss), Strauss fizera o melhor que 

podia para tornar Hobbes respeitável - não "de novo", mas realmente pela 

primeira vez. (2004, p.558)102 

 

É difícil compreender, até mesmo para os estudiosos da obra lockeana, como mostra 

Strauss, por que Locke usou-se da linguagem da lei natural seja para falar de acumulação 

ilimitada de posses, seja para subverter o conceito clássico de justiça, reposicionando-o com 

referência ao princípio da autopreservação. Esse problema fez com que os próprios 

continuadores da doutrina lockeana, segundo Strauss, abandonassem a sua tentativa de 

compatibilizar o espírito hedonista de sua doutrina (o qual é altamente afim ao que hoje 

compreendemos como capitalismo) com algum tipo de lei natural. “Locke não só libertou a 

ganância de tradicionais limitações morais como a transformou em virtude” (MCALLISTER, 

2017, p. 242).  O que resta claro é que tanto na filosofia lockeana como na hobbesiana, 

apresentadas por Strauss como as principais versões do direito natural moderno, há, cada uma 

ao seu modo, mas partindo da mesma visão do estado de natureza e de uma mesma concepção 

hedonista do ser humano103, uma deturpação da doutrina clássica do direito natural. Alguns dos 

pontos aqui levantados dessas doutrinas podem ser facilmente identificados, direta ou 

indiretamente, nos dias atuais; no entanto, o que pretendemos analisar é como o 

desenvolvimento dessas visões modernas da lei natural descambaram em uma crise, 

 
102 “As I have noted already, and as Zuckert clearly acknowledges, what made Strauss's account of Locke 

distinctive, not to say shocking to his contemporaries, was his assimilation of Locke's political philosophy to the 

political philosophy of Thomas Hobbes. Certainly on the surface this claim is surprising, and to Strauss the 

surface matters; to take only a single measure, the American Founders generally considered Locke among their 

authorities, while it would be hard to find among them favorable mention of such a defender of absolute 

monarchy and belittler of Christian faith as Hobbes. Still, part of the shock subsides when one realizes that, 

before publishing his essays on Locke and then in tandem with them, Strauss published important studies of the 

political philoso phy of Hobbes. Not the least important feature of these studies was an attempt to revive Hobbes's 

reputation as a serious political philosopher, his reputation as an atheist being no longer a matte of scholarly 

concern and his association with seventeenth-century absolutism seeming rela tively innocent in a totalitarian 

age.19 If it was scandal to associate Locke with Hobbes's "justly decried name" (the phrase is Locke's, though 

repeatedly and gleefully used by Strauss), Strauss had done his best to make Hobbes respectable-not "again" but 

really for the first time”. 
103“O mundo em que a criatividade humana parece reinar soberana é, na verdade, o mundo que substituiu o regime 

de natureza pelo da convenção” (STRAUSS, 2014, p. 302) 



73 
 

principalmente a partir do surgimento do pensamento de Jean-Jacques Rousseau, o qual se 

encontra, assim, na base daquelas correntes de pensamento apontadas por Strauss como 

atualmente hegemônicas e que negam em absoluto a possibilidade da lei natural: o historicismo 

e o positivismo. 

 

3.2 A CRISE DO DIREITO NATURAL MODERNO EM ROUSSEAU E BURKE 

 

Até aqui, percebemos como o “projeto moderno”, iluminista, iniciado por Thomas 

Hobbes e melhorado por John Locke, foi se desenvolvendo e mudando a noção do direito 

natural clássico para sua visão modernizada. Após esse processo, Strauss nos apresenta a 

primeira grande crise da modernidade, que coloca o referido projeto em xeque, com o 

pensamento nascido com o teórico suíço Jean-Jacques Rousseau. Rousseau percebeu que a 

empreitada de romper com a tradição e fazer um homem inteiramente novo poderia causar 

problemas sérios, mas, atenta Strauss, sua reação ao projeto moderno foi de correção e não de 

rejeição. Ele não rejeitou, de fato, a modernidade; pelo contrário, por aceitá-la demais, buscou 

nas fontes clássicas o que poderia ser utilizado para fazê-la se cumprir historicamente da melhor 

forma. Ao mesmo tempo, Rousseau foi o primeiro a apresentar os problemas advindos da fé 

iluminista. 

Estamos aqui, falando de um autor que, como viu I. Berlin, em sua obra As raízes 

do Romantismo, foi como dinamite na tradição racionalista ocidental. Essa perspectiva é 

compartilhada por Strauss, que afirma: “em Rousseau, a paixão assumiu a iniciativa e rebelou-

se; usurpando o lugar da razão e negando furiosamente o seu passado libertino, a paixão passou 

a emitir juízos, nos tons da severa virtude de um Catão.” (STRAUSS, 2014, pp.305-306). Com 

isso, antes de darmos continuidade, precisamos compreender que o pensamento rousseauniano, 

como apresentado por Strauss, é um pensamento impetuoso, forte e altamente ambíguo. 

Rousseau vê os problemas inerentes à “fé na razão”, típica do Iluminismo moderno, explicita 

suas aporias e critica a modernidade. Em certa medida, faz isso contrapondo Hobbes e Locke a 

teóricos pré-modernos, como Platão e Aristóteles, não, porém, com o intuito de realizar um 

tácito retorno ao passado, mas, pelo contrário, com a pretensão de levar adiante uma real 

modernidade – uma modernidade sem os problemas inerentes do pensamento iluminista: 

A política moderna, de acordo com Rousseau, baseia-se em uma compreensão 

parcial do homem. O Estado moderno, o Leviatã, é guiado pela sua própria 



74 
 

preservação e, por consequência, pela de seus súditos. Por conseguinte, é 

inteiramente negativo, tendo em conta somente as condições de felicidade, de 

vida, enquanto esquece a felicidade em si. Qualquer sistema político que só 

leve em conta um único aspecto da existência humana não pode satisfazer os 

anseios dos homens pela realização ou exigir sua total lealdade. O argumento 

de Rousseau vai mais longe ainda, ao afirmar que o Estado moderno, baseado 

na autopreservação, constitui um modo de vida que exatamente contrário 

àquele que traria a felicidade dos homens. A vida das grandes nações é 

caracterizada pelo comércio e, consequentemente, pela distinção entre ricos e 

pobres. Cada homem pode buscar o seu ganho no âmbito da estrutura 

estabelecida pelo Estado. O dinheiro serve de padrão para os valores humanos, 

e a virtude é esquecida. (BLOOM in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, pp. 

500-501)  

 

Como essa passagem deixa claro, Rousseau faz um retorno à Grécia clássica para 

criticar o projeto moderno, ao notar que com o soterramento das virtudes, feito pelos modernos, 

como Hobbes e Locke, a virtude equiparou-se ao dinheiro e as cidades passaram a ser vistas 

apenas na medida do seu poder comercial104. Rousseau percebe, conforme apresenta Strauss, 

que há algo muito danoso em negar a virtude ou em rebaixá-la a uma condição moral subalterna, 

substituindo-a por valores puramente mercantis e comerciais 105. Assim sendo, na visão 

rosseauniana, reduzir o homem ao seu aspecto econômico, como ocorre no projeto político 

moderno, é algo profundamente perverso. 

Ademais, Strauss salienta que o modelo da antiga cidade também está presente no 

pensamento rousseauniano, funcionando como um parâmetro a partir do qual o filósofo de 

Genebra condena a perda das virtudes públicas nas sociedades modernas. De fato, Rousseau 

 
104 Como apresenta Hannah Arendt, “Assim, o papel da revolução não era mais libertar os homens da opressão de 

seus semelhantes, e muito menos instaurar a liberdade, e sim libertar o processo vital da sociedade dos grilhões da 

escassez para que ela se convertesse num caudal de abundância. Agora, o objetivo da revolução não era mais a 

liberdade e sim a abundância.” (Arendt, 2011, p. 98)  
105 Como viu Strauss, esse ponto marca um afastamento inicial de Rousseau em relação a Montesquieu, que 

manifestou predileção pelas ordenamentos políticos modernos, os quais se fundam nos valores fomentados pelo 

comércio: “Do ponto de vista da liberdade, como algo distinto da virtude, ele [Montesquieu] preferia a ordem 

inglesa à das repúblicas clássicas e, do ponto de vista da humanidade como algo distinto da virtude, preferia as 

repúblicas comerciais às repúblicas militares. Ele foi assim conduzido, ou levado de volta, à abordagem moderna, 

que consistia em tentar encontrar um substituto para a virtude no espírito fomentado pelo comércio ou mesmo 

na noção feudal de honra. Rousseau se recusou, pelo menos a princípio, a seguir Montesquieu no seu retorno, ou 

em sua adaptação, ao princípio moderno. Embora permanecesse fiel à causa da virtude, ele não se mostrou 

completamente imune à crítica da virtude que motivou o retorno de Montesquieu à modernidade”. (“From the 

point of view of liberty as distinguished from virtue he preferred the English order to that of the classical 

republics, and fro the point of view of humanity as distinguished from virtue he preferred the commercial 

republics to the military republics. He was thus led, or led back, to the modern approach, which consisted in 

trying to find a substitute for virtue in the spirit fostered by trade or even in the feudal notion of honor. Rousseau 

refused, at least at first, to follow Montesquieu in his return, or his adaptation, to the modern principle. While he 

thus remained faithful to the cause of virtue, he did not prove to be completely impervious to the critique of 

virtue that motivated Montesquieu's return to modernity”). (STRAUSS, 1947, p. 460). 

 



75 
 

assevera que, com a mudança da concepção clássica de comunidade  para o individualismo 

moderno, o patriotismo e o espírito público tão comuns e poderosos na antiga Roma ou mesmo 

nas cidades-Estado gregas foram esquecidos, o que torna o patriotismo dos Estados nacionais 

atuais algo trôpego, pois os indivíduos que vivem sob esses Estados estão cada vez mais 

preocupados com os seus próprios afazeres privados, incentivados pela própria natureza das 

organizações políticas modernas a ignorar as virtudes públicas e o bem comum da nação, 

entendida esta como organismo social vivo. Faltaria, pois, a esses indivíduos da modernidade, 

segundo Rousseau, “a grandeza dos antigos” (STRAUSS, 2014, p. 307). 

Ora, afirma Strauss, Rousseau percebeu que, com a concentração unilateral na 

autopreservação, o pensamento moderno descambava na destruição da própria vida boa, que 

seria, em última instância, o único objeto que daria motivo para a própria autopreservação, uma 

vez que ninguém em sã consciência iria querer perpetuar uma vida moralmente miserável. Essa 

é exatamente a base do ataque feito por Rousseau ao iluminismo, como afirma a filósofa 

canadense Shadia Drury, esclarecendo a interpretação straussiana dessa questão: 

O relato de Strauss do conteúdo antigo do pensamento de Rousseau é um dos 

relatos mais claros e concisos da visão de Strauss da antiga compreensão da 

natureza da política e de sua relação com a filosofia. Rousseau rejeita o 

hedonismo político de Hobbes. Ele nega que o autointeresse esclarecido possa 

ser a base da sociedade civil. Ele é, portanto, crítico da liberação moderna da 

ganância. A sociedade não pode ser erigida sobre o interesse próprio, por mais 

esclarecido que seja. A cidade precisa de virtude no antigo senso de 

autocontrole, coragem, firmeza e lealdade. Sociedades devem defender-se 

contra inimigos externos. Elas devem, portanto, ter cidadãos com coragem, 

convicção, lealdade e devoção ao bem comum. Calculadores auto-

interessados são incapazes de atos gloriosos ou extraordinários de 

autosacrifício. (DRURY, 2005, p. 152)106 

 

 Antes mesmo de adentrarmos no projeto rousseauniano, atentemos que o Estado 

moderno se valia em grande parte das descobertas da ciência e do poder “do método” para sanar 

todos os malogros sociais, uma vez que com Hobbes a filosofia política almejou alcançar o 

status de ciência empírica e positiva107. Rousseau, esclarece Strauss, via com grande reserva 

 
106 “Strauss's account of the ancient content of Rousseau's thought is one of the clearest and most concise accounts 

of Strauss's view of the ancient understanding of the nature of politics and its relation to philosophy. Rousseau 

rejects Hobbes's political hedonism. He denies that enlightened self-interest can be the foundation of civil 

society. He is therefore critical of the modern liberation of acquisitiveness and greed. Society cannot be erected 

on self-interest, no matter how enlightened. The city needs virtue in the old sense of self- restraint, courage, 

steadfastness and loyalty. Societies must defend themselves against external enemies. They must therefore have 

citizens with courage, conviction, loyalty and devotion to the common good. Self-interested calculators are 

incapable of glorious or extraordinary acts of self-sacrifice”. 
107 Cf. páginas 51-52. 



76 
 

essa afirmação, pois via nesse desmedido crescimento das artes, da ciência e das técnicas algo 

muito perigoso, por envolver a produção de recursos cada vez mais vultosos, fazendo com que 

a desigualdade social fosse não só aumentada, mas também justificada para o luxo de poucos: 

As esperanças do iluminismo são as do homem moderno, de acordo com 

Rousseau, e é o retrato da sociedade humana pintado pelo Iluminismo que 

serve como ponto de partida para a sua revolução do pensamento político. 

Rousseau não apenas nega que o progresso das artes e das ciências aperfeiçoa 

a moralidade, mas afirma, ao contrário, que esse progresso sempre leva à 

corrupção moral. Para que floresçam, as artes e as ciências exigem um 

ambiente de luxo e de lazer. Em geral, emergem estas dos vícios da alma; na 

melhor das hipóteses, uma curiosidade ociosa é sua fonte e, na maioria das 

vezes, são oriundas do desejo de confortos desnecessários, que só 

enfraquecem os homens e satisfazem demandas desnecessárias. A sociedade 

dominada pelas artes e pelas ciências é uma sociedade cheia de desigualdade. 

(BLOOM in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 501) 

 

Strauss, levando adiante sua análise do ensinamento rousseauniano, apresenta, 

então, a primeira tensão do pensamento de Rousseau, ao nos mostrar que ele, Rousseau, ao 

mesmo tempo que tinha uma grande admiração pelas cidades gregas, sobretudo por Esparta, 

onde via homens de verdade, que baseavam sua vida na virtude e não no conforto ou 

autopreservação, como os modernos, negava, porém, o retorno à teoria política dos clássicos, 

pois desejava também preservar a liberdade e os direitos do indivíduo contra a intromissão do 

poder estatal. Essa tensão no pensamento rousseauniano é claramente exposta por Strauss nos 

seguintes termos: 

Ele apresenta ao seu leitor o confuso espetáculo de um homem que muda 

perpetuamente, oscilando entre duas posições diametralmente opostas. Num 

momento, ele defende ardorosamente os direitos do indivíduo ou os direitos 

do coração contra toda restrição e toda autoridade. No momento seguinte, 

prescreve com igual ardor a submissão completa do indivíduo à sociedade ou 

ao Estado. (STRAUSS, 2014, p.308) 

 

O estado de natureza de Rousseau, afirma Strauss, é idêntico ao dos modernos no 

que diz respeito à sua negação de que o homem seja um animal político. O homem natural 

rousseauniano não é encaminhado por sua natureza para a política. A cidade, ou mesmo o 

Estado, para Rousseau, são criações da convenção humana, originados não da natureza original, 

mas de alguma mudança que ocorreu nessa natureza em alguma época posterior. As diferenças 

hierárquicas que aparecem na sociedade moderna são, para Rousseau, puras convenções, 

criadas para justificar os privilégios de uns em detrimento da miséria de tantos outros. “Se há 

desigualdades naturais, as que existem nas nações não as refletem, pois são resultado das ações 



77 
 

humanas e do acaso. Não podem ser moralmente vinculativas para aqueles que oprimem com 

seu peso.” (BLOOM in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 503) 

Nessa busca pelo “homem original” ou natural, feita por Rousseau, Strauss 

apresenta mais uma característica de suas concepções, que é o fato de que, para Rousseau, os 

autores modernos atribuíram características da “vida comunitária”, que não são originais ao 

homem natural, em suas iguais tentativas de falar do estado de natureza. Ora, para Hobbes, o 

homem no estado de natureza é egoísta, invejoso, vive em constante guerra contra todos, 

necessitando cada vez mais de posses para sua autopreservação. Para Rousseau, essas 

características não são naturais no homem, mas resultantes do aparecimento da vida em 

comunidade, contrárias ao homem natural, que não tem essa mesma vontade de se associar e 

possuir, buscando apenas satisfazer os seus desejos naturais, como comer, ter um abrigo, etc. 

Nada que exija toda essa estrutura filosófica, financeira e jurídica, a fim de suprir as cada vez 

maiores necessidades do homem moderno. O homem natural de Rousseau deve ser limpo de 

todas as qualidades da vida em sociedade, inclusive da razão e da linguagem, pois a linguagem 

denota comunicação e interação com outros. O homem natural de Rousseau “é um animal como 

os outros animais. Vagueia pela floresta em busca de alimento. Procura preservar seu ser, mas 

não é um animal voraz por natureza, hostil a todos os outros membros de sua espécie, tal como 

Hobbes entendia que fosse.” (BLOOM in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p.504) 

Explicitada a romântica ideia do famoso bom selvagem rousseauniano, Strauss 

apresenta a tensão do seu pensamento em defender ora um retorno radical ao estado de natureza 

(o que sempre ficou claro como possibilidade no seu pensamento), ora uma tentativa moderna 

de restaurar o modelo antigo de cidade, a partir de sua admiração pelas poleis gregas e por 

Roma. Vale salientar que, com Rousseau, a história toma parte fundamental na formulação de 

uma teoria política, uma vez que ele, não concebendo a vida política como algo natural, 

considerou que, para rastrear as origens do homem até o advento do Estado moderno, era 

necessário compreender o que teria sido a vida humana em suas origens. Ora, para Rousseau, 

ao contrário do que comumente se pensa, o homem moderno não é o “ápice da história” e o 

homem primitivo, antes visto como um animal vulgar, inferior, é tido por ele como um ser não 

só admirável, mas digno de ser tomado como um referencial, como afirma Allan Bloom: 

O primitivo, que era antigamente desprezado como inferior e imperfeito, agora 

parece lançar luz sobre esse período anterior e, por conseguinte, se torna o 

objeto de grande interesse científico. Entretanto, porque aqueles denominados 

selvagens ou primitivos já vivem em sociedades, não são mais que placas de 



78 
 

sinalização na estrada de volta. (BLOOM in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, 

p. 504) 

 

 Lembremos que Rousseau tece sua crítica ao projeto moderno por ele solapar a 

virtude e tornar o homem um ser que só se preocupa consigo mesmo, sem grande noção de 

sociedade, visando apenas adquirir mais bens e realizar seus próprios intentos pessoais. Strauss 

nos mostra que uma das primeiras soluções de Rousseau para o que ele enxergava como mal da 

modernidade era retomar o antigo sentido de virtude, no sentido de virtude patriótica. Fazer o 

homem ter maior noção da vida em comunidade e solidariedade com o seu próximo, sendo, 

então, mais preocupado com o bem-estar da nação ou comunidade do que consigo mesmo. Para 

Rousseau, apresenta Strauss, o homem desenvolve seu primeiro sentido moral quando, devido 

aos desastres naturais, necessita se unir com outros membros de sua espécie, a fim de enfrentar 

tais vicissitudes. Com isso, ele desenvolve a fala e, a partir daí, iniciam as demais obrigações 

morais, pois ele percebe que a vida em sociedade é mais fácil do que isolado108. Logo, para 

Rousseau, uma vez desenvolvida a racionalidade e a vida em sociedade, virtude e sociedade 

são dois conceitos inteiramente ligados.  

Parece, então, que Rousseau se aproxima dos clássicos, quando demonstra que a 

virtude é algo relacionado com o que antes se chamaria de bem comum. Strauss nos mostra, 

porém, que esse sentido de ligação entre virtude e sociedade, para Rousseau, é diferente do que 

apresentado pelos clássicos, uma vez que Rousseau, como um igualitário radical, não aceitava 

a premissa dos clássicos de que a natureza nos criou desigualmente e que, por isso, haja alguém 

naturalmente superior a outrem, de forma que, para ele, a democracia total era a finalidade da 

virtude social. Ademais, ao contrário de Platão, Aristóteles e demais teóricos do direito natural 

clássico, para Rousseau, apresenta Strauss, não é pela razão que se dá a obtenção da virtude, 

mas sim pelo sentimento. A bondade moral é algo instintivo, revelado, a “sublime ciência das 

almas simples” (STRAUSS, 2014, p.310) 109. 

 Strauss indica ainda que, segundo Rousseau, o homem natural era um homem livre, 

independente, que vivia afastado dos demais, sem a necessidade natural de se unir a seus 

semelhantes. Ora, é a partir dessa liberdade primitiva que o homem criou, de acordo com o 

filósofo de Genebra, a sociedade civil, que é, a princípio,  uma sociedade essencialmente 

 
108 BLOOM in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, pp.506-507. 
109 Percebamos, aqui, o quão longe estamos da noção tradicional do direito natural, verificando como, a cada nova 

mudança, desenvolve-se a liberação das paixões humanas e a negação da obtenção racional do que antes se 

compreendia por “Sumo Bem”. 



79 
 

fechada, repleta de virtudes ou valores nacionais, que se apresentam em todo o corpo político e 

social, a fim de garantir a sua autonomia frente à ameaça de outros Estados. Nesse clima de 

forte nacionalismo, Rousseau chega mesmo a negar a necessidade de uma filosofia 

“universalista”, reconhecendo que a pretensão de universalidade própria da filosofia ou ciência 

em sua expressão tradicional é algo de nocivo para o espirito de patriotismo que deve animar a 

sociedade civil. “[...] a ciência ou filosofia é essencialmente universal. A ciência ou filosofia 

necessariamente enfraquece o poder das “filosofias” nacionais e, com isso, o vínculo dos 

cidadãos com o modo de vida particular, ou com os costumes, de sua comunidade” (STRAUSS, 

2014, p. 311).110 

Strauss prossegue mostrando que, para Rousseau, a filosofia ou a ciência exigiam 

ócio, o que era reprovável, trazendo ainda desigualdade entre os homens, uma vez que o filósofo 

só buscaria a sua satisfação pessoal, numa busca privada pelo conhecimento, desmerecendo a 

vontade geral. Isso é altamente perigoso, na visão de Rousseau, uma vez que a sociedade civil 

verdadeiramente livre é aquela construída com o objetivo de reeducar o homem para torna-lo o 

mais próximo possível do seu estado de natureza bom e desinteressado, neutralizando os efeitos 

perversos das benesses do mundo moderno, as quais fazem o homem desejar cada vez mais, 

sem limites, se preocupando apenas com seus interesses pessoais e nunca com os de sua 

comunidade. Em suma, para Rousseau, o filósofo e o cientista são os principais inimigos da 

sociedade civil ideal, por representarem exatamente a forma suprema do egoísmo esclarecido: 

A sociedade civil exige conformidade ou a transformação do homem natural 

em cidadão. Mas o filósofo ou cientista deve seguir o seu “próprio gênio” com 

absoluta sinceridade e sem nenhuma consideração pela vontade geral ou o 

modo comunal de pensar. Por fim, a sociedade livre surge com a substituição 

da desigualdade natural pela igualdade convencional. A busca da ciência, 

entretanto, exige o cultivo dos talentos, isto é, da desigualdade natural; o 

incremento da desigualdade lhe é tão característico que é razoável dizer que o 

interesse pela superioridade, ou o orgulho, é a base da ciência ou filosofia. 

(STRAUSS, 2014, pp. 313-314) 

Strauss apresenta aqui uma profunda contradição no pensamento rousseauniano, 

pois ao mesmo tempo em que ele, Rousseau, nega a necessidade da filosofia ou mesmo da 

ciência, é precisamente por meio da utilização da filosofia que cria a sua teoria política. Mais à 

frente, Strauss mostra que Rousseau aceita a necessidade da filosofia, mas apenas para 

sociedades em decadência, pois, através da filosofia, tais sociedades poderiam pensar em 

melhores condições morais do que aquelas em que se encontram. Com isso, apresenta Strauss 

 
110Ver também o que diz DRURY, 2005, p. 153. 



80 
 

que o real problema de Rousseau não é com a filosofia ou ciência em si mesmas, mas com a 

popularização ou difusão delas, uma vez que “tal difusão é desastrosa não apenas para a 

sociedade, mas para a própria filosofia ou ciência; pela popularização, a ciência degenera em 

opinião; a luta contra um preconceito torna-se, ela mesma, um preconceito” (STRAUSS, 2014b, 

p.315) 

Strauss apresenta a solução de Rousseau a essa questão de “pregar contra a ciência 

vendo-a ao mesmo tempo como necessária”, e percebe que Rousseau, na verdade, está, como 

quase todos os filósofos, camuflando a sua filosofia. Na realidade, ele, Rousseau, segundo 

Strauss, percebe os males do conhecimento científico diluído na opinião pública, e, por isso 

mesmo, vê a necessidade de tentar afastar o vulgo, ou como diz Strauss, os homens comuns, 

desse conhecimento, para deixá-lo acessível a uma pequena minoria letrada e realmente capaz 

de desenvolver atividades intelectuais mais elevadas. Como explica Drury: 

Strauss sustenta que a intenção do Primeiro Discurso é "afastar para longe da 

ciência, não todos os homens, mas apenas os homens comuns". Ele sugere que 

quando Rousseau rejeita a ciência como simplesmente ruim, ele fala como um 

homem comum dirigindo-se a homens comuns – não filósofos ou "aqueles 

que não são subjugados pelas opiniões de seu século, de seu país ou de sua 

sociedade". Rousseau despreza a sociedade porque reconhece que seus 

fundamentos estão nas "necessidades do corpo", ao passo que ele encontra nas 

"alegrias e arrebatamentos" da "contemplação pura e desinteressada" uma 

"felicidade perfeita e uma autossuficiência divina". Rousseau segue os antigos 

ao considerar a filosofia como o prazer supremo para o qual apenas os poucos 

estão aptos; portanto, não é algo que ele está disposto a renunciar (DRURY, 

2005, p.154)111 

 Com todas as dificuldades que essa seleção possa caber em si mesma, Strauss 

afirma que Rousseau via que o conhecimento filosófico-científico, espalhado em uma 

sociedade degenerada como a dele, poderia vir a fazer mais mal do que bem. 

Isso é um ponto que pode ser interpretado, em certa medida, assinala Strauss, como 

um possível retorno à filosofia no seu sentido clássico, uma vez que a filosofia, para os 

clássicos, não era vista como algo acessível ao vulgo, mas, ao contrário, como algo destinado 

apenas aos que realmente tinham capacidade e aptidão para assimilá-la. Enquanto Rousseau 

desdenhava, frente ao vulgo ou cidadão comum, o conhecimento científico-filosófico, ele tinha 

 
111 “Strauss maintains that the intent of the First Discourse is 'to warn away from science, not all men, but only the 

common men'. He suggests that when Rousseau rejects science as simply bad, he speaks as a common man 

addressing common men - not philosophers or 'those who are not subjugated by the opinions of their century, of 

their country, or of their society'. Rousseau looks down on society because he recognizes that its foundations are 

in 'the needs of the body' whereas he finds in the 'joys and raptures' of 'pure and disinterested contemplation' a 

'perfect happiness and a godlike self-sufficiency'. ls Rousseau follows the ancients in regarding philosophy as 

the supreme pleasure for which only the few are fit; it is therefore not something he is willing to renounce.” 



81 
 

intenção de aproximar as pessoas realmente capazes de assumir tamanha empreitada de tal 

conhecimento, pois tais homens, e apenas eles, como o próprio Rousseau, em sua visão, teriam 

capacidade de usar tais conhecimentos visando ao bem comum. “[...] Rousseau assume a 

concepção clássica, ele sucumbe novamente às forças das quais tentou se livrar. A mesma razão 

que o obriga a invocar a natureza contra a sociedade civil o obriga a invocar a natureza contra 

a filosofia ou ciência.” (STRAUSS, 2014, p. 317) 

Ora, Rousseau evoca o mecanismo do contrato social, a fim de balizar a própria 

segurança dos interesses internos de um povo, com forte característica nacionalista, como já 

exposto, e, para tanto, segundo ele, é mais do que necessário que esse grupo aja como “povo”, 

obedecendo ao princípio da “vontade geral”. Essa é outra tensão do pensamento rousseauniano: 

estabelecer finalidades clássicas, mas buscar a sua realização partir das premissas e métodos 

modernos. Como explica Bloom: 

A sociedade precisa de leis desde o início, para que os mais fortes não tomem 

o poder e imponham suas vontades particulares à massa do povo e a escravize. 

Por conseguinte, para a formação de uma verdadeira sociedade civil, é 

necessário um legislador. Este homem extraordinário deve descobrir as regras 

apropriadas para a sociedade em questão, e deve forçar ou persuadir o povo a 

aceita-las. Ele próprio não pode ser um membro do estado, e não tem 

autoridade; ele propõe as leis que, em última análise, devem ser aprovadas 

pela vontade geral. O seu é um trabalho de amor pelo qual obtém apenas 

honra. Rousseau tem em vista homens como Moisés e Licurgo, que 

estabeleceram um povo e, com este, a justiça. Nisto, também, retorna a uma 

visão clássica, pois não acredita em reforma parcial ou no triunfo automático 

e gradual da razão política. É necessária a ação consciente, típica do estadista; 

toda a ordem deve ser fundada em um só momento, de acordo com o plano 

racional, e só a grandeza pode orientar essa tarefa. A maior tarefa política é o 

estabelecimento de um regime, e nada pode eliminar a necessidade de virtude 

extraordinária para concretizá-lo. A própria grandeza do legislador faz mais 

difícil seu sucesso, porque aqueles a quem pretende convencer não são 

capazes de entende-lo. É preciso que aprenda a língua do vulgo, e esta é 

principalmente a língua da inspiração divina ou da aparência do milagre. Esta 

é uma das poucas maneiras de calar a voz do interesse privado por tempo 

suficiente para que os muitos aprendam a apreciar as vantagens da lei. A 

religião é usada para fins políticos e, na visão de Rousseau, não deve tornar-

se independente do controle político. [...] Embora as condições formais de 

legitimidade sejam as mesmas em toda parte, Rousseau queria preservar um 

nicho para a atividade do estadista. Sabia que a política não poderia tornar-se 

uma ciência abstrata, como desejavam alguns teóricos modernos. Rousseau 

tentou combinar a clareza e a certeza da ciência política moderna com a 

flexibilidade da arte clássica da política. (BLOOM in STRAUSS & 

CROPSEY, 2016b, pp. 512-513)112 

 
112 Isso fica evidente no Contrato Social, quando Rousseau não define o “melhor sistema político”, inclusive 

afirmando que uma monarquia pode ser uma república, dependendo de como a vontade geral a conduza.  



82 
 

O governo de Rousseau seria um governo forte o suficiente para conter os desejos 

individuais, mas nunca a vontade geral, pois se fundaria exatamente nela. Para tanto, ele precisa 

manter no escopo de sua teoria um pequeno grupo “naturalmente superior”, a fim de guiar as 

massas, até que elas estejam, pelo hábito e pela educação, devidamente esclarecidas.  

Acima de tudo Rousseau amava a liberdade, e, com isso, para justificar o seu 

sistema filosófico, ele abre mão de qualquer amarra metafísica, por perceber nela conflitos 

insolúveis e/ou de difícil compreensão, bem como aceita a premissa hobbesiana que abandona 

a concepção tradicional do direito natural em prol da visão do estado de natureza como condição 

primitiva do homem. Por causa desse procedimento, Rousseau, assim como Hobbes, afirma 

Strauss, vê no estado de natureza algo anterior ao cultivo da razão113 e, portanto, o estado em 

que o homem vive em função de seus sentimentos e paixões. “Essa concepção pressupõe para 

ambos os pensadores que a vida no estado de natureza é ‘solitária’, isto é, caracterizada pela 

ausência, não apenas da sociedade, mas também da própria sociabilidade” (STRAUSS, 2014, 

p. 323). 

Esse homem livre rousseauniano, longe de qualquer convenção ou sistemas 

racionais, afirma Strauss, também encontra a base da justiça, tal como em Hobbes, no desejo 

natural de autopreservação. No entanto, esclarece Strauss, para Rousseau, o conceito de homem 

natural de Hobbes, bem como dos outros filósofos anteriores, foi elaborado de forma 

equivocada, pois, na perspectiva rousseauniana, Hobbes e os demais filósofos jusnaturalistas 

imaginaram o homem natural a partir de características da vida social.  Ora, segundo Rousseau, 

tais características não são naturais ao homem desde o seu início, constituindo, antes, algo 

criado ou desenvolvido após uma série de transformações históricas, as quais obrigaram os 

homens a se unirem, abandonando sua solidão primitiva, como explicamos anteriormente. 

O homem hobbesiano desconhece a sociabilidade natural, mas tem naturalmente o 

desejo de tomar as posses do outro, o que gera a guerra constante e a vaidade ou o desejo de ser 

mais que seus semelhantes. Isso, porém, segundo Rousseau, é algo que o homem só adquiriu 

após a vida em sociedade 114, uma vez que para ele o homem natural é fundamentalmente bom, 

sem vaidade e desejos excessivos. Essa visão faz com que Rousseau, nesse ponto, se afaste da 

teoria hobbesiana, como mostra Strauss: 

 
113 Como explicitado no capítulo anterior, a razão era a condição necessária para a descoberta da natureza, no 

sentido da filosofia tradicional. 
114 BLOOM in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p.516. 



83 
 

O homem é por natureza associal, conforme admitiu Hobbes. Mas o orgulho 

ou o amour-propre pressupõe a sociedade. Donde se segue que o homem 

natural não pode ser orgulhoso ou vaidoso, conforme Hobbes havia 

pretendido. Mas o orgulho ou a vaidade é a origem de todo o vício, como 

Hobbes também pretendera. Portanto, o homem natural está livre de todo o 

vício. Ele é influenciado pelo amor de si, isto é, pelo interesse de sua 

autopreservação; portanto, ele causará mal aos outros quando acreditar que, 

agindo assim, se preservará; mas ele não está interessado em causar mal aos 

outros em nome do próprio mal, o que faria se fosse orgulhoso ou vaidoso. 

Além disso, o orgulho e a compaixão são incompatíveis: na medida em que 

estamos interessados em nosso prestígio, somos insensíveis ao sofrimento 

alheio. O poder da compaixão diminui com o aumento do refinamento ou da 

convenção. (STRAUSS, 2014, p. 327) 

 

Precisamos compreender que Rousseau, devido aos recursos científicos ainda 

incipientes no campo da antropologia em sua época, precisou, assim como os autores anteriores 

a ele, fazer um grande esforço mental para conceber o que foi o homem natural, através de um 

exercício de pura abstração, tal como Hobbes. A partir desse esforço, como indica Strauss, 

Rousseau concebe que o homem natural não é naturalmente orgulhoso, porque orgulho ou 

qualquer sentimento moral pressupõe o cultivo da razão e a razão é algo que pertence ao 

momento em que o homem se “torna humano”. O bom selvagem ou homem natural de 

Rousseau, afirma Strauss, é um ser subumano, um animal como qualquer outro. “A tese de 

Rousseau de que o homem é bom por natureza deve ser compreendida à luz da sua concepção 

de que o homem é subumano por natureza” (STRAUSS, 2014, p. 329). 

Percebamos, então, que com essa teoria altamente polemica e radical, Rousseau 

retira a possibilidade de se adequar qualquer lei moral ou finalidade da humanidade ao estado 

de natureza ou ao direito natural115, tal como pensaram os clássicos, pois a própria humanidade 

racional, como hoje a compreendemos, é um acidente tardio da evolução histórica. Essa visão 

é, ao que tudo indica, completamente nova no terreno da filosofia, o que levou Straus a ver em 

Rousseau um autor realmente revolucionário: "Rousseau”, diz ele, nesse sentido, “transformou 

o clima moral do Ocidente tão profundamente quanto Maquiavel” (STRAUSS, in HILB, 2011, 

p.58). Em outras palavras, a racionalidade, a moralidade pautada na razão, é uma espécie de 

revolta contra a natureza, em um processo puramente mecânico, uma vez que Rousseau não 

explica de forma clara e objetiva como tal processo se deu, e, a partir disso, a noção de natureza 

humana clássica é absolutamente abandonada, uma vez que, repetimos, a própria razão não é 

algo natural116. Com isso, não há mais limite para a espécie humana, afirma Strauss. O ser 

 
115 Rousseau retira a possibilidade de se extrair qualquer lei moral ou finalidade do estado de natureza. 
116 Em Rousseau há um verdadeiro antagonismo entre a natureza e a sociedade civil. 



84 
 

humano, partindo das premissas de Rousseau, é um ser maleável117, que pode se tornar o que 

ele quiser, e, a partir dessa abstração, inicia-se o que Strauss identificará com a primeira grande 

crise do direito natural moderno, uma vez que se a natureza é subumana, não há sentido em 

buscar uma solução na natureza para o problema humano. Para Rousseau, afirma Strauss, “a 

humanidade do homem é o produto do processo histórico” (STRAUSS, 2014, p. 333). 

O grande problema, segundo Strauss, nessa noção quase que inexorável do processo 

histórico, segundo a qual o homem parte de um estado de pureza natural para chegar à sociedade 

civil, enxergando-se esse movimento como uma evolução continua, é que, para afirma-lo como 

um verdadeiro “progresso”, é necessário a quem o faz ter um conhecimento do “fim da linha”, 

por assim dizer. Sem conhecimento do fim do processo histórico, de fato, torna-se difícil 

afirmar se há ou não, necessariamente, progresso. Strauss discorre que a partir desse novo 

posicionamento sobre o estado de natureza do homem, idealizado por Rousseau, há uma 

profunda mudança na lei natural, tal como esta era entendida tanto pela academia da época 

como pelos antigos. Todos os filósofos tiveram necessidade de retomar à ideia de estado de 

 
117Drury explica com as seguintes palavras esse ponto da leitura straussiana de Rousseau: “ao contrário dos antigos, 

Rousseau não encontra na natureza as raízes da sociedade civil. Ele se volta para a natureza apenas para rejeitá-

la. O homem no estado de natureza não tem natureza dada ou fixa como tal, ele é infinitamente maleável. Sua 

humanidade ou racionalidade é adquirida, não natural. A razão surge no processo de satisfazer desejos corporais. 

Nos estágios iniciais da história humana, esses desejos são fáceis de satisfazer. Com o aumento da população, 

esse não é mais o caso, e o homem é forçado a pensar para sobreviver. O homem é, portanto, moldado pelas 

circunstâncias de sua existência. Ele é o produto do destino cego. Rousseau, no entanto, deseja que o homem se 

torne o dono do seu destino, dominando as forças cegas que o moldaram. Dessa maneira, o homem se molda no 

processo de superar a natureza em sua busca pela auto-preservação. Algo a ser superado. Rousseau, portanto, 

radicaliza a revolta moderna contra a natureza. Os primeiros sinais dessa revolta devem ser encontrados na 

negação de Hobbes do caráter hierárquico da natureza e sua insistência na igualdade radical de todos os homens. 

a natureza humana ainda estabelece limites para o que o homem poderia alcançar por meio do artifício 

político.Para Rousseau, a natureza é massa de vidraceiro. Não impõe limites ao que as pessoas podem fazer ou 

alcançar.Isso explica a natureza radical da política moderna.A modernidade abandona cada fragmento de cautela 

e moderação nos assuntos políticos por causa da natureza grandiosa de suas expectativas. O desejo de Rousseau 

de transformar ou dominar a natureza avança a modernidade ou inaugura o que Strauss chama de a segunda 

"onda" de modernidade " (DRURY, 2007, p. 157, tradução livre).  (“Unlike the ancients, Rousseau does not find 

in nature the roots of civil society. He turns to nature only to reject it. Man in the state of nature has no given or 

fixed nature as such, he is infinitely malleable. His humanity or rationality is acquired, not natural. Reason 

emerges in the process of satisfying bodily wants. In the early stages of human history, these wants are easy to 

satisfy. With the increase in population, this is no longer the case, and man is forced to think in order to survive. 

Man is therefore shaped by the circumstances of his existence. He is the product of blind fate. Rousseau, however, 

wishes man to become master of his fate by mastering the blind forces that have shaped him." In this way, man 

shapes himself in the process of overcoming nature in his quest for self-preservation. Nature is something to be 

overcome. Rousseau therefore radicalizes the modern revolt against nature. The first signs of that revolt are to 

be found in Hobbes's denial of the hierarchical character of nature and his insistence on the radical equality of 

all men. But Hobbes recognized that nature and human nature still set limits to what man could achieve by means 

of political artifice. For Rousseau, nature is putty. It sets no limits on what people may do or achieve. This 

explains the radical nature of modern politics. Modernity abandons every shred of caution and moderation in 

political affairs because of the grandiose nature of its expectations. Rousseau's desire to transform or master 

nature advances modernity or inaugurates what Strauss calls the second 'wave' of modernity.") 
 
 



85 
 

natureza, para a partir dela formular suas teorias, mas, em Rousseau, o homem natural é 

concebido como um ser estúpido, igualado aos demais animais, assinala Strauss, adquirindo a 

razão apenas depois de um longo lapso de tempo. Ora, uma vez que o homem não pode retomar 

ao estado de natureza pleno e a formulação de leis se faz obrigatória para que a sociedade possa 

viver, Rousseau, segundo Strauss, não podendo se remeter mais à lei natural, é obrigado a 

recorrer a uma outra regra. Tal regra, como se sabe, é, no ensinamento político de Rousseau, a 

vontade geral, princípio visto pelo autor genebrino como algo infalível e que Strauss explica da 

seguinte forma: 

 

Pode-se dizer que Rousseau assinalou o caráter dessa lei da razão por meio de 

seu ensinamento sobre a vontade geral, um ensinamento que pode ser visto 

como resultado da tentativa de encontrar um substituto “realista” da lei natural 

tradicional. De acordo com esse ensinamento, a limitação dos desejos 

humanos não ocorre pelas exigências ineficazes da perfeição humana, mas 

pelo reconhecimento, em todos os homens, do mesmo direito que cada qual 

reivindica para si; todos assumem necessariamente um interesse real pelo 

reconhecimento de seus direitos, ao passo que poucos, ou talvez nenhum, se 

interessam efetivamente pela perfeição dos outros homens. Sendo assim, o 

meu desejo se transforma num desejo racional quando é “generalizado”. 

(STRAUSS, 2014, pp. 335-336) 

 

Partindo da mesma ideia hobbesiana sobre as paixões, mas, ao contrário de Hobbes, 

tentando garantir em sua teoria o máximo de liberdade ao indivíduo, Rousseau insiste que a 

melhor sociedade é aquela que é mais próxima do estado de natureza, ou seja, do estado em que 

a liberdade individual, anterior a qualquer convenção, seja superior ao desejo de 

autopreservação. De fato, como Strauss mostra, Rousseau não abandona a ideia de fazer do 

estado de natureza um padrão a partir do qual se pode pensar a ordem política boa e justa. No 

entanto, o que caracteriza o homem no estado de natureza, aos olhos de Rousseau, é a liberdade, 

entendida esta como uma condição de indeterminação e independência radicais e, portanto, 

como pura perfectibilidade. A ordem política boa e justa deve, assim, procurar se aproximar o 

máximo possível dessa condição primeva do homem, compatibilizando as convenções da vida 

civil com a liberdade humana. Porém, segundo Strauss, justamente porque Rousseau pensa a 

liberdade como pura “indeterminação” e, por conseguinte, sem qualquer referência a um 

referencial moral mais substancial ou positivo, ele tende a suprimir a diferença entre “liberdade” 

e “licença”, tornando possível que as exigências sobre as quais repousa a sociedade civil sejam 

contestadas em nome de algo indefinido e desprovido de qualquer conteúdo moral mais 

consistente. Por outras palavras, a liberdade que Rousseau defende contra as convenções da 

sociedade civil é uma liberdade que, justamente por se caracterizar por sua indeterminação 



86 
 

radical, não é limitada axiologicamente por nenhum princípio ético superior, podendo por isso 

se confundir com a licença.  

 O estado de natureza rousseauniano, apresenta Strauss, fundamenta, assim, uma 

doutrina igualitária e libertária radical. Ademais, Rousseau, segundo a interpretação proposta 

por Strauss, radicaliza a concepção de direitos do indivíduo hobbesiana (e também lockeana), 

fazendo profundas alterações em seu escopo moral, por observar que essa concepção  

distanciaria ainda mais o homem do seu estado de pureza natural, ao fazer dele uma espécie de 

ser mercenário, que busca cada vez mais posses e cada vez menos a verdadeira felicidade. 

Apesar disso, Rousseau permanece fiel à premissa fundamental do pensamento hobbesiano, e, 

evitando qualquer retorno a ensinamentos “não realistas”, como seria o caso dos ensinamentos 

clássicos, que tinham por base uma visão teleológica do mundo e da natureza, Rousseau, afirma 

Strauss, reitera a visão Hobbes, contrapondo-se a qualquer “dever ser”: “nesse sentido, 

Rousseau tentou transplantar a noção de deveres incondicionais e de virtude não mercenária 

para a noção hobbesiana de primado da liberdade ou dos direitos” (STRAUSS, 2014, p. 340). 

A doutrina rousseauniana, explicita Strauss, pode ser assumida como a doutrina da 

liberdade; da verdadeira liberdade, em contraposição às versões anteriores, que falavam de 

indivíduo e liberdade, mas, na prática, prendiam o homem a uma teia de obrigações e 

sentimentos espúrios. Embora Strauss apresente as contradições visíveis do pensamento 

rousseauniano, pode-se dizer que, para Rousseau, a sociedade civil é uma convenção, algo 

antinatural, que deve ser superado. O homem só será feliz quando retornar ao estado pré-

civilizacional ou, no mínimo, estabelecer uma convenção que permita algo mais próximo disso. 

O estado de natureza em Rousseau é o ponto de referência que deve ser almejado. Quanto mais 

a sociedade e os indivíduos se aproximem do estado de natureza, melhor será. 

Nesse processo, o direito à propriedade privada, que é uma lei natural, pode ser 

eventualmente revogado. Rousseau vê, de fato, na propriedade privada a fonte de todo o mal e, 

como somos dotados pela natureza de talentos diferentes, alguns homens sempre saberão cuidar 

melhor de suas posses e expandi-las, enquanto outros, por falta dos mesmos talentos, sofrerão 

e não terá condição de nutrir-se, contrariando o que também é um direito natural, associado ao 

direito à vida. Nesse impasse, percebe Rousseau, não há um juiz que consiga compatibilizar 

essas duas coisas e a natureza é incapaz de resolver tal problema. “Logo, toda terra disponível 

está cercada, e alguns possuem mais do que precisam, outros menos. Os homens reconhecem a 

propriedade como algo real, mas suas necessidades também são reais” (STRAUSS, 2016b, p. 

506). 



87 
 

Com isso, assinala Strauss, a solução de Rousseau é assimilar o direito natural ao 

direito positivo, e, dessa forma, colocá-lo sob a tutela e absoluto controle do soberano ou 

vontade geral, princípio que se origina a partir da constituição do estado civil. Nesse estado, 

desde que um governo não tenha se instituído acima da comunidade, o indivíduo permanece 

livre, não porque ele não esteja sujeito a leis, mas porque as leis a que deve obedecer são feitas 

por ele próprio, enquanto cidadão. Isso significa que, a rigor, o indivíduo não se sujeitará a 

nenhum outro homem, mas apenas à vontade geral, a qual é também a vontade dele. A única 

diferença desse indivíduo para o homem natural é o fato de que este pensa apenas no seu próprio 

ser, encontrando-se perfeitamente realizado na sua solidão, enquanto aquele será livre para 

propor e aprovar as leis sob as quais viverá a sua comunidade. Ele será, assim, um membro de 

um corpo maior, do qual participará ativamente. Para Rousseau, como afirma Strauss, o 

soberano, enquanto vontade popular, é sempre perfeito e como tal incapaz de qualquer erro, 

pois visa sempre ao bem geral; além disso, a sociedade perfeita, a sociedade onde a voz desse 

soberano é sempre a principal, é uma sociedade democrática, a qual só é possível em 

comunidades agrícolas e de costumes simples.  

A crítica de Strauss a esse modelo envolve, inicialmente, a ideia de que para que tal 

sociedade funcione, seguindo as pistas do próprio Rousseau, é necessário um primeiro 

legislador, alguém que guiará tal sociedade nos primeiros passos, até que ela, pela força do 

hábito e do costume, possa agir por conta própria. Ora, nada garante que tal pessoa não venha 

a adulterar tais ensinamentos para o seu bem próprio e, ao mesmo tempo, pretenda agir e falar 

em nome do bem-estar geral. Como afirma Strauss: 

Tanto o povo na sua totalidade quanto os indivíduos têm igualmente a 

necessidade de um guia; o povo deve aprender a saber o que quer, e o 

indivíduo, que como um ser natural se interessa pelo bem privado, deve se 

transformar num cidadão que, sem hesitações, prefere o bem comum ao seu 

bem privado. A solução desse duplo problema é dada pelo legislador, ou o pai 

da nação, isto é, por um homem de inteligência superior que, imputando uma 

origem divina ao código que ele elaborou, ou honrando os deuses com sua 

própria sabedoria, convence o povo da boa qualidade das leis que ele submete 

à votação e faz com que o indivíduo deixe de ser natural, transformando-se 

em cidadão. Somente pela ação do legislador o convencional pode adquirir, se 

não o status, pelo menos a força do natural. Nem é preciso dizer que os 

argumentos por meio dos quais o legislador convence o cidadão de sua missão 

divina, ou da sanção divina do código por ele proposto, são necessariamente 

de uma solidez duvidosa. (STRAUSS, 2014, p. 348) 

 

É sabido que nenhuma lei se perpetua sem uma causa justa. Algo que muitas vezes 

acontece graças ao “teste do tempo”. Strauss argumenta que, ao negar total e absolutamente a 

lei natural, ou, pelo menos, a eficácia da lei natural, e atribuir ao legislador a responsabilidade 



88 
 

pela criação do código legislativo que regerá a vida civil, Rousseau torna problemática a 

veneração que os cidadãos devem ter pelas leis.  

Antigas instituições e a santidade da lei são restrições sobre a expressão do 

interesse egoísta: é mais provável que o homem que jamais concebeu a 

possibilidade de alterar os costumes estabelecidos se comporte de acordo com 

comandos que jamais questionou do que aquele que está acostumado com 

mudanças fáceis. Esta é uma dificuldade que Rousseau nunca solucionou de 

todo. (BLOOM in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 511) 

A solução apresentada por Rousseau é uma educação que cada vez mais massifique 

a vontade geral, forjando seu modo de viver e pensar, com base no bem público, fazendo, com 

isso, da filosofia, sobretudo da filosofia no seu sentido tradicional, uma inimiga. A filosofia 

tradicional, a busca solitária pela verdade despretensiosa, deve ser neutralizada, afirma Strauss, 

para, contraditoriamente, ser realizada. Em suma, Rousseau acredita que por esse estrito 

contrato social e pela força da vontade geral, a boa sociedade, a melhor sociedade, finalidade 

última da filosofia política, poderá ser alcançada, sem o auxilio da filosofia, ou, mais 

propriamente, da filosofia clássica ou do direito natural.118 “A liberdade se torna dependente do 

propósito que reivindica” (STRAUSS, 2014, p. 357) 

É patente que, por aceitar as teorias modernas, Rousseau viu-se em grandes 

dificuldades para construir sua filosofia, sem necessariamente retornar à filosofia tradicional. 

Com uma mente libertária, Rousseau criou sua teoria política e, à luz da leitura straussiana, 

vimos as insuficiências e problemas advindos do que Strauss encarou como a primeira grande 

crise do direito natural moderno, vendo em Rousseau o seu maior expoente. Ora, no mesmo 

contexto, surge na Inglaterra um adversário à altura de Rousseau, um homem que em sua obra 

Reflexões Sobre a Revolução na França escreveu, como muitos dizem, uma obra revolucionária 

contra a revolução. Um homem que é considerado o pai do conservadorismo moderno e que se 

referiu a Rousseau como “o filósofo da vaidade”119, sendo considerado por Strauss figura de 

destaque para compreendermos o mundo moderno: Edmund Burke. 

Edmund Burke atuou como político durante trinta anos e seus escritos sempre 

visavam aos homens instruídos e aos governantes. Ora, justamente por possuir um 

 
118 Aqui nós percebemos algo mais uma vez parecido com Hobbes, que tinha por intenção, como apresentamos 

anteriormente, criar uma sociedade que facilitasse, a quem quisesse, a busca pela sabedoria, porém, se utilizando 

dos meios muitas vezes compatíveis com os inimigos de Sócrates, vale dizer, os sofistas. O mesmo faz Rousseau, 

como apresenta Strauss,ao  negar a filosofia para atingir a finalidade da filosofia política, que é a boa sociedade, 

ou mesmo a boa vida, por ele identificada com a vida no estado de natureza. 
119 Carta a um membro da Assembleia Nacional (1791). Outra frase famosa de Burke acerca de Rousseau é: “Um 

amante de sua espécie, mas um inimigo de seus semelhantes (II 535-541). 



89 
 

conhecimento da “política real”, Burke sempre analisou os problemas políticos de seu tempo 

de um ponto de vista mais prático e menos abstrato que seus adversários. Uma síntese para a 

compreensão do seu pensamento filosófico pode ser feita nos seguintes termos: 

[...] Burke foi descoberto pelo conservadorismo norte-americano como o 

proponente de uma teoria da lei natural. Foi resgatado para se opor ao 

relativismo e à irreligião dos liberais e para fornecer aos conservadores uma 

teoria que admite a vantagem política ou necessidade da religião e a influência 

das circunstâncias sobre a moralidade, mas que, todavia, ratificava a lei 

natural, a vontade de Deus, como autoridade para os homens. As frequentes 

referências de Burke à lei natural, anteriormente ignoradas ou dispensadas 

como retórica, foram reunidas em um sistema que poderia ser descrito como 

um tomismo conservador modernizado. O que quer que se pense do sucesso 

deste sistema, é surpreendente ter sido Burke transformado no provedor de 

uma teoria necessária para uma política saudável. (MANSFIELD in 

STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 615) 

 

Pois bem, é visível que Burke tomou uma atitude totalmente contrária aos 

acontecimentos revolucionários na França, afirma Strauss, vendo com grande reserva a atitude 

assumida pelos filósofos parisienses com sua “nova moralidade”. Strauss ressalta o fato de que 

Burke nunca escreveu um sistema fechado e definido, mas que adotou a defesa clássica da 

subordinação da política à virtude e ao bem comum, dando ênfase à necessidade de um 

verdadeiro realismo. Não o realismo Maquiavélico, que rebaixava o homem e os seus padrões 

de comportamento, mas o realismo que recusa o idealismo anárquico rousseauniano, que sonha 

com uma sociedade anárquica, autogerida e com fim em si mesma. Como ele mesmo afirma ao 

se referir aos teóricos franceses: 

Quando ouço falar da simplicidade do plano proposto e elogiado em quaisquer 

novas constituições políticas, não encontro dificuldades para concluir que seus 

artífices são rematados ignorantes de seu ofício, ou totalmente negligentes do 

seu dever. Os governos simples são fundamentalmente defeituosos, para não 

dizer algo pior. (BURKE, 2014, p. 82) 

 

Strauss esclarece que Burke, em sua crítica da política de seu tempo, lançava mão, 

inclusive, das nomenclaturas modernas, a fim de sensibilizar seus contemporâneos para os 

perigos e incoerências que enxergava na revolução francesa, e, sobretudo, para chamar a 

atenção para os males que, advindos dessa revolução, poderiam ser espalhados por todo o 

mundo. Burke falava de estado de natureza ou mesmo dos direitos naturais, afirma ainda 

Strauss, a fim de demonstrar as aporias e artificialidades da República. Acima de tudo, Burke 



90 
 

era um monarquista convicto, o que, nesse sentido, estava bem mais próximo da visão política 

aristotélico-tomista que de qualquer outra. 

Para Burke, como para os clássicos, a vontade não é totalmente livre, uma vez que 

dependemos uns dos outros, havendo, além disso, uma profunda ligação entre moralidade e 

política. “A vontade do homem deve sempre estar sob domínio da razão, da prudência e da 

virtude.” (STRAUSS, 2014, p. 360). Além disso, Burke, explica Strauss, admite que a vida em 

sociedade é feita a partir da convenção, porém, percebe ele ao mesmo tempo que a vida em 

sociedade como algo também natural, uma vez que no estado de natureza é impossível atingir-

se a civilidade120. Ora, uma vez que o homem só atinge a civilização e desenvolve suas 

potencialidades de modo geral vivendo em comunidade, a busca pela felicidade, que é algo 

legitimo, deve estar pautada na virtude, como algo que refreie as paixões, a fim de manter a boa 

ordem social para todos. Ao contrário de Rousseau, que dá vazão ao uso das paixões e vê com 

maus olhos a razão, Burke, ensina-nos Strauss, percebe que a vida social boa só é possível se 

as paixões estiverem controladas pela razão, tal como viam os clássicos. 

Vale lembrar que Burke escreveu bastante contra a revolução francesa e seus 

postulados, e, com isso, detectava várias aporias nascidas do pensamento iluminista francês, 

bem como a contradição existente, em sua visão, em, por um lado, chancelar o direito de 

transferir, por meio do contrato social, todo poder ao soberano, ou seja, à vontade geral, e, por 

outro, afirmar a liberdade, a autopreservação e o direito à busca pela felicidade como princípios 

fundamentais. Se é necessário um governo soberano, que garanta tais direitos, como liberdade, 

autopreservação e busca pela felicidade, qual a ligação dele com governo de todos? Nada 

garante que a vontade geral seja boa ou mesmo inteligível. “Pois o juízo de muitos, ou “a 

vontade de muitos”, bem como os seus interesses, diferem muito frequentemente”. (STRAUSS, 

2014, p. 361) 

Esclarecido isso, Strauss discorre que fica evidente a problemática, já nascida em 

Hobbes e radicalizada em Rousseau, concernente a se colocar todo tipo de convenção sob o 

epíteto de “direito”, uma vez que, quando radicalizado, um direito começa a se sobrepor a outro, 

não mais ordenando a sociedade, mas a transformando em um verdadeiro caos. Ora, Strauss 

expõe que mesmo com essa noção pessimista acerca de uma lei fundamentada apenas nos 

direitos do cidadãos, Burke também não acredita que a lei natural, puramente, consiga dar um 

ordenamento social satisfatório, e, com isso, acredita na necessidade de uma Constituição, ou 

 
120 Cf.,BURKE, 2016, p.65. 



91 
 

de um contrato social, que tenha por intuito preservar a melhor maneira dos cidadãos garantirem 

sua subsistência, com a manutenção da virtude e da paz social. 

Ele também concorda com os contratualistas em relação à convencionalidade da 

sociedade civil, considerando que é exatamente por isso que a sociedade civil deve se basear 

em uma constituição. Porém, essa constituição deve ser forjada nos hábitos e costumes que se 

mostraram, através do teste do tempo, como realmente úteis para a sociedade121. Trata-se, 

assim, de uma constituição baseada na experiência histórica, que determina os deveres de cada 

cidadão ao mesmo tempo em que os estimula a serem virtuosos, não se fundando em direitos 

abstratos, que, como pensava Rousseau, buscariam promover uma compatibilização das 

demandas da sociedade civil com o hipotético estado de natureza do homem primitivo. Levando 

em conta essas questões, Strauss expõe que, em Burke, “os hábitos produzidos com base no 

pacto original, especialmente os da virtude, são infinitamente mais importantes do que o ato 

original em si.” (STRAUSS, 2014, p. 362). E continua demonstrando a total inversão no 

pensamento de Rousseau efetuada por Burke: “O povo, em vez de senhor da Constituição, é 

sua criatura” (ibidem). Logo, para Burke, até a lei natural está em função da Constituição, e 

essa, por sua vez, embora seja feita para o povo, deve ter por base a manutenção da tradição122.  

Strauss afirma que Burke é categórico na necessidade de manutenção da lei como 

base na tradição, observando a possível mudança de uma ou outra lei sempre como um último 

recurso, a ser efetuado com base na prudência, buscando manter o mais vivo possível o espírito 

da sua letra original. “A saúde da sociedade exige que a soberania última do povo esteja quase 

sempre adormecida.” (STRAUSS, 2014, p.363). Enxergando a radicalização da vontade 

popular como algo proveniente do espírito revolucionário que animou os “filósofos parisienses” 

e os jacobinos da França, Burke, afirma Strauss, demonstra o caráter problemático da 

insubordinação e da ruptura violenta da ordem social, indicando que isso deve ser visto quase 

sempre como uma exceção e nunca como uma regra geral. Nesse sentido, Burke, segundo 

Strauss, considera um problema nas doutrinas filosóficas que animavam o pensamento francês 

a tentativa de fazer de uma exceção uma regra política radical123. “Para eles, não há meio-termo: 

se não for uma guerra ou uma revolução, não é nada” (BURKE, 2016, p.93) 

 
121 Cf. BURKE, 2016, p.81 
122 “No entanto, ainda não é grande sua participação no recente ressurgimento do conservadorismo americano. Das 

duas escolas de pensamento que têm sido identificadas com esse ressurgimento, o tradicionalismo e o 

libertarianismo, Burke alia-se mais com a primeira.” (MANSFIELD in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 614) 
123 BURKE, 2016, p.155 



92 
 

Como se vê, Strauss apresenta Burke como um tradicionalista convicto, e, enquanto 

tal, como alguém que observava na “nova filosofia”, a filosofia revolucionária moderna, um 

humanitarismo extremamente radical, que substituía as nobres disciplinas do passado, como a 

temperança e prudência, tão necessárias à política, por virtudes “liberais”, como a humanidade 

ou benevolência, que, fazendo os homens agirem de modo mais sentimental e relaxado no que 

diz respeito às obrigações políticas e morais superiores, os tornava piegas e pedantes no que era 

secundário. 124 Strauss aponta que Burke via o humanismo francês como um condutor à 

bestialidade humana125, o que não estava de todo errado, pois, como apresenta Strauss, para 

Rousseau, o quanto mais próximo a sociedade estivesse do estado de natureza, ou seja, do 

estado anterior à humanização do homem, melhor.  

Strauss afirma que, na visão de Burke, os revolucionários franceses davam vazão a 

todo tipo de comportamento natural, no sentido mais baixo, estimulando as pulsões e as paixões 

como algo de mais natural e verdadeiro, em detrimento de qualquer restrição moral. O próprio 

caos instituído. Além disso, Burke contestava o caráter altamente teórico, mas nem um pouco 

praticável, das doutrinas abraçadas pelos revolucionários franceses e americanos. Strauss nos 

apresenta que, ao perceber o absurdo prático dos ideais da revolução, Burke fez da 

contrarrevolução uma de suas principais bandeiras: 

Burke restaurou a concepção antiga, de acordo com a qual a teoria não pode 

ser a única orientação suficiente na prática. Podemos considerar que ele 

retomou particularmente Aristóteles. Mas, para nos limitarmos apenas a esse 

ponto, é preciso logo acrescentar que ninguém antes de Burke havia falado 

desse tema com tanta ênfase e força. Podemos mesmo considerar que, do 

ponto de vista da filosofia política, as observações de Burke sobre o problema 

da teoria e da prática constituem a parte mais importante da sua obra. Ele 

tratou desse problema com mais ênfase e de maneira mais assertiva que 

Aristóteles, justamente porque Burke teve que enfrentar uma forma nova e 

mais poderosa de “doutrina especulativa”, um doutrinarismo político de 

origem filosófica. (STRAUSS, 2014, p.367) 

 

Strauss apresenta que o grande problema de Burke com as “teorias especulativas” 

é que elas tendem a encarar o problema social, a vida humana, da forma como fazem as ciências 

naturais ou mesmo a metafísica, ou seja, estudando o “objeto” como algo separado de todo o 

 
124Trecho da carta do filósofo inglês Edmund Burke ao seu correspondente Rivarol, no dia 1° de junho de 1971, 

sobre a mudança de pensamento, em negação as virtudes, por parte dos revolucionários franceses: “os filósofos 

parisienses [...] destroem ou tornam odiosa e desprezível a classe de virtudes que disciplina o apetite [...]. No 

lugar de tudo isso, eles estabelecem uma virtude que chamam de humanidade ou benevolência.” Essa substituição 

constitui o núcleo daquilo que chamamos de “hedonismo político” (STRAUSS, 2014, p. 228) 
125 MANSFIELD in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 616. 



93 
 

contexto concreto e daquilo que é tão comum na vida prática e humana: o acaso. Burke, 

apresenta Strauss, via nesse modo para ele petulante de fazer política um perigo fora do comum, 

uma vez que quando se fala da sociedade, não estamos falando de um conceito abstrato, mas de 

um organismo vivo, cheio de nuances, altamente intrincado, difícil de ser definido, de forma 

que um  simples erro no que diz respeito ao seu entendimento pode levar a vida das pessoas ao 

absoluto caos. Logo, para Burke, segundo Strauss, a teoria política tem que ser feita com base 

na realidade, e, acima de tudo, com muita prudência, pelos motivos já explicitados.  

Strauss nos mostra que com esse “praticismo” intransigente, que praticamente nega 

o valor da teoria pura, por considera-la por demais subjetiva, Burke e seus seguidores 

encontraram na história um caminho mais seguro para aprenderem acerca de questões políticas 

e morais. Ao se deparar com os equívocos da revolução francesa, por enxergar nela vários 

exageros, os quais seriam decorrentes de seu “excesso de teoria e falta de senso prático”, Burke, 

explica Strauss, toma uma atitude fortemente conservadora,  observando o caráter limitado de 

toda e qualquer teoria política abstrata, que, como fruto do pensamento humano, é incapaz de 

abarcar a totalidade da realidade. Para Burke, assim, “a preocupação com o universal ou geral 

cria provavelmente certo tipo de cegueira relacionada ao particular e ao singular” (STRAUSS, 

2014, p. 370). Nessa linha de reflexão, Burke percebe ainda que, como a história envolve 

situações particulares, sempre que o político ou estadista se encontra diante de alguma grande 

dificuldade e precisa superá-la, deve fazer um acurado estudo histórico, a fim de aprender com 

os casos particulares quais foram as saídas que cada governante ou soberano adotou no intuito 

de resolver situação parecida. Esse caminho, comenta Strauss, pareceu para Burke mais seguro 

e realista do que embarcar em uma teoria abstrata que, cedo ou tarde, causaria malefícios, 

devido à sua deficiência natural com relação à realidade: “questões teóricas são atemporais e 

reversíveis; as práticas devem ser decididas aqui e agora e não podem ser revertidas. Homens 

políticos são vinculados por perigos iminentes, que não permitem ‘um discurso longo, 

pertencente ao lazer de um homem contemplativo’” (MANSFIELD in STRAUSS & 

CROPSEY, 2016b, p. 617). 

Isso não quer dizer, afirma Strauss, que Burke não saiba diferenciar a boa da má 

especulação. Ele mesmo se utiliza várias vezes de Aristóteles, em detrimento de Hobbes, Locke 

e, sobretudo, Rousseau. O que ele não faz, porém, ao contrário dos autores mencionados, é 

adentrar nas questões metafísicas concernentes ao fundamento da política teórica ou prática. 

Graças a sua boa escrita e acurada vivacidade, muitas vezes parece que ele, Burke, está 

escrevendo sobre teoria política, sobretudo se comparado a outros estadistas que também 



94 
 

escreveram sobre o assunto, mas, quando o lemos de forma atenta, percebemos que a sua 

filosofia política “emerge da elaboração desses dois aspectos, a prudência e a constituição 

britânica” (MANSFIELD in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 618). Segundo Strauss, toda 

teoria política que vise transcender em demasia as experiências comuns, a realidade do dia-a-

dia, era vista com ressalvas por Burke. Para Burke, afirma Strauss, uma luz excessivamente 

clara pode obscurecer ou cegar, muito mais do que clarear as ideias e atingir os objetivos 

práticos da boa política. 

A política excessivamente teorética, “refinada”, fundada em princípios abstratos, é 

vista por Burke, segundo Strauss, como algo demasiadamente metafísico e que deve ser 

evitado126. Na leitura straussiana, isso fez com que em Burke desenvolvesse algo que havia 

nascido com Rousseau, mas que com o autor britânico tomou ainda mais força, embora não da 

forma como ocorrerá posteriormente com o historicismo, a saber: a importância da história no 

estudo da filosofia política127. 

Burke, sem dúvida, explica Strauss, tinha uma qualidade magnífica ao escrever e, 

com isso, conseguia ser um oponente à altura dos revolucionários franceses, que apelavam para 

as paixões humanas, a benevolência, etc. O grande problema desse excesso de prática burkeano, 

que, em certa medida, nega qualquer necessidade de se teorizar acerca das práticas vigentes, é 

que Burke, ao negar o racionalismo extremado dos modernos, nega qualquer possibilidade de 

filosofia no seu sentido prático. Strauss mostra, nesse sentido, que Burke acaba por cair numa 

espécie de anti-intelectualismo, concebendo a filosofia como algo que tem que se manter longe 

da política prática.  

Burke nega a existência de uma ligação entre a beleza, de um lado, e a 

perfeição, a proporção, a virtude, a comodidade, a ordem, a aptidão, entre 

outras “criações do entendimento”, de outro. Isso significa que ele se recusa a 

compreender a beleza visível ou sensível à luz da beleza intelectual. A 

emancipação da beleza sensível em relação a beleza intelectual, contrariando 

a tese tradicional, prenuncia ou acompanha certa emancipação do 

entendimento e do instinto em relação a razão, ou, por outra, certa depreciação 

da razão. É essa nova atitude para com a razão que responde pelas nuanças 

não clássicas nas observações de Burke sobre a diferença entre teoria e prática. 

A oposição de Burke ao “racionalismo” moderno transforma-se quase 

insensivelmente numa oposição ao “racionalismo” como tal. (STRAUSS, 

2014, pp. 378-379) 

 

 
126 “Os direitos primitivos dos homens” não podem subsistir “na simplicidade de sua direção original”; “e na 

medida em que [esses direitos] são metafisicamente verdadeiros, eles são moral e politicamente falsos” 

(STRAUSS, 2014, p. 372) 
127 Cf. KENNINGTON (in HILB, 2011, p. 273). 



95 
 

Com isso, Burke praticamente nega a necessidade e mesmo a possibilidade da 

filosofia política em seu sentido clássico. Ora, se, para Burke, a filosofia deve ser posta de um 

lado e a “vida prática” de outro, uma vez que, na sua visão, por causa das nuances da vida 

prática e do caráter limitado da razão humana, é impossível se determinar de forma puramente 

teórica o que os clássicos entendiam como “o melhor regime”, qual o papel da filosofia senão, 

na melhor das hipóteses, funcionar como um divertimento mental? Burke, como se viu, nega 

qualquer possibilidade de que se teorize sobre política, ao se apegar obstinadamente ao dado 

prático. 

Strauss prossegue em sua análise nos mostrando que Burke não acreditava que um 

“legislador” poderia, sozinho, encaminhar um povo para uma ordem boa, justa e de felicidade. 

Strauss chama a atenção, nesse sentido, para o caráter altamente constitucionalista do 

pensamento burkeano, ao salientar que para Burke uma boa constituição não seria produto da 

cabeça de um ou alguns indivíduos, mas sim algo forjado pelos hábitos e pelos costumes de um 

povo no curso do tempo. Isso significa que o fenômeno da constituição, na concepção burkeana, 

depende da experiência histórica e da tradição, resultando de um consenso comunitário graças 

ao qual os habitantes de uma comunidade reconhecem certos preceitos estabelecidos ao longo 

da história como a última palavra em matéria de certo e errado. Algo visivelmente contrário à 

ideia clássica, que tinha por finalidade encontrar, por meio de um exercício racional, o melhor 

regime político, independentemente das tradições e vicissitudes históricas. Strauss aponta que, 

para Burke, o melhor regime é muito mais fonte do acaso, de um acidente que foi se provando 

útil para a comunidade com o passar do tempo, do que de um plano da racionalidade humana. 

“A ordem boa e racional é resultado de forças que, por si mesmas, não tendem à ordem boa e 

racional” (STRAUSS, 2014, p.382). 

Burke, afirma Strauss, viu no acaso, no desenvolvimento histórico em grande 

medida imprevisível, algo de genuinamente natural. Eis um grande problema ou mesmo o 

xeque-mate para qualquer tentativa de se manter o conceito de lei natural tradicional.128 Strauss 

mostra ainda que, embora o sentimento que animou a crítica burkeana à revolução francesa 

tenha sido nobre, ele incorreu no mesmo mal que criticara. Ao negar, de fato, a possibilidade 

de se discutir racionalmente a natureza do bem, da justiça e propor uma concepção de ordem 

política  em que a história faz as vezes da natureza, Burke, afirma Strauss, nega não só a 

possibilidade racional de se fazer política, como entrega nas mãos do acaso um poder 

equivalente à Providência Divina. Isso resulta na secularização do pensamento, uma vez que 

 
128Cf. KENNINGTON (in HILB, 2011, p. 273). 



96 
 

não há nada superior à ordem dada. “A secularização é a ‘temporalização’ do espiritual ou do 

eterno” (STRAUSS, 2014, p. 384). 

Ao combater uma revolução em nome das limitações históricas da política concreta, 

Burke, ainda que não tenha feito isso de forma deliberada, afirma Strauss, abriu espaço para o 

pensamento historicista, pensamento esse que, em sua radicalização, iria entregar totalmente ao 

arbítrio humano (ou, para usar as palavras de Nietzsche, autor no qual Strauss enxerga a 

radicalização do pensamento historicista, à “vontade de poder”) as fundamentações da política. 

O pensamento imanentista, o modo de olhar a “Providência” como um princípio imanente  às 

ações realizadas pelos homens no “aqui e agora”, criou algo que solapou de vez a possibilidade 

de se pensar a filosofia política em seu sentido tradicional, abrindo espaço para o que depois se 

entenderia por historicismo, o qual se apresentará como a primeira escola de pensamento 

moderno a negar de modo integral e explícito a capacidade humana de captar algo de 

transcendente, eterno e justo por natureza. Nas palavras de Strauss: 

 

Embora o “conservadorismo” de Burke esteja em perfeito acordo com o 

pensamento clássico, a sua interpretação do “conservadorismo” anunciou uma 

atitude para com as questões humanas que é ainda mais estranha ao 

pensamento clássico do que o próprio radicalismo dos teóricos da Revolução 

Francesa. A filosofia política, ou a teoria política, tinha sido desde a sua 

origem a busca da sociedade civil tal como ela deveria ser. A teoria política 

de Burke é, ou tende a se tornar, idêntica a uma teoria da Constituição 

britânica, isto é, uma tentativa de “descobrir a sabedoria latente que 

predomina” na atualidade. Poderíamos pensar que Burke teria que avaliar a 

Constituição britânica a partir de um padrão que a transcendesse para nela 

reconhecer a sabedoria, e, até certo ponto, ele faz precisamente isso: não se 

cansa de falar do direito natural, que, como tal, é anterior a Constituição 

britânica. Mas diz também que “nossa Constituição é prescritiva; é a 

Constituição cuja única autoridade deriva do fato de existir desde tempo 

imemoriais”; ou ainda, que a Constituição britânica afirma e assevera as 

liberdades dos ingleses “como um patrimônio que pertence especialmente ao 

povo desse reino, sem referência alguma a qualquer outro direito mais geral 

ou anterior”. (STRAUSS, 2014, p. 386) 

 

Por fim, como já apresentado, Burke é, acima de tudo, um tradicionalista. O “direito 

natural”, para ele, é, de fato, tudo aquilo que é forjado no curso do tempo, que sobreviveu ao 

teste do tempo e se provou útil para uma dada comunidade (no caso dele, especificamente, da 

comunidade britânica). É um pensamento territorializado, como o próprio direito à propriedade 

privada, que deve ser defendido enquanto direito de herança e, portanto, como algo que passa 

de uma geração para outra. É exatamente nessa manutenção histórica das práticas e costumes 

de uma comunidade que ele vê um “funcionamento normal da natureza”129. Segundo Strauss, 

 
129 MAMFIELD in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p.626. 



97 
 

Burke nega, com isso, o caráter teórico da filosofia política clássica de Platão ou de Aristóteles, 

pelo fato de não acreditar numa constituição política “totalmente coerente” concebida pelo 

pensamento puro, considerando que as constituições devem ter algumas falhas internas para 

destacar as próprias características de um povo. Algo visivelmente parcial.  

“Um tanto a contragosto, Burke dá testemunho da imperfeição necessária da 

política no próprio seio de seus inspiradores discursos e nobres ações” (MANSFIELD in 

STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p.633). Como se vê pelas análises desenvolvidas neste 

capítulo, em Rousseau e, sobretudo, na reação de Burke, a história assume um lugar central, de 

grande ênfase, no âmbito da filosofia política. O que seria uma reação conservadora ou até 

tradicionalista, no caso de Burke, veio, porém, a se converter, afirma Strauss, na negação total 

e absoluta da filosofia em seu sentido tradicional, e a essa negação Strauss chama de 

historicismo. Vejamos no capítulo seguinte como essa escola ocupou o vácuo intelectual 

deixado pela crise do direito natural moderno, observando seus desdobramentos até os dias 

atuais. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



98 
 

4    O HISTORICISMO, A DISTINÇÃO WEBERIANA ENTRE FATO E VALOR E O 

RECHAÇO DO DIREITO NATURAL 

 

No primeiro capítulo, vimos como a ideia de direito natural está intrinsecamente 

ligada ao nascimento da filosofia ou, melhor dizendo, como discutir a “natureza das coisas” é 

atividade própria e primordial do fazer filosófico, conforme apresentado por Strauss e através 

das principais doutrinas do direito natural durante toda a Grécia clássica e idade média. Agora 

pretendemos apresentar, à luz da leitura straussiana, como a filosofia política sofreu o primeiro 

ataque por parte da  Escola Histórica, que nega a possibilidade de um direito natural e até 

mesmo da filosofia política clássica, ao postular que todo saber humano é condicionado ao seu 

tempo histórico, negando a possibilidade da razão humana de captar algo que transcenda o seu 

tempo, constituindo um saber perene.  

 

4.1 AS BASES EPISTEMOLÓGICAS DO HISTORICISMO COMO RESPOSTA 

AO PENSAMENTO REVOLUCIONÁRIO FRANCÊS 

 

Segundo Strauss, o que se entende por historicismo é a negação daquilo que Platão 

procurou mostrar por meio de sua alegoria da caverna. De fato, o historicismo rechaça a 

possibilidade de que o filósofo possa escapar da “caverna” de seu tempo e da sociedade em que 

vive, condicionando todo saber humano a uma situação temporal dada: 

Enquanto para os antigos filosofar significa abandonar a caverna, para os 

nossos contemporâneos todo filosofar pertence essencialmente ao “mundo 

histórico”, à “cultura”, à “civilização”, a “visão de mundo” (Weltanschauung), 

vale dizer, àquilo que Platão tinha chamado de caverna. Chamemos essa 

concepção de “historicismo” (STRAUSS, 2014, p.15) 

A grande crítica tecida pela Escola historicista ao direito natural dá-se pelo fato de 

o historicismo negar a capacidade da racionalidade humana de apreender algo de eterno e 

imutável. Nesse sentido, um dos postulados defendidos pelo historicismo se baseia na ideia de 

que, com base na própria história, se comprova que nunca houve algum tipo “imutável” de 

justiça que não tenha sido posto em xeque em determinado momento histórico. Ora, Strauss é 

categórico ao afirmar que não é possível compreender o significado do ataque dado ao direito 

natural em nome da história, antes que se compreenda como é mal formulada tal crítica, o que 

o autor nos apresenta nos seguintes termos: 

Sobretudo, o conhecimento da variedade indefinida de noções de certo e 

errado está tão longe de ser incompatível com a ideia do direito natural que é 

inclusive a condição essencial para o surgimento dessa ideia: a consciência da 



99 
 

variedade de direitos é o incentivo para a busca do direito natural. Se a rejeição 

do direito natural em nome da história pretende ter algum significado, ela deve 

ter uma base outra que não os meros fatos históricos. (Strauss, 2016b, p. 110) 

 

 Vale a pena observar que o historicismo, em seu nascimento ou momento inicial, 

segundo Strauss, surgiu com a pretensão de atingir, no interior do próprio tempo, algo de eterno 

ou imutável. Porém, com o seu desenvolvimento, foi se afastando desse objetivo para tornar-se 

a Escola que hoje conhecemos, já em sua forma madura. Para melhor compreender isso, é 

necessário, no entanto, o conhecimento de como a Escola historicista surgiu. 

Strauss discorre acerca de como o historicismo inicial aparece como um movimento 

de caráter conservador, a partir do pensamento de Edmund Burke, como apresentado no 

capítulo anterior, objetivando ser uma reação à Revolução Francesa e às doutrinas do direito 

natural que deram vazão a este sanguinolento acontecimento. Desse modo, o historicismo 

mostrava-se avesso a rupturas violentas, como as concepções clássicas, e insistia no caráter de 

continuidade do conhecimento. É o que nos mostra Barros em um artigo sobre o assunto, com 

as seguintes palavras: 

De modo geral, no contexto da Restauração e em virtude das viscerais 

oposições entre alemães e franceses, os historiadores da Escola Histórica 

Alemã eram críticos da Revolução Francesa, e ao lado disto não desprezavam 

as épocas anteriores – inclusive a Idade Média – como haviam feito os 

iluministas do século XVIII. Qualquer época, para um historicista alemão, 

tinha a sua própria importância e deveria ser examinada consoante critérios a 

ela adequados, bem como de acordo com seus próprios valores. O mesmo 

raciocínio valia para as diversas espacialidades, e cada nação deveria ser 

compreendida em sua singularidade. O projeto inicial do Historicismo 

Alemão, conforme se pode ver, é por um lado tão conservador quanto o do 

positivismo francês, mas já apresenta um elemento novo, que é o de elaborar 

uma história especificamente nacional, portanto não universalista. (BARROS, 

2012, pp.392-393) 

 

O problema se deu quando os teóricos conservadores da Escola historicista130 

perceberam que admitir princípios imutáveis de justiça tem um caráter profundamente 

revolucionário, na medida em que isso faz com que os homens coloquem qualquer lei 

estabelecida, quando confrontada com tais princípios, em xeque. Isso foi visto pelos 

conservadores da Escola histórica como algo danoso, pois é algo que “tende a aliená-los de seu 

lugar na terra. Tende, enfim, a torná-los estranhos entre si, e mesmo estranhos sobre a terra” 

(STRAUSS, 2014, p.17). 

 
130 “Ao negar o significado, quando não a existência, de normas universais, os conservadores que fundaram a 

escola histórica estavam, de fato, continuando e mesmo intensificando o esforço revolucionário dos seus 

adversários.” (STRAUSS, 2016a, p. 113) 



100 
 

Os revolucionários que se inspiraram na nova concepção de direito natural 

acabaram por negar, aos poucos, a existência de normas universais que transcendam o 

homem131, proclamando como o direito de cada um o buscar por si ou ao seu modo uma versão 

individual de felicidade 132. Com isso, a visão do direito natural clássico assumiu a roupagem 

do direito natural moderno, o qual é um direito subjetivo, antropocêntrico133 e mundanizado, 

que vê o homem como finalidade em si mesmo e para o qual não há mais “regras universais” e 

superiores nas quais este devesse basear suas ações: a única universalidade agora admitida é, 

de fato, a do direito à busca da própria felicidade, que varia de acordo com cada época histórica 

e lugar134. Os conservadores do início da Escola historicista, apresenta Strauss, procurarão, 

antes de mais nada, encontrar uma via alternativa a esse individualismo do direito natural 

moderno, sem cair, porém, na afirmação de um universalismo homogeneizante. Eles proporão, 

assim, a ideia de que os únicos direitos válidos são os direitos relacionados a um povo vivendo 

em uma dada época: direitos dos ingleses, por exemplo, por oposição a direitos humanos 

abstratos. Como explica Barros: 

 

 Antes de prosseguirmos, valerá a pena insistirmos em alguns dos outros 

precursores do Historicismo que já podemos surpreender em pleno século 

iluminista, e mais particularmente no quadro artístico-intelectual dos 

românticos. Aqui devemos lembrar que Johan Gottfried von Herder (1744-

1803) já antecipara a perspectiva particularizante do Historicismo em 1774, 

em seu ensaio Mais uma Filosofia da História. Nesta obra, o filósofo alemão 

já chamava a atenção para a particularidade de cada povo, de cada tradição, 

de cada realidade nacional, e se punha na contracorrente do universalismo 

iluminista. (BARROS, 2012, p. 401) 

 

Por verem qualquer forma de individualismo e universalidade como não naturais, 

os teóricos da Escola historicista perceberam na variedade local condicionada pelo tempo ou 

pela história uma espécie de meio termo seguro no qual poderiam agir e desenvolver sua teoria. 

Com a radicalização das ideias de homens como Rousseau135, o temporal, o local, aquilo que 

faz parte do momento histórico de um determinado povo ou comunidade, ganhou cada vez mais 

 
131 Vale aqui salientar que o direito natural, tal como pensado pelos clássicos, que é o objeto principal do nosso 

estudo, ao contrário dessa mentalidade imanentista moderna, funda-se em uma concepção teleológica (não 

necessariamente teológica) do mundo. Colocar a questão do direito natural em um debate puramente 

antropocêntrico é exatamente o desvio do direito natural clássico para sua versão moderna, até o seu fim ou 

negação no pensamento contemporâneo. 
132Cf. LORD in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 113. 
133Cf. STRAUSS, 2016a., p. 115. 
134Cf. Ibid., p. 257. 
135“Unindo-se a todos, só obedecem, contudo a si mesmos, permanecendo assim tão livres quanto antes” 

(ROUSSEAU, 1999, p. 72). 



101 
 

força em detrimento de qualquer pensamento universalizante que buscava na natureza algum 

princípio do “dever ser”. Como esclarece Strauss: 

 

Os adeptos da moderna visão histórica, do seu lado, rejeitam como mítica a 

premissa de que a natureza é a norma; eles rejeitam, outrossim, a premissa de 

que a natureza é de uma dignidade mais alta que qualquer produto do homem. 

Ao contrário, eles concebem o homem e suas obras, inclusive as suas diversas 

noções de justiça, como tão naturais quanto quaisquer outras coisas reais, ora 

afirmam um dualismo básico entre o reino da natureza e o reino da liberdade 

ou da história. No último caso, eles sugerem que o mundo do homem, da 

criatividade humana, encontra-se bem acima da natureza. Da mesma forma, 

eles não concebem as noções de certo e errado como fundamentalmente 

arbitrárias, mas buscam descobrir as suas causas; tentam tornar inteligível a 

sua variedade e sequência; remetendo a sua origem a atos de liberdade, eles 

insistem na diferença fundamental entre liberdade e arbitrariedade. 

(STRAUSS, 2016a, p.111) 

 

Adotando esse posicionamento, os adeptos do pensamento historicista se afastavam 

cada vez mais de qualquer coisa que fosse associada à transcendência. Vale lembrar aqui, como 

explica Strauss, que, no princípio, o conceito de transcendência não era um conceito 

necessariamente teológico ou ligado à religião relevada, constituindo, antes, um elemento 

crucial do significado original da filosofia política, que, desde Platão e Aristóteles, se 

desenvolveu como a busca  da melhor ordem política ou do melhor regime, que, como tal, 

transcende o que está estabelecido, ou seja,  “é diferente daquilo que é efetivo aqui e agora; ou 

deve estar além de todas as ordens efetivas” (STRAUSS, 2014, p.19). Ora, essa visão clássica 

como busca do melhor regime, aqui apresentada, foi totalmente solapada pela ideia de 

“progresso histórico”136 que veio a reboque da visão historicista137. A intenção deles ao solapar 

qualquer ideia de transcendência ou de “dever ser”138 era a de fazer o homem se sentir livre ou 

 
136 Sobre o caráter problemático da ideia de progresso, ver as seguintes considerações de Guénon: “os pretensos 

benefícios do que se convencionou chamar ”progresso”, e o que se poderia efetivamente consentir em designar 

assim se se tivesse o cuidado de especificar que se trata apenas de um progresso exclusivamente material, 

esses “benefícios” tão elogiados não serão em grande parte ilusórios?” (GUÉNON, 2013, p. 127). Ainda sobre 

os problemas advindos do ideal progressista, Ortega Y Gasset, em sua obra intitulada O Homem e os Outros, 

chama a atenção para o risco de irresponsabilidade moral que tal ideia produz nos homens, quando abraçada de 

forma irrestrita: "a ideia progressista consiste em afirmar não somente que a humanidade, um ente abstrato, 

irresponsável, inexistente que então se inventou - progride, o que é certo, mas também progride necessariamente. 

Tal ideia cloroformizou o europeu e o americano para essa sensação radical de risco que é substância do homem. 

Porque se a humanidade progride inevitavelmente, quer dizer que podemos abandonar toda alerta, despreocupar-

nos, irresponsabilizar-nos ou, como dizermos na Espanha "tumbar-nosalabartola" e deixar que ela, a humanidade, 

nos leve inevitavelmente a perfeição e à delicia. A história humana fica, deste modo, desossada de todo 

dramatismo e reduzida a uma tranquila viagem turística” (ORTEGA Y GASSET, 2017, p. 65). 
137Cf. FORTIN in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 247-248. 
138Ao tentar descobrir normas que, embora objetivas, fossem relativas a situações históricas particulares, a escola 

histórica reservou aos estudos históricos uma importância bem maior do que eles jamais tiveram. (STRAUSS, 

2016a, p. 115) 



102 
 

em casa neste nosso mundo, sem estar pré-determinado por nenhuma norma geral, mas o que 

vimos foi o início do que Strauss identificaria como um antecessor do niilismo moderno139: 

Negando a importância, se não a existência, das normas universais, a Escola 

histórica destruiu a única base sólida de todos os esforços para transcender o 

efetivo. O historicismo pode, portanto, ser descrito como uma forma muito 

mais extrema de mundanidade moderna, se comparado com o que tinha sido 

o radicalismo francês do século XVIII (Strauss, 2014, p. 19). 

Como Strauss mostra, não há nada de novo na afirmação de que em cada época da 

história humana houve noções diferentes de bem e mal, de certo e errado. O que a Escola 

historicista fez foi apenas dar uma ênfase cada vez maior a esse aspecto e, com isso, negar a 

possibilidade da captação ou da existência de algum tipo de ordenamento universal ao qual o 

homem deveria se subordinar. Ainda em sua “infância”, segundo Strauss, a Escola histórica 

supunha que havia certo sentido universal na evolução da história, mantendo então algum tipo 

de ligação indireta com alguma noção de direito natural, mas, na ânsia de provar a possibilidade 

de uma compreensão cada vez mais genuinamente histórica da moral e das coisas políticas, ela 

abandonou tal suposição, e com isso “sua infância chegou ao fim” (STRAUSS, 2014, p.20). 

Dessa forma, negando qualquer coisa que não seja comprovada pela história, o historicismo 

tornou-se uma espécie de positivismo, afirmando a superioridade da história em relação a 

qualquer forma de teologia ou metafísica, deixando a cargo das ciências empíricas140 a produção 

do conhecimento genuíno.  

No entanto, o que foi percebido é que a sanha prometeica da Escola historicista em 

libertar o homem de todas as amarras metafísicas e teológicas não teve resultados filosóficos 

satisfatórios. De fato, se os historicistas foram bem sucedidos em desacreditar qualquer norma 

metafísica ou transcendente que pudesse funcionar como um “dever ser”, eles mostraram-se 

impotentes para extrair qualquer princípio moral efetivo da história pura, desvinculada de 

pressupostos metafísicos. Com isso, a Escola histórica viu-se em profundo dilema na hora de 

erigir ou postular padrões sociais141. A história, desprovida de sentido e sendo vista como uma 

realidade fechada em si mesma para o “historiador imparcial” revelou-se uma verdadeira teia 

sem razão de ser. Tal ocorreu porque os adeptos da Escola historicista, além de romper com a 

 
139 Cf. Ibid., p. 508 
140Sobre essa afirmação, como uma negação do conhecimento metafísico em detrimento ao científico, o 

comentário do filósofo francês Louis Lavelle em sua obra Ciência Estética Metafísica: “Mas a metafísica tornou 

a encontrar os adversários que ela teve em todas as épocas e que, reduzindo a ciência a uma descrição da 

experiência externa, vêem como quimeras todas as questões que a ultrapassam e pelas quais o espírito se interroga 

sobre o que é e o que faz no mundo, sobre o sentido e o uso dessa experiência mesma à qual se quer subordiná-

lo” (2012, p. 200) 
141Cf. STRAUSS, 2016a, p. 114 



103 
 

metafísica, também romperam com qualquer concepção teológica, negando o papel do sagrado 

por trás do emaranhado de fatos históricos analisados em si mesmos e sem nenhum tipo de juízo 

de valor prévio que lhes dê alguma finalidade. Como explica Strauss: 

Os únicos padrões que permaneceram tinham um caráter puramente subjetivo, 

e nenhuma outra base além da livre escolha do indivíduo. Desde então, 

nenhum critério objetivo permitiria a distinção entre escolhas boas e más. O 

historicismo culminou no niilismo. A tentativa de fazer que o homem se 

sentisse completamente em casa nesse mundo culminou no seu exílio absoluto 

(STRAUSS, 2014, p. 22). 

Vejamos a aporia que nos traz tal concepção historicista: a história, isolada de juízos 

de valor, negando qualquer coisa de permanente ou universal, longe de nos trazer qualquer 

orientação prática para as ações humanas, decai em um emaranhado cada vez maior de fatos 

isolados, precedidos por outros fatos, no interior dos quais o pensamento se encontra 

aprisionado, o que torna claramente inviável a pretensão da filosofia política de alcançar 

qualquer finalidade superior para o homem, uma vez que todo pensamento está fadado a perecer 

com a situação à qual pertence. 

O argumento historicista é amplamente apoiado por uma série de evidências 

históricas que parecem constituir algo óbvio. Strauss nos apresenta, em contrapartida, a seguinte 

questão: como algo tão óbvio poderia ter escapado à mente dos maiores pensadores da 

antiguidade e medievo?142 Na verdade, na visão de Strauss, a “experiência da história” 

apregoada como uma grande novidade pelos historicistas modernos não era desconhecida dos 

antigos: o que é novo, como notamos acima, é simplesmente a pretensão dos historicistas de 

fazer dessa experiência uma base a partir da qual se nega ao pensamento humano o poder de ir 

além da realidade histórica. Ora, segundo Strauss, o que fica claro, porém, é que o argumento 

historicista não consegue demonstrar isso e negar a possibilidade da razão humana de alcançar 

algo de eterno e universal. De fato, tudo que a história nos mostra é apenas que um determinado 

pensamento cedeu lugar a outro, sem esclarecer, contudo, se essa mudança foi filosoficamente 

válida ou não: trata-se, assim, da simples constatação de que ela aconteceu. 

A história enquanto história parece nos presentear com o espetáculo 

deprimente de uma vergonhosa variedade de pensamentos e crenças e, 

sobretudo, da passagem para o nada de todo o pensamento e crença algum dia 

abraçados pelo homem. (Strauss, 2016a, p.117) 

  

O que a experiência da história nos mostra, portanto, é o fato da sucessão de 

pensamentos no curso do tempo. Mas essa evidência, por si só, não é suficiente para mostrar 

 
142 STRAUSS, 2016a, p. 114. 



104 
 

que o pensamento como tal não pode transcender o tempo.  Strauss nos apresenta o problema 

da seguinte forma: 

Para que o argumento historicista tenha alguma solidez, precisa basear-se não 

na história, mas na filosofia: numa análise filosófica que prove que todo 

pensamento humano depende, ao fim e ao cabo, de um destino flutuante e 

insondável, não de princípios evidentes acessíveis ao homem como homem. 

O patamar básico dessa análise filosófica é uma “crítica da razão” que 

supostamente prove a impossibilidade da metafísica teórica e da ética 

filosófica ou do direito natural (2014, p. 24). 

A partir dessa problematização, Strauss nos apresenta que o historicismo, apesar de 

sua aspiração antidogmática,  parece camuflar um novo dogmatismo, uma vez que ele pretende 

se estabelecer como uma verdade supratemporal, como se possuísse uma visão privilegiada e 

panorâmica  da história que lhe permitisse afirmar, sem nenhuma reserva, que todo pensamento 

humano é condicionado por sua época, considerando ainda que de uma época para outra há uma 

evolução invariável, cada novo pensamento que surge nada devendo ao que foi “ultrapassado”. 

Postular isso ou a igualdade moral de cada época não é exatamente uma afirmação universal? 

Ou seja, a “experiência histórica” é assumida como a única verdade imutável. Essa sim veio 

para ficar. Não poderíamos, então, dizer que essa concepção parte de premissas bem 

determinadas, sendo o resultado de crenças altamente questionáveis? Quanto a isso Strauss nos 

apresenta a seguinte e intrigante argumentação: 

Quando falam da ‘experiência’ da história, as pessoas querem dizer que essa 

“experiência” é uma intuição abrangente que surge do conhecimento histórico 

mas que não pode ser reduzida a ele. Pois o conhecimento histórico é sempre 

fragmentário e frequentemente muito incerto, ao passo que a suposta 

experiência é, em tese, global e certa. Todavia, não se pode duvidar de que a 

suposta experiência se baseia, no final das contas, em determinado número de 

observações históricas. A questão, portanto, é saber se essas observações 

autorizam alguém a afirmar que a aquisição de conhecimentos novos e 

importantes acarreta necessariamente o esquecimento de conhecimentos 

antigos e importantes, e que os pensadores antigos jamais poderiam ter 

concebido certas possibilidades fundamentais que se tornaram o centro das 

atenções em épocas posteriores [...] É obviamente falso dizer, por exemplo, 

que Aristóteles não poderia ter compreendido a injustiça da escravidão143, pois 

ele de fato pensou nisso. Pode-se dizer, entretanto, que ele não poderia ter 

concebido um Estado mundial. E por que? O Estado mundial pressupõe 

tamanho desenvolvimento da tecnologia que Aristóteles não poderia sequer 

ter sonhado com isso. Esse desenvolvimento tecnológico pressupôs, por sua 

vez, que a ciência fosse considerada essencialmente voltada para a “conquista 

da natureza’, e que essa tecnologia fosse emancipada de toda supervisão moral 

e política. Aristóteles não concebeu um Estado mundial porque tinha certeza 

absoluta de que a ciência é essencialmente teórica e de que a tecnologia 

emancipada do controle moral e político acarretaria consequências 

desastrosas: a fusão da ciência e das artes com o progresso tecnológico 

 
143Cf. STRAUSS in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 61-62. 



105 
 

ilimitado ou descontrolado tornou a tirania universal e perpétua uma 

possibilidade digna de nota (STRAUSS, 2014, p. 27-28). 

Podemos concluir unicamente com base na “experiência” histórica que o 

pensamento aristotélico está ultrapassado? Ao analisarmos sua afirmação acerca do caráter 

puramente teórico da ciência e a necessidade de a atividade científica se submeter a um crivo 

ético e político antes de ser posta em prática, percebemos que essa discussão é extremamente 

atual144 e que “a época que considerou obsoletas as questões fundamentais de Aristóteles 

carecia totalmente de clareza sobre quais são as questões fundamentais” (STRAUSS, 2014, p. 

29). 

Posto isso, percebemos que, diferentemente do que pretende a teoria historicista, 

faz-se evidente que as questões filosóficas estão sempre retornando e girando em torno das 

mesmas indagações, que, embora tenham sido abordadas de formas diferentes entre os filósofos 

das várias épocas, persistem como as mesmas nos seus aspectos mais essenciais. Isso significa, 

segundo Strauss, que as questões fundamentais do pensamento humano permanecem as 

mesmas ao longo do tempo, o que constitui uma poderosa objeção contra a tese historicista. “Se 

é verdade que os problemas fundamentais persistem ao longo de toda mudança histórica, o 

pensamento humano é capaz de transcender suas limitações históricas e apreender algo trans-

histórico” (Ibid., p. 29). 

Ora, o historicismo é incapaz de negar tal possibilidade, pois se o fizesse estaria 

negando a si mesmo, bem como apresentava Santo Tomás de Aquino, no século XIII; “a 

existência da verdade é por si mesma conhecida, pois quem lhe nega a existência a concede; 

porquanto, se não existe, é verdade que não existe. Portanto, se alguma coisa é verdadeira, é 

necessária a existência da verdade.” (2016, p.37)145. Como já apresentamos no início da 

discussão desse capítulo, o historicismo, ao postular que todo saber humano é condicionado 

pela época de que faz parte, está postulando algo que transcende todas as épocas, uma verdade 

que é válida para todas as épocas, e assim sendo o historicismo se mostra com as mesmas 

pretensões trans-históricas de qualquer corrente do direito natural. Essa aporia ou quimera típica 

da filosofia moderna146 é um verdadeiro xeque-mate que a Escola historicista dá a si própria, 

 
144Aprofundando esse debate de forma atual, a rica contribuição sobre a insuficiência do saber unicamente 

científico, na obra do filósofo austríaco:  FEYERABEND, Paul. Contra o método. 2. ed. Trad. de Cezar Augusto 

Mortari. São Paulo: Editora UNESP,  2011. 
145 IA, Q.2,A.3 
146“No domínio das opiniões individuais, pode-se sempre discutir, porque não se ultrapassa a ordem racional, e 

porque, não fazendo apelo a qualquer princípio superior, chega-se facilmente a encontrar argumento mais ou 
menos válidos para sustentar os prós e os contras; pode-se mesmo, em muitos casos, prosseguir a discussão 
indefinidamente, sem chegar a nenhuma solução, e é assim que quase toda a filosofia moderna é apenas feita de 

equívocos e de questões mal colocadas” (GUÉNON, 2013, p.9) 



106 
 

uma vez que todo pensamento humano irá perecer e dar lugar a outro modo de pensar. Se assim 

o é, a Escola historicista é um pensamento humano, que também só pode arrogar para si algum 

tipo de validade temporária. Afirmar o pensamento historicista já é relativizá-lo e perceber que 

os teóricos que o postularam colocaram tudo, menos o seu próprio pensamento, sujeito ao 

veredicto da história. Nos termos de Strauss: 

A tese historicista é autocontraditória ou absurda. Não podemos conceber o 

caráter histórico de “todo” pensamento – isto é, com a exceção do 

conhecimento historicista e das suas implicações – sem transcender a história, 

sem apreender algo trans-histórico (STRAUSS, 2014, p. 31). 

Com isso, o historicismo tornou-se um tipo de positivismo, negando a validade, 

agora dada como ultrapassada, tanto da ciência metafísica, como da teologia, e, nesse instante, 

apresenta Strauss, buscara bases mais sólidas na ciência empírica, tendo como seu principal 

representante a sociologia “neutra” de Max Weber. Buscaremos, então, a partir da leitura 

straussiana, compreendermos como se deu tal mudança e as implicações práticas de seu 

pensamento. 

 

4.2    A CISÃO WEBERIANA ENTRE FATOS E VALORES 

 

Percebemos, então, que, no fundo do pensamento entendido como 

historicista, há uma fé na compreensão final do processo histórico. Ora, o 

historicismo postula, afirma Strauss, que seu pensamento foi a compreensão final 

da história, que todo processo é histórico e que há de chegar  um determinado 

momento em que todos os enigmas fundamentais da história se resolverão. Embora 

negue a existência de um direito natural, algo como um “bem perene”, 

universalmente aceito e imutável, o historicismo, em si mesmo, como já exposto, 

mantém a fé em um progresso da história, passível de intelecção.  

O que aqui percebemos é que, embora negue o direito natural, a escola 

historicista mantém, ainda que obscurecida, a possibilidade de compreensão do 

processo histórico, entendendo-o como algo progressivo e linear, que, de certa 

forma, está caminhando para um fim. Segundo Strauss, é exatamente contra esse 

“direito natural velado” que um dissidente da escola historicista, Max Weber, irá 

se insurgir:  

Ele [Weber] não se separou da escola histórica por ter ela rejeitado as normas 

naturais, isto é, as normas universais e objetivas, mas por ela ter tentado 



107 
 

estabelecer padrões que, a despeito do seu caráter particular e histórico, ainda 

assim se pretendiam objetivos. Ele opôs-se à escola histórica não por ter ela 

obscurecido a ideia de direito natural, mas por ter preservado o direito natural 

sob as vestes históricas em vez de rejeitá-lo integralmente. A escola histórica 

conferiu ao direito natural um caráter histórico, insistindo no caráter étnico de 

todo direito genuíno ou, ainda, identificando todo direito genuíno com as 

mentalidades singulares dos povos e considerando que a história da 

humanidade é um processo dotado de significado ou regido por uma 

necessidade inteligível. (STRAUSS, 2014, p. 45) 

Por trás das premissas historicistas, afirma Strauss, Weber identificou algo que para 

ele seria uma inverdade, uma impossibilidade e um ranço metafísico ainda presente em tal 

escola, que era o fato de se pretender alcançar uma compreensão racional da totalidade do 

processo histórico. Nesse sentido, afirma Strauss que Weber, dando um certo seguimento aos 

apontamentos kantianos com relação aos limites da razão humana, apresenta que o que se pode 

estudar de forma certa e inequívoca são apenas os fenômenos. Mais precisamente, o que se 

pode estudar é a relação de um fenômeno a outro, mas nunca a totalidade que englobaria os 

fenômenos e lhes daria um sentido último. 

Com isso, Strauss nos mostra que Weber teria percebido na “fé no acaso” 

historicista a ideia tácita de um Deus que moldaria a história, originando um fundo teleológico 

que, uma vez descoberto, tornaria compreensível e captável pela razão o significado do 

processo histórico. Nesse sentido, Weber não consegue aceitar o historicismo totalmente, ainda 

que concorde com algumas premissas de sua abordagem. Aqui fica clara, apresenta Strauss, a 

influência do pensamento do “homem de ciência” típico do final século XIX e início do século 

XX, contexto em que Weber estava inserido147. A confiança nos “métodos da ciência”, nessa 

época, como única fonte de conhecimento legítimo, estava no auge, e, para um homem de 

ciência, aderir a qualquer tipo de “fé na história”, no acaso como força produtora de um 

processo histórico, era, nesse momento, impensável. 

No entanto, ao fazer tal afirmativa, explica Strauss, Weber se viu em uma 

encruzilhada. De fato, o sociólogo alemão acreditava no alcance universal das respostas obtidas 

pelo método científico para as questões sociais. No entanto, ele deixava claro que essas 

respostas são formuladas a partir de certos tipos de interesses e de pontos de vista, os quais, por 

sua vez, dependem de determinadas ideias de valor. Ora, as ideias de valor enraízam-se em um 

contexto histórico e não podem ser explicadas racionalmente, diferentemente do que acontece 

com os fatos sociais. Isso significa que o valor do conhecimento científico não pode ser 

 
147 Cf., MCALLISTER, 2017, pp. 108-109 



108 
 

demonstrado cientificamente, dependendo daquilo que determinados grupos sociais e históricos 

assumem como valor. Esse intrincado raciocínio, como se vê, manifesta a concepção 

tipicamente weberiana acerca da existência de uma dicotomia entre fatos e valores, que Strauss 

explica da seguinte forma 

Weber nunca explicou o que entendia por “valores”. O que mais lhe 

interessava era a relação dos valores com os fatos. Fatos e valores são 

absolutamente heterogêneos, o que se constata diretamente pela absoluta 

heterogeneidade entre questões de fato e questões de valor. De um fato 

qualquer não se pode tirar nenhuma conclusão acerca do seu valor, do mesmo 

modo que não se pode inferir o caráter fatual de uma coisa do valor que ela 

tem ou do desejo que suscita. Nem o oportunismo nem o otimismo exagerado 

tem fundamento na razão. Quando se prova que determinada ordem social é a 

finalidade do processo histórico, isso nada diz sobre o valor ou a 

desejabilidade dessa ordem. Quando se mostra que determinadas ideias éticas 

ou religiosas tiveram ou não uma grande repercussão, isso não diz nada sobre 

o valor dessas ideias. (STRAUSS, 2014, pp. 48-49) 

 

A fim de deixarmos claro esse entendimento straussiano do pensamento sociológico 

weberiano, notemos que para Weber os valores não possuem universalidade. No entanto, para 

ele, os valores existem, pois, caso não existissem, não haveria pesquisa científica, uma vez que 

sem uma referência aos valores não saberíamos o que pesquisarmos (nosso interesse por 

pesquisar este ou aquele fenômeno é determinado por ideias de valor). Isso significa que 

enquanto os resultados da investigação precisam ser totalmente objetivos, as pressuposições da 

pesquisa científica são, de certo modo, subjetivas, uma vez que dependem de valores.  

Portanto, para Weber, as perguntas que são feitas pela ciência são produtos 

culturais, resultantes dos valores da cultura, ao passo que as respostas obtidas são universais e 

objetivas. Além disso, na sociologia weberiana, só o que é atestado pela ciência acerca dos fatos 

tem caráter universal, independente da cultura, mas não o que se refere aos valores, os quais se 

prendem a um contexto cultural e não são em si mesmos inteligíveis. A essa visão Strauss 

chamará de positivismo sociológico, ou apenas positivismo, uma vez que ele nega toda e 

qualquer possibilidade de se pensar racionalmente a natureza do bem, da justiça e do melhor 

governo, restringindo aos fenômenos empíricos tudo que é passível de ser comprovado 

cientificamente. Strauss vê um problema seríssimo nessa negação da inteligibilidade dos 

valores, vendo esse tipo de pensamento como um “niilismo nobre”, que, em última instância, 

coloca as questões de certo e errado como dependentes do arbítrio dos governantes e agentes 

políticos. Como afirma Nasser Behnegar:  

 
A própria tentativa de Weber de atender às demandas da ciência e às 

exigências da política novamente obscureceu a tensão entre elas, pois 

contribuiu para a fundação de uma ciência social instrumental capaz de servir 



109 
 

a qualquer governo ou ordem social. Em sua crítica à ciência social de Weber, 

Strauss não apenas expõe mais uma vez essa tensão, mas também articula sua 

forma fundamental. (1997, p.99)148 

.  

A problemática da teoria weberiana tem por intuito a construção de uma ciência 

social “eticamente neutra”, fazendo uma contestação do direito natural em nome da distinção 

entre fato e valor. Tal proposta desemboca finalmente numa postura que preconiza a 

necessidade de se aceitar todos os princípios e normas de conduta (ou dóxai) como 

axiologicamente iguais. Para Strauss, essa mudança intelectual envolve, fundamentalmente, a 

rejeição da possibilidade do direito natural, rejeição que equivale, em última análise, à 

afirmação de que todo direito se reduz ao direito positivo e à falência da razão no plano teórico, 

porquanto o trabalho intelectual de compreensão e justificação dos valores que norteiam as 

escolhas fundamentais da vida humana torna-se algo impossível. Segundo Strauss, o que resta 

ao cabo do processo que leva ao triunfo completo de semelhante niilismo e relativismo não é 

senão a cegueira, o fanatismo e a aceitação muda e impotente do mal149.   

Strauss, assim como seu amigo, o filósofo Eric Voeglin, via nessa “embriaguez 

científica” fomentada pelo positivismo a absoluta negação da filosofia política clássica, 

julgando que a crença no método científico como único meio realmente seguro de se retirar 

algum conhecimento genuíno um perigo fora comum. Como afirma MCALLISTER: 

 

As sutis e ricas tensões que os pensadores da modernidade tardia tentaram tão 

arduamente entender e solucionar foram reduzidas a métodos simplistas e 

pressuposições não verificadas, tudo embalado no prestigioso jargão da 

ciência. Strauss e, em menor grau, Voegelin ridicularizam os raciocínios 

contraditórios e sofísticos que dominavam o mundo acadêmico 

contemporâneo. Rotularam essa tendência “positivismo”, um termo genérico 

que indica uma adesão cega aos métodos das ciências físicas, uma crença 

ingênua na natureza não valorativa do projeto sociocientífico [...] (2017, 

pp.111-112)  

 

A crítica sutil à “neutralidade axiológica” do positivismo sociológico weberiano, 

feita por Strauss, não é, de forma alguma, uma crítica aos homens de ciência em si150, com os 

quais ele tinha certa familiaridade, mas, mais propriamente, uma crítica às premissas que 

 
148“Weber's own attempt to meet both the demands of science and the demands of politics again obscured the 

tension between them, for it contributed to the founding of an instrumental social science capable of serving any 

government or social order. In his criticism of Weber's social science, Strauss not only once again exposes this 

tension but also articulates its fundamental form”. 
149De fato, tomando um caso atual como exemplo, em nome de quê, aceito o relativismo, se poderia condenar as 

atrocidades e as barbáries do ISIS, uma vez que todos os valores se equivalem, e se admite que os membros 

desse movimento ajam em nome de valores morais e religiosos próprios, reconhecidos por sua comunidade? 
150O próprio surpervisor do doutoramento de Strauss foi Ernst Cassirer, o famoso neokantista. 



110 
 

estavam embutidas na nova ciência social “livre de valores” proposta por Weber. Na visão 

straussiana, essa nova ciência social é, no fim das contas, incapaz de compreender as questões 

relacionadas aos valores, o que acaba por fazer com que ela descreva, por exemplo, os 

princípios morais que estão na base da civilização ocidental tal como descreveria os 

fundamentos da moral de uma tribo de canibais. “A ciência social pode oferecer respostas às 

questões de fato e às causas; ela não tem competência diante de uma questão de valor” 

(STRAUSS, 2014, p.49)  

O problema, aqui apresentado por Strauss, é que, ao negar fazer “juízos de valor”, 

a ciência social moderna, de orientação weberiana, nega algo de suma importância para 

qualquer ciência social legitimamente sadia. Quando os clássicos estudavam uma determinada 

sociedade, de fato, eles partiam de um “dever ser”, ou seja, de algo que se almejava como bom, 

e confrontavam a sociedade em questão com esse “dever ser” norteador, o qual era almejado 

por estar de acordo com a natureza humana. Ora, a modernidade baniu a noção de natureza 

humana e agora, como mostra Strauss, Weber nega, em nome de uma problemática 

neutralidade, algo de tão importante e caro para a ciência social, que é o fato de saber qual o 

melhor modo de vida, qual é a natureza da justiça ou o que venha a ser bom em si mesmo. Tal 

posicionamento, na visão de Strauss, além de servir de chancela ao niilismo ou relativismo, 

nega a possibilidade da filosofia política clássica, vale dizer, nega a competência da razão 

humana para alcançar algo de perene no campo dos valores. Como diz Strauss: 

Afirmo que a tese de Weber leva necessariamente ao niilismo ou à concepção 

de que toda preferência, por mais malfazeja, vil ou insana que seja, deve ser 

julgada pelo tribunal da razão como tão legítima quanto qualquer outra 

preferência. Um sinal inequívoco dessa necessidade é dado por uma 

formulação de Weber sobre as perspectivas futuras da civilização ocidental. 

Ele viu a seguinte alternativa: ou uma renovação espiritual (“profetas 

inteiramente novos ou um poderoso renascimento de pensamentos e ideais 

antigos”), ou então uma “petrificação mecanizada, ilustrada por um tipo de 

vaidade convulsiva”, isto é, a extinção de toda possibilidade humana, exceto 

a de “especialistas sem alma nem visão e de voluptuosos sem coração”. Diante 

dessas alternativas, Weber percebeu que a favor de uma ou outra possibilidade 

corresponderia um juízo de valor e de fé, o que ultrapassaria, portanto, a 

competência da razão. Seria admitir que o modo de vida de “especialistas sem 

alma nem visão e de voluptuosos sem coração” é tão defensável quanto os 

modos de vida recomendados por Amós ou por Sócrates. (STRAUSS, 2014, 

pp.51-52) 

 

A crítica straussiana ao pensamento weberiano é uma crítica que necessita de muitas 

explicações, uma vez que, ao que nos parece, ao falar de Weber, Strauss também se refere a 

todos os cientistas sociais que dão continuidade e desenvolvimento ao método weberiano, como 

nota muito bem Nasser: “A crítica de Strauss a Weber parece então ser parte de sua polêmica 



111 
 

contra a ciência social contemporânea.”151 (1997, p. 103). E continua: “o caráter polêmico do 

trabalho de Strauss parece apoiar a visão de que os oponentes da politização da ciência também 

se engajam em uma atividade politizada.”152 (Idem). 

Com isso, percebemos o caráter fortemente crítico da abordagem straussiana em 

relação à sociologia de Max Weber, na medida em que, segundo Strauss, esta sociologia leva 

necessariamente à aceitação do niilismo, algo que até então ninguém havia notado. Por causa 

disso, como pudemos observar, Strauss via com grande preocupação a negação weberiana da 

filosofia clássica em nome de uma problemática neutralidade axiológica. Strauss apresenta, na 

leitura de Direito Natural e História, que a abertura de pensamento para essa pretensa 

neutralidade weberiana incorre no relativismo, algo que parece ser extremamente elegante em 

termos acadêmicos, mas que é catastrófico no que diz respeito à vida prática das pessoas, como 

assevera Thomas Pangle: 

 

Ao mesmo tempo, a ciência moderna tardia descobriu e proclamou cada vez 

mais explicitamente de si mesma - e da razão ou racionalidade - que é 

constitutivamente incapaz de oferecer à humanidade qualquer orientação 

definitiva sobre como o poder sempre crescente que a ciência traz à existência 

deve ser usado em vez de ser abusado. A ciência moderna tardia tem 

anunciado recentemente que julga, e que é apenas competente para julgar, 

"fatos" e não "valores" - o "é" e não o "dever".  A ciência, é claro, tem que ser 

dirigida por "valores", pelos "deveres" de alguém. (2006, p.104)153 

 

Strauss argumenta que a ciência sacramentada na sociologia weberiana proclama-

se como libertadora e não dogmática. No entanto, as análises straussianas nos mostram o caráter 

profundamente dogmático dessa ciência no que diz respeito à sua negação da possibilidade de 

se chegar a uma solução científica ou realmente racional para o problema dos valores últimos. 

Strauss observa que, negando à razão a capacidade de resolver o problema axiológico, Weber 

outorga à decisão autônoma de cada um o que deve ser considerado certo para si. Embora o 

homem seja livre para ter ideias, ele não pode, segundo Weber, de fato, provar de forma racional 

que aquela ideia é superior a qualquer outra. Strauss apresenta, na sequência da sua leitura, que, 

na perspectiva weberiana, se o que é Deus para alguém pode ser o Diabo para outrem, deve-se, 

então, acreditar na razoabilidade humana, admitindo que cada um respeitará o “Deus ou o 

 
151 “Strauss's criticism of Weber seems then to be part of his polemic against contemporary social science”. 
152 “The polemical character of Strauss's work seems to support the view that the opponents of the politicization 

of science also engage in a politicized activity”. 
153“At the same time, late-modern science has ever more explicitly discovered and proclaimed of itself—and of 

reason or rationality altogether—that it is constitutionally incapable of offering to humanity any ultimate 

guidance as to how the ever increasing power that science brings into being is to be used rather than abused. 

Late-modern science has sternly announced that it judges, and that it is only competent to judge, ‘‘facts’’ not 

‘values’—the ‘Is’ not the ‘Ought.’ Science of course has to be directed by ‘values’, by someone’s ‘oughts’”. 



112 
 

Diabo” de outrem, sem conflitos violentos. Deve-se dizer que, para Strauss, tal possibilidade, 

na realidade, é apenas uma ilusão idealista, que na prática só pode gerar caos. 

Na leitura straussiana, o “liberalismo” weberiano resultaria, assim, última análise,  

em cegueira moral: “parece então que, aos olhos do filósofo social de Weber, a excelência e a 

baixeza perderam completamente o seu significado primeiro” (STRAUSS, 2014, p.56). Até 

certo ponto, “o tratamento retórico de Strauss acerca de Weber e do relativismo contemporâneo 

em geral parece ser uma imitação consciente do tratamento dado por Platão a Trasímaco, um 

retórico que argumentou que a injustiça é melhor que a justiça” (BEHNEGAR, 1997, p.104)154. 

Tal acontece porque, para Strauss, em última instância, Weber, ao negar a possibilidade de se 

alcançar racionalmente a natureza do bem ou da justiça, estaria deixando ao governo das 

paixões os fundamentos últimos das escolhas morais humanas. 

Strauss afirma que Weber propunha, porém, em sua teoria, a fim de evitar uma total 

apatia para com as coisas deste mundo, um novo tipo de “imperativo categórico”, o qual  

prescreve que, uma vez feita a escolha por um certo valor ou causa, deve-se seguir tal escolha 

radicalmente e vive-la até as últimas consequências 155, embora nada possamos saber acerca de 

sua verdade. Strauss explica que o conceito de excelência, para Weber, agora significa “a 

devoção a uma causa, seja boa ou má, e a baixeza, a indiferença para com todas as causas.” 

(STRAUSS, 2014, p.56). 

Para Strauss, esse “niilismo nobre”, que não é fruto de um mero indiferentismo em 

face das normas morais, mas da postura que considera impossível determinar racionalmente 

que uma conduta moral é superior ou inferior à outra, é autocontraditório, uma vez que para se 

estabelecer o que viria a ser o niilismo nobre e o que seria um niilismo rasteiro seria preciso, de 

antemão, ter uma compreensão acerca do que é nobre e do que é rasteiro, para poder classifica-

los. Tal negação da possibilidade de se formular juízos de valor de forma racional, segundo 

Strauss, só pode gerar a loucura. Ora, se a ciência social, segundo Weber, pretende ser 

verdadeira, ela não deveria justamente apontar o que é melhor para a humanidade, nos ajudando 

a evitar o que há de pior, ou mesmo um retrocesso a algo já superado e danoso? “Não 

percebemos a petrificação ou o vazio espiritual quando os vemos?” (STRAUSS, 2014, p.61). 

Esse é o questionamento acerca da doutrina weberiana.156 

 
“154Strauss's rhetorical treatment of Weber, and of contemporary relativism in general, seems to be a conscious 

imitation of Plato's treatment of Thrasymachus, a rhetorician who argued that injustice is better than justice”. 
155 Algo muito comum à tradição romântica e bem retratado na obra já citada de Isaiah Berlin, As Raízes do 

Romantismo. 
156 Cf. PANGLE, 2006, p. 106. 



113 
 

Strauss continua a apresentar a doutrina sociológica weberiana, demonstrando que 

Weber buscou salvá-la do risco de um total niilismo, considerando de que as escolhas humanas 

podem e devem ser pautadas em algum tipo de norma, que são as decisões vitais. Ou seja, 

explica Strauss, Weber acreditava que, baseadas no que era vital para a existência humana, as 

pessoas tomariam suas decisões com alguma responsabilidade e resolução, não mergulhando 

no completo indiferentismo moral. Isso, para Strauss, porém, não passava de um resíduo 

protestante da consciência de Weber, relacionado à crença weberiana na dignidade dos 

comandos morais, elemento a partir do qual ele, Weber, pretendeu neutralizar o caráter niilista 

de sua teoria. Como explica Pangle: 

A consequência normativa da tese axiológica de Weber, argumenta Strauss, é 

o niilismo. Isso, é claro, não significa que Weber defendesse o niilismo ou 

mesmo que a aceitação popular de sua posição levasse ao niilismo consciente, 

mas apenas que a sua visão da irreconciliabilidade dos conflitos entre 

comandos morais, valores culturais e valores vitalistas (paixões puramente 

pessoais) logicamente leva à visão de que toda preferência, tanto quanto 

sabemos, é tão legítima quanto qualquer outra. Agora pode-se admitir que a 

teoria dos valores de Weber leva ao "decisionismo", a visão de que as ações 

de uma pessoa se apóiam em valores que não têm outro apoio além da decisão 

de aceitá-las, mas essa conseqüência não é totalmente niilista, uma vez que 

um valor foi escolhido. Strauss, no entanto, sugere que a insistência na 

consistência e racionalidade é derivada de comandos morais ou valores 

culturais, e se é permissível preferir valores vitalistas a comandos morais e 

valores culturais, é permissível abandonar a preocupação pela consistência e 

racionalidade (pp 47-48). A conseqüência niilista da tese de Weber, 

entretanto, foi deixada de lado por sua crença pessoal na dignidade dos 

comandos morais, que, segundo Strauss, era "o resíduo de uma tradição na 

qual ele foi educado", mas que estava em desacordo com sua teoria dos 

valores. (2006, p. 107)157 

 

Strauss demonstra ainda que a radicalização da concepção weberiana de uma 

ciência social axiologicamente neutra, que evita o compromisso com juízos de valor, torna 

problemática a compreensão do pensamento do passado tal como este se compreendia a si 

 
157 “The normative consequence of Weber's axiological thesis, Strauss argues, is nihilism. This of course does not 

mean that Weber advocated nihilism or even that the popular acceptance of his position leads to conscious 

nihilism, but only that his view of the irreconcilability of the conflicts among moral commands, cultural values, 

and vitalistic values (purely personal passions) logically leads to the view that every preference, as far as we can 

know, is as legitimate as any other. Now one may grant that Weber's theory of values leads to "decisionism," the 

view that one's actions rest on values that have no other support than one's decision to accept them, but this 

consequence is not altogether nihilistic for one may be obligated to act rationally once a value has been chosen. 

Strauss, however, suggests that the insistence on consistency and rationality is derived from moral commands or 

cultural values, and if it is permissible to prefer vitalistic values to moral commands and cultural values, it is 

permissible to abandon the concern for consistency and rationality (pp. 47-48). The nihilistic consequence of 

Weber's thesis, however, was obscured from him by his personal belief in the dignity of moral commands, which, 

according to Strauss, was "the residue of a tradition in which he was brought up," but which was at odds with 

his theory of values”. 



114 
 

mesmo, uma vez que o pensamento do passado pressupunha justamente a possibilidade de se 

compreender racionalmente os juízos de valor: 

A rejeição de juízos de valor põe em risco a objetividade histórica. Em 

primeiro lugar, impede-nos de chamar as coisas pelos seus nomes. Em 

segundo lugar, porque compromete esse tipo de objetividade, que exige, 

legitimamente, a suspenção de valorações, nomeadamente, a objetividade da 

interpretação. O historiador que admite a impossibilidade dos juízos de valor 

objetivos não pode levar a sério o pensamento do passado, que se baseava na 

suposição de que os juízos de valor objetivos são possíveis, ou seja, 

praticamente todo o objetivo das gerações anteriores. Por saber de antemão 

que esse pensamento se baseava numa ilusão fundamental, falta ao historiador 

o incentivo necessário para procurar compreender o passado tal como este 

compreendeu a si mesmo. (STRAUSS, 2014, pp. 74-75) 

 

 

Para Weber, assume Strauss, a razão humana é incapaz de julgar o falso e o legítimo 

no campo valorativo. Weber, de fato, como vimos, aceita o juízo de valor, ao contrário do 

positivismo tradicional, no tocante à escolha das perguntas e dos problemas, no que diz respeito 

à delimitação do objeto, mas é absolutamente contrário à valoração na formulação das 

explicações e respostas. A ciência social weberiana, afirma Strauss, depende, assim, de juízos 

de valor, mas é incapaz de resolver questões fundamentais quando dois ou mais juízos de valor 

entram em choque.  

Ora, se a ciência social é incapaz de solucionar os conflitos entre os valores 

fundamentais, ela entrega as decisões axiológicas para os grupos de poder. Se não há uma moral 

superior sob a qual possamos balizar nossas ações, restará, no plano político, apenas a força 

para fazer valer um valor em lugar do outro. “Parece, portanto, que foi o espírito do poder que 

engendrou a posição de Weber” (STRAUSS, 2014, p.78). Aqui, Strauss desvela o âmago da 

teoria weberiana, ao deixar claro que Weber tinha em mente que a guerra, o conflito, era algo 

natural à vida humana, algo impossível de ser resolvido por qualquer meio teórico, negando, 

então, as finalidades da filosofia clássica, assim como qualquer possibilidade de se 

compatibilizar racionalmente a paz e a felicidade: 

Se a paz é incompatível com a vida humana, ou com a vida verdadeiramente 

humana, o problema moral parece permitir uma solução clara: a natureza das 

coisas exige uma ética belicista para justificar uma “política do poder” 

exclusivamente orientada por considerações de interesse nacional; ou ainda, 

“o mais explícito maquiavelismo [teria que ser] visto como algo natural em 

todos os aspectos e completamente inatacável do ponto de vista ético”. Mas 

então estaríamos diante da situação paradoxal em que o indivíduo está em paz 

consigo mesmo enquanto o mundo é governado pela guerra. O mundo 

dilacerado em conflitos requer um indivíduo dilacerado em conflitos. A luta 

não lançaria raízes no indivíduo se ele não estivesse obrigado a negar o 

princípio mesmo da guerra: ele deve negar, como um mal ou pecado, a guerra 

da qual não pode escapar e a qual deve se dedicar. Para que não exista paz em 



115 
 

parte alguma é preciso mais que simplesmente rejeitar a paz. Não basta 

reconhece-la como o interlúdio necessário entre as guerras. É preciso que haja 

um dever absoluto que nos leve à paz universal ou à fraternidade universal; 

um dever em conflito com um dever, igualmente elevado, que nos leve a 

participar da “guerra eterna” pelo “espaço vital” de nossa nação. Mas tal não 

seria o conflito supremo se fosse possível se livrar da culpa. (STRAUSS, 

2014, pp. 78-79) 

 

Com essa passagem, resta claro, na visão straussiana, o caráter profundamente 

trágico da sociologia weberiana. Como tudo para ele, Weber, terminava em conflito, uma 

atitude extremista ou uma atitude moderada teriam o mesmo caráter e seriam igualmente válidas 

em seu antagonismo insolúvel. Isso nos mostra que a sociologia weberiana é uma sociologia 

que, admitindo insolubilidade dos conflitos entre os valores fundamentais, justifica a guerra. 

Strauss demonstra que qualquer posicionamento de meio termo, como uma tentativa de 

intermediar um conflito, é, para Weber, cientificamente perigoso, uma vez que é mais difícil de 

se mensurar de forma prática. Ora, afirma Strauss, se nem a prudência ou mesmo a antiga 

“mediania” aristotélica servem mais como referência, qualquer valor é igualmente defensável 

diante dos demais, de forma que só resta, então, ao oportunismo saber aproveitar as 

oportunidades para fazer valer sua vontade. É um fim para o conceito de moralidade objetiva 

que nem o próprio Maquiavel teria concebido. O grande problema, para Strauss, nessa 

afirmação da impossibilidade da razão humana de alcançar um conhecimento genuíno acerca 

do bem é que, segundo ele, Weber nunca provou tal impossibilidade. Ele apenas a postulou 

como um fato. 

Weber, apresenta Strauss, diz que a ciência empírica não pode negar os dados da 

Revelação158; no entanto, diz que nenhuma ciência social pode ter por base os dados da 

Revelação, sem descambar em “ciência religiosa”. Ora, em seu caráter pessimista, trágico, 

Weber perceberia que a busca pela verdade, tarefa da filosofia e da ciência, é uma busca vã. Ou 

melhor, como diz Strauss, em Weber “a busca da verdade tem a mesma dignidade de uma 

coleção de selos” (STRAUSS, 2014, p.87). Isso significa que qualquer tipo de busca, na 

perspectiva weberiana, é igualmente válida, uma vez que no interior desse niilismo sociológico 

nada tem mais valor em si mesmo. Weber acredita, de fato, que uma vida livre seja uma vida 

que encara a realidade tal como ela é, sem o medo de, ao fazê-lo, descobrir algo de terrível e 

desagradável; mas, como apresenta Strauss, Weber não acredita que essa busca seja mais 

meritória que qualquer outra. Fortemente influenciado pelo historicismo, Weber, afirma 

Strauss, nega qualquer capacidade racional de vislumbrar uma ordem melhor do que a que está 

 
158Cf. BEHNEGAR, 1997, p. 118 



116 
 

dada, e, a menos que ocorra, o que ele duvida, uma espécie de reavivamento religioso, o homem 

moderno é um ser desencantado e destinado a uma completa trivialização. Nas palavras de 

Strauss: 

Mas, sob a influência do historicismo, ele não estava mais certo se era possível 

falar da situação do homem como tal, se essa situação não é apreendida 

diferentemente ao longo das épocas; de modo que, em princípio, a concepção 

que vigora numa época qualquer não é mais nem menos legítima do que em 

qualquer outra. Ele se perguntara, portanto, se aquilo que se mostra como a 

situação do homem como tal nada mais é do que a situação do homem atual, 

do que “o dado inescapável de nossa situação histórica”. Por essa razão, aquilo 

que originalmente parecia ser a libertação das ilusões mostrou-se por fim 

como nada mais que a questionável premissa de nossa época, como uma 

atitude superável, no devido momento, por outra atitude em conformidade 

com a época posterior. O pensamento contemporâneo caracteriza-se pelo 

desencantamento, pela “mundanidade” irrestrita, ou, ainda, pela irreligião. O 

que se pretende com a libertação das ilusões não é mais nem menos que uma 

ilusão, como a das crenças que prevaleceram no passado e que podem 

prevalecer no futuro. (STRAUSS, 2014, p.88) 

 

 

  Percebemos, aqui, um dos problemas fundamentais do pensamento weberiano, 

segundo Strauss: de um lado, Weber tinha uma forte influência do ideal de saber próprio da 

ciência empírica moderna; de outro, ele via no desenvolvimento progressivo da ciência atual e 

no descrédito da religião algo extremamente danoso ao mundo ocidental, que poderia destruir 

toda a fé em qualquer tipo de ação humana dotada de significado. Para Strauss, “o fracasso de 

Weber em resolver o conflito entre seu apego à ciência e seu desespero com as conseqüências 

do ‘experimento mundano moderno’ levou-o a postular a irreconciliabilidade dos conflitos 

entre os valores finais.” (BEHNEGAR, 1997, p. 116)159 

Weber, esclarece Strauss, ao afirmar a impossibilidade de conciliar o pensamento 

filosófico ou científico com a revelação, vê nisso um grande problema com relação aos valores. 

Nesse sentido, Strauss afirma que Weber parece tender à Revelação, considerando que, embora 

a filosofia ou a ciência deem um prazer imensurável, na medida em que propiciam um 

desvelamento das coisas, nenhuma civilização pode viver sem a religião, sem uma fé revelada 

na qual possa balizar suas expectativas, esperanças e vidas.  

Seja como for, vemos que com Weber manifesta-se a pretensão de substituir a 

filosofia política por uma “ciência social livre de valores”, a qual se estabelece como a única 

fonte de conhecimento relevante no terreno político. Strauss assevera, porém, que se a 

finalidade da política é o bem comum, este requer algum tipo de fundamentação e justificação 

 
159Weber's failure to resolve the conflict between his attachment to science and his despair at the consequences of 

"the modem this-worldly experiment" led him to postulate the irreconcilability of the conflicts between ultimate 

values”. 



117 
 

mais consistentes, algo que as ciências sociais modernas não conseguem infelizmente fornecer, 

como nos mostra de forma trágica a obra weberiana.  Mcallister, ao analisar o pensamento de 

Strauss e Voegelin acerca do que eles entendiam por positivismo ou por “nova ciência social”, 

fundada com Max Weber, explica: 

 

Incapazes de entender a natureza da sociedade, os cientistas políticos não 

podem assistir à democracia liberal. Sua devoção ao método (ou techne) torna-

os moralmente obtusos - incapazes de colocar um objetivo acima de outro. Ao 

reforçar o individualismo inerente à democracia liberal, os cientistas políticos 

acabam por depreciar o bem comum. Além disso, o "ateísmo dogmático" 

sobre o qual se assenta a ciência social moderna provoca a erosão das crenças 

religiosas que tornam a democracia liberal cabível - ou ao menos tolerável. 

(2017, p.249)160 

 

 Pois bem, apresentada a aporia teórico-prática da sociologia weberiana, na visão 

straussiana, bem como suas consequências na atual crise social, iremos analisar, para 

completarmos nosso estudo, a última etapa do pensamento moderno, que, na visão straussiana, 

é a versão radicalizada do historicismo. 

 

4.3   O DESDOBRAMENTO DO HISTORICISMO PARA O HISTORICISMO 

RADICAL 

 

Strauss nos apresenta que, no século XIX, o historicismo sofre uma radicalização a 

partir da crítica apresentada por Nietzsche161, que demonstrou a impossibilidade de fazer da 

concepção historicista um ensinamento teórico acerca do todo, colocando em xeque a ideia 

moderna de que é possível apreender o significado último da história,  determinando o fim em 

direção ao qual o processo histórico marcha. Ao fazer isso, Nietzsche leva às últimas 

consequências as premissas do historicismo, despontando, aos olhos de Strauss, como um dos 

maiores pensadores de nossa época. Como esclarece Mcallister: 

 

Nietzsche toma seu lugar entre os poucos privilegiados que Strauss designou 

como filósofos verdadeiros ou verdadeiramente grandes. Aparecendo na fase 

final do otimismo iluminista, quando ainda permaneciam relativamente 

intactas as ingênuas esperanças dos historicistas e positivistas hegelianos, 

Nietzsche desmoralizou as pretensões progressistas. A Europa não havia 

chegado ao fim da história, nem sequer se aproximara dele, mas talvez fosse 

iminente o fim de uma civilização. Nenhuma esperança advinha do progresso 

científico, pois Nietzsche expôs a ciência como sendo não mais que uma entre 

 
160“A nova ciência repousa sobre um ateísmo dogmático que se apresenta como meramente metodológico ou 

hipotético” (STRAUSS, 2016a, p.151). 
161Cf. DANNHAUSER in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, pp. 752-753  



118 
 

várias ideologias concorrentes, erigidas sob fundações de areia. A pedra 

fundamental de uma ordem normativa não era visível ao homem. (2017, pp. 

210-211) 

 

Segundo Strauss, Nietzsche, rompendo com o otimismo do historicismo original, 

pretendeu, antes de mais nada, demonstrar que uma teoria que relativiza todas as concepções e 

crenças, mostrando-as como meros produtos efêmeros da história, tornaria impossível o próprio 

viver humano. Com isso, explica Strauss, o pensador alemão se viu entre a alternativa de 

retornar a uma concepção clássica, que preconiza o caráter esotérico da abordagem teorética da 

filosofia162, e uma visão que nega a possibilidade do conhecimento teórico como tal, 

subordinando o pensamento à vida. Strauss explica que a segunda alternativa foi escolhida por 

Nietzsche, levando-o àquilo que ele, Strauss, chama de historicismo radical. 

Podemos dizer que a tese fundamental na qual consiste o historicismo radical é a 

de que toda compreensão e todo pensamento pressupõem algum tipo de referência temporal, 

isto é, um horizonte histórico a partir do qual tal eles foram elaborados.  Esse pressuposto 

teórico, iniciado com a radicalização do pensamento historicista, abriu espaço para o que 

futuramente Strauss chamaria de niilismo163, ou “a crise dos nossos tempos”164: 

 

O historicismo radical era radical não apenas insistindo redutivamente que 

todo pensamento refletia sua época, ou que nenhum pensamento poderia 

escapar das limitações inspiradas em sua situação histórica. Também foi 

radical ao negar que houvesse qualquer realidade permanente. As 

consequências dessa negação foram muito graves, pensou Strauss. Por um 

lado, havia a disputa que agora identificamos com o pós-modernismo: a 

negação de “fundamentos” para conhecimento ou verdade. (ZUCKERT, 

2006, p.35)165 

  

Nenhum tipo de compreensão da realidade ou pensamento, segundo essa versão 

radical do historicismo, pode ser vista como superior a outra, pois ao afirmarmos a predileção 

ou superioridade de uma teoria em detrimento da outra, estaríamos partindo das nossas 

compreensões atuais, do nosso “quadro” atual de referência. É claro, a partir desse pressuposto 

 
162Ver o capítulo I do livro da obra de STRAUSS, Perseguição e a arte de escrever. Faz-se importante também, 

sobre o problema do esoterismo em Strauss, a leitura do artigo de OLIVEIRA, 2017, p. 27-55. 
163 “Sob a calota de aço do niilismo técnico-científico, a força de qualquer moral e de todas as virtudes tradicionais 

se evanescem.” (VOLPI, 2005, p. 165, tradução nossa) 
164 DANNHAUSER in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, pp.753-754. 
165 “Radical historicism was radical not merely in reductively insisting that all thought reflected its age, or that no 

thought could escape the limitations inspired by its historical situation. It was radical also in denying that there 

were any permanent realities whatever. The consequences of this denial were very grave, Strauss thought. On 

the one hand, there was the contention we now identify with postmodernism: the denial of “foundations” for 

knowledge or truth.” 



119 
 

fundamental do historicismo radical, que a opção por qualquer teoria do todo é sempre, em 

última instância, uma escolha arbitrária do indivíduo, que já nasceu dentro de algum contexto 

pré-determinado pelo destino. Ou seja, o pensamento humano não pode atingir nada de eterno, 

segundo o historicismo radical166, por estar condicionado ao destino inescrutável e só conseguir 

se expressar a si mesmo a partir das condições históricas a que o destino o sujeitou. A 

problemática dessa tese é apresentada em poucas palavras por Ortega y Gasset: 

A história não é propriamente história, não cumpre sua missão constitutiva se 

não chega a entender o homem de uma época, seja ela qual for incluindo a 

mais primitiva. Mas não pode entendê-lo se o próprio homem dessa época não 

leva uma vida com sentido, portanto, se o que pensa e faz não tem uma 

estrutura racional (ORTEGA Y GASSET, 2016b, p. 26). 

Ora, com tal afirmação o historicista radical só admite como digno de consideração 

o pensamento “comprometido com a história”, analisando outros pensamentos também 

“comprometidos com a história”, e é a partir daí, desse modo de analisar os vários pensamentos 

condicionados ao seu contexto histórico, que se poderá encontrar a verdadeira historicidade do 

pensamento genuíno. Um resultado prático desse estreitamento de visão, segundo Strauss, é 

que, como o historicismo radical não consegue conceber nada para além da história dada, perde-

se não apenas a fé no sentido religioso, como a fé em qualquer coisa superior, como a busca 

por excelência, comprometimento, ou qualquer coisa que transcenda a realidade vigente. Talvez 

o grande problema dessa teoria, nos apresenta Strauss, seja que ela não vê a si mesma dentro 

desse contexto, postulando a ideia de que há um momento privilegiado da história em que se 

dá a revelação da historicidade radical do pensamento. 

O historicismo radical vê-se, assim, em dificuldade, pois, para que sua tese central 

tenha validade, ela deveria ser acessível a todos os homens.  Porém, contrariamente a isso, tal 

tese é a descoberta de uma determinada época, encontrando-se, por isso, relacionada a uma 

situação histórica específica. Há, então, uma certa contradição no ensinamento dos historicistas 

radicais ao afirmarem, ao mesmo tempo, a ideia da historicidade fundamental de todo o 

pensamento (ideia que vincula todo pensamento a um tempo) e o alcance universal e, portanto, 

atemporal dessa ideia. Ou seja, o ensinamento concernente ao condicionamento histórico do 

pensamento serve para todas as formas de pensamento humano, menos para a própria escola 

que o afirma. Como nos apresenta Strauss: 

Ao isentar-se de seu próprio veredicto, o historicismo alega meramente 

espelhar o caráter da realidade histórica ou representar fielmente os fatos; o 

caráter autocontraditório da tese historicista deve ser imputado não ao 

historicismo, mas à realidade. A suposição de um momento absoluto na 

 
166Cf. GILLESPIE in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 808-809. 



120 
 

história é essencial ao historicismo. Nesse sentido, o historicismo segue sub-

repticiamente o precedente clássico estabelecido por Hegel. Hegel ensinava 

que toda filosofia é a expressão conceitual do espírito de seu tempo; mas, 

ainda assim, afirmou a verdade absoluta do seu próprio sistema filosófico 

imputando um caráter absoluto ao seu próprio tempo, considerando-o o fim 

da história e, desse modo, o momento absoluto (STRAUSS, 2013, p. 35). 

Portanto, o historicismo pressupõe a ocorrência de um momento privilegiado da 

história em que o pensamento pode finalmente ver a verdade acerca de si mesmo e perceber sua 

natureza essencialmente histórica. Isso significa que a prova de que a afirmação historicista é 

verdadeira depende de que o pensamento tenha chegado de certa forma ao seu fim e que os 

enigmas fundamentais da existência humana tenham sido solucionados. Mas o historicismo, 

como já apresentado, é exatamente a negação do direito natural ou de algum tipo de metafísica 

ou ética final como solução das problemáticas fundamentais do pensamento humano. Por outro 

lado, embora o historicismo radical negue a existência de um direito natural, ao se afirmar, ele 

faz exatamente o contrário: de fato, propondo uma tese geral acerca da natureza de todo e 

qualquer pensamento, ele reitera aquilo que constitui a condição de possibilidade fundamental 

do direito natural, a saber: a capacidade  da mente humana de  aprender algo de trans-histórico, 

não relativo ao tempo ou à “historicidade”.  Como explica Ortega Y Gasset: 

Desse modo a história se compromete a justificar todos os tempos, e se torna 

o contrário do que de início ameaçava ser: ao nos mostrar a variabilidade das 

opiniões humanas, parece nos condenar ao relativismo; mas como dá um 

sentido plenário a cada posição relativa do homem e descobre a verdade eterna 

que cada tempo viveu, supera radicalmente o que há de incompatível no 

relativismo com a fé num destino trans-relativo e como que eterno no homem 

(ORTEGA Y GASSET, 2016b, p. 26). 

Considerado a partir de um certo ponto de vista, o historicismo pode ser interpretado 

como um trabalho de crítica filosófica do pensamento humano, trabalho que, dando 

continuidade aos inúmeros esforços de Kant e Hume, chegaria ao ceticismo. Em relação a esse 

aspecto da filosofia de Hume e Kant, esclarece Mcallister:  

Quando o enigma lógico de Hume despertou Kant de sua letargia dogmática, 

uma nova fase na busca por certeza começou. Em vários aspectos importantes, 

Kant destruiu para sempre a esperança de um conhecimento universal (mesmo 

como ideal heurístico), em razão da limitação inerente à perspectiva humana. 

(2017, p.206) 

 

No entanto, como mostra Strauss, o ceticismo e o historicismo são incompatíveis 

entre si. Enquanto a Escola cética se vê como tão antiga como o pensamento humano, vendo-

se como algo inerente à própria natureza humana, a Escola historicista se considera pertencente 

a um momento histórico específico. Enquanto que o ceticismo considera todas as opiniões 



121 
 

humanas são incertas e, portanto, essencialmente arbitrárias, para o historicista as que 

predominam em diferentes tempos e civilizações estão longe de serem arbitrárias. O 

historicismo descende de uma tradição não cética, positiva, que tenta definir os limites do 

conhecimento humano e que, portanto, admite um conhecimento genuíno, ainda que dentro dos 

limites da própria história. 

Para o historicismo, portanto, o momento absoluto deve ser aquele em que se 

percebe a total e absoluta insolubilidade dos enigmas fundamentais, tornando possível que, a 

partir disso, todas as ilusões da mente humana sejam dissipadas. Dessa forma, o historicismo 

desfere um duro golpe na filosofia tal como pensada pelos clássicos, pois, para eles, a filosofia, 

considerada no sentido cabal e originário do termo, é, como vimos, a tentativa de substituir as 

opiniões sobre o todo pelo conhecimento do todo, algo impossível, segundo o ensinamento 

historicista. Além disso, o historicismo considera que a ideia de filosofia, no seu sentido 

tradicional, baseia-se numa premissa dogmática, a saber, a de que o ser é algo essencialmente 

inteligível, o que envolveria o estabelecimento da equivalência entre “ser”, no mais elevado 

sentido, com “ser sempre”, permitindo a própria previsibilidade do comportamento do todo no 

futuro. Para os historicistas, essa afirmação dogmática é falsa, precisamente por causa da 

descoberta da historicidade da mente humana. O sentido dessa descoberta se faz expresso, de 

fato, por teses que afirmam que aquilo que é chamado de todo é algo sempre incompleto e, 

portanto, essencialmente mutável, de tal modo que é impossível prever o seu futuro ou mesmo 

compreendê-lo. O problema apresentado por Strauss é que, se desconsiderarmos as questões 

fundamentais da filosofia clássica em nome da história, não estaremos senão fugindo do 

problema principal ou o obscurecendo. Trazendo de novo a necessidade de rediscutirmos a 

possibilidade da filosofia clássica, que afirma a possibilidade do direito natural, em 

contraposição àquilo que propõe o historicismo, Strauss afirma: 

Para todos os efeitos, isto significa que o problema do historicismo deve ser 

considerado de início à luz da filosofia clássica, que é a expressão pura do 

pensamento não historicista. Nossa necessidade mais urgente só poderá ser 

satisfeita por estudos históricos que nos permitam compreender a filosofia 

clássica exatamente como ela se compreende, e não como é apresentada pelo 

historicismo (STRAUSS, 2014, p. 39-40). 

A questão está em sabermos se a filosofia em seu sentido clássico é ou não possível. 

Não esperamos uma total adoção da filosofia política em seu sentido tradicional, mas ao menos 

esse tipo de reconsideração imparcial sobre a sua validade, o que até então não ocorreu, restando 

em aberto o problema principal sobre a validade da filosofia em seu sentido originário. O 

historicismo, ao não fazer considerações acerca da validade da filosofia clássica, considerando 



122 
 

a priori que essa filosofia está definitivamente ultrapassada, ignora essa forma de saber ou a 

distorce. É sabido que a “experiência histórica”, premissa sob a qual repousa a base do 

pensamento historicista, em sua fase primária, e o próprio historicismo radical 

(“existencialista”), jamais foi colocada à prova, sendo assumida como premissa correta 

independentemente das problemáticas já apresentadas. Como observa Strauss: “não se 

questionou se os fatos da experiência não autorizavam uma interpretação inteiramente diferente 

e possivelmente mais adequada” (STRAUSS, 2014, p.39). 

Ainda que aceitemos as premissas da “experiência histórica”, resta claro que elas 

não conseguem de forma cabal negar a existência de problemas fundamentais acerca da justiça, 

do certo e do errado, do bem e do mal; embora a história mude, estes problemas permanecem 

perenes e não resolvidos, por mais obscurecidos que estejam no presente momento, dada a 

predominância (como apresenta Strauss) do pensamento historicista em suas várias correntes, 

em especial a mais radical ou existencialista167:  

Quando os apreende como problemas, a mente humana liberta-se de suas 

limitações históricas. Nada mais é necessário para se legitimar a filosofia no 

sentido originário e socrático: filosofia é saber que nada se sabe; ou seja, é a 

tomada de consciência dos problemas fundamentais e, com isso, das 

alternativas fundamentais que regram suas soluções desde que existe 

pensamento humano (STRAUSS, 2014, p. 39). 

Percebemos, então, que a questão do direito natural e de sua validade ficará 

encoberta enquanto o problema do conflito entre essas duas visões – a da filosofia clássica e da 

Escola historicista – não for analisado de forma mais aprofundada e imparcial. Deixando claro 

que a nossa intenção no presente trabalho não foi “tomar o partido” de nenhum dos lados em 

questão, mas, sim, compreender a complexa problemática que está em jogo nesse visível 

conflito filosófico, o qual desembocou, segundo Strauss, no mundo moderno, na experiência 

do niilismo. Ora, para Strauss, o questionamento do historicismo pode nos levar a um novo 

entendimento acerca da possibilidade do direito natural, o que nos permitirá ipso facto  repensar 

a própria possibilidade da filosofia política em sua vertente clássica: 

Mas se o historicismo pode ser posto em questão, somos inevitavelmente 

levados a querer saber se aquilo que foi aclamado no século XIX como uma 

descoberta não foi, na verdade, uma invenção, isto é, uma interpretação 

arbitrária de fenômenos, que sempre foram conhecidos e interpretados de 

modo muito mais apropriado antes do surgimento da “consciência histórica” 

do que depois dela. Temos de levantar a questão de saber se aquilo que é 

chamado de descoberta da história não é, na verdade, uma solução artificial e 

paliativa para um problema que só pôde surgir com base em premissas muito 

questionáveis [...]. Originariamente, a filosofia era a busca humana da ordem 

 
167 GILLESPIE in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 795. 



123 
 

eterna, e, portanto, uma fonte pura de inspiração e aspiração humanas. Desde 

o século XVII, a filosofia se tornou uma arma e, desse modo, um instrumento. 

Foi nessa politização da filosofia que um intelectual, que denunciou a traição 

dos intelectuais, acreditou encontrar a raiz de nossos problemas. Contudo, ele 

cometeu o erro fatal de ignorar a diferente essencial entre intelectuais e 

filósofos. E nisto ele foi enganado pela ilusão que denunciou. Pois a 

politização da filosofia consiste precisamente em que a diferença entre 

intelectuais e filósofos – conhecida outrora como a diferença entre cavalheiros 

e filósofos, por um lado, e entre sofistas ou retóricos e filósofos, por outro – 

tornou-se opaca, até que por fim desapareceu (STRAUSS, 2014, pp. 40-41). 

Assim, é no caminho das visíveis contradições que o historicismo impõe a si mesmo 

que Strauss busca encontrar uma abertura para rediscutir a possibilidade da filosofia política 

em seu sentido clássico. Nesse sentido, Strauss expõe que a tentativa, por parte da Escola 

historicista, de negar a existência das normas universais ou mesmo a capacidade da razão 

humana de apreender algum elemento trans-histórico se baseia em algo já sabido pelos antigos, 

que é o fato de que em cada época e lugar sempre houve diferentes concepções acerca da justiça 

e do bem (a constatação de tal fato é justamente,  como foi mostrado no primeiro capítulo de 

nosso trabalho, o ponto de partida da filosofia política clássica). Além disso, a leitura 

straussiana nos mostra que, paradoxalmente, a proposição do ensinamento historicista, 

envolvendo a afirmação de uma tese universal acerca da natureza do pensamento humano em 

geral, pressupõe a apreensão de algo de trans-histórico e, portanto, a apreensão de uma verdade 

imutável. Isso indicaria, de acordo com a análise straussiana, que o historicismo não consegue 

provar, contra as pretensões clássicas, a impossibilidade da razão humana em atingir ou 

apreender algo de universal168.  Por outro lado, como também vimos, se consideramos que o 

historicismo é em si mesmo um pensamento humano e fruto de uma determinada contingência 

histórica, ao usarmos o pensamento da Escola histórica contra ela mesma, poder-se-ia dizer que 

esse pensamento também está fadado ao fracasso ou a ser superado. No fim das contas, o 

diagnóstico de Strauss coincide, curiosamente, com aquele do filósofo espanhol José Ortega y 

Gasset, na medida em que ambos parecem concordar em ver no historicismo uma concepção 

filosófica que capitula diante das contingências da história e do tempo, renunciando à elevada 

exigência de busca da verdade que norteou por séculos a filosofia. Nas palavras de Ortega y 

Gasset, “o historicismo e o positivismo do século XIX se desfazem de qualquer valor eterno 

para salvar o valor relativo de cada época” (ORTEGA Y GASSET, 2016b, p.27). 

 

 

 
168Cf. STRAUSS, 2016a, p. 117. 



124 
 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Ao longo da análise da empolgante e poderosa crítica straussiana aos pressupostos 

intelectuais da sociedade contemporânea, originada na filosofia moderna, percebemos, já no 

primeiro capítulo desta dissertação, que a filosofia nasce com a nobre pretensão de conceber, 

através do uso da razão, o melhor regime político, o qual é fundado naquilo que é apreendido 

pela razão como bom por natureza. Percebemos, então, que tal regime, para os clássicos, tem 

um forte caráter moral e teleológico, uma vez que ele se baseia numa determinada compreensão 

daquilo que eles, os clássicos, compreendiam como a finalidade suprema da ação humana: a 

excelência ou virtude 

Ora, com o passar dos séculos, Strauss nos apresenta que tanto o sentido quanto a 

função da filosofia se modificaram, através, inclusive, da negação de princípios tidos como 

autoevidentes e necessários para o funcionamento de toda a comunidade, levando, então, 

gradativamente, a um abandono da noção tradicional de virtude ou de excelência e dando lugar 

aos mais variados argumentos que possibilitavam ao ser humano abrir espaço para desejos mais 

egoístas. 

No segundo capítulo, estudamos o início dessa mudança, que se deu, segundo 

Strauss, a partir da filosofia de Maquiavel e de Thomas Hobbes, autores que, na leitura 

straussiana, são os fundadores do que ele vai entender como “projeto moderno”, vale dizer, do 

projeto iluminista de domínio da história e da natureza, o qual se baseia na crença no total e 

absoluto poder da razão humana, princípio visto a partir de então como separado de qualquer 

referencial teleológico ou moral considerado como superior ao homem. Nesse novo contexto 

intelectual, vimos como a sociedade política, na perspectiva straussiana,  não é mais concebida 

como um regime que, voltado para a realização da excelência humana,  desenvolve no homem 

suas mais elevadas capacidades, mas sim como uma associação artificial criada para atender 

aos desejos  e às necessidades vitais mais elementares do indivíduo, o que origina aquilo que 

Strauss chama de  “hedonismo político”.  Trata-se, portanto, de uma nova forma de pensamento 

que, conforme a abordagem straussiana, rebaixa os padrões da sociedade humana, fomentando 

um atomismo hedonístico que se funda na noção de indivíduos movidos fundamentalmente por 

suas paixões e interesses pessoais, ignorando exigências morais superiores, como apresentado: 

Se considerarmos o conjunto deste domínio da manifestação que é o nosso 

mundo, podemos dizer que, à medida que se afastam da unidade principal, as 

existências vão-se tornando cada vez menos qualitativas e cada vez mais 

quantitativas; com efeito, esta unidade, que contém sinteticamente em si 

própria todas as determinações qualitativas das possibilidades deste domínio, 



125 
 

é o polo essencial dele, enquanto que o polo substancial, do qual nos 

aproximamos na mesma medida, evidentemente, em que nos afastamos do 

outro, é representado pela quantidade pura, com a infinita multiplicidade 

“atômica” que ela implica, excluindo qualquer distinção entre os seus 

elementos que não seja numérica. (GUÉNON, 2017, p. 51)169 

 

 O ponto crucial da interpretação proposta por Strauss é que, com essa nova visão, 

o direito natural deixa de ser pensado como algo relacionado a um dever-ser transcendente ao 

homem e passa a ser visto como um elemento que se ajusta aos impulsos humanos mais 

primitivos, o que acaba por produzir uma crise da noção de direito natural, de vez que este aos 

poucos perde seu caráter normativo.  

No terceiro e último capítulo, enfim, apresentamos a concepção straussiana acerca 

da escola historicista, vale dizer, acerca do movimento que nasce da oposição tanto ao projeto 

iluminista moderno quanto à filosofia política clássica, tidos, ambos, por dogmáticos, a partir 

da negação da possibilidade de apreensão racional de princípios morais eternos e do que seria 

o melhor regime político. Como pudemos observar, segundo Strauss, essa negação se dá 

mediante a  postulação da temporalidade de todo pensamento humano, o que limita a 

racionalidade ao tempo no qual esteja circunscrita, levando, inclusive, à negação da 

possibilidade de se afirmar qualquer valor superior e perene, uma vez que cada noção acerca de 

certo e errado, bem e mal, acha-se presa à época na qual se encontra inserida. 

Percebemos também, a partir da abordagem proposta pela leitura straussiana, que 

dessa escola de pensamento nasce o pensamento filosófico e sociológico de Max Weber, autor 

que, a partir do estabelecimento de uma radical cisão entre a esfera axiológica dos valores e a 

esfera empírica dos fatos e da adoção da concepção positivista de que todo conhecimento 

científico genuíno se limita ao âmbito factual, nega a possibilidade de uma compreensão 

racional dos valores, comprometendo em seus fundamentos, as pretensões das teorias do direito 

natural e dando origem àquele fenômeno descrito por Strauss como típico da sociedade 

contemporânea: o niilismo. Trata-se do advento de uma situação em que ocorre uma completa 

perda de sentido moral e metafísico, que, vista à luz da leitura straussiana, mergulha nosso 

tempo em uma profunda crise, fazendo com que a filosofia assuma, atualmente, um rumo 

absolutamente diferente daquele pensado por seus iniciadores.  

 
169 “A conclusão que se deduz nitidamente de tudo isto, é que a uniformidade, para ser possível, suporia seres 

desprovidos de todas as qualidades e reduzidos a simples “unidades” numéricas; é por isso que uma tal 

uniformidade nunca é realizável de fato, e todos os esforços feitos para a realizar, nomeadamente no domínio do 

humano, só podem ter como consequência o desprover mais ou menos completamente os seres humanos das suas 

qualidades próprias e, desse modo, fazer deles qualquer coisa parecida com simples máquinas, porque a máquina, 

produto típico do mundo moderno, é bem aquilo que representa, ao mais alto grau jamais atingido, a predominância 

da quantidade sobre a qualidade.” (GUÉNON, 2017, p. 53) 



126 
 

À guisa de conclusão, vale ressaltar que, para Strauss, a crise da civilização 

ocidental dá-se, sobretudo, com um resultado da imanentização do pensamento operada pela 

filosofia moderna, que, ao negar a transcendência e os referenciais normativos da filosofia 

tradicional, acaba por produzir um vácuo intelectual cuja expressão mais poderosa, nos dias 

atuais, segundo Strauss, encontra-se no historicismo e no positivismo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



127 
 

REFERÊNCIAS 

 

Fontes primárias:  

 

STRAUSS, Leo. Natural right and history. Chicago: The University of Chicago Press, 1953. 

_____. Thoughts on Machiavelli. Chicago: The University of Chicago Press, 1958. 

_____. The City and Man. Chicago: The University of Chicago Press, 1964. 

_____. Studies in Platonic Political Philosophy.  Chicago: The University of Chicago Press, 

1983. 

_____. Jerusalem and Athens. In K. H. Green. Jewish Philosophy and the Crisis of Modernity 

Leo Strauss. Nova Iorque: State University of New York, 1997 

_____. Persecution and the Art of Writing. Chicago: The University of Chicago Press, 1988a. 

_____. What Is Political Philosophy? And other studies. Chicago: The University of Chicago 

Press, 1988b. 

_____. An Introduction to Political Philosophy: ten essays by Leo Strauss. Detroit: Wayne 

State University Press, 1989. 

_____. Argument et action des Lois de Platon. Trad. et presentation par O. Berrichon-Sedeyn. 

Paris: J. Vrin, 1990. 

_____. On Tyranny. Revised and Expanded Edition. Including the Strauss-Kojève 

Correspondence. New York: Free Press, 1991. 

_____. Liberalism Ancient and Modern. Chicago: The University of Chicago Press, 1995a 

[1968]. 

_____. Existencialism. Interpretation, v. 22, n. 3, p. 301-320, 1995b. 

_____. Estudios de filosofia política platônica. Trad. de Amelia Aguado. Buenos Aires: 

Amorrortu, 2008.  

______. Direito natural e história. Trad. de Bruno Costa Simões. São Paulo: WMF Martins 

Fontes, 2014. 

_____.Sobre a interpretação do Gênesis. Trad. de Richard Romeiro Oliveira e Izabella Simões. 

Pensar – Revista Eletrônica da Faje, v. 5, n. 2, p. 297-323, 2014. 

_____. Perseguição e a arte de escrever. Trad. Hugo Langone. São Paulo, editora: É 

Realizações, 2015 

_____. Introdução à filosofia política: dez ensaios. Organização e apresentação de Hilail 

Gildin. Trad. de Élcio Verçosa Filho. São Paulo: É Realizações, 2016a.  

______. ; CROPSEY, Joseph. História da filosofia política. Trad. de Heloisa Gonçalves 

Barbosa. Rio de Janeiro: Forense, 2016b. 

_____. A filosofia política de Thomas Hobbes: suas bases e sua gênese. São Paulo: É 

Realizações, 2017.  

_____. Reflexões sobre Maquiavel. Trad. Elcio Verçosa Filho. São Paulo: É Realizações, 

2015. 



128 
 

_____, On the Intention of Rousseau, Social Research, Extracted from PC1 FUN Text, 

published by ProQuest Information and Learning Company, p. 455-487, 1947. 

 

Fontes secundárias: 

 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de filosofia. Trad. Alfredo Bosi. São Paulo: Martins 

Fontes, 1998.  

ABRANCHES, André. Considerações sobre o Al-Farabi de Leo Strauss. Revista Filosófica de 

Coimbra, n. 43, p. 43-70, 2012. 

AQUINO, Tomás de. Suma Teológica. 4. ed. Trad. de Alexandre Correia. Campinas: 

Permanência, 2016. 

ARENDT, Hannah. Sobre a Revolução.Trad. de Denise Bottmann. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2011. 

ARISTÓTELES. Metafísica. 2. ed. Trad. de Edson Bini. São Paulo: EDIPRO, 2012. 

_____. Ética a Nicômaco.  Trad. de Torrieri Guimarães. São Paulo: Martin Claret, 2014a.  

_____. Política. 6.e. Trad. de Pedro Constantin Tolens. São Paulo: Martin Claret, 2014b.  

BARROS, José D´Assunção. Historicismo: notas sobre um paradigma. Rio de Janeiro: 

Antítese, v. 5, n.9, p. 391-419, jan/jul 2012. 

BERLIN, Isaiah. As Raízes do Romantismo.1. ed. Trad. Isa Mara Lando. São Paulo: Três 

Estrelas, 2015. 

BLOOM, Allan. Leo Strauss: september 20, 1889 – october 18, 1973. Political Theory, v.  2, 

n. 4, p. 372-392, 1974. 

______. The Closing of the American Mind. 25. ed. United States: Simon and Schuster 

Paperbacks, 2012. 

BURKE, Edmund. Reflexões sobre a revolução na França. Trad. de José Miguel Nanni 

Soares. São Paulo: EDIPRO, 2014. 

______. A sindérese e a consciência. Campinas: Ecclesiae, 2015. 

CARVALHO, Talyta. Leo Strauss: uma introdução à sua filosofia política. São Paulo: É 

Realizações, 2015. 

DRURY, S. The Political Ideas of Leo Strauss. New York: Palgrave MacMillan, 2005. 

DUTRA, Delamar José Volpato. Direito natural (jus naturale) em Hobbes. Rio de Janeiro, 

Analytica, vol 20 nº 1, p. 61-81, 2016. 

FEYERABEND, Paul. Contra o método. 2. ed. Trad. de Cezar Augusto Mortari. São Paulo: 

Editora UNESP, 2011.  

FINNIS, John. Natural Law and Natural Rights. 2. ed. Nova York: Oxford University Press, 

2011.  

FRANKL, Viktor E. Em busca de sentido. 28. ed. Petrópolis: Vozes, 1991. 

GUÉNON, René. A crise do mundo moderno. 3. ed. Trad. de Antonio Marcos Carvalho. 

Lisboa: Nova Vega, 2013.  



129 
 

_____. O Reino da Quantidade e os Sinais dos Tempos. Trad. de IRGET. São Paulo: Instituto 

René Guénon de Estudos Tradicionais, 2017.  

HOBBES, Thomas. Leviatã. 2. ed.  Trad. de Rosana D’Angina. São Paulo: Martin Claret, 2015. 

KANT, Immanuel. Crítica da razão pura. Trad. Valério Rohden e Udo Baldur Moosburger. 

São Paulo: Abril Cultural, 1983 (Coleção Os Pensadores). 

KENNINGTON, Richard. Derecho natural y história de Strauss. In HILB, Cláudia. Leo 

Strauss: El Filosofo en la Ciudad. 1° ed. Buenos Aires: Prometeo Libros, 2011, p. 241-274 

LAVELLE, Louis. Ciência estética metafísica. Trad. de Paulo Neves. São Paulo: É 

Realizações, 2012.  

LACERDA, Bruno Amaro. Direito Natural em Platão: as origens gregas da teoria 

jusnaturalista. Curitiba: Juruá, 2009. 

LEFORT, C. Três notas sobre Leo Strauss. In: Desafios da escrita política. São Paulo: 

Discurso Editorial, 1999.  

LIMA, Danilo Pereira. O leviatã e as guerras religiosas do século XVII: uma análise do 

estado absolutista a partir de Thomas Hobbes. Revista do Direito Público, Londrina, v.10, 

n.1, p.9-30, 2015. 

MCALLISTER, Ted V. Revolta contra a modernidade: Leo Strauss, Eric Voeglin e a busca 

de uma ordem pós-liberal. Trad. de Túlio Sousa Borges de Oliveira. São Paulo: É Realizações, 

2017.  

MENDES, Elvis de Oliveira. Leo Strauss e o caráter problemático da racionalidade 

moderna. Revista Perspectiva Filosófica, Recife, v. 43, n. 1. p. 74-90, 2016. 

MEIER, H. Leo Strauss and the Theologico-political Problem. Cambridge: Cambridge 

University Press, 2006. 

MILLER, E. F. Leo Strauss: a recuperação da filosofia política. In: DE CRESPIGNY, A.; 

MINOGUE, K. R. (orgs.). Filosofia política contemporânea. Trad. de Yvonne Jean. Brasília: 

UnB, 1982. 

MONTESQUIEU, Charles de Secondat, Baron de. Do espírito das Leis. Trad. de Roberto Leal 

Ferreira. São Paulo: Martin Claret, 2010. 

MORAIS, Emilia Maria Mendonça de. A natureza do filósofo. Revista Kriterion, Belo 

horizonte, v. 51 n.122, p. 50-65, 2010. 

MORAIS, Ricardo Manoel de Oliveira. O verdadeiro sentido da filosofia em Leo Strauss. 

Revista Kínesis, Belo Horizonte, vol. V, n. 10, p. 273-287, 2013. 

OLIVEIRA, Richard Romeiro. Esoterismo e filosofia política na obra de Leo Strauss. Revista 

Dissertatio. Belo Horizonte, v. 46, p. 27-55, 2017. 

ORTEGA Y GASSET, José. A rebelião das massas. 5. ed. Trad. de Felipe Denardi. Campinas: 

Vide Editorial, 2016a.  

_____. O que é filosofia? Trad. de Felipe Denardi. Campinas: Vide Editorial, 2016b. 

_____. O Homem e os Outros. Trad. Felipe Denardi. Campinas: Vide Editorial, 2017.  

PANGLE, Th. Leo Strauss: an introduction to his thought and intellectual legacy. Baltimore: 

The Johns Hopkins University Press, 2006. 

PLATÃO. Apologia de Sócrates/ O Banquete. Trad. de Sueli Maria Regino e Maria Aparecida 

de Oliveira. São Paulo: Martin Claret, 2017.  



130 
 

_____. A República. Trad. de Pietro Nasseti. São Paulo: Martin Claret, 2014.  

REALE, Giovanni. História da Filosofia Grega e Romana, vol. II: Sofistas, Sócrates e os 

Socráticos Menores. Trad. Marcelo Perine. 2 ed. São Paulo: Edições Loyola, 2013.  

_____. História da Filosofia Grega e Romana, vol. III: Platão. Trad. Henrique Claudio de 

Lima Vaz e Marcelo Perine. 2 ed. São Paulo: Edições Loyola, 2014. 

_____. História da Filosofia Grega e Romana, vol. IV: Aristóteles. Trad. Henrique Claudio 

de Lima Vaz e Marcelo Perine. 2 ed. São Paulo: Edições Loyola, 2013. 

_____. História da Filosofia Grega e Romana, vol. V: Filosofias Helenísticas e Epicurismo. 

Trad. Marcelo Perine. 2 ed. São Paulo: Edições Loyola, 2017. 

RHODES, J. M. Philosophy, revelation and political theory: Leo Strauss and Eric Voegelin. 

The Journal of Politics, v. 49/4, p. 1036-1060, 1987. 

ROSEN, Stanley. Leo Strauss and the Problem of the Modern. In SMITH, S. B. The 

Cambridge Companion to Leo Strauss. Cambridge: Cambridge University Press, 2009. 

ROSSEAU, Jean Jacques. Do contrato social. Trad. Lourdes Santos Machado. São Paulo: 

Nova Cultural, 1999. 

SANTOS, Mário Ferreira dos. Invasão vertical dos bárbaros. São Paulo: É Realizações, 2012.  

_____. Filosofia da crise. São Paulo: É Realizações, 2017.  

SILVA, Evaldo Sampaio da. Leo Strauss e os três movimentos da modernidade. Revista 

Ethic@, Florianópolis, v. 12, n. 2, p. 321-345, 2013.  

SMITH, S. B. Reading Leo Strauss. Politics, philosophy, judaism. Chicago: The University 

of Chicago Press, 2006.  

SOUZA, Jamerson Murilo Anunciação de. Edmund Burke e a gênese conservadorismo. 

Serviço Social e Sociedade, n. 126, São Paulo, pp. 360-370, Agosto, 2016. 

STONER JR., James R. Was Leo Strauss Wrong about John Locke?. Cambridge University 

Press, The Review of Politics, Vol. 66, No. 4, pp. 553-563, 2004. 

______. Philosophy As A Way Of Life: The Case Of Strauss. The Review of Politics 71, 

37–53. USA: University of Notre Dame, 2009. 

_____. (ed.). The cambridge companion to Leo Strauss. Cambridge: Cambridge University 

Press, 2009. 

TARCOV, N.; PANGLE, T. Leo Strauss y la história de la filosofía politica. In: HILB, 

Claudia. (Compiladora). Leo Strauss. El Filósofo en la Ciudad. Buenos Aires: Prometeo 

Libros, 2011, p. 389-430. 

TOCQUEVILLE, Alexis de. A Democracia na América: sentimentos e opiniões (Livro II). 

Tradução de Eduardo Brandão. 2ª edição. São Paulo: Martins Fontes, 2014. 

VOEGELIN, Eric. As Religiões Políticas. Trad. De Teresa Marques da Silva. Lisboa: 2002, 

Veja. 

VOLFI, F. O paradigma perdido: a ética contemporânea em face à técnica. In: 

HOTTOIS, G. (Ed.). Aos fundamentos de uma ética contemporânea. Paris: J. Vrin, 1993, p. 

153 – 180. 

VOLPI, F. El Nihilismo. Trad. de Cristina I. del Rosso e Alejandro G. Vigo. Buenos Aires: 

Biblos, 2005. 



131 
 

ZUCKERT, C.; ZUCKERT, M. The Truth About Leo Strauss:  political philosophy and 

American democracy. Chicago: The University of Chicago Press, 2006.  


