e~
[ [~
e~

i)

g

R

4

Y

US IMPAVIDA
vy

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA

EDUARDO EMANUEL FERREIRA LEAL

VALOR E RACIONALIDADE: o problema do Direito Natural em Direito

Natural e Historia de Leo Strauss

Recife
2019



EDUARDO EMANUEL FERREIRA LEAL

VALOR E RACIONALIDADE: o problema do Direito Natural em Direito

Natural e Historia de Leo Strauss

Dissertacdo apresentada ao Programa de Pos-
Graduagdo em Filosofia da Universidade
Federal de Pernambuco como requisito para a

obtencdo do titulo de Mestre em Filosofia.

Orientador: Prof. Doutor Richard Romeiro Oliveira

Recife

2019



Catalogacéo na fonte
Bibliotecéaria Maria do Carmo de Paiva, CRB4-1291

L435v

Leal, Eduardo Emanuel Ferreira.

Valor e racionalidade : o problema do Direito Natural em Direito Natural e
Histéria de Leo Strauss / Eduardo Emanuel Ferreira Leal. — 2019.

131f.;30cm.

Orientador: Prof. Dr. Richard Romeiro de Oliveira.

Dissertacdo (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH.
Programa de P6s-graduacdo em Filosofia, Recife, 2019.

Inclui referéncias.

1. Filosofia. 2. Niilismo (Filosofia). 3. Positivismo. 4. Direito natural. 5.
Strauss, Leo (1899-1973). I. Oliveira, Richard Romeiro (Orientador). Il. Titulo

100 CDD (22. ed.) UFPE (BCFCH2019-172)




EDUARDO EMANUEL FERREIRA LEAL

VALOR E RACIONALIDADE: o problema do Direito Natural em Direito

Natural e Historia de Leo Strauss

Dissertacdo apresentada ao Programa de Pos-
Graduagdo em Filosofia da Universidade
Federal de Pernambuco como requisito para a

obtencdo do titulo de Mestre em Filosofia.

Aprovada em: 21/03/2019.

BANCA EXAMINADORA

Prof. Dr. Richard Romeiro Oliveira (Orientador)

Universidade Federal de Sao Jodo Del Rey

Prof. Dr. Anastacio Borges Araljo Janior (Examinador Interno)

Universidade Federal de Pernambuco

Prof. Dr. Victor Sales Pinheiro (Examinador Externo)

Universidade Federal do Para



O barbaro ameaca a nossa ética. Invade todos os caminhos, penetra nos lares,
nas escolas. Quer estabelecer a sua grandeza na sua miséria, proclama a sua
forca onde essa ndo estd, aponta a sua exaltacéo, quando ela é depresséo, e
guando julga olhar a sua altura apenas esta vendo o vale, em cujos pantanos
ele perdura. Seus voos sdo apenas saltos de sapos, ou arrancos de fera, nunca
0 voo das aves que invadem o azul do céu e que sdo simbolos da grandeza e
da inteligéncia humana. (SANTOS, 2012, p. 71)



RESUMO

O presente trabalho visa compreender o nucleo da leitura efetuada por Leo Strauss,
na obra Direito Natural e Historia, do problema relacionado a crise intelectual desencadeada
pelo desenvolvimento do pensamento filosdfico em nosso tempo. Nesse sentido, tentaremos
mostrar como, para Strauss, tal crise se origina fundamentalmente no abandono, realizado pela
filosofia politica moderna, da compreenséo classica do conceito de direito natural, que deixa de
ser pensado, a partir de autores como Hobbes e Locke, como uma norma determinando a forma
como 0s homens devem viver para se converter em um principio que explica e assegura apenas
as necessidades e os interesses mais primarios dos homens, 0 que provoca, na perspectiva
straussiana, um evidente rebaixamento dos padrbes concernentes a avaliagdo do
comportamento moral humano. Procuraremos esclarecer, em seguida, como, na interpretacdo
straussiana, a escola historicista e, posteriormente, a escola positivista radicalizaram a critica
ao pensamento filoséfico tradicional iniciada pela filosofia moderna, desembocando num
completo rechaco da nogao de direito natural e na concepc¢do de que a razdo humana nédo pode
alcancar uma compreensdo genuinamente racional e, portanto, universal, dos valores e
principios de justica. Mediante a explicitacdo desses elementos, buscaremos evidenciar, enfim,
de que maneira, segundo Strauss, as transformacdes intelectuais acima indicadas acabaram por
engendrar um contexto favoravel ao florescimento do niilismo, o que provoca inequivocos
impasses filoséficos que, na analise straussiana, nos obrigam a reconsiderar as pretensdes do

pensamento politico classico.

Palavras-chave: Filosofia-classica. Direito natural. Historicismo. Positivismo. Niilismo.



ABSTRACT

This work aims to understand the core of Leo Strauss' reading, elaborated in his
book Natural Right and History, of the problem related to the intellectual crisis unleashed by
the development of philosophical thought in our time. In this sense, we will try to show how,
for Strauss, such a crisis originates fundamentally in the abandonment, performed by the
modern political philosophy, of the classic understanding of the concept of natural right, which
is no longer thought of by authors such as Hobbes and Locke as a norm determining the way in
which men must live to become a principle that explains and assures only the most primitive
needs and interests of men, which causes, in the Straussian perspective, an evident demotion of
the standards concerning the evaluation of human moral behavior. We will then try to clarify
how, in the Straussian interpretation, the historicist school and later the positivist school
radicalized the critique of traditional philosophical thought initiated by modern philosophy,
leading to a complete rejection of the notion of natural right and to the conception that reason
can not achieve a genuinely rational and therefore universal understanding of the values and
principles of justice. By explaining these elements, we shall try to show how, according to
Strauss, the intellectual transformations indicated above gave rise to a favorable context for the
flourishing of nihilism, which provokes unmistakable philosophical impasses that, in Straussian

analysis, compel us to reconsider the pretensions of classical political thought.

Keywords: Classical philosophy. Natural law. Historicism. Positivism. Nihilism.



2A

2.1

2.2

2.3

3

3.1

3.2

4.1

4.2
4.3

SUMARIO

LN ILEI0] 5161070 IR 8

DESCOBERTA DO DIREITO NATURAL COMO FUNDAMENTO
FILOSOFICO E QUESTIONAMENTO DA AUTORIDADE ANCESTRAL ....... 16

A DESCOBERTA DA NATUREZA E A DISTINCAO ENTRE

PHYSIS E NOMOS ..o 16
A FILOSOFIA POLITICA E A BUSCA PELO MELHOR REGIME........... 35
O DIREITO NATURAL EM PLATAO, ARISTOTELES E

TOMAS DE AQUINO ....ooiiiiiiiiiiiee e 40

O DIREITO NATURAL MODERNO: GENESE, DESENVOLVIMENTO E

HOBBES, LOCKE E O “PROJETO MODERNO” ......cccccoiiiiiiiiiiiiii e, 52

A CRISE DO DIREITO NATURAL MODERNO EM ROUSSEAU E

O HISTORICISMO, A DISTINCAO WEBERIANA ENTRE FATO E VALORE O
RECHAGCO DO DIREITO NATURAL. ...ooiiiiiie s 98

AS BASES EPISTEMOLOGICAS DO HISTORICISMO COMO RESPOSTA

AO PENSAMENTO REVOLUCIONARIO FRANCES......oooiieieiei, 98
A CISAO WEBERIANA ENTRE FATOS E VALORES......covvviiieeieinn, 106
O DESDOBRAMENTO DO HISTORICISMO PARA O HISTORICISMO
RADICAL . ..o oot e e e e et e e e e e et e s e e et e er e e e e e e esee e e e eeer s 117
CONSIDERAGOES FINAIS ..ottt 124

REFERENCIAS ..ottt 127



1 INTRODUCAO

Poucos autores discutiram a modernidade com tamanha perspicacia quanto Leo
Strauss. Aleméo de origem judaica e nascido em 20 de setembro de 1889, na cidade de
Kirchhain, Estado de Hesse, na Alemanha, Strauss foi forcado a sair de sua terra natal devido a
flagrante perseguigéo antissemita provocada pelo regime nazista. Estudou na Universidade de
Freiburg, onde foi aluno de Edmund Husserl e Heidegger, sendo este ultimo um autor que o
influenciou bastante no inicio de sua carreira. Logo apo6s o periodo de estudos em Freiburg,
assume importante posicdo na Akademie fur die Wissenschaft des Judentums e, no final dos
anos 30, recebe uma bolsa da Fundagéo Rockefeller! para trabalhar em Paris, pesquisando sobre
filosofia medieval judaica e islamica, o que ndo durou muito tempo, pois, com o forte
crescimento do nazifascismo por toda a Europa, Strauss precisou mudar-se para os Estados
Unidos, onde finalmente consolidou sua carreira na Universidade de Chicago. Nessa
instituicdo, como se sabe, foi produzida e disseminada a maior parte de suas obras, o que lhe
angariou varios seguidores? ou “straussians”, como, por exemplo, o renomado filésofo Allan
Bloom?.

O problema central da obra straussiana é a percepcdo de que 0 homem
contemporaneo, herdeiro da modernidade, traz consigo uma profunda crise de valores éticos e
morais, 0 que faz com que ele simplesmente ndo saiba quem é ou para onde vai, causando entéo
a visivel crise do mundo moderno?, percebida em maior ou menor grau até pelo mais comum
dos homens. Na Optica straussiana, a crise do mundo moderno é, antes de tudo, a crise da
filosofia politica moderna, que solapa todo o terreno de valores e principios estabelecido ao
longo dos séculos pelos filésofos antigos e medievais, dando lugar a um clima de profunda
incerteza moral, estética e politica, incerteza esta que é hoje facilmente percebida em todo o

mundo ocidental.

1 Cf. LEFORT, 1999, p. 281-282.

2 “Ndo ha nenhum exagero em dizer que o impacto de L. Strauss sobre a comunidade académica norte-americana
¢ um fenomeno. Ele ¢ o fundador de um movimento, de uma Escola de pensamento e mesmo de um culto”
(DRURY, 2005, p.15)

3 Filésofo norte-americano e continuador da obra de Strauss, Allan Bloom é o autor do best-Seller The Closing of
the American Mind, texto em que faz duras criticas a decadéncia da democracia liberal nos Estados Unidos e ao
processo de degradacéo da cultura e da educacéo resultante do relativismo selvagem adotado pelos representantes
do establishment académico daquele pais.

4 Strauss, enquanto vitima e espectador das consequéncias praticas do projeto moderno na contemporaneidade,
enxerga tal projeto como mergulhado em uma tremenda crise, observando o préprio conceito da “modernidade”
com profunda desconfianga. Sobre isso, cf. seus escritos “The three waves of modernity ” (“As trés ondas da
modernidade”) e “Political philosophy and the crisis of our times” (“Filosofia politica e a crise dos nossos
tempos”), nos quais tal desconfianga e descontentamento com o projeto moderno sdo apresentados de forma
sistematica.



Segundo Strauss, 0 pensamento moderno opera, aos poucos, uma destruicdo da
transcendéncia e, com a perda da nogdo de transcendéncia — seja esta entendida de forma
religiosa ou como uma ordem natural superior ao que € meramente humano —, 0 homem
moderno mergulha em um profundo processo de imanentizacio®, o qual resulta no
antropocentrismo extremo de nossos dias, dando lugar ao idealismo exagerado que se expressa
na forma de ideologias ou “religides politicas”, para usar um termo cunhado pelo eminente
filosofo alemédo Eric Voegelin, amigo e correspondente de Strauss. Para Voegelin, como
também para Strauss, tais “religides’ abalaram e dominaram o cenario intelectual e politico do
século XX e possuem uma relacdo direta com pensamento moderno, originando todas aquelas
tragicas experiéncias totalitarias centradas na figura “do grande lider” (nazismo, fascismo e
comunismo)®.

Em Direito Natural e Historia, texto que constituird nosso principal objeto de
analise na presente dissertacdo, Strauss descreve as etapas desse processo e demonstra como 0
projeto moderno penetrou no establishment intelectual e politico da atualidade, dele se
apoderando. Na leitura straussiana, tal se deu primeiramente com o historicismo, ao postular
que todo pensamento humano é condicionado pelo tempo no qual foi gerado, negando, com
isso, a possibilidade de qualquer apreensdo racional de algum tipo de verdade perene que
transcenda a época em que foi postulada, o que para Strauss é a propria negacdo da filosofia
politica em seu sentido original. Em um segundo momento, conforme Strauss, a filosofia
politica é também negada pela escola positivista, que faz uma verdadeira cisdo entre a esfera
empirica dos fatos e a esfera axioldgica dos valores, preconizando que todo conhecimento
genuino é adquirido apenas pelos métodos da ciéncia experimental moderna, o que leva essa
escola a admitir a impossibilidade de se alcancar uma verdadeira compreensao da natureza do
bem. Resta claro que Strauss, buscando compreender os impasses gerados pelos pressupostos
teoricos e intelectuais da filosofia moderna, acaba por retornar a leitura dos classicos em busca
de uma filosofia desvinculada de ideologias ou obscurantismos, como apresenta Steven B.
Smith em seu instigante artigo acerca do pensamento straussiano:

O "retorno" de Strauss a filosofia politica cl&ssica - um retorno que ele sempre
descreveu como "tentativo ou experimental” - ndo é, como alguns viram, um
endosso da hierarquia natural ou de qualquer outra forma de biologia antiga
ou eugenia. A compreenséo de Strauss da filosofia antiga tem mais a ver com
o problema politico da filosofia ou com a questdo da vida filoséfica, e ndo
com uma filosofia da politica da maneira como isso é geralmente entendido.
Isso certamente ndo impediu que todos os tipos de intérpretes lhe atribuissem

5 Acerca deste debate, para melhor aprofunda-lo, indicamos os capitulos I, VIl e XXIX da obra do filésofo francés
René Guénon, intitulada O Reino da Quantidade e os Sinais dos Tempos (2017)
6 Cf STRAUSS, 20164, p. 108



10

todas as formas de posi¢des doutrinarias, desde o neoconservadorismo até
uma antimodernidade niilista. Sua preocupacdo era com a posic¢do original da
filosofia como um modo de questionar e ndo com a defesa de qualquer escola
ou seita filosofica em particular, muito menos com um movimento ou causa
politica. Strauss deixa claro que a vida filoséfica deve ser entendida como uma
forma de questionamento zetético. (SMITH, 2009, p.52)’

Ainda em Direito Natural e Histdria, Strauss explica que, com a emergéncia dessas
duas escolas de pensamento que sdo o historicismo e o positivismo, o Ocidente decaiu em um
profundo clima de incerteza que se manifesta dramaticamente tanto no niilismo® quanto no
relativismo, sendo entdo esses fendbmenos um elemento tipico do momento histérico
contemporaneo, cujos efeitos sobre a esfera politica e moral sdo constatados até os dias atuais®.

O presente trabalho busca compreender, através da analise de Direito Natural e
Histéria e de demais leituras complementares, como todo esse processo se deu e suas
consequéncias praticas, apresentando, por um lado, a critica straussiana ao pensamento
filoso6fico moderno e suas aporias, e, por outro, sua visao da alternativa intelectual representada
pela filosofia politica classica. Como veremos depois, de acordo com Strauss, a aposta
fundamental da filosofia politica, em sua expressao classica, nada mais é do que uma aposta na
liberdade e na capacidade da razdo humana de ir além das crencas e valores estabelecidos em
certo tempo e lugar, visando a consecu¢do de um saber autdbnomo acerca das questdes
fundamentais (Deus, 0 mundo, 0 homem)*°. Dessa forma, a filosofia €, portanto, originalmente,
a tentativa de transformar as “opinides acerca do todo” em “conhecimento acerca do todo”, por
meio do uso da racionalidade. Ora, tal visdo do que é a filosofia encontrou, na perspectiva de
Strauss, uma representacao perfeita na alegoria platonica da caverna, que, por meio da imagem
de prisioneiros acorrentados no fundo de uma caverna escura, podendo observar apenas simples
sombras, descreveria fielmente a situacdo original do homem no seio da sociedade e o papel

libertador da razéo e da filosofia no que se refere a superacao dessa situacao.

T “Strauss’s “return” to classical political philosophy—a return he always described as “tentative or
experimental”—is not, as some have seen, an endorsement of natural hierarchy or any other form of ancient
biology or eugenics. Strauss’s understanding of ancient philosophy has more to do with the political problem of
philosophy or the issue of the philosophic life and not a philosophy of politics as this is usually understood. This
has certainly not inhibited all manner of interpreters from attributing all manners of doctrinal positions to him
from neoconservatism to a nihilistic antimodernity. His concern was with the original position of philosophy as
a mode of questioning and not with the defense of any particular philosophical school or sect, much less a
political movement or cause. Strauss makes clear that the philosophic life is to be understood as a form of zetetic
questioning.”

8 “Somente o autoexame pode salvar as democracias liberais. O problema encontra-se dentro, nio fora”
(MCALLISTER, 2017, p. 104)

® Cf. STRAUSS, 20164, p. 239

10 Cf. Ibid., p. 29



11

Seria 0 homem capaz de viver sem certezas ou sem um horizonte valorativo e moral,
a partir do qual possa se nortear? O psiquiatra austriaco Victor Frankl, fundador da logoterapia,
aponta exatamente esse niilismo®!, esse terreno de incertezas ou “falta de sentido”, criado pela
modernidade, como a principal causa das psicopatologias modernas. Esse movimento de busca
de um sentido para a existéncia, envolvendo a procura do melhor tipo de vida a ser seguido, é
apresentado por Strauss, por seu turno, como uma das preocupacdes centrais da filosofia, o que
o leva a afirmar, em relacdo ao assunto, que “a gravidade do problema nos impde o dever de
encetar uma discussdo distanciada, tedrica e imparcial” (2014, p.8). Tal preocupacéo,
constitutiva da filosofia em seu sentido original, € explicitada nas palavras do filésofo francés
Louis Lavelle da seguinte forma:

Os inimigos da filosofia se acham em uma posicao favoravel, pois a filosofia
nunca pode produzir a mesma satisfacdo intelectual que a ciéncia, nem a
mesma satisfacao sensivel que a poesia: essa €, inclusive, uma censura que lhe
fazem, mas que mostra que ela perderia seu verdadeiro objeto se viesse a se
confundir com uma ou com outra. No entanto, sabemos bem que néo h4, para
ser humano algum, problema mais emocionante que o problema do seu destino
no mundo, o que é propriamente o problema filosofico: parece mesmo que a
ciéncia e a poesia soO retém e so cativam nosso interesse na medida em que nos
abrem uma nova perspectiva sobre esse problema (2012, p.134).

De antemdo, cumpre dizer que ndo iremos adentrar, no espaco do presente trabalho,
na discussao moral e psicoldgica apresentada pelo Dr. Frankl. Nossa pretensdo é tdo-somente
ressaltar, a partir da leitura straussiana, a grave problemaética trazida pela situacdo de crise
desencadeada pelo desenvolvimento da modernidade, com vistas a compreender o que se
encontra por tras de tal crise, explicitando como, para Strauss, a perda da nocdo do que seja
filosofia politica (aqui entendida como a busca do conhecimento racional da natureza do bem
e do melhor regime) pode ser encarada como uma das principais fontes desse fenémeno.

Strauss nos propde, entdo, uma reabertura da antiga querela entre antigos e
modernos para que, através de tal discussdo, possamos compreender quais sdo as pretensdes
originais da filosofia politica rechacadas — mas ndo refutadas — pela filosofia politica moderna,
apresentando, com isso, uma revitalizagio'? do debate acerca do direito natural como possivel
alternativa para a saida de tal crise. E interessante notar, ainda que de passagem, que a posi¢&o

de critica e suspeita adotada por Strauss em relagdo a modernidade encontra uma

11 Como nas palavras VOLFI: “O sentimento difuso de falta de orientagdo ético-moral e de fundag&o das regras,

das normas e dos principios do agir humano indica claramente que o paradigma ético-moral esta hoje duplamente

perdido: no plano de sua fundamentacdo como também daquele de sua aplicagdo, em sua dimensdo ético-tedrica

como ético-pratica.” (VOLFI, 1993, p. 158)

12«Strauss was dedicated to the restoration of a rich and concrete natural consciousness of the political
phenomenon” (BLOOM, 1974, p. 376).



12

correspondéncia na visdo proposta pelo filésofo francés René Guénon acerca do mesmo
assunto. Em sua famosa obra intitulada A Crise do Mundo Moderno, por exemplo, Guénon

afirma o seguinte sobre essa questao:

Alguns entrevéem mais ou menos vagamente, mais ou menos confusamente,
que a civilizacdo ocidental em vez de continuar sempre a desenvolver-se no
mesmo sentido, poderia bem chegar um dia a um ponto de paragem, ou mesmo
socobrar completamente em qualquer cataclismo. Talvez esses ndao vejam
nitidamente onde estd o perigo, e 0s receios quiméricos ou pueris que
manifestam por vezes provam suficientemente a persisténcia de muitos erros
no seu espirito; mas enfim, € ja qualquer coisa que percebam que existe um
perigo, mesmo se o sentem mais do que o compreendem verdadeiramente, e
gue cheguem a conceber que esta civilizacdo, de que os modernos estdo téo
enfatuados, ndo ocupa lugar privilegiado na Histéria do Mundo, que ela pode
ter a mesma sorte que tantas outras ja desaparecidas em épocas mais ou menos
longinquas, e de que algumas deixaram atrds de si apenas tragos infimos,
vestigios mal perceptiveis ou dificilmente reconheciveis (2013, p. 26).

No primeiro capitulo desse trabalho, pretendemos desenvolver uma abordagem
sistematica acerca de como, segundo Strauss, se deu originalmente a descoberta da natureza,
fendmeno que, na visdo desse pensador, ocorre a0 mesmo tempo em que o homem descobre a
filosofia, o que possibilita o estabelecimento da distin¢ao clara entre physis e nomos (hatureza
e convencao) e o questionamento da tradicdo através da busca do melhor regime (ou do regime
mais justo, segundo a natureza). VVeremos, entdo, como esses elementos se encontram presentes
nas principais correntes do direito natural classico (desde os filésofos gregos até Tomas de
Aquino), o que revelara a importancia da ideia de natureza para toda a tradico filosofica®® e
como, através de tal nocdo, torna-se possivel empreender uma busca solida e cautelosa acerca
de qual seria o melhor regime politico, apresentado por Strauss como o principal objeto de
reflexdo da filosofia politica em seu sentido originario.

No segundo capitulo, discutiremos de que forma ocorreu, de acordo com a
interpretacdo straussiana, a passagem da teoria do direito natural classico para a teoria do direito
natural moderno, buscando evidenciar duas coisas: em primeiro lugar, 0 que Strauss
compreende por direito natural moderno; em segundo lugar, como a adog¢éo do direito natural
moderno produziu uma total mudanga no panorama politico e intelectual do Ocidente,
desembocando na crise tedrico-pratica advinda de tal concepgéo, crise essa que posteriormente

se expressou nas correntes filosoficas do historicismo e do positivismo, as quais sdo

13Sobre o papel crucial do conceito de melhor regime na filosofia politica classica, cf. PANGLE, Th. Leo Strauss:
an introduction to his thought and intellectual legacy. Baltimore: The Johns Hopkins University Press, 2006,
p.46-49.



13

consideradas por Strauss como as mais poderosas e hegemoénicas manifestagdes intelectuais em
nosso tempo.

No terceiro capitulo, apresentaremos, finalmente, 0 modo como Strauss explica o
advento da escola historicista, primeira corrente de pensamento que recusa abertamente o
direito natural, ao postular a historicidade de todo pensamento humano, negando, com isso, a
possibilidade da razdo transcender o que é dado socialmente em certo contexto cultural. Strauss
pretende discutir as criticas e proposi¢cdes do historicismo e, logo apés, do positivismo,
mediante a apresentacdo da sociologia weberiana, marcada pelo ideal metodoldgico da
“neutralidade axiologica”, a fim de explicitar as insuficiéncias filosoficas de tais correntes
intelectuais e as aporias em que elas fatalmente desembocam.

Como um autor pouco conhecido no Brasil, Strauss é visto por muitos com certo
receio, exatamente porque esses muitos desconhecem o papel fundamental desse autor na
rediscussao do significado da filosofia politica e no debate sobre o problema da modernidade.
Longe de pregar algum tipo de reacionarismo, Strauss pretende, antes de mais nada, reerguer a
filosofia a um patamar pratico e tedrico elevado, o qual em sua visdo foi perdido desde a
ascensao das escolas ja citadas. Ha um carater altamente revitalizador na proposta straussiana,
proposta essa bem definida por Rosen nos seguintes termos: “sejamos claros desde o inicio:
Strauss ndo é um ludista nem um reacionario irracional. Tampouco é um excéntrico heterodoxo,
ou mesmo um pensador revolucionario que é mal compreendido por causa da grande
originalidade de suas visdes” (ROSEN, 2009, p. 120). Apesar disso, percebemos certo
estranhamento e resisténcia na recep¢do desse autor, sobretudo nos meios académicos

nacionais: de fato, muitos incorrem no que em ldgica classica chama-se de argumentum ad

14 <A interpretagdo de Strauss da crise no Ocidente levou-o a esforcar-se por alcangar aquela compreenséo histérica
auténtica do pensamento do passado que, a principio, pretendeu o historicismo, mas da qual este ndo era capaz
por sua propria constituicdo. Tentar entender os pensadores da Antiguidade da maneira como eles se
interpretavam exigia que tentassemos colocar de lado nossas proprias perguntas para ver as deles; que
tentdssemos nos basear, tanto quanto possivel, no que eles dizem, direta ou indiretamente, e 0 minimo possivel
na informacao de outras pessoas; e que procurassemos usar 0s termos usados por eles e suas premissas, evitando
0 uso de terminologia e premissas modernas, alheias a eles. Segundo Strauss, esse esfor¢o histdrico para
compreender o significado do pensamento antigo envolve necessariamente o esforco filosofico de levar a sério
areivindicagdo da verdade desse pensamento”. (La interpretacion de Strauss de la crisis de Occidente lo impuls6
a esforzarse por conseguir esa auténtica comprension historica del pensamiento del pasado que en un principio
pretendid el hisloricismo pero de la cual no fue capaz por su constituciéon misma. Tratar de entender a los
pensadores de la Antigiiedad de la manera en que ellos mismos se interpretaban requeria que intentasemos
dejar de lado nuestras propias preguntas para ver las de ellos; que intentasemos basarnos, tanto como fuera
posible, en lo que ellos dicen directa o indirectamente, y lo menos posible en informacién ajena; y que
procurdsemos emplear los términos por ellos empleados y sus premisas, evitando usar la terminologia y las
premisas modernas, ajenas a ellos. Segun Strauss, este esfuerzo histérico por comprender el significado del
pensamiento antiguo por fuerza implica el esfuerzo filos6fico de lomar con seriedad la pretension de verdad de
ese pensamiento). (TARCOV & PANGLE in HILB, 2011, p. 397)



14

ignorantiam, fazendo com que tal pensador, tdo rico e prestigiado fora de nosso pais, quase
cinquenta anos apds a sua morte, continue por aqui tdo pouco conhecido. Ora, Strauss mantém
a cisdo moderna®® entre filosofia e teologia, tentando apenas preservar a filosofia em seu sentido
tradicional, classico, sem que esta caia em uma espécie de utopismo sem limites e politicamente

problematico. Como explica McAllister:

Uma saudavel filosofia politica, baseada na natureza e ndo na historia,
constituiria a melhor barreira intelectual contra a modernidade. Se for possivel
dizer gue Strauss teve um objetivo politico, este foi reorientar a filosofia
politica no Ocidente (MCALLISTER, 2017, p. 61).

O trabalho filosofico que Strauss pretende efetivar em Direito Natural e Historia
consiste em realizar um estudo acurado sobre as consequéncias filosoficas e préticas da
predominancia atual do positivismo e do historicismo, no intuito de evidenciar os impasses e
aporias em que desembocam essas correntes intelectuais ao serem radicalizadas, impasses cuja
expressdo mais poderosa e inequivoca € justamente o aparecimento do niilismo nos mais
variados @mbitos da vida social. Fazendo isso, Strauss julga poder abrir uma brecha para se
repensar as pretensdes da filosofia politica tradicional e para o restabelecimento da discussao
em torno das alternativas fundamentais que se colocam para o pensamento humano no que se
refere ao problema do conhecimento e dos valores. Acreditamos que esse trabalho filosofico
tem uma importancia crucial, pois é algo que pode nos ajudar a compreender melhor a situacdo
intelectual e cultural em que nos encontramos no momento atual da histdria, possibilitando-nos
também um entendimento mais consistente acerca do préprio significado da filosofia no mundo
ocidental e do seu possivel reavivamento.'® Como esclarece a estudiosa Talyta de Carvalho

sobre esse aspecto do pensamento de Leo Strauss:

15Cf. Strauss, 2015. Ver também MCALLISTER, 2017, pp. 135-138

16“No macigo primeiro plano do trabalho da vida de Strauss esta sua ressurreigdo da teoria politica republicana
classica, entendida como emanando da revolugéo intelectual efetuada na e pela filosofia politica socratica. E aqui
que Strauss encontra a base para uma avaliacdo inquisitiva e critica, embora simpatica e admiradora, de nossa
democracia liberal contemporanea. E aqui que Strauss encontra a chave para a recupera¢do de nossa
autoconsciéncia perdida ou obscurecida como modernos. Pois nossa existéncia civica esta enraizada em uma
vasta revolucdo cultural — o que foi chamado de lluminismo, dos séculos XVI1I e XVIII —, que se definiu em
oposicdo a tradicdo anteriormente reinante, a qual se inspirou, em dltima instancia, no cidaddo-filésofo Sdcrates
” (“In the massive foreground of Strauss’s lifework stands his resuscitation of classical republican political
theory, understood as emanating from the intellectual revolution effected in and by Socratic political philosophy.
It is here that Strauss finds the standpoint for a searching and critical, while sympathetic and admiring, appraisal
of our contemporary liberal democracy. It is here that Strauss finds the key to a recovery of our lost or obscured
self-consciousness as moderns. For our civic existence is rooted in a vast cultural revolution—what was called
the Enlightenment, of the seventeenth and eighteenth centuries— that defined itself in opposition to the previously
regnant tradition that took its inspiration ultimately from the citizen-philosopher Socrates”) (PANGLE, 2006,
p. 44).



15

Para ele, a filosofia se coloca em um campo de interesse que ultrapassa
qualquer época ou regime, de modo gue o filésofo deve sempre se empenhar
em ndo perder de vista esse interesse, a custa de, ao se perder, aniquilar
também a propria possibilidade de existéncia dessa filosofia (2015, p.24)

Ainda pouco conhecido, percebemos que aos poucos tdo rico autor vem sendo,
porém, mais lido e procurado em nosso pais, sobretudo gracas ao valor filoséfico de sua obra,
que vem ganhando cada dia mais relevancia nos meios universitarios, bem como ao trabalho de
editoras nacionais que, nos altimos trés anos, vém trazendo a luz algumas traducGes de suas
principais obras para o publico de lingua portuguesa. E aproveitando essa mudanca de
atmosfera na recepgéo da obra de Strauss que desenvolveremos, entdo, aqui, nosso trabalho de
andlise, no intuito de entendermos de forma mais acurada uma parte do pensamento desse
instigante autor, a qual se encontra contida em um de seus trabalhos mais célebres. De fato,
como ja esclarecemos, toda nossa dissertacdo tem como proposta fundamental de pesquisa a
tentativa de compreender de que forma, na obra Direito Natural e Histéria, Leo Strauss, a partir
de um questionamento da crise moral e intelectual gerada pelo positivismo e pelo historicismo
contemporaneos, busca pensar novamente o problema da possibilidade e do estatuto da filosofia
politica, recolocando em discussdo o tema do direito natural e dos seus pressupostos teoricos
mais basicos. Eis, sucintamente apresentado, o objetivo filos6fico que procuraremos alcancar

nas paginas que se seguem.



16

2 A DESCOBERTA DO DIREITO NATURAL COMO FUNDAMENTO
FILOSOFICO E QUESTIONAMENTO DA AUTORIDADE ANCESTRAL

Nesse capitulo, buscaremos, a partir da leitura straussiana elaborada em Direito
Natural e Histdria, apreender o significado original do conceito de direito natural, bem como
compreender como a descoberta da natureza (physis) rompe com o pensamento pré-filosofico,
0 qual se caracterizava pelo cumprimento ingquestionavel dos costumes e tradi¢cdes de um
determinado povo. A ideia de Strauss é que, com a descoberta da natureza, abre-se espaco para
uma busca racional acerca do bem per si ou enquanto tal, o qual é distinto do bem de acordo
com a tradigdo ou o costume. Essa busca racional, segundo Strauss, servird, entdo, como 0 novo

referencial a partir do qual o homem deve organizar seus codigos e acdes.

2.1 A DESCOBERTA DA NATUREZA E A DISTINCAO ENTRE PHYSIS E
NOMOS

Strauss, logo na introducdo de sua obra Direito Natural e Historia que este trabalho
pretende analisar, evidencia o abandono do direito natural pelo pensamento atual e procura
mostrar como isso desemboca no relativismo. Ora, apesar do evidente abandono da questéo do
direito natural pela filosofia hegeménica de nosso tempo, pode-se dizer, porém, que esse tema
possui relevancia filoséfica indiscutivel, na medida em que um direito que se produz e que se
embasa em uma perspectiva cada vez mais constitucional, como é o caso, de um modo geral,
do direito contemporaneo, ndao deve deixar de tratar de temas que se relacionam com uma
possivel superioridade paradigmatical’. Para o nosso autor, rejeitar a concepgéo de um direito
superior ou paradigmatico é o mesmo que aceitar que todo direito é positivo ou, ainda, que o
direito € exclusivamente determinado por tribunais ou legisladores, o que envolve a aceitacdo
de uma espécie de juristocracia®®,

O debate sobre direito natural, nos dias atuais, parece trazer certa inquietacéo,
principalmente em virtude da crise intelectual de nosso tempo, a qual descambou no que Strauss
vai apresentar como niilismo, fendmeno primordial da modernidade; eis por que, em sua Visao,

hé a necessidade de se repensar o problema do direito natural®®. Entretanto, o restabelecimento

7 STRAUSS, 2014, p. 113

18Tema amplamente discutido na seguinte obra: FINNIS, John. Natural law and natural rights. 2. ed. Nova York:
Oxford University Press, 2011.

19 Como observa MCALLISTER, 2017, p. 105, para Strauss, “o direito natural representa o critério comum pelo
qual se julga a cambiante vida politica”.



17

do problema do direito natural implica o questionamento de algumas formas de pensamento ja
arraigadas na sociedade hodierna®®, como o historicismo e o positivismo. Particularmente no
que diz respeito ao positivismo, Strauss diverge da tese por ele defendida acerca da necessidade
de uma “neutralidade metodologica em relacdo aos valores”, vendo uma espécie de “niilismo
nobre” em tal concepgao.

Na visdo apresentada por Strauss, a descoberta do direito natural é coetanea a
descoberta da filosofia, de forma que onde ndo ha filosofia o direito natural também permanece
desconhecido. Nesse sentido, a analise straussiana nos apresenta que, em um contexto anterior
ao descobrimento da filosofia, o “bem” era tido como o ancestral, isto €, como aquilo que era
venerado e consagrado pela tradigdo por ser o mais antigo. No momento em que a autoridade
ancestral comeca a ser questionada, em nome da procura filoséfica do que é bom por si mesmo,
da-se o aparecimento do direito natural, como algo independente das “leis dos antigos”. NoOs
termos de Strauss, “a filosofia abandona o que é ancestral pelo que € bom, por aquilo que é bom
per se, bom por natureza”. O aparecimento da filosofia, aqui identificada com a propria
descoberta do direito natural, modifica, assim, profundamente as relagdes do homem com a
realidade politica, bem como com as leis de modo geral, dando inicio a procura de axiomas
morais universalmente validos e discerniveis pela razdo humana®, que suplantariam em
dignidade e perfeigédo as convengdes estabelecidas a partir das leis positivas ou dos costumes
de determinada época.

Segundo Strauss, o0 atague mais comum contra o direito natural se da em nome da
historia. De fato, explica ele, a teoria do direito natural postula que este se constitui como um
conjunto de principios captado pela razdo humana e que possui, pois, valor universal. Ora,
objetam os opositores do direito natural que, ao analisarmos a histéria da humanidade, das
civilizacBes, percebemos gue esse direito nunca existiu, uma vez que as noc¢des de justica sdo
mutaveis de acordo com cada época e civilizacdo. Isso indicaria que é impossivel existir tal
direito natural, imutavel e discernivel pela razdo humana, uma vez que a historia nos mostra,
claramente, que o0s conceitos de justica sao mutaveis e contraditorios entre si.

O primeiro questionamento feito por Strauss acerca de tal objecéo é mostrar que ela
ndo diz muita coisa ou quase nada em relagdo a discussdo em si, uma vez que o “consenso de
toda a humanidade” ndo ¢ de forma alguma uma condi¢ao necessaria para a existéncia do direito

natural. Com efeito, os maiores proponentes do direito natural afirmaram que, exatamente pelo

20 STRAUSS, 2014, p.8
210 “direito natural”, explica Strauss, ¢ “um direito discernivel pela razio humana e universalmente reconhecido”
(STRAUSS, 2014, p. 11).



18

fato de o direito natural ser algo racional, a sua descoberta pressupde o cultivo da razdo, e,
portanto, o direito natural ndo sera reconhecido universalmente??, do que se segue que “néo se
pode esperar nenhum conhecimento real do direito natural por parte de selvagens [...]”
(STRAUSS, 2014, p. 12).

Em outras palavras, a partir dessa observacdo, Strauss nos apresenta o fato de que,
quando se afirma que ndo ha nenhum principio de justica que ndo tenha sido negado em algum
lugar, ndo se prova, com essa mera afirmacdo, que tal negacéo foi justa ou razoavel. Strauss
nos apresenta que sempre se soube que diferentes nocBes de justica existiram em situagdes,
nacOes e época diferentes, mostrando entdo que essa afirmacdo do que sempre se soube por
parte dos tedricos modernos ndo abalou em nada o ponto fundamental defendido pelos filésofos
classicos, uma vez que a constatacdo da variedade de nogdes de direito deveria ser, para esses
filésofos, em vez de uma critica, um incentivo por exceléncia na busca do direito natural.

Segundo os termos do autor:

Para que a rejeicdo do direito natural em nome da histéria tenha alguma
importancia, ela precisa ter outra base que néo seja a evidéncia historica. A
sua base deve ser uma critica filos6fica da possibilidade, ou da
cognoscibilidade, do direito natural — uma critica de alguma forma vinculada
a “histéria” (STRAUSS, 2014, p. 12).

Segundo Strauss, 0 ponto de partida para compreendermos a problematizacao
acerca do direito natural deve ser sempre a nossa compreensao “natural” das coisas, ou seja, a
compreensdo espontanea das coisas tal como elas se apresentam na vida politica e nas acGes
gue permeiam nossas tomadas de decisdes cotidianas, em detrimento do que seria uma
compreensdo “cientifica” da politica. Com isto, ndo pretendemos dizer que a vida politica se
iniciou a partir da descoberta do direito natural. Pelo contréario, na medida em que o direito
natural € um fenbmeno vinculado ao exercicio ou cultivo da razéo, ele é um principio que teve
de ser descoberto, ao contrario da vida politica que o precede. No entanto, Strauss afirma que a
vida politica, de forma abrangente, se confronta, irremediavelmente, em algum momento, com
a problematica do direito natural. Dito isto, Strauss nos apresenta que a tomada de consciéncia

de tal problematica é necessariamente indissociavel do surgimento da ciéncia politica:

Uma vida politica que desconhece a ideia de direito natural ignora
necessariamente a possibilidade da ciéncia politica e, de fato, ignora a
possibilidade da ciéncia como tal; por outro lado, uma vida politica consciente

22 | ogo, resta claro que a descoberta do direito natural se deu como fruto de um esforgo, e ndo como um dado
revelado.



19

da possibilidade da ciéncia sabe necessariamente que o direito natural
constitui um problema (STRAUSS, 2014, p. 97).2

Isso significa que, na leitura straussiana, a ideia de direito natural permanecera
velada enquanto a ideia de natureza for desconhecida. Descobrir, entdo, a natureza, ou o
principio responsavel por aquilo que as coisas sdo por si mesmas, € a tarefa da filosofia. Strauss
é categorico ao afirmar que nas sociedades onde ndo ha filosofia, também se desconhece o

direito natural. Para exemplificar tal ponto, Strauss avanca as seguintes consideracdes:

O velho Testamento, cuja premissa basica pode ser entendida como a rejeicéo
implicita da filosofia, ndo conhece a “natureza”: ndo existe um termo para
“natureza” na biblia hebraica. Nem precisamos dizer que os termos “céu e
terra”, por exemplo, ndo designam a mesma coisa que a ‘“natureza”. Assim
ndo ha no Velho Testamento nenhum conhecimento do direito natural como
tal. A filosofia é, pois, mais antiga que a filosofia politica (STRAUSS, 2014,
p. 98).

A filosofia como a busca dos “principios” de todas as coisas significa,
principalmente, a busca das “origens” de todas as coisas. Considerada sob esse prisma, Strauss
julga que a filosofia se aproxima do mito. No entanto, o philésophos (0 amante da sabedoria)
ndo é idéntico ao phylémythos (o amante do mito). Como observa Strauss, Aristoteles chama
os primeiros filosofos de homens que “discutem sobre a natureza”, diferenciando-0s de seus
antecessores, aqueles “que discutem sobre os deuses”?. Nesse sentido, Strauss nos mostra que
a filosofia, tal como concebida em sua ideia original, se constituiu a partir do momento em que
o primeiro filésofo descobriu a natureza (ou, como diria 0 pensador brasileiro Mario Ferreira
dos Santos, 2017, p. 58, “o que é fundamental nas coisas™), e tentou, de alguma maneira,

compreender 0 que estava em jogo nessa descoberta:

Toda histéria da filosofia ndo é outra coisa sendo o registro de tentativas
incessantes de apreender completamente aquilo que estava envolvido na
descoberta crucial feita por algum grego ha 2600 anos ou mais.
Diferentemente do mito, a filosofia surgiu quando se descobriu a natureza, ou
por outra, o primeiro filésofo foi o primeiro homem que descobriu a natureza
(STRAUSS, 2014, p. 98).

A descoberta da natureza, para Strauss, ndo pode ser compreendida se por natureza
se entende a totalidade dos fenbmenos. A descoberta da natureza, na Optica straussiana, é
justamente a descoberta da diferenciacdo entre o que é natural e 0 que ndo é natural na totalidade
dos fenomenos, de forma que o termo “natureza” constitui um termo dicotomico, que estabelece

uma separacdo entre tipos diferentes de fendmenos: aqueles que sdo produzidos pela natureza

23 Ora, com tal afirmag&o, Strauss nos apresenta que uma ciéncia politica que nega a possibilidade de se encontrar
o melhor modo de se fazer politica € uma ciéncia estéril em si mesma.
24 Cf. LACERDA, 2009, pp. 53 - 55.



20

e 0s que ndo o sdo. Ora, antes da descoberta da natureza, ou das coisas naturais em si, 0
comportamento caracteristico de uma coisa ou classe era concebido a partir do costume, da
tradicdo, que possuia um prestigio em virtude de sua origem remota. Logo, 0 costume ou 0
“modo de ser” seria uma espécie de antepassado pré-filosofico do que o primeiro filésofo
chamou de natureza.

Porém, evidentemente, nem tudo que é antigo é sempre correto. A nogao que
relaciona o antigo ao que ¢ “nosso”, no sentido de ser correto e ancestral, da origem ao
pensamento de que tudo que € mais antigo é certo e, justamente por ser mais antigo, determina
a forma correta de se comportar. Os que estavam nesse estado pré-filosofico, anterior a
descoberta da natureza, viam, assim, a antiguidade como uma espécie de lei. Ora, Strauss
explica que o procedimento que identifica 0 bom com o ancestral conduz necessariamente a
ideia de que os ancestrais eram superiores a “nds” e mesmo seres divinos ou que teriam vivido
na proximidade dos deuses, o que confere, entdo, um carater divino aos costumes, leis e modos
de ser outorgados pelos ancestrais aqueles que depois deles vieram. No estado pré-filosofico,
as questdes eram respondidas antes mesmo de sua formulacéo, pois a autoridade, como o direito
de ser obedecido, derivava essencialmente da lei, que era o principio que determinava o modo
de vida de uma comunidade.

Ficava implicito, entdo, que discutir a natureza das coisas, ou 0 melhor modo de
viver, era, naquele contexto, algo impossivel. Ndo havia, assim, espaco para a filosofia, na
medida em que ndo se podia discutir a natureza da justica, 0 cumprimento inquestionavel da lei
ancestral impedindo a emergéncia de qualquer interrogacdo. O surgimento da ideia de direito
natural é, entdo, pressuposto necessario para se colocar em duvida a autoridade da lei ancestral,

como Strauss explica:

E pelo arranjo das conversacdes nas obras Republica e Leis, mais do que por
declaracdes expressas, que Platdo indicou até que ponto é indispensavel ter
davidas sobre a autoridade ou libertar-se dela para descobrir o direito natural
(2014, p.101).

Nesse sentido, a divida acerca da autoridade constituiu, pois, o caminho originario
trilhado pela filosofia, a partir do qual a natureza foi descoberta, abalando o poder até entdo
incontestavel da lei ancestral®®. Tendo em vista a variedade de cddigos morais e legais, em todas
as épocas, que se contradizem entre si, com varias noc¢des acerca da natureza do bem, do justo
e do virtuoso, surge a questdo de saber qual é o cddigo certo e qual seria, entdo, a verdadeira

explicacdo para as coisas. Nesse sentido, nos esclarece Strauss:

% Cf. OLIVEIRA, 2017, p. 40



21

A partir dai 0 modo correto de ser ndo pode mais ser simplesmente garantido
pela autoridade; torna-se uma questdo ou o objeto de uma busca. A identidade
primitiva entre 0 bem e o ancestral é, entdo, substituida por uma distingdo
fundamental entre as duas coisas; a busca do modo correto de ser ou das coisas
primeiras é apenas a busca do bem, independente do ancestral. Trata-se da
busca do que é bom por natureza, que se distinguira do que € simplesmente
bom por convencéao (2014, p.103).

A busca pelas causas primeiras € orientada pelas duas fundamentais diferencas que
antecedem aquilo que € o0 bem por natureza em sua oposicao ao que é ancestral. Até entdo, o
bem era identificado com o cumprimento da lei ancestral que, a partir de um certo momento,
por se mostrar insuficiente, obrigou os homens a diferenciar entre aquilo que supostamente
sabem por terem ouvido falar e aquilo que podem compreender por si mesmos e que, sendo
visivel aos olhos da razdo, constitui o bem natural. Com o estabelecimento dessa diferenciacéo,
alguns homens resolveram entdo suspender seu juizo e abster-se de dar seu assentimento ao
caréater divino de qualquer cddigo ou relato, até que as opinides em que estes baseavam fossem,
enfim, comprovadas e demonstradas a todos, sem contestacdo?.

A partir disso, o que deveria ser reconhecido como correto ndo seria mais o que €
determinado pelo “nds” pré-estabelecido e enraizado na tradi¢cdo de um grupo especifico, nem
0 que o “eu” singular (doxa individual) cré como tal, sem embasamento empirico ou racional,
mas, sim, 0 que € comprovado como natural e universal para todo e qualquer homem. Antes do
descobrimento da natureza, ou da filosofia, os codigos divinos, tidos como perfeitos e
inquestionaveis, e os relatos sagrados que os justificavam, eram considerados como
dependentes de mediacdes supra-humanas. Quando um determinado relato era posto em divida,
a forma de averiguar sua veracidade dava-se a partir de uma investigacao acerca de se aquela
lei ou relato tinha, de fato, raiz supra-humana ou era uma criagdo do homem. Dessa forma,
iniciou-se, entdo, a libertacdo do homem do que seria o cumprimento estrito da lei ou dos
costumes de seu povo, tidos tradicionalmente por inquestionaveis, para analisar o que € bom
por natureza e de forma superior, sem a preocupacdo de estar agindo de forma errada, como

nos apresenta Strauss:

Assim, o homem viu-se cénscio da diferenca crucial entre aquilo que o seu
grupo considera inquestionavel e o que ele mesmo observa; eis como o Eu
torna-se capaz de se opor ao NOs sem nenhum sentimento de culpa. [...] A
natureza foi descoberta quando o homem embarcou na busca das coisas
primeiras a luz das diferenciacdes fundamentais entre ouvir dizer e 0 ver com
os proprios olhos, de um lado, e entre as coisas feitas pelo homem e as coisas
ndo feitas pelo homem (2013, p.104-105).

% STRAUSS in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 50.



22

Com a descoberta da natureza, surge, entdo, a necessidade da busca filosofica das
coisas primeiras, ndo por elas simplesmente existirem, mas sim por elas existirem sempre, e
como tais serem impereciveis. Tais afirmac@es partem da premissa de que todo ser surge a partir
de uma causa. Falando em outras palavras, todas as mudancas perceptiveis seriam impossiveis
se ndo houvesse algo necessario e eterno. Os seres que sempre existem tém uma dignidade
superior aos seres que nem sempre existem, uma vez que ser perecivel significa estar entre o
Ser e 0 nao ser.

Uma vez descoberta a natureza, segundo Strauss, como ja exposto, da-se o
estabelecimento de uma diferenciagéo crucial entre physis e nomos, ou seja, entre natureza e
costume. Como ja foi observado, a descoberta da natureza?’é contemporanea, nesse sentido, da
descoberta da filosofia. Ora, quando os primeiros filosofos falam de natureza, estes pretendem
abandonar a nocdo de bem ancestral em nome de algo mais antigo. Posto isso, a natureza,
segundo Strauss, era vista pelos primeiros fildsofos como anterior a toda tradicdo e, nesse
sentido, como mais perfeita e veneravel que toda tradi¢do. Eis por que os primeiros fil6sofos

vieram a conceber a natureza como a verdadeira autoridade:

A arte pressupde a natureza, ao passo que a natureza ndo pressup0e a arte. As
habilidades “criativas” do homem, mais admiraveis que quaisquer de suas
criagBes, ndo sdo obras do homem: o génio de Shakespeare ndo é a obra de
Shakespeare. A natureza supre ndo apenas 0 material de todas as artes, mas
também seus modelos; “as coisas mais grandiosas e mais belas” sdo obras da
natureza, ndo da arte. Ao desarraigar a autoridade do ancestral, a filosofia
reconhece que a natureza é a autoridade (STRAUSS, 2014, p.110).

Nesse sentido, Strauss vé a necessidade de salvaguardar a nocao de direito natural,
fazendo, inclusive, uma diferenciacdo — que, para ele, é fundamental — entre a noc¢éo classica e
a nocdo moderna de convencionalismo. O ponto fundamental para o qual Strauss chama a
atencdo, neste caso, é que enquanto o convencionalismo antigo, partindo da distin¢do entre
natureza e convencdo humana, afirma a superioridade da natureza sobre a convencdo, 0
convencionalismo moderno, adotando a mesma distin¢do, proclama a superioridade daquilo
que ¢ feito pelo homem sobre a natureza.?®

Tendo, entdo, percebido essa mudanca entre a nogdo classica e moderna de
convencionalismo, Strauss nos apresenta, ainda, a importancia que o convencionalismo

classico, tal como entendido pelos gregos, dava a natureza, quando afirma: “Com isso, dava a

2’No que se refere aos primeiros registros da distingdo entre natureza e convencdo, ver HEINHARDT, 1916, apud
STRAUSS, 2014, p. 82.
BCf. STRAUSS, 2008, cap. 6, e as explicacdes de MENDES, 2016, p. 6.



23

entender [0 convencionalismo] que a natureza tem uma dignidade incomparavelmente maior
gue a convengado ou a san¢do da sociedade” (STRAUSS, 2014, p.13). O que mostra, entdo, que
mesmo 0s gregos que aderiam a visdo classica de convencionalismo ndo discordavam quanto a
concepcao de que seria preciso conciliar as exigéncias da natureza com as da convengéo,
visando a pensar o melhor regime a partir de um projeto legislativo e institucional que
compatibilize as normas da tradicdo com reformas e modificaces prudenciais no éthos vigente.

A partir do que foi exposto, Strauss vai procurar mostrar que a filosofia, em sua
expressdo socratico-platonica®®, seria essencialmente um esforco para alcancar uma
compreensdo da natureza das coisas, no intuito de responder as perguntas fundamentais
colocadas pelos anseios intelectuais humanos. Se existe tal natureza e ela ndo pode ser
desconsiderada na abordagem dos problemas fundamentais e perenes, é funcdo da filosofia
pautar seus postulados acerca do que é o melhor regime valendo-se, 0 maximo possivel, de tal
referencial da natureza.*

Todo ser humano € situado em uma dada cultura, com determinados valores éticos,
em relacdo aos quais ele é incapaz de assumir um posicionamento de total e absoluta
neutralidade, dadas as questdes axiomaticas que envolvem os valores. Para Strauss, porém, o
recurso que o ser humano tem para discutir questdes acerca da polis, esse “meio humano”, é
exatamente a filosofia politica. Sua visdo é a de que o fildsofo ira, a partir da tentativa de
compreender 0 que sdo, em si mesmos, valores como a justica ou o bem, proferir juizos
axioldgicos, posicionando-se em conformidade com o que seria a natureza mesma das coisas e
buscando determinar o melhor regime, entendido como aquele que é bom em si mesmo e nao
de acordo com as convencgdes desta ou daquela sociedade. Em outras palavras, “a conduta
humana virtuosa depende do conhecimento filoséfico das esséncias ou ideias com as quais ela
estd necessariamente relacionada” (LACERDA, 2009, p. 88).

2%Platdo, o discipulo de Sécrates, é o primeiro filésofo cujos discursos chegaram até nés. Embora néo se possa
dizer que Platdo tenha exposto uma doutrina da lei natural (ver Gorgias, 483e, e Timeu, 83e), ndo pode haver
duvida de que ele se opunha ao convencionalismo: ele afirma que existe um direito natural, isto é, algo que é
apenas por natureza. O que é naturalmente justo ou correto € a idéia de justica” (“Platon, el discipulo de Socrates,
es el primer filosofo cuyo sescritos propriamente dichos han llegado hasta nosotros. Si bien no puede decirse
que Platon haya expuesto una doctrina de la ley natural (cf. Gorgias, 483e, y Timeo, 83e), no puede caber duda
de que se oponia al convencionalismo; afirma que existe un derecho natural, es decir, algo que es justo por
naturaleza. Lo naturalmente justo o correcto es La idea de justicia (Republica, 5016; cf. 500c-d y 484c-d), la
justicia en si misma, la justicia pura y simple”) (STRAUSS, 2008, p. 197).

30Como observa MORAIS, 2013, p. 9: “com isso, o questionamento e a busca de verdades sobre as questdes
fundamentais se assentam na maxima sobre como o homem deve viver, isto é, sobre a boa vida. Em outras
palavras, o homem deve buscar a sua realizagdo (eudaimonia), sendo a filosofia contemplagdo e um agir no
mundo. Dessa forma, a filosofia tenta resolver as questdes fundamentais com o direito natural e valores absolutos,
tanto em um nivel contemplativo quanto no agir imanente, tornando-se evidente a sua total identidade com seu
suposto ramo, a filosofia politica. No que tange a solucdo dessas questdes pela filosofia, que € essencialmente
politica, a melhor foi proposta pelos classicos.”



24

Assim sendo, trata-se de buscar as verdades acerca das questdes fundamentais que
dizem respeito & questdo de como o homem deve viver, ou seja, & questdo da boa vida, o que
possibilitard, entdo, que o homem busque de forma mais consistente a sua realizacéo
(eudaimonia), sendo a filosofia, neste caso, uma contemplacdo e um agir no mundo. Ao
afirmarmos isso, percebe-se que a filosofia busca resolver as questdes fundamentais mediante
a pesquisa do direito natural e dos valores perenes, tanto em um nivel contemplativo como no
plano do agir, da imanéncia, tornando-se evidente a sua ligagdo com a vida politica, no intuito
de propiciar ao homem a compreensdo das alternativas politicas fundamentais que estdo nas

bases efémeras e acidentais da sociedade. Como afirma Strauss:

A lei pretende salvar as cidades e tudo o mais. E se diz protetora do bem
comum. Mas o bem comum é exatamente aquilo que entendemos por “o
justo”. As leis sdo justas na medida em que contribuem para o bem comum.
Mas se 0 justo é idéntico ao bem comum, a justica e o direito ndo podem ser
convencionais: as convencdes de uma cidade ndo podem fazer que se torne
bom para a cidade aquilo que, na verdade, Ihe é fatal e vice-versa. E a natureza
das coisas, e ndo a convencdo, que determina, em cada caso, 0 que é justo
(2014, p.122).

A filosofia politica, afirma Strauss, visa a compreensdao do bem pressuposto pelas
acles politicas e esse bem s pode ser questionado apo6s determinada reflexdo. O fato de
podermos questionar o bem postulado nas a¢des politicas pressupde um pensamento que ndo é
mais uma opinido (doxa), mas conhecimento (episteme). A vida boa, a boa sociedade, é o bem
politico supremo. Ainda que ndo possamos, de forma cabal, alcancar a resposta definitiva acerca
do problema do bem, a apreensédo objetiva de uma questdo fundamental exige a compreensao
da natureza do assunto com o qual esta ligada. Para Strauss, enquanto a filosofia politica ndo
retornar a esse patamar da busca pela verdade, tal como pensado pelos antigos, ela se
descaracterizara, podendo, inclusive, cair em um obscurantismo, ou mesmo em algum tipo de
fanatismo ideoldgico. Logo, apreender as questdes fundamentais que pertencem ao dominio
mais profundo do pensamento humano é, entdo, trabalho do fil6sofo, como dito por Santo
Tomaés de Aquino, citado por Strauss: “O minimo conhecimento que pudermos adquirir das
coisas altissimas é mais desejavel que o conhecimento certissimo de coisas minimas™3Z.

E impossivel alguém afirmar que toda convencédo estabelecida pelos homens é
arbitraria. Entre todos os desejos dos homens podemos distinguir os desejos que se originaram
de uma mera convencdo, e aqueles que sdo naturais. Como afirma nosso autor: “devemos fazer

distingéo entre inclinagdes e desejos humanos que sédo conforme a natureza humana e séo,

$“Minimum quod potet haberi de cognitione rerum altissimarum, desiderabilius est quam certissima cognitio
quae habetur de minimis rebus” (AQUINO, Tomas de, Summa Theologica, I, qu.1 a 5, 2016, p.30).



25

portanto, bons para o homem, e aqueles que destroem a sua natureza, portanto, maus”
(STRAUSS, 2014, p.13). Ao afirmar isso, Strauss, nos leva a entender que existe um tipo de
vida humana melhor e que essa mesma vida € boa quando esta de acordo com a natureza
humana®,

Ora, mesmo o0s mais eloquentes adversarios do direito natural, reconhecem o
primado do bem, e, com isso, divergem sobre a justica. Se a justica é boa por natureza ou se a
vida por natureza, para ser boa, nos exige uma reflexdo sobre a moral, ou 0 que venha a ser a
justica. Mas para isso precisamos compreender 0 que vem a ser justica, 0 bem, e, para tal,
precisamos, portanto, averiguar a natureza das coisas, até mesmo para sabermos se, para 0s
antigos, a sociedade civil era fruto de uma convengéo ou baseada na natureza.

O convencionalismo moderno, como ja exposto, ao negar a necessidade de pautar
as convencdes na natureza humana, argumenta que é impossivel descobrirmos a natureza da
justica, uma vez que a nocao do que é justo é varidvel de sociedade para sociedade. Esse
argumento, no entanto, parte de premissas que nunca sao anunciadas pelos seus defensores, 0s
quais ndo apresentam nenhuma demonstracdo, por exemplo, de que essas nogdes de justica

estdo ou ndo corretas. Como Strauss argumenta:

Todos admitem que sé pode haver direito natural se os principios do direito
forem imutéaveis. Mas os fatos a que o convencionalismo se refere nédo
parecem provar que os principios do direito sdo mutaveis. Parecem provar
apenas que cada sociedade tem uma nocdo diferente de justica ou dos
principios de justica. Assim como a variedade de nogdes acerca do universo
ndo prova que o universo ndo existe, ou que ndo existe a explicacdo verdadeira
do universo, ou que 0 homem nunca podera chegar a um conhecimento final
e verdadeiro do universo, também a variedade de nogdes de justica
consideradas ndo prova que o direito natural ndo existe ou que o direito natural
é incognoscivel. A variedade de nogdes de justica pode ser entendida como a
variedade dos erros, a qual ndo contradiz, sendo pressupde, a existéncia de
uma Unica verdade concernente a justica. Essa objecdo ao convencionalismo
se sustentaria se a existéncia do direito natural fosse compativel com o fato de
gue todos os homens, ou a maioria deles, desconheciam ou desconhecem o
direito natural. Mas quando se fala de direito natural, compreende-se que a
justica é de importancia vital para 0 homem, que 0 homem néo pode viver, ou
viver bem, sem justica; e a vida conforme a justica. Se 0 homem tem uma
natureza tal que ndo pode viver, ou viver bem, sem a justica, é necessario que
ele tenha por natureza um conhecimento dos principios de justica (2014, p
117).

Para Strauss, o principal, sendo o Unico, registro completo disponivel acerca do
convencionalismo filoséfico, divergente da sua versdao moderna e vulgarizada, preconizada pelo

pensamento que se desenvolve a partir do seculo XVII, é o poema Da natureza das coisas, do

32 Sobre isso, conferir LACERDA, 2009, pp. 124-126.



26

epicurista latino Lucrécio. Na construcdo de sua concepg¢do convencionalista, Lucrécio parte,
em sua obra, de uma descricdo do estado primitivo da vida humana: segundo ele, os homens
andavam originalmente pelas florestas, da forma que bem lhes aprazia, sem nenhuma restricdo
convencional, mas a sua fraqueza e o medo diante dos perigos da vida selvagem obrigaram-nos
a unirem-se para desfrutarem da seguranca e do prazer advindo de tal seguranca. Com o passar
do tempo, ao ingressarem em sociedade, a vida até entdo brutal deu lugar aos habitos de
bondade e fidelidade.

Ora, esse pensamento nos leva a crer que se a sociedade primitiva vivia de acordo
com a natureza, e que o direito seria natural. No entanto, para Lucrécio, a Unica vida
verdadeiramente conforme a natureza é a vida do fildsofo®3, a qual depende da cidade para
surgir, do que se segue que a filosofia ¢, entdo, impossivel na sociedade primitiva, tal como esta
é descrita em Da natureza das coisas. Por outro lado, ha uma visivel desproporcao entre as
exigéncias do fildésofo e as exigéncias da sociedade de modo geral, 0 que aponta para o fato de
que o direito ndo pode ser natural. Sobre a razéo de tal desproporcéo, Strauss esclarece:

A felicidade do filésofo, a Unica verdadeira felicidade, pertence a uma época
inteiramente diferente da felicidade da sociedade. H&, portanto, uma
desproporcdo entre as exigéncias da filosofia, ou da vida conforme a natureza,
e as exigéncias, da sociedade enquanto tal. E gragas a essa necessaria
desproporgdo que o direito ndo pode ser natural. E a desproporcao € necessaria
pela seguinte razdo. A felicidade da sociedade primitiva e ndo coercitiva
consistia, em Ultima analise, no predominio de uma ilusdo salutar. Os
membros dessa sociedade viviam dentro dos limites de um mundo finito ou
de um horizonte fechado; confiavam na eternidade do universo visivel e na
protecdo que lhes era conferida pela “muralha do mundo”. Era essa confianca
gue os tornava inocentes, bons e dispostos a se empenhar pelo bem dos outros;
pois é 0 medo que os transforma em selvagens. A confianga que tinham na
firmeza da “muralha do mundo” ndo fora ainda abalada pela especulagao
sobre catastrofes naturais. Contudo, uma vez abalada, 0os homens perderam
sua inocéncia e tornaram-se selvagens, e assim surgiu a necessidade de uma
sociedade coercitiva (2014, pp. 134-135).

Com a confian¢a “na muralha do mundo” abalada, Strauss nos apresenta, a partir
do pensamento de Lucrécio®, como o homem comeca a transformar a sua necessidade de
estabilidade no apoio e consolo em deuses atuantes, bondosos, nascidos, entdo, do medo e do
apego a esse mundo. Pois bem, se essas crencas serviram, a principio, como uma espécie de
anestésico para o medo primordial, esse mesmo remédio se tornaria posteriormente um mal,

donde a necessidade de “romper as muralhas” tornar-se-ia, mais uma vez, presente, uma vez

3 “Todos os seres humanos naturalmente desejam o conhecimento. Isso é indicado pelo apreco que
experimentamos pelos sentidos, pois independente do uso destes n6s 0s estimamaos por si mesmos, e mais do que
os outros, o sentido da visdo” (Aristoteles, Metafisica I, 9802 22-24)

34 Sobre a perspectiva do epicurista Lucrécio, conferir REALE, 2017, pp. 240-245.



27

que a religido, também apresentaria limites, na medida que ndo daria mais conta de fornecer as
respostas necessarias. De modo que o Unico remédio € a filosofia, pois apenas ela confere o
prazer completo, por dar uma base mais sélida que a religido, para as perguntas primordiais da
humanidade, conseguindo, inclusive, reconciliar o homem com a realidade de um universo
aberto e infinito, onde nada a que possamos consagrar nosso amor durara para sempre. "No
entanto, a filosofia é repudiada pelo povo, pois ela exige um desapego do “nosso mundo”
(STRAUSS, 2014, p. 135).

Ora, se € impossivel ao homem retomar a inocéncia inicial, a convencao torna-se
novamente necessaria, pois “os homens ndo devem viver, ou melhor, ndo podem viver juntos
se as opinides ndo se estabilizam pela sangéo social. A opinido torna-se entdo a opinido dotada
de autoridade, ou o dogma publico, ou a visdo de mundo (Weltanschauung)” (ibid., p. 14).
Porém, para tal, precisamos, mais uma vez, diferenciarmos e acurarmos as nocfes de
convencionalismo filosofico, ou classico, e o que Strauss chama de convencionalismo moderno
e/ou vulgar. Esse ultimo fica claro, de acordo com Strauss, nos discursos que Platdo coloca na
boca de Trasimaco, Glauco e Adimanto®®. Esses afirmam que o desejo de dominagio e de
possuir mais que os outros € o impulso verdadeiramente natural no homem, de forma que sua
realizacdo seria 0 bem maior.

No entanto, é visivel, que a cidade e o direito necessitam, para existir, justamente
da coercdo e da restricdo desse tipo de desejo; ora, a cidade e o direito recorrem a coercédo e a
restricdo porque buscam sacrificar um bem menor, que é a liberdade ilimitada que todos
usufruem no estado de natureza, por um bem maior, que € a conservacdo da vida e a seguranca
que as instituigdes civis podem proporcionar. Pois bem, uma vez que o desejo de ser superior
aos outros s6 pode se realizar plenamente na cidade, vemos entdo que “a vida conforme a
natureza consiste na exploracdo habil das oportunidades criadas pela convencdo, ou em saber
aproveitar a confianga bem intencionada que muitos depositam na convengdo” (STRAUSS,
2014, p 137).

Dessa forma, uma pessoa precisa ser habil para esconder bem a sua injustica
enguanto a pratica; o que significa que a vida conforme a natureza é o privilégio de poucos, da
elite natural, dos que sdo verdadeiramente homens que ndo nasceram para ser escravos de
nenhum outro. Seguindo nessa linha de raciocinio, chega-se, assim, a concluséo de que a vida

perfeita, segundo o argumento defendido pelo convencionalismo vulgar, é a vida do tirano, isto

% STRAUSS in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 35



28

é, a vida do homem que, agindo em nome de seus desejos e vontades, leva toda a cidade a se
submeter aos seus intentos, visando, apenas, a seus prazeres individuais.

Para Strauss, o convencionalismo vulgar, tal como apresentado acima, constituli,
em suma, uma espécie de versdo degradada e popularizada do convencionalismo filosofico.
Ambos, convencionalismo filoséfico e convencionalismo vulgar, irdo concordar, por exemplo,
na afirmacgdo de que cada um, naturalmente, busca apenas seu proprio bem, ndo sendo natural,
portanto, levar em consideracdo o bem de outrem. Strauss nos mostra, porém, que, apesar dessa
congruéncia, ha uma diferenca entre a versao filosofica do convencionalismo e a que ele chama

de vulgar, ao afirmar:

O convencionalismo filoséfico nega que essa falta de consideracdo pelos
outros signifique o desejo de ter mais do que os outros, ou de ser superior aos
outros. Longe de tomar o desejo de superioridade como natural, o
convencionalismo filoséfico o vé como algo vao ou derivado da opinido. Os
fildsofos, que, como tais, experimentaram prazeres mais consistentes do que
aqueles provindos da riqueza e do poder, entre outros, ndo poderiam jamais
identificar a vida conforme & natureza com a vida do tirano. O
convencionalismo vulgar é fruto de uma corrupcdo do convencionalismo
filosofico. E razoavel identificar a origem dessa corrup¢io nos “sofistas”.
Pode-se dizer que estes “publicaram” e, com isso, degradaram o ensinamento
convencionalista dos fildsofos pré-socraticos (2014, p. 138).

Com essa afirmacdo acerca da génese do convencionalismo vulgar, Strauss nos
apresenta a figura do “sofista”, que, como tal, necessita de uma explica¢do mais detalhada, para,
a partir dai, compreendermos outro ponto crucial nessa mudanca da versao filosofica do
convencionalismo para sua versao vulgar, qual seja, a diferenca entre os fil6sofos e os chamados
“sofistas”. Para Strauss, estes uUltimos seriam a deturpacdo daqueles, sendo, assim, 0s
responsaveis pela mudanca do convencionalismo filoséfico para sua versdo vulgarizada. Mas
guem seriam, realmente, os sofistas? Tal termo é dificil de ser compreendido, pelo fato de ter
varios significados. De um modo geral, porém, o vocabulo “sofista” designa um filésofo que
sustenta posicdes polémicas, ou que cobra para ensinar assuntos de maior grandeza. Para evitar
maiores problemas de compreensédo, Strauss langa mao da versdo empregada por Platdo para
definir o “sofista”, versao essa que apresentaremos agora e, a partir de entdo, adotaremos, para
fins didaticos.

Desde Platao, “sofista” ¢ geralmente empregado em contraposi¢do ao termo
“filosofo”; por conseguinte, tem um sentido pejorativo [...]. O que ¢é
caracteristico do sofista é que a verdade, isto €, a verdade do todo, pouco lhe
importa[...] O sofista € um homem que ndo esta preocupado com a verdade,
ou que ndo ama a sabedoria, embora saiba, mais que a maioria dos homens,
que a sabedoria ou a ciéncia é a mais elevada exceléncia humana]...] Ele se
interessa pela sabedoria, ndo por ela mesma, ndo por odiar a mentira na alma



29

mais do que qualquer outra coisa, mas pela honra ou o prestigio conferido pela
sabedoria (STRAUSS, 2014, p.138-139).

Os sofistas, portanto, agem sobre o principio de que o prestigio, ou a superioridade
sobre os demais, é o maior de todos os bens. Com isso, podemos dizer que o sofista, na visao
de Strauss, € o principal representante do convencionalismo vulgar. Porém, um grande
problema se apresenta ao sofista, que é o de que, para atingir tal prestigio social, ele precisa
demonstrar sua sabedoria, evidenciando que a vida do homem séabio consiste em “combinar
uma injusti¢a real com uma aparéncia de justi¢a” (Ibid., p. 139). Ora, ao tentar fazé-lo, ele
percebe que o injusto ndo pode ser compatibilizado com o principio de justica, o que torna
invidvel, entdo, a demonstracdo de sabedoria e o que ele tanto almeja, que € a honra advinda
dos que agem com a verdadeira justica, e ndo apenas dos que fingem ser justos.

Logo, cedo ou tarde, o sofista precisa esconder o que sabe, para se submeter as
concepcdes por ele consideradas como meramente convencionais. Dessa forma, os sofistas, por
ndo terem nenhum apego a verdade, e sim pelo prestigio, se submetem, sem questionar, aquilo
que acham erroneo, apenas para se manterem prestigiados por todos, 0s quais, por ndo terem
conhecimento da natureza das coisas, seguem leis mais ou menos injustas, sob a crenca de estar
agindo da forma justa ou correta.

Em contraposicdo a essa postura sofistica que desqualifica a existéncia da pdlis,
Strauss nos apresenta que, na visdo classica do direito natural, prépria do convencionalismo
filoséfico, o dever do filésofo para com a sua cidade ndo é derivado de um contrato social, mas
sim do préprio uso da razao, uso esse que nos mostra que a realizacao da perfei¢cdo humana s
pode ser alcangada no interior da cidade, o que indica que, como ja apresentamos, 0 homem €
naturalmente feito para conviver em grupo ou em sociedade®. Esse fato é corroborado, por
assim dizer, na perspectiva dos adeptos da versdo filoséfica do convencionalismo, segundo
Strauss, pela prépria alegria que sentimos ao estarmos préximos das pessoas por quem nutrimos
afeicdo e por sentimentos naturais a todo ser humano como a amizade, a compaixao e a piedade,
que, naturalmente, sé podem ser demonstrados, estimulados e ordenados no &mbito da vida em
sociedade.

Ora, com essa afirmacéo da sociabilidade natural do ser humano, compreendida a
partir da visdo classica, Strauss nos mostra a total diferenca entre o convencionalismo filosofico

e a visdo que defende o hedonismo vulgar, que visa apenas ao “bem” individual, 0 qual ndo esta

36«Além do sentimento que os homens tém inicialmente, também conseguem ter conhecimentos: assim, tém eles
um segundo la¢o que os outros animais ndao tém. Tém, portanto, um novo motivo de se unir, e o desejo de viver
em sociedade ¢ uma quarta lei natural” (MONTESQUIEU, 2010, p. 24)



30

atrelado a qualquer nocéo superior de virtude ou bem comum, indo de encontro a visao classica
do direito natural, que é clara ao demonstrar a necessidade natural do homem de viver em
sociedade®’. Com isso, Strauss coloca em xeque a Visdo sofista, advinda da concepcéo
vulgarizada de convencionalismo, apontando ao mesmo tempo para o fato de que a melhor
cidade seria a que nos € apresentada na Republica de Platdo: de fato, esta cidade seria a cidade
realmente de acordo com a natureza justamente porque, criando as condigdes politicas para a
satisfacdo da mais altas necessidades humanas, ela seria a que melhor se ajusta a physis do
homem.

Precisamos, a partir de agora, compreender o que seria essa doutrina classica do
direito natural, que tem seu expoente na figura de Sécrates, 0 homem que fez com que “a
filosofia descesse do céu a terra, obrigando-a a fazer perguntas sobre a vida e 0s costumes,
sobre as coisas boas e mas” (Ibid., p 145). Por ter efetuado essa mudanca, Socrates pode, sem
duvida, ser considerado como o fundador da tradi¢do do direito natural. Essa ideia é reforcada
quando sabemos que Sdcrates, em suas conversas filoséficas acerca dos valores morais, valia-
se sistematicamente da pergunta “o que ¢é?”, fazendo referéncia, por meio dessa pergunta, ao
gue seria a natureza mesma do tema moral investigado. Strauss, porém, faz questdo de deixar
claro que a nocéo de direito natural cléssico, nascida a partir da figura de Socrates, deve ser

vista de um modo diferente do direito natural moderno e seus continuadores:

A doutrina especifica do direito natural criada por Socrates e desenvolvida por
Platdo, por Aristoteles, pelos estdicos, por outros autores cristaos
(especialmente Tomas de Aquino), pode ser chamada de doutrina classica do
direito natural — que deve ser diferenciada da doutrina moderna do direito
natural surgida no século XVII (2014, p. 145).

Ora, se tal é assim, precisamos compreender 0 que significa o direito natural
classico (objeto principal de nossa pesquisa), e, posteriormente, como se deu sua eventual
mudanga. Segundo Strauss, semelhante compreensdo da doutrina do direito natural classico
depende do entendimento da transformacéo no pensamento filoséfico orquestrada por Sdcrates.
O significado dessa transformacao, porém, ndo nos é acessivel a primeira vista, pois, ao lermos
0s textos pertinentes ao assunto, na intencdo de obtermos as respostas desejadas, temos a
impressdo de que Socrates colocou de lado o estudo da natureza e se limitou a investigar sobre
os problemas relativos as coisas humanas. Pareceria, entdo, que Sécrates deixou de lado toda

ambiguidade entre natureza e lei (convencao).

37 No capitulo seguinte, trataremos de forma mais detida, da mudanca do direito natural classico para o direito
natural moderno, o qual tem por pretensdo exatamente solapar a concepcao “anti-hedonista” do direito natural
cléssico.



31

No entanto, ao fazermos um estudo mais acurado acerca da doutrina proposta por
Sécrates, percebemos que a distingdo entre natureza e lei (convencao) € de suma importancia
para ele, bem como para todos os antigos em geral®. Os classicos resguardam a validade de tal
distingdo, quando determinam a necessidade da lei seguir a ordem estabelecida pela natureza,
estabelecendo-se, entdo, uma espécie de parceria entre o direito positivo (convencédo ou lei) e
natureza (direito natural). Isso fica claro no pensamento de Strauss quando analisamos suas
palavras ao abordar tal problematica: de fato, Strauss afirma claramente que os classicos
“preservam essa distingdo [a distingdo entre natureza e convencdo] quando diferenciam a
virtude genuina da virtude politica ou vulgar” (STRAUSS, 2014, p 146).

De fato, na Republica de Platdo, em que se procura busca definir o melhor regime
politico possivel, todas as instituicdes sao concebidas como em conformidade com a natureza,
em detrimento dos habitos e costumes, pois havia, nessa obra, o interesse de elevar o homem
ao maximo de suas virtudes, partindo de sua natureza. O proprio Aristoteles lanca mao da
natureza para explicar o que é o dinheiro, fazendo uma clara distin¢do entre riqueza natural e
riqueza convencional, ou, ainda, para esclarecer o que seria a escravidao, diferenciando a
escraviddo natural da escravidao por convencao.

Por que, entéo, SAcrates se voltou para a discussdo das coisas humanas, ao invés de
tratar a natureza das coisas per se? Para jogar luz nesse questionamento, Strauss nos apresenta
que o estudo socratico consistiu em descobrir o ser das coisas humanas mediante o
questionamento do “qué” de certos valores, como a coragem ou a temperanca, por exemplo.
Isso equivale a dizer que, ao perguntar acerca do significado das coisas humanas, ele se viu
obrigado a perguntar o que sdo as coisas humanas em si, o que é impossivel sem diferenciarmos
0 que sdo as coisas verdadeiramente humanas, ou préprias da natureza humana, das coisas ndo
humanas.

Na pretensdo de analisar o que de fato faz parte da “ratio rerum humanarum”
(STRAUSS, 2014, p.147), Sécrates analisava 0 que sao as coisas humanas, baseando-se, entao,
na investigacdo abrangente de “todas as coisas”. Como fil6sofo, ele identificava a sabedoria,
que € o objetivo da filosofia, como uma espécie de ciéncia do todo. Ora, a ciéncia de todos 0s
seres, precisa, necessariamente, considerar “o que cada um dos seres ¢”. De modo que, ao
analisar as coisas humanas, em momento algum Sdcrates se colocou distante da compreensao
e anlise das coisas naturais ou divinas; porém, ele fez isso valendo-se de uma nova abordagem,

que tinha por intuito compreender todas as coisas a partir de suas naturezas proprias®.

% Cf. REALE, 2013, pp. 63-64
39 PLATAO. Repiblica, 525c.



32

De tal modo inovador e perspicaz, SGcrates, com essa hova abordagem, conseguia,
como ja exposto, abordar as coisas humanas sem necessariamente reduzi-las as coisas divinas,
fazendo, entdo, a diferenciacdo, tdo necessaria a filosofia em seus primordios, entre o
philosophos (0o amante da sabedoria) e 0s seus antecessores, 0s phylomythoi (os amantes do
mito). Socrates identifica a filosofia com a ciéncia do todo, do que cada ser é em si, ou seja, ele
identifica a filosofia com a ciéncia da natureza de cada ser enquanto tal. Como podemos, entéo,
chegar a tal conclusdo? Ora, por “ser”, entende-se 0 que € alguma coisa, contrapondo-se
necessariamente, entdo, a tudo aquilo que “ndo é¢”. Ou seja, 0 que nao tem relacdo com a coisa
referida. Nesse aspecto, o todo, que é a soma de todas as partes que sdo, necessariamente é algo
que esta para “além do ser” das partes individuais. Para a compreensdo dessa dificultosa
questdo, a fim de que assim possamos entender o ensinamento ou 0 método socratico, langcamos
méo das palavras de Strauss em Direito Natural e Historia, para melhor elucidarmos tal

questéo:

Compreender o todo significa, entdo, compreender todas as partes do todo ou
a articulacdo do todo. Se “ser” ¢ “ser alguma coisa”, o ser de uma coisa, ou a
natureza de uma coisa, € primordialmente o seu qué, seu “molde”, “forma” ou
“carater”, particularmente na medida em que se distingue daquilo de onde ela
surgiu. Aquilo que a coisa é por ela mesma, a coisa acabada, ndo pode ser
compreendida como um produto do processo gque a ela conduz; mas, pelo
contréario, o processo sé pode ser compreendido a luz da coisa acabada ou do
fim do processo. Nesse sentido, 0 Qué é, como tal, o carater de uma classe ou
de uma “tribo” de coisas- de coisas que, por natureza, coexistem ou formam
um grupo natural. O todo tem uma articulagdo natural*®. Compreender o todo,
portanto, ndo significa mais descobrir primeiramente as raizes a partir das
quais o todo acabado, o todo articulado, o todo constituido de diferentes
grupos de coisas, 0 todo inteligivel, o cosmos,surgiu; nem descobrir a causa
que transformou o caos num cosmos, ou perceber a unidade oculta por detras
da variedade de coisas ou aparéncias; significa, sim, compreender a unidade
que se revela na articulagcdo manifesta do todo acabado (STRAUSS, 2014, p.
148).

Com rica percepcdo, SAcrates visava, entdo, oferecer as bases para uma distin¢do
entre varias ciéncias, buscando, entdo, compreender a articulacdo natural do todo. Nessa
tentativa de compreender o todo, a partir das “coisas humanas”, sem necessariamente estar
ligado a concepcbes miticas, referentes as divindades, Socrates, usando o linguajar hodierno,
faz um retorno ao ‘“senso comum”. Aquilo para o qual a questdo “o que ¢é?”, feita
sistematicamente por ele, aponta, nada mais é do que o “molde”, a “forma”, o “carater” ou a

“ideia” de uma coisa. Ora, se 0 termo em questdo significa o que nos captamos a primeira vista,

40«0 todo é quantitativamente o conjunto de todas as partes, mas é qualitativamente diferente delas” (SANTOS,
2017, p. 188)



33

Sécrates quis, exatamente, formar sua teoria do conhecimento tendo como ponto de partida o
“senso comum”, isto &, aquilo que € captado por todos através dos sentidos, para entdo, a partir
disso, poder se chegar a verdade de fato. Resta posto, entdo, que Sdcrates, ao analisar o “qué”
das coisas, nio comegava suas investigagdes partindo da natureza das coisas*, isto é, do que
seriam as coisas em si mesmas, mas a partir das opinides sobre a natureza das coisas, as quais
constituem nosso acesso mais importante a realidade, pois, ao formarmos uma opinido, em
ultima instancia, nos baseamos em algum tipo particular, consciente, de percepc¢éo da realidade.
Nesse sentido de teoria do conhecimento, Sdcrates, entdo, percebeu que o “qué” das coisas
surge, primeiramente, para nés, a partir das opinides acerca delas. Sécrates, ao formular esse
principio investigativo, dava tal importancia, pelo menos como ponto de partida, para se chegar
a verdade, ao conhecimento do “senso comum”, que, com isso, invalidava a teoria da “davida
universal” para com todas as opinides, “pois essa nos levaria ndo ao centro da verdade, mas ao
vazio”. (STRAUSS, 2014, p. 149)
Assumindo esse ponto de partida, Socrates procurava, entdo, realizar a passagem
filoséfica necessaria que produz a “ascensdo que leva das opinides ao conhecimento ou a
verdade” (Ibid., p.149). Com esse intuito, apresenta-nos Strauss que Socrates desenvolve um
método de investigagao proprio, que ¢ a dialética*:
A dialética é a arte da conversacdo ou da disputa amigavel. A disputa amigavel
gue leva a verdade se torna possivel ou necessaria pelo fato de que as opinides
a respeito de o que sdo as coisas, ou 0 que sao alguns grupos muito importantes
de coisas, sdo contraditorias entre si. Ao reconhecermos a contradi¢do,
obrigamo-nos a ir além das opinides para chegar a uma concepgao coerente
da natureza da coisa investigada. Essa concepgdo coerente torna manifesta a
verdade relativa das opinides contraditorias e da provas de ser uma concep¢do
abrangente ou total. As opinides se revelam, entdo, como fragmentos da
verdade, fragmentos maculados de uma verdade pura. Em outras palavras, as
opinides sdo tornadas necessarias pela verdade que subsiste por si, e a

ascensao a verdade é guiada pela verdade subsistente por si, que todos 0s
homens sempre pressentem. (STRAUSS, 2014, p. 150)

Ora, tal explicacdo se faz necessaria para que percebamos o que de inicio foi
apontado, a saber: que a variedade de opinifes acerca do que é justo ou injusto, certo ou errado,
ao invés de invalidar o direito natural, é, ao contrario, algo necessario para que a sua pesquisa
se inicie e aconteca. De resto, 0 método dialético, tal como pensado por Sdcrates, pode ser
visto como uma corroboracdo disso. Mais: o que foi exposto deixa claro que a variacdo de

opinides acerca dos principios da justica sé poderia funcionar como uma verdadeira objecao

4L STRAUSS in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 50
%2 CF, REALE, 2013, pp. 139-140



34

contra a existéncia do direito natural se esta existéncia fosse baseada em algum tipo de
unanimidade entre todos os homens. Strauss, porém, nos mostra que isso € exatamente 0
contrario do que é apresentado por Socrates ou Platdo. De fato, segundo a explicacédo
straussiana, para SoOcrates ou Platdo, a existéncia do direito natural, ao contrario da
unanimidade, requer apenas “um consenso potencial” entre os homens (Strauss, 2014, p 150).
Ao fazer tal afirmacdo, Strauss nos apresenta a argumentacao acerca de que, por mais fantastica
ou primitiva que uma opinido acerca da justica nos pareca ser, ela sempre aponta para algo que
vai além de si mesma, pois, quando as opinides comecam a se contradizer entre si, as proprias
pessoas sentem-se impelidas a irem em busca de alguma “verdade” que transcenda as opinides

conflitantes. Nas palavras de Strauss:

Esse simples fato obriga 0 homem a se dar conta de que cada uma dessas
concepgdes, considerada em si mesma, é apenas uma opinido sobre o todo, ou
uma expressao inadequada da tomada de consciéncia fundamental acerca do
todo, remetendo assim para além dela mesma em diregd0 a uma expressao
adequada. O caréater interminavel da busca por uma expressdo adequada do
todo ndo nos autoriza, entretanto, a limitar a filosofia & compreensdo de uma
parte, por mais importante que seja. Pois o sentido de uma parte depende do
sentido do todo (Strauss, 2014, p. 151).

Pois bem, o convencionalismo vulgar ignora tal procedimento filosofico praticado
por Sécrates, procedimento que parte da tentativa de compreender o todo a partir das opinides
individuais e que, apelando para a natureza racional dos homens, busca fazer, portanto, com
gue os homens se elevem da mera opinido individual para a verdade. Exatamente por isso,
Sécrates e seus continuadores se viram na necessidade de comprovar a existéncia do direito
natural, adotando-o como base para o convencionalismo filoséfico e apelando para a

diferenciagdo entre “fatos” e “discursos”.



35

2.2 A FILOSOFIA POLITICA E A BUSCA PELO MELHOR REGIME

Uma vez descoberta a natureza e a necessidade de pautar as a¢des politicas pelo que
é bom por si e ndo mais pelo cumprimento estrito das “leis ancestrais”, o homem se encontra,
segundo Strauss, diante da problematica de buscar qual seria o0 melhor regime que permitiria
desenvolver da melhor forma suas potencialidades, segundo a lei natural, e é justamente sobre
esse tema que pretendemos discorrer agora. Ensina-nos Aristoteles que o homem é por natureza
um ser social (zodn politikon)*. Aprendemos, entdo, com esse fildsofo, que 0 homem néo é
constituido para viver bem sem estar na companhia de outros, o que se evidencia pela propria
linguagem, que é o grande diferencial do homem em face dos demais animais e aquilo que torna
possivel, entdo, a sua sociabilidade. Essa sociabilidade, que ndo procede do calculo dos
prazeres, e sim de sua natureza mesma, se manifesta em sentimentos como a amizade, afeicdo,
piedade, que sdo naturais a todos 0s homens, e é exatamente a partir dessa constatacdo do que
é “natural” no homem que Strauss, seguindo a afirmac&o aristotélica, percebe o que constitui,
entdo, a base do direito natural classico e um principio de objecdo a existéncia de uma suposta
liberdade irrestrita. De fato, partindo do argumento com base na natureza humana, Strauss nos
apresenta que “ndo ha nenhuma relagdo humana em que o homem seja absolutamente livre para
agir conforme lhe aprouver ou lhe for conveniente” (STRAUSS, 2014, p 156).

Ora, verifica-se, entdo, que, com base no direito natural classico, o argumento
hedonista se faz fraco, uma vez que a liberdade para a satisfacdo de todos os prazeres € algo
impraticavel, precisamente porque que o homem €, por natureza, como vimos, um animal
politico. Isso significa que, com base no uso da razdo, a percepcdo da liberdade é acompanhada
pela prépria consciéncia de que o exercicio ilimitado da liberdade nédo é algo correto. Pois bem,
se tal é assim, o autocontrole, portanto, é algo natural ou anterior ao proprio uso irrestrito da
liberdade. Sobre tal questdo em particular, Strauss nos assevera que “enquanto o homem ndo
tiver cultivado devidamente a sua razdo, ele tera inimeras nocdes irreais sobre os limites de sua
liberdade e concebera os mais absurdos tabus” (Ibid., p 157).

Em relacdo as sociedades que desconhecem a filosofia, como se explica no inicio
do nosso trabalho, isto é, em relagdo aos povos chamados de “selvagens”, pode-se dizer que é
justamente por desconhecerem o uso da racionalidade e o que significa a sociabilidade natural
(a qual exige a virtude do autocontrole) que eles praticam seus atos desregrados. Portanto, 0s

selvagens ndo agem como agem pelo prazer de serem “selvagens”, mas sim por acreditarem ter

“politica, I, 1253a6-7.



36

direito a uma liberdade desenfreada**. Por isso os defensores do direito natural classico afirmam
a necessidade do cultivo da razdo®.

Segue-se dai que o homem néo pode atingir a perfeicdo sendo na sociedade civil
(ou na cidade [polis]), tal como pensada pelos classicos, a qual era necessariamente uma
sociedade fechada, capaz de criar 0 ambiente em que as pessoas se conhecem diretamente e, se
conhecendo diretamente, partilham de alguma forma de conduta comum, produzindo, em
ultima instancia, a confianca mutua. Como explica Strauss, “uma sociedade que ¢ feita para a
possivel perfeicdo do homem tem de manter sua coesdo pela confianga mutua; e esta pressupde
que as pessoas conhegam umas as outras. Sem tal confianga, pensavam os classicos, ndo pode
haver liberdade” (Ibid., p. 157).

A cidade é uma comunidade feita com base no conhecimento natural e imediato dos
homens. Ora, a fundacdo e as leis da cidade, tal como pensada pelos classicos, tém por
necessidade, segundo Strauss, um guiamento que possibilite para qualquer homem maduro,
com o uso de sua razdo, uma orientacdo imediata para as coisas relevantes, sem a necessidade
de se apoiar em informac0es indiretas, para resolver questfes de urgéncia e importancia vital.
Ora, a liberdade politica, especialmente aquela liberdade politica tal como pensada pelos
classicos, baseada no direito natural classico, ¢ liberdade pautada na virtude®. Liberdade essa
que tem como norte, pois, a realizaco da exceléncia humana*’. Para tal, Strauss nos apresenta,
em Direito Natural e Historia, que essa forma virtuosa de liberdade ndo é nenhuma dadiva que
vem pronta dos céus, e sim, o cultivo, por meio de um esforco zetético, para conservacao de tal
ideal, para, a partir de tal conservacéo, poder, entdo, 0 homem se desenvolver, desenvolver tais
potencialidades, mantendo sempre a vigilancia em relacéo ao que possa corromper tal ideal.

Ora, como chegamos a tal constatacdo, a partir do direito natural, da necessidade de
uma sociedade fechada? Strauss explica que, para 0s classicos, a possibilidade de que todas as
sociedades humanas sejam igualmente capazes de atingir a liberdade excelente, virtuosa, é
muito pequena, uma vez que, na visao deles, tudo que é muito precioso € raro. Ora, ao aceitar
varias comunidades cada vez maiores e plurais dentro de si, a cidade necessariamente se
fragmenta em “varias cidades”, que ndo estardo caminhando para o mesmo caminho da
exceléncia ou no mesmo nivel de maturidade moral. Inclusive, “a probabilidade de que as

sociedades inferiores se sentiriam menosprezadas pelas superiores seria enorme” (STRAUSS,

4 Cf. STRAUSS in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 54
45 Cf. LACERDA, 2009, p. 129

4 Cf. REALE, 2014, pp. 276-279

47 Cf. REALE, 2014, pp.242-243



37

2014, p. 159). Ora, dessa maneira, Strauss nos apresenta que uma sociedade que tudo aceita ou
abriga dentro de si esta em um plano inferior em relagdo a uma sociedade mais fechada, que,
com base no direito natural classico, visa atingir o maximo de exceléncia e liberdade
condicionada a virtude, se esforcando ao longo de geracdes com o intuito de atingir a perfeicdo
humana. Assim, Strauss nos apresenta que o argumento em defesa de uma sociedade menor e
fechada est& de acordo com a visdo cléassica do direito natural, postulando, inclusive, como, a
partir de tal visdo, o argumento em defesa de tal sociedade nao se faz contraditorio com a justica,
nem impede que outras sociedades, vistas como inferiores, possam se desenvolver de acordo
com o patamar moral por elas alcangado:

Ha um elemento de escolha e mesmo de arbitrariedade na “conglomeragdo”
de determinados seres humanos em detrimento de outros — 0 que so seria
injusto se a condigdo desses excluidos fosse prejudicada em razdo de sua
exclusdo. Mas a condicdo do povo que ainda ndo dedicou nenhum esforgo
sério a busca da perfeicdo humana &, necessariamente, ruim num aspecto
decisivo: ndo pode de modo algum ser piorada pelo simples fato de que
aqueles entre eles que tiveram suas almas animadas pelo chamado da
perfeicdo se esforgaram para respondé-lo. Além disso, ndo ha nenhuma razéo
necessaria pela qual aqueles que foram excluidos ndo formem a sua propria
sociedade. A sociedade civil, como sociedade fechada, é possivel, necesséria
e conforme a justica porque € conforme a natureza (STRAUSS, 2014, p. 159).

Pois bem, para que tal sociedade possa manter-se nessa busca constante pela
perfeicdo humana, ordenada pela virtude, Strauss nos apresenta, entdo, a necessidade da
coercao, que, apesar de ser algo ruim, faz-se necessaria para o alcance de tal intento. Ora, se a
justica e a virtude sdo, necessariamente, uma forma de poder, dizer que o poder em si é algo
corruptor € 0 mesmo que afirmar que a virtude é algo mau ou corruptor em si mesmo. Tendo
isso em vista, “a atividade politica se orienta adequadamente quando dirigida a perfei¢do ou
virtude humana” (Ibid., p. 161). Porém, para tal, precisamos compreender que, do ponto de
vista dos classicos, ndo ha igualitarismo, de tal modo que, “embora todos os homens, isto &,
todos 0s homens normais, possam ser virtuosos, alguns deles precisam ser guiados por outros,
enquanto outros prescindem por completo da ajuda alheia ou dependem dela num grau menor”
(Ibid., p. 162).

Ora, ainda que ndo houvesse naturezas “melhores” e naturezas “piores”, € evidente
que nem todos os homens se esforcam pela virtude com igual dedicagdo; porém, o homem,
como um animal politico (como ja exposto), s6 pode viver, ou viver bem, em sociedade, a qual,
por sua vez, na visdo do direito natural classico, s6 pode atingir o bem e a justica de acordo com

a natureza se os individuos que a compdem se esforgarem o maximo para atingir a exceléncia.*?

48Cf. ARISTOTELES, Etica A Nicdmaco, livros 11 e II1.



38

Ora, se isso € assim, percebemos que “a igualdade de direitos era vista pelos
classicos como algo muito injusto” (2014, p. 162). Os classicos viam, sem nenhum problema,
que alguns homens séo, por natureza, superiores a outros, mais virtuosos, e, exatamente por
isso, em consonancia com o direito natural, esses teriam o dever de governar os demais.

O termo que os classicos empregavam para designar todos esses aspectos da
sociedade civil era politeia. Tal termo é via de regra traduzido por “constitui¢do”. No contexto
politico contemporaneo, porém, quando usamos o termo “constituigdo”, geralmente queremos
falar das leis, das normas juridicas fundamentais que compdem ou fundam um determinado
Estado. Ora, para os antigos, embora a palavra “politeia” estivesse ligada a nogao de lei
fundamental do pais, ndo era tida como um fenémeno estritamente juridico; antes, num sentido
mais amplo e para além dos dispositivos legais, referia-se ao modo de viver de um povo
especifico, abrangendo o modo por meio do qual o poder é distribuido por esse povo. Fazendo
alusdo a um fato moderno, poder-se-ia conceber a no¢do de politeia antiga como uma espécie
de “common law”, que esta mais interessada pelos costumes de um povo enquanto fonte do
direito do que com a agdo dos juristas propriamente dita. Temos, a esse respeito, 0 exemplo da
Constituicdo americana, que retrata 0 modo de vida desse povo, a0 mesmo tempo em que
ratifica a construgdo do seu direito ao longo do tempo e com base nas transformag@es sociais*.

Strauss nos apresenta que, contemporaneamente, utilizamos o termo “Constitui¢cao”
para traduzirmos “politeia” porque assim pensamos no governo. Porém, tal traducdo é inexata
pelo fato de que, quando 0s antigos usavam esse termo, procuravam referir-se muito mais ao
modo de vida daguela comunidade; assim, a traducéo por “regime” seria mais adequada para
solucionar essa problematica.

Por que, enfim, apresentamos tal termo? Ao empregar politeia, queremos dizer que
“o carater ou temperamento de uma sociedade depende daquilo que ela considera mais
respeitavel ¢ mais digno de admiragdo” (STRAUSS, 2014, p.165). Assim sendo, ao

considerarmos certos habitos e atitudes como “respeitaveis”, € fato que a sociedade assim

49 pangle chama a atencdo para o fato de que a Declaragéo da Independéncia dos Estados Unidos é justamente o
documento evocado logo no comeco de Direito natural e historia: “Essa obra se inicia com uma solene invocagéo
da proclamacdo da Declaracdo de Independéncia das verdades ‘evidentes’ de que ‘todos os homens sdo criados
iguais’, sao dotados pelo Criador de certos direitos inaliendveis, que entre esses estdo a Vida, a Liberdade e a
busca da felicidade. Strauss prossegue observando que ‘a nagéo dedicada a essa proposigdo tornou-Se, em parte
em consequéncia desta dedicagdo, a mais poderosa e prospera das nagdes da terra’™. (“That work opens with a
solemn invocation of the Declaration of Independence’s proclamation of the ‘‘self-evident truths’’ that ‘‘all men
are created equal, that they are endowed by their Creator with certain unalienable Rights, that among these are
Life, Liberty, and the pursuit of Happiness. Strauss goes on to observe that ‘the nation dedicated to this
proposition has now become, no doubt partly as a consequence of this dedication, the most powerful and
prosperous of the nations of the earth”). (PANGLE, 2006, p. 15).



39

também os admite, contrapondo-0s a outros comportamentos e hébitos, que para ela ndo sdo
dignos da mesma reveréncia; serdo, entdo, 0s primeiros reconhecidos pela comunidade e
naturalmente considerados como superiores aos que ndo dispdem do mesmo status. Desse
modo, 0s seres humanos ou grupos dentro da sociedade que incorporam tais habitos e costumes
com maior perfeicdo sdo vistos pelos demais com maior dignidade; esses individuos tornam-se
uma espécie de autoridade genuina, por serem aqueles que representam — naturalmente e com
maior perfeicdo — as crencas, habitos e costumes daquele povo®™.

Para serem verdadeiramente dotados dessa autoridade genuina, tais pessoas ou
grupo tém, dentro de suas comunidades, no sentido mais direto possivel, a Gltima palavra acerca
das questdes morais principais e sdo eles que devem nortear o regime. Cumpre dizer que,
seguindo a terminologia da filosofia politica classica, usaremos o termo “regime” para definir
0 objeto de desejo que alimenta as aspiragfes do cavalheiro (definiremos este termo na
continuacdo do trabalho), tal como esse objeto é visto pelo prisma do filésofo. Ora, o melhor
regime, compreendido na forma cléssica, explica Strauss, ndo é apenas desejavel (como deseja
o cavalheiro), mas também possivel ou realizavel, uma vez que é conforme a natureza e ndo
necessita da total abolicdo do mal na terra. Em outras palavras, por estar em consonancia com
a natureza, o melhor regime é possivel. Entretanto, embora possivel, explica Strauss, € muito
dificil que tal regime seja posto em prética, uma vez que, até certo ponto, ele é fruto do acaso.
O homem ndo pode controlar as condi¢fes nas quais nasce ou que sd0 necessarias para a
realizacdo do melhor regime. O melhor regime s6 € justo e legitimo quando dispde de condigdes
favoraveis; do contrério, sobre condi¢cdes menos favoraveis, apenas € possivel um regime mais
ou menos imperfeito, variando de acordo com as condigdes naturais.

Obviamente, além do melhor regime, existem varias outras formas politicas que,
apesar de legitimas, ndo conseguem — dadas as condi¢cdes acima expostas — atingir a mesma
perfeicdo. Se, por um lado, o melhor regime exige varias condi¢des favoraveis para a sua
realizacdo, por outro, qualquer regime legitimo — seja ele ideal ou ndo —, necessita ser
moralmente valido tdo-somente por ser legitimo, em qualquer lugar. Sobre essa necessaria
distincdo entre melhor regime e regimes legitimos, Strauss apresenta 0s seguintes

esclarecimentos:

Todas as coisas nobres sdo justas, mas nem todas as coisas justas sd@o nobres.
Pagar dividas € justo, mas ndo é nobre. Um castigo merecido é justo, mas ndo
é nobre. Os lavradores e os artesdo levam, segundo o melhor regime de Platéo,
uma vida justa, mas ndo uma vida nobre: falta-lhes a oportunidade para agirem
de modo nobre. O que um homem faz sob coacéo é justo no sentido de ele ndo

%Cf. LORD in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 127-128.



40

poder ser acusado por aquilo que fez; mas jamais sera nobre. As a¢fes nobres,
exigem, como diz Aristoteles, certo “preparo”, sem 0 qual elas ndo sdo
possiveis. Ndo obstante, somos obrigados a agir de modo justo em todas as
circunstancias. Um regime muito imperfeito pode oferecer a Unica solugédo
justa aos problemas de determinada comunidade; mas, visto que tal regime
ndo pode ser efetivamente encaminhado a perfeicdo completa do homem,
jamais serd nobre (STRAUSS, 2014, p. 169).

2.3 O DIREITO NATURAL EM PLATAO, ARISTOTELES E TOMAS DE
AQUINO

Varios pensadores buscaram postular as bases morais e epistemolégicas do direito
natural, dando, entdo, cada um deles sua contribuicdo no desenvolvimento desse intento e
apresentando, € claro, cedo ou tarde, suas deficiéncias e necessidades de revisdo ou
aperfeicoamento. Com base nisso, buscaremos analisar 0 que Strauss compreende como as
principais correntes do direito natural, que sdo a doutrina socratico-platénica, a doutrina
aristotélica e, por fim, a doutrina tomista.

Seja qual for a visdo do direito natural classico adotada, todas encontram alguma
dificuldade em discriminar, ou significar, o que € a justica. Strauss mostra isso a partir da leitura
do tratado Das Leis, de Cicero, explicando que a solucdo do problema da justica transcende o
problema da vida politica, o que implica a compreensdo de que a justica na cidade s6 pode ser
imperfeita e nunca inquestionavel, em termos praticos, o que faz os homens terem que buscar,
para além da esfera politica, a verdade desse principio. Deixando claro que para que nos
aproximemos 0 maximo possivel, na pratica, do que € justo, precisamos, em Ultima analise,
buscar uma vida que é, retomando o pensamento classico, conforme a natureza.

Dessa forma, afirma Strauss que “se a luta pelo conhecimento da verdade eterna ¢ a
finalidade suprema do homem, a justica e a virtude moral em geral s6 se justificam
completamente porque sdo necessarias a essa finalidade, ou porque sdo a condigdo da vida
filosofica” (STRAUSS, 2014, p. 182). Nota-se claramente, nesse trecho, a defesa feita por
Strauss da tradicéo filosofica que defende a vida do filésofo como a Unica vida que vale por si
mesma, na medida em que apenas essa vida satisfaz a necessidade mais elevada da natureza
humana, que é a contemplagdo. A concepcdo straussiana é de que, para os cléssicos, dada a
supremacia do modo de vida filosofico, a virtude moral ndo seria, no fim das contas, algo dotado
de um valor em si mesmo, mas um simples meio para se alcancar a perfeicdo intelectual e

contemplativa produzida pela filosofia, do que se segue que a politica e a moralidade sé se



41

justificariam, na perspectiva classica, em funcéo da atividade filosofica. 1sso significa que, para
0s autores antigos, 0 homem que € justo e moral, mas nao é, necessariamente, um filésofo, é
uma espécie de homem mutilado®. Segundo a explicacio de Drury:

Strauss nos leva a conclusédo de que os filésofos sdo "homens de verdade"”, no
sentido que Calicles da a esse termo. Eles sdo homens naturais que ndo foram
enganados pelas convengdes da cidade; eles estdo livres dos encantos que
prendem outros homens, os encantos que transformam os homens em maridos
e cidadaos, os encantos que facilitam a serviddo, os encantos que tornam os
homens "obtusos". (DRURY, 2005, p. 85)%2

Ora, ndo obstante o fato de que a atividade intelectual desenvolvida pela filosofia
ultrapasse o horizonte da polis, é evidente que o filésofo, na medida em que é um homem,
depende da cidade e das afei¢fes naturais que 0os homens nutrem mutuamente. Isso faz com que
o filésofo, afirma Strauss, desca a caverna e, mesmo que contra a sua vontade, cuide dos
afazeres da cidade, direta ou indiretamente. Porém, ao fazé-lo, o filésofo percebe que aquilo
que € superior por natureza, o objeto mesmo de sua busca incessante, ndo é o que ha de mais
urgente para 0 homem comum, que é necessariamente “‘um intermediario entre os animais € 0s
deuses” (STRAUSS, 2014, p. 183). Strauss comega com a suposi¢cdo de que existe, assim, um
conflito inevitavel entre a filosofia e 0 dominio politico, ou, como diz ele, entre a filosofia e a
cidade®. Compreender este conflito é a chave para entender as ideias politicas de Strauss.
Acerca dessa questdo, a estudiosa Shadia B. Drury faz as seguintes e importantes consideracoes:

Strauss descreve seu Perseguicao e a arte de escrever como uma "sociologia
da filosofia". Ele distingue esta Gltima da sociologia do conhecimento. A
sociologia do conhecimento comeca com a suposicdo de que existe uma
harmonia entre o pensamento e 0 mundo; ou o0 pensamento "determina” as
instituicGes politicas e as relagdes sociais (idealismo), ou as instituicGes
politicas e as relagBes sociais "determinam” o pensamento (materialismo).
Em contraste com a sociologia do conhecimento, a sociologia da filosofia de
Strauss parte do pressuposto de que hd um conflito irreconciliavel ou
desarmonia entre pensamento, filosofia ou ciéncia, por um lado, e a sociedade,
0 mundo, a cidade ou o dominio politico, de outro. Strauss, portanto, se opde
a moda contemporanea de considerar os fil6sofos como homens de seu tempo.
Na opinido de Strauss, a grandeza de um escritor ndo reside tanto em ser um

Slpara Strauss, a virtude moral esta para a virtude intelectual como a cidade esté para o filésofo: uma é o meio, a
outra, o fim. A visdo de Strauss implica uma radical depreciacdo da moralidade. No curso de uma
correspondéncia trocada com J. Klein, Strauss reconhece que em seu esquema a moralidade ndo goza de um
status particularmente elevado.

S2“Strauss leads us to the conclusion that philosophers are 'real men' in Callicles's sense of the term. They are
natural men who have not been duped by the conventions of the city; they are free of the charms that hold other
men captive, the charms that transform men into husbands and citizens, the charms that facilitate servitude, the
charms that make men 'obtuse'”.

53 Muito dessa “luta” se da por desconhecimento do que seja, de fato, a filosofia e certa falta de interesse das
pessoas, de modo geral, em perseguir ideais mais elevados, que suas necessidades imediatas, como apresentado:
“No fundo, o desprezo da multiddo pelos filésofos decorre de sua ignorancia sobre o que ¢ a verdadeira filosofia.”

(LACERDA, 2009, p. 127)



42

homem do seu tempo, como em ser um homem contra o seu tempo. ( Drury,
2005, p. 18)5
Logo, para de fato ser Gtil a cidade e ndo apenas para si proprio, o filésofo necessita

restringir algumas das suas mais elevadas exigéncias intelectuais, fazendo com que elas, para
se tornarem compativeis com o direito natural, tornem-se também compativeis com as
exigéncias da cidade. Isso significa que, para que a resoluc&o politica do problema civil® seja
alcancada, o filésofo precisa reconciliar a sabedoria com o consentimento da multiddo. Essa
nocdo da necessidade do abrandamento do direito natural, no intuito de operar a
compatibilizacdo de suas exigéncias com a sociedade civil, é a base para a distin¢do, segundo

Strauss, entre o direito natural primario e secundario:

A concepcdo de que o direito natural primario, que exclui a propriedade
privada e outros aspectos caracteristicos da sociedade civil, pertencia ao
estado original de inocéncia do homem, ao passo que o direito secundario s6
encontra a sua razao de ser depois que o0 homem se tornou corrompido, como
um remédio para a sua corrup¢do. Ndo podemos ignorar, entretanto, a
diferenca entre a nocdo de que o direito natural deve ser abrandado e a de um
direito natural secundario. Se os principios que vigoram na sociedade civil sdo
o direito natural abrandado, eles sdo muito menos veneraveis do que seriam
na condigdo de direito natural secundario, isto é, estabelecidos divinamente e
impondo um dever absoluto ao homem decaido. Apenas nesse Ultimo caso é
gue o direito natural num sentido estrito, ou direito natural primario, deixa de
ser dinamita para a sociedade civil (STRAUSS, 2014, p. 184-185).

Conforme visto, o melhor regime é aquele conduzido pela aristocracia ou, em outras
palavras, pelos “homens excelentes”. Tais homens, embora ndo possam atingir a exceléncia
resultante da sabedoria, precisam dela para a efetivacdo do que os antigos (mais precisamente
Platdo, na Republica) chamariam de governo dos sabios. Exatamente por isso 0s classicos
observavam a sabedoria como a virtude mais elevada de uma pessoa, sendo necessaria a sua
posse para se governar uma cidade conforme a natureza.

A problematica do pensamento cléssico, tal como apresentada por Strauss, é entdo a

seguinte: como instaurar o governo dos sabios, se a instauracdo desse governo depende da

S4Strauss describes his Persecution and the Art of Writing as a 'sociology of philosophy'. He distinguishes the
latter from the sociology of knowledge. The sociology of knowledge begins with the assumption that there is a
harmony between thought and the world; either thought 'determines’ political institutions and social relations
(idealism), or political institutions and social relations 'determines’ thought (materialism). In contrast to the
sociology of knowledge, Strauss's sociology of philosophy begins from the assumption that there is an
irreconcilable conflict or disharmony between thought, philosophy or science on the one hand, and society, the
world, the city, or the political domain on the other.' Strauss is therefore opposed to the contemporary fashion
of regarding philosophers as men of their time. In Strauss's view, the greatness of a writer lies not so much in
being a man of his time, as a man against his time.

55 Strauss é enfatico em apresentar que a vida filosofica, no seu sentido original, tem demandas préprias que
diferem das demandas da cidade, mas reconhece que o filésofo ndo pode viver de todo afastado da cidade, por,
inclusive, depender dela. Eis o problema civil apresentado pelo autor, colocando entdo, como trabalho do filésofo
balizar essas demandas seguindo o direito natural cléssico.



43

aclamagéo ou, no minimo, da aceitacdo ou consentimento dos insensatos? De um certo ponto
de vista, isso seria 0 mesmo que submeter o superior por natureza ao julgamento dos que sdo
inferiores por natureza. Logo, implicaria agir de modo contrario a natureza das coisas. No
entanto, trata-se ai de algo necessario, pois “0s poucos homens sabios ndo podem governar a
multiddo de insensatos pela for¢a” (STRAUSS, 2014, p. 170). O Gnico modo, entdo, de instituir
0 governo dos sébios seria por meio do convencimento da multiddo. Porém, a capacidade do
homem sébio de convencer a multiddo que em geral estd pensando em seus proprios desejos
imediatos e ndo na “elevag¢do das maximas potencialidades do homem” é muito pequena.

O proprio Socrates, que sem divida era sincero no que pregava, sendo um exemplo
pratico daquilo que dizia, fracassou em sua tentativa de tornar-se governante de Xantipa. Resta
claro, portanto, que dificilmente veremos um governo legitimo dos sabios. O mais provavel é
gue um homem de carater menos nobre, um pouco mais qualificado que a maioria, atendendo
ao direito natural da sabedoria e apelando para os desejos mais baixos e comuns da multid&o,
consiga, com tal retérica, persuadir a maioria e, apresentando-lhe apenas vantagens e
realizacOes de seus desejos, sem muito esforco, consiga tomar o governo e assim tornar-se um
tirano. Nessa visdo do direito natural classico, percebemos entdo que a possibilidade de uma
tirania € ainda maior que a de um governo dos sabios. Por isso, Strauss nos apresenta a
necessidade de colocarmos o governo dos sabios em questdo e pensarmos, entdo, em uma
possivel conciliagdo entre as exigéncias da sabedoria humana plena com as demandas do
homem comum para, a partir dai, obter o consentimento da sociedade. Isso nos leva a outra
questdo, qual seja: se, do ponto de vista do direito natural igualitario, esse balizamento ou
desqualificacdo da sabedoria em nome do consentimento da maioria se faz necessario e, em
ultima analise, é normal, do ponto de vista do direito natural classico, “a sabedoria prima sobre
o consentimento” (STRAUSS, 2014, p. 170).

Como, entdo, dirimir a tensdo entre as exigéncias da sabedoria e as do consentimento?
Strauss, na tentativa de demonstrar a possibilidade e aplicacdo préatica do direito natural em sua
forma classica, afirma que, em face de exigéncias tdo distintas, € indispensavel a existéncia de
um legislador sabio, a fim de que as leis civis sejam redigidas com 0 maximo de prudéncia e
sabedoria e tornem-se protegidas de grandes ou constantes mudancas ao longo do tempo; essas
leis representariam, em certa medida, a “encarnagdo da sabedoria” no plano politico, dando
origem ao governo legal em substituicdo ao governo dos sabios. Guiados por esse (sabio)
cddigo, os homens poderiam, entdo, se governar de forma equanime e virtuosa, ou seja, da
forma mais proxima do espirito que animou o legislador original, sem qualquer

descaracterizacdo das leis por ele redigidas. Caso alguma alteracdo venha a se fazer necessaria,



44

consideram os classicos que esta deve ocorrer em conformidade com a mesma intencdo que
orientou o trabalho do legislador original, sem desvirtuar o espirito de suas leis e com base nas
pressdes e circunstancias que ndo poderiam ter sido previstas por ele a principio.

Uma vez que o0 governo ndo esteja mais na mao dos sabios, alguém (ainda que néao
s&bio), com qualidades acima da média comum dos homens, deve assumir a responsabilidade
pelo comando da cidade e pela manutencdo da ordem juridica e de seus principios. Segundo
Strauss, os classicos chamavam tal homem de cavalheiro (gentleman). O cavalheiro seria, entéo,
o reflexo politico ou a imitacédo politica do sabio: “O cavalheiro tem em comum com o sabio o
‘ser superior a muitas coisas altamente estimadas pelo vulgo’, e o ter experiéncia das coisas
nobres e belas” (STRAUSS, 2014, p. 171). A diferenca bésica entre o cavalheiro e 0 sébio é
que o primeiro tem um certo desprezo pela precisdo, enquanto o sabio busca a precisdo em tudo
que faz. Ademais, o cavalheiro, como tal, precisa ter certa riqueza, ainda que ndo seja
plenamente rico e deverd, segundo os classicos, ter adquirido sua riqueza na forma de
propriedade fundiaria, por heranca, ainda que viva como um “patricio urbano”, extraindo sua
renda da agricultura. Nesse sentido, “o melhor regime serd uma reptblica em que o elemento
predominante, que determina o carater da sociedade, € uma nobreza fundiaria, que a0 mesmo
tempo constitui o patriciado urbano, dotada de boas maneiras” (Ibid., p. 171).

Assim, baseado no ensinamento do direito natural classico, Strauss apresenta duas
defini¢des distintas com rela¢do ao melhor regime, considerando que “o melhor regime em si
mesmo seria 0 governo absoluto dos sabios, e 0 melhor regime em termos préaticos é o governo,
subordinado a lei, dos cavalheiros, ou seja, o regime misto” (Ibid., p. 172).

A partir dos elementos acima expostos, Strauss nos leva a compreender que, “quando
plenamente desenvolvida, a doutrina do direito natural classico, na sua forma original, é idéntica
a do melhor regime” (Ibid., p. 133). Nesse sentido, pode-se dizer que o carater primariamente
politico do direito natural classico nos aparece, com clareza e desenvolvimento, na Republica
de Platdo. Strauss nos apresenta que, com o passar do tempo, o conceito politico inerente ao
direito natural tornou-se, porém, obscurecido para a vida politica moderna. De fato, explica ele,
tanto sob a influéncia do direito natural moderno, de carater igualitario, quanto da fé biblica,
inspirada pela afirmacdo de que “meu reino nao ¢ desse mundo” (Jodo 18: 36), 0 pensamento
ocidental foi levado a deixar de lado a questdo do “melhor regime”. No que diz respeito
especificamente ao pensamento cristdo, estabeleceu-se a ideia de que o melhor regime
confunde-se com a “Cidade de Deus”, a qual é coeva com a criacdo e, portanto, sempre atual.

Com isso, a questdo da realizacdo do melhor regime deixou de ser algo problemético e cessacao



45

do mal ou “Reden¢@o” passou entdo a ser vista como um fruto de uma acgao sobrenatural de
Deus®®.

Ao tratar da mudanca que a religido opera nos principios classicos do direito natural,
Strauss afirma que, para os adeptos do pensamento cristdo, “a segunda tabua do decalogo e os
principios nela incorporados sdo de uma dignidade infinitamente superior & do melhor regime”
(STRAUSS, 2014, p. 174). Percebemaos, entdo, que a profunda transformacéo nos ensinamentos
da doutrina classica do direito natural tem uma influéncia poderosa em toda civilizacdo
ocidental, mesmo nos tempos atuais. Ora, como sera possivel falarmos em “cavalheiros”, uma
vez que, a partir da mudanca orquestrada, o fim ultimo do homem é transpolitico? Se assim &,
o direito natural também teria uma origem transpolitica. No entanto, precisamos aqui fazer uma
diferenciacdo importante entre virtude ou perfeicdo do homem e natureza humana.

A natureza humana, afirma Strauss, ¢ “de um modo diferente da sua perfeigao ou
virtude. A virtude existe em muitos casos, se ndo em todos, como um objeto a que se aspira,
ndo como algo realizado” (STRAUSS, 2014, p. 176). De qualquer forma, o ponto de partida
para discutirmos a perfeicdo humana, pelo menos do ponto de vista dos classicos e, sim, as
opinides acerca do direito natural e da virtude®'. Com isso, a fim de simplificar a compreenséo
de tal debate, chegamos a distingdo de trés tipos de doutrinas pelas quais o0s classicos
compreendiam o direito natural, das quais trataremos a seguir, a comecar da versao socratico-
platnica.

E notdrio que o filésofo depende da cidade, devendo observar as relacdes dos homens.
Isso constitui claramente uma espécie de “descida a caverna”, feita por ele, ainda que contra
sua prépria vontade, mas por necessidade moral; ao fazé-lo, o filésofo percebe-se impelido a
cuidar das questdes da cidade, direta ou indiretamente, por ser o Unico de fato capaz de tal
intento, pela propria natureza das coisas. Resta claro que ndo é por vontade propria que o
filésofo toma essa tarefa para si, pois, ao fazé-lo, percebe que se desvia do objeto de sua busca,
que € aquilo que é superior por natureza, uma vez que o que para ele é o que ha de mais
importante, ndo € o que ha de mais urgente ao comum dos homens, que na maioria das vezes
estdo interessados em satisfazer seus desejos mais imediatos. Nesse dilema entre servir a cidade

e saciar suas demandas intelectuais, o filésofo vé-se obrigado a restringir algumas dessas

%Cf. STRAUSS, 20164, p. 275

57“A vida feliz ¢ a vida segundo a virtude sem impedimento, e que a virtude é um meio, entdo a vida segundo esse
meio termo — um meio-termo alcancével por qualquer homem é a melhor. E 0 mesmo principio de virtude e de
vicio deve aplicar-se as Cidades e constituigdes, pois a constituigdo é a vida da cidade” (ARISTOTELES, 2014,
p. 164)



46

demandas de sabedoria, a fim de compatibiliza-las com as exigéncias da cidade, seguindo assim
a lei natural.

Agora tomemos, entdo, a segunda visdo acerca do direito natural, que é a
aristotélica. Antes de iniciarmos, precisamos analisar as palavras de Strauss, quando se refere
a tal doutrina, ao dizer que “o tinico tratamento tematico do direito natural que é certamente de
Aristdteles e que expressa com certeza a sua concep¢do pessoal ocupa apenas uma pagina da
Etica a Nicomaco” (STRAUSS, 2014, p. 188). No entanto, esclarece Strauss, sem medo de
errar, que para o Estagirita, ndo ha nenhum desacordo entre o direito natural e as necessidades
da vida politica. A partir de tal pensamento, Aristoteles se opde a “loucura divinatoria de
Platdao” (Ibid., p. 188) e, a0 mesmo tempo, a interpretacdo dos estoicos.

Um direito que transcenda a vida politica, segundo Aristételes, ndo pode ser um
direito para 0 homem comum, animal que, por natureza, como ja apresentamos, ¢ politico, ou
seja, nasceu para viver em sociedade. Ora, nenhuma discussdo platdnica foi a parte da questao
apresentada por Sécrates: “qual é o modo de vida correto?”. Para Platdo, porém, o modo de
vida correto &, antes de tudo, o modo de vida filosofico, que transcende a cidade. Enquanto
Platdo define o direito natural como algo que determina a Unica vida pura e justa, a qual se
confunde com a vida do fil6sofo, Aristételes, afirma Strauss, ao perceber que a maioria dos
homens ndo tem inclinagdo para a vida filosofica, ficando, entéo, inteiramente & mercé da lei
natural, que, como j& explicitamos, ndo é algo evidente, e sim, fruto de uma intensa busca
racional, poderiam deturpar as ideias fundamentais acerca do direito natural, transformando a
sociedade em um caos, sem nenhum tipo de balizamento comum, que é condicdo sem a qual a
vida publica em cumprimento do direito natural se faz impossivel. Exatamente por isso,
Aristoteles, com o seu “realismo”, coloca a lei natural a servigo da lei positiva, e trata tal questéo
a partir do conhecimento do que todos os homens entendem por justica, de forma ordinaria e
como esse conhecimento reflete, de fato, na vida politica. Com isso, o filésofo, ao contrario de
Platdo, se recusa, entdo, a entrar em varias questdes, que levariam o homem ndo mais para a
boa convivéncia harmoniosa com o direito natural, mas para a vida filosofica.

Com efeito, Aristoteles percebe que a lei natural deve ser abrandada em nome do
melhor ordenamento social. Ndo é que Aristéoteles venha a negar as tensdes entre as exigéncias
do filésofo e as exigéncias da cidade; o fildsofo grego apenas simplifica o campo de analise,
buscando os estagios intermediarios de tal processo, visando a harmonizacao entre a lei natural
e a vida comum. Em sintese, pode-se dizer que, para Aristoteles, “o direito natural é uma parte
do direito politico” (STRAUSS, 2014, p. 189).



47

Quanto a isso, precisamos asseverar, para que ndo corram maiores incompreensoes,
que Aristdteles ndo despreza ou desconsidera a existéncia de um direito natural fora da cidade
ou que duas pessoas desconhecidas ndo possam ter uma nog¢éo de justica mais ou menos comum
entre elas, mas o0 que Aristoteles nos da a entender € que o direito natural, de fato e possivel, é
aquele que brota da convivéncia entre os cidaddos. Strauss nos mostra que ha ainda uma
segunda afirmac&o, aparentemente mais impactante, no pensamento aristotélico, que € a de que
todo direito natural seja mutavel.

Pois bem, quanto a essa segunda afirmativa, gostariamos de usar as palavras de
Strauss, se referindo a interpretacdo usada por Tomas de Aquino, para melhor compreendermos
tal conceito:

De acordo com Tomas de Aquino, essa afirmagédo deve ser compreendida com
a seguinte ressalva: os principios do direito natural, os axiomas de que
derivam as regras mais especificas do direito natural, sdo universalmente
validos e imutaveis; 0o que muda sdo apenas as regras mais especificas (por
exemplo, a regra que manda devolver o que foi recebido em depésito). A
interpretacdo tomista liga-se a concepgdo de que existe um habitus dos
principios praticos, um habitus que ele chama de “consciéncia” ou, mais
precisamente, sindérese®® (STRAUSS, 2014, p. 190).

Percebe-se, dessa forma, que os termos aplicados por Tomas de Aquino sdo de
cunho explicitamente patristico, posto que em nenhum momento foram ditos pelo proprio
Aristoteles; uma vez que explicita, sem ressalvas, que todo direito é em si mutavel. Strauss
esclarece que, de acordo com o fildsofo arabe Averrois, “Aristoteles entende por direito natural
o direito natural positivo” (STRAUSS, 2014, p.190). Ao que nos parece, tanto Aristoteles
quanto seus comentadores buscaram um patamar que podemos chamar de “direito natural
pratico” *%ou realista. Na medida em que os axiomas imutéaveis e universalmente reconhecidos
pela razdo humana mostram-se problematicos quando aplicados a casos especificos, ha
necessidade de convencgdo. No entanto, por razdes de ordem social e pedagdgicas, a sociedade
regida por esse modo de interpretar as leis naturais, a luz de filosofia aristotélica, precisa
apresentar suas normas como universalmente validas, visto que, em tempos normais, sao elas
gue vigoram. Devem, portanto, ser apresentadas e ensinadas, ao contrario de suas raras
excecoes. As excecOes, por sua vez, ndo devem ser da preocupacdo do direito natural, e sim da
convencdo instituida. Essa concepcdo, apresentada por Strauss, “esta de acordo com a de
Aristoteles na medida em que admite a variabilidade de todas as regras de justiga” (STRAUSS,

2014, p. 191).

%6Cf. TOMAS DE AQUINO, 2015.
5Cf. ARISTOTELES, 2014, p. 67



48

Mas, afinal, o que queria Aristoteles afirmar, de forma clara, quando afirmou que
todo direito natural é mutdvel? Se o direito natural depende da convencdo em determinados
casos, ele perde, entdo, sua validade universal? No intento de salvar o direito natural, sem
descaracteriza-lo, Strauss nos apresenta, com base na interpretacdo aristotélica do direito
natural, que o0 bem comum, em Gltima instancia, € a lei suprema que rege todo e qualquer povo,

como ira afirmar:

Os principios de justica comutativa e da justica distributiva em particular ndo
esgotam o sentido de justica. Antes de ser comutativa ou distributiva, a justica
é 0 bem comum. O bem comum consiste normalmente naquilo que € exigido
pela justica comutativa e distributiva, por outros principios morais desse tipo,
ou em tudo aquilo que é compativel com tais exigéncias. Mas o bem comum
também compreende, €é claro, a mera existéncia, a mera sobrevivéncia e a mera
independéncia da comunidade politica em questdo. Chamemos de situacéo
extrema aguela em que a propria existéncia de uma sociedade, ou a sua
independéncia, estd em jogo. Nas situacfes extremas, é possivel que haja
conflitos entre 0 que a sociedade exige para sua autopreservacdo e as
exigéncias da justica comutativa e distributiva. Em tais situagoes, e nelas, é
justo dizer que a seguranca publica é a lei suprema. Uma sociedade decente
nao vai a guerra sendo por uma causa justa (STRAUSS, 2014, pp. 192-193).

No entanto, aquilo que € justo ou injusto em uma situacao de guerra depende muito
mais do que o inimigo em questdo faz do que, necessariamente, de conceitos prévios e
universais acerca da justica. A esse respeito, afirma Strauss que as regras universais, em tempos
de guerra, podem e devem ser modificadas de acordo com as circunstancias, sendo tao justas
quantos as regras anteriores, desde que mantidas em conformidade com a lei natural®. Isso nos
parece totalmente de acordo com a afirmativa da mutabilidade da lei natural, feita por
Aristételes. Quando, nas situacfes extremas, se afirma a preservacao publica, pressupde-se que
nas situaces normais o que se vigora € a lei comum.

Admitimos, entdo, que hd uma hierarquia universalmente valida de fins, ainda que
ndo haja regras de acdo invariavelmente validas. Destarte, ao analisarmos, segundo Strauss, a
doutrina aristotélica do direito natural, percebemos que “o inico padrdo universalmente valido
¢ a hierarquia dos fins” (STRAUSS, 2014, p. 196). Tal afirmacédo é extremamente valida para
emitirmos juizos acerca dos graus de nobreza dos grupos de individuos, das agdes, ou mesmo
das institui¢des vigentes de modo bem mais claro que a doutrina platénico-socratica, mas ainda

se mostra incapaz de guiar as a¢des praticas do homem.

60«“Basta-nos repetir que, nas situagOes extremas, as regras normalmente validas do direito natural sdo
legitimamente modificadas, isto é, modificadas em conformidade com o direito natural: as exce¢des sdo téo
justas quanto as regras. E Aristoteles parece dar a entender que ndo ha uma Unica regra, por mais basica que seja,
que ndo esteja sujeita a excegdo.” ( Strauss, 2014, p. 193)



49

Por conseguinte, nos debrugamos a analisar a terceira corrente de pensamento
acerca do direito natural classico, que é a doutrina tomista da lei natural. Tal doutrina, afirma
Strauss, mostra-se mais completa e livre das hesitacGes que sdo caracteristicas das anteriores.

Com Tomas de Aquino, segundo Strauss, hd uma harmonia entre o direito natural
e a sociedade civil e, alem disso, um carater imutavel das afirmag¢des fundamentais da lei natural
ou dos principios fundamentais da lei moral em especifico, baseados na Segunda Té&bua do
Decalogo. Tal doutrina, a doutrina da sindérese, nos da a explicacdo necessaria e, até entéo,
obscurecida de porqué a lei natural é promulgada, obedecida e obrigatoria a todos os homens.
E razoavel acreditar que essas mudangas drésticas no pensamento classico do direito natural
tém uma forte influéncia da crenca na revelacdo advinda da Biblia, como evidenciado na sucinta
explicacdo de Drury:

Strauss acredita que a lei natural de Aquino se refere as regras de conduta
estabelecidas por Deus, as quais 0 homem esta absolutamente sujeito. Apesar
dos esforcos de Tomas de Aquino para distinguir entre a lei natural e a lei
divina, Strauss insiste que a lei natural depende da vontade divina e ndo da
razdo humana natural ou ndo-assistida. Strauss amplia essa diferenga em seu
ensaio "Lei Natural". Ele explica que a lei natural se refere aos principios da
conduta humana que sdo duplos: intrinsecos e extrinsecos. Os principios
intrinsecos sdo habito, virtude e vicio. Os principios extrinsecos sdo lei
(eterna, natural, humana e divina) e graca. Os principios internos dependem
do homem, os principios externos sao a maneira pela qual Deus guia 0 homem
para o bem; ele os instrui pela lei e os ajuda pela graca. (2005, p. 109)%!

Todavia, se tal doutrina se provasse correta, conforme apresenta Strauss, seriamos
obrigados a questionar se ela se coaduna com a ideia de uma lei realmente natural, isto é, com
a ideia de uma lei reconhecida por todos os homens pelo uso da razéo, ou se ela necessita,
obrigatoriamente, para sua compreensdo, da graca divina®2. Ademais, precisamos também
analisar se a lei que prescreve as a¢fes humanas é pautada na finalidade ultima do homem ou
se ela se pauta sobre ele. Tal finalidade é dupla, implicando na perfeicio moral e intelectual®?.
Seguindo os ensinamentos dos gregos, Tomas de Aquino admite a segunda perfeicdo como

superior a primeira; porém, a sabedoria ou perfeicdo intelectual ndo é necessariamente ligada a

61 «Strauss believes that Aquinas's natural law refers to the rules of conduct established by God to which man is
absolutely subject. In spite of Aquinas's own efforts to distinguish between natural and divine law, Strauss insists
that natural law depends on divine will and not natural or unassisted human reason. Strauss enlarges on this
difference in his essay ‘Natural Law'. He explains that natural law refers to principles of human conduct which
are twofold: intrinsic and extrinsic. The intrinsic principles are habit, virtue and vice. The extrinsic principles
are law (eternal, natural, human and divine) and grace. The internal principles depend on man, the external
principles are the manner in which God guides man towards the good; he instructs them by law and assists them
by grace”.

62Cf. FORTIN in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 240

&1dem., p. 238



50

virtude moral, causando uma problematica na doutrina do pensamento natural classico. Acerca

desse questionamento, Strauss argumenta, apresentando a resolucdo tomista:

De acordo com a razdo natural, o fim natural do homem ¢é insuficiente, aponta
para algo além dele mesmo; ou, mais precisamente, que o fim do homem néo
consiste na investigacdo filoséfica, para ndo falar na atividade politica. A
prépria razdo natural cria uma presuncdo em favor da lei divina, que completa
a lei natural ou a leva a perfeicdo. De todo modo, a consequéncia Ultima da
concepcao tomista da lei natural é que a lei natural € praticamente inseparavel
ndo apenas da teologia natural — isto é, de uma teologia natural baseada, de
fato, na crenca na revelacdo biblica -, mas até da teologia revelada
(STRAUSS, 2014, p. 197).

Ora, ao expormos as principais correntes e/ou doutrinas de pensamento acerca do
direito natural classico, com suas dificuldades e possiveis resolugdes, percebemos, entdo, mais
especificamente no que diz respeito a terceira, o aparecimento de uma reacdo baseada na
rejeicdo da assimilacdo da lei natural pela teologia, a qual aceita, entdo, a premissa dos
classicos, os quais afirmavam que “os principios morais sdo de uma evidéncia maior do que os
ensinamentos da teologia natural; portanto, a lei natural ou o direito natural devem ser mantidos
independentes da teologia e suas controvérsias” (STRAUSS, 2014, p. 197).

O grande rompimento com o pensamento medieval, analisa Strauss, se da
exatamente nessa atitude, inicialmente conservadora, que busca fazer com que a filosofia
retorne a seu status tradicional, estabelecendo uma distingéo entre Filosofia e Teologia. E o
que se vé na obra O espirito Das Leis, de Montesquieu, segundo Strauss, obra explicitamente
contraria a doutrina tomista e que pretende, inclusive, efetuar um retorno ao pensamento
classico, pré-tomista, visando retomar uma compreensao filoséfica pura do direito natural, uma
vez que tal compreensao fora perdida, em sua visdo, pela assimilacéo da filosofia pela teologia,
mais especificamente pela doutrina tomista®. Obviamente, ndo podemos saber, com exatidao,
0 que Montesquieu pensava de fato, mas podemos afirmar que ele, enquanto estudioso da
politica, “sobre a integridade e a corre¢ao politicas, estd mais proximo do espirito dos classicos
que do de Tomas” (STRAUSS, 2014, p. 198). %

Com o final da racionalidade cléssica, Strauss apresenta a emergéncia de duas
escolas, o historicismo e o positivismo, que, ao serem radicalizadas, desembocam na negacgéo

das pretensdes originais da filosofia e do direito natural classico. Mas antes de falarmos disso

& 1dem., p. 234

8 As seguintes palavras de Montesquieu sdo, a esse respeito, emblematicas:“antes de todas essas leis estdo as da
natureza, assim chamadas porque derivam unicamente da constituicdo do nosso ser” (MONTESQUIEU, 2010,
p. 23)



51

se faz necesséria a compreensdo da transformacdo da doutrina do direito natural classico no

ambito do pensamento moderno, o que buscaremos analisar no capitulo seguinte.



52

3 O DIREITO NATURAL MODERNO: GENESE, DESENVOLVIMENTO E CRISE

No capitulo anterior, estudamos o direito natural classico — sua descoberta,
significado e o que ele representou, a luz da leitura straussiana, para toda a tradicao filoséfica.
Neste capitulo, pretendemos investigar como Strauss compreende a mudanca do direito natural,
tal como visto pelos classicos, para sua versdo modernizada e sua posterior exclusdo do campo
de interesse da filosofia ocidental contemporéanea. Esse tltimo fenémeno pode ser enunciado
sucintamente da seguinte forma:

Na época em que Strauss escreveu Direito natural e historia, o estudo da
questdo do direito natural era uma mescla de esquecimento e restauragdo
espasmodica. O direito natural tinha desaparecido do centro da discussdo da
filosofia politica por mais de um século. Nenhum filésofo de primeira linha
escreveu um tratado sobre o direito natural, nem advogou por sua necessidade,
desde a época do idealismo alemao ou, talvez, desde Rousseau. Kant, mais do
qgue qualquer outro, havia esvaziado o significado do "direito natural”,

afirmando que a lei moral deve ser uma lei da razdo e ndo uma lei da natureza.
( KENNINGTON, in HILB, 2011, p.241)

3.1 HOBBES, LOCKE E O “PROJETO MODERNO”

Quando Strauss publicou a obra que examinamos aqui com maior acuidade, Direito
Natural e Histdria, em 1953, muito pouco se falava acerca do direito natural, assunto que havia
se tornado intelectualmente obsoleto naquela época. Percebemos que Strauss foi, assim, o
primeiro autor que, a partir do poés-guerra, clamou pela necessidade de uma reavaliacdo

filosofica da possibilidade do direito natural e de sua cognicao.

Na visdo straussiana, o fundador do direito natural moderno é Thomas Hobbes, mas
s6 compreenderemos 0 que isso significa se percebemos que ele, Hobbes, teve um antecessor
que, pode-se dizer, abriu 0os caminhos para uma verdadeira ruptura com a tradicao classica do
direito natural: Maquiavel. Maquiavel, segundo Strauss, olhava para os classicos (Sdcrates,
Aristoteles, Cicero, entre outros), como homens ingénuos, que “baseavam suas doutrinas
politicas no exame das mais elevadas aspira¢cfes do homem, a vida virtuosa e a sociedade
dedicada a nogdo de virtude” (STRAUSS in STRAUSS e CROPSEY, 2016b, p. 355). Isso
significa, de acordo com Strauss, que as inten¢des dos adeptos do direito natural classico de



53

fazer o homem atingir suas méximas potencialidades comegaram a ser postas em xeque a partir
de Maquiavel, o que abriu caminho para a teoria politica de Hobbes, que também desconfiava
da doutrina tradicional do direito natural, na medida em que julgava que esta era incapaz de
produzir a paz. Como esclarece Drury:
Segundo Strauss, Maquiavel ¢ um homem que duvida da "visdo comum”
segundo a qual "a moralidade pode e deve controlar a vida politica". Em vez
disso, ele considera o dominio politico livre das restricbes da moralidade. O
qgue quer que realize os fins da politica é certo e deve ser feito

independentemente de sua natureza moral. Na politica, o fim justifica os
meios. Toda civilizagdo tem sua base no crime. ( Drury, 2005, p. 118)%

Com esse modo extremamente “realista”®’ de encarar a politica, Maquiavel, afirma
Strauss, rebaixa os padroes de se fazer politica, olhando ndo mais para as finalidades superiores
do direito natural classico, mas para as metas inferiores que de fato sdo almejadas pela maioria
dos homens. A esse respeito (e ainda de acordo com Strauss), trés particularidades marcam a
teoria politica de Maquiavel e influenciam o pensamento politico moderno, particularidades
que podem ser explicadas da seguinte forma: em primeiro lugar, Maquiavel, recusando a
filosofia politica classica como utdpica e idealista, busca pensar a vida politica ndo mais a partir
do principio normativo da virtude (isto é, a partir de um padréo que determina como os homens
devem viver), mas a partir de como homens vivem de fato; em segundo lugar, Maquiavel
modifica radicalmente o significado tradicional da virtude e da moralidade, considerando-as
ndo mais como o fim a que deve visar a republica, mas, antes, como um simples efeito da
sociedade politica, o que equivale a dizer que a virtude e a moralidade ndo séo algo que existe
por si mesmo, algo de “substancial”, mas, pelo contrario, fendomenos secundarios, que sé
existem nos limites da sociedade politica; finalmente, em terceiro lugar, uma vez que Maquiavel
pensa a politica a partir de como os homens vivem, a clivagem entre o ser e o dever-ser € por
ele suprimida, o que Ihe permite considerar que a realizacdo do melhor regime ndo é algo
improvavel, mas, pelo contrario, um evento inteiramente ao alcance da vontade do homem
(temos aqui, segundo Strauss, 0 ensinamento maquiavélico acerca da capacidade humana de
controlar a fortuna). A partir dessas inovacgdes criadas por Maquiavel, Hobbes reformulou a

teoria da lei natural:

8 «According to Strauss, Machiavelli is a man who doubts the '‘common view' according to which 'morality can
and ought to control political life'. Instead, he regards the political domain as free from the restraints of morality.
Whatever accomplishes the ends of politics is right and ought to be done regardless of its moral nature. In
politics, the end justifies the means. Every civilization has its foundation in crime.”

67 Esse “realismo”, como percebido por Strauss, d4-se como um falso pragmatismo, onde o escopo da analise é

cada vez mais reduzido.



54

Hobbes desenvolveu um cédigo de lei moral ou natural, a lei natural como
uma lei moralmente vinculatoria, que determina os fins da sociedade civil.
Contudo, seguindo o “realismo” de Maquiavel, Hobbes retirou de sua doutrina
da lei natural a ideia de perfeicdo do homem. Tentou deduzir a lei natural
daquilo que é mais forte na maioria dos homens na maioria das vezes: ndo a
razdo, mas a paixdo. (BERNS in STRAUSS e CROPSEY, 2016b, pp. 355-
356)

Seguindo a leitura straussiana, ao adentrarmos propriamente no debate acerca de
Hobbes, como fundador do direito natural moderno, percebemos que outro ponto de fulcral
importancia é o fato apresentado por Strauss de que Hobbes tinha por intencéo elevar a filosofia
politica a um patamar cientifico®. Isso significa que, embora discordasse da visio tradicional
do direito natural, “Hobbes rejeita a tradi¢do idealista com base numa concordancia
fundamental com ela. Ele quer empreender adequadamente aquilo que a tradicdo socratica fez
de maneira inteiramente inadequada” (STRAUSS, 2014, p.203). Ora, o ponto fundamental que,
segundo Strauss, explica a passagem da versédo classica da lei natural para a versao moderna,
orquestrada por Hobbes, é a criagdo do conceito de individuo®®. De fato, ao contrario da filosofia
classica, que via 0 homem como um animal politico, como expusemos no capitulo primeiro,
Hobbes, afirma Strauss, considera 0 homem um animal apolitico, que ndo tem necessidade de
se associar com os demais, usando esse conceito como base de sua lei natural. Como explica
Kennington (in HILB, 2011, p. 245), “[...] desde o primeiro momento, o direito natural moderno
é sancionado por um "individualismo" que & mais poderoso que as restricGes sobre a
individualidade previstas pelas doutrinas modernas”°

Ora, pensando o individuo como um animal passional, “Hobbes define a lei em
termos de vontade, ndo de razdo” (BERNS in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 370). Com
efeito, nos apresenta Strauss que a filosofia natural de Hobbes tem suas raizes ainda na filosofia
classica, sobretudo no materialismo classico, de carater epicurista. Porém, mesmo Epicuro tinha
uma concepcao teleolégica do homem, enquanto Hobbes, que viveu durante um momento de
profundo conflito religioso, esta também na origem de um fendmeno, caracterizado por Strauss

como profundamente moderno, que é o ateismo politico. A ideia de separar a religido da politica

88 “Hobbes considerava totalmente nova sua filosofia politica. Mais do que isso, negava que existisse, antes de sua
obra, qualquer filosofia politica ou ciéncia politica digna desse nome. Considerava-se fundador da verdadeira
filosofia politica.” (STRAUSS in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p.268)

% Vale salientar que, com a introducéo da ideia de individuo, Hobbes rompe com a visédo tradicional de carater
mais comunitarista e, com isso, passa a preconizar o0 modelo de um Estado que abandona a preocupagdo com “o
desenvolvimento maximo do homem” e que se contenta em permitir que cada individuo busque por si s6 seus
proprios interesses. E a partir da observagio desse elemento filosofico que muitos, inclusive Strauss, verdo na
obra de Thomas Hobbes o inicio do que posteriormente se entenderia por pensamento liberal.

"0“pPero, desde el primer momento, el derecho natural moderno sanciond un "individualismo" que ha demostrado
ser mas poderoso que las restricciones sobre la individualidad provistas por las doctrinas modernas.”



55

é inaugurada e sistematizada na filosofia politica de Hobbes. Sobre isso, Strauss é claro ao falar
que “nenhum ateu pré-moderno p6s em ddvida que a vida social exigia a crenca em Deus ou a
veneragdo dos deuses.” (Ibid., 2014, pp. 204-205).

Apesar da visivel influéncia prée-moderna advinda da fisica de Epicuro, Strauss nos
apresenta o fato de que Hobbes também mantinha profunda admiracdo pela filosofia platonica,
sobretudo por sua visdo matemética do mundo, e 0 que parecia incompativel ele o fez, ao tentar
unir a fisica materialista de Epicuro com a fisica matematizante de Platdo. Percebamos, ent&o,
0 qudo complexo foi o pensamento hobbesiano: ndo s6 aceita a premissa de encarar a politica
com o “realismo” maquiavélico, mas busca unir dois tipos de fisica absolutamente antagénicos
em sua filosofia natural, a fim de criar um estado que, no fim das contas, permitisse a busca da
sabedoria (a finalidade classica), a quem assim quisesse, sem os defeitos, na visdo hobbesiana,
que eram visiveis na filosofia classica. Hobbes, segundo Strauss, se veria como alguém que iria
corrigir a filosofia tradicional, a fim de alcancar o seu resultado por meio de um método que,
em sua Vvisdo, seria mais acertado que o ingénuo método classico’™.

A solucdo hobbesiana para o problema cosmoldgico, o qual surgiu das
insuficiéncias tanto da cosmologia teleoldgica tradicional quanto da fisica mecanicista de
procedéncia materialista, consistiu em considerar que, em Ultima andlise, ndo had uma ordem
intrinseca na natureza e que toda inteligibilidade provém, pois, da razdo humana. A partir disso,
segundo Strauss, Hobbes avancou a ideia de que, ndo havendo uma ordem intrinseca na
natureza e sendo a razao humana a fonte de toda ordem e inteligibilidade, pode o homem impor
a natureza um controle ilimitado, garantindo a atualiza¢io de sua sabedoria’?.

Resta claro, como assinala Strauss, que o direito natural, considerado do ponto de
vista classico, era comunitarista e baseado em uma cosmologia teleolégica, o que, com o
advento da ciéncia moderna e do novo método filosofico iniciado por Maquiavel e melhorado
e sistematizado por Hobbes e sua “politica individualista” (que, na visdo de Strauss, nada mais
é que um “hedonismo politico”’), serd posto em xeque pelo direito natural moderno, na

interpretagdo straussiana. Para tanto, Hobbes se viu na necessidade de expurgar e desconsiderar

1 Essa preocupagio com o método e as “certezas matematicas” a partir da qual Hobbes buscou erigir sua filosofia,
negando qualquer finalidade metafisica, tem semelhanca com o pensamento do também mecanicista René
Descartes, seu contemporaneo.

72 Vale salientar que enquanto, para Aristételes, cada homem é bom juiz daquilo que compreende, para Hobbes,
seguindo o “voluntarismo” maquiavélico, o homem, ou, mais precisamente, o individuo, é que da sentido as
coisas, tirando da realidade qualquer sentido em si mesma, o que torna o ser algo subjetivo e subordinado ao
jugo de quem queira Ihe conferir sentido e ordem.

73 Eis aqui a chave de compreensdo da da filosofia politica moderna, na leitura straussiana: a confusdo do melhor
regime com o regime agradavel. Tal confusdo provoca o total rebaixamento da politica, que deixa de ser orientada
pela virtude para se direcionar pela satisfacdo dos desejos mais baixos da alma humana.



56

qualquer visdo de mundo que tivesse alguma base teleoldgica, e, com isso, se aproximar de um

certo tipo de visdo ndo dogmatica e cética’. Strauss explica isso da seguinte forma:

Mas justamente porque Hobbes estava sobretudo interessado na concepcao
mecanicista é que ele foi inevitavelmente levado, naquela situacdo, a nogéo
de uma filosofia dogmatica baseada no ceticismo. Pois ele havia assimilado
de Platdo e de Aristételes a nogdo de que, se o universo é tal como a fisica de
Demdcrito e de Epicuro o descreve, ele exclui entdo a possibilidade de toda
fisica e de toda ciéncia ou, em outras palavras, que o materialismo coerente
necessariamente culmina no ceticismo. O “materialismo cientifico” seria
impossivel se ndo houvesse antes garantido a possibilidade da ciéncia contra
0 ceticismo engendrado pelo préprio materialismo. (STRAUSS, 2014,
pp.207-208)

Ora, Hobbes™ percebe, afirma Strauss, que o ceticismo seria usado contra a sua
prépria teoria, a nova filosofia, pois, ao retirar a teleologia e finalidades naturais do seu novo
campo de interesse, abriu-se um flanco que cedo ou tarde seria atacado. Para evitar isso, afirma
Strauss, Hobbes langa méo mais uma vez da matematica e do mecanicismo para explicar que
nossas criagdes, ou construcdes, ndo tém nenhuma outra causa remota que nao seja ndés mesmos,
sendo, assim, desprovidas de qualquer finalidade metafisica. “O mundo dos nossos construtos
é completamente desprovido de enigmas porque somos a sua Unica causa, e nesse sentido, temos
total conhecimento de sua causa” (STRAUSS, 2014, p. 209).

Com isso, explica Strauss, um novo éthos se cria, uma moralidade sem nenhum
télos ou finalidade superior, dando origem, mais precisamente, ao que hoje compreendemos por
moral burguesa, isto €, a moral que se contenta com a busca do bem-estar, da seguranca e do

conforto “6:

A sua moralidade é a moralidade do mundo burgués. Mesmo a sua aguda
critica a burguesia ndo tem, no fundo, nenhum outro objetivo que o de lembrar
a burguesia a condicdo elementar para a sua propria existéncia. Essa condi¢do
ndo é a industria e a parcimoénia, mas a segurancga do corpo e da alma, que a
burguesia ndo pode garantir por si mesma. Por essa razdo, ao poder soberano
deve ser dado poder sem restricGes de dispor inclusive das propriedades,
porque é somente sob essa condicdo que o poder soberano pode realmente
proteger as vidas dos suditos. (STRAUSS, 2016c¢, p.171)

™ Sobre as consequéncias nefastas de tal intento e um maior aprofundamento acerca deste topico, confira
GUENON, 2017, pp. 49-50.

>“Hobbes foi o primeiro moderno a experimentar o abandono da busca ("metafisica") das primeiras coisas”
(“Hobbes fue el primer moderno en experimentar el abandono de la basqueda ("metafisica") de las primeras
cosas.”) (KENNINGTON, in HILB, 2011, p. 260)

76 “poder-se-ia ter a impressdo de que a filosofia de politica de Hobbes é o mais importante testemunho da luta
que foi travada contra a aristocracia em nome da virtude burguesa” (STRAUSS, 2016¢, p.175)



57

Lembremos que a filosofia classica via 0 homem como um animal naturalmente
politico, com tendéncia natural ao agrupamento, mas agora, com Hobbes, 0 homem é concebido
como um animal que, em sua condicdo natural, encontra-se em um estado de “guerra de todos
contra todos”’’. Ao caracterizar o estado de natureza como uma condicdo de medo reciproco e
violéncia, Hobbes, segundo Strauss, enxerga a situacdo natural dos homens como uma situacéo
em que os individuos se acham uns a mercé dos outros. A partir disso, Hobbes, ao fazer tal
modificacdo no que se entende por estado de natureza, justifica o contrato social, bem como o
poder e a necessidade do Estado sobre as pessoas, mostrando que se ndo ha uma primeira causa,
uma finalidade superior da existéncia’® e 0 homem vive em guerra constante, apenas o Estado,
o Leviatd, pode conter os impulsos mais destrutivos e violentos do homem?®. Desse modo, ha
um posicionamento absolutamente contrario a tradicdo classica do direito natural,
posicionamento que recorre a uma visao bem mais pessimista do homem, como Strauss deixa
claro na seguinte passagem:

Que a boa fortuna deixa 0s homens cegos é certamente um lugar-comum; que
ela ndo pode sendo cega-los, que ela ndo pode ilumina-los, é uma viséo
caracteristica por meio da qual Hobbes se posiciona contra a tradicéo.
Aristoteles, bem mais sébrio, disse: “Homens que prosperam tem esse mal de
serem mais orgulhosos e inconsiderados gque os outros. Mas a boa fortuna traz
também este bem: eles agradecem a Deus, confiando nele, pensando, pois,
receber mais bens que os que procedem da propria industria.” Na se¢do da sua
antropologia, baseada na passagem que acaba de ser citada da Retdrica de
Aristételes, Hobbes menciona apenas as mas consequéncias da boa fortuna —

o orgulho e a presuncdo. Que a boa fortuna desperta a gratidao € algo que ele
nao reconhece e ndo quer reconhecer. (STRAUSS, 2016c¢, p. 173)

Segundo Strauss, por meio dos elementos apresentados, percebe-se que Hobbes
concorda com a tradicdo em elaborar sua filosofia a partir da natureza humana, mas com a
diferenca de que o filésofo briténico erige seu projeto a partir de uma visao particular do estado
de natureza, a qual envolvia, por um lado, a negacéo da sociabilidade natural do homem e, por
outro, a afirmacdo de uma antropologia hedonista, para a qual os homens, sendo animais
apoliticos e associais, quando falam de bem e mal, expressam apenas o que lhes agrada ou

desagrada e ndo o bem comum, como julgavam os cléssicos. Ou seja, Hobbes cria sua teoria da

7 Cf. HOBBES, 2012, p. 113
8 Cf. Leviat§, cap. 31
°Cf. BERNS in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p.357



58

natureza a partir das paixdes humanas, as quais eram, para ele, a Unica coisa de fato natural nos
seres humanos®.

A partir dessa viséo calcada nas paixdes, Hobbes nega ou diminui a ideia classica
de que “ha naturezas superiores a outras”, apresentando que os homens sdo mais parecidos do
que se imagina, sendo a principal fonte dessa igualdade a capacidade que possuem o0s homens,
no estado de natureza, de se matarem e se causarem danos uns aos outros:

A importancia desse fato esta em que a maior preocupacdo dos homens é a
sua prépria preservagdo. A autopreservacgao, por sua vez, € mais importante
porque 0 medo, o medo da morte violenta, é a paixdo mais poderosa. A
igualdade de capacidade leva a igualdade das esperancas e a competicéo entre
0s homens, entre todos 0s que desejam as mesmas coisas. Essa inimizade
natural é intensificada pela suspeita, ou desconfianca, que 0s homens sem
governo tém em relagdo uns aos outros na medida que preveem como cada
um gostaria de privar os demais de quaisquer bens que possuam ( incluindo a
vida), de modo que cada um é levado a pensar em subjugar todos os demais
até que ndo reste poder capaz de ameagar sua segurancga. Ao contrario do que
¢ afirmado “nos livros dos antigos filosofos morais”, elucida Hobbes, a
felicidade, ou satisfacdo, consiste em um ininterrupto progresso do desejo de
um objeto para o desejo de outro. (BERNS in STRAUSS & CROPSEY,
2016b, p.358)

Com essa visivel inversdo da ideia de natureza, Hobbes, apresenta Strauss,
buscando um patamar cientifico e mais “realista” para o direito natural, seguindo as intui¢des
de Maquiavel, ndo mais via a lei natural a partir da finalidade do homem, mas a partir de suas
origens, de sua condigéo primitiva, concebendo o estado de natureza como um estado de “guerra
de todos contra todos”, em que a morte, ou melhor, 0 medo da morte, serve como base para as
leis, substituindo o télos cléssico.

Strauss percebe ai uma incongruéncia no pensamento hobbesiano, ao notar que se
a lei natural concebida por Hobbes coloca 0 medo da morte ou o0 desejo por autopreservacdo
como a grande origem de toda lei moral, a moral deixa de ser um dever para tornar-se um
direito. Isso, na visdo straussiana, constitui um rebaixamento dos padrdes que regulam o
funcionamento da vida politica, uma vez que, se aceitamos o ponto de vista filoséfico esposado
por Hobbes, ndo ha mais deveres e o direito a vida é determinado como o direito primordial, o
qual se deduz da paixd@o humana mais originaria: o0 medo da morte violenta. “Por natureza, ha
apenas o direito perfeito, ndo o dever perfeito. A lei da natureza, que formula os deveres naturais

do homem, n&o é, propriamente falando, uma lei.” (STRAUSS, 2014, p.219)

8 Considerada negativamente, a paixao é uma agdo do corpo sobre a alma que indica um desregramento provocado
pela acdo do corpo com grande carga afetiva. Ela afeta psicologicamente a pessoa, tirando-lhe a lucidez — ou seja,
a liberdade — levando-a a agir sob esse impulso.



59

Vale a pena notarmos aqui, seguindo Strauss, que a partir de Hobbes se inicia uma
distingéo clara entre direito natural e lei natural, algo que aparece claramente na idade moderna
e chega até os dias atuais. Nao se olha mais para como 0s homens deveriam viver, uma vez que
n&o se pode retirar leis morais (ou obrigacdes) da natureza, mas apenas direitos®’. “Os limites
da sociedade civil devem ser definidos nos termos do direito natural dos homens, ndo nos
termos do seu dever natural.” (STRAUSS, 2014, p.220). Eis ai a principal diferenca que marca
a passagem do direito natural classico para o direito natural moderno, tal como essa mudanca
foi orquestrada por Hobbes.

Strauss vé nessa abordagem moderna do direito natural algo que promove uma
profunda politizacdo da filosofia. De fato, o abandono dos “deveres naturais” do homem, em
prol da busca de seus direitos naturais, significa doravante, antes de tudo, uma questdo de
propaganda, de luta por direitos, uma questdo politica, enfim. Ninguém est4, a partir de entdo,
interessado em se melhorar ou em atingir o ideal de virtude propagado na Etica a Nicomaco; o
homem, a partir de agora, precisa descobrir seus direitos naturais, evitar a morte violenta, vendo
no Estado uma instituicdo para garantir de um modo mais seguro e eficiente, ndo a sua
exceléncia, mas, antes, a realizaco de seus desejos e de suas paixdes®?. Inicia-se, portanto, um
gradativo e continuo processo de mediocrizagdo social e perda de qualquer nocéao de exceléncia.
N&o se trata mais de uma questéo de determinar “a melhor moral a ser seguida”, mas sim de
um modo de assegurar o bem-estar do individuo®. “O estado de natureza é originalmente
caracterizado pelo fato de que ha nele direitos perfeitos, ndo deveres perfeitos.” (STRAUSS,
2014, p. 223). Essa é, na perspectiva de Strauss, a grande mazela deixada por Hobbes na

filosofia ocidental moderna e contemporéanea, como explica Drury:

O hedonismo politico de Hobbes legou a modernidade duas idéias conectadas,
mas igualmente equivocadas, que, na opinido de Strauss, se provardo como a
ruina da civilizagéo ocidental. Primeiro, ndo ha conflito entre os interesses dos
individuos e os do todo. Os individuos ndo precisam estar preparados para
sacrificar seus interesses pela comunidade. Pelo contrério, eles podem esperar
promover seus interesses privados fazendo parte da sociedade civil [...] A
segunda ideia esta intimamente conectada a primeira. E a ideia de que uma
sociedade tecnoldgica forneceria meios bem sucedidos para a realizacdo da

81 Segundo Strauss, com Hobbes, ndo se pode mais extrair obrigacdes morais da natureza, porque a natureza nao
€ mais concebida, a partir dele, como a finalidade do homem, mas, antes, como aquilo que no homem é mais
primitivo e originario, isto €, suas paixdes, desejos e apetites.

82 A partir de entdo, o Estado comeca a assumir um papel de protagonista e até mesmo de controle em toda a

sociedade, jamais imaginado em qualquer outra época. Tal fendmeno torna-se sobretudo um problema politico e

social na modernidade amplamente debatido e apresentado em obras classicas, como A Democracia ha América,

do francés Alexis de Tocqueville (Martins Fontes, 2014).

8 para Strauss, o flagrante processo de materialismo irascivel, de busca pelo conforto, como o Gnico fim em si

mesmo, inicia-se nesse momento.



60

moderna finalidade da politica, a saber, a méxima satisfacdo dos desejos.
(2005, p. 138-139)%4

Um problema apresentado por Strauss em relagdo a esse ponto é que a luta pelos
melhores e mais eficientes meios para garantir a autopreservacdo do individuo € algo
extremamente subjetivo e que depende do arbitrio de cada um, o que justificaria implicitamente
qualquer atitude antiética tomada em nome de tal objetivo. Postular um direito natural a partir
do que ¢ entendido por Hobbes como “estado de natureza” e a “guerra de todos contra todos”
é, na visdo straussiana, rebaixar os padrdes da vida politica e simplificar indevidamente a moral.

A tentativa de deduzir a lei natural ou moral do direito natural de
autopreservacao ou, em outras palavras, do poder inescapavel do medo da
morte violenta, levou a modificacGes muito significativas no contetdo da lei
moral. A modificagdo acarretou, em primeiro lugar, uma simplificacdo

consideravel. O pensamento ao longo dos séculos XVI e XVII tendeu em geral
a uma simplificacdo da doutrina moral. (STRAUSS, 2014, p.266)

A civilizacdo ocidental é amplamente apresentada por Strauss como o resultado da
interagdo e frequente disputa entre “Atenas e Jerusalém”®®. Ou seja, ambas prometem a
sabedoria de modos antagbnicos, como se mostra no texto citado. Ambas tradi¢cdes tém um
caminho de salvacdo, seja pela reveréncia ao Senhor, seja pelo conhecimento, e a partir de tais
maximas criam suas legislacfes, sua moral e seus principios concernentes ao “dever-ser”. A
partir de Hobbes, inspirado em Maquiavel, como ja apresentado, Strauss nos mostra que a
virtude, a moral, as regras do dever-ser que sdo intrinsecas ao Ocidente, embora ainda
louvaveis, perdem toda sua autonomia e finalidade, se tornando vélidas apenas por convencao,
pelo contrato social, e, com isso, ndo tém mais valor “em si”’, mas apenas segundo a lei: “ Todos
0s principios materiais de justica — as regras da justica comutativa e da distributiva, ou a
Segunda Tébua do Decéalogo — deixam de ter uma validade intrinseca.” (STRAUSS, 2014, p.
227). Com isso, qualquer virtude moral que outrora visava ao aperfeicoamento do homem, sem

nenhuma pretensdo que n&o fosse atingir o bem ou a exceléncia®, perde a importancia, dando

84 “Hobbes's political hedonism bequeathed to modernity two connected but equally misguided ideas that in
Strauss's view will prove to be the undoing of Western civilization. First, there is no conflict between the interests
of individuals and those of the whole. Individuals need not be prepared to sacrifice their interests for the
community. On the contrary, they can expect to further their private interests by being a part of civil society [...]
The second idea is closely connected to the first. It is the idea that a technological society would provide a
successful means to the realization of the modern end of politics, namely, the maximum satisfaction of desires”

8 Cf. Strauss, L. (1997). Jerusalem and Athens. In K. H. Green. Jewish Philosophy and the Crisis of Modernity
Leo Strauss. Nova lorque: State University of New York.
8 Cf. 0 que ARISTOTELES diz no livro I de sua Etica a Nicomaco.



61

lugar as virtudes civis que, por ndo serem bens em si, S0 boas ou necessarias apenas como
meios para cumprir as demandas de um Estado ou Soberano cujo principal compromisso é
apenas garantir a seguranca social e a satisfacdo dos desejos humanos®’. Hobbes, afirma
Strauss, ndo tem mais a preocupacgdo com o conceito de exceléncia: ele quer apenas produzir a
paz social, mediante a criagdo uma teoria filosofico-politica que, por seu hedonismo, nas
palavras de Strauss, permita aos homens buscarem seus prazeres individuais, evitando a “guerra
de todos contra todos”. Esses aspectos, de acordo com Strauss, revelam os pontos de contato
do pensamento de Hobbes com o epicurismo:
Hobbes poderia concordar com Epicuro nos seguintes pontos: o bem é
fundamentalmente idéntico ao agradavel; a virtude ndo merece, portanto, ser
escolhida por si mesma, mas apenas com vistas a atingir o prazer e evitar a
dor; o desejo de honra e gléria é terminantemente vao, isto é, os prazeres

sensuais sdo, como tais, preferiveis a honra e a gloria. (STRAUSS, 2014, p.
228)

Este é o “rebaixamento da politica” que Strauss identifica na nova doutrina do
direito natural forjada por Hobbes. No capitulo anterior, seguindo a apresentacdo do direito
natural classico feita por Strauss, ficou claro que ha determinados principios superiores
concernentes a natureza do homem, principios estes cuja compreenséo € tarefa da filosofia. O
melhor regime, neste caso, seria aquele fundado nas mais elevadas aspiracdes da natureza
humana. Hobbes, ndo mais falando da natureza humana, no sentido tradicional, mas no estado
de natureza, entendido como a condi¢do primitiva do homem, abandona a ideia de melhor
regime, tal como pensada pelos classicos, e propde em seu lugar a concepg¢do de um regime que
se legitima pela sua simples capacidade de produzir a paz, a seguranca e o bem-estar humanos.
A “doutrina da lei natural publica” substituiu o “melhor regime” pelo “governo legitimo”
(STRAUSS, 2014, p. 231)

Ora, Hobbes considera, segundo Strauss, que, para que essa proposta de regime se
efetive, € necessario conquistar a natureza, por meio da ciéncia e da técnica, criando-se um
estado de comodidade e bem-estar que faga 0os homens ndo mais se interessar pela elevagéo
moral e intelectual, como um fim em si mesmos, “igualando-os” na busca pelos seus proprios
prazeres e subjugando qualquer “acaso” natural que possa vir a ser um empecilho para a
realizacdo de tal intento. O homem como total senhor de sua sorte, por meio do poderio

propiciado pelo progresso da técnica: eis, segundo Strauss, a esséncia do projeto moderno, tal

8 DRURY, 2005, p. 139



62

como ele se delineia a partir da obra de Hobbes. Como explica Drury, ao comentar esse aspecto

da interpretacéo straussiana do pensamento de Hobbes:
O proposito fundamental ou fim do Estado € o 'viver comodamente’; ele [0
Estado] se propbe a "fornecer abundantemente aos cidadaos todas as coisas
boas que sdo favoraveis ao deleite. Strauss explica que isso é possivel apenas
porque Hobbes acreditava na conquista ilimitada da natureza. Esta ultima ¢,
na opinido de Strauss, uma das grandes marcas da modernidade. A
modernidade é animada pela determinacdo do homem em conquistar o acaso
e se tornar o mestre completo de seu destino. O desejo de Maquiavel de
subjugar a Fortuna € a mesma ideia em sua forma embrionéria. Ela assume
uma forma mais radical na fé de Hobbes na capacidade da revolucao cientifica
de forcar a natureza a ceder ao desejo humano. A ideia é central para o que
Strauss chama de "projeto moderno". Este Gltimo € a versdo completa da

determinacdo de triunfar sobre a natureza e conquistar o acaso. (DRURY,
2005, p.136)%®

Assumindo esse ideério, o fildsofo politico moderno, que adere ao direito natural
moderno iniciado em Hobbes, partidario do “projeto moderno”, como dira Strauss, sera cada
vez mais confundido com um politico, ou, usando o linguajar comum, um militante. E a
completa politizacédo da filosofia, que luta ndo mais pela virtude e pelo bem comum, em seu
sentido classico, mas sim pela constituicdo de um estado de comodidade e bem-estar em que 0s
homens, levados pelo hedonismo mais vulgar ou rasteiro, contentam-se em satisfazer as suas
paix0es, ignorando seus antigos deveres.

Em resumo, afirma Strauss, uma vez solapadas quaisquer finalidades superiores,
bem como o proprio cultivo da virtude, Hobbes rebaixa a politica, tirando-a do plano da razéo
prética, trazendo-a para o nivel das paixdes, dentre as quais se destaca como a principal o medo
da morte violenta. Com isso, Hobbes justifica o ato de conferir um poder absoluto ao soberano,
poder a partir do qual o soberano garantird que as pessoas vivam da maneira que melhor
entenderem, sem a necessidade de um “dever ser” ou sob a tutela de algum télos, apenas
buscando os prazeres individuais. Tal é o que Strauss chamara de hedonismo politico.

Além disso, afirma Strauss que o soberano hobbesiano ird também, em nome do

contrato social, garantir que as pessoas (agora atomizadas) ndo se matem ou causem dano umas

8“The fundamental purpose or end of the state is 'commodious living'; it sets out to “furnish the citizens
abundantly with all good things which are conducive to delectation”. Strauss explains that this is possible only
because Hobbes believed in the limitless conquest of nature. The latter is, in Strauss's view, one of the great
hallmarks of modernity. Modernity is animated by man's determination to conquer chance and become the
complete master of his destiny. Machiavelli's desire to subdue Fortuna is the same idea in its embryonic form. It
takes a more radical form in Hobbes's faith in the scientific revolution's ability to force nature to yield to human
desire. The idea is central to what Strauss calls the 'modern project'. The latter is the full-blown version of the
determination to triumph over nature and conquer chance”.



63

as outras, ao contrario do que aconteceria se vivessem no estado de natureza. Porém, para tanto,
o0 Estado tera o poder absoluto sobre todas as pessoas, independentemente do carater de suas
acoes. Em funcdo do medo burgués de perder a vida em decorréncia da morte violenta, o
soberano hobbesiano tera, assim, um direito irrestrito sobre todos. O poder, antes de qualquer

coisa, tem lugar central nesse empreendimento:

H& um termo que expressa da forma mais condensada o resultado da mudanca
operada por Hobbes. O termo ¢ “poder”. Na doutrina politica de Hobbes, o
poder se torna pela primeira vez eo nomine um tema central. Considerando-se
o fato de que, segundo Hobbes, a ciéncia como tal existe em nome do poder,
pode se chamar o conjunto da filosofia hobbesiana de a primeira filosofia do
poder. “Poder” é um termo ambiguo. Ele é potentia, por um lado, e potestas
(ou jus ou dominium), por outro. O seu sentido compreende tanto o poder
“fisico” quanto o “juridico”. Mas a ambiguidade é essencial: potentia e
potestas precisam essencialmente coexistir para garantir a efetivagdo da
ordem social justa. O Estado como tal é a um sé tempo a maior for¢a humana
e a autoridade humana suprema. O poder juridico é forga irresistivel.
(STRAUSS, 2014, p. 235)

Tal é, pois, segundo Strauss, o significado derradeiro da filosofia politica de
Hobbes, a qual promove o abandono da “moral aristocratica” tradicional em prol da “moral
burguesa”®, levando a substituicio da virtude e magnificéncia como finalidades preferidas e
incentivadas por si mesmas por uma doutrina da lei natural puablica em que o medo da morte
violenta justifica o Estado como poder pacificador e Gltima voz em questdes acerca do certo e
errado, sem nenhuma outra instancia que possa julga-lo ou colocé-lo em questdo. Com isso,
Strauss nos apresenta o que ele compreende como o inicio do direito natural moderno,
orquestrado por Thomas Hobbes a partir de uma forte influéncia de Maquiavel, da fisica
epicurista e platonica e do fascinio pela matematica, como “ciéncia do método”.

Ainda discutindo acerca da teoria do direito natural moderno, Strauss nos apresenta
a figura do inglés John Locke como um de seus principais expoentes, o qual manifesta
divergéncias e aperfeicoamentos em relacdo ao que foi iniciado por Hobbes. Falando de Locke,
Strauss nos apresenta, a principio, um homem muito comedido, que inicialmente parece,
inclusive, querer retomar a filosofia em seu sentido classico, ou até mesmo negar a filosofia
hobbesiana. No entanto, como uma leitura mais atenta, ou, nos termos usados por Strauss,
esotérica ou efetuada nas entrelinhas, nos revela, trata-se de algo diferente, e é essa leitura

straussiana que pretendemos compreender. De inicio, Strauss demonstra que para Locke, como

89Cf. BERNS in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 360
% Cf. ibid., p. 356



64

para Tomas de Aquino, a lei natural é reconhecida pela razéo prética, devendo ser interpretada

como autoevidente e cumprida por ser uma lei divina:

Nesse sentido, a lei da natureza é conhecida por todos os homens, e, neste
sentido, os homens s6 podem seguir 0s seus preceitos. Porém, em outro
sentido, o da compreensdo dos meios pelos quais esse desejo possa ser
atendido, os homens desconhecem a lei da natureza “por falta de estudo da
mesma”, e, portanto, inconscientemente, comportam-Se contra 0S Seus
ditames, contra a razdo, isto é, contra 0 Seu interesse em sua propria
preservacdo. No entanto, em um sentido, a lei da natureza pode ser “gravada
nos coragdes de toda a humanidade”; em outro, & pouco provavel que os
homens, no estado de natureza, saibam como lhe obedecer. A lei da natureza
é, a0 mesmo tempo, conhecida e desconhecida. Os homens devem descobrir
e criar condicdes tais que lhes permitam atender o seu desejo natural de
autopreservacdo. (GOLDWIN in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 434)

Aparentemente cristdo, Locke também aceita as leis positivas do decalogo e deixa
claro que Deus nos obriga a conhecer as duas leis, tanto a positiva, proveniente dos dez
mandamentos, como a lei natural, sob a qual todas as leis humanas devem se basear, a partir do
uso da razdo®. Dessa forma, a leitura straussiana da lei natural lockeana, encara as duas leis
como complementares: a lei diretamente promulgada por Deus através das escrituras (mais
precisamente atraves do Novo Testamento) e a lei natural, também promulgada por Deus, mas
que deve ser descoberta pela razdo pratica e seguida pelos homens, tentando unir coisas
aparentemente irreconcilidveis, como fé e razéo, tal como fizeram os escolasticos medievais:

Ou seja, a razdo natural ndo é mesmo capaz de demonstrar que a alma dos
homens vivera para sempre. Mas a razao natural € capaz de demonstrar que o
Novo Testamento é o documento perfeito da revelagdo. E visto que o Novo
Testamento ensina que a alma dos homens vivera para sempre, segue-se que
a razdo natural é capaz de demonstrar o verdadeiro fundamento da moral,
estabelecendo, assim, a dignidade da lei de natureza como a lei verdadeira.
Por se demonstrar que o novo testamento € a prova da revelagdo, fica
demonstrado que a lei promulgada por Jesus € uma lei no sentido préprio.
Comprova-se que essa lei divina estd em total conformidade com a razdo,
sendo a formulagdo absolutamente abrangente e perfeita da lei de natureza.
Verifica-se, assim, que a razdo por si s6 ndo teria sido capaz de descobrir
integralmente a lei de natureza; e que a razdo instruida pela revelacdo pode
reconhecer o cardter completamente razoavel da lei revelada no novo
testamento. Uma comparagdo entre o ensinamento do Novo Testamento e
todos os outros ensinamentos morais mostra que a lei de natureza na sua
completude encontra-se disponivel somente no Novo Testamento, com uma
clareza e evidéncia perfeitas. (STRAUSS, 2014, pp. 247-248)

%1 Cf. FORTIN in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p.240



65

A partir dessa afirmagéo, Strauss permanece firme na tentativa de demonstrar que
a exposicdo lockeana da teoria do direito natural esconde, se analisada de forma mais atenta,
uma grande dificuldade no que diz respeito a realizacdo de uma verdadeira conciliagcdo entre o
Novo Testamento e a lei natural. Tal se da, segundo Strauss, porque Locke, apesar de seu
aparente retorno, em Dois Tratados Sobre o0 Governo, a tradi¢do e, sobretudo, a tradigéo de raiz
patristica ou escolastica, com a pretensdo de harmonizar a lei natural e a revelagdo divina, acaba
por colocar de lado esta Gltima e por efetuar uma cautelosa, porém inegavel, adesdo a uma
versdo mais palatavel do direito natural hobbesiano. De fato, ao discorrer sobre os principais
temas politicos e morais, Locke ndo redige, esclarece Strauss, uma “Politique tirée des propres
paroles de 1”’Ecriture Sainte”, mas procura desenvolver um ensinamento que independe, tanto
quanto possivel, do texto sagrado e no qual prevalece o direito natural moderno, de raiz ateia.
Isso significa que o recurso de Locke a Revelacdo biblica é meramente retdrico, o que nos
mostraria, na visdo straussiana, a cautela lockeana ao apresentar seu pensamento, entendendo-
se por cautela “um tipo de medo nobre. Trata-se de um termo com diferentes acepg¢6es quando
aplicado a teoria e a pratica politica.” (STRAUSS, 2014, p.250)

Acerca dessa afirmacéo de ateismo disfarcado em Locke, Strauss mostra que caso
essa afirmacéo seja veridica, o que Locke entendia como cautela era covardia, uma vez que ao
compara-lo com Platdo ou com o préprio Sécrates, que foi publicamente acusado de ateismo e
levado a morte por expor suas ideias contrarias ao politeismo grego, percebe-se que em
momento algum ele, Socrates, deixou de falar sobre 0 que acreditava em nome de algum tipo
de aceitacdo do vulgo, como é visivel nesse trecho do seu discurso, proferido diante de seus
algozes, durante o seu julgamento, e registrado por Platdo em sua Apologia:

Talvez alguém até viesse me dizer: “Entdo ndo se envergonha, 6 Socrates, de
ter se dedicado a atividades que agora o pde diante do risco de morrer?” E eu,
por minha vez, poderia dar uma resposta justa a essa recriminagdo: “VVocé ndo
se expressa bem, meu caro, ao afirmar que um homem que tem algum valor,
por pouco que seja, deva considerar 0s riscos de viver ou morrer, em vez de
considerar somente, em cada um de seus passos, se 0 que faz é justo ou injusto,
se age como um homem bom ou mau.”%

Frente a tal acusacdo de covardia e obscurantismo secular, Strauss apresenta que,
por perceber as aparentes antinomias entre sua lei natural e o Novo Testamento, Locke se valeu
dos ensinamentos do préprio Jesus Cristo, para justificar seu alto comedimento nas palavras:
“Jesus “tornou confuso o sentido do que dizia”; “as circunstancias eram tais, que sem o

procedimento prudente e reservado ndo poderia ter levado adiante a obra que veio realizar”

92 Platdo, Apologia de Sdcrates, 28 b-c.



66

(STRAUSS, 2014, p. 252). Strauss aponta que, a medida que Locke desenvolvia sua teoria
aparentemente conciliadora entre a fé do Novo Testamento e a lei natural, ele percebeu que as
pessoas notariam que o que ele quer mostrar como “fé racionalizada”, quando posto realmente
sob um tipo de andlise mais detida, ndo seria tdo autoevidente assim, optando, entdo, por
“conceber o seu ensinamento politico, isto €, 0 seu ensinamento da lei natural atinente aos
direitos e deveres dos governantes e dos suditos, como algo t&o independente quanto possivel
das Escrituras” (STRAUSS, 2014, p. 253).

Exposto isso, levanta-se um debate importante, apresentado por Strauss, acerca das
relagOes de Locke com os conceitos hobessianos e acerca de se ele, Locke, estava erigindo a
sua doutrina da lei natural, ndo s6 em contraposicéo a lei natural classica, mas em conformidade
com o direito natural hobbesiano, visando aperfeicoar esse direito, sem, porém, negar seus
fundamentos. Esse aspecto do pensamento de Locke fica bem claro ao percebermos que nele
“a base da lei da natureza € o mais forte desejo implantado em cada homem. O desejo de
autopreservacao determina como se comportardo 0s homens; uma vez que 0os homens nao séo
capazes de se comportar de outra forma.” (GOLDWIN in STRAUSS e CROPSEY, 2016b, p.
435).

Ora, a base da lei natural de Hobbes, como vimos, ¢ exatamente a nossa “maior
paixao”, ou o medo da morte violenta. A partir do direito de tomar para si o que for necessario
para manter sua autopreservacao e gozar de sua existéncia da melhor forma possivel, Hobbes
erige a sua doutrina, e, pelo que vimos, seguindo a leitura straussiana, Locke trilha o0 mesmo
caminho, apenas melhorando ou fingindo dar uma aparéncia de cristianismo a versdo
modernizada de sua lei natural. Isso ndo significa, explica Strauss, que Locke negue de modo
explicito sentimentos maiores de moralidade (como caridade, amor ou qualquer outra virtude
superior); no entanto, ele simplesmente ndo aborda tais sentimentos em seus tratados de forma
explicita, deixando apenas o que é tido como o fato moral mais universal, o qual, na
compreensdo lockeana,, € exatamente 0 mesmo que em Hobbes. Goldwin apresenta isso da
seguinte forma:

A primeira impressdo do estado de natureza de Locke mostra-a muito
diferente do estado de natureza de Hobbes, como foi dito. Porém, na verdade,
encontramos trés semelhancgas significativas. N&o importa como Locke
distingue entre estado de natureza e o estado de guerra, o estado de natureza é
o lar — e o Unico lar — do estado de guerra: o estado de natureza é “uma
condi¢do ruim”, “a ndo ser suportada”. Em segundo lugar, a origem, o
contetdo e a finalidade da lei da natureza podem ser expressos, de forma breve
e ndo imprecisa, pela palavra autopreservacao. E, finalmente, os ensinamentos
de Locke néo séo diferentes dos de Hobbes, na afirmag@o de que “o governo
civil é o remédio adequado para as inconveniéncias do estado de natureza”.
(GOLDWIN in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, pp. 435-436)



67

Strauss esclarece que a primeira impresséo de Locke como um autor mais comedido
ou “classico”, quando comparado a Hobbes, ndo é de todo errada, uma vez que Hobbes,
inspirado em Maquiavel, resume tudo ao poder e faz da guerra de todos contra todos a pedra
fundamental de sua doutrina, justificando, assim, a concentracdo de todo o poder nas méos do
Estado, a fim de pacificar os individuos, enquanto que em Locke essas premissas, embora ndo
se tornem invalidas, sdo abrandadas. O estado de natureza hobbesiano é infinitamente mais
violento que o estado de natureza pensado por Locke, que, por sua vez, tem remédios em
medidas diferentes para 0 mesmo mal. Locke também busca salvaguardar o individuo dos
possiveis excessos do Estado, e, com isso, vemos a atencdo muito maior que ele da ao tema da
propriedade privada e do governo limitado®®, algo que, inclusive, abre a discussdo acerca de
guem seria, de fato, o “pai do liberalismo”: Hobbes ou o préprio Locke. Stone Jr., a partir do
trabalho de Zuckert, assim esclarece esse ponto da interpretacdo straussiana do pensamento de
Locke:

Zuckert observa que Strauss, € claro, reconhece algumas maneiras pelas quais
Locke vai além de Hobbes, além de apresentar o ensinamento de Hobbes de
maneira habil e prudente: em nome da autoconservacdo hobbesiana, Locke
desenvolve prote¢des para o individuo contra o governo, bem como contra
outros individuos e Locke eleva a necessidade de abundancia e, portanto, o
direito de propriedade, tanto como corolario da autopreservacdo quanto como
forma de assegurar a paz. (STONER JR., 2004, p. 556)%

Parece-nos, entdo, seguindo a pista dada por Strauss e seus comentadores, que 0
direito natural moderno tem na triade Maquiavel, Hobbes e Locke sua fundacdo, num
movimento intelectual em que cada autor sempre melhora ou aperfeicoa a doutrina de seu
antecessor, sem dele divergir, porém, no que diz respeito ao que é mais essencial. Em Locke,

particularmente, percebemos uma teoria do governo civil e uma doutrina do direito natural mais

% “A insisténcia de Locke sobre a natureza limitada do poder politico revela tanto a sua concordancia como a sua
grande discordancia com Hobbes. Locke, partindo do principio de autopreservagdo como a fundacéo pétrea da
sociedade civil, mostra repetidas vezes que o poder arbitrario absoluto ndo constitui remédio necessario para 0s
males do estado de natureza. Estar sujeito ao poder arbitrario de um governante descontrolado, sem o direito ou
a forca para se defender contra ele, é uma condigdo muito pior que o estado de natureza; ndo se pode supor que
seja aquela que os homens consentiram livremente, pois “nédo se pode supor que uma criatura racional mude sua
condicdo com a intencéo de piora-la”. Desta forma, observa Locke, a monarquia absoluta ndo é, “de modo algum,
uma forma de governo civil”. O grande erro para o estado de natureza ¢ que os homens se sujeitem ao poder
ilimitado do poderoso leviatd, uma conclusdo que contradiz a premissa de que o medo da morte violenta ou o
desejo de autopreservagdo € o primeiro principio da acdo humana. A conclusdo de Locke — governo limitado
com base no consentimento dos governados — é mais fiel a essa premissa que a conclusdo do préprio Hobbes”
(GOLDWIN in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p.447).

% «Zuckert notes that Strauss, of course, acknowledges some ways in which Locke moves beyond Hobbes, besides
presenting Hobbes's teaching in a skillful and prudent way: In the name of Hobbesian self preservation, Locke
develops protections for the individual against government as well as against other individuals, and Locke
elevates the need for plenty and so the right of property both as a corollary to self-preservation and as a way of
ensuring peace”.



68

prudentes e com base na propriedade privada, fornecendo os contornos juridicos e politicos
necessarios para as democracias modernas, com seu regime constitucional e seu sistema politico
de separacdo dos poderes, ao contrario do que ocorre em Hobbes, que pensava em uma
monarquia absoluta como a melhor forma de governo. Seguindo a leitura straussiana, nos
interessa, entdo, demonstrar que ndo houve uma mudanga radical entre o pensamento
hobbesiano e lockeano, mas sim, um melhoramento, como bem exposto por Stoner Jr:

Zuckert mostra as diferencas caracteristicas entre Hobbes e Locke como
derivadas da diferenca fundamental concernente ao direito natural como
"liberdade inocente" por um lado e autopropriedade por outro. Hobbes nédo
pode distinguir conceitualmente entre o estado de natureza e o estado de
guerra, enquanto Locke define o primeiro como "falta de um juiz comum com
autoridade", e o segundo como "forca sem direito, sobre a pessoa de um
homem™ . Hobbes deriva estado de natureza como "uma inferéncia das
paix0es"”, enquanto para Locke a inferéncia é, diz Zuckert, dos direitos
naturais. Hobbes negou o direito de revolugdo, enquanto "Locke se torna
assim o mais claro filésofo da revolugéo a aparecer no pensamento ocidental”
. Onde Hobbes insistia na soberania absoluta, Locke "estabeleceu os contornos
de estruturas constitucionais modernas"”, a saber: a separacao de poderes, uma
legislatura representativa e o estado de direito. Onde Hobbes permitiu que seu
soberano estabelecesse a lei da fé religiosa em seu estado, Locke propos a
famosa tolerancia religiosa. Onde Hobbes insiste na integracdo social através
do medo comum de um soberano comum, Locke propde o direito de
propriedade e o desencadeamento da forca de trabalho humana. ( 2004, p.
558)%

Com isso, fica evidente que nesse melhoramento do direito natural moderno, em
Locke, persiste a ideia iluminista de que a razdo humana, quando bem instruida, é suficiente
para resolver todos os problemas, inclusive os que sdo advindos da natureza. Essa aposta muito
maior na razdo do que naquilo que inicialmente ele, Locke, apresenta como uma
compatibilizacdo da razdo pratica com a fé revelada, fica clara quando Locke defende a
propriedade privada como algo sancionado pelo proprio Deus no texto sagrado. De fato,
apresenta Strauss, apesar de Locke afirmar o embasamento biblico da propriedade privada, em

nenhum momento ele se preocupa em demonstrar biblicamente onde isso esta exposto no Novo

9«Zuckert shows the characteristic differences between Hobbes and Locke as deriving from the fundamental
difference concerning natural right as "blameless liberty" on the one side and self-ownership on the other. Hobbes
cannot distinguish conceptually between the state of nature and the state of war, while Locke defines the first as
"want of a common judge with authority," and the second as "force without right, upon a man's person." Hobbes
derives the state of nature as "an infer ence from the passions," while for Locke the inference is, says Zuckert,
from natural rights. Hobbes denied the right of revolution, while "Locke thus becomes the most clear-cut
philosopher of revolution yet to appear in Western thought.” Where Hobbes insisted on absolute sovereignty,
Locke "laid down the outlines of modem constitutional structures,” namely, the separation of powers, a
representative legislature, and the rule of law. Where Hobbes allowed his sovereign to lay down the law of
religious faith in his state, Locke famously proposed religious toleration. Where Hobbes insists on social
integration through common fear of a common sovereign, Locke proposes the right of property and the
unleashing of human labor power”.



69

Testamento, contentando-se com o desenvolvimento de argumentos puramente filoséficos. Fica
claro, assim, segundo Strauss, que ha profundos impasses entre a lei natural lockeana e a
Revelacdo biblica, o que evidencia que Locke, ao contrario do que fez Tomas de Aquino, ao
tender mais para a Revelacdo do que para a lei natural, da preferéncia, em seu ensinamento, néo
a Revelacdo, mas aquilo que a razdo pode descobrir por si mesma a partir da observagédo da
natureza humana. “O imperativo categorico ‘honrar pai e mae’ torna-se o imperativo hipotético
‘honrai vosso pai e vossa mae se eles 0 merecem’” (STRAUSS, 2014, p. 266). O direito natural
lockeano é apenas uma fachada usada para subverter as duas matrizes fundadoras da tradicéo
ocidental: o cristianismo e a filosofia politica classica.?®

Strauss, aqui, demonstra os problemas da compreensdo de uma lei da natureza
parcial em Locke. Ora, se é uma lei natural, essa lei é universalmente valida; se é a palavra de
Deus, essa palavra também o é, mas, nota Strauss, em Locke tudo é dubio e mutavel
rapidamente. Seguindo essa leitura, fica a pista de que Locke é um autor “repleto de
incoeréncias, acrescentamos, tdo 6bvias que ndo poderiam ter escapado a atengdo de um homem
tdo eminente e tdo sobrio como ele” (STRAUSS, 2014, p.267).

Strauss nos mostra, entdo, ap0s essa abordagem mais detida, que, embora Locke
tenha algumas divergéncias em relacdo a Hobbes, ele segue a mesma pista do direito natural
moderno hobbesiano, que tem por principio moral central a autopreservacdo do individuo.
Nessa formulacdo, ha ainda espaco para um certo reconhecimento das virtudes tradicionais,
mas ndo se as toma mais como validas em si mesmas. Elas sdo estimadas, mas ndo séo
concebidas como uma finalidade superior que deve nortear o comportamento humano®’. Como

explica McAllister, Strauss, em sua apresentacdo do pensamento lockeano, nos mostra que

assim como Hobbes, Locke orientou sua filosofia em torno do individuo (do ego) — ou,
mais precisamente, ao redor do individuo entendido nos termos de seus impulsos mais
‘naturais’ e basicos. O ‘fim do homem’ nao tem nenhum papel no pensamento de Locke.
Assim, o direito natural moderno ocupara-se exclusivamente de direitos, enguanto
negava deveres. ‘Nao resignada gratiddo ou obediéncia e imitacdo consciente da
natureza’, reclamou Strauss, ‘mas uma esperancgosa autossuficiéncia e criatividade
tornaram-se, a partir de entdo, o sinal da nobreza humana’” (MCALLISTER, 2017, p.
243).

Strauss apresenta que Locke, embora abrande um pouco a guerra de todos contra
todos hobbesiana, parte da mesma ideia de que o estado de natureza é anarquico e de que a paz

ndo seja nele algo realmente garantido, como acontecera ap6s a aderéncia quase natural dos

% Cf. MCALLISTER (2017, p. 243).
% Na melhor das hipdteses, elas sdo reconhecidas pelo seu “valor social”.



70

individuos ao contrato social, aderéncia que transfere os poderes de cada homem a um governo
civil: “o cerne do pacto que todos os membros celebram uns com os outros a fim de estabelecer
uma sociedade politica é um acordo para transferir os poderes que cada um possuia no estado
de natureza “as méios da comunidade”. (STRAUSS & CROPSEY, 2016, p. 446)%

Um problema claro, aqui apresentado, é que Locke ndo discute o que vem a ser
“necessario para a sobrevivéncia”, ou até que ponto seja necessario aos cidaddos entregarem
seus poderes naturais para a sociedade. Outro problema, afirma Strauss, apresentado pela escrita
habil de Locke, € o que deve ser feito quando a autopreservacao entrar em conflito contra “o
resto da sociedade”. A partir dessas questdes, Strauss apresenta as semelhancas e diferencas
entre as versdes modernas de direito natural entre Locke e Hobbes:

Assim como Hobbes, Locke reconhece um Unico contrato: o contrato que une
cada individuo com todos os outros da mesma multiddo é um contrato idéntico
a um contrato de sujeicdo. Assim como Hobbes, Locke ensina que, em virtude
do contrato fundamental, todo homem “se submete, perante cada membro da
sociedade, a determinacdo da maioria e se deixa limitar por ela”; ensina,
portanto, que o contrato fundamental estabelece imediatamente uma
democracia irrestrita; que essa democracia primordial pode decidir, pela
maioria, seja pela sua manutencao, seja pela sua transformagdo numa nova
forma de governo; e que o contrato social ndo é idéntico a sociedade, mas sim
ao contrato de sujei¢do ao “soberano” (Hobbes) ou ao “poder supremo”
(Locke). Locke se opde a Hobbes por ensinar que onde quer que “o povo” ou
a “comunidade”, isto €, a maioria, tenha estabelecido o poder supremo, ainda
assim conserva “o poder supremo de remover ou alterar” o governo
estabelecido; em outras palavras, o povo conserva o direito de revolucéo. Mas
tal poder (que normalmente esté latente) ndo diminui a sujei¢do do individuo
a comunidade ou sociedade. Pelo contrario, nada mais justo do que dizer que
Hobbes enfatiza, muito mais do que Locke, o direito do individuo de resistir
a sociedade ou ao governo sempre que a sua autopreservacao esta em perigo.
(STRAUSS, 2014, pp. 281-282)

Percebe-se, assim, que Locke, embora concorde com a necessidade do Leviata,
entendido como soberano ou poder supremo, via a0 mesmo tempo a necessidade de proteger as
pessoas dos possiveis excessos de tal soberano ou poder, subordinando o governo a uma
constituicdo. Com isso, a positividade da lei vai aumentando, de forma que cada vez mais, na
visdo straussiana, a dubia nocdo de lei natural lockeana vai dando lugar a uma justificativa
maior para a existéncia do Estado e de leis positivas. Embora estas aparentem ser feitas para a
preservacao do individuo perante os possiveis desmandos do governo, tais recursos devem ser

usados apenas em ultima circunstancia e, ainda, nunca visando substituir o governo central ou

% STRAUSS, 2014, p. 278



71

igualar os membros do contrato social com o seu soberano. Strauss é claro ao afirmar que a
igualdade é um conceito absolutamente estranho a doutrina de Locke.

Strauss aproxima mais uma vez a lei natural lockeana a de Hobbes, ao demonstrar,
ao longo de todo o capitulo, que, assim como Hobbes, Locke nédo deriva a sua lei natural da
razdo pratica, da Biblia ou de qualquer outra coisa anterior ao desejo de autopreservacdo. No
entanto, ele difere de Hobbes em alguns pontos relativos a como interpretar e aplicar as
consequéncias dessa premissa maior, 0 que o leva a se tornar um pioneiro na defesa a
propriedade privada como base de sua filosofia moral e politica®®, como explicita Strauss:

Principalmente porque, como a propriedade é necessaria a autopreservagao e
a felicidade, a ponto de se poder dizer que o fim da sociedade civil consiste na
preservagdo da propriedade, a protecdo dos membros da sociedade ( que sdo
proprietarios) contra as exigéncias dos indigentes — ou a protecdo dos homens
industriosos e racionais contra 0s preguigosos e irasciveis — é essencial para a
felicidade publica ou 0 bem comum. Em Locke, a doutrina da propriedade,
que corresponde quase literalmente a parte central do seu ensinamento
politico, é certamente a sua parte mais caracteristica. (STRAUSS, 2014, p.
284)100

Esse trecho é fundamental para a compreensdo da concepg¢do straussiana da

doutrina filoséfico-politica de Locke, pois deixa claro que, para Locke, o fim da sociedade € a

propriedade privada. A primeira grande funcdo do governo civil consiste, pois, em garantir a

propriedade privadal®, pois, através dela, os individuos alcancam a felicidade e ndo mais, ao

contrario dos classicos, a sua perfeicdo ou exceléncia. Locke vé agora na abundancia, na

aquisicdo gradativa de bens, no poder do dinheiro, os valores supremos requeridos para a

realizacdo e manutencdo da autopreservacdo. Strauss coloca Hobbes e Locke na mesma

balanga, assim como o antecessor de ambos, Maquiavel, enquanto engenheiros do “projeto

moderno”, ainda que entre eles haja, naturalmente, certas diferencas na forma de se conceber
tal projeto. Tal acepgéo fica clara nessa passagem do artigo de Stoner Jr:

Como ja observei, e como Zuckert claramente reconhece, 0 que tornou a

descricdo de Strauss de Locke diferente, para ndo dizer chocante, para seus

contemporaneos, foi sua assimilagdo da filosofia politica de Locke & filosofia

politica de Thomas Hobbes. Certamente, na superficie, essa afirmacdo é

surpreendente, e para Strauss a superficie é importante; para levar apenas uma

Unica medida, os fundadores americanos geralmente consideravam Locke
entre suas autoridades, ao passo que seria dificil encontrar entre eles uma

9 Percebemos a forte influéncia da versdo moderna do direito natural lockeano nos “found fathers” americanos e
em sua Constituicao.

100 “E o que é necessario a sua autopreservagio consiste mais nos viveres do que nas facas ou armas de fogo, como
Hobbes parece ter acreditado”. (STRAUSS, 2014, p. 285)

101 “O bem comum significa a liberdade dos individuos para buscar seus fins egoisticos em paz e seguranca.”
(MCALLISTER, 2017, p.243)



72

mencao favoravel a tal defensor da monarquia absoluta e menosprezador da
fé cristd como Hobbes. Ainda assim, parte do choque desaparece quando se
percebe que, antes de publicar seus ensaios sobre Locke e, em seguida, em
conjunto com eles, Strauss publicou importantes estudos sobre a filosofia
politica de Hobbes. A caracteristica ndo menos importante desses estudos foi
uma tentativa de reavivar a reputacdo de Hobbes como um filésofo politico
sério, sua reputacdo como ateu ndo sendo mais um assunto de preocupagao
académica e sua associagcdo com o absolutismo do século XVII parecendo
relativamente inocente em uma era totalitaria. Se era escandaloso associar
Locke ao "nome justamente condenado™ de Hobbes (a frase é de Locke,
embora repetida e alegremente usada por Strauss), Strauss fizera o melhor que
podia para tornar Hobbes respeitavel - ndo "de novo", mas realmente pela
primeira vez. (2004, p.558)%%

E dificil compreender, até mesmo para os estudiosos da obra lockeana, como mostra
Strauss, por que Locke usou-se da linguagem da lei natural seja para falar de acumulagéo
ilimitada de posses, seja para subverter o conceito classico de justica, reposicionando-o com
referéncia ao principio da autopreservacdo. Esse problema fez com que os proprios
continuadores da doutrina lockeana, segundo Strauss, abandonassem a sua tentativa de
compatibilizar o espirito hedonista de sua doutrina (0 qual é altamente afim ao que hoje
compreendemos como capitalismo) com algum tipo de lei natural. “Locke ndo sé libertou a
ganancia de tradicionais limitagdes morais como a transformou em virtude” (MCALLISTER,
2017, p. 242). O que resta claro € que tanto na filosofia lockeana como na hobbesiana,
apresentadas por Strauss como as principais versdes do direito natural moderno, ha, cada uma
ao seu modo, mas partindo da mesma visdo do estado de natureza e de uma mesma concepgéo
hedonista do ser humano'®, uma deturpac&o da doutrina cléssica do direito natural. Alguns dos
pontos aqui levantados dessas doutrinas podem ser facilmente identificados, direta ou
indiretamente, nos dias atuais; no entanto, o que pretendemos analisar é como o

desenvolvimento dessas visdes modernas da lei natural descambaram em uma crise,

102 “As | have noted already, and as Zuckert clearly acknowledges, what made Strauss's account of Locke
distinctive, not to say shocking to his contemporaries, was his assimilation of Locke's political philosophy to the
political philosophy of Thomas Hobbes. Certainly on the surface this claim is surprising, and to Strauss the
surface matters; to take only a single measure, the American Founders generally considered Locke among their
authorities, while it would be hard to find among them favorable mention of such a defender of absolute
monarchy and belittler of Christian faith as Hobbes. Still, part of the shock subsides when one realizes that,
before publishing his essays on Locke and then in tandem with them, Strauss published important studies of the
political philoso phy of Hobbes. Not the least important feature of these studies was an attempt to revive Hobbes's
reputation as a serious political philosopher, his reputation as an atheist being no longer a matte of scholarly
concern and his association with seventeenth-century absolutism seeming rela tively innocent in a totalitarian
age.19 If it was scandal to associate Locke with Hobbes's "justly decried name" (the phrase is Locke's, though
repeatedly and gleefully used by Strauss), Strauss had done his best to make Hobbes respectable-not "again™ but
really for the first time”.

1030 mundo em que a criatividade humana parece reinar soberana é, na verdade, 0 mundo que substituiu o regime
de natureza pelo da convengao” (STRAUSS, 2014, p. 302)



73

principalmente a partir do surgimento do pensamento de Jean-Jacques Rousseau, o qual se
encontra, assim, na base daquelas correntes de pensamento apontadas por Strauss como
atualmente hegemonicas e que negam em absoluto a possibilidade da lei natural: o historicismo

e 0 positivismo.

3.2 ACRISE DO DIREITO NATURAL MODERNO EM ROUSSEAU E BURKE

Até aqui, percebemos como o “projeto moderno”, iluminista, iniciado por Thomas
Hobbes e melhorado por John Locke, foi se desenvolvendo e mudando a nogédo do direito
natural classico para sua visdo modernizada. Apds esse processo, Strauss nos apresenta a
primeira grande crise da modernidade, que coloca o referido projeto em Xxeque, com 0
pensamento nascido com o tedrico suico Jean-Jacques Rousseau. Rousseau percebeu que a
empreitada de romper com a tradigdo e fazer um homem inteiramente novo poderia causar
problemas sérios, mas, atenta Strauss, sua reacdo ao projeto moderno foi de correcao e ndo de
rejeicdo. Ele ndo rejeitou, de fato, a modernidade; pelo contrario, por aceita-la demais, buscou
nas fontes classicas o que poderia ser utilizado para fazé-la se cumprir historicamente da melhor
forma. Ao mesmo tempo, Rousseau foi 0 primeiro a apresentar os problemas advindos da fé

iluminista.

Estamos aqui, falando de um autor que, como viu 1. Berlin, em sua obra As raizes
do Romantismo, foi como dinamite na tradicdo racionalista ocidental. Essa perspectiva é
compartilhada por Strauss, que afirma: “em Rousseau, a paixao assumiu a iniciativa e rebelou-
se; usurpando o lugar da razéo e negando furiosamente o seu passado libertino, a paixao passou
a emitir juizos, nos tons da severa virtude de um Catdo.” (STRAUSS, 2014, pp.305-306). Com
isso, antes de darmos continuidade, precisamos compreender que 0 pensamento rousseauniano,
como apresentado por Strauss, € um pensamento impetuoso, forte e altamente ambiguo.
Rousseau vé os problemas inerentes a “fé na razao”, tipica do lluminismo moderno, explicita
suas aporias e critica a modernidade. Em certa medida, faz isso contrapondo Hobbes e Locke a
tedricos pré-modernos, como Platdo e Aristoteles, ndo, porém, com o intuito de realizar um
tacito retorno ao passado, mas, pelo contrario, com a pretensdo de levar adiante uma real
modernidade — uma modernidade sem os problemas inerentes do pensamento iluminista:

A politica moderna, de acordo com Rousseau, baseia-se em uma compreenséo
parcial do homem. O Estado moderno, o Leviatd, é guiado pela sua prépria



74

preservacdo e, por consequéncia, pela de seus suditos. Por conseguinte, é
inteiramente negativo, tendo em conta somente as condic6es de felicidade, de
vida, enquanto esquece a felicidade em si. Qualquer sistema politico que s6
leve em conta um Unico aspecto da existéncia humana ndo pode satisfazer os
anseios dos homens pela realizacdo ou exigir sua total lealdade. O argumento
de Rousseau vai mais longe ainda, ao afirmar que o Estado moderno, baseado
na autopreservagdo, constitui um modo de vida que exatamente contrério
aquele que traria a felicidade dos homens. A vida das grandes nagdes é
caracterizada pelo comércio e, consequentemente, pela distingdo entre ricos e
pobres. Cada homem pode buscar o seu ganho no ambito da estrutura
estabelecida pelo Estado. O dinheiro serve de padréo para os valores humanos,
e a virtude é esquecida. (BLOOM in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, pp.
500-501)

Como essa passagem deixa claro, Rousseau faz um retorno a Grécia classica para
criticar o projeto moderno, ao notar que com o soterramento das virtudes, feito pelos modernos,
como Hobbes e Locke, a virtude equiparou-se ao dinheiro e as cidades passaram a ser vistas
apenas na medida do seu poder comercial'®. Rousseau percebe, conforme apresenta Strauss,
que ha algo muito danoso em negar a virtude ou em rebaixa-la a uma condi¢cdo moral subalterna,
substituindo-a por valores puramente mercantis e comerciais %°. Assim sendo, na visio
rosseauniana, reduzir o homem ao seu aspecto econémico, como ocorre no projeto politico

moderno, é algo profundamente perverso.

Ademais, Strauss salienta que o modelo da antiga cidade também esta presente no
pensamento rousseauniano, funcionando como um parametro a partir do qual o filésofo de

Genebra condena a perda das virtudes publicas nas sociedades modernas. De fato, Rousseau

104 Como apresenta Hannah Arendt, “Assim, o papel da revolugdo niio era mais libertar os homens da opressdo de

seus semelhantes, e muito menos instaurar a liberdade, e sim libertar o processo vital da sociedade dos grilhdes da

escassez para que ela se convertesse num caudal de abundéncia. Agora, o objetivo da revolucdo ndo era mais a

liberdade e sim a abundéncia.” (Arendt, 2011, p. 98)

105 Como viu Strauss, esse ponto marca um afastamento inicial de Rousseau em relacdo a Montesquieu, que
manifestou predile¢do pelas ordenamentos politicos modernos, os quais se fundam nos valores fomentados pelo
comércio: “Do ponto de vista da liberdade, como algo distinto da virtude, ele [Montesquieu] preferia a ordem
inglesa a das republicas cléssicas e, do ponto de vista da humanidade como algo distinto da virtude, preferia as
republicas comerciais as republicas militares. Ele foi assim conduzido, ou levado de volta, a abordagem moderna,
que consistia em tentar encontrar um substituto para a virtude no espirito fomentado pelo comércio ou mesmo
na nogao feudal de honra. Rousseau se recusou, pelo menos a principio, a seguir Montesquieu no seu retorno, ou
em sua adaptacdo, ao principio moderno. Embora permanecesse fiel a causa da virtude, ele ndo se mostrou
completamente imune a critica da virtude que motivou o retorno de Montesquieu & modernidade”. (“From the
point of view of liberty as distinguished from virtue he preferred the English order to that of the classical
republics, and fro the point of view of humanity as distinguished from virtue he preferred the commercial
republics to the military republics. He was thus led, or led back, to the modern approach, which consisted in
trying to find a substitute for virtue in the spirit fostered by trade or even in the feudal notion of honor. Rousseau
refused, at least at first, to follow Montesquieu in his return, or his adaptation, to the modern principle. While he
thus remained faithful to the cause of virtue, he did not prove to be completely impervious to the critique of
virtue that motivated Montesquieu's return to modernity”). (STRAUSS, 1947, p. 460).



75

assevera que, com a mudanca da concepc¢do classica de comunidade para o individualismo
moderno, o patriotismo e o espirito publico tdo comuns e poderosos na antiga Roma ou mesmo
nas cidades-Estado gregas foram esquecidos, o que torna o patriotismo dos Estados nacionais
atuais algo tropego, pois os individuos que vivem sob esses Estados estdo cada vez mais
preocupados com o0s seus proprios afazeres privados, incentivados pela prépria natureza das
organizacgdes politicas modernas a ignorar as virtudes publicas e o bem comum da nagéo,
entendida esta como organismo social vivo. Faltaria, pois, a esses individuos da modernidade,
segundo Rousseau, “a grandeza dos antigos” (STRAUSS, 2014, p. 307).

Ora, afirma Strauss, Rousseau percebeu que, com a concentracdo unilateral na
autopreservacao, o pensamento moderno descambava na destrui¢do da propria vida boa, que
seria, em ultima instancia, o Unico objeto que daria motivo para a propria autopreservacéo, uma
vez que ninguém em s& consciéncia iria querer perpetuar uma vida moralmente miseravel. Essa
¢ exatamente a base do ataque feito por Rousseau ao iluminismo, como afirma a filésofa

canadense Shadia Drury, esclarecendo a interpretacao straussiana dessa questao:

O relato de Strauss do contetdo antigo do pensamento de Rousseau é um dos
relatos mais claros e concisos da visdo de Strauss da antiga compreensao da
natureza da politica e de sua relacdo com a filosofia. Rousseau rejeita o
hedonismo politico de Hobbes. Ele nega que o autointeresse esclarecido possa
ser a base da sociedade civil. Ele é, portanto, critico da liberagdo moderna da
ganancia. A sociedade ndo pode ser erigida sobre o interesse proprio, por mais
esclarecido que seja. A cidade precisa de virtude no antigo senso de
autocontrole, coragem, firmeza e lealdade. Sociedades devem defender-se
contra inimigos externos. Elas devem, portanto, ter cidaddos com coragem,
convicgdo, lealdade e devogcdo ao bem comum. Calculadores auto-
interessados sdo incapazes de atos gloriosos ou extraordinarios de
autosacrificio. (DRURY, 2005, p. 152)%

Antes mesmo de adentrarmos no projeto rousseauniano, atentemos que o Estado
moderno se valia em grande parte das descobertas da ciéncia e do poder “do método” para sanar
todos os malogros sociais, uma vez que com Hobbes a filosofia politica almejou alcancar o

status de ciéncia empirica e positiva'®’. Rousseau, esclarece Strauss, via com grande reserva

106 “Strauss's account of the ancient content of Rousseau's thought is one of the clearest and most concise accounts
of Strauss's view of the ancient understanding of the nature of politics and its relation to philosophy. Rousseau
rejects Hobbes's political hedonism. He denies that enlightened self-interest can be the foundation of civil
society. He is therefore critical of the modern liberation of acquisitiveness and greed. Society cannot be erected
on self-interest, no matter how enlightened. The city needs virtue in the old sense of self- restraint, courage,
steadfastness and loyalty. Societies must defend themselves against external enemies. They must therefore have
citizens with courage, conviction, loyalty and devotion to the common good. Self-interested calculators are
incapable of glorious or extraordinary acts of self-sacrifice”.

107 Cf. paginas 51-52.



76

essa afirmacdo, pois via nesse desmedido crescimento das artes, da ciéncia e das técnicas algo
muito perigoso, por envolver a producéo de recursos cada vez mais vultosos, fazendo com que
a desigualdade social fosse ndo s6 aumentada, mas também justificada para o luxo de poucos:
As esperancas do iluminismo sdo as do homem moderno, de acordo com
Rousseau, e é o retrato da sociedade humana pintado pelo lluminismo que
serve como ponto de partida para a sua revolucdo do pensamento politico.
Rousseau ndo apenas nega gque o progresso das artes e das ciéncias aperfeigoa
a moralidade, mas afirma, ao contrério, que esse progresso sempre leva a
corrupgdo moral. Para que florescam, as artes e as ciéncias exigem um
ambiente de luxo e de lazer. Em geral, emergem estas dos vicios da alma; na
melhor das hipoteses, uma curiosidade ociosa é sua fonte e, na maioria das
vezes, sdo oriundas do desejo de confortos desnecessarios, que s6
enfraguecem os homens e satisfazem demandas desnecessarias. A sociedade

dominada pelas artes e pelas ciéncias é uma sociedade cheia de desigualdade.
(BLOOM in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 501)

Strauss, levando adiante sua analise do ensinamento rousseauniano, apresenta,
entdo, a primeira tensédo do pensamento de Rousseau, ao nos mostrar que ele, Rousseau, ao
mesmo tempo que tinha uma grande admiracdo pelas cidades gregas, sobretudo por Esparta,
onde via homens de verdade, que baseavam sua vida na virtude e ndo no conforto ou
autopreservagdo, como 0s modernos, negava, porém, o retorno a teoria politica dos classicos,
pois desejava também preservar a liberdade e os direitos do individuo contra a intromissdo do
poder estatal. Essa tensdo no pensamento rousseauniano é claramente exposta por Strauss nos
seguintes termos:

Ele apresenta ao seu leitor o confuso espetaculo de um homem que muda
perpetuamente, oscilando entre duas posi¢oes diametralmente opostas. Num
momento, ele defende ardorosamente os direitos do individuo ou os direitos
do coracdo contra toda restricdo e toda autoridade. No momento seguinte,

prescreve com igual ardor a submissdo completa do individuo a sociedade ou
ao Estado. (STRAUSS, 2014, p.308)

O estado de natureza de Rousseau, afirma Strauss, € idéntico ao dos modernos no
que diz respeito a sua negacao de que o homem seja um animal politico. O homem natural
rousseauniano ndo é encaminhado por sua natureza para a politica. A cidade, ou mesmo o
Estado, para Rousseau, séo criagdes da convengdo humana, originados néo da natureza original,
mas de alguma mudanga que ocorreu nessa natureza em alguma época posterior. As diferencas
hierarquicas que aparecem na sociedade moderna séo, para Rousseau, puras convencoes,
criadas para justificar os privilégios de uns em detrimento da miséria de tantos outros. “Se ha

desigualdades naturais, as que existem nas nagdes ndo as refletem, pois sdo resultado das agoes



77

humanas e do acaso. N&o podem ser moralmente vinculativas para aqueles que oprimem com
seu peso.” (BLOOM in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 503)

Nessa busca pelo “homem original” ou natural, feita por Rousseau, Strauss
apresenta mais uma caracteristica de suas concepcoes, que € o fato de que, para Rousseau, 0s
autores modernos atribuiram caracteristicas da “vida comunitaria”, que nao sao originais ao
homem natural, em suas iguais tentativas de falar do estado de natureza. Ora, para Hobbes, o
homem no estado de natureza é egoista, invejoso, vive em constante guerra contra todos,
necessitando cada vez mais de posses para sua autopreservacdo. Para Rousseau, essas
caracteristicas ndo sdo naturais no homem, mas resultantes do aparecimento da vida em
comunidade, contrarias a0 homem natural, que ndo tem essa mesma vontade de se associar e
possuir, buscando apenas satisfazer os seus desejos naturais, como comer, ter um abrigo, etc.
Nada que exija toda essa estrutura filosofica, financeira e juridica, a fim de suprir as cada vez
maiores necessidades do homem moderno. O homem natural de Rousseau deve ser limpo de
todas as qualidades da vida em sociedade, inclusive da razdo e da linguagem, pois a linguagem
denota comunicacao e interagcdo com outros. O homem natural de Rousseau “¢ um animal como
0s outros animais. Vagueia pela floresta em busca de alimento. Procura preservar seu ser, mas
ndo é um animal voraz por natureza, hostil a todos os outros membros de sua espécie, tal como
Hobbes entendia que fosse.” (BLOOM in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p.504)

Explicitada a romantica ideia do famoso bom selvagem rousseauniano, Strauss
apresenta a tenséo do seu pensamento em defender ora um retorno radical ao estado de natureza
(o que sempre ficou claro como possibilidade no seu pensamento), ora uma tentativa moderna
de restaurar o modelo antigo de cidade, a partir de sua admiracdo pelas poleis gregas e por
Roma. Vale salientar que, com Rousseau, a histdria toma parte fundamental na formulacéo de
uma teoria politica, uma vez que ele, ndo concebendo a vida politica como algo natural,
considerou que, para rastrear as origens do homem até o advento do Estado moderno, era
necessario compreender o que teria sido a vida humana em suas origens. Ora, para Rousseau,
ao contrario do que comumente se pensa, o homem moderno ndo é o “apice da historia” e o
homem primitivo, antes visto como um animal vulgar, inferior, é tido por ele como um ser ndo
s0 admiravel, mas digno de ser tomado como um referencial, como afirma Allan Bloom:

O primitivo, que era antigamente desprezado como inferior e imperfeito, agora
parece lancar luz sobre esse periodo anterior e, por conseguinte, se torna o

objeto de grande interesse cientifico. Entretanto, porque aqueles denominados
selvagens ou primitivos ja vivem em sociedades, ndo sao mais que placas de



78

sinalizag&o na estrada de volta. (BLOOM in STRAUSS & CROPSEY, 2016b,
p. 504)

Lembremos que Rousseau tece sua critica ao projeto moderno por ele solapar a
virtude e tornar o homem um ser que SO Se preocupa consigo mesmo, sem grande noc¢édo de
sociedade, visando apenas adquirir mais bens e realizar seus proprios intentos pessoais. Strauss
nos mostra que uma das primeiras solugdes de Rousseau para o que ele enxergava como mal da
modernidade era retomar o antigo sentido de virtude, no sentido de virtude patridtica. Fazer o
homem ter maior no¢do da vida em comunidade e solidariedade com o seu proximo, sendo,
entdo, mais preocupado com o bem-estar da na¢do ou comunidade do que consigo mesmo. Para
Rousseau, apresenta Strauss, 0 homem desenvolve seu primeiro sentido moral quando, devido
aos desastres naturais, necessita se unir com outros membros de sua espécie, a fim de enfrentar
tais vicissitudes. Com isso, ele desenvolve a fala e, a partir dai, iniciam as demais obrigacdes
morais, pois ele percebe que a vida em sociedade é mais facil do que isolado®. Logo, para
Rousseau, uma vez desenvolvida a racionalidade e a vida em sociedade, virtude e sociedade

séo dois conceitos inteiramente ligados.

Parece, entdo, que Rousseau se aproxima dos classicos, quando demonstra que a
virtude € algo relacionado com o que antes se chamaria de bem comum. Strauss nos mostra,
porém, que esse sentido de ligacdo entre virtude e sociedade, para Rousseau, é diferente do que
apresentado pelos classicos, uma vez que Rousseau, como um igualitario radical, ndo aceitava
a premissa dos classicos de que a natureza nos criou desigualmente e que, por isso, haja alguém
naturalmente superior a outrem, de forma que, para ele, a democracia total era a finalidade da
virtude social. Ademais, ao contrario de Platdo, Aristoteles e demais tedricos do direito natural
classico, para Rousseau, apresenta Strauss, ndo é pela razdo que se da a obtencdo da virtude,
mas sim pelo sentimento. A bondade moral € algo instintivo, revelado, a “sublime ciéncia das
almas simples” (STRAUSS, 2014, p.310) 1%

Strauss indica ainda que, segundo Rousseau, 0 homem natural era um homem livre,
independente, que vivia afastado dos demais, sem a necessidade natural de se unir a seus
semelhantes. Ora, € a partir dessa liberdade primitiva que o homem criou, de acordo com o

filosofo de Genebra, a sociedade civil, que &, a principio, uma sociedade essencialmente

108 BLOOM in STRAUSS & CROPSEY, 2016h, pp.506-507.

109 percebamos, aqui, 0 quéo longe estamos da nogao tradicional do direito natural, verificando como, a cada nova
mudanca, desenvolve-se a liberacdo das paixGes humanas e a negacdo da obtencdo racional do que antes se
compreendia por “Sumo Bem”.



79

fechada, repleta de virtudes ou valores nacionais, que se apresentam em todo o corpo politico e
social, a fim de garantir a sua autonomia frente & ameaca de outros Estados. Nesse clima de
forte nacionalismo, Rousseau chega mesmo a negar a necessidade de uma filosofia
“universalista”, reconhecendo que a pretensdo de universalidade propria da filosofia ou ciéncia
em sua expressao tradicional é algo de nocivo para o espirito de patriotismo que deve animar a
sociedade civil. “[...] a ciéncia ou filosofia é essencialmente universal. A ciéncia ou filosofia
necessariamente enfraquece o poder das “filosofias” nacionais e, com isso, o vinculo dos
cidadaos com o0 modo de vida particular, ou com os costumes, de sua comunidade” (STRAUSS,
2014, p. 311).1%0

Strauss prossegue mostrando que, para Rousseau, a filosofia ou a ciéncia exigiam
6cio, o que era reprovavel, trazendo ainda desigualdade entre 0s homens, uma vez que o filésofo
sO buscaria a sua satisfacdo pessoal, numa busca privada pelo conhecimento, desmerecendo a
vontade geral. Isso € altamente perigoso, na visdo de Rousseau, uma vez que a sociedade civil
verdadeiramente livre é aquela construida com o objetivo de reeducar o0 homem para torna-lo o
mais proximo possivel do seu estado de natureza bom e desinteressado, neutralizando os efeitos
perversos das benesses do mundo moderno, as quais fazem o homem desejar cada vez mais,
sem limites, se preocupando apenas com seus interesses pessoais € nunca com os de sua
comunidade. Em suma, para Rousseau, o filésofo e o cientista sdo 0s principais inimigos da
sociedade civil ideal, por representarem exatamente a forma suprema do egoismo esclarecido:

A sociedade civil exige conformidade ou a transformacéo do homem natural
em cidaddo. Mas o fil6sofo ou cientista deve seguir o seu “proprio génio” com
absoluta sinceridade e sem nenhuma consideracdo pela vontade geral ou 0
modo comunal de pensar. Por fim, a sociedade livre surge com a substituicdo
da desigualdade natural pela igualdade convencional. A busca da ciéncia,
entretanto, exige o cultivo dos talentos, isto é, da desigualdade natural; o
incremento da desigualdade lhe é tdo caracteristico que é razoavel dizer que o

interesse pela superioridade, ou o orgulho, é a base da ciéncia ou filosofia.
(STRAUSS, 2014, pp. 313-314)

Strauss apresenta aqui uma profunda contradicdo no pensamento rousseauniano,
pois a0 mesmo tempo em que ele, Rousseau, nega a necessidade da filosofia ou mesmo da
ciéncia, e precisamente por meio da utilizacdo da filosofia que cria a sua teoria politica. Mais a
frente, Strauss mostra que Rousseau aceita a necessidade da filosofia, mas apenas para
sociedades em decadéncia, pois, atraves da filosofia, tais sociedades poderiam pensar em

melhores condi¢Ges morais do que aquelas em que se encontram. Com isso, apresenta Strauss

110\/er também o que diz DRURY, 2005, p. 153.



80

que o real problema de Rousseau ndo € com a filosofia ou ciéncia em si mesmas, mas com a
popularizacdo ou difuséo delas, uma vez que “tal difusdo é desastrosa ndo apenas para a
sociedade, mas para a propria filosofia ou ciéncia; pela popularizacao, a ciéncia degenera em
opinido; a luta contra um preconceito torna-se, ela mesma, um preconceito” (STRAUSS, 2014b,
p.315)

Strauss apresenta a solugdo de Rousseau a essa questao de “pregar contra a ciéncia
vendo-a a0 mesmo tempo como necessaria”, e percebe que Rousseau, na verdade, esta, como
quase todos os filésofos, camuflando a sua filosofia. Na realidade, ele, Rousseau, segundo
Strauss, percebe os males do conhecimento cientifico diluido na opinido publica, e, por isso
mesmo, Vé a necessidade de tentar afastar o vulgo, ou como diz Strauss, os homens comuns,
desse conhecimento, para deixa-lo acessivel a uma pequena minoria letrada e realmente capaz
de desenvolver atividades intelectuais mais elevadas. Como explica Drury:

Strauss sustenta que a intencdo do Primeiro Discurso é "afastar para longe da
ciéncia, ndo todos os homens, mas apenas os homens comuns". Ele sugere que
guando Rousseau rejeita a ciéncia como simplesmente ruim, ele fala como um
homem comum dirigindo-se a homens comuns — ndo fildsofos ou "aqueles
que ndo sdo subjugados pelas opinides de seu século, de seu pais ou de sua
sociedade". Rousseau despreza a sociedade porque reconhece que seus
fundamentos estdo nas "necessidades do corpo”, ao passo que ele encontra nas
"alegrias e arrebatamentos” da "contemplacdo pura e desinteressada” uma
"felicidade perfeita e uma autossuficiéncia divina". Rousseau segue 0s antigos
ao considerar a filosofia como o prazer supremo para o qual apenas 0s poucos
estdo aptos; portanto, ndo é algo que ele esta disposto a renunciar (DRURY,

2005, p.154)!
Com todas as dificuldades que essa selecdo possa caber em si mesma, Strauss

afirma que Rousseau via que o conhecimento filosofico-cientifico, espalhado em uma

sociedade degenerada como a dele, poderia vir a fazer mais mal do que bem.

Isso € um ponto que pode ser interpretado, em certa medida, assinala Strauss, como
um possivel retorno a filosofia no seu sentido classico, uma vez que a filosofia, para os
classicos, ndo era vista como algo acessivel ao vulgo, mas, ao contrario, como algo destinado
apenas aos que realmente tinham capacidade e aptiddo para assimila-la. Enquanto Rousseau

desdenhava, frente ao vulgo ou cidaddo comum, o conhecimento cientifico-filosofico, ele tinha

111 «Strauss maintains that the intent of the First Discourse is 'to warn away from science, not all men, but only the
common men'. He suggests that when Rousseau rejects science as simply bad, he speaks as a common man
addressing common men - not philosophers or ‘those who are not subjugated by the opinions of their century, of
their country, or of their society'. Rousseau looks down on society because he recognizes that its foundations are
in 'the needs of the body' whereas he finds in the ‘joys and raptures' of ‘pure and disinterested contemplation’ a
'perfect happiness and a godlike self-sufficiency'. Is Rousseau follows the ancients in regarding philosophy as
the supreme pleasure for which only the few are fit; it is therefore not something he is willing to renounce.”



81

intencdo de aproximar as pessoas realmente capazes de assumir tamanha empreitada de tal
conhecimento, pois tais homens, e apenas eles, como o proprio Rousseau, em sua viséo, teriam
capacidade de usar tais conhecimentos visando ao bem comum. “[...] Rousseau assume a
concepcao classica, ele sucumbe novamente as forcas das quais tentou se livrar. A mesma razéo
que o obriga a invocar a natureza contra a sociedade civil o obriga a invocar a natureza contra
a filosofia ou ciéncia.” (STRAUSS, 2014, p. 317)

Ora, Rousseau evoca 0 mecanismo do contrato social, a fim de balizar a propria
seguranca dos interesses internos de um povo, com forte caracteristica nacionalista, como ja
exposto, e, para tanto, segundo ele, é mais do que necessario que esse grupo aja como “povo”,
obedecendo ao principio da “vontade geral”. Essa é outra tensdo do pensamento rousseauniano:
estabelecer finalidades cléassicas, mas buscar a sua realizacdo partir das premissas e métodos

modernos. Como explica Bloom:

A sociedade precisa de leis desde o inicio, para que os mais fortes ndo tomem
o0 poder e imponham suas vontades particulares a massa do povo e a escravize.
Por conseguinte, para a formagdo de uma verdadeira sociedade civil, é
necessario um legislador. Este homem extraordinario deve descobrir as regras
apropriadas para a sociedade em questéo, e deve forcar ou persuadir o povo a
aceita-las. Ele proprio ndo pode ser um membro do estado, e ndo tem
autoridade; ele propGe as leis que, em Ultima analise, devem ser aprovadas
pela vontade geral. O seu é um trabalho de amor pelo qual obtém apenas
honra. Rousseau tem em vista homens como Moisés e Licurgo, que
estabeleceram um povo e, com este, a justica. Nisto, também, retorna a uma
visdo cléssica, pois ndo acredita em reforma parcial ou no triunfo automatico
e gradual da raz&o politica. E necesséria a agio consciente, tipica do estadista;
toda a ordem deve ser fundada em um s6 momento, de acordo com o plano
racional, e s6 a grandeza pode orientar essa tarefa. A maior tarefa politica é o
estabelecimento de um regime, e nada pode eliminar a necessidade de virtude
extraordinaria para concretiza-lo. A prépria grandeza do legislador faz mais
dificil seu sucesso, porque aqueles a quem pretende convencer ndo sao
capazes de entende-lo. E preciso que aprenda a lingua do vulgo, e esta é
principalmente a lingua da inspiragdo divina ou da aparéncia do milagre. Esta
é uma das poucas maneiras de calar a voz do interesse privado por tempo
suficiente para que os muitos aprendam a apreciar as vantagens da lei. A
religido é usada para fins politicos e, na visdo de Rousseau, ndo deve tornar-
se independente do controle politico. [...] Embora as condi¢Ges formais de
legitimidade sejam as mesmas em toda parte, Rousseau queria preservar um
nicho para a atividade do estadista. Sabia que a politica ndo poderia tornar-se
uma ciéncia abstrata, como desejavam alguns tedricos modernos. Rousseau
tentou combinar a clareza e a certeza da ciéncia politica moderna com a
flexibilidade da arte classica da politica. (BLOOM in STRAUSS &
CROPSEY, 2016b, pp. 512-513)12

112 1ss0 fica evidente no Contrato Social, quando Rousseau niio define o “melhor sistema politico”, inclusive
afirmando que uma monarquia pode ser uma republica, dependendo de como a vontade geral a conduza.



82

O governo de Rousseau seria um governo forte o suficiente para conter os desejos
individuais, mas nunca a vontade geral, pois se fundaria exatamente nela. Para tanto, ele precisa
manter no escopo de sua teoria um pequeno grupo “naturalmente superior”, a fim de guiar as

massas, até que elas estejam, pelo habito e pela educacédo, devidamente esclarecidas.

Acima de tudo Rousseau amava a liberdade, e, com isso, para justificar o seu
sistema filosofico, ele abre mdo de qualquer amarra metafisica, por perceber nela conflitos
insolUveis e/ou de dificil compreenséo, bem como aceita a premissa hobbesiana que abandona
aconcepcao tradicional do direito natural em prol da visao do estado de natureza como condicéo
primitiva do homem. Por causa desse procedimento, Rousseau, assim como Hobbes, afirma
Strauss, V& no estado de natureza algo anterior ao cultivo da razao*'® e, portanto, o estado em
gue 0 homem vive em fungéo de seus sentimentos e paixdes. “Essa concepgao pressupde para
ambos os pensadores que a vida no estado de natureza € ‘solitaria’, isto €, caracterizada pela
auséncia, ndo apenas da sociedade, mas também da propria sociabilidade” (STRAUSS, 2014,

p. 323).

Esse homem livre rousseauniano, longe de qualquer convencdo ou sistemas
racionais, afirma Strauss, também encontra a base da justica, tal como em Hobbes, no desejo
natural de autopreservacgédo. No entanto, esclarece Strauss, para Rousseau, 0 conceito de homem
natural de Hobbes, bem como dos outros filosofos anteriores, foi elaborado de forma
equivocada, pois, na perspectiva rousseauniana, Hobbes e os demais filésofos jusnaturalistas
imaginaram o homem natural a partir de caracteristicas da vida social. Ora, segundo Rousseau,
tais caracteristicas ndo sdo naturais ao homem desde o seu inicio, constituindo, antes, algo
criado ou desenvolvido apds uma série de transformacdes histdricas, as quais obrigaram 0s

homens a se unirem, abandonando sua soliddo primitiva, como explicamos anteriormente.

O homem hobbesiano desconhece a sociabilidade natural, mas tem naturalmente o
desejo de tomar as posses do outro, 0 que gera a guerra constante e a vaidade ou o desejo de ser
mais que seus semelhantes. Isso, porém, segundo Rousseau, € algo que o homem s6 adquiriu
apos a vida em sociedade 1**, uma vez que para ele o homem natural é fundamentalmente bom,
sem vaidade e desejos excessivos. Essa visdo faz com que Rousseau, nesse ponto, se afaste da

teoria hobbesiana, como mostra Strauss:

113 Como explicitado no capitulo anterior, a razdo era a condigdo necessaria para a descoberta da natureza, no
sentido da filosofia tradicional.
114 BLOOM in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p.516.



83

O homem é por natureza associal, conforme admitiu Hobbes. Mas o orgulho
ou 0 amour-propre pressupde a sociedade. Donde se segue que 0 homem
natural ndo pode ser orgulhoso ou vaidoso, conforme Hobbes havia
pretendido. Mas o orgulho ou a vaidade é a origem de todo o vicio, como
Hobbes também pretendera. Portanto, 0 homem natural esta livre de todo o
vicio. Ele é influenciado pelo amor de si, isto é, pelo interesse de sua
autopreservacao; portanto, ele causard mal aos outros quando acreditar que,
agindo assim, se preservara; mas ele ndo esté interessado em causar mal aos
outros em nome do préprio mal, o que faria se fosse orgulhoso ou vaidoso.
Além disso, o orgulho e a compaixao sdo incompativeis: na medida em que
estamos interessados em nosso prestigio, somos insensiveis ao sofrimento
alheio. O poder da compaixao diminui com o aumento do refinamento ou da
convencdo. (STRAUSS, 2014, p. 327)

Precisamos compreender que Rousseau, devido aos recursos cientificos ainda
incipientes no campo da antropologia em sua época, precisou, assim como 0s autores anteriores
a ele, fazer um grande esforco mental para conceber o que foi 0 homem natural, através de um
exercicio de pura abstracdo, tal como Hobbes. A partir desse esforco, como indica Strauss,
Rousseau concebe que o homem natural ndo é naturalmente orgulhoso, porque orgulho ou
qualquer sentimento moral pressupfe o cultivo da razdo e a razdo é algo que pertence ao
momento em que o homem se “torna humano”. O bom selvagem ou homem natural de
Rousseau, afirma Strauss, € um ser subumano, um animal como qualquer outro. “A tese de
Rousseau de que o homem é bom por natureza deve ser compreendida a luz da sua concepcao
de que o homem ¢ subumano por natureza” (STRAUSS, 2014, p. 329).

Percebamos, entdo, que com essa teoria altamente polemica e radical, Rousseau
retira a possibilidade de se adequar qualquer lei moral ou finalidade da humanidade ao estado
de natureza ou ao direito natural'®, tal como pensaram os classicos, pois a propria humanidade
racional, como hoje a compreendemos, € um acidente tardio da evolucdo histérica. Essa visao
é, ao que tudo indica, completamente nova no terreno da filosofia, o que levou Straus a ver em
Rousseau um autor realmente revolucionario: "Rousseau”, diz ele, nesse sentido, “transformou
o clima moral do Ocidente tao profundamente quanto Maquiavel” (STRAUSS, in HILB, 2011,
p.58). Em outras palavras, a racionalidade, a moralidade pautada na razéo, é uma espécie de
revolta contra a natureza, em um processo puramente mecanico, uma vez que Rousseau ndo
explica de forma clara e objetiva como tal processo se deu, e, a partir disso, a nogado de natureza
humana classica € absolutamente abandonada, uma vez que, repetimos, a propria razdo nao é

algo natural'’®. Com isso, ndo ha mais limite para a espécie humana, afirma Strauss. O ser

115 Rousseau retira a possibilidade de se extrair qualquer lei moral ou finalidade do estado de natureza.
118 Em Rousseau ha um verdadeiro antagonismo entre a natureza e a sociedade civil.



84

humano, partindo das premissas de Rousseau, € um ser maleavel'!’, que pode se tornar o que
ele quiser, e, a partir dessa abstracao, inicia-se o que Strauss identificara com a primeira grande
crise do direito natural moderno, uma vez que se a natureza € subumana, ndo ha sentido em
buscar uma solucdo na natureza para o problema humano. Para Rousseau, afirma Strauss, “a
humanidade do homem ¢ o produto do processo historico” (STRAUSS, 2014, p. 333).

O grande problema, segundo Strauss, nessa no¢do quase que inexoravel do processo
historico, segundo a qual o homem parte de um estado de pureza natural para chegar a sociedade
civil, enxergando-se esse movimento como uma evolugdo continua, é que, para afirma-lo como
um verdadeiro “progresso”, € necessario a quem o faz ter um conhecimento do “fim da linha”,
por assim dizer. Sem conhecimento do fim do processo historico, de fato, torna-se dificil
afirmar se hd ou ndo, necessariamente, progresso. Strauss discorre que a partir desse novo
posicionamento sobre o estado de natureza do homem, idealizado por Rousseau, ha uma
profunda mudanca na lei natural, tal como esta era entendida tanto pela academia da época

como pelos antigos. Todos os filésofos tiveram necessidade de retomar a ideia de estado de

"Drury explica com as seguintes palavras esse ponto da leitura straussiana de Rousseau: “ao contrario dos antigos,
Rousseau ndo encontra na natureza as raizes da sociedade civil. Ele se volta para a natureza apenas para rejeita-
la. O homem no estado de natureza ndo tem natureza dada ou fixa como tal, ele é infinitamente maledvel. Sua
humanidade ou racionalidade é adquirida, ndo natural. A razdo surge no processo de satisfazer desejos corporais.
Nos estagios iniciais da histéria humana, esses desejos sdo faceis de satisfazer. Com o aumento da populacéo,
esse ndo é mais o caso, € 0 homem é forgado a pensar para sobreviver. O homem é, portanto, moldado pelas
circunstancias de sua existéncia. Ele é o produto do destino cego. Rousseau, no entanto, deseja que o homem se
torne o dono do seu destino, dominando as forgas cegas que o0 moldaram. Dessa maneira, 0 homem se molda no
processo de superar a natureza em sua busca pela auto-preservagdo. Algo a ser superado. Rousseau, portanto,
radicaliza a revolta moderna contra a natureza. Os primeiros sinais dessa revolta devem ser encontrados na
negacdo de Hobbes do carater hierdrquico da natureza e sua insisténcia na igualdade radical de todos os homens.
a natureza humana ainda estabelece limites para o que o homem poderia alcancar por meio do artificio
politico.Para Rousseau, a natureza é massa de vidraceiro. Ndo impGe limites ao que as pessoas podem fazer ou
alcancar.1sso explica a natureza radical da politica moderna.A modernidade abandona cada fragmento de cautela
e moderagdo nos assuntos politicos por causa da natureza grandiosa de suas expectativas. O desejo de Rousseau
de transformar ou dominar a natureza avanca a modernidade ou inaugura o que Strauss chama de a segunda
"onda" de modernidade " (DRURY, 2007, p. 157, tradugdo livre). (“Unlike the ancients, Rousseau does not find
in nature the roots of civil society. He turns to nature only to reject it. Man in the state of nature has no given or
fixed nature as such, he is infinitely malleable. His humanity or rationality is acquired, not natural. Reason
emerges in the process of satisfying bodily wants. In the early stages of human history, these wants are easy to
satisfy. With the increase in population, this is no longer the case, and man is forced to think in order to survive.
Man is therefore shaped by the circumstances of his existence. He is the product of blind fate. Rousseau, however,
wishes man to become master of his fate by mastering the blind forces that have shaped him." In this way, man
shapes himself in the process of overcoming nature in his quest for self-preservation. Nature is something to be
overcome. Rousseau therefore radicalizes the modern revolt against nature. The first signs of that revolt are to
be found in Hobbes's denial of the hierarchical character of nature and his insistence on the radical equality of
all men. But Hobbes recognized that nature and human nature still set limits to what man could achieve by means
of political artifice. For Rousseau, nature is putty. It sets no limits on what people may do or achieve. This
explains the radical nature of modern politics. Modernity abandons every shred of caution and moderation in
political affairs because of the grandiose nature of its expectations. Rousseau's desire to transform or master
nature advances modernity or inaugurates what Strauss calls the second 'wave' of modernity.")



85

natureza, para a partir dela formular suas teorias, mas, em Rousseau, 0 homem natural é
concebido como um ser estlpido, igualado aos demais animais, assinala Strauss, adquirindo a
razdo apenas depois de um longo lapso de tempo. Ora, uma vez que 0 homem néo pode retomar
ao estado de natureza pleno e a formulacdo de leis se faz obrigatdria para que a sociedade possa
viver, Rousseau, segundo Strauss, ndo podendo se remeter mais a lei natural, é obrigado a
recorrer a uma outra regra. Tal regra, como se sabe, €, no ensinamento politico de Rousseau, a
vontade geral, principio visto pelo autor genebrino como algo infalivel e que Strauss explica da

seguinte forma:

Pode-se dizer que Rousseau assinalou o carater dessa lei da razdo por meio de
seu ensinamento sobre a vontade geral, um ensinamento que pode ser visto
como resultado da tentativa de encontrar um substituto “realista” da lei natural
tradicional. De acordo com esse ensinamento, a limitacdo dos desejos
humanos néo ocorre pelas exigéncias ineficazes da perfeicdo humana, mas
pelo reconhecimento, em todos os homens, do mesmo direito que cada qual
reivindica para si; todos assumem necessariamente um interesse real pelo
reconhecimento de seus direitos, ao passo que poucos, ou talvez nenhum, se
interessam efetivamente pela perfeicdo dos outros homens. Sendo assim, o

meu desejo se transforma num desejo racional quando ¢ ‘“generalizado”.
(STRAUSS, 2014, pp. 335-336)

Partindo da mesma ideia hobbesiana sobre as paix6es, mas, ao contrario de Hobbes,
tentando garantir em sua teoria 0 maximo de liberdade ao individuo, Rousseau insiste que a
melhor sociedade é aquela que é mais préxima do estado de natureza, ou seja, do estado em que
a liberdade individual, anterior a qualquer convengdo, seja superior ao desejo de
autopreservacdo. De fato, como Strauss mostra, Rousseau ndo abandona a ideia de fazer do
estado de natureza um padréo a partir do qual se pode pensar a ordem politica boa e justa. No
entanto, o que caracteriza 0 homem no estado de natureza, aos olhos de Rousseau, é a liberdade,
entendida esta como uma condicdo de indeterminacdo e independéncia radicais e, portanto,
como pura perfectibilidade. A ordem politica boa e justa deve, assim, procurar se aproximar o
méaximo possivel dessa condi¢cdo primeva do homem, compatibilizando as convencgdes da vida
civil com a liberdade humana. Porém, segundo Strauss, justamente porque Rousseau pensa a
liberdade como pura “indeterminagdo” e, por conseguinte, sem qualquer referéncia a um
referencial moral mais substancial ou positivo, ele tende a suprimir a diferenca entre “liberdade”
e “licenga”, tornando possivel que as exigéncias sobre as quais repousa a sociedade civil sejam
contestadas em nome de algo indefinido e desprovido de qualquer conteudo moral mais
consistente. Por outras palavras, a liberdade que Rousseau defende contra as convencdes da

sociedade civil é uma liberdade que, justamente por se caracterizar por sua indeterminacao



86

radical, ndo é limitada axiologicamente por nenhum principio ético superior, podendo por isso
se confundir com a licenga.

O estado de natureza rousseauniano, apresenta Strauss, fundamenta, assim, uma
doutrina igualitaria e libertaria radical. Ademais, Rousseau, segundo a interpretacdo proposta
por Strauss, radicaliza a concepcdo de direitos do individuo hobbesiana (e também lockeana),
fazendo profundas alteracbes em seu escopo moral, por observar que essa concepgao
distanciaria ainda mais o homem do seu estado de pureza natural, ao fazer dele uma espécie de
ser mercenario, que busca cada vez mais posses e cada vez menos a verdadeira felicidade.
Apesar disso, Rousseau permanece fiel a premissa fundamental do pensamento hobbesiano, e,
evitando qualquer retorno a ensinamentos “nao realistas”, COmo seria 0 caso dos ensinamentos
classicos, que tinham por base uma visao teleoldgica do mundo e da natureza, Rousseau, afirma
Strauss, reitera a visao Hobbes, contrapondo-se a qualquer “dever ser”. “nesse sentido,
Rousseau tentou transplantar a nocdo de deveres incondicionais e de virtude ndo mercenéria
para a nogao hobbesiana de primado da liberdade ou dos direitos” (STRAUSS, 2014, p. 340).

A doutrina rousseauniana, explicita Strauss, pode ser assumida como a doutrina da
liberdade; da verdadeira liberdade, em contraposicdo as versfes anteriores, que falavam de
individuo e liberdade, mas, na pratica, prendiam o homem a uma teia de obrigacdes e
sentimentos espurios. Embora Strauss apresente as contradi¢Ges visiveis do pensamento
rousseauniano, pode-se dizer que, para Rousseau, a sociedade civil é uma convencdo, algo
antinatural, que deve ser superado. O homem sé sera feliz quando retornar ao estado pré-
civilizacional ou, no minimo, estabelecer uma convencado que permita algo mais préximo disso.
O estado de natureza em Rousseau é o ponto de referéncia que deve ser almejado. Quanto mais

a sociedade e os individuos se aproximem do estado de natureza, melhor seréa.

Nesse processo, o direito a propriedade privada, que é uma lei natural, pode ser
eventualmente revogado. Rousseau V€, de fato, na propriedade privada a fonte de todo o mal e,
como somos dotados pela natureza de talentos diferentes, alguns homens sempre saberéo cuidar
melhor de suas posses e expandi-las, enquanto outros, por falta dos mesmos talentos, sofreréo
e ndo tera condicdo de nutrir-se, contrariando o que também e um direito natural, associado ao
direito a vida. Nesse impasse, percebe Rousseau, ndo ha um juiz que consiga compatibilizar
essas duas coisas e a natureza e incapaz de resolver tal problema. “Logo, toda terra disponivel
esta cercada, e alguns possuem mais do que precisam, outros menos. Os homens reconhecem a
propriedade como algo real, mas suas necessidades também sdo reais” (STRAUSS, 2016b, p.

506).



87

Com isso, assinala Strauss, a solugdo de Rousseau € assimilar o direito natural ao
direito positivo, e, dessa forma, colocé-lo sob a tutela e absoluto controle do soberano ou
vontade geral, principio que se origina a partir da constituicdo do estado civil. Nesse estado,
desde que um governo nao tenha se instituido acima da comunidade, o individuo permanece
livre, ndo porque ele ndo esteja sujeito a leis, mas porque as leis a que deve obedecer séo feitas
por ele proprio, enquanto cidaddo. Isso significa que, a rigor, o individuo ndo se sujeitara a
nenhum outro homem, mas apenas a vontade geral, a qual € também a vontade dele. A Unica
diferenca desse individuo para 0 homem natural € o fato de que este pensa apenas no seu proprio
ser, encontrando-se perfeitamente realizado na sua soliddo, enquanto aquele sera livre para
propor e aprovar as leis sob as quais vivera a sua comunidade. Ele serd, assim, um membro de
um corpo maior, do qual participard ativamente. Para Rousseau, como afirma Strauss, o
soberano, enquanto vontade popular, é sempre perfeito e como tal incapaz de qualquer erro,
pois visa sempre ao bem geral; além disso, a sociedade perfeita, a sociedade onde a voz desse
soberano é sempre a principal, € uma sociedade democratica, a qual s6 é possivel em
comunidades agricolas e de costumes simples.

A critica de Strauss a esse modelo envolve, inicialmente, a ideia de que para que tal
sociedade funcione, seguindo as pistas do prdprio Rousseau, é necessario um primeiro
legislador, alguém que guiara tal sociedade nos primeiros passos, até que ela, pela forca do
habito e do costume, possa agir por conta propria. Ora, nada garante que tal pessoa ndo venha
a adulterar tais ensinamentos para o seu bem préprio e, a0 mesmo tempo, pretenda agir e falar
em nome do bem-estar geral. Como afirma Strauss:

Tanto o povo na sua totalidade quanto os individuos tém igualmente a
necessidade de um guia; o povo deve aprender a saber o que quer, e 0
individuo, que como um ser natural se interessa pelo bem privado, deve se
transformar num cidadao que, sem hesitac6es, prefere 0 bem comum ao seu
bem privado. A solucgdo desse duplo problema é dada pelo legislador, ou o pai
da nacgdo, isto €, por um homem de inteligéncia superior que, imputando uma
origem divina ao codigo que ele elaborou, ou honrando os deuses com sua
prépria sabedoria, convence o povo da boa qualidade das leis que ele submete
a votagdo e faz com que o individuo deixe de ser natural, transformando-se
em cidaddo. Somente pela acdo do legislador o convencional pode adquirir, se
ndo o status, pelo menos a forca do natural. Nem é preciso dizer que 0s
argumentos por meio dos quais o legislador convence o cidad&o de sua misséo
divina, ou da sancdo divina do codigo por ele proposto, sdo necessariamente
de uma solidez duvidosa. (STRAUSS, 2014, p. 348)

E sabido que nenhuma lei se perpetua sem uma causa justa. Algo que muitas vezes
acontece gracas ao “teste do tempo”. Strauss argumenta que, ao negar total e absolutamente a

lei natural, ou, pelo menos, a eficacia da lei natural, e atribuir ao legislador a responsabilidade



88

pela criacdo do cddigo legislativo que regera a vida civil, Rousseau torna problematica a
veneragéo que os cidadaos devem ter pelas leis.

Antigas instituicdes e a santidade da lei sdo restricdes sobre a expressdo do
interesse egoista: € mais provavel que o homem que jamais concebeu a
possibilidade de alterar os costumes estabelecidos se comporte de acordo com
comandos que jamais questionou do que aquele que estd acostumado com
mudancas faceis. Esta é uma dificuldade que Rousseau nunca solucionou de

todo. (BLOOM in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 511)
A solucdo apresentada por Rousseau é uma educagdo que cada vez mais massifique
a vontade geral, forjando seu modo de viver e pensar, com base no bem puablico, fazendo, com
isso, da filosofia, sobretudo da filosofia no seu sentido tradicional, uma inimiga. A filosofia
tradicional, a busca solitaria pela verdade despretensiosa, deve ser neutralizada, afirma Strauss,
para, contraditoriamente, ser realizada. Em suma, Rousseau acredita que por esse estrito
contrato social e pela forca da vontade geral, a boa sociedade, a melhor sociedade, finalidade
ultima da filosofia politica, poderd ser alcancada, sem o auxilio da filosofia, ou, mais
propriamente, da filosofia classica ou do direito natural.!'® “A liberdade se torna dependente do

proposito que reivindica” (STRAUSS, 2014, p. 357)

E patente que, por aceitar as teorias modernas, Rousseau viu-se em grandes
dificuldades para construir sua filosofia, sem necessariamente retornar a filosofia tradicional.
Com uma mente libertaria, Rousseau criou sua teoria politica e, a luz da leitura straussiana,
vimos as insuficiéncias e problemas advindos do que Strauss encarou como a primeira grande
crise do direito natural moderno, vendo em Rousseau o seu maior expoente. Ora, N0 Mesmo
contexto, surge na Inglaterra um adversario a altura de Rousseau, um homem que em sua obra
Reflexdes Sobre a Revolucéo na Francga escreveu, como muitos dizem, uma obra revolucionaria
contra a revolugcdo. Um homem que é considerado o pai do conservadorismo moderno e que se
referiu a Rousseau como “o filésofo da vaidade”!'®, sendo considerado por Strauss figura de

destaque para compreendermos o mundo moderno: Edmund Burke.

Edmund Burke atuou como politico durante trinta anos e seus escritos sempre

visavam aos homens instruidos e aos governantes. Ora, justamente por possuir um

118 Aqui nds percebemos algo mais uma vez parecido com Hobbes, que tinha por intengdo, como apresentamos
anteriormente, criar uma sociedade que facilitasse, a quem quisesse, a busca pela sabedoria, porém, se utilizando
dos meios muitas vezes compativeis com os inimigos de Sécrates, vale dizer, os sofistas. O mesmo faz Rousseau,
como apresenta Strauss,ao negar a filosofia para atingir a finalidade da filosofia politica, que € a boa sociedade,
ou mesmo a boa vida, por ele identificada com a vida no estado de natureza.

119 Carta a um membro da Assembleia Nacional (1791). Outra frase famosa de Burke acerca de Rousseau é: “Um
amante de sua espécie, mas um inimigo de seus semelhantes (11 535-541).



89

conhecimento da “politica real”, Burke sempre analisou os problemas politicos de seu tempo

de um ponto de vista mais pratico e menos abstrato que seus adversarios. Uma sintese para a

compreensdo do seu pensamento filosofico pode ser feita nos seguintes termos:
[...] Burke foi descoberto pelo conservadorismo norte-americano como o
proponente de uma teoria da lei natural. Foi resgatado para se opor ao
relativismo e a irreligido dos liberais e para fornecer aos conservadores uma
teoria que admite a vantagem politica ou necessidade da religido e a influéncia
das circunstancias sobre a moralidade, mas que, todavia, ratificava a lei
natural, a vontade de Deus, como autoridade para os homens. As frequentes
referéncias de Burke a lei natural, anteriormente ignoradas ou dispensadas
como retdrica, foram reunidas em um sistema que poderia ser descrito como
um tomismo conservador modernizado. O que quer que se pense do sucesso
deste sistema, é surpreendente ter sido Burke transformado no provedor de

uma teoria necessaria para uma politica saudavel. (MANSFIELD in
STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 615)

Pois bem, é visivel que Burke tomou uma atitude totalmente contraria aos
acontecimentos revolucionarios na Franca, afirma Strauss, vendo com grande reserva a atitude
assumida pelos fil6sofos parisienses com sua “nova moralidade”. Strauss ressalta o fato de que
Burke nunca escreveu um sistema fechado e definido, mas que adotou a defesa classica da
subordinacdo da politica a virtude e ao bem comum, dando énfase a necessidade de um
verdadeiro realismo. N&o o realismo Maquiavélico, que rebaixava o homem e os seus padrdes
de comportamento, mas o realismo que recusa o idealismo anarquico rousseauniano, que sonha
com uma sociedade anarquica, autogerida e com fim em si mesma. Como ele mesmo afirma ao
se referir aos tedricos franceses:

Quando ougo falar da simplicidade do plano proposto e elogiado em quaisquer
novas constitui¢@es politicas, ndo encontro dificuldades para concluir que seus
artifices sdo rematados ignorantes de seu oficio, ou totalmente negligentes do

seu dever. Os governos simples sdo fundamentalmente defeituosos, para nao
dizer algo pior. (BURKE, 2014, p. 82)

Strauss esclarece que Burke, em sua critica da politica de seu tempo, langava méo,
inclusive, das nomenclaturas modernas, a fim de sensibilizar seus contemporaneos para 0s
perigos e incoeréncias que enxergava na revolucdo francesa, e, sobretudo, para chamar a
atencdo para os males que, advindos dessa revolucdo, poderiam ser espalhados por todo o
mundo. Burke falava de estado de natureza ou mesmo dos direitos naturais, afirma ainda

Strauss, a fim de demonstrar as aporias e artificialidades da Republica. Acima de tudo, Burke



90

era um monarquista convicto, o que, nesse sentido, estava bem mais proximo da visdo politica

aristotélico-tomista que de qualquer outra.

Para Burke, como para os classicos, a vontade ndo é totalmente livre, uma vez que
dependemos uns dos outros, havendo, além disso, uma profunda ligacdo entre moralidade e
politica. “A vontade do homem deve sempre estar sob dominio da razao, da prudéncia e da
virtude.” (STRAUSS, 2014, p. 360). Além disso, Burke, explica Strauss, admite que a vida em
sociedade é feita a partir da convencgdo, porém, percebe ele a0 mesmo tempo que a vida em
sociedade como algo também natural, uma vez que no estado de natureza é impossivel atingir-
se a civilidade!?®. Ora, uma vez que o homem s6 atinge a civilizagio e desenvolve suas
potencialidades de modo geral vivendo em comunidade, a busca pela felicidade, que é algo
legitimo, deve estar pautada na virtude, como algo que refreie as paixdes, a fim de manter a boa
ordem social para todos. Ao contrario de Rousseau, que da vazdo ao uso das paixdes e vé com
maus olhos a razdo, Burke, ensina-nos Strauss, percebe que a vida social boa s6 é possivel se

as paixdes estiverem controladas pela razéo, tal como viam os classicos.

Vale lembrar que Burke escreveu bastante contra a revolucdo francesa e seus
postulados, e, com isso, detectava vérias aporias nascidas do pensamento iluminista francés,
bem como a contradi¢do existente, em sua visdo, em, por um lado, chancelar o direito de
transferir, por meio do contrato social, todo poder ao soberano, ou seja, a vontade geral, e, por
outro, afirmar a liberdade, a autopreservacéo e o direito a busca pela felicidade como principios
fundamentais. Se é necessario um governo soberano, que garanta tais direitos, como liberdade,
autopreservacao e busca pela felicidade, qual a ligacdo dele com governo de todos? Nada
garante que a vontade geral seja boa ou mesmo inteligivel. “Pois o juizo de muitos, ou “a
vontade de muitos”, bem como os seus interesses, diferem muito frequentemente”. (STRAUSS,
2014, p. 361)

Esclarecido isso, Strauss discorre que fica evidente a problematica, ja nascida em
Hobbes e radicalizada em Rousseau, concernente a se colocar todo tipo de convengdo sob o
epiteto de “direito”, uma vez que, quando radicalizado, um direito comeca a se sobrepor a outro,
ndo mais ordenando a sociedade, mas a transformando em um verdadeiro caos. Ora, Strauss
expde que mesmo com essa nogcdo pessimista acerca de uma lei fundamentada apenas nos
direitos do cidad&os, Burke também né&o acredita que a lei natural, puramente, consiga dar um

ordenamento social satisfatdrio, e, com isso, acredita na necessidade de uma Constituigcdo, ou

120 Cf.,BURKE, 2016, p.65.



91

de um contrato social, que tenha por intuito preservar a melhor maneira dos cidad&os garantirem

sua subsisténcia, com a manutencgéo da virtude e da paz social.

Ele também concorda com os contratualistas em relacdo a convencionalidade da
sociedade civil, considerando que é exatamente por isso que a sociedade civil deve se basear
em uma constituicdo. Porém, essa constituicdo deve ser forjada nos habitos e costumes que se
mostraram, através do teste do tempo, como realmente Uteis para a sociedade!?!. Trata-se,
assim, de uma constituicdo baseada na experiéncia historica, que determina os deveres de cada
cidaddo ao mesmo tempo em que os estimula a serem virtuosos, ndo se fundando em direitos
abstratos, que, como pensava Rousseau, buscariam promover uma compatibilizacdo das
demandas da sociedade civil com o hipotético estado de natureza do homem primitivo. Levando
em conta essas questdes, Strauss expde que, em Burke, “os hébitos produzidos com base no
pacto original, especialmente os da virtude, sdo infinitamente mais importantes do que o ato
original em si.” (STRAUSS, 2014, p. 362). E continua demonstrando a total inversdo no
pensamento de Rousseau efetuada por Burke: “O povo, em vez de senhor da Constitui¢do, ¢
sua criatura” (ibidem). Logo, para Burke, até a lei natural estd em fun¢do da Constituicédo, e
essa, por sua vez, embora seja feita para o povo, deve ter por base a manutencéo da tradigdo*??.

Strauss afirma que Burke é categdrico na necessidade de manutencdo da lei como
base na tradicdo, observando a possivel mudanca de uma ou outra lei sempre como um ultimo
recurso, a ser efetuado com base na prudéncia, buscando manter o mais vivo possivel o espirito
da sua letra original. “A saude da sociedade exige que a soberania tltima do povo esteja quase
sempre adormecida.” (STRAUSS, 2014, p.363). Enxergando a radicalizacdo da vontade
popular como algo proveniente do espirito revolucionario que animou os “fil6sofos parisienses”
e o0s jacobinos da Franca, Burke, afirma Strauss, demonstra o carater problematico da
insubordinagéo e da ruptura violenta da ordem social, indicando que isso deve ser visto quase
sempre coOmo uma exce¢do e nunca como uma regra geral. Nesse sentido, Burke, segundo
Strauss, considera um problema nas doutrinas filosoficas que animavam o pensamento francés
a tentativa de fazer de uma excecao uma regra politica radical?. “Para eles, ndo ha meio-termo:

se ndo for uma guerra ou uma revolugao, ndo € nada” (BURKE, 2016, p.93)

121 Cf. BURKE, 2016, p.81

122 “No entanto, ainda ndo é grande sua participacdo no recente ressurgimento do conservadorismo americano. Das
duas escolas de pensamento que tém sido identificadas com esse ressurgimento, o tradicionalismo e o
libertarianismo, Burke alia-se mais com a primeira.” (MANSFIELD in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 614)

123 BURKE, 2016, p.155



92

Como se V&, Strauss apresenta Burke como um tradicionalista convicto, e, enquanto
tal, como alguém que observava na “nova filosofia”, a filosofia revolucionaria moderna, um
humanitarismo extremamente radical, que substituia as nobres disciplinas do passado, como a
temperanca e prudéncia, tdo necessarias a politica, por virtudes “liberais”, como a humanidade
ou benevoléncia, que, fazendo os homens agirem de modo mais sentimental e relaxado no que
diz respeito as obrigagdes politicas e morais superiores, os tornava piegas e pedantes no que era
secundario. '?* Strauss aponta que Burke via o humanismo francés como um condutor a

bestialidade humanal?®

, 0 que ndo estava de todo errado, pois, como apresenta Strauss, para
Rousseau, 0 quanto mais proximo a sociedade estivesse do estado de natureza, ou seja, do

estado anterior a humanizacdo do homem, melhor.

Strauss afirma que, na visdo de Burke, os revolucionarios franceses davam vazéo a
todo tipo de comportamento natural, no sentido mais baixo, estimulando as pulsdes e as paixdes
como algo de mais natural e verdadeiro, em detrimento de qualquer restricdo moral. O proprio
caos instituido. Além disso, Burke contestava o carater altamente teérico, mas nem um pouco
praticavel, das doutrinas abracadas pelos revolucionarios franceses e americanos. Strauss nos
apresenta que, ao perceber o absurdo pratico dos ideais da revolucdo, Burke fez da

contrarrevolucdo uma de suas principais bandeiras:

Burke restaurou a concepgdo antiga, de acordo com a qual a teoria ndo pode
ser a Unica orientacdo suficiente na pratica. Podemos considerar que ele
retomou particularmente Aristételes. Mas, para nos limitarmos apenas a esse
ponto, é preciso logo acrescentar que ninguém antes de Burke havia falado
desse tema com tanta énfase e forca. Podemos mesmo considerar que, do
ponto de vista da filosofia politica, as observacGes de Burke sobre o problema
da teoria e da pratica constituem a parte mais importante da sua obra. Ele
tratou desse problema com mais énfase e de maneira mais assertiva que
Aristoteles, justamente porque Burke teve que enfrentar uma forma nova e
mais poderosa de “doutrina especulativa”, um doutrinarismo politico de
origem filos6fica. (STRAUSS, 2014, p.367)

Strauss apresenta que o grande problema de Burke com as “teorias especulativas”
é que elas tendem a encarar o problema social, a vida humana, da forma como fazem as ciéncias

naturais ou mesmo a metafisica, ou seja, estudando o “objeto” como algo separado de todo o

124Trecho da carta do filésofo inglés Edmund Burke ao seu correspondente Rivarol, no dia 1° de junho de 1971,
sobre a mudanca de pensamento, em negacdao as virtudes, por parte dos revolucionarios franceses: “os filosofos
parisienses [...] destroem ou tornam odiosa e desprezivel a classe de virtudes que disciplina o apetite [...]. No
lugar de tudo isso, eles estabelecem uma virtude que chamam de humanidade ou benevoléncia.” Essa substitui¢do
constitui o nucleo daquilo que chamamos de “hedonismo politico” (STRAUSS, 2014, p. 228)

125 MANSFIELD in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 616.



93

contexto concreto e daquilo que é tdo comum na vida pratica e humana: o acaso. Burke,
apresenta Strauss, via nesse modo para ele petulante de fazer politica um perigo fora do comum,
uma vez que quando se fala da sociedade, ndo estamos falando de um conceito abstrato, mas de
um organismo Vivo, cheio de nuances, altamente intrincado, dificil de ser definido, de forma
que um simples erro no que diz respeito ao seu entendimento pode levar a vida das pessoas ao
absoluto caos. Logo, para Burke, segundo Strauss, a teoria politica tem que ser feita com base

na realidade, e, acima de tudo, com muita prudéncia, pelos motivos ja explicitados.

Strauss nos mostra que com esse “praticism0” intransigente, que praticamente nega
o valor da teoria pura, por considera-la por demais subjetiva, Burke e seus seguidores
encontraram na histéria um caminho mais seguro para aprenderem acerca de questdes politicas
e morais. Ao se deparar com 0s equivocos da revolucdo francesa, por enxergar nela varios
exageros, 0s quais seriam decorrentes de seu “excesso de teoria ¢ falta de senso pratico”, Burke,
explica Strauss, toma uma atitude fortemente conservadora, observando o carater limitado de
toda e qualquer teoria politica abstrata, que, como fruto do pensamento humano, é incapaz de
abarcar a totalidade da realidade. Para Burke, assim, “a preocupag¢ao com o universal ou geral
cria provavelmente certo tipo de cegueira relacionada ao particular e ao singular” (STRAUSS,
2014, p. 370). Nessa linha de reflexdo, Burke percebe ainda que, como a historia envolve
situacOes particulares, sempre que o politico ou estadista se encontra diante de alguma grande
dificuldade e precisa superé-la, deve fazer um acurado estudo histérico, a fim de aprender com
0s casos particulares quais foram as saidas que cada governante ou soberano adotou no intuito
de resolver situacdo parecida. Esse caminho, comenta Strauss, pareceu para Burke mais seguro
e realista do que embarcar em uma teoria abstrata que, cedo ou tarde, causaria maleficios,
devido a sua deficiéncia natural com relacdo a realidade: “questdes tedricas sdo atemporais e
reversiveis; as praticas devem ser decididas aqui e agora e ndo podem ser revertidas. Homens
politicos sdo vinculados por perigos iminentes, que ndo permitem ‘um discurso longo,
pertencente ao lazer de um homem contemplativo’” (MANSFIELD in STRAUSS &
CROPSEY, 2016b, p. 617).

Isso ndo quer dizer, afirma Strauss, que Burke ndo saiba diferenciar a boa da ma
especulacdo. Ele mesmo se utiliza varias vezes de Aristoteles, em detrimento de Hobbes, Locke
e, sobretudo, Rousseau. O que ele ndo faz, porém, ao contrario dos autores mencionados, €&
adentrar nas questdes metafisicas concernentes ao fundamento da politica tedrica ou pratica.
Gracas a sua boa escrita e acurada vivacidade, muitas vezes parece que ele, Burke, esta

escrevendo sobre teoria politica, sobretudo se comparado a outros estadistas que também



94

escreveram sobre o assunto, mas, quando o lemos de forma atenta, percebemos que a sua
filosofia politica “emerge da elaboracdo desses dois aspectos, a prudéncia e a constituicdo
britdnica” (MANSFIELD in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 618). Segundo Strauss, toda
teoria politica que vise transcender em demasia as experiéncias comuns, a realidade do dia-a-
dia, era vista com ressalvas por Burke. Para Burke, afirma Strauss, uma luz excessivamente
clara pode obscurecer ou cegar, muito mais do que clarear as ideias e atingir os objetivos

praticos da boa politica.

A politica excessivamente teorética, “refinada”, fundada em principios abstratos, é
vista por Burke, segundo Strauss, como algo demasiadamente metafisico e que deve ser
evitado'?®. Na leitura straussiana, isso fez com que em Burke desenvolvesse algo que havia
nascido com Rousseau, mas que com o autor britdnico tomou ainda mais forca, embora néo da
forma como ocorrera posteriormente com o historicismo, a saber: a importancia da historia no
estudo da filosofia politica?’.

Burke, sem davida, explica Strauss, tinha uma qualidade magnifica ao escrever e,
com isso, conseguia ser um oponente & altura dos revolucionarios franceses, que apelavam para
as paixdes humanas, a benevoléncia, etc. O grande problema desse excesso de pratica burkeano,
que, em certa medida, nega qualquer necessidade de se teorizar acerca das praticas vigentes, é
que Burke, ao negar o racionalismo extremado dos modernos, nega qualquer possibilidade de
filosofia no seu sentido pratico. Strauss mostra, nesse sentido, que Burke acaba por cair numa
espécie de anti-intelectualismo, concebendo a filosofia como algo que tem que se manter longe
da politica pratica.

Burke nega a existéncia de uma ligacdo entre a beleza, de um lado, e a
perfeicdo, a propor¢do, a virtude, a comodidade, a ordem, a aptidao, entre
outras “criacdes do entendimento”, de outro. Isso significa que ele se recusa a
compreender a beleza visivel ou sensivel a luz da beleza intelectual. A
emancipacdo da beleza sensivel em relacdo a beleza intelectual, contrariando
a tese tradicional, prenuncia ou acompanha certa emancipacdo do
entendimento e do instinto em relacdo a razéo, ou, por outra, certa depreciacdo
da razdo. E essa nova atitude para com a razdo que responde pelas nuancas
ndo classicas nas observacdes de Burke sobre a diferenca entre teoria e pratica.
A oposicdo de Burke ao “racionalismo” moderno transforma-se quase

insensivelmente numa oposi¢do ao “racionalismo” como tal. (STRAUSS,
2014, pp. 378-379)

126 «Qs direitos primitivos dos homens” niio podem subsistir “na simplicidade de sua dire¢do original”; “e na
medida em que [esses direitos] sd@o metafisicamente verdadeiros, eles sdo moral e politicamente falsos”
(STRAUSS, 2014, p. 372)

127 Cf. KENNINGTON (in HILB, 2011, p. 273).



95

Com isso, Burke praticamente nega a necessidade e mesmo a possibilidade da
filosofia politica em seu sentido classico. Ora, se, para Burke, a filosofia deve ser posta de um
lado e a “vida pratica” de outro, uma vez que, na sua Visdo, por causa das nuances da vida
pratica e do carater limitado da razdo humana, é impossivel se determinar de forma puramente
teodrica o que os classicos entendiam como “o melhor regime”, qual 0 papel da filosofia senéo,
na melhor das hipoteses, funcionar como um divertimento mental? Burke, como se viu, nega
qualquer possibilidade de que se teorize sobre politica, ao se apegar obstinadamente ao dado
pratico.

Strauss prossegue em sua anélise nos mostrando que Burke ndo acreditava que um
“legislador” poderia, sozinho, encaminhar um povo para uma ordem boa, justa e de felicidade.
Strauss chama a atencdo, nesse sentido, para o carater altamente constitucionalista do
pensamento burkeano, ao salientar que para Burke uma boa constituicdo ndo seria produto da
cabeca de um ou alguns individuos, mas sim algo forjado pelos héabitos e pelos costumes de um
povo no curso do tempo. Isso significa que o fenémeno da constitui¢do, na concepcao burkeana,
depende da experiéncia historica e da tradicdo, resultando de um consenso comunitario gracas
ao qual os habitantes de uma comunidade reconhecem certos preceitos estabelecidos ao longo
da historia como a Ultima palavra em matéria de certo e errado. Algo visivelmente contrario a
ideia classica, que tinha por finalidade encontrar, por meio de um exercicio racional, o melhor
regime politico, independentemente das tradi¢Ges e vicissitudes histdricas. Strauss aponta que,
para Burke, o melhor regime é muito mais fonte do acaso, de um acidente que foi se provando
atil para a comunidade com o passar do tempo, do que de um plano da racionalidade humana.
“A ordem boa e racional ¢ resultado de forg¢as que, por si mesmas, ndo tendem a ordem boa e
racional” (STRAUSS, 2014, p.382).

Burke, afirma Strauss, viu no acaso, no desenvolvimento histérico em grande
medida imprevisivel, algo de genuinamente natural. Eis um grande problema ou mesmo o
xeque-mate para qualquer tentativa de se manter o conceito de lei natural tradicional.*?® Strauss
mostra ainda que, embora o0 sentimento que animou a critica burkeana a revolucéo francesa
tenha sido nobre, ele incorreu no mesmo mal que criticara. Ao negar, de fato, a possibilidade
de se discutir racionalmente a natureza do bem, da justica e propor uma concep¢do de ordem
politica em que a historia faz as vezes da natureza, Burke, afirma Strauss, nega nio so a
possibilidade racional de se fazer politica, como entrega nas maos do acaso um poder

equivalente a Providéncia Divina. Isso resulta na secularizacdo do pensamento, uma vez que

128Cf. KENNINGTON (in HILB, 2011, p. 273).



96

ndo hé nada superior & ordem dada. “A secularizagdo ¢ a ‘temporalizacdo’ do espiritual ou do
eterno” (STRAUSS, 2014, p. 384).

Ao combater uma revolugdo em nome das limitacGes historicas da politica concreta,
Burke, ainda que nédo tenha feito isso de forma deliberada, afirma Strauss, abriu espago para o
pensamento historicista, pensamento esse que, em sua radicalizacéo, iria entregar totalmente ao
arbitrio humano (ou, para usar as palavras de Nietzsche, autor no qual Strauss enxerga a
radicalizacdo do pensamento historicista, a “vontade de poder”) as fundamentacdes da politica.
O pensamento imanentista, 0 modo de olhar a “Providéncia” como um principio imanente as
acOes realizadas pelos homens no “aqui e agora”, criou algo que solapou de vez a possibilidade
de se pensar a filosofia politica em seu sentido tradicional, abrindo espaco para o que depois se
entenderia por historicismo, o qual se apresentard como a primeira escola de pensamento
moderno a negar de modo integral e explicito a capacidade humana de captar algo de

transcendente, eterno e justo por natureza. Nas palavras de Strauss:

Embora o “conservadorismo” de Burke esteja em perfeito acordo com o
pensamento classico, a sua interpretagdo do “conservadorismo” anunciou uma
atitude para com as questBes humanas que é ainda mais estranha ao
pensamento classico do que o proprio radicalismo dos tedricos da Revolugao
Francesa. A filosofia politica, ou a teoria politica, tinha sido desde a sua
origem a busca da sociedade civil tal como ela deveria ser. A teoria politica
de Burke é, ou tende a se tornar, idéntica a uma teoria da Constituicdo
britanica, isto é, uma tentativa de “descobrir a sabedoria latente que
predomina” na atualidade. Poderiamos pensar que Burke teria que avaliar a
Constituicdo britdnica a partir de um padrdo que a transcendesse para nela
reconhecer a sabedoria, €, até certo ponto, ele faz precisamente isso: ndo se
cansa de falar do direito natural, que, como tal, é anterior a Constituicdo
britdnica. Mas diz também que “nossa Constituicdo € prescritiva; ¢ a
Constituicdo cuja Unica autoridade deriva do fato de existir desde tempo
imemoriais”; ou ainda, que a Constituigdo britanica afirma e assevera as
liberdades dos ingleses “como um patrimdnio que pertence especialmente ao
povo desse reino, sem referéncia alguma a qualquer outro direito mais geral
ou anterior”. (STRAUSS, 2014, p. 386)

Por fim, como j& apresentado, Burke ¢, acima de tudo, um tradicionalista. O “direito
natural”, para ele, ¢, de fato, tudo aquilo que é forjado no curso do tempo, que sobreviveu ao
teste do tempo e se provou Util para uma dada comunidade (no caso dele, especificamente, da
comunidade britanica). E um pensamento territorializado, como o préprio direito a propriedade
privada, que deve ser defendido enquanto direito de heranca e, portanto, como algo que passa
de uma geracdo para outra. E exatamente nessa manutencéo historica das praticas e costumes

de uma comunidade que ele vé um “funcionamento normal da natureza”?°. Segundo Strauss,

129 MAMFIELD in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p.626.



97

Burke nega, com isso, o carater tedrico da filosofia politica classica de Platdo ou de Aristoteles,
pelo fato de ndao acreditar numa constitui¢do politica “totalmente coerente” concebida pelo
pensamento puro, considerando que as constituicdes devem ter algumas falhas internas para
destacar as proprias caracteristicas de um povo. Algo visivelmente parcial.

“Um tanto a contragosto, Burke da testemunho da imperfeicdo necessaria da
politica no proprio seio de seus inspiradores discursos e nobres agdes” (MANSFIELD in
STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p.633). Como se vé pelas analises desenvolvidas neste
capitulo, em Rousseau e, sobretudo, na reacdo de Burke, a historia assume um lugar central, de
grande énfase, no ambito da filosofia politica. O que seria uma reacdo conservadora ou até
tradicionalista, no caso de Burke, veio, porém, a se converter, afirma Strauss, na negacéo total
e absoluta da filosofia em seu sentido tradicional, e a essa negacdo Strauss chama de
historicismo. Vejamos no capitulo seguinte como essa escola ocupou o vacuo intelectual
deixado pela crise do direito natural moderno, observando seus desdobramentos até os dias

atuais.



98

4 O HISTORICISMO, A DISTINCAO WEBERIANA ENTRE FATO E VALORE O
RECHACO DO DIREITO NATURAL

No primeiro capitulo, vimos como a ideia de direito natural esta intrinsecamente
ligada ao nascimento da filosofia ou, melhor dizendo, como discutir a “natureza das coisas” ¢
atividade propria e primordial do fazer filos6fico, conforme apresentado por Strauss e através
das principais doutrinas do direito natural durante toda a Grécia classica e idade média. Agora
pretendemos apresentar, a luz da leitura straussiana, como a filosofia politica sofreu o primeiro
ataque por parte da Escola Histdrica, que nega a possibilidade de um direito natural e até
mesmo da filosofia politica classica, ao postular que todo saber humano é condicionado ao seu
tempo historico, negando a possibilidade da razdo humana de captar algo que transcenda o seu

tempo, constituindo um saber perene.

4.1 AS BASES EPISTEMOLOGICAS DO HISTORICISMO COMO RESPOSTA
AO PENSAMENTO REVOLUCIONARIO FRANCES

Segundo Strauss, 0 que se entende por historicismo é a negacdo daquilo que Platéo
procurou mostrar por meio de sua alegoria da caverna. De fato, o historicismo rechaca a
possibilidade de que o fil6sofo possa escapar da “caverna” de seu tempo e da sociedade em que
vive, condicionando todo saber humano a uma situacao temporal dada:

Enquanto para os antigos filosofar significa abandonar a caverna, para 0s
nossos contemporaneos todo filosofar pertence essencialmente ao “mundo
historico”, a “cultura”, a “civilizagdo”, a “visdo de mundo” (Weltanschauung),
vale dizer, aquilo que Platdo tinha chamado de caverna. Chamemos essa
concepedo de “historicismo” (STRAUSS, 2014, p.15)

A grande critica tecida pela Escola historicista ao direito natural da-se pelo fato de
o historicismo negar a capacidade da racionalidade humana de apreender algo de eterno e
imutavel. Nesse sentido, um dos postulados defendidos pelo historicismo se baseia na ideia de
que, com base na propria historia, se comprova que nunca houve algum tipo “imutavel” de
justica que nédo tenha sido posto em xeque em determinado momento historico. Ora, Strauss é
categoérico ao afirmar que ndo é possivel compreender o significado do ataque dado ao direito
natural em nome da histdria, antes que se compreenda como é mal formulada tal critica, o que
0 autor nos apresenta nos seguintes termos:

Sobretudo, o conhecimento da variedade indefinida de no¢fes de certo e
errado esta tdo longe de ser incompativel com a ideia do direito natural que é
inclusive a condicdo essencial para o surgimento dessa ideia: a consciéncia da



99

variedade de direitos é o incentivo para a busca do direito natural. Se a rejei¢do
do direito natural em nome da histéria pretende ter algum significado, ela deve
ter uma base outra que ndo os meros fatos historicos. (Strauss, 2016b, p. 110)

Vale a pena observar que o historicismo, em seu nascimento ou momento inicial,
segundo Strauss, surgiu com a pretensao de atingir, no interior do préprio tempo, algo de eterno
ou imutavel. Porém, com o seu desenvolvimento, foi se afastando desse objetivo para tornar-se
a Escola que hoje conhecemos, ja em sua forma madura. Para melhor compreender isso, é
necessario, no entanto, o conhecimento de como a Escola historicista surgiu.

Strauss discorre acerca de como o historicismo inicial aparece como um movimento
de carater conservador, a partir do pensamento de Edmund Burke, como apresentado no
capitulo anterior, objetivando ser uma reacdo a Revolugdo Francesa e as doutrinas do direito
natural que deram vaz&o a este sanguinolento acontecimento. Desse modo, o0 historicismo
mostrava-se avesso a rupturas violentas, como as concepcdes classicas, e insistia no carater de
continuidade do conhecimento. E o que nos mostra Barros em um artigo sobre o assunto, com
as seguintes palavras:

De modo geral, no contexto da Restauracdo e em virtude das viscerais
oposicBes entre alemaes e franceses, os historiadores da Escola Histérica
Alema eram criticos da Revolucao Francesa, e ao lado disto ndo desprezavam
as épocas anteriores — inclusive a ldade Média — como haviam feito os
iluministas do século XVIII. Qualquer época, para um historicista alemao,
tinha a sua prépria importancia e deveria ser examinada consoante critérios a
ela adequados, bem como de acordo com seus préprios valores. O mesmo
raciocinio valia para as diversas espacialidades, e cada nagdo deveria ser
compreendida em sua singularidade. O projeto inicial do Historicismo
Alemdo, conforme se pode ver, é por um lado tdo conservador quanto o do
positivismo francés, mas ja apresenta um elemento novo, que € o de elaborar
uma histdria especificamente nacional, portanto ndo universalista. (BARROS,
2012, pp.392-393)

O problema se deu quando os tedricos conservadores da Escola historicista®*°
perceberam que admitir principios imutaveis de justica tem um carater profundamente
revolucionario, na medida em que isso faz com que os homens coloquem qualquer lei
estabelecida, quando confrontada com tais principios, em xeque. Isso foi visto pelos
conservadores da Escola historica como algo danoso, pois € algo que “tende a aliena-los de seu
lugar na terra. Tende, enfim, a torna-los estranhos entre si, e mesmo estranhos sobre a terra”
(STRAUSS, 2014, p.17).

130 «“A0 negar o significado, quando ndo a existéncia, de normas universais, os conservadores que fundaram a
escola historica estavam, de fato, continuando e mesmo intensificando o esfor¢o revolucionario dos seus
adversarios.” (STRAUSS, 2016a, p. 113)



100

Os revolucionarios que se inspiraram na nova concepcdo de direito natural
acabaram por negar, aos poucos, a existéncia de normas universais que transcendam o

homem?3!

, proclamando como o direito de cada um o buscar por si ou ao seu modo uma versao
individual de felicidade 2. Com isso, a visdo do direito natural classico assumiu a roupagem
do direito natural moderno, o qual ¢ um direito subjetivo, antropocéntrico!®® e mundanizado,
que vé o homem como finalidade em si mesmo e para o qual ndo ha mais “regras universais” €
superiores nas quais este devesse basear suas a¢des: a Unica universalidade agora admitida e,
de fato, a do direito a busca da prépria felicidade, que varia de acordo com cada época historica
e lugar’®*. Os conservadores do inicio da Escola historicista, apresenta Strauss, procurarao,
antes de mais nada, encontrar uma via alternativa a esse individualismo do direito natural
moderno, sem cair, porém, na afirmacdo de um universalismo homogeneizante. Eles proporao,
assim, a ideia de que os Unicos direitos validos sdo os direitos relacionados a um povo vivendo
em uma dada época: direitos dos ingleses, por exemplo, por oposicdo a direitos humanos

abstratos. Como explica Barros:

Antes de prosseguirmos, valerd a pena insistirmos em alguns dos outros
precursores do Historicismo que jd podemos surpreender em pleno século
iluminista, e mais particularmente no quadro artistico-intelectual dos
romanticos. Aqui devemos lembrar que Johan Gottfried von Herder (1744-
1803) ja antecipara a perspectiva particularizante do Historicismo em 1774,
em seu ensaio Mais uma Filosofia da Historia. Nesta obra, o filésofo aleméao
ja chamava a atencdo para a particularidade de cada povo, de cada tradigéo,
de cada realidade nacional, e se punha na contracorrente do universalismo
iluminista. (BARROS, 2012, p. 401)

Por verem qualquer forma de individualismo e universalidade como ndo naturais,
os teoricos da Escola historicista perceberam na variedade local condicionada pelo tempo ou
pela historia uma espécie de meio termo seguro no qual poderiam agir e desenvolver sua teoria.
Com a radicalizagdo das ideias de homens como Rousseau*®, o temporal, o local, aquilo que

faz parte do momento historico de um determinado povo ou comunidade, ganhou cada vez mais

181 vale aqui salientar que o direito natural, tal como pensado pelos cléssicos, que é o objeto principal do nosso
estudo, ao contrario dessa mentalidade imanentista moderna, funda-se em uma concepcdo teleoldgica (ndo
necessariamente teoldgica) do mundo. Colocar a questdo do direito natural em um debate puramente
antropocéntrico é exatamente o desvio do direito natural classico para sua versdo moderna, até o seu fim ou
negacdo no pensamento contemporaneo.

1%2Cf. LORD in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 113.

133Cf. STRAUSS, 2016a., p. 115.

134Cf. Ibid., p. 257.

1%5“Unindo-se a todos, s6 obedecem, contudo a si mesmos, permanecendo assim tdo livres quanto antes”
(ROUSSEAU, 1999, p. 72).



101

forga em detrimento de qualquer pensamento universalizante que buscava na natureza algum

principio do “dever ser”. Como esclarece Strauss:

Os adeptos da moderna visao historica, do seu lado, rejeitam como mitica a
premissa de que a natureza € a norma; eles rejeitam, outrossim, a premissa de
que a natureza é de uma dignidade mais alta que qualquer produto do homem.
Ao contrario, eles concebem o homem e suas obras, inclusive as suas diversas
nogOes de justica, como tdo naturais quanto quaisquer outras coisas reais, ora
afirmam um dualismo bésico entre o reino da natureza e o reino da liberdade
ou da histéria. No Ultimo caso, eles sugerem que 0 mundo do homem, da
criatividade humana, encontra-se bem acima da natureza. Da mesma forma,
eles ndo concebem as nocbes de certo e errado como fundamentalmente
arbitrarias, mas buscam descobrir as suas causas; tentam tornar inteligivel a
sua variedade e sequéncia; remetendo a sua origem a atos de liberdade, eles
insistem na diferenca fundamental entre liberdade e arbitrariedade.
(STRAUSS, 20164, p.111)

Adotando esse posicionamento, os adeptos do pensamento historicista se afastavam
cada vez mais de qualquer coisa que fosse associada a transcendéncia. Vale lembrar aqui, como
explica Strauss, que, no principio, o0 conceito de transcendéncia ndo era um conceito
necessariamente teoldgico ou ligado a religido relevada, constituindo, antes, um elemento
crucial do significado original da filosofia politica, que, desde Platdo e Aristoteles, se
desenvolveu como a busca da melhor ordem politica ou do melhor regime, que, como tal,
transcende o que esta estabelecido, ou seja, “é diferente daquilo que é efetivo aqui e agora; ou
deve estar além de todas as ordens efetivas” (STRAUSS, 2014, p.19). Ora, essa visao cléssica
como busca do melhor regime, aqui apresentada, foi totalmente solapada pela ideia de
“progresso historico”*® que veio a reboque da visdo historicistal®’. A intencio deles ao solapar

qualquer ideia de transcendéncia ou de “dever ser”'% era a de fazer o homem se sentir livre ou

136 Sobre o carater problematico da ideia de progresso, ver as seguintes consideragdes de Guénon: “os pretensos
beneficios do que se convencionou chamar “progresso”, e o que se poderia efetivamente consentir em designar
assim se se tivesse o cuidado de especificar que se trata apenas de um progresso exclusivamente material,
esses “beneficios” tio elogiados ndo serdo em grande parte ilusérios?” (GUENON, 2013, p. 127). Ainda sobre
os problemas advindos do ideal progressista, Ortega Y Gasset, em sua obra intitulada O Homem e os Outros,
chama a atencéo para o risco de irresponsabilidade moral que tal ideia produz nos homens, quando abracada de
forma irrestrita: "a ideia progressista consiste em afirmar ndo somente que a humanidade, um ente abstrato,
irresponsavel, inexistente que entao se inventou - progride, o que é certo, mas também progride necessariamente.
Tal ideia cloroformizou o europeu e 0 americano para essa sensagao radical de risco que é substancia do homem.
Porgue se a humanidade progride inevitavelmente, quer dizer que podemos abandonar toda alerta, despreocupar-
nos, irresponsabilizar-nos ou, como dizermos na Espanha "tumbar-nosalabartola” e deixar que ela, a humanidade,
nos leve inevitavelmente a perfeicdo e & delicia. A histéria humana fica, deste modo, desossada de todo
dramatismo e reduzida a uma tranquila viagem turistica” (ORTEGA Y GASSET, 2017, p. 65).

187Cf. FORTIN in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 247-248.

1380 tentar descobrir normas que, embora objetivas, fossem relativas a situagdes histéricas particulares, a escola
historica reservou aos estudos histéricos uma importancia bem maior do que eles jamais tiveram. (STRAUSS,
20164, p. 115)



102

em casa neste nosso mundo, sem estar pré-determinado por nenhuma norma geral, mas o que

vimos foi o inicio do que Strauss identificaria como um antecessor do niilismo moderno?3:

Negando a importancia, se ndo a existéncia, das normas universais, a Escola
historica destruiu a Unica base s6lida de todos os esfor¢os para transcender o
efetivo. O historicismo pode, portanto, ser descrito como uma forma muito
mais extrema de mundanidade moderna, se comparado com o que tinha sido
o radicalismo francés do século XVIII (Strauss, 2014, p. 19).

Como Strauss mostra, ndo ha nada de novo na afirmacdo de que em cada época da
historia humana houve noces diferentes de bem e mal, de certo e errado. O que a Escola
historicista fez foi apenas dar uma énfase cada vez maior a esse aspecto e, com isso, negar a
possibilidade da captacdo ou da existéncia de algum tipo de ordenamento universal ao qual o
homem deveria se subordinar. Ainda em sua “infincia”, segundo Strauss, a Escola historica
supunha que havia certo sentido universal na evolugdo da historia, mantendo entdo algum tipo
de ligacao indireta com alguma nocdo de direito natural, mas, na ansia de provar a possibilidade
de uma compreensao cada vez mais genuinamente historica da moral e das coisas politicas, ela
abandonou tal suposicdo, e com isso “sua infancia chegou ao fim” (STRAUSS, 2014, p.20).
Dessa forma, negando qualquer coisa que ndo seja comprovada pela historia, o historicismo
tornou-se uma espécie de positivismo, afirmando a superioridade da histéria em relacdo a
qualquer forma de teologia ou metafisica, deixando a cargo das ciéncias empiricas**® a producéo
do conhecimento genuino.

No entanto, o que foi percebido é que a sanha prometeica da Escola historicista em
libertar 0 homem de todas as amarras metafisicas e teologicas nao teve resultados filosoficos
satisfatorios. De fato, se os historicistas foram bem sucedidos em desacreditar qualquer norma
metafisica ou transcendente que pudesse funcionar como um “dever ser”, eles mostraram-se
impotentes para extrair qualquer principio moral efetivo da histéria pura, desvinculada de
pressupostos metafisicos. Com isso, a Escola histérica viu-se em profundo dilema na hora de
erigir ou postular padrdes sociais**!. A historia, desprovida de sentido e sendo vista como uma
realidade fechada em si mesma para o “historiador imparcial” revelou-se uma verdadeira teia

sem razdo de ser. Tal ocorreu porque os adeptos da Escola historicista, alem de romper com a

139 Cf. Ibid., p. 508

140S0bre essa afirmacdo, como uma negacdo do conhecimento metafisico em detrimento ao cientifico, o
comentario do fildsofo francés Louis Lavelle em sua obra Ciéncia Estética Metafisica: “Mas a metafisica tornou
a encontrar os adversarios que ela teve em todas as épocas e que, reduzindo a ciéncia a uma descricdo da
experiéncia externa, véem como quimeras todas as questfes que a ultrapassam e pelas quais o espirito se interroga
sobre 0 que é e o0 que faz no mundo, sobre o sentido e 0 uso dessa experiéncia mesma a qual se quer subordina-
lo” (2012, p. 200)

141Cf. STRAUSS, 20164, p. 114



103

metafisica, também romperam com qualquer concepcéo teoldgica, negando o papel do sagrado
por trds do emaranhado de fatos historicos analisados em si mesmos e sem nenhum tipo de juizo
de valor prévio que lhes dé alguma finalidade. Como explica Strauss:

Os Unicos padrdes que permaneceram tinham um carater puramente subjetivo,
e nenhuma outra base além da livre escolha do individuo. Desde entao,
nenhum critério objetivo permitiria a distingdo entre escolhas boas e mas. O
historicismo culminou no niilismo. A tentativa de fazer que o homem se
sentisse completamente em casa nesse mundo culminou no seu exilio absoluto
(STRAUSS, 2014, p. 22).

Vejamos a aporia que nos traz tal concepgéo historicista: a historia, isolada de juizos
de valor, negando qualquer coisa de permanente ou universal, longe de nos trazer qualquer
orientacdo pratica para as a¢des humanas, decai em um emaranhado cada vez maior de fatos
isolados, precedidos por outros fatos, no interior dos quais 0 pensamento se encontra
aprisionado, o que torna claramente inviavel a pretensdo da filosofia politica de alcancar
qualquer finalidade superior para 0 homem, uma vez que todo pensamento estéa fadado a perecer
com a situacdo a qual pertence.

O argumento historicista é amplamente apoiado por uma série de evidéncias
historicas que parecem constituir algo 6bvio. Strauss nos apresenta, em contrapartida, a seguinte
questdo: como algo tdo Obvio poderia ter escapado a mente dos maiores pensadores da
antiguidade e medievo?!*? Na verdade, na visio de Strauss, a “experiéncia da historia”
apregoada como uma grande novidade pelos historicistas modernos ndo era desconhecida dos
antigos: o que é novo, como notamos acima, € simplesmente a pretensdo dos historicistas de
fazer dessa experiéncia uma base a partir da qual se nega ao pensamento humano o poder de ir
além da realidade histdrica. Ora, segundo Strauss, o que fica claro, porém, é que o argumento
historicista ndo consegue demonstrar isso e negar a possibilidade da razdo humana de alcancar
algo de eterno e universal. De fato, tudo que a historia nos mostra € apenas que um determinado
pensamento cedeu lugar a outro, sem esclarecer, contudo, se essa mudanca foi filosoficamente
valida ou ndo: trata-se, assim, da simples constatacdo de que ela aconteceu.

A historia enquanto histéria parece nos presentear com 0 espetaculo
deprimente de uma vergonhosa variedade de pensamentos e crencas e,
sobretudo, da passagem para o nada de todo o pensamento e crenca algum dia
abracados pelo homem. (Strauss, 2016a, p.117)

O que a experiéncia da histéria nos mostra, portanto, é o fato da sucessdo de

pensamentos no curso do tempo. Mas essa evidéncia, por si s0, ndo é suficiente para mostrar

142 STRAUSS, 20164, p. 114.



104

que o pensamento como tal ndo pode transcender o tempo. Strauss nos apresenta o problema
da seguinte forma:

Para que o argumento historicista tenha alguma solidez, precisa basear-se nao
na histéria, mas na filosofia: numa analise filoséfica que prove que todo
pensamento humano depende, ao fim e ao cabo, de um destino flutuante e
insondavel, ndo de principios evidentes acessiveis ao homem como homem.
O patamar basico dessa analise filosofica € uma “critica da razdo” que
supostamente prove a impossibilidade da metafisica tedrica e da ética
filosofica ou do direito natural (2014, p. 24).

A partir dessa problematizacdo, Strauss nos apresenta que o historicismo, apesar de
sua aspiracdo antidogmatica, parece camuflar um novo dogmatismo, uma vez que ele pretende
se estabelecer como uma verdade supratemporal, como se possuisse uma visao privilegiada e
panoramica da histdria que lhe permitisse afirmar, sem nenhuma reserva, que todo pensamento
humano é condicionado por sua época, considerando ainda que de uma época para outra hd uma
evolucdo invariavel, cada novo pensamento que surge nada devendo ao que foi “ultrapassado”.

Postular isso ou a igualdade moral de cada época ndo é exatamente uma afirmacéo universal?

J4

Ou seja, a “experiéncia historica” ¢ assumida como a Unica verdade imutavel. Essa sim veio
para ficar. Ndo poderiamos, entdo, dizer que essa concepcdo parte de premissas bem
determinadas, sendo o resultado de crencas altamente questionaveis? Quanto a isso Strauss nos

apresenta a seguinte e intrigante argumentacao:

Quando falam da ‘experiéncia’ da historia, as pessoas querem dizer que essa
“experiéncia” é uma intuigdo abrangente que surge do conhecimento historico
mas que ndo pode ser reduzida a ele. Pois o0 conhecimento historico é sempre
fragmentério e frequentemente muito incerto, a0 passo que a suposta
experiéncia €, em tese, global e certa. Todavia, ndo se pode duvidar de que a
suposta experiéncia se baseia, no final das contas, em determinado nimero de
observac@es histéricas. A questdo, portanto, é saber se essas observacdes
autorizam alguém a afirmar que a aquisicdo de conhecimentos novos e
importantes acarreta necessariamente 0 esquecimento de conhecimentos
antigos e importantes, e que 0s pensadores antigos jamais poderiam ter
concebido certas possibilidades fundamentais que se tornaram o centro das
atencBes em épocas posteriores [...] E obviamente falso dizer, por exemplo,
que Aristoteles ndo poderia ter compreendido a injustica da escraviddo*, pois
ele de fato pensou nisso. Pode-se dizer, entretanto, que ele ndo poderia ter
concebido um Estado mundial. E por que? O Estado mundial pressupe
tamanho desenvolvimento da tecnologia que Aristoteles ndo poderia sequer
ter sonhado com isso. Esse desenvolvimento tecnoldgico pressup0s, por sua
vez, que a ciéncia fosse considerada essencialmente voltada para a “conquista
danatureza’, e que essa tecnologia fosse emancipada de toda supervisao moral
e politica. Aristoteles ndo concebeu um Estado mundial porque tinha certeza
absoluta de que a ciéncia é essencialmente tedrica e de que a tecnologia
emancipada do controle moral e politico acarretaria consequéncias
desastrosas: a fusdo da ciéncia e das artes com o0 progresso tecnoldgico

143Cf. STRAUSS in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 61-62.



105

ilimitado ou descontrolado tornou a tirania universal e perpétua uma
possibilidade digna de nota (STRAUSS, 2014, p. 27-28).

Podemos concluir unicamente com base na “experiéncia” historica que o
pensamento aristotélico estd ultrapassado? Ao analisarmos sua afirmacdo acerca do carater
puramente tedrico da ciéncia e a necessidade de a atividade cientifica se submeter a um crivo
ético e politico antes de ser posta em prética, percebemos que essa discussdo é extremamente
atual*** e que “a época que considerou obsoletas as questdes fundamentais de Aristoteles
carecia totalmente de clareza sobre quais sdo as questdes fundamentais” (STRAUSS, 2014, p.
29).

Posto isso, percebemos que, diferentemente do que pretende a teoria historicista,
faz-se evidente que as questBes filosoficas estdo sempre retornando e girando em torno das
mesmas indagacdes, que, embora tenham sido abordadas de formas diferentes entre os filésofos
das varias epocas, persistem como as mesmas nos seus aspectos mais essenciais. 1sso significa,
segundo Strauss, que as questbes fundamentais do pensamento humano permanecem as
mesmas ao longo do tempo, o que constitui uma poderosa objecdo contra a tese historicista. “Se
é verdade que os problemas fundamentais persistem ao longo de toda mudanca historica, o
pensamento humano é capaz de transcender suas limitagdes histdricas e apreender algo trans-
historico” (Ibid., p. 29).

Ora, 0 historicismo € incapaz de negar tal possibilidade, pois se o fizesse estaria
negando a si mesmo, bem como apresentava Santo Tomas de Aquino, no século XIII; “a
existéncia da verdade € por si mesma conhecida, pois quem lhe nega a existéncia a concede;
porquanto, se ndo existe, é verdade que ndo existe. Portanto, se alguma coisa é verdadeira, é
necessaria a existéncia da verdade.” (2016, p.37)1. Como ja apresentamos no inicio da
discussdo desse capitulo, o historicismo, ao postular que todo saber humano é condicionado
pela época de que faz parte, esta postulando algo que transcende todas as épocas, uma verdade
que é valida para todas as épocas, e assim sendo o historicismo se mostra com as mesmas
pretensdes trans-histdricas de qualquer corrente do direito natural. Essa aporia ou quimera tipica

da filosofia moderna'*® ¢ um verdadeiro xeque-mate que a Escola historicista da a si propria,

14 aprofundando esse debate de forma atual, a rica contribuicdo sobre a insuficiéncia do saber unicamente
cientifico, na obra do filésofo austriaco: FEYERABEND, Paul. Contra o método. 2. ed. Trad. de Cezar Augusto
Mortari. S&o Paulo: Editora UNESP, 2011.

1451A,Q.2,A3

146“No dominio das opinides individuais, pode-se sempre discutir, porque ndo se ultrapassa a ordem racional, e
porque, ndo fazendo apelo a qualquer principio superior, chega-se facilmente a encontrar argumento mais ou
menos validos para sustentar 0s prés e 0s contras; pode-se mesmo, em muitos casos, prosseguir a discussao
indefinidamente, sem chegar a nenhuma solucéo, e € assim que quase toda a filosofia moderna é apenas feita de
equivocos e de questdes mal colocadas” (GUENON, 2013, p.9)



106

uma vez que todo pensamento humano ird perecer e dar lugar a outro modo de pensar. Se assim
0 é, a Escola historicista € um pensamento humano, que também s6 pode arrogar para si algum
tipo de validade temporéaria. Afirmar o pensamento historicista ja é relativiza-lo e perceber que
o0s tedricos que o postularam colocaram tudo, menos o seu proprio pensamento, sujeito ao

veredicto da histéria. Nos termos de Strauss:

A tese historicista é autocontraditéria ou absurda. N&o podemos conceber o
carater historico de “todo” pensamento — isto € com a exce¢do do
conhecimento historicista e das suas implicacdes — sem transcender a historia,
sem apreender algo trans-historico (STRAUSS, 2014, p. 31).

Com isso, o historicismo tornou-se um tipo de positivismo, negando a validade,
agora dada como ultrapassada, tanto da ciéncia metafisica, como da teologia, e, nesse instante,
apresenta Strauss, buscara bases mais solidas na ciéncia empirica, tendo como seu principal
representante a sociologia “neutra” de Max Weber. Buscaremos, entdo, a partir da leitura
straussiana, compreendermos como se deu tal mudanca e as implicacBGes praticas de seu

pensamento.

4.2 A CISAO WEBERIANA ENTRE FATOS E VALORES

Percebemos, entdo, que, no fundo do pensamento entendido como
historicista, ha uma fé na compreensdo final do processo histérico. Ora, o
historicismo postula, afirma Strauss, que seu pensamento foi a compreensao final
da historia, que todo processo é historico e que hd de chegar um determinado
momento em que todos os enigmas fundamentais da historia se resolverdo. Embora
negue a existéncia de um direito natural, algo como um “bem perene”,
universalmente aceito e imutavel, o historicismo, em si mesmo, como ja exposto,
mantém a fé em um progresso da histdria, passivel de inteleccéo.

O que aqui percebemos é que, embora negue o direito natural, a escola
historicista mantém, ainda que obscurecida, a possibilidade de compreensdo do
processo histérico, entendendo-o como algo progressivo e linear, que, de certa
forma, estd caminhando para um fim. Segundo Strauss, é exatamente contra esse
“direito natural velado” que um dissidente da escola historicista, Max Weber, ira
se insurgir:

Ele [Weber] nédo se separou da escola histdrica por ter ela rejeitado as normas
naturais, isto €, as normas universais e objetivas, mas por ela ter tentado



107

estabelecer padrdes que, a despeito do seu carater particular e histérico, ainda
assim se pretendiam objetivos. Ele op0s-se a escola historica ndo por ter ela
obscurecido a ideia de direito natural, mas por ter preservado o direito natural
sob as vestes historicas em vez de rejeita-lo integralmente. A escola histérica
conferiu ao direito natural um carater historico, insistindo no caréater étnico de
todo direito genuino ou, ainda, identificando todo direito genuino com as
mentalidades singulares dos povos e considerando que a histéria da
humanidade é um processo dotado de significado ou regido por uma
necessidade inteligivel. (STRAUSS, 2014, p. 45)

Por tras das premissas historicistas, afirma Strauss, Weber identificou algo que para
ele seria uma inverdade, uma impossibilidade e um ranco metafisico ainda presente em tal
escola, que era o fato de se pretender alcancar uma compreensdo racional da totalidade do
processo histdrico. Nesse sentido, afirma Strauss que Weber, dando um certo seguimento aos
apontamentos kantianos com relagéo aos limites da razdo humana, apresenta que o que se pode
estudar de forma certa e inequivoca sdo apenas os fenémenos. Mais precisamente, 0 que se
pode estudar é a relacdo de um fenbmeno a outro, mas nunca a totalidade que englobaria os
fendmenos e lhes daria um sentido ultimo.

Com isso, Strauss nos mostra que Weber teria percebido na “fé no acaso”
historicista a ideia tacita de um Deus que moldaria a histéria, originando um fundo teleolégico
gue, uma vez descoberto, tornaria compreensivel e captavel pela razdo o significado do
processo historico. Nesse sentido, Weber ndo consegue aceitar o historicismo totalmente, ainda
que concorde com algumas premissas de sua abordagem. Aqui fica clara, apresenta Strauss, a
influéncia do pensamento do “homem de ciéncia” tipico do final seculo X1X e inicio do século
XX, contexto em que Weber estava inserido!*’. A confianca nos “métodos da ciéncia”, nessa
época, como Unica fonte de conhecimento legitimo, estava no auge, e, para um homem de
ciéncia, aderir a qualquer tipo de “fé na historia”, no acaso como forga produtora de um
processo historico, era, nesse momento, impensavel.

No entanto, ao fazer tal afirmativa, explica Strauss, Weber se viu em uma
encruzilhada. De fato, o socidlogo alemao acreditava no alcance universal das respostas obtidas
pelo método cientifico para as questdes sociais. No entanto, ele deixava claro que essas
respostas sdo formuladas a partir de certos tipos de interesses e de pontos de vista, 0s quais, por
sua vez, dependem de determinadas ideias de valor. Ora, as ideias de valor enraizam-se em um
contexto historico e ndo podem ser explicadas racionalmente, diferentemente do que acontece

com os fatos sociais. Isso significa que o valor do conhecimento cientifico ndo pode ser

147 Cf., MCALLISTER, 2017, pp. 108-109



108

demonstrado cientificamente, dependendo daquilo que determinados grupos sociais € historicos
assumem como valor. Esse intrincado raciocinio, como se vé, manifesta a concepcao
tipicamente weberiana acerca da existéncia de uma dicotomia entre fatos e valores, que Strauss
explica da seguinte forma

3

Weber nunca explicou o que entendia por “valores”. O que mais lhe
interessava era a relacdo dos valores com os fatos. Fatos e valores sdo
absolutamente heterogéneos, 0 que se constata diretamente pela absoluta
heterogeneidade entre questdes de fato e questdes de valor. De um fato
qualquer ndo se pode tirar nenhuma conclusao acerca do seu valor, do mesmo
modo que ndo se pode inferir o carater fatual de uma coisa do valor que ela
tem ou do desejo que suscita. Nem o oportunismo nem o otimismo exagerado
tem fundamento na razdo. Quando se prova que determinada ordem social é a
finalidade do processo histdrico, isso nada diz sobre o valor ou a
desejabilidade dessa ordem. Quando se mostra que determinadas ideias éticas
ou religiosas tiveram ou ndo uma grande repercussdo, isso nao diz nada sobre
o valor dessas ideias. (STRAUSS, 2014, pp. 48-49)

A fim de deixarmos claro esse entendimento straussiano do pensamento sociolégico
weberiano, notemos que para Weber os valores ndo possuem universalidade. No entanto, para
ele, os valores existem, pois, caso nao existissem, ndo haveria pesquisa cientifica, uma vez que
sem uma referéncia aos valores ndo saberiamos 0 que pesquisarmos (nNosso interesse por
pesquisar este ou aquele fenémeno é determinado por ideias de valor). Isso significa que
enquanto os resultados da investigacdo precisam ser totalmente objetivos, as pressuposi¢des da
pesquisa cientifica sdo, de certo modo, subjetivas, uma vez que dependem de valores.

Portanto, para Weber, as perguntas que sdo feitas pela ciéncia sdo produtos
culturais, resultantes dos valores da cultura, ao passo que as respostas obtidas séo universais e
objetivas. Além disso, na sociologia weberiana, s6 0 que € atestado pela ciéncia acerca dos fatos
tem carater universal, independente da cultura, mas ndo o que se refere aos valores, 0s quais se
prendem a um contexto cultural e ndo sdo em si mesmos inteligiveis. A essa visdo Strauss
chamara de positivismo sociolégico, ou apenas positivismo, uma vez que ele nega toda e
qualquer possibilidade de se pensar racionalmente a natureza do bem, da justica e do melhor
governo, restringindo aos fendmenos empiricos tudo que é passivel de ser comprovado
cientificamente. Strauss vé& um problema serissimo nessa negagdo da inteligibilidade dos
valores, vendo esse tipo de pensamento como um “niilismo nobre”, que, em ultima instancia,
coloca as questdes de certo e errado como dependentes do arbitrio dos governantes e agentes

politicos. Como afirma Nasser Behnegar:

A propria tentativa de Weber de atender as demandas da ciéncia e as
exigéncias da politica novamente obscureceu a tensdo entre elas, pois
contribuiu para a fundacao de uma ciéncia social instrumental capaz de servir



109

a qualquer governo ou ordem social. Em sua critica a ciéncia social de Weber,
Strauss ndo apenas expde mais uma vez essa tensao, mas também articula sua
forma fundamental. (1997, p.99)48

A problemaética da teoria weberiana tem por intuito a constru¢do de uma ciéncia
social “eticamente neutra”, fazendo uma contestagao do direito natural em nome da distin¢éo
entre fato e valor. Tal proposta desemboca finalmente numa postura que preconiza a
necessidade de se aceitar todos os principios e normas de conduta (ou doxai) como
axiologicamente iguais. Para Strauss, essa mudanca intelectual envolve, fundamentalmente, a
rejeicdo da possibilidade do direito natural, rejeicdo que equivale, em Ultima analise, a
afirmacéo de que todo direito se reduz ao direito positivo e a faléncia da razdo no plano teorico,
porquanto o trabalho intelectual de compreensdo e justificagdo dos valores que norteiam as
escolhas fundamentais da vida humana torna-se algo impossivel. Segundo Strauss, o0 que resta
ao cabo do processo que leva ao triunfo completo de semelhante niilismo e relativismo ndo é
sendo a cegueira, o fanatismo e a aceitacio muda e impotente do mal*°.

Strauss, assim como seu amigo, o filésofo Eric Voeglin, via nessa “embriaguez
cientifica” fomentada pelo positivismo a absoluta negacdo da filosofia politica classica,
julgando que a crenga no método cientifico como Unico meio realmente seguro de se retirar

algum conhecimento genuino um perigo fora comum. Como afirma MCALLISTER:

As sutis e ricas tensfes que os pensadores da modernidade tardia tentaram téo
arduamente entender e solucionar foram reduzidas a métodos simplistas e
pressuposi¢des ndo verificadas, tudo embalado no prestigioso jargdo da
ciéncia. Strauss e, em menor grau, Voegelin ridicularizam os raciocinios
contraditérios e sofisticos que dominavam o0 mundo académico
contemporaneo. Rotularam essa tendéncia “positivismo”, um termo genérico
que indica uma adesdo cega aos metodos das ciéncias fisicas, uma crenca
ingénua na natureza ndo valorativa do projeto sociocientifico [...] (2017,
pp.111-112)

A critica sutil a “neutralidade axiologica” do positivismo socioldgico weberiano,
feita por Strauss, ndo é, de forma alguma, uma critica aos homens de ciéncia em si**°, com os

quais ele tinha certa familiaridade, mas, mais propriamente, uma critica as premissas que

1484N\eber's own attempt to meet both the demands of science and the demands of politics again obscured the
tension between them, for it contributed to the founding of an instrumental social science capable of serving any
government or social order. In his criticism of Weber's social science, Strauss not only once again exposes this
tension but also articulates its fundamental form”.

149De fato, tomando um caso atual como exemplo, em nome de qué, aceito o relativismo, se poderia condenar as
atrocidades e as barbaries do ISIS, uma vez que todos os valores se equivalem, e se admite que 0os membros
desse movimento ajam em nome de valores morais e religiosos proprios, reconhecidos por sua comunidade?

1500 proéprio surpervisor do doutoramento de Strauss foi Ernst Cassirer, o famoso neokantista.



110

estavam embutidas na nova ciéncia social “livre de valores” proposta por Weber. Na visdo
straussiana, essa nova ciéncia social €, no fim das contas, incapaz de compreender as questdes
relacionadas aos valores, 0 que acaba por fazer com que ela descreva, por exemplo, 0s
principios morais que estdo na base da civilizacdo ocidental tal como descreveria 0s
fundamentos da moral de uma tribo de canibais. “A ciéncia social pode oferecer respostas as
questes de fato e as causas; ela ndo tem competéncia diante de uma questio de valor”
(STRAUSS, 2014, p.49)

O problema, aqui apresentado por Strauss, é que, ao negar fazer “juizos de valor”,
a ciéncia social moderna, de orientacdo weberiana, nega algo de suma importancia para
qualquer ciéncia social legitimamente sadia. Quando os classicos estudavam uma determinada
sociedade, de fato, eles partiam de um “dever ser”, ou seja, de algo que se almejava como bom,
e confrontavam a sociedade em questdo com esse “dever ser”” norteador, o qual era almejado
por estar de acordo com a natureza humana. Ora, a modernidade baniu a nogéo de natureza
humana e agora, como mostra Strauss, Weber nega, em nome de uma problemética
neutralidade, algo de tdo importante e caro para a ciéncia social, que é o fato de saber qual o
melhor modo de vida, qual é a natureza da justica ou o que venha a ser bom em si mesmo. Tal
posicionamento, na visdo de Strauss, além de servir de chancela ao niilismo ou relativismo,
nega a possibilidade da filosofia politica classica, vale dizer, nega a competéncia da razéo
humana para alcangar algo de perene no campo dos valores. Como diz Strauss:

Afirmo que a tese de Weber leva necessariamente ao niilismo ou a concepgéo
de que toda preferéncia, por mais malfazeja, vil ou insana que seja, deve ser
julgada pelo tribunal da razdo como tdo legitima quanto qualquer outra
preferéncia. Um sinal inequivoco dessa necessidade é dado por uma
formulacdo de Weber sobre as perspectivas futuras da civilizacéo ocidental.
Ele viu a seguinte alternativa: ou uma renovacdo espiritual (“profetas
inteiramente novos ou um poderoso renascimento de pensamentos e ideais
antigos™), ou entdo uma “petrificagdo mecanizada, ilustrada por um tipo de
vaidade convulsiva”, isto é, a extin¢do de toda possibilidade humana, exceto
a de “especialistas sem alma nem visdo e de voluptuosos sem coragdo”. Diante
dessas alternativas, Weber percebeu que a favor de uma ou outra possibilidade
corresponderia um juizo de valor e de fé, o que ultrapassaria, portanto, a
competéncia da razdo. Seria admitir que o modo de vida de “especialistas sem
alma nem visdo e de voluptuosos sem coracdo” ¢ tdo defensavel quanto os
modos de vida recomendados por Amos ou por Sécrates. (STRAUSS, 2014,
pp.51-52)

A critica straussiana ao pensamento weberiano € uma critica que necessita de muitas
explicacBes, uma vez que, ao que nos parece, ao falar de Weber, Strauss também se refere a
todos os cientistas sociais que dao continuidade e desenvolvimento ao método weberiano, como

nota muito bem Nasser: “A critica de Strauss a Weber parece entéo ser parte de sua polémica



111

contra a ciéncia social contemporanea.”?! (1997, p. 103). E continua: “o carater polémico do
trabalho de Strauss parece apoiar a visao de que 0s oponentes da politizacdo da ciéncia também
se engajam em uma atividade politizada.”*>? (Idem).

Com isso, percebemos o carater fortemente critico da abordagem straussiana em
relacdo a sociologia de Max Weber, na medida em que, segundo Strauss, esta sociologia leva
necessariamente a aceitacdo do niilismo, algo que até entdo ninguém havia notado. Por causa
disso, como pudemos observar, Strauss via com grande preocupacdo a negacdo weberiana da
filosofia classica em nome de uma problematica neutralidade axiologica. Strauss apresenta, na
leitura de Direito Natural e Historia, que a abertura de pensamento para essa pretensa
neutralidade weberiana incorre no relativismo, algo que parece ser extremamente elegante em
termos académicos, mas que é catastréfico no que diz respeito a vida pratica das pessoas, como

assevera Thomas Pangle:

Ao mesmo tempo, a ciéncia moderna tardia descobriu e proclamou cada vez
mais explicitamente de si mesma - e da razdo ou racionalidade - que é
constitutivamente incapaz de oferecer a humanidade qualquer orientacdo
definitiva sobre como o poder sempre crescente que a ciéncia traz a existéncia
deve ser usado em vez de ser abusado. A ciéncia moderna tardia tem
anunciado recentemente que julga, e que é apenas competente para julgar,

nAn

"fatos" e ndo "valores" - 0 "é" e ndo o0 "dever". A ciéncia, é claro, tem que ser
dirigida por "valores", pelos "deveres" de alguém. (2006, p.104)3

Strauss argumenta que a ciéncia sacramentada na sociologia weberiana proclama-
se como libertadora e ndo dogmatica. No entanto, as analises straussianas nos mostram o carater
profundamente dogmatico dessa ciéncia no que diz respeito a sua negac¢do da possibilidade de
se chegar a uma solucéo cientifica ou realmente racional para o problema dos valores Gltimos.
Strauss observa que, negando a razdo a capacidade de resolver o problema axiologico, Weber
outorga a decisdo autbnoma de cada um o que deve ser considerado certo para si. Embora o
homem seja livre para ter ideias, ele ndo pode, segundo Weber, de fato, provar de forma racional
que aquela ideia € superior a qualquer outra. Strauss apresenta, na sequéncia da sua leitura, que,
na perspectiva weberiana, se o que é Deus para alguém pode ser o Diabo para outrem, deve-se,

entdo, acreditar na razoabilidade humana, admitindo que cada um respeitara o “Deus ou 0

151 «Strauss's criticism of Weber seems then to be part of his polemic against contemporary social science”.

152 «The polemical character of Strauss's work seems to support the view that the opponents of the politicization
of science also engage in a politicized activity”.

153«<At the same time, late-modern science has ever more explicitly discovered and proclaimed of itself—and of
reason or rationality altogether—that it is constitutionally incapable of offering to humanity any ultimate
guidance as to how the ever increasing power that science brings into being is to be used rather than abused.
Late-modern science has sternly announced that it judges, and that it is only competent to judge, ‘‘facts’” not

EED)

‘values’—the ‘Is’ not the ‘Ought.” Science of course has to be directed by ‘values’, by someone’s ‘oughts’”.



112

Diabo” de outrem, sem conflitos violentos. Deve-se dizer que, para Strauss, tal possibilidade,
na realidade, é apenas uma ilusdo idealista, que na pratica s6 pode gerar caos.

Na leitura straussiana, o “liberalismo” weberiano resultaria, assim, ultima analise,
em cegueira moral: “parece entdo que, aos olhos do filosofo social de Weber, a exceléncia e a
baixeza perderam completamente o seu significado primeiro” (STRAUSS, 2014, p.56). Até
certo ponto, “0 tratamento retdrico de Strauss acerca de Weber e do relativismo contemporaneo
em geral parece ser uma imitacdo consciente do tratamento dado por Platdo a Trasimaco, um
retorico que argumentou que a injustica é melhor que a justica” (BEHNEGAR, 1997, p.104)1%4,
Tal acontece porque, para Strauss, em ultima instancia, Weber, ao negar a possibilidade de se
alcancar racionalmente a natureza do bem ou da justica, estaria deixando ao governo das
paix0es os fundamentos Gltimos das escolhas morais humanas.

Strauss afirma que Weber propunha, porém, em sua teoria, a fim de evitar uma total
apatia para com as coisas deste mundo, um novo tipo de “imperativo categorico”, o qual
prescreve que, uma vez feita a escolha por um certo valor ou causa, deve-se seguir tal escolha
radicalmente e vive-la até as Gltimas consequéncias **°, embora nada possamos saber acerca de
sua verdade. Strauss explica que o conceito de exceléncia, para Weber, agora significa “a
devocdo a uma causa, seja boa ou m4, e a baixeza, a indiferenca para com todas as causas.”
(STRAUSS, 2014, p.56).

Para Strauss, esse “niilismo nobre”, que nao ¢ fruto de um mero indiferentismo em
face das normas morais, mas da postura que considera impossivel determinar racionalmente
gue uma conduta moral é superior ou inferior a outra, é autocontraditério, uma vez que para se
estabelecer o que viria a ser o niilismo nobre e 0 que seria um niilismo rasteiro seria preciso, de
antemdo, ter uma compreensao acerca do que é nobre e do que é rasteiro, para poder classifica-
los. Tal negacdo da possibilidade de se formular juizos de valor de forma racional, segundo
Strauss, s6 pode gerar a loucura. Ora, se a ciéncia social, segundo Weber, pretende ser
verdadeira, ela ndo deveria justamente apontar o que € melhor para a humanidade, nos ajudando
a evitar o que ha de pior, ou mesmo um retrocesso a algo ja superado e danoso? “Nao
percebemos a petrificacdo ou o vazio espiritual quando os vemos?” (STRAUSS, 2014, p.61).

Esse é o questionamento acerca da doutrina weberiana. %

«154Strauss's rhetorical treatment of Weber, and of contemporary relativism in general, seems to be a conscious
imitation of Plato's treatment of Thrasymachus, a rhetorician who argued that injustice is better than justice”.
155 Algo muito comum a tradigdo romantica e bem retratado na obra ja citada de Isaiah Berlin, As Raizes do

Romantismo.
1% Cf. PANGLE, 2006, p. 106.



113

Strauss continua a apresentar a doutrina socioldgica weberiana, demonstrando que
Weber buscou salva-la do risco de um total niilismo, considerando de que as escolhas humanas
podem e devem ser pautadas em algum tipo de norma, que sdo as decisdes vitais. Ou seja,
explica Strauss, Weber acreditava que, baseadas no que era vital para a existéncia humana, as
pessoas tomariam suas decisdes com alguma responsabilidade e resolucdo, ndo mergulhando
no completo indiferentismo moral. 1sso, para Strauss, porém, ndo passava de um residuo
protestante da consciéncia de Weber, relacionado a crenca weberiana na dignidade dos
comandos morais, elemento a partir do qual ele, Weber, pretendeu neutralizar o carater niilista

de sua teoria. Como explica Pangle:

A consequéncia normativa da tese axiologica de Weber, argumenta Strauss, é
o niilismo. Isso, é claro, ndo significa que Weber defendesse o niilismo ou
mesmo que a aceitacdo popular de sua posicao levasse ao niilismo consciente,
mas apenas que a sua visdo da irreconciliabilidade dos conflitos entre
comandos morais, valores culturais e valores vitalistas (paixfes puramente
pessoais) logicamente leva a visdo de que toda preferéncia, tanto quanto
sabemos, é tdo legitima quanto qualquer outra. Agora pode-se admitir que a
teoria dos valores de Weber leva ao "decisionismo”, a visdo de que as acdes
de uma pessoa se apdiam em valores que nao tém outro apoio além da decisdo
de aceita-las, mas essa conseqiiéncia ndo é totalmente niilista, uma vez que
um valor foi escolhido. Strauss, no entanto, sugere que a insisténcia na
consisténcia e racionalidade é derivada de comandos morais ou valores
culturais, e se é permissivel preferir valores vitalistas a comandos morais e
valores culturais, é permissivel abandonar a preocupacao pela consisténcia e
racionalidade (pp 47-48). A conseqiiéncia niilista da tese de Weber,
entretanto, foi deixada de lado por sua crenca pessoal na dignidade dos
comandos morais, que, segundo Strauss, era "o residuo de uma tradi¢do na
qual ele foi educado"”, mas que estava em desacordo com sua teoria dos
valores. (2006, p. 107)’

Strauss demonstra ainda que a radicalizacdo da concepcdo weberiana de uma
ciéncia social axiologicamente neutra, que evita 0 compromisso com juizos de valor, torna

problematica a compreensdo do pensamento do passado tal como este se compreendia a si

157 «“The normative consequence of Weber's axiological thesis, Strauss argues, is nihilism. This of course does not
mean that Weber advocated nihilism or even that the popular acceptance of his position leads to conscious
nihilism, but only that his view of the irreconcilability of the conflicts among moral commands, cultural values,
and vitalistic values (purely personal passions) logically leads to the view that every preference, as far as we can
know, is as legitimate as any other. Now one may grant that Weber's theory of values leads to "decisionism," the
view that one's actions rest on values that have no other support than one's decision to accept them, but this
consequence is not altogether nihilistic for one may be obligated to act rationally once a value has been chosen.
Strauss, however, suggests that the insistence on consistency and rationality is derived from moral commands or
cultural values, and if it is permissible to prefer vitalistic values to moral commands and cultural values, it is
permissible to abandon the concern for consistency and rationality (pp. 47-48). The nihilistic consequence of
Weber's thesis, however, was obscured from him by his personal belief in the dignity of moral commands, which,
according to Strauss, was "the residue of a tradition in which he was brought up," but which was at odds with
his theory of values”.



114

mesmo, uma vez que o pensamento do passado pressupunha justamente a possibilidade de se
compreender racionalmente os juizos de valor:

A rejeicdo de juizos de valor pde em risco a objetividade histérica. Em
primeiro lugar, impede-nos de chamar as coisas pelos seus nomes. Em
segundo lugar, porque compromete esse tipo de objetividade, que exige,
legitimamente, a suspencdo de valoragcfes, nomeadamente, a objetividade da
interpretacdo. O historiador que admite a impossibilidade dos juizos de valor
objetivos ndo pode levar a sério 0 pensamento do passado, que se baseava na
suposicdo de que os juizos de valor objetivos sdo possiveis, ou seja,
praticamente todo o objetivo das geracdes anteriores. Por saber de antemédo
gue esse pensamento se baseava huma ilusdo fundamental, falta ao historiador
0 incentivo necessario para procurar compreender o passado tal como este
compreendeu a si mesmo. (STRAUSS, 2014, pp. 74-75)

Para Weber, assume Strauss, a razdo humana € incapaz de julgar o falso e o legitimo
no campo valorativo. Weber, de fato, como vimos, aceita o juizo de valor, ao contréario do
positivismo tradicional, no tocante a escolha das perguntas e dos problemas, no que diz respeito
a delimitacdo do objeto, mas é absolutamente contrario a valoracdo na formulacdo das
explicacOes e respostas. A ciéncia social weberiana, afirma Strauss, depende, assim, de juizos
de valor, mas é incapaz de resolver questdes fundamentais quando dois ou mais juizos de valor
entram em choque.

Ora, se a ciéncia social € incapaz de solucionar os conflitos entre os valores
fundamentais, ela entrega as decisdes axioldgicas para os grupos de poder. Se ndo ha uma moral
superior sob a qual possamos balizar nossas acdes, restard, no plano politico, apenas a forca
para fazer valer um valor em lugar do outro. “Parece, portanto, que foi o espirito do poder que
engendrou a posigdo de Weber” (STRAUSS, 2014, p.78). Aqui, Strauss desvela o amago da
teoria weberiana, ao deixar claro que Weber tinha em mente que a guerra, o conflito, era algo
natural a vida humana, algo impossivel de ser resolvido por qualquer meio tedrico, negando,
entdo, as finalidades da filosofia classica, assim como qualquer possibilidade de se
compatibilizar racionalmente a paz e a felicidade:

Se a paz é incompativel com a vida humana, ou com a vida verdadeiramente
humana, o problema moral parece permitir uma solugéo clara: a natureza das
coisas exige uma ética belicista para justificar uma “politica do poder”
exclusivamente orientada por consideracdes de interesse nacional; ou ainda,
“o mais explicito maquiavelismo [teria que ser] visto como algo natural em
todos os aspectos e completamente inatacavel do ponto de vista ético”. Mas
entdo estariamos diante da situagdo paradoxal em que o individuo esta em paz
consigo mesmo enquanto o mundo é governado pela guerra. O mundo
dilacerado em conflitos requer um individuo dilacerado em conflitos. A luta
ndo lancaria raizes no individuo se ele ndo estivesse obrigado a negar o
principio mesmo da guerra: ele deve negar, como um mal ou pecado, a guerra
da qual ndo pode escapar € a qual deve se dedicar. Para que ndo exista paz em



115

parte alguma € preciso mais que simplesmente rejeitar a paz. N&o basta
reconhece-la como o interlidio necessario entre as guerras. E preciso que haja
um dever absoluto que nos leve a paz universal ou a fraternidade universal;
um dever em conflito com um dever, igualmente elevado, que nos leve a
participar da “guerra eterna” pelo “espaco vital” de nossa na¢ao. Mas tal ndo
seria o conflito supremo se fosse possivel se livrar da culpa. (STRAUSS,
2014, pp. 78-79)

Com essa passagem, resta claro, na visdo straussiana, o carater profundamente
tragico da sociologia weberiana. Como tudo para ele, Weber, terminava em conflito, uma
atitude extremista ou uma atitude moderada teriam o mesmo caréater e seriam igualmente validas
em seu antagonismo insolUvel. I1sso nos mostra que a sociologia weberiana é uma sociologia
que, admitindo insolubilidade dos conflitos entre os valores fundamentais, justifica a guerra.
Strauss demonstra que qualquer posicionamento de meio termo, como uma tentativa de
intermediar um conflito, €, para Weber, cientificamente perigoso, uma vez que é mais dificil de
se mensurar de forma pratica. Ora, afirma Strauss, se nem a prudéncia ou mesmo a antiga
“mediania” aristotélica servem mais como referéncia, qualquer valor é igualmente defensavel
diante dos demais, de forma que sO resta, entdo, ao oportunismo saber aproveitar as
oportunidades para fazer valer sua vontade. E um fim para o conceito de moralidade objetiva
que nem o proprio Maquiavel teria concebido. O grande problema, para Strauss, nessa
afirmacdo da impossibilidade da razdo humana de alcancar um conhecimento genuino acerca
do bem é que, segundo ele, Weber nunca provou tal impossibilidade. Ele apenas a postulou
como um fato.

Weber, apresenta Strauss, diz que a ciéncia empirica ndo pode negar os dados da
Revelacdo®®; no entanto, diz que nenhuma ciéncia social pode ter por base os dados da
Revelagdo, sem descambar em “ciéncia religiosa”. Ora, em seu carater pessimista, tragico,
Weber perceberia que a busca pela verdade, tarefa da filosofia e da ciéncia, € uma busca va. Ou
melhor, como diz Strauss, em Weber “a busca da verdade tem a mesma dignidade de uma
colecao de selos” (STRAUSS, 2014, p.87). Isso significa que qualquer tipo de busca, na
perspectiva weberiana, é igualmente valida, uma vez que no interior desse niilismo socioldgico
nada tem mais valor em si mesmo. Weber acredita, de fato, que uma vida livre seja uma vida
que encara a realidade tal como ela é, sem 0 medo de, ao fazé-lo, descobrir algo de terrivel e
desagradavel; mas, como apresenta Strauss, Weber ndo acredita que essa busca seja mais
meritéria que qualquer outra. Fortemente influenciado pelo historicismo, Weber, afirma

Strauss, nega qualquer capacidade racional de vislumbrar uma ordem melhor do que a que esta

18Cf. BEHNEGAR, 1997, p. 118



116

dada, e, amenos que ocorra, o que ele duvida, uma espécie de reavivamento religioso, 0 homem
moderno é um ser desencantado e destinado a uma completa trivializacdo. Nas palavras de
Strauss:

Mas, sob a influéncia do historicismo, ele ndo estava mais certo se era possivel
falar da situacdo do homem como tal, se essa situacdo ndo é apreendida
diferentemente ao longo das épocas; de modo que, em principio, a concepg¢ao
gue vigora numa época qualguer ndo é mais nem menos legitima do que em
qualquer outra. Ele se perguntara, portanto, se aquilo que se mostra como a
situacdo do homem como tal nada mais é do que a situacdo do homem atual,
do que “o dado inescapavel de nossa situacao historica”. Por essa razdo, aquilo
que originalmente parecia ser a libertagdo das ilusbes mostrou-se por fim
como nada mais que a questiondvel premissa de nossa época, como uma
atitude superavel, no devido momento, por outra atitude em conformidade
com a época posterior. O pensamento contemporaneo caracteriza-se pelo
desencantamento, pela “mundanidade” irrestrita, ou, ainda, pela irreligido. O
que se pretende com a libertagdo das ilusdes ndo é mais nem menos que uma
ilusdo, como a das crencas que prevaleceram no passado e que podem
prevalecer no futuro. (STRAUSS, 2014, p.88)

Percebemos, aqui, um dos problemas fundamentais do pensamento weberiano,
segundo Strauss: de um lado, Weber tinha uma forte influéncia do ideal de saber préoprio da
ciéncia empirica moderna; de outro, ele via no desenvolvimento progressivo da ciéncia atual e
no descrédito da religido algo extremamente danoso ao mundo ocidental, que poderia destruir
toda a fé em qualquer tipo de acdo humana dotada de significado. Para Strauss, “0 fracasso de
Weber em resolver o conflito entre seu apego a ciéncia e seu desespero com as consequiéncias
do ‘experimento mundano moderno’ levou-o a postular a irreconciliabilidade dos conflitos
entre os valores finais.” (BEHNEGAR, 1997, p. 116)*°

Weber, esclarece Strauss, ao afirmar a impossibilidade de conciliar o pensamento
filosofico ou cientifico com a revelacdo, vé nisso um grande problema com relacéo aos valores.
Nesse sentido, Strauss afirma que Weber parece tender a Revelacgdo, considerando que, embora
a filosofia ou a ciéncia deem um prazer imensurdvel, na medida em que propiciam um
desvelamento das coisas, nenhuma civilizacdo pode viver sem a religido, sem uma fé revelada
na qual possa balizar suas expectativas, esperancas e vidas.

Seja como for, vemos que com Weber manifesta-se a pretensdo de substituir a
filosofia politica por uma “ciéncia social livre de valores”, a qual se estabelece como a Unica
fonte de conhecimento relevante no terreno politico. Strauss assevera, porém, que se a

finalidade da politica € o bem comum, este requer algum tipo de fundamentac&o e justificagdo

15%\Weber's failure to resolve the conflict between his attachment to science and his despair at the consequences of
"the modem this-worldly experiment" led him to postulate the irreconcilability of the conflicts between ultimate
values”.



117

mais consistentes, algo que as ciéncias sociais modernas ndo conseguem infelizmente fornecer,
como nos mostra de forma tragica a obra weberiana. Mcallister, ao analisar o pensamento de
Strauss e VVoegelin acerca do que eles entendiam por positivismo ou por “nova ciéncia social”,

fundada com Max Weber, explica:

Incapazes de entender a natureza da sociedade, os cientistas politicos ndo
podem assistir a democracia liberal. Sua devo¢do ao método (ou techne) torna-
0s moralmente obtusos - incapazes de colocar um objetivo acima de outro. Ao
reforcar o individualismo inerente a democracia liberal, os cientistas politicos
acabam por depreciar o bem comum. Além disso, o "ateismo dogmaético"
sobre o qual se assenta a ciéncia social moderna provoca a erosao das crencas
religiosas que tornam a democracia liberal cabivel - ou ao menos toleravel.
(2017, p.249)%0

Pois bem, apresentada a aporia tedrico-pratica da sociologia weberiana, na visao
straussiana, bem como suas consequéncias na atual crise social, iremos analisar, para
completarmos nosso estudo, a Gltima etapa do pensamento moderno, que, na visao straussiana,

¢ a versao radicalizada do historicismo.

4.3 O DESDOBRAMENTO DO HISTORICISMO PARA O HISTORICISMO
RADICAL

Strauss nos apresenta que, no século X1X, o historicismo sofre uma radicalizacdo a
partir da critica apresentada por Nietzsche!®!, que demonstrou a impossibilidade de fazer da
concepcao historicista um ensinamento tedrico acerca do todo, colocando em xeque a ideia
moderna de que é possivel apreender o significado Gltimo da histéria, determinando o fim em
direcdo ao qual o processo histérico marcha. Ao fazer isso, Nietzsche leva as ultimas
consequéncias as premissas do historicismo, despontando, aos olhos de Strauss, como um dos

maiores pensadores de nossa época. Como esclarece Mcallister:

Nietzsche toma seu lugar entre os poucos privilegiados que Strauss designou
como filésofos verdadeiros ou verdadeiramente grandes. Aparecendo na fase
final do otimismo iluminista, quando ainda permaneciam relativamente
intactas as ingénuas esperancas dos historicistas e positivistas hegelianos,
Nietzsche desmoralizou as pretensdes progressistas. A Europa ndo havia
chegado ao fim da historia, nem sequer se aproximara dele, mas talvez fosse
iminente o fim de uma civilizagcdo. Nenhuma esperanca advinha do progresso
cientifico, pois Nietzsche expds a ciéncia como sendo ndo mais que uma entre

160A nova ciéncia repousa sobre um ateismo dogmadtico que se apresenta como meramente metodoldgico ou
hipotético” (STRAUSS, 2016a, p.151).
161Cf. DANNHAUSER in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, pp. 752-753



118

vérias ideologias concorrentes, erigidas sob fundacbes de areia. A pedra
fundamental de uma ordem normativa nao era visivel ao homem. (2017, pp.
210-211)

Segundo Strauss, Nietzsche, rompendo com o otimismo do historicismo original,
pretendeu, antes de mais nada, demonstrar que uma teoria que relativiza todas as concepcoes e
crencas, mostrando-as como meros produtos efémeros da historia, tornaria impossivel o proprio
viver humano. Com isso, explica Strauss, 0 pensador alem&o se viu entre a alternativa de
retornar a uma concepgao classica, que preconiza o carater esotérico da abordagem teorética da
filosofial®?, e uma visdo que nega a possibilidade do conhecimento tedrico como tal,
subordinando o pensamento a vida. Strauss explica que a segunda alternativa foi escolhida por
Nietzsche, levando-o aquilo que ele, Strauss, chama de historicismo radical.

Podemos dizer que a tese fundamental na qual consiste o historicismo radical é a
de que toda compreenséo e todo pensamento pressupdem algum tipo de referéncia temporal,
isto €, um horizonte historico a partir do qual tal eles foram elaborados. Esse pressuposto
tedrico, iniciado com a radicalizacdo do pensamento historicista, abriu espaco para o que

futuramente Strauss chamaria de niilismo®3, ou “a crise dos nossos tempos”1%4:

O historicismo radical era radical ndo apenas insistindo redutivamente que
todo pensamento refletia sua época, ou que nenhum pensamento poderia
escapar das limitagdes inspiradas em sua situacdo histérica. Também foi
radical ao negar que houvesse qualquer realidade permanente. As
consequéncias dessa negacdo foram muito graves, pensou Strauss. Por um
lado, havia a disputa que agora identificamos com o pds-modernismo: a
negacdo de “fundamentos” para conhecimento ou verdade. (ZUCKERT,
2006, p.35)¢°

Nenhum tipo de compreensdo da realidade ou pensamento, segundo essa versao
radical do historicismo, pode ser vista como superior a outra, pois ao afirmarmos a predilecéo
ou superioridade de uma teoria em detrimento da outra, estariamos partindo das nossas

compreensoes atuais, do nosso “quadro” atual de referéncia. E claro, a partir desse pressuposto

162\/er o capitulo 1 do livro da obra de STRAUSS, Perseguicéo e a arte de escrever. Faz-se importante também,
sobre o problema do esoterismo em Strauss, a leitura do artigo de OLIVEIRA, 2017, p. 27-55.

183 “Sob a calota de ago do niilismo técnico-cientifico, a forca de qualquer moral e de todas as virtudes tradicionais

se evanescem.” (VOLPI, 2005, p. 165, traducdo nossa)

164 DANNHAUSER in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, pp.753-754.

165 «“Radical historicism was radical not merely in reductively insisting that all thought reflected its age, or that no
thought could escape the limitations inspired by its historical situation. It was radical also in denying that there
were any permanent realities whatever. The consequences of this denial were very grave, Strauss thought. On
the one hand, there was the contention we now identify with postmodernism: the denial of “foundations” for
knowledge or truth.”



119

fundamental do historicismo radical, que a op¢do por qualquer teoria do todo é sempre, em
ultima instancia, uma escolha arbitréaria do individuo, que j& nasceu dentro de algum contexto
pré-determinado pelo destino. Ou seja, 0 pensamento humano ndo pode atingir nada de eterno,
segundo o historicismo radical®®®, por estar condicionado ao destino inescrutavel e s6 conseguir
se expressar a si mesmo a partir das condigdes historicas a que o destino o sujeitou. A
problemaética dessa tese é apresentada em poucas palavras por Ortega y Gasset:

A historia ndo é propriamente histéria, ndo cumpre sua missao constitutiva se
ndo chega a entender o homem de uma época, seja ela qual for incluindo a
mais primitiva. Mas ndo pode entendé-lo se o préprio homem dessa época ndo
leva uma vida com sentido, portanto, se 0 que pensa e faz ndo tem uma
estrutura racional (ORTEGA Y GASSET, 2016b, p. 26).

Ora, com tal afirmacdo o historicista radical s6 admite como digno de consideracao
0 pensamento “comprometido com a histdria”, analisando outros pensamentos também
“comprometidos com a historia”, e € a partir dai, desse modo de analisar os varios pensamentos
condicionados ao seu contexto historico, que se podera encontrar a verdadeira historicidade do
pensamento genuino. Um resultado prético desse estreitamento de visdo, segundo Strauss, €
que, como o historicismo radical ndo consegue conceber nada para além da histéria dada, perde-
se ndo apenas a fé no sentido religioso, como a fé em qualquer coisa superior, como a busca
por exceléncia, comprometimento, ou qualquer coisa que transcenda a realidade vigente. Talvez
o0 grande problema dessa teoria, nos apresenta Strauss, seja que ela ndo vé a si mesma dentro
desse contexto, postulando a ideia de que ha um momento privilegiado da histéria em que se
da a revelacdo da historicidade radical do pensamento.

O historicismo radical vé-se, assim, em dificuldade, pois, para que sua tese central
tenha validade, ela deveria ser acessivel a todos os homens. Porém, contrariamente a isso, tal
tese € a descoberta de uma determinada época, encontrando-se, por isso, relacionada a uma
situacdo historica especifica. H4, entdo, uma certa contradicdo no ensinamento dos historicistas
radicais ao afirmarem, ao mesmo tempo, a ideia da historicidade fundamental de todo o
pensamento (ideia que vincula todo pensamento a um tempo) e o alcance universal e, portanto,
atemporal dessa ideia. Ou seja, 0 ensinamento concernente ao condicionamento histérico do
pensamento serve para todas as formas de pensamento humano, menos para a propria escola
que o afirma. Como nos apresenta Strauss:

Ao isentar-se de seu proprio veredicto, o historicismo alega meramente
espelhar o carater da realidade historica ou representar fielmente os fatos; o
carater autocontraditério da tese historicista deve ser imputado ndo ao
historicismo, mas a realidade. A suposi¢cdo de um momento absoluto na

186Cf. GILLESPIE in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 808-809.



120

historia é essencial ao historicismo. Nesse sentido, o historicismo segue sub-
repticiamente o precedente classico estabelecido por Hegel. Hegel ensinava
gue toda filosofia é a expressao conceitual do espirito de seu tempo; mas,
ainda assim, afirmou a verdade absoluta do seu préprio sistema filosofico
imputando um carater absoluto ao seu préprio tempo, considerando-o o fim
da historia e, desse modo, 0 momento absoluto (STRAUSS, 2013, p. 35).

Portanto, o historicismo pressup8e a ocorréncia de um momento privilegiado da
historia em que o pensamento pode finalmente ver a verdade acerca de si mesmo e perceber sua
natureza essencialmente histérica. Isso significa que a prova de que a afirmacéo historicista é
verdadeira depende de que o pensamento tenha chegado de certa forma ao seu fim e que 0s
enigmas fundamentais da existéncia humana tenham sido solucionados. Mas o historicismo,
como ja apresentado, é exatamente a negacao do direito natural ou de algum tipo de metafisica
ou ética final como solucao das problematicas fundamentais do pensamento humano. Por outro
lado, embora o historicismo radical negue a existéncia de um direito natural, ao se afirmar, ele
faz exatamente o contrario: de fato, propondo uma tese geral acerca da natureza de todo e
qualquer pensamento, ele reitera aquilo que constitui a condicdo de possibilidade fundamental
do direito natural, a saber: a capacidade da mente humana de aprender algo de trans-historico,

ndo relativo ao tempo ou a “historicidade”. Como explica Ortega Y Gasset:

Desse modo a historia se compromete a justificar todos os tempos, e se torna
o0 contrario do que de inicio ameacava ser: a0 nos mostrar a variabilidade das
opinides humanas, parece nos condenar ao relativismo; mas como da um
sentido plenério a cada posic¢do relativa do homem e descobre a verdade eterna
que cada tempo viveu, supera radicalmente o que ha de incompativel no
relativismo com a fé num destino trans-relativo e como que eterno no homem
(ORTEGA Y GASSET, 2016b, p. 26).

Considerado a partir de um certo ponto de vista, o historicismo pode ser interpretado
como um trabalho de critica filosofica do pensamento humano, trabalho que, dando
continuidade aos inimeros esforcos de Kant e Hume, chegaria ao ceticismo. Em relacdo a esse
aspecto da filosofia de Hume e Kant, esclarece Mcallister:

Quando o enigma logico de Hume despertou Kant de sua letargia dogmatica,
uma nova fase na busca por certeza comegou. Em varios aspectos importantes,
Kant destruiu para sempre a esperanca de um conhecimento universal (mesmo
como ideal heuristico), em razdo da limitacdo inerente a perspectiva humana.
(2017, p.206)

No entanto, como mostra Strauss, o ceticismo e o historicismo sdo incompativeis
entre si. Enquanto a Escola cética se vé como tdo antiga como o pensamento humano, vendo-
se como algo inerente a propria natureza humana, a Escola historicista se considera pertencente

a um momento histdrico especifico. Enquanto que o ceticismo considera todas as opinides



121

humanas sdo incertas e, portanto, essencialmente arbitrarias, para o historicista as que
predominam em diferentes tempos e civilizagcGes estdo longe de serem arbitrérias. O
historicismo descende de uma tradicdo ndo cética, positiva, que tenta definir os limites do
conhecimento humano e que, portanto, admite um conhecimento genuino, ainda que dentro dos
limites da propria historia.

Para o historicismo, portanto, 0 momento absoluto deve ser aquele em que se
percebe a total e absoluta insolubilidade dos enigmas fundamentais, tornando possivel que, a
partir disso, todas as ilusbes da mente humana sejam dissipadas. Dessa forma, o historicismo
desfere um duro golpe na filosofia tal como pensada pelos classicos, pois, para eles, a filosofia,
considerada no sentido cabal e originario do termo, é, como vimos, a tentativa de substituir as
opiniBes sobre o todo pelo conhecimento do todo, algo impossivel, segundo o ensinamento
historicista. Além disso, o historicismo considera que a ideia de filosofia, no seu sentido
tradicional, baseia-se numa premissa dogmatica, a saber, a de que o ser é algo essencialmente
inteligivel, o que envolveria 0 estabelecimento da equivaléncia entre “ser”, no mais elevado
sentido, com “ser sempre”, permitindo a propria previsibilidade do comportamento do todo no
futuro. Para os historicistas, essa afirmacdo dogmatica é falsa, precisamente por causa da
descoberta da historicidade da mente humana. O sentido dessa descoberta se faz expresso, de
fato, por teses que afirmam que aquilo que é chamado de todo € algo sempre incompleto e,
portanto, essencialmente mutavel, de tal modo que é impossivel prever o seu futuro ou mesmo
compreendé-lo. O problema apresentado por Strauss é que, se desconsiderarmos as questdes
fundamentais da filosofia classica em nome da historia, ndo estaremos sendo fugindo do
problema principal ou o obscurecendo. Trazendo de novo a necessidade de rediscutirmos a
possibilidade da filosofia classica, que afirma a possibilidade do direito natural, em

contraposi¢do aquilo que propde o historicismo, Strauss afirma:

Para todos os efeitos, isto significa que o problema do historicismo deve ser
considerado de inicio a luz da filosofia classica, que é a expressdo pura do
pensamento ndo historicista. Nossa necessidade mais urgente s6 podera ser
satisfeita por estudos historicos que nos permitam compreender a filosofia
classica exatamente como ela se compreende, e ndo como é apresentada pelo
historicismo (STRAUSS, 2014, p. 39-40).

A questdo esta em sabermos se a filosofia em seu sentido classico é ou ndo possivel.
Né&o esperamos uma total adogéo da filosofia politica em seu sentido tradicional, mas ao menos
esse tipo de reconsideracdo imparcial sobre a sua validade, o que até entdo ndo ocorreu, restando
em aberto o problema principal sobre a validade da filosofia em seu sentido originario. O

historicismo, ao ndo fazer consideracGes acerca da validade da filosofia cléassica, considerando



122

a priori que essa filosofia esta definitivamente ultrapassada, ignora essa forma de saber ou a
distorce. E sabido que a “experiéncia historica”, premissa sob a qual repousa a base do
pensamento historicista, em sua fase primaria, e o proprio historicismo radical
(“existencialista”), jamais foi colocada a prova, sendo assumida como premissa correta
independentemente das problematicas ja apresentadas. Como observa Strauss: “ndo se
questionou se os fatos da experiéncia ndo autorizavam uma interpretacao inteiramente diferente
e possivelmente mais adequada” (STRAUSS, 2014, p.39).

Ainda que aceitemos as premissas da “experiéncia historica”, resta claro que elas
ndo conseguem de forma cabal negar a existéncia de problemas fundamentais acerca da justica,
do certo e do errado, do bem e do mal; embora a histéria mude, estes problemas permanecem
perenes e ndo resolvidos, por mais obscurecidos que estejam no presente momento, dada a
predominancia (como apresenta Strauss) do pensamento historicista em suas varias correntes,

em especial a mais radical ou existencialista'®’:

Quando os apreende como problemas, a mente humana liberta-se de suas
limitagBes historicas. Nada mais € necessario para se legitimar a filosofia no
sentido originario e socratico: filosofia é saber que nada se sabe; ou seja, é a
tomada de consciéncia dos problemas fundamentais e, com isso, das
alternativas fundamentais que regram suas solucGes desde que existe
pensamento humano (STRAUSS, 2014, p. 39).

Percebemos, entdo, que a questdo do direito natural e de sua validade ficara
encoberta enquanto o problema do conflito entre essas duas visdes — a da filosofia classica e da
Escola historicista — ndo for analisado de forma mais aprofundada e imparcial. Deixando claro
que a nossa intencdo no presente trabalho ndo foi “tomar 0 partido” de nenhum dos lados em
questdo, mas, sim, compreender a complexa problemética que estd em jogo nesse visivel
conflito filoséfico, o qual desembocou, segundo Strauss, no mundo moderno, na experiéncia
do niilismo. Ora, para Strauss, 0 questionamento do historicismo pode nos levar a um novo
entendimento acerca da possibilidade do direito natural, o que nos permitira ipso facto repensar

a prépria possibilidade da filosofia politica em sua vertente classica:

Mas se o0 historicismo pode ser posto em questdo, somos inevitavelmente
levados a querer saber se aquilo que foi aclamado no século XI1X como uma
descoberta ndo foi, na verdade, uma invencdo, isto é, uma interpretacdo
arbitraria de fendbmenos, que sempre foram conhecidos e interpretados de
modo muito mais apropriado antes do surgimento da “consciéncia historica”
do que depois dela. Temos de levantar a questdo de saber se aquilo que é
chamado de descoberta da historia ndo é, na verdade, uma solugdo artificial e
paliativa para um problema que s6 pode surgir com base em premissas muito
questionaveis [...]. Originariamente, a filosofia era a busca humana da ordem

167 GILLESPIE in STRAUSS & CROPSEY, 2016b, p. 795.



123

eterna, e, portanto, uma fonte pura de inspiracéo e aspiracdo humanas. Desde
o século XVII, a filosofia se tornou uma arma e, desse modo, um instrumento.
Foi nessa politizagdo da filosofia que um intelectual, que denunciou a traicao
dos intelectuais, acreditou encontrar a raiz de nossos problemas. Contudo, ele
cometeu o erro fatal de ignorar a diferente essencial entre intelectuais e
filésofos. E nisto ele foi enganado pela ilusdo que denunciou. Pois a
politizagdo da filosofia consiste precisamente em que a diferenca entre
intelectuais e filosofos — conhecida outrora como a diferenca entre cavalheiros
e filésofos, por um lado, e entre sofistas ou retdricos e filésofos, por outro —
tornou-se opaca, até que por fim desapareceu (STRAUSS, 2014, pp. 40-41).

Assim, é no caminho das visiveis contradi¢des que o historicismo imp&e a si mesmo
que Strauss busca encontrar uma abertura para rediscutir a possibilidade da filosofia politica
em seu sentido classico. Nesse sentido, Strauss expde que a tentativa, por parte da Escola
historicista, de negar a existéncia das normas universais ou mesmo a capacidade da razédo
humana de apreender algum elemento trans-histérico se baseia em algo ja sabido pelos antigos,
que € o fato de que em cada época e lugar sempre houve diferentes concepgdes acerca da justica
e do bem (a constatacdo de tal fato € justamente, como foi mostrado no primeiro capitulo de
nosso trabalho, o ponto de partida da filosofia politica classica). Além disso, a leitura
straussiana nos mostra que, paradoxalmente, a proposicdo do ensinamento historicista,
envolvendo a afirmagdo de uma tese universal acerca da natureza do pensamento humano em
geral, pressupde a apreensao de algo de trans-historico e, portanto, a apreensdo de uma verdade
imutavel. Isso indicaria, de acordo com a analise straussiana, que o historicismo nao consegue
provar, contra as pretensdes classicas, a impossibilidade da razdo humana em atingir ou
apreender algo de universal*®®. Por outro lado, como também vimos, se consideramos que 0
historicismo € em si mesmo um pensamento humano e fruto de uma determinada contingéncia
historica, ao usarmos o pensamento da Escola histdrica contra ela mesma, poder-se-ia dizer que
esse pensamento também estd fadado ao fracasso ou a ser superado. No fim das contas, 0
diagndstico de Strauss coincide, curiosamente, com aquele do filésofo espanhol José Ortega y
Gasset, na medida em que ambos parecem concordar em ver no historicismo uma concepcao
filoséfica que capitula diante das contingéncias da histéria e do tempo, renunciando a elevada
exigéncia de busca da verdade que norteou por séculos a filosofia. Nas palavras de Ortega y
Gasset, “o historicismo e o positivismo do século XIX se desfazem de qualquer valor eterno

para salvar o valor relativo de cada época” (ORTEGA Y GASSET, 2016b, p.27).

188Cf. STRAUSS, 20164, p. 117.



124

5 CONSIDERACOES FINAIS

Ao longo da analise da empolgante e poderosa critica straussiana aos pressupostos
intelectuais da sociedade contemporanea, originada na filosofia moderna, percebemos, ja no
primeiro capitulo desta dissertacdo, que a filosofia nasce com a nobre pretensdo de conceber,
através do uso da razdo, o melhor regime politico, o qual é fundado naquilo que € apreendido
pela razdo como bom por natureza. Percebemos, entéo, que tal regime, para os classicos, tem
um forte carater moral e teleologico, uma vez que ele se baseia numa determinada compreensao
daquilo que eles, os classicos, compreendiam como a finalidade suprema da acdo humana: a
exceléncia ou virtude

Ora, com o passar dos séculos, Strauss nos apresenta que tanto o sentido quanto a
funcdo da filosofia se modificaram, atraves, inclusive, da negacdo de principios tidos como
autoevidentes e necessarios para o funcionamento de toda a comunidade, levando, entdo,
gradativamente, a um abandono da nog&o tradicional de virtude ou de exceléncia e dando lugar
aos mais variados argumentos que possibilitavam ao ser humano abrir espaco para desejos mais
egoistas.

No segundo capitulo, estudamos o inicio dessa mudanca, que se deu, segundo
Strauss, a partir da filosofia de Maquiavel e de Thomas Hobbes, autores que, na leitura
straussiana, s3o os fundadores do que ele vai entender como “projeto moderno”, vale dizer, do
projeto iluminista de dominio da historia e da natureza, o qual se baseia na crenca no total e
absoluto poder da razdo humana, principio visto a partir de entdo como separado de qualquer
referencial teleol6gico ou moral considerado como superior ao homem. Nesse novo contexto
intelectual, vimos como a sociedade politica, na perspectiva straussiana, ndo é mais concebida
como um regime que, voltado para a realizacdo da exceléncia humana, desenvolve no homem
suas mais elevadas capacidades, mas sim como uma associacdo artificial criada para atender
aos desejos e as necessidades vitais mais elementares do individuo, o que origina aquilo que
Strauss chama de “hedonismo politico”. Trata-se, portanto, de uma nova forma de pensamento
que, conforme a abordagem straussiana, rebaixa os padrdes da sociedade humana, fomentando
um atomismo hedonistico que se funda na nocao de individuos movidos fundamentalmente por
suas paix0des e interesses pessoais, ignorando exigéncias morais superiores, como apresentado:

Se considerarmos o conjunto deste dominio da manifestacdo que é o nosso
mundo, podemos dizer que, a medida que se afastam da unidade principal, as
existéncias vdo-se tornando cada vez menos qualitativas e cada vez mais
quantitativas; com efeito, esta unidade, que contém sinteticamente em si
prépria todas as determinac@es qualitativas das possibilidades deste dominio,



125

é 0 polo essencial dele, enquanto que o polo substancial, do qual nos
aproximamos na mesma medida, evidentemente, em que nos afastamos do
outro, é representado pela quantidade pura, com a infinita multiplicidade
“atdbmica” que ela implica, excluindo qualquer distingdo entre os seus
elementos que n&o seja numérica. (GUENON, 2017, p. 51)6°

O ponto crucial da interpretacdo proposta por Strauss é que, com essa nova Visao,
o direito natural deixa de ser pensado como algo relacionado a um dever-ser transcendente ao
homem e passa a ser visto como um elemento que se ajusta aos impulsos humanos mais
primitivos, o que acaba por produzir uma crise da nocdo de direito natural, de vez que este aos
poucos perde seu carater normativo.

No terceiro e ultimo capitulo, enfim, apresentamos a concep¢ao straussiana acerca
da escola historicista, vale dizer, acerca do movimento que nasce da oposi¢éo tanto ao projeto
iluminista moderno quanto a filosofia politica classica, tidos, ambos, por dogmaéticos, a partir
da negacdo da possibilidade de apreenséo racional de principios morais eternos e do que seria
o melhor regime politico. Como pudemos observar, segundo Strauss, essa negacdo se da
mediante a postulacdo da temporalidade de todo pensamento humano, o que limita a
racionalidade ao tempo no qual esteja circunscrita, levando, inclusive, a negacdo da
possibilidade de se afirmar qualquer valor superior e perene, uma vez que cada nogéo acerca de
certo e errado, bem e mal, acha-se presa a época na qual se encontra inserida.

Percebemos também, a partir da abordagem proposta pela leitura straussiana, que
dessa escola de pensamento nasce o pensamento filoséfico e sociol6gico de Max Weber, autor
que, a partir do estabelecimento de uma radical ciséo entre a esfera axiolégica dos valores e a
esfera empirica dos fatos e da adogdo da concepg¢do positivista de que todo conhecimento
cientifico genuino se limita ao ambito factual, nega a possibilidade de uma compreensdo
racional dos valores, comprometendo em seus fundamentos, as pretensdes das teorias do direito
natural e dando origem aquele fendbmeno descrito por Strauss como tipico da sociedade
contemporanea: o niilismo. Trata-se do advento de uma situagdo em que ocorre uma completa
perda de sentido moral e metafisico, que, vista a luz da leitura straussiana, mergulha nosso
tempo em uma profunda crise, fazendo com que a filosofia assuma, atualmente, um rumo

absolutamente diferente daquele pensado por seus iniciadores.

169 «A conclusdo que se deduz nitidamente de tudo isto, é que a uniformidade, para ser possivel, suporia seres
desprovidos de todas as qualidades e reduzidos a simples “unidades” numéricas; € por isso que uma tal
uniformidade nunca é realizavel de fato, e todos os esfor¢os feitos para a realizar, nomeadamente no dominio do
humano, s6 podem ter como consequéncia o desprover mais ou menos completamente os seres humanos das suas
qualidades proprias e, desse modo, fazer deles qualquer coisa parecida com simples maquinas, porque a maquina,
produto tipico do mundo moderno, é bem aquilo que representa, ao mais alto grau jamais atingido, a predominancia
da quantidade sobre a qualidade.” (GUENON, 2017, p. 53)



126

A guisa de conclusio, vale ressaltar que, para Strauss, a crise da civilizacdo
ocidental d&-se, sobretudo, com um resultado da imanentizacdo do pensamento operada pela
filosofia moderna, que, ao negar a transcendéncia e os referenciais normativos da filosofia
tradicional, acaba por produzir um vacuo intelectual cuja expressdo mais poderosa, nos dias

atuais, segundo Strauss, encontra-se no historicismo e no positivismo.



127

REFERENCIAS

Fontes primarias:

STRAUSS, Leo. Natural right and history. Chicago: The University of Chicago Press, 1953.
. Thoughts on Machiavelli. Chicago: The University of Chicago Press, 1958.
. The City and Man. Chicago: The University of Chicago Press, 1964.

. Studies in Platonic Political Philosophy. Chicago: The University of Chicago Press,
1983.

. Jerusalem and Athens. In K. H. Green. Jewish Philosophy and the Crisis of Modernity
Leo Strauss. Nova lorque: State University of New York, 1997

. Persecution and the Art of Writing. Chicago: The University of Chicago Press, 1988a.

. What Is Political Philosophy? And other studies. Chicago: The University of Chicago
Press, 1988b.

. An Introduction to Political Philosophy: ten essays by Leo Strauss. Detroit: Wayne
State University Press, 1989.

. Argument et action des Lois de Platon. Trad. et presentation par O. Berrichon-Sedeyn.
Paris: J. Vrin, 1990.

. On Tyranny. Revised and Expanded Edition. Including the Strauss-Kojéve
Correspondence. New York: Free Press, 1991.

. Liberalism Ancient and Modern. Chicago: The University of Chicago Press, 1995a
[1968].

. Existencialism. Interpretation, v. 22, n. 3, p. 301-320, 1995b.

. Estudios de filosofia politica platonica. Trad. de Amelia Aguado. Buenos Aires:
Amorrortu, 2008.

. Direito natural e histdria. Trad. de Bruno Costa Simdes. Sdo Paulo: WMF Martins
Fontes, 2014.

.Sobre a interpretacdo do Génesis. Trad. de Richard Romeiro Oliveira e 1zabella Simdes.
Pensar — Revista Eletrénica da Faje, v. 5, n. 2, p. 297-323, 2014.

. Perseguicdo e a arte de escrever. Trad. Hugo Langone. S&o Paulo, editora: E
Realizagdes, 2015

. Introducéo a filosofia politica: dez ensaios. Organizacao e apresentacdo de Hilail
Gildin. Trad. de Elcio Vergosa Filho. Sdo Paulo: E RealizagGes, 2016a.

. ; CROPSEY, Joseph. Historia da filosofia politica. Trad. de Heloisa Gongalves
Barbosa. Rio de Janeiro: Forense, 2016b.

. A filosofia politica de Thomas Hobbes: suas bases e sua génese. Sdo Paulo: E
Realizagdes, 2017.

. Reflexdes sobre Maquiavel. Trad. Elcio Vergosa Filho. Sdo Paulo: E Realizagdes,
2015.



128

, On the Intention of Rousseau, Social Research, Extracted from PC1 FUN Text,
published by ProQuest Information and Learning Company, p. 455-487, 1947.

Fontes secundarias:

ABBAGNANO, Nicola. Dicionario de filosofia. Trad. Alfredo Bosi. Sdo Paulo: Martins
Fontes, 1998.

ABRANCHES, André. Consideracdes sobre o Al-Farabi de Leo Strauss. Revista Filoséfica de
Coimbra, n. 43, p. 43-70, 2012.

AQUINO, Tomas de. Suma Teologica. 4. ed. Trad. de Alexandre Correia. Campinas:
Permanéncia, 2016.

ARENDT, Hannah. Sobre a Revolucéo.Trad. de Denise Bottmann. Sdo Paulo: Companhia das
Letras, 2011.

ARISTOTELES. Metafisica. 2. ed. Trad. de Edson Bini. Sdo Paulo: EDIPRO, 2012.
. Etica a Nicobmaco. Trad. de Torrieri Guimaraes. Sao Paulo: Martin Claret, 2014a.
. Politica. 6.e. Trad. de Pedro Constantin Tolens. Sdo Paulo: Martin Claret, 2014b.

BARROQOS, José D"Assuncdo. Historicismo: notas sobre um paradigma. Rio de Janeiro:
Antitese, v. 5, n.9, p. 391-419, jan/jul 2012.

BERLIN, Isaiah. As Raizes do Romantismo.1. ed. Trad. Isa Mara Lando. Sdo Paulo: Trés
Estrelas, 2015.

BLOOM, Allan. Leo Strauss: september 20, 1889 — october 18, 1973. Political Theory, v. 2,
n. 4, p. 372-392, 1974.

. The Closing of the American Mind. 25. ed. United States: Simon and Schuster
Paperbacks, 2012.

BURKE, Edmund. Reflexdes sobre a revolugcdo na Franca. Trad. de José Miguel Nanni
Soares. Séo Paulo: EDIPRO, 2014.

. A sindérese e a consciéncia. Campinas: Ecclesiae, 2015.

CARVALHO, Talyta. Leo Strauss: uma introducio a sua filosofia politica. S&o Paulo: E
Realizacgdes, 2015.

DRURY, S. The Political Ideas of Leo Strauss. New York: Palgrave MacMillan, 2005.

DUTRA, Delamar José Volpato. Direito natural (jus naturale) em Hobbes. Rio de Janeiro,
Analytica, vol 20 n° 1, p. 61-81, 2016.

FEYERABEND, Paul. Contra o método. 2. ed. Trad. de Cezar Augusto Mortari. Sdo Paulo:
Editora UNESP, 2011.

FINNIS, John. Natural Law and Natural Rights. 2. ed. Nova York: Oxford University Press,
2011.

FRANKL, Viktor E. Em busca de sentido. 28. ed. Petrépolis: Vozes, 1991.

GUENON, René. A crise do mundo moderno. 3. ed. Trad. de Antonio Marcos Carvalho.
Lisboa: Nova Vega, 2013.



129

. O Reino da Quantidade e os Sinais dos Tempos. Trad. de IRGET. Séo Paulo: Instituto
René Guénon de Estudos Tradicionais, 2017.

HOBBES, Thomas. Leviaté. 2. ed. Trad. de Rosana D’ Angina. S&o Paulo: Martin Claret, 2015.

KANT, Immanuel. Critica da razdo pura. Trad. Valério Rohden e Udo Baldur Moosburger.
Sao Paulo: Abril Cultural, 1983 (Colegdo Os Pensadores).

KENNINGTON, Richard. Derecho natural y historia de Strauss. In HILB, Claudia. Leo
Strauss: El Filosofo en la Ciudad. 1° ed. Buenos Aires: Prometeo Libros, 2011, p. 241-274

LAVELLE, Louis. Ciéncia estética metafisica. Trad. de Paulo Neves. Sdo Paulo: E
Realizagdes, 2012.

LACERDA, Bruno Amaro. Direito Natural em Platdo: as origens gregas da teoria
jusnaturalista. Curitiba: Jurud, 20009.

LEFORT, C. Trés notas sobre Leo Strauss. In: Desafios da escrita politica. Sdo Paulo:
Discurso Editorial, 1999.

LIMA, Danilo Pereira. O leviata e as guerras religiosas do século XVII: uma andlise do
estado absolutista a partir de Thomas Hobbes. Revista do Direito Publico, Londrina, v.10,
n.1, p.9-30, 2015.

MCALLISTER, Ted V. Revolta contra a modernidade: Leo Strauss, Eric Voeglin e a busca
de uma ordem pos-liberal. Trad. de Tulio Sousa Borges de Oliveira. Sdo Paulo: E Realizacdes,
2017.

MENDES, Elvis de Oliveira. Leo Strauss e o carater problematico da racionalidade
moderna. Revista Perspectiva Filosofica, Recife, v. 43, n. 1. p. 74-90, 2016.

MEIER, H. Leo Strauss and the Theologico-political Problem. Cambridge: Cambridge
University Press, 2006.

MILLER, E. F. Leo Strauss: a recuperacdo da filosofia politica. In: DE CRESPIGNY, A.;
MINOGUE, K. R. (orgs.). Filosofia politica contemporanea. Trad. de Yvonne Jean. Brasilia:
UnB, 1982.

MONTESQUIEU, Charles de Secondat, Baron de. Do espirito das Leis. Trad. de Roberto Leal
Ferreira. Sdo Paulo: Martin Claret, 2010.

MORAIS, Emilia Maria Mendonca de. A natureza do filésofo. Revista Kriterion, Belo
horizonte, v. 51 n.122, p. 50-65, 2010.

MORAIS, Ricardo Manoel de Oliveira. O verdadeiro sentido da filosofia em Leo Strauss.
Revista Kinesis, Belo Horizonte, vol. V, n. 10, p. 273-287, 2013.

OLIVEIRA, Richard Romeiro. Esoterismo e filosofia politica na obra de Leo Strauss. Revista
Dissertatio. Belo Horizonte, v. 46, p. 27-55, 2017.

ORTEGA'Y GASSET, José. A rebelido das massas. 5. ed. Trad. de Felipe Denardi. Campinas:
Vide Editorial, 2016a.

. O que é filosofia? Trad. de Felipe Denardi. Campinas: Vide Editorial, 2016b.
. O Homem e os Outros. Trad. Felipe Denardi. Campinas: Vide Editorial, 2017.

PANGLE, Th. Leo Strauss: an introduction to his thought and intellectual legacy. Baltimore:
The Johns Hopkins University Press, 2006.

PLATAO. Apologia de Scrates/ O Banquete. Trad. de Sueli Maria Regino e Maria Aparecida
de Oliveira. S&o Paulo: Martin Claret, 2017.



130

. A Republica. Trad. de Pietro Nasseti. Sdo Paulo: Martin Claret, 2014.

REALE, Giovanni. Historia da Filosofia Grega e Romana, vol. 11: Sofistas, Socrates e 0s
Socréaticos Menores. Trad. Marcelo Perine. 2 ed. Sdo Paulo: Edi¢des Loyola, 2013.

. Histéria da Filosofia Grega e Romana, vol. I11: Platdo. Trad. Henrique Claudio de
Lima Vaz e Marcelo Perine. 2 ed. S&o Paulo: Edi¢des Loyola, 2014.

. Historia da Filosofia Grega e Romana, vol. 1V: Aristételes. Trad. Henrique Claudio
de Lima Vaz e Marcelo Perine. 2 ed. Sdo Paulo: Edi¢Ges Loyola, 2013.

. Histéria da Filosofia Grega e Romana, vol. V: Filosofias Helenisticas e Epicurismo.
Trad. Marcelo Perine. 2 ed. S&o Paulo: Edig¢bes Loyola, 2017.

RHODES, J. M. Philosophy, revelation and political theory: Leo Strauss and Eric VVoegelin.
The Journal of Politics, v. 49/4, p. 1036-1060, 1987.

ROSEN, Stanley. Leo Strauss and the Problem of the Modern. In SMITH, S. B. The
Cambridge Companion to Leo Strauss. Cambridge: Cambridge University Press, 2009.

ROSSEAU, Jean Jacques. Do contrato social. Trad. Lourdes Santos Machado. Séo Paulo:
Nova Cultural, 1999.

SANTOS, Mario Ferreira dos. Invas3o vertical dos barbaros. Sao Paulo: E Realizagdes, 2012.
. Filosofia da crise. Sdo Paulo: E Realizagdes, 2017.

SILVA, Evaldo Sampaio da. Leo Strauss e os trés movimentos da modernidade. Revista
Ethic@, Floriandpolis, v. 12, n. 2, p. 321-345, 2013.

SMITH, S. B. Reading Leo Strauss. Politics, philosophy, judaism. Chicago: The University
of Chicago Press, 2006.

SOUZA, Jamerson Murilo Anunciacdo de. Edmund Burke e a génese conservadorismo.
Servigo Social e Sociedade, n. 126, Séo Paulo, pp. 360-370, Agosto, 2016.

STONER JR., James R. Was Leo Strauss Wrong about John Locke?. Cambridge University
Press, The Review of Politics, Vol. 66, No. 4, pp. 553-563, 2004.

. Philosophy As A Way Of Life: The Case Of Strauss. The Review of Politics 71,
37-53. USA: University of Notre Dame, 2009.

. (ed.). The cambridge companion to Leo Strauss. Cambridge: Cambridge University
Press, 2009.

TARCOV, N.; PANGLE, T. Leo Strauss y la histéria de la filosofia politica. In: HILB,
Claudia. (Compiladora). Leo Strauss. El Filésofo en la Ciudad. Buenos Aires: Prometeo
Libros, 2011, p. 389-430.

TOCQUEVILLE, Alexis de. A Democracia na América: sentimentos e opinides (Livro II).
Traducdo de Eduardo Brand&o. 22 edi¢do. S&o Paulo: Martins Fontes, 2014.

VOEGELIN, Eric. As Religifes Politicas. Trad. De Teresa Marques da Silva. Lisboa: 2002,
Veja.

VOLFI, F. O paradigma perdido: a ética contemporanea em face a técnica. In:
HOTTOIS, G. (Ed.). Aos fundamentos de uma ética contemporanea. Paris: J. Vrin, 1993, p.
153 - 180.

VOLPI, F. El Nihilismo. Trad. de Cristina I. del Rosso e Alejandro G. Vigo. Buenos Aires:
Biblos, 2005.



131

ZUCKERT, C.; ZUCKERT, M. The Truth About Leo Strauss: political philosophy and
American democracy. Chicago: The University of Chicago Press, 2006.



