
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 
 
 
 

FLÁVIO ALEXANDRINO LOIOLA PINTO BARBOSA 
 
 
 
 
 

PARA ALÉM DO RESPEITO À LIBERDADE  
EM “O SER E O NADA” DE JEAN-PAUL SARTRE 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
                                             Recife  

2018 
 



1 

 

FLÁVIO ALEXANDRINO LOIOLA PINTO BARBOSA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

PARA ALÉM DO RESPEITO À LIBERDADE  
EM “O SER E O NADA” DE JEAN-PAUL SARTRE 

 
 
 

 
Dissertação apresentada ao programa de Pós-
graduação em Filosofia da Universidade 
Federal de Pernambuco, como requisito parcial 
para a obtenção do título de mestre em 
filosofia. 

 
Área de concentração: Filosofia 
 

 
 

Orientador: Prof. Dr. Sandro Cozza Sayão 
 
 
 

 
 
 
 

Recife 
                                                                2018 

 



 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

Catalogação na fonte 

Bibliotecária Valdicéa Alves Silva CRB 4 - 1260 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   B238p      Barbosa, Flávio Alexandrino Loiola Pinto. 

              Para além do respeito à liberdade em “O ser e o nada” de Jean-Paulo Sartre / 

Flávio Alexandrino Loiola Pinto Barbosa. – 2018. 

     142 f. ; 30 cm. 

 

     Orientador:  Prof. Dr. Sandro Sayão. 

     Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH. 
Programa de Pós-graduação em Filosofia, Recife, 2018. 

      Inclui referências. 

                       

  

      1. Filosofia. 2. Existencialismo. 3. Responsabilidade. 4. Sartre, Jean Paul, 1905-

1980.  I. Sayão, Sandro (Orientador). II. Título. 
   

 

 

100 CDD (22. ed.)                                                          UFPE (BCFCH2019-193) 



3 

 

FLÁVIO ALEXANDRINO LOIOLA PINTO BARBOSA 
  

 
 
 

PARA ALÉM DO RESPEITO À LIBERDADE  
EM “O SER E O NADA” DE JEAN-PAUL SARTRE 

 
 

Dissertação apresentada ao programa de Pós-
graduação em Filosofia da Universidade 
Federal de Pernambuco, como requisito parcial 
para a obtenção do título de mestre em 
filosofia. 

 
 
Aprovado em 26 / 09 / 2019. 

 
 

 
BANCA EXAMINADORA 

 
 

____________________________________________ 
Prof. Dr. Sandro Cozza Sayão (Orientador) 

Universidade Federal de Pernambuco 
 

____________________________________________ 
                           Prof. Dr. Tárik de Athayde Prata (Examinador Interno) 

Universidade Federal de Pernambuco 
____________________________________________ 

Prof. Dr. Nélio Vieira de Melo (Examinador interno) 
Universidade Federal de Pernambuco 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 



4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Para Gleci.  

 



5 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Pelos idos de 2002, dei início à minha formação acadêmica, tempo em que 
tive a sorte de conhecer o meu primeiro orientador de pesquisa, o Prof. Dr. Nélio 
Vieira de Melo, exímio conhecedor da filosofia sartriana, com quem empreendi os 
primeiros estudos em Jean-Paul Sartre. Eis aqui as minhas projeções sartrianas de 
agradecimento e de sincero reconhecimento devido à influência que me imprimiu à 
época no meu fazer-se em situação até os dias de hoje. 

Com reconhecimento fraternal, sinta-se abraçada, minha irmã Maxwelly, pelo 
apoio em tempos de obscuridade e luminosidade durante esses últimos dois anos e 
meio. Beijo-te e abraço, igualmente, minha querida e guerreira mãe, Zilma, pela 
educação e exemplo, de cujo rigor e austeridade, me forjastes agora em parte do 
que sou e não deixarei de ser no futuro. A você, com a minha honra e a minha força, 
deixo a minha homenagem de filho.  

Aos colegas, amigos de trabalho e de vida: Oswaldo Pereira, o Pina, pelas 
conversas existencialistas embebidas com tragos nietzscheanos pelos bares de 
Caruaru-PE. Ao amigo Anderson Tavares, pela paciência e camaradagem durante o 
período de mestrado, um forte abraço. Da mesma maneira, Tales de Macedo, com 
quem travei diálogos existencialistas, uma amizade construída no mestrado. E 
também ao amigo de peso, Yago Felipe Campelo, o meu abraço. 

Aos professores do programa de mestrado em filosofia da UFPE, os quais me 
apresentaram a novas ideias e outros rumos no pensar filosófico, assim como aos 
funcionários que integraram esse programa de filosofia. 

Por fim, ao meu orientador, Prof. Dr. Sandro Sayão pela oportunidade de 
trabalhar Sartre, realizando o meu sonho na UFPE. Agradeço-lhe a leveza por 
intermédio da qual te fizestes nesse período, confiando que eu seria capaz de 
pesquisar o meu tema e fazer as minhas próprias escolhas sobre os rumos dessa 
dissertação num momento tão difícil da democracia brasileira.  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

. 

 

 

 

Quando a vontade intervém, a decisão já está tomada. 

(SARTRE, 2002, p. 557)  

 



7 

 

RESUMO 

 

Em O ser e o nada: ensaio de ontologia fenomenológica, de Jean-Paul Sartre 

nós investigaremos o respeito à liberdade em situação. No entanto, essa questão é 

ambígua, uma vez que se verifica que o respeito à liberdade é uma palavra vã no 

universo conceitual sartriano. Isso nos comprometerá na medida em que nos 

impusermos, constrangendo o outro a ser mais livre, ou bem o objetificarmos através 

da indiferença e demais condutas que se engendram e morrem num revezamento 

que deságua num conflito existencial em que me sinto escorrer para o outro. Por 

isso, nos foi preciso analisar em que sentido a vanidade se coloca em presença do 

outro com o objetivo de também desmistificarmos a infernalidade das relações 

concretas. Pusemos, então, em paralelo à reflexão sartriana, o conceito de amor-

prático segundo a Fundamentação da metafísica dos Costumes de Immanuel Kant. 

Isso nos proporcionou distinguir em que sentido Sartre critica a moral universalista 

kantiana, bem como se reafirma uma continuidade de sentido entre O ser e o nada e 

O existencialismo é um humanismo, o que, para György Lúkacs em Marxismo ou 

existencialismo? - inexistiria, a não ser enquanto inspiração eclética e incapaz de 

galvanizar um engajamento proposto na Conferência de 1945. Em sendo assim, 

entrevimos não propriamente aquilo que seria o respeito à liberdade, mas, 

sobretudo, conforme o leitor verificará, aquilo que ele não é, razão pela qual nos 

compromete ainda mais fortemente em situação. Sartre não será um kantiano, e o 

engajamento, bem como o comprometimento, projetar-se-á desde O ser e o nada 

até a Conferência de vulgarização.  

 

PALAVRAS-CHAVE: Existencialismo. Responsabilidade. Engajamento. Política. 

 

 

 

 

 

 



8 

 

RÉSUMÉ 

 

 Dans L’Etre et le néant : essai d’ontologie phénoménologique (1943) de 

Jean-Paul Sartre, nous examinerons le respect de la liberté en situation. Cependant, 

cette question est ambiguë, car il est vérifié que le respect de la liberté est un vain 

mot dans l'univers conceptuel sartrien. Cela nous engage dans la mesure où nous 

imposons, ce qui limite l'autre pour être plus libre, ou bien objectiver par indifférence 

et d'autres comportements qui engendraient et meurent dans un relais qui se jette 

dans un conflit existentiel, que je me sens suintant pour l'autre. Par conséquent, 

nous avons dû analyser en quel sens la vanité est placée en présence de l’autre 

dans le but de démystifier l’infernalité des relations concrètes. Parallèlement à la 

réflexion sartrienne, nous plaçons le concept d'amour-pratique selon le Fondement 

de la métaphysique des moers (1785) d'Immanuel Kant. Cela nous a donné de 

distinguer lequel sens Sartre critique la morale kantienne universaliste et réaffirme 

une continuité de sens entre L'être et le néant et L'existentialisme est un humanisme 

que, pour Lukacs dans le Marxisme ou l'existentialisme? - cesseraient d'exister, sauf 

inspiration éclectique et incapable de galvaniser un engagement proposé dans la 

Conférence de 1945. Cela étant, nous apercevions pas exactement ce qui serait le 

respect de la liberté, mais surtout, que le lecteur peut vérifier, ce qu'il n'a pas c'est 

pour cette raison que cela nous engage encore plus fortement dans la situation. 

Sartre ne sera pas un Kantien, et l'engagement, ainsi que l'engagement sera-t-il 

projeté de L'être et le néant à la conférence de vulgarisation. 

 
 

MOTS CLÉS: Existentialisme. Responsabilité. Engagement. Politique. 
 
 
 

 

 

 

 

 

 



9 

 

 SUMÁRIO  

1 INTRODUÇÃO......................................................................................... 10 

1.1 A NADIFICAÇÃO COMO EXPERIÊNCIA ÉTICA 14 

1.2 INTENCIONALIDADE E CONSCIÊNCIA EM SARTRE: A ÚNICA 

AVENTURA POSSÍVEL............................................................................. 

 

14 

1.3 A NADIFICAÇÃO: UMA ATITUDE COMPROMETEDORA.................................. 28 

1.4 NADIFICAÇÃO, ACONTECIMENTO E FASCÍNIO : O ROSTO DA 

LIBERDADE.......................................................................................................... 

 

35 

1.5 O NADA CINTILA NO MUNDO: ANGÚSTIA, JOGO, VERTIGEM E  

LIBERDADE.......................................................................................................... 

 

42 

1.6 UM PROJETO PARA NEGAR-SE: O PROBLEMA DA MÁ-FÉ............................ 48 

1.7 AS CONDUTAS DE MÁ-FÉ: A JOVEM COQUETE, O GARÇOM, O ALUNO E 

O CAMPEÃO DA SINCERIDADE......................................................................... 

 

54 

1.7.1 A  boa-fé da jovem coquete: uma fé anfibólica................................................ 54 

1.7.2 O garçom que brinca de ser o Em-si do garçom ideal em O ser e o nada.... 60 

1.7.3 Julgamento e ressurreição: a sinceridade como arma................................... 64 

1.7.4 O olhar do outro em O ser e o nada: o que significa ser visto....................... 68 

   

2 MAIS ALÉM DO RESPEITO................................................................................ 79 

2.1 A COMIDA DE TÂNTALO: A CONCEPÇÃO DE AMOR EM O SER E O 

NADA DE JEAN-PAUL SARTRE À MÃO DO CONCEITO DE AMOR-

PRÁTICO DA FUNDAMENTAÇÃO DA METAFÍSICA DOS COSTUMES 

DE IMMANUEL KANT.............................................................................. 

 

 

 

79 

2.2 DO BANQUETE DE TÂNTALO À PAIXÃO-INÚTIL DO PARA-SI............. 93 

2.3 O RESPEITO ENTRE O FASCÍNIO E O HORROR DA 

GENEROSIDADE EM O SER E O NADA................................................. 

 

116 

2.4 ENTRE A INDIFERENÇA E O RESPEITO À LIBERDADE: 

CONTRADIÇÃO E ENGAJAMENTO......................................................... 

 

125 

3 CONCLUSÃO........................................................................................... 136 

 REFERÊNCIAS......................................................................................... 139 

 

 

 

 

 



10 

 

1  INTRODUÇÃO 

O respeito à liberdade do outro em O ser e o nada é algo problemático. 

Projetar-se para o mundo, descobri-lo e, na exata medida dessa atitude subjetiva, 

tanto ser uma revelação-revelada dos existentes, quanto propor um horizonte de 

sentidos a partir do qual o mundo se revelerá diferentemente onde também o Outro 

seja mais livre, nos lança numa tessitura conceitual labiríntica que nos exige uma 

solução dramática: em nome de que (fins) coagiria o Outro a ser mais livre?  

Esse que é o meu pecado original, dirá Sartre, a minha queda, aquele através 

do qual o meu mundo sangra e que me vê como jamais poderei me ver ou coincidir 

com o que sou para ele, provocará um círculo vicioso de coisificação recíproca em O 

ser e o nada: enquanto tento objetificar o outro, esse também poderá me objetificar. 

É por isso que o sentido do ser-para-outro em O ser e o nada é o conflito.  

Esse conflito, aliás, pode ser velado numa situação pretensamente pacificada 

ou até mesmo por mim mascarado: é quando fujo inutilmente de mim mesmo, uma 

vez que não poderia ser o enganador e o enganado na unidade de uma mesma 

consciência (de) si. Não há saída: angustiado frente aos possíveis elegidos que me 

concernem e mantenho numa existência sempre retomada por mim mesmo, mas 

que também não me determinam; mentindo-me sobre o fundo de possíveis 

descartados, os quais eu também os mantenho como não devendo ser escolhidos, 

devo, mesmo assim, me escolher em situação em plena angústia diante daquilo que 

não sou: eu mesmo perante o outro que guarda o segredo de meu ser, ou seja, 

aquilo que Sartre chamará em O ser e o nada de a parte do diabo. Na verdade, já 

nos escolhemos. Segundo Sartre, essa angústia perante mim mesmo, não sendo a 

mais habitual das condições é mascarada pelo Para-si, ou seja, a realidade humana 

através de uma miríade de condutas de fuga em vertigem, embora mimetize a 

própria queda no abismo, mentindo-se, o que é uma contradição em O ser e o nada.  

Nesse sentido, sou aquele que é não apenas uma nadificação 

comprometedora do mundo e de mim mesmo enquanto maneira de ser o meu 

próprio ser como uma questão para mim mesmo: sou aquele que também se nega, 

aquele foge de si mesmo através de desculpas e se busca ver ao modo do ser-Em-

si. Hei de confessar a minha condição infernal: fujo, mas não posso ignorar que fujo, 

pois, devo encarar aquilo de que fujo para melhor disso fugir e mascarar que aquilo 

de que fujo não é outra coisa senão eu mesmo. Estou, portanto, ou bem de má-fé, 



11 

 

ou oportunizando a má-fé no Outro. Sou, então, culpado e cúmplice dessa má-fé 

perante os outros, mormente, em face de mim mesmo no mundo. 

Esse é o cenário em que buscamos propor uma releitura do inferno das 

relações concretas em O ser e o nada que estivesse para além da fórmula: O inferno 

são os outros, da peça Huis Clos (1943), a qual, por muito tempo, circunscreveu a 

análise da condição humana sartriana num pessimismo insuperável. Por isso, esse 

Para além do respeito (o título de nossa dissertação) se inscreve naquele registro 

conceitual que é próprio do Para-si: a nadificação da situação rumo (ou “para além”) 

daquilo que ela não é (a situação), mas sendo o seu não-ser como um ainda não.  

Haverá, portanto, um comprometimento de si de ponta a ponta na medida em 

que a minha maneira escolhida impõe um projeto não escolhido pelo outro. 

Igualmente, veremos que o respeito à liberdade do outro nos fratura a neutralidade e 

nos engaja no mundo porque somos para além de nós mesmos e do outro que se 

tornará o objeto de um respeito à revelia de si mesmo, embora também escolha. 

Para compreendermos melhor essa questão, contrapomos a essa concepção 

sartriana a busca do supremo princípio da moralidade kantiana na Fundamentação 

da Metafísica dos Costumes a fim de aprofundar não só a crítica desferida por Sartre 

a Kant em O existencialismo é um humanismo, sobretudo em que medida poderia 

haver uma mudança de tom entre supostamente duas concepções de liberdade em 

Sartre, a primeira, em O ser e o nada; a segunda, de vulgarização, na Conferência 

de 1945. Nesse sentido, o filósofo húngaro marxista, Gyorgy Lukács em Marxisme 

ou existentialisme?  - discordará veementemente, embora sem razão.  

Para Lukács, Sartre dera um salto de fé, e, nos pede assim que admitamos o 

que para ele é óbvio: a moral proposta na Conferência é de clara inspiração 

kantiana, mas não ousa dizer o seu nome, nada tendo a ver com as análises da 

ontologia fenomenológica da Bíblia sartriana e, não é outra coisa senão uma 

construção eclética e irracional. Porém, inspiração não significa nada quando a 

questão, na verdade, passa ao largo de uma semelhança, mas de cisão abismal sob 

um céu devastado. Em poucas palavras, Lukács caminha sobre uma ponte 

sartriana. Nesse sentido, veremos que Luckács não se aprofunda no conceito de 

liberdade sartriano e o detrata, se bem que não se possa acusá-lo de não haver lido 

a magnum opus de Sartre, mas de haver escolhido certas passagens sem lhes dar o 

tratamento adequado às irradiações conceituais sartrianas. Seguimos nesse sentido. 



12 

 

Por isso, o leitor deve já entrever o que se colocará nesse trabalho: se por um 

lado, Kant nos oportuniza dissociar o que é o respeito – ou o que ele não é - em O 

ser e o nada de Sartre do tratamento do outro como um fim, não como um meio, da 

Fundamentação; a crítica de Lukács à Sartre nos fraqueou a ponte que nos levaria 

diretamente ao engajamento político proposto na Conferência de 1945, essa última 

não sendo senão a contraparte, ainda que vulgar, da maior obra filosófica sartriana 

que já enraizara no mundo o engajamento do Para-si enquanto comprometimento de 

ser-no-mundo à luz de um fim projetado que ilumina a situação para além dos 

outros. Isso nos levou a ver, para além de uma inspiração kantiana do respeito em 

Sartre, um projeto que nos lança sob o peso de uma responsabilidade de Atlas. 

Algumas questões se colocaram no decorrer do texto: Haverá dois conceitos 

de liberdade em contradição com as teses sartrianas? E como Sartre propõe ainda 

um engajamento se o respeito à liberdade do outro, para Sartre, é uma palavra vã? 

Que significado e implicações obtém Sartre dessa vanidade do respeito a outrem?  

Não daríamos razão ao livro incendiário de Lukács?  

É preciso ir mais a fundo: o que o pai do existencialismo francês entende por 

respeito ao outro? Melhor dizendo, contrapondo-se a Kant, o que se delineia 

negativamente enquanto respeito em O ser e o nada? Em que medida o conceito de 

amor-prático da Fundamentação guarda semelhanças e diferenças com o amor, 

segundo Sartre? Seria todo tipo de amor, ou bem aquele que me salva da 

contingência e me justifica? Apenas uma leitura mais apurada nos responderá, por 

vezes, sob uma base mítica, embora não menos rigorosa filosoficamente.  

Em tempo, todas essas questões se apresentam, portanto, em nosso 

trabalho, inicialmente, no capítulo dedicado a alteridade, o qual busca cobrir os 

conceitos de Para-si, em-si, o Nada, a má-fé e o olhar, os quais nos darão 

sustentação conceitual para que possamos chegar ao conflito das relações 

concretas (segundo capítulo) munidos da irradiação conceitual das teses sartrianas, 

como nos dirá brilhantemente Ístvan Mészaros em A obra de Sartre. Cremos estar, 

então, justificado brevemente o Para além do respeito ao outro de nosso trabalho.  

O final desse trabalho buscará introduzir a quebra da indiferença em face de 

outra liberdade, uma vez que o engajamento já se deu, fins já me foram colocados, 

não por Deus ou meramente por razões sociais que se me imporiam, mas por mim 

mesmo, o que não significa que entre a concepção e a realização do mesmos não 

possa haver um fracasso. “O homem”, já disse Sartre, “é uma paixão-inútil”. 



13 

 

A liberdade sartriana não é um mero esfregar de uma lâmpada do gênio em 

que não há uma nadificação entre o que desejo e a possibilidade do fracasso para o 

projeto que desejo completar por meus atos em situação. Do contrário, viveríamos 

no sonho. Mas há quem viva no sonho, ou, ainda que oprimido, não conceba o não-

ser da situação presente que o faria agir por outro estado de coisas. Cada situação 

guarda uma fisionomia singular. Mas a condenação à liberdade é geral e opressora. 

E o peso é dado pelo Para-si. Isso não parece ser Kant. Que devo fazer, portanto, 

para respeitar mais o outro, principalmente, se esse ainda quiser perder a própria 

liberdade? Eis o nosso ponto de partida em que devemos nos perder para melhor 

nos encontrar já e para sempre comprometidos.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



14 

 

1.1  A NADIFICAÇÃO COMO EXPERIÊNCIA ÉTICA 

A reflexão posterior aprofundará o conceito de intencionalidade, atrelando-o à 

ideia de nadificação em O ser e o nada. Isso se faz necessário, uma vez que nos 

oportunizará a redescoberta crítica do sentido do respeito à liberdade do outro para 

além de um pessimismo estrutural, mas apontando para um comprometimento da 

tanto da liberdade em situação quanto seu engajamento. 

  

1.2  INTENCIONALIDADE E CONSCIÊNCIA EM SARTRE: A ÚNICA AVENTURA         
POSSÍVEL 

 

Em seu brilhante artigo “Uma ideia fundamental na fenomenologia de Husserl: 

a intencionalidade”1, Jean-Paul Sartre expõe de uma maneira metafórica, mas não 

menos precisa um conceito de fundamental importância à compreensão de seu 

pensamento filosófico em O ser e o nada: ensaio de ontologia fenomenológica2. 

Trata-se da intencionalidade, a qual se exprimirá como uma maneira que a 

consciência tem de se direcionar para as coisas e descobrir o mundo, não criá-lo3, 

por isso, diz Sartre, “Husserl reinstalou o horror e o encanto nas coisas”4.  

Contudo, isso nos obriga a uma interpretação, pois, não se trata apenas de 

um “horror” que se imporia, segundo Sartre, a uma consciência passiva ou 

substancial, uma vez que essa não se extrairia tampouco de um estado subjetivo 

enquanto soma impressionável da exterioridade que condicionaria a 

intencionalidade, pelo contrário, “se amamos uma mulher é porque ela é amável. 

Eis-nos libertos de Proust! Libertos ao mesmo tempo da <<vida interior>>”5.  

É preciso entender desde já que a consciência é vista aqui como um 

movimento em direção ao que ela não é; e algo ainda mais importante, agora de um 

ponto de vista ético de consequências inauditas: será uma maneira adaptada, no 
                                                           
1 SARTRE, Jean-Paul. Situações I. Trad. Rui Mário Gonçalves. Lisboa: Publicações Europa-América. 
1968, p. 28-31. 
2 SARTRE, Jean-Paul. O ser e o nada: ensaio de ontologia fenomenológica.  11. ed. Trad. e notas de 
Paulo Perdigão. Petrópolis: Editora Vozes, 2002A. 765p. 
3 Para Paulo Perdigão: “Como Husserl, Sartre, em primeiro lugar, suprimiu todos os conceitos de 
antemão dados como ‘verdades estabelecidas’ sobre as coisas. É preciso ‘voltar às próprias coisas’, 
ou seja, descrever os fatos em sua essência [...] daí porque a fenomenologia é chamada de ciência 
eidética (do grego eidos: ‘essência’). Em outras palavras, em geral só se entende as coisas 
superficialmente: o ser humano dá como ‘já sabido’ precisamente aquilo que precisa ser elucidado”. 
PERDIGÃO, Paulo. Existência e Liberdade: uma introdução à filosofia de Sartre. Prefácio de 
Gerd Bornheim. Porto Alegre: L&PM Editores, 1995, p. 32.   
4 SARTRE, 1968, p. 31. 
5 Ibid., p. 31. 



15 

 

que toca às emoções, por exemplo, de atuação no mundo. Não haveria, portanto, 

um embate de emoções ou forças contrárias do qual se extrairia o amor à intimidade 

da consciência, fazendo com que amássemos esse ou aquele, pelo contrário, há um 

projeto de amar, o qual não se ergue, segundo Sartre, a partir de uma interioridade 

gástrica da consciência.  

Na trilogia Os caminhos da liberdade, o professor de filosofia Mathieu 

Delarue, agastado ante a decisão de comprometer-se ou não com Marcelle Duffet, 

muito embora já se encontre comprometido, bem o sabe que: 

Em torno dele as coisas se haviam agrupado, aguardavam sem sinal, 
sem a menor sugestão. Estava só em meio a um silêncio 
monstruoso, só e livre, sem auxílio nem desculpa, condenado a 
decidir-se sem apelo possível, condenado a ser livre para sempre6. 

Em sendo assim, nossos afetos são projetos para além dos Outros e do 

mundo7. Significa dizer que, para Sartre, as minhas “reações subjetivas” se 

projetariam enquanto uma maneira escolhida de meu ser-no-mundo, um movimento 

para o que não se é, rumo a um ainda-não, um não-ser com o qual se busca a 

impossível coincidência ontológica projetada como um fim idealizado8. Melhor 

dizendo, é esse desejo de ser Deus, o que parece denotar um egoísmo, sem bem 

que “o tão famoso amor-próprio não sendo mais do que um meio escolhido 

livremente”, diz Sartre, “entre outros para realizar esta paixão”9.  

Em contrapartida, parece óbvio que se “odiar outrem é ainda uma maneira de 

estourar para ele”10, com efeito, amá-lo, não é senão outra maneira de descobri-lo11 

num estouro da consciência à distancia do mundo. Aliás, também daquilo que, por 

princípio, sempre não se é senão enquanto consciência (de) si: e é “esse exceder-se 

                                                           
6 SARTRE, Jean-Paul. A idade da razão. 9. ed. Trad. Sérgio Milliet. Prefácio de Franklin Leopoldo e 
Silva.  Rio de Janeiro: Editora Nova Fronteira, 2017, p. 285. 
7 Sobre a relação entre Mathieu Delarue e Marcelle Duffet em A idade da razão, aquilo que se 
poderia, segundo Sartre, não seria bem a questão do aborto, mas a permanência (engajamento) 
numa relação sobre bases mentirosas antes e depois: “Mas porque eles sabiam bem que essa 
relação não era verdadeiramente uma relação a dois [...] na verdade, eles não cessam de se mentir, 
porque sua relação é falsa e mentirosa”. Traduzido livremente do francês: “Mais parce qu’il savait 
bien que cette liaision n’était pas véritablement une entreprise à deux [...] en realité, ils ne cessent pas 
de se mentir, parce que leur rapport est faux et menteur”. CONTAT, Michel; RYBALKA, Michel. Les 
écrits de Sartre. Chronologie, bibliographie commentée. France: Gallimard, 1970, p. 115.  
8 Essa impossível coincidência a que Sartre chamará de Em-si-Para-si, nós desenvolveremos mais 
adiante. 
9 SARTRE, 2002A, p. 763. 
10 SARTRE, 1968, p. 30. 
11 A problemática do amante e do amado, esse último buscando ser inultrapassável pela consciência 
do amante, segundo Sartre, será trabalhada no próximo capítulo desse trabalho. Para o amor em O 
ser e o nada. Cf. SARTRE, 2002A, p. 454-472. 



16 

 

da consciência por ela própria, a que se chama <<intencionalidade>>”12, diz Sartre, 

um movimento para a exterioridade ao modo do ter-de-ser o que não se é 

propriamente, mesmo uma lei, porque “uma lei é objeto transcendente de 

conhecimento; pode haver consciência de lei, mas não lei da consciência”13. 

Obviamente, não haverá leis dos afetos, segundo Sartre, que condicionem a 

consciência e, consequentemente, os atos da liberdade.  

Ora, esse conceito de consciência14 está em perfeita consonância ao seu 

texto de estreia na filosofia A transcendência do ego (1934)15, o qual nos diz que: “o 

tipo de existência da consciência é de ser consciente de si. E ela toma consciência 

de si enquanto como é consciente de um objeto transcendente”16. Com efeito, 

vemos reafirmada essa translucidez da consciência em que nada lhe há que não 

seja consciência (de) alguma coisa tanto em O ser e o nada: “toda consciência 

posicional do objeto é ao mesmo tempo consciência não-posicional de si”17,  com o 

que também declara o personagem Orestes para sua irmã Electra na tragédia 

sartriana As moscas: “Não é noite: é a aurora de um novo dia”18. Uma frase literária, 

decerto, mas que à luz da conotação ético-política de As moscas, nos propõe a 

visão sartriana sobre uma ação não mais turvada pelos conteúdos de consciência ou 

à mercê do imobilismo que a pudesse perpassar através do olhar dos outros19. Mas 

estamos muito longe ainda do conceito de liberdade sartriano e do subsequente 

contexto histórico em que se insere a peça As moscas20.  

                                                           
12 SARTRE, 1968, p. 30. 
13 SARTRE, 2002A, p. 27.  
14 Desenvolveremos mais adiante quando falarmos da má-fé. 
15 A Transcendência do ego contém em germe a maior parte das posições filosóficas que 
desenvolverá L’être et le néant e termina por aquilo que se poderia chamar de programa de toda obra 
filosófica por vir até a Crítica da Razão Dialética e a <<Moral>> sempre em curso de elaboração. 
Traduzido livremente do francês: “La transcendence de l’ego contient en germe la plupart des 
positions philosophiques que developpera L’être et le néant et se termine par ce qu’on pourrait 
appeler le programme de toute oeuvre philosophique. CONTAT; RYBALKA, 1970, p. 56. 
16 SARTRE, Jean-Paul. A transcendência do Ego. 2. ed. Trad. de João Batista Kreusch, Introdução 
e notas de Sylvie Le Bom, Petrópolis: Editora Vozes, 2015, p. 23.  
17 SARTRE, 2002A, p. 24. 
18 Id. As moscas. Trad. Caio Liudvik. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2005, p. 82.  
19 Parece que se encontra aí o maior conflito teórico (e prático) da obra de Sartre com respeito à 
liberdade. Mas é justamente nesse conflito que pode ser encontrado o sentido mais amplo e 
significativo da liberdade humana: num movimento ascendente, o pensamento de Sartre parte da 
fenomenologia, vai à ontologia, flerta com a metafísica; em seguida retorna ao cotidiano pela via da 
dialética marxista. SILVA, Luciano Donizette da. A filosofia de Sartre entre a liberdade e a história. 
Editora Claraluz, 2010, p. 19. 
20 Cf. LIUDVIK,Caio. Sartre e o pensamento mítico: revelação arquetípica da liberdade em As 
moscas. Loyola: São Paulo. 2007. 243p. 



17 

 

Admitamos, porém, que a ambiguidade21 será a chaga maior não só do 

conceito de consciência (o jogo de espelhos da má-fé)22, mas, conforme nos fala 

Marcelo S. Norberto em O drama da ambiguidade: a questão da moral em O ser e o 

nada23, também da condição humana, pois, “não ser o que é torna-se o 

reconhecimento de que a consciência não é nem sustentada pelo ser – como uma 

essência que suporta uma aparência -, tampouco coincide com o próprio ser – como 

uma correspondência inequívoca”24. Eis a consciência enquanto um movimento 

perpétuo entre aquilo que não é absolutamente (a “vida interior”), para aquilo que é, 

quer dizer, uma ultrapassagem para (os objetos sobre fundo de mundo), negando 

em si, ser o que é (os objetos) num “projeto” tanto para o não-ser de si (com o qual 

busca a plena coincidência) quanto da situação presente.  

Segundo Daniela Ribeiro Schneider em Sartre e a psicologia clínica:  

O projeto é constituído pelo homem a partir de sua história de 
relações. Essa constatação nos faz compreender que, primeiro, o 
homem existe, surge no mundo, só depois, a partir do seu processo 
de relações, é que ele define, delineia sua essência, sua 
personalidade, cujo núcleo fundante é o projeto-de-ser. Isso significa 
que, na realidade, “a existência precede a essência”, princípio 
fundamental do existencialismo sartriano, que ressalta a centralidade 
do processo histórico para o homem e também a noção de 
personalidade como um processo em construção25. 

Com efeito, é nesse distanciamento de um “si” para o qual tende que a 

consciência se faz uma exterioridade dela própria em direção às coisas, ou seja, aos 

objetos dos quais se faz consciência, sendo revelação-revelada do mundo, um 

absoluto não-substancial26, mas que também se faz consciência de si ao mesmo 

                                                           
21

 A questão da ambiguidade se recortará, precipuamente, no que toca à temporalidade do Para-si (os 
três ek-stases temporais) e desembocará na possibilidade humana de se afetar de má-fé, buscando 
ser “o enganador” e “o enganado” na unidade de uma só consciência (uma crítica frontal ao 
inconsciente freudiano). Ademais, essa atitude, embora guarde uma semelhança à mentira, é 
destroçada e distinta do conceito de má-fé em O ser e o nada. Mais adiante, veremos que o Para-si, 
segundo Sartre, poderá buscar um “alheamento” da situação (um conceito interessantíssimo), 
refugiando-se na sua capacidade de transcendência e nadificação da situação. Negará, portanto, ou 
bem seu próprio corpo, jogando com as funções de seu ser-no-meio-do-mundo, ou não se 
aperceberá (não se dará conta) de si como aquele pelo qual as significações e atitudes urgentes 
reclamadas por uma situação histórica lhes serão de sua inteira e total responsabilidade. Cf. 
SARTRE, 2002, p. 104 et seq al.     
22 Cf. SARTRE, 2002A, p. 101-114. 
23 Cf. NORBERTO, S. Marcelo. O drama da ambiguidade: a questão da moral em O ser e o nada. 
São Paulo: Edições Loyola, 2017, 144p. 
24 Ibid., p. 79.  
25 SCHNEIDER, Daniela Ribeiro. Sartre e a psicologia clínica. 1. ed. 1. Reimpressão. Florianópolis: 
Editora UFSC, 2011, p. 95.  
26 Por se tratar de absoluto de existência e não de conhecimento, escapa à famosa objeção de que 
um absoluto conhecido não é mais absoluto, por se tornar relativo ao conhecimento que dele se tem. 



18 

 

tempo em que se faz consciência posicional do objeto, pois, “é da natureza da 

própria consciência existir ‘em círculo’. O que se pode”, diz Sartre, “exprimir assim: 

toda existência consciente existe como consciência de existir”27.  

Haverá, não obstante, imposições gramaticais referentes ao “de”, o qual 

poderia indicar uma relação de conhecimento da consciência de si para si no ato de 

perceber um objeto, fazendo com que regredisse a consciência ao infinito. No 

entanto, Sartre não aceitará um recuo dessa magnitude que se perdesse numa 

absurdidade regressiva, sem que se colocasse um termo possível.  

Por isso, em O ser e o nada, nos alerta que:  

A redução da consciência ao conhecimento, com efeito, presume 
introduzir na consciência a dualidade sujeito-objeto, típica do 
conhecimento. Mas, se aceitamos a lei da díade cognoscente-
conhecido, será necessário um terceiro termo para que o 
cognoscente se torne por sua vez conhecido, e ficaremos frente a 
este dilema: ou paramos em um termo qualquer da série conhecido – 
cognoscente conhecido – cognoscente conhecido pelo cognoscente, 
etc., e então a totalidade do fenômeno cai no desconhecido, quer 
dizer, esbarramos sempre com uma reflexão não-consciente de si 
como derradeiro termo – ou então afirmamos a necessidade de 
regressão ao infinito (Idea ideae ideae, etc.), o que é absurdo28.      

 
Não sem razão Gerd Bornheim afirma em seu Sartre: metafísica e 

existencialismo29, que Sartre radicalizara em O ser e o nada, municiando-se do 

arcabouço teórico da intencionalidade husserliana, o conceito de consciência, uma 

vez que essa já não é mais refém daquilo que lhe antecederia (um a priori, um Ego 

transcendental, uma “vida interior”) ou mesmo daquilo que não é, ainda que 

consciente (por exemplo, de uma lei):  

Se Sartre aceita a fenomenologia é com a intenção de radicalizá-la 
ontologicamente [...] De fato, a consciência perde o idealismo que lhe 
atribuía o pai da fenomenologia; ela não é mais, em nenhum sentido, 
princípio de constituição do objeto. Ao menos, Sartre não pretende 
que o seja, e o que ele advoga é a tese oposta: “A consciência é 
consciência de alguma coisa: isto significa que a transcendência é 
estrutura constitutiva da consciência”30.  

                                                                                                                                                                                     

Realmente, o absoluto aqui não é resultado de construção lógica no terreno do conhecimento, mas 
sujeito da mais concretas das experiências. E não é relativo a tal experiência.  É também um absoluto 
não-substancial. SARTRE, 2002A, p. 28. 
27 Ibid., p. 25. 
28 SARTRE, 2002A, p. 23. 
29

 Cf. BORNHEIM, Gerd. Sartre: metafísica e existencialismo. 3. ed. 1ª reimpressão. São Paulo: 
Editora Perspectiva, 2003, 315p. 
30 Ibid., p. 31-32. 



19 

 

Sartre faz da consciência, então, transcendente a si mesma, sem refúgio 

possível, porque posicional do mundo. Eis, então, a sua necessidade existencial: 

“existir como consciência de outra coisa diferente dela”31 - bem como sendo um 

recuo nadificador dos objetos intencionados. Por um lado, à distância de si mesma, 

mas para a qual tende com o objetivo de se identificar a si, numa coincidência 

absoluta consigo, mas separada dos objetos por Nada, ou seja, a consciência é um 

projeto de coesão absoluta, embora fracasse ulteriormente nessa aventura sobre um 

fundo de mundo que lhe é indiferente, mesmo porque, para a consciência: “tudo está 

fora, tudo, até nós próprios: fora, no mundo, entre os outros”32.  

Com efeito, é uma revolução contra aquilo que o filósofo francês chamará de 

Espírito-aranha: “Oh filosofia alimentar!”33. Em A filosofia de Sartre: entre a liberdade 

e a história, Luciano Donizetti da Silva nos esclarece o teor dessa revolução 

sartriana:  

A renovação do solo filosófico em Sartre tem como princípio a 
purificação do campo transcendental. Com isso, a consciência é 
levada à sua pureza primeira: ela poder ser definida como nada, já 
que todas as coisas foram expulsas de seu interior, sejam essas de 
natureza física ou psíquica; e é relação a tudo, uma vez que é 
consciência de todas as coisas [...] essa noção traz para o meio do 
mundo o Eu e tudo o que era entendido como de senso íntimo34. 

Nesse sentido, a intencionalidade cumprirá um papel de descarregamento, ou 

seja, desprovida de lastro que lhe pese internamente ou passível de se lhe impor de 

fora35, condicionando-a. Portanto, a consciência é, segundo Sartre, um estouro “a 

partir dum nada de mundo e de consciência”36, sendo essa última uma extroversão 

porque “é simplesmente o exterior dela própria, e é essa fuga absoluta de ser 

substância que a constitui como consciência”37.  

Por conseguinte, se purificará, expulsando os supostos conteúdos de 

consciência, não mais se delineando sob a rubrica da “assimilação”, a qual se nutria 
                                                           
31 SARTRE, 1968, p. 30.  
32 Ibid., p. 30. 
33 Ibid., p. 28. 
34 SILVA, 2010, p. 21-22. 
35 Para Schneider: “Sartre supera definitivamente as teorias do conhecimento idealistas, já que essas 
se sustentam no equívoco metafísico da ‘primazia do conhecimento’, que pressupõe um 
conhecimento a priori, que transforma o real em mero reflexo das ideias e o homem como sendo 
habitado pelo conhecimento e nunca um ‘sujeito do conhecimento’. Supera, também, as teorias 
realistas, pois ao colocar o papel da consciência como essencial, faz com que esta deixe de ser uma 
‘tabula rasa’, simplesmente moldada pela matéria, o que retiraria do homem, de novo, a sua condição 
de ‘sujeito do conhecimento’ [...]”. SCHNEIDER, p. 98-99. 
36 Ibid., p. 30. 
37 Ibid., p. 29. 



20 

 

do mundo, pois, com a leitura sartreana do conceito de intencionalidade tomado de 

empréstimo a Edmund Husserl, ser consciência de algo não implicará 

necessariamente conhecer, sendo essa uma “ilusão”, dirá Sartre, “comum ao 

realismo e ao idealismo”38. Estamos, então, entre as coisas do mundo.  

Eis o primeiro passo da filosofia, dirá Sartre: ”expulsar as coisas da 

consciência e estabelecer a verdadeira relação entre esta e o mundo”39. Pode-se 

dizer, portanto, haver apenas uma lei para a consciência: “Toda consciência é 

consciência de qualquer coisa”40. Aliás, conforme nos diz igualmente O ser e o nada, 

será justamente essa a única lei para uma consciência: “Toda consciência é 

posicional na medida em que se transcende para alcançar um objeto”41.  

Segundo André Constantino Yasbek em Itinerário Cruzados: os caminhos da 

contemporaneidade francesa nas obras de Jean-Paul Sartre e Michel Foucault: 

 
Tal filosofia concreta receberá mais tarde o nome de existencialismo 
– e não é à toa que inicialmente o autor de O ser e o nada se tome 
de entusiasmo pelo lema husserliano de um “retorno às coisas 
mesmas” (“zu den Sachen selbst”) fazendo do próprio método 
fenomenológico de Husserl a sua principal arma de guerra na luta 
contra a tradição que o precedeu42. 
 

Sob a reflexão sartreana, a radicalização da intencionalidade, revoltar-se-á 

“contra a filosofia digestiva do empiriocriticismo, do neokantismo”, diz Sartre, “contra 

todo o <<psicologismo>>”43. Desse modo, já não será mais possível entender a 

relação da consciência à luz de um Espírito-Aranha que apenas conhece e dissolve 

os objetos numa suposta interioridade gástrica, à qual se “atraía as coisas para a 

teia, cobri-as com uma baba branca e as deglutia lentamente, [reduzindo-as] à sua 

própria substância”44 (grifo nosso). Doravante, a consciência sartreana se vinculará, 

numa distancia feita de Nada, às coisas em geral, por exemplo, uma árvore: “à beira 

do caminho, no meio do pó, só e retorcida pelo calor, a vinte léguas da costa 

mediterrânea”45. Segundo Sartre, a consciência é uma revelação-revelada dos 

existentes, uma vez que explodira para o que não é, não mais flutuando “na 

                                                           
38 SARTRE, 1968, p. 28. 
39 SARTRE, 2002A, p. 22. 
40 SARTRE, op. cit., p. 30. 
41 SARTRE, 2002A, p. 22. 
42 YASBEK, André Constantino. Itinerários cruzados: os caminhos da contemporaneidade filosófica 
francesa nas obras de Jean-Paul Sartre e Michel Foucault. São Paulo: EDUC; FAPESP, 2010, p. 31. 
43 SARTRE, 1968, p. 29. 
44 Ibid., p. 28. 
45 Ibid., p. 29. 



21 

 

salmoura malcheirosa do Espírito”46. A propósito, “Ser é estourar no mundo”47, diz 

Sartre, para o pó das estradas que me cegam num passeio matutino; entre o tilintar 

dos talheres de Cafés parisienses; sob os tiros fumegantes de fuzis e canhões cuja 

mira busca a fragilidade das coisas na Segunda Guerra mundial e fumaças de 

charutos cubanos numa Revolução; à mercê do jazz das caves existencialistas; ao 

equilíbrio de funâmbulo do Garçom48 que ensaia à risca e brinca com o seu papel 

diante de meu olhar. Eis a consciência igualmente lançada aos pedregulhos sobre 

os quais piso à beira do precipício e frente ao qual tenho medo de mim mesmo – 

pois nada me impede de atirar-me - quando olho para o fundo, pois, mimetizando a 

minha queda, angustio-me, porque rumo agora às minhas possibilidades, cujos 

posicionamentos dependem, admito-o, inteiramente de mim49. Por isso, percebo 

quase que diabolicamente a derrelição que me cabe vertiginosamente: atirar-me ou 

não abismo abaixo. Vejo-me tomando decisões no próprio ato de negar-me e, por 

isso, comprometendo-me orgulhosamente. Devemos justificar a noção de 

comprometimento do Para-si em situação à luz da Bíblia sartrena. 

Em O ser e o nada, uma vez que “o Para-si é aquele pelo qual faz com que 

haja um mundo”, a liberdade se associa ao comprometimento existencial e potência 

de nadificação do Para-si em que “as piores ameaças que prometem atingir minha 

pessoa só adquirem sentido pelo meu projeto; e elas aparecem sob o fundo de 

comprometimento que eu sou”50.  

Mas de onde vem esse comprometimento? Ora, a insuportabilidade de uma 

situação, segundo Sartre, não pode ser vista (ou pelo menos o seu sentido) 

enquanto a causa que determinará o seu suposto efeito, ou seja, a ação 

empreendida pelo Para-si. Embora busque mentir para si mesmo através de uma 

racionalidade que entreteça e torne previsível tanto o seu comportamento, os dos 

outros, bem como os acontecimentos do mundo, o personagem Mathieu Delarue de 

A idade da razão, por vezes, tem desses vislumbres existencialistas: “O que quer 

que aconteça é por mim que há de acontecer”51.  

                                                           
46 SARTRE, 1968, p. 31. 
47 Ibid., p. 30. 
48 Cf. SARTRE, 2002A, p. 105 et seq 
49 Alusão a uma passagem clássica de O ser e o nada que trata, entre outras coisas, do suposto 
condicionamento exterior em relação à ação do sujeito à beira de um precipício. Cf. SARTREA, 
2002A, p. 733 et seq. 
50 Ibid., p. 678. 
51 SARTRE, 2017, p. 285. 



22 

 

Em tempo, se bem que seja cedo adiantar essa problemática antes do 

problema do Nada, preparemo-nos para o caminho: o Para-si, enquanto ser que “é 

como ser cujo ser está em questão em seu ser”52, faz-se e ao fazer-se, erige a sua 

imagem de mundo que, melhor dizendo, o reflete através de seu projeto em 

situação. Não por acaso, Jacques Delarue, irmão de Thieu, ironiza a situação do 

irmão filósofo: “Eu imaginava – disse Jacques - que a liberdade consistia em olhar 

de frente as situações em que a gente se meteu voluntariamente e aceitar todas as 

responsabilidades”53. O comprometimento se dá porque ainda que eu não o queira, 

a imagem de mundo que construo se me revela por minhas atitudes subjetivas: “sem 

poder, por mais que tente, livrar-me um instante sequer desta responsabilidade”54. 

Livrar-se de algo, é, justamente, nesse registro sartriano do “acontecimento”, ser 

consciente daquilo que me pretendo livrar para não mais ser consciente naquilo que 

já estou comprometido. Jacques insiste sobre a situação de Mathieu: “com isso você 

ganha a comodidade, uma aparência de liberdade”55. O conceito de 

“acontecimento”56 que Sartre insere na problemática relação entre liberdade e 

responsabilidade – sob o olhar inquisidor da ausência de Deus que o acusaria de 

gratuidade da escolha - não franqueia ao Para-si a possibilidade de descartar a 

própria imagem que faz do mundo, de si e dos outros em situação.  

Em outras palavras, a dureza otimista revelada na Conferência de 1945 tem 

aqui o seu polo de irradiação: o acontecimento existe, porque me faço; e ao fazer-

me, me revelo o mundo (não o crio), o qual é feito à minha imagem, não podendo 

me desinteressar daquilo que me simboliza sem que me ache já, por princípio, 

comprometido nessa imagem que faço de mim mesmo no mundo: “ela é minha por 

que, apenas pelo fato de surgir em uma situação que eu faço ser e de só poder ser 

revelada a mim caso eu me comprometa pró ou contra ela”57.  

Com efeito, vislumbra-se aqui o esboço de uma consequência ético-política 

para o existencialismo, de cujo exemplo uma passagem de A república do silêncio 

nos autoriza: “por todas as partes, nas paredes, nos jornais, na televisão, topávamos 

com a imunda e grosseira imagem que nossos opressores queriam nos dar de nós 

                                                           
52SARTRE, 2002A, p. 681. 
53 SARTRE, 2017, p. 127. 
54 SARTRE, op. cit., p. 680. 
55 SARTRE, 2017, p. 126. 
56 Cf. SARTRE, 2002A, p. 677-681. 
57 Ibid., p. 679. 



23 

 

mesmos: por isso tudo éramos livres”58. Isso porque ainda que entre o sangue e a 

opressão, não mais afogada no quietismo indiferente – de cuja conduta me 

responsabilizo - a consciência se faz em Sartre uma existência que aponta para uma 

responsabilidade intencional sobre o mundo: “Se hei de ser para sempre ‘aquele-

que-foi-ofendido’, é preciso que eu persevere em meu ser, quer dizer, assuma eu 

mesma minha existência”59. Segue-se que intencionalidade, consciência e 

comprometimento enquanto “maneira de ser” num movimento para o que não sou se 

configura num só e mesmo ato intencional, por isso, o desamparo60 é vertiginoso: 

Caso contrário, seria necessário conceber a consciência, na medida 
em que é efeito, como não consciente (de) si. Seria preciso que, de 
algum modo, fosse ser sem ser consciente (de) si. Cairíamos na 
frequente ilusão que faz da consciência um semi-consciente ou 
passividade. Mas consciência é consciência de ponta a ponta. Só 
poderia, pois, ser limitada por si mesma61. 

Em suma, “a consciência”, diz Sartre, “e o mundo surgem simultaneamente, o 

mundo é por essência relativo a ela”62. Digamos que o pai do existencialismo francês 

rasga o estômago de Cronos63 em O ser e o nada, esmaga o Espírito-Aranha da 

consciência e faz a filosofia deslizar à terra dos homens, situando-a64, assim como 

ao homem, no mundo: “a consciência purificou-se, é clara como a ventania, já nada 

há nela, excepto um movimento para fugir, um deslizamento fora de si”65.  

Com efeito, um deslizamento para o que não se é, essa fuga imorredoura 

para fora de si, esse movimento para além de uma interioridade gástrica e mera 

                                                           
58 Traduzido livremente do espanhol: “por todas partes, en las paredes, en los diários, en la pantalla, 
nos topábamos con la inmunda e mustia imagen que nuestros opresores querían dar de nosostros, 
para nosotros mismos: por todo esto éramos libres”. SARTRE, Jean-Paul. Escritos politicos 1. 
Política francesa. Alianza Universidad. Vérsion española de: Alberto L. bixio para <<Situations, III>>, 
revisada por Miguel Salabert; Josefina Martínez Alinari para << Situations, V>>, revisada por Santiago 
González Noriega; Eduardo Gudiño Kieffer para “Situations, VIII>>; revisada por Francisco Díez Del 
Corral, Editorial Losada, p. 11.  
59 SARTRE, 2002A, p. 30. 
60 Assim sou responsável por mim e por todos, e crio uma certa imagem do homem por mim 
escolhida; escolhendo-me, escolho o homem. SARTRE, Jean-Paul. O existencialismo é um 
humanismo. Trad. e notas de Vergílio Ferreira. Lisboa: Presença, 1978, p. 220. 
61 SARTRE, 2002A, p. 27. 
62 Ibid., p. 29. 
63 Na mitologia grega, Cronos engolira os irmãos de Zeus. Esse, por sua vez, fizera com que o pai 
dos deuses regurgitasse os seus irmãos. Sartre, então, nesse contraponto mítico, logra a filosofia 
alimentar, explode a interioridade gástrica da consciência para uma busca desse “si-mesmo” que 
ficará para sempre à distancia da consciência, tornando-a livre e franqueada à má-fé.  
64 Segundo Paulo perdigão, “Foi Raymond Aron quem alertou Sartre para o método de Husserl, que 
estudara em Berlim. Os três bebiam em um bar de Paris, em 1931, quando Aron apontou o seu copo. 
‘Estás vendo, meu amigo: se tu és fenomenologista, podes falar deste coquetel, e é filosofia’. Lembra 
Simone: ‘Sartre empalideceu de emoção, ou quase: era exatamente o que ambicionava há anos – 
falar das coisas tais como as tocava, e que isso fosse filosofia”. PERDIGÃO, p. 31.  
65 SARTRE, 1968, p. 29. 



24 

 

conhecedora das coisas do mundo, fornece a Sartre uma imagem imprecisa que 

poderia representar a consciência: “Excepto, talvez, a imagem rápida e obscura do 

estouro”66. A consciência é um “éclatement”. E por ser um estouro, é uma fuga de si, 

uma ventania em direção as coisas do mundo, às marcas de cerveja ou coquetéis, 

por exemplo, sobre as mesas dos bares de subsolo; uma transcendência que “se 

por milagre entrásseis ‘em’ uma consciência seríeis arrastados por um turbilhão e 

lançados fora, perto da árvore, em plena poeira, pois a consciência não tem ‘interior’; 

é simplesmente o exterior dela própria”67.  

No mundo, portanto, entre os olhares nazistas e raízes retorcidas que 

rompem o solo úmido, a consciência se distingue dos objetos dos quais se faz 

consciência “não por sua plenitude”, diz Sartre, “mas pelo seu nada”68. Por isso, 

nasce com uma necessidade de ser reveladora de alguma coisa que não é ela69: 

“Dizer que a consciência é consciência de alguma coisa é dizer que deve se produzir 

como revelação-revelada de um ser que ela não é e que se dá como já existente 

quando ela o revela”70.  

Em contrapartida, se a consciência é uma relação de ser com que ela não é, 

os objetos (e a materialidade em geral), por outro lado, aquilo de que se faz 

consciência não se põe para si como outro que não si mesmo: “o ser é si-mesmo”71. 

Sem relação alguma com o que não é, pleno de si mesmo, supérfluo, ignorando-se 

até o bolor, diferentemente da consciência que tem-de-ser o que é, aquilo que Sartre 

chamará de em-si, nos aparece já como: “Incriado, sem razão de ser, sem relação 

alguma com outro ser, o ser-Em-si é supérfluo para toda a eternidade”72.  

Em Existência e Liberdade: uma introdução à filosofia de Sartre, Paulo 

Perdigão nos esclarece que Sartre investiga “o Ser já qualificado, assim como nos 

aparece, em forma de coisas (‘entes’, na denominação de Heidegger)”73. Com efeito, 

o Ser me aparece por todos os lados, então, mas poderia não me aparecer. Nesse 

sentido, é sem razão que o fundamente; essa xícara de café que entorno de um só 

gole, uma ponta de cigarro que atiro à superfície desse chão enervado por essas 

raízes que estouram por todos os lados, se entrelaçando confusamente e 
                                                           
66 SARTRE, 1968, p. 29. 
67 SARTRE, 2002A, p. 29. 
68 Ibid., p. 33. 
69 “Chamamos isso”, diz Sartre, “de prova ontológica”. Ibid., p. 34.  
70 Ibid., p. 34. 
71 Ibid., p. 37. 
72 Ibid., p. 40. 
73 PERDIGÃO, p. 35. 



25 

 

mesclando-se a essa pasta telúrica de folhas, gravetos e estercos de animais e 

insetos pisoteados; ademais, casando-se com o silêncio em que me escoro e dela 

fujo; esses acasos imprevisíveis da existência e assovios que me ensurdecem da 

copa de árvores quase centenárias, por demais enegrecidas e tristemente 

condenadas à frente dessa biblioteca locupletada de rostos desconhecidos, mas que 

perfazem o luto indistinto daquilo que simplesmente é; sem possibilidade de não sê-

lo, ou seja, “todas essas coisas encaradas com normalidade”, diz Paulo Perdigão, 

“por simples hábito escoram-se, na verdade, no abstrato mundo dos conceitos e das 

palavras (essa falsa realidade) para nos dissimular o que de fato são: coisas 

estranhas, opacas, impenetráveis, ininteligíveis”74; braços e corpos que se 

derramam ao meu olhar nesse desfile de seres, quando na verdade não há desfile 

algum a não ser por mim mesmo; e essa flacidez de estalidos, essa protuberância 

indecente de todos esses seres sem brecha alguma que participam dessa sinfonia 

absurda e mole. Isso tudo me sufoca. Acendo um cigarro, é o décimo quinto e 

contemplo o pêndulo entediante desses galhos e raízes que arrebentam calçadas, 

embora não me digam absolutamente nada a menos que os interrogue; e ainda há 

esse amálgama permanente de seres surdos e plenos de si mesmos que concreta 

qualquer sentido que eles mesmos se queiram dar inutilmente em busca de uma 

causa primeira, uma mucosa universal que os regurgitasse súbito para um cortejo 

fúnebre; não, há somente essa experiência de sufocação impenetrável e 

aterrorizante: “Contingente no sentido que este Ser – o mundo que existe, e não 

outro – poderia ser diferente”75.  

A partir dessa essa “experiência instauradora” supracitada, para usar uma 

expressão de Gerd Bornheim76, nos colocamos de saída uma distinção sartriana 

entre os demais existentes atolados no meio do mundo e aquele que os revela 

enquanto se faz consciência (de) si ao posicionar os objetos. Ora, não idêntica a si 

mesma, a realidade humana – Sartre a chamará de Para-si – parece ter sofrido uma 

descompressão de ser, diferentemente do Em-si que apenas é, isolado em si 

                                                           
74 PERDIGÃO, p. 37. 
75 Ibid., p. 37. 
76 Para Bornheim, o qual se baseia numa passagem da novela A náusea (1938) em que o 
personagem central, Antoine Roquetin, houvera concluído sobre a gratuidade da existência, escreve 
que “o que Sartre pretende é nada menos que a instauração de um novo humanismo. E a 
consequência desse humanismo é, afinal, a única constante que atravessa toda obra sartriana. Suas 
meditações, entretanto, partem do absurdo radical, e a evolução do seu pensamento pode ser 
entendida como a subjugação paulatina do absurdo através da conquista de um possível significado 
do real”. BORNHEIM, p. 22. 



26 

 

mesmo, sem relação alguma com o que não é, pois, além de ser “plena positividade, 

Desconhece, pois, a alteridade; não se coloca jamais como outro a não ser si 

mesmo; não pode manter relação alguma com o outro”77. Não é o caso do Para-si, o 

qual é a relação de si e aos demais existentes, ao passo que sobre o em-si, apenas 

se pode dizer: “O ser é. O ser é em si. O ser é o que é”78.  

Tudo se passa, dizíamos, como se o Ser tivesse sofrido uma descompressão 

no âmago de sua identidade massiva e plenária, uma degeneração, uma fissura 

interna – uma doença, dirá Sartre - ou seja, uma aventura possível passando a não 

ser somente si mesmo, mas uma busca de si em presença daquilo que é si mesmo, 

quer dizer, naquilo “que não implicava nenhuma negação”79. Aliás, para essa 

significação profunda da doença do Ser, Sartre utilizará a expressão: “uma paixão 

inútil”, a qual é inversa àquela do Cristo.  

É nesse sentido que para Paulo Perdigão: 

Sartre usa então a expressão Em-si para designar o Ser, 
compreendendo a realidade material, o mundo inorgânico dos 
objetos e o organismo humano: é porque o Ser está fechado em si, 
preso a si mesmo. O Em-si designa tudo o que existe, exceto a 
consciência humana. Sartre chamará a consciência de Para-si, pois 
se trata de uma relação de si para si. O Para-si (expressão que 
define a consciência como distancia ao Ser) sugere o que seria uma 
degeneração, uma “doença” do Ser: é o Ser que experimenta uma 
desorganização interna, rompe-se e se descola de si80. 

No entanto, agora, o Ser que é o que é, degenerando-se internamente, nasce 

como uma abertura (Para-si), uma aventura possível para o que não é: “o ser do 

Para-si (Pour-soi)”, diz Sartre, “define-se, ao contrário, como não sendo o que não é 

e não sendo o que é”81. Essas considerações são suficientes para que possamos 

esboçar algumas ponderações sobre o tema geral de nossa dissertação: “O respeito 

à liberdade do outro”.  

Em sendo assim, o para-si é um Nada, pois, sofrera uma fissura interna que o 

distancia das coisas e de si mesmo. Mas, logo o veremos, embora esteja a uma 

distancia de si feita de nada, para sempre estará em presença do Outro, o qual 

capturará esse “si” através do olhar, produzindo uma relação de objetificação 

recíproca. Deverá o Para-si definir-se à luz dessa descoberta, sacrificar-se ou 

                                                           
77 SARTRE, 2002A, p. 39. 
78 Ibid., p. 40. 
79 Ibid., p. 39. 
80 PERDIGÃO, p. 39. 
81 SARTRE, op. cit., p. 38. 



27 

 

querer-se: “E, no caso que em que pudesse querer-se a si mesmo como seu próprio 

possível e valor determinante, que significaria isso?”82. No entanto, essas 

considerações invadiriam o campo moral, justamente um campo deixado em aberto 

por Sartre83. Precisamos compreender, primeiramente, o que é esse Para-si em seu 

Nada de ser a ponto de realizar indagações como essas, conforme o faz Sartre: 

“Como entender este ser que quer impor respeito, estar à distância de si?”84.  

Decerto que o conceito de Para-si em O ser e o nada, abordado a partir do 

conceito de intencionalidade, se esboça nessas poucas linhas como uma 

indeterminação abissal, ou seja, fruto de uma fissura contingente que o distanciara 

das coisas, embora se dirija para elas, permanecendo uma revelação-revelada da 

materialidade universal ao mesmo tempo em que se revela a si mesmo como um 

Nada que não é o objeto do qual é consciência. Movimento contingente para o 

mundo, uma intencionalidade que se projetará para as coisas.   

Em suma, o Para-si busca, por um lado, uma totalidade inatingível; mas 

advém de um evento inexplicável que o tornara para si mesmo uma questão, 

diferentemente do em-si, pleno e surdo na vastidão de seres incontáveis. O Para-si 

já não poderá ser definido como o que é, estará para além de uma identidade 

insuperável, nem descrito de modo que se o remeta a uma essência lógica a priori 

que o determinaria no mundo, ainda que enquanto uma paixão inútil numa situação 

histórica. Indeterminado, contingente, mas um movimento para o mundo 

comprometedor de si e responsavelmente dos outros.  

Em Sartre e o humanismo, Franklim Leopoldo e Silva, brilhantemente sinaliza 

um ponto sensível para o nosso desenvolvimento ainda seminal, nos vislumbrando a 

problemática geral de nosso trabalho: 

Ao caráter radicalmente originário da liberdade corresponde uma 
concepção igualmente radical da responsabilidade, derivada da 
indeterminação da existência. O sujeito não tem com quem dividir a 
responsabilidade pelos atos livres porque a escolha sempre emana 
da indeterminação existencial e da contingência histórica [...] Essa 
responsabilidade por determinar-se na contingência através de 

                                                           
82 SARTRE, 2002, p. 765. 
83 O prometido tratado de moral nunca foi concluído. Inicialmente, intitulava-se L’Homme. No imediato 
pós guerra, Sartre chegou a escrever cerca de duas mil páginas, mas abandonou o projeto em 1949. 
Retomou-o em 1964, já sob luzes marxistas, e novamente deixou-o inacabado para redigir sua obra 
sobre Flaubert, L’idiot de la famille. Postumamente, em 1933, a Gallimard publicou Cahiers pour une 
morale, com 583 páginas de textos escritos entre 1945 e 1948, incluindo textos incompletos. 
SARTRE, op. cit., p. 765. 
84 Ibid., p. 765. 



28 

 

escolhas e atos pelos quais o sujeito se constitui é uma tarefa ética 
singular85. 

  Ora, uma “paixão inútil” inversa àquela do Cristo, um desejo de ser Deus, um 

suposto egoísmo de um querer-se em detrimento do outro, mas à distância de si, 

bem como essas indagações sobre o que é o Ser, nos conduzem ao problema do 

Nada no âmago do Para-si: “uma vastidão de perguntas permanece sem resposta: 

qual o sentido profundo desses dois tipos de seres?”86, de um lado, o Para-si, do 

outro aquele que, em termos antropomórficos, se dirá que o ser-Em-si “é supérfluo 

(de trop), ou seja, que não se pode derivá-lo de nada, nem de outro ser, nem de um 

possível, nem de uma lei necessária. Incriado, sem razão de ser [...] supérfluo para 

toda eternidade”87.  

 

1.3 A NADIFICAÇÃO: UMA ATITUDE COMPROMETEDORA 

 

As questões precedentes nos levam de imediato ao problema do Nada e à 

interrogação: “No momento em que pergunto ‘há uma conduta capaz de me revelar 

a relação do homem com o mundo?’, faço uma interrogação”88. Aliás, isso fará com 

que Sartre busque fundamentar a sua compreensão sobre o ser que comporta o 

Nada, o qual “fundamenta a negação como ato porque é negação como ser”89. A 

consequência imediata é que esse ser será negação do mundo90 porque emergirá 

no nada que o condiciona: “O nada carrega o ser em seu coração”91.  

Em O ser e o nada, o Para-si será aquele que interroga o mundo “sobre” 

alguma coisa92. Nesse sentido, o ser Em-si é incapaz de interrogar, pleno de si 

mesmo, sem brecha alguma para o que não é, segundo Sartre, a esse se pode 

designar como a mais poderosa de todas as sínteses: “síntese de si consigo 

                                                           
85 SILVA, Franklin Leopoldo. Sartre e o humanismo. São Paulo: Editora Barcarolla, Discurso 
Editorial (Convite à reflexão), 2013, p. 14-15. 
86 SARTRE, 2002A, p. 40. 
87 Ibid., p. 40. 
88 Ibid., p. 44. 
89 Ibid., p. 60. 
90 Embora não seja o nosso propósito aprofundar ou julgar a justeza da concepção do Nada em 
Sartre, o leitor poderá acompanhar a crítica sartreana a Hegel e Heidegger em O ser e o nada, a qual 
resumidamente se dá no seguinte sentido “em ambos os casos é-nos apresentada uma atividade 
negadora sem a preocupação de fundamentá-la em um ser negativo”.Ibid., p. 61. 
91 Ibid., p. 60. 
92 Sobre o fundo de uma familiaridade pré-interrogativa com o ser, espero uma revelação de seu ser 
ou maneira de ser. A resposta será sim ou não. Ibid., p. 45. 



29 

 

mesmo”93. É incapaz de oferecer, portanto, qualquer resposta sobre si mesmo, já 

que não mantém nenhuma relação consigo, pois, precisaria estar à distancia de si e, 

uma vez que lhe é impossível, o Em-si naufraga irremediavelmente na indizível 

clausura noturna de si mesmo: 

Imanência que não pode se realizar, afirmação que não pode se 
afirmar, atividade que não pode agir, por estar pleno de si mesmo. É 
como se, para libertar a afirmação de si no seio do ser, fosse 
necessário uma descompressão do ser [...] Resumiremos dizendo 
que o ser é em si94. 

 Em contrapartida, o Para-si é um movimento, uma relação de ser com aquilo 

que ele não é (o ser-Em-si). Mas interrogo o ser sobre o seu ser ou a sua maneira 

de ser, diz Sartre95. Por isso, ponho-me, dessa maneira, numa espera pré-

interrogativa com o ser a partir do qual se recortará uma resposta: “admito, por 

princípio a possibilidade de resposta negativa”96. E se admito a negatividade da 

resposta enquanto possibilidade do Para-si, devo confessar que o em-si não espera 

nada97. A interrogação e a espera se orientam para o Para-si, o qual “não sabe se a 

resposta será afirmativa ou negativa”98.  

Desse modo, Sartre descobre em O ser e o nada, mediante a análise da 

interrogação que “o problema do ser remeteu-nos ao da interrogação como atitude 

humana, e o problema da interrogação agora nos leva ao ser da negação”99, uma 

ideia fundamental que permeará (às vezes, implicitamente) de ponta a ponta O ser e 

o nada: “a indeterminação” do Para-si, melhor dizendo, a sua não-determinação100 

por algo exterior, bem como a atitude que tomará frente ao Ser: “Eis que uma olhada 

na própria interrogação, quando supúnhamos alcançar nossa meta, nos revela de 

repente estarmos rodeados de nada”101.  

                                                           
93 SARTRE, 2002A, p. 39. 
94 Ibid., p. 38. 
95 A existência de duas respostas igualmente objetivas e contraditórias distingue por princípio a 
interrogação da afirmação ou negação. Ibid., p. 45.  
96 Ibid., p. 45. 
97 Por meio da interrogação me mantenho de certo modo frente ao ser, e esta relação com o ser é 
uma relação de ser, da qual o juízo constitui apenas expressão facultativa. Da mesma forma, o que o 
interrogador questiona no ser não é necessariamente um homem [...] Deve-se entender que a 
interrogação dialogada, ao contrário, é uma espécie particular do gênero “interrogação” e que o ser 
interrogado não é em primeiro lugar um ser pensante. Ibid., p. 48. 
98 Ibid., p. 45. 
99 Ibid., p. 47. 
100 Aquele que interroga, pelo estado mesmo de interrogar, fica em estado de não-determinação. 
Ibid., p. 45. 
101 Ibid., p. 46. 



30 

 

Porque interrogar é construir pontes entre o que não se é propriamente, ou 

bem se é enquanto falta: “o não-ser do saber, no homem”102, por exemplo - e, é 

claro, aquilo para o que se tende, ou seja, para “a possibilidade de não-ser, no ser 

transcendente”103, isto é, uma espera que concerne ao Para-si: “o não ser surge 

sempre nos limites de uma espera humana”104. E na busca da relação de ser do 

Para-si com o mundo, ao invés de escorar-se no que Sartre chamará de pura 

ficção105, se acaso lhe fosse dito que tal conduta não existe: “Não, tal conduta não 

existe”106, Sartre argumenta que “”destruir a realidade da negação é o mesmo que 

fazer desvanecer a realidade da resposta”107.  

Com efeito, essa resposta - a verdade que se busca - nos impõe a introdução 

de um tríplice não-ser que condicionará a interrogação, a saber, não-ser entre o que 

não se sabe, não-ser no ser interrogado e o não-ser limitador: “Tríplice não-ser que 

condiciona toda interrogação e, em particular”, diz Sartre, “a interrogação metafísica 

– que é nossa interrogação”108. A investigação preliminar da interrogação crispa-se 

enquanto atitude daquele que interroga109, o Para-si, o qual deverá lidar com algo 

surpreendente, um novo componente do real: “Eis que uma olhada na própria 

interrogação, quando supúnhamos alcançar nossa meta: “Nosso problema se 

complica, porque já não temos de tratar só das relações entre ser humano e ser-Em-

si, mas também entre ser e não-ser e não-ser humano e não-ser transcendente”110.  

Em seguida, Sartre se perguntará se o nada é uma qualidade de um juízo 

judicativo e, em caso afirmativo, se a negação seria tão simplesmente “uma 

qualidade do juízo, e a espera do investigador, uma espera do juízo-resposta”111. 

Com efeito, essa hipótese será recusada, mas nos oportuniza uma pausa para uma 

menção a um problema que posteriormente se relaciona à responsabilidade do 

Para-si numa situação sobre a qual se faz e, ao fazer-se, ainda que passivamente, 

faz surgir igualmente à interrogação, a sua consequência imediata, a 

responsabilidade: “O que fazer?”.  

                                                           
102 SARTRE, 2002A, p. 45. 
103 Ibid., p. 45. 
104 Ibid., p. 47. 
105 Chamar essa conduta de pura ficção equivale a mascarar a negação sem suprimi-la. Ibid., p. 45. 
106 Ibid., p. 45. 
107 Ibid., p. 45. 
108 Ibid., p. 45. 
109 Dir-se-ia que: “É porque eu esperava encontrar mil e quinhentos francos que não encontro senão 
mil e trezentos”. Ibid., p. 47.  
110 Ibid., p. 46. 
111 Ibid., p. 46. 



31 

 

Nesse sentido, Franklin Leopoldo e Silva nos alerta em seu Sartre e o 

humanismo algo que remonta à insustentável leveza de um fazer-se: 

 
A responsabilidade é radical porque a liberdade é radical e a decisão 
é criação. A tradição nos mostra que a responsabilidade pelas 
nossas escolhas se divide entre a decisão pessoal e a tábua de 
valores a partir da qual escolhemos. Quando decidimos a partir de 
algo, estamos partilhando a nossa responsabilidade com a tradição, 
com a sociedade, com o partido, com Deus, enfim, com as fontes de 
instituição dos critérios de conduta112 (grifo nosso). 

 

O problema é sutil, mas imprescindível à nossa reflexão sobre o respeito à 

liberdade do outro desde a investigação do nada, pois, a partir da interrogação, o 

Para-si se desgarra enquanto espera daquilo que supostamente condicionaria 

irremediavelmente a sua escolha: a situação. Contudo, o conceito de situação é 

complexo para que o desenvolvamos nesse momento. Entretanto, vale lembrar que 

o “comprometimento” existencial do Para-si se verifica em O ser e o nada de ponta a 

ponta, desde o problema do Nada, através de seus possíveis ainda não realizados 

ou “em vias de se realizar”, dirá Sartre, “[os quais] remetem a sentidos que, para 

serem postos em questão, requerem atos especiais” (grifo nosso)113.  

Esses atos especiais me lançam no mundo, comprometendo-me, uma vez  

que “a cada instante somos lançados no mundo e ficamos comprometidos”114. Não é 

o suficiente para se entender, mas o que Sartre quer realmente dizer é que há uma 

significação mais profunda do conceito de liberdade que se alia à origem do Nada na 

exata medida em que a mesma se coloca enquanto “minha liberdade como possível 

destruidora daquilo que sou, no presente e futuro”115. Mas vejamos melhor. 

Se eu sou professor, por exemplo, afundado na apatia e descrença 

generalizadas pela fragmentação de um sindicato em que pouco me engajo nas 

assembleias: “Não lutam por mim!”, ponho como um possível imediato esse ato de 

acomodar-me sobre o fundo de possíveis existente para mim, cujos quais me dariam 

outro sentido à minha condição e conduta, ou seja, engajar-me, mas os deixo (os 

possíveis) subentendidos no ato de acomodação, não os tematizando e tampouco 

os designo para o meu despertar; e, o que é pior, eu os coloco como algo, diz 

                                                           
112 SILVA, p. 30-31. 
113 SARTRE, 2002A, p. 82. 
114 Ibid., p. 82. 
115 Ibid., p. 81. 



32 

 

Sartre, “que não questiona”116. Eu simplesmente durmo na História e busco mentir a 

mim mesmo de que eu e mais ninguém escolheu submeter-se a uma condição 

insalubre de salas abafadas, ausência de materiais adequados e assédio moral 

continuados: “Se eu não for à assembleia, sempre haverá quem vá!”. Eu finjo e 

busco alhear-me117 quando me dizem à cara: “Oxente, há professores que sequer 

pisam na assembleia, colega, mas querem fazer revolução durante o cafezinho dos 

professores numa sala abarrotada de objetos”.  

Não é tão difícil retirar consequências ético-políticas dos exemplos de O ser e 

o nada, onde “tal apreensão me protege contra a angustiante intuição”118 que deixo 

de mediatizar diante de meus olhos: ou bem sou aquele que se autodestrói, ou 

simplesmente me deixo destruir livremente pela ineficiência, neutralidade dos outros 

(minha categoria profissional), buscando, ademais, ocupar o meu lugar de destruidor 

de mim mesmo numa hierarquia submissa, se bem que comprometedora de minha 

liberdade numa determinada situação em que busco mentir-me: 

O despertador que toca de manhã remete à possibilidade de ir ao 
trabalho, minha possibilidade. Mas captar o chamado do despertador 
como chamado é levantar-se. Assim, o ato de levantar da cama é 
tranquilizador, porque evita a pergunta: “Será que o trabalho é minha 
possibilidade” – e, em consequência, não me deixa em condições de 
captar a possibilidade do quietismo, da recusa ao trabalho, da morte 
e da negação do mundo119.  

Aliás, posso interrogar com o olhar, um gesto, no entanto, “me mantenho de 

certo modo frente ao ser, e esta relação com o ser é uma relação de ser, da qual o 

juízo constitui apenas expressão facultativa”120, o que nos leva ainda mais além, 

pois, segundo Sartre, é preciso entender que a interrogação não se destina 

prioritariamente a um homem que pensa, o que se chama de interrogação-

dialogada, “a qual é uma espécie particular do gênero interrogação”121. Pelo 

contrário, o existencialismo se ancora nas manifestações humanas, interrogando 

                                                           
116 SARTRE, 2002A, p. 82. 
117 Assim eu dissimularia de mim mesmo o fato de que esses possíveis são eu mesmo e as 
condições imanentes da possibilidade de meu possível. Conservariam apenas suficientes ser para 
manter em meu possível seu caráter de gratuidade, de livre possibilidade de um ser livre, mas 
ficariam desarmados de seu caráter ameaçador: não me interessariam; o possível elegido apareceria, 
devido à eleição, como meu único possível concreto, e, em consequência, o nada que dele me 
separa e lhe confere justamente sua possibilidade seria preenchido. Ibid., p. 87.  
118 Ibid., p. 82. 
119 Ibid., p. 82. 
120 Ibid., p. 48. 
121 Ibid., p. 48. 



33 

 

também um carro, por exemplo, “se meu carro sofre uma pane”122; um relógio: “o 

que o relojoeiro espera das engrenagens do relógio, não é um juízo”123.  

Com efeito, o que há de comum em todas essas interrogações é uma 

compreensão pré-judicativa com o não-ser, onde o juízo é facultativo, não sendo o 

não-ser qualidade de um juízo ou de uma atividade comparativa entre aquilo que 

espero e obtenho da investigação: “Quanto ao Nada, teria origem nos juízos 

negativos, tal como um conceito a estabelecer a unidade transcendente desses 

juízos, função proposicional do tipo”, diz Sartre, “X não é”124 -, o que nos leva a 

problematizar dois conceitos soterrados, como se fossem minas terrestres no 

problema da interrogação enquanto atitude humana: a destruição e a fragilidade, 

ambas à luz da Segunda guerra mundial,  compreendendo a responsabilidade 

presente numa atitude enquanto ser-no-mundo.  

O furacão Irma de 2017, bem como uma tempestade, um ciclone ou até 

mesmo uma rachadura geológica, decerto, movimentará a massa de seres no 

mundo. Mas o “depois” desses eventos quase cataclísmicos “não destroem 

diretamente: apenas modificam a distribuição de massa de seres”125. Mas é preciso 

compreender o que Sartre nos coloca além desse truísmo: “o homem é o único ser 

pelo qual pode realizar-se uma destruição”126.  

Significa dizer que posso me realizar frente a um amontoado de flamingos 

mortos à beira de uma praia, indiferentemente, é certo; assim como comprometer-

me pesarosamente com a destruição de meus bens arrastados pela tempestade, os 

quais me demandaram horas de submissão ao trabalho mal remunerado ao invés de 

ter me devotado à minha família; posso referir-me abstratamente ao número de 

pessoas mortas por um ciclone – desleixadamente abandonadas por um governo 

que priorizou outras áreas que não a mobilidade de seus habitantes em caso de 

eventos naturais catastróficos – bem como impressionar-me, ainda mais, com a 

força de um tsunami igualmente mortal – sobre o qual ainda se afirma ser obra do 

Criador - que destruiu uma cidade e uma usina nuclear que agora se me revela tão 

frágil e me impossibilita viver nas suas cercanias. Porém, no dia seguinte, a esse 

                                                           
122 SARTRE, 2002A, p. 48. 
123 Ibid., p. 48. 
124 Ibid., p. 46. 
125 Ibid., p. 48. 
126 Ibid., p. 48. 



34 

 

“depois” desses eventos, diz Sartre, “não há menos que antes: há outra coisa”127. 

Sou, indubitavelmente, a testemunha por meio da qual se revelam a destruição e a 

fragilidades de seres e homens. Nesse sentido, “o ser considerado é isso e, fora 

disso, nada”128. Então, recorto o ser sobre fundo de mundo e, ao excluir a 

possibilidade de sublevar o ser mediante as minhas atitudes, adotando medidas que 

o preservem ou aplaquem o poder da destruição que recairá sobre o mesmo do qual 

sou a testemunha a partir de uma atitude pré-judicativa, resolvo, em contrapartida, 

oferecer ajudar apenas aos cidadãos de bem de meu país: comprometo-me.  

Ora, a liberdade e o comprometimento se unem num amálgama de conceitos 

subordinados a ponto de o simples fato de acender um cigarro: “capto minha 

possibilidade concreta [...] meu desejo de fumar”129;  “pelo gesto de aproximar de 

mim este papel [...] capto como minha ação mais imediata a ação de trabalhar neste 

livro”130. Por vezes, poderei fugir, diz Sartre, da possibilidade contrária a que 

sustento - não fumar, não terminar essa dissertação.  

No entanto, para fugir é preciso saber do que fujo: “devo encarar o objeto de 

minha fuga para evitá-lo”131. Para evitá-lo, devo ser consciente da fuga para dela 

fugir; e porque dela fujo, sou consciente daquilo que fujo: “fujo para ignorar, mas não 

posso ignorar que fujo”132. Em certo sentido, embora busque fugir de minha 

fisionomia: “não posso querer não ver certo aspecto de meu ser, com efeito, salvo se 

estiver precisamente ciente do aspecto que não quero ver”133. E se sou aquele por 

quem a fragilidade vem ao mundo, aquele “a quem se determina uma meta [e que] 

aponta um canhão nessa direção, com exclusão de todas as outras (grifo nosso)”134 

em razão de uma crise política gerada por um programa de nuclearização nacional, 

por exemplo, hei de confessá-lo que “um ser é frágil, e não todo ser, sempre para 

além de toda destruição possível”135.  

Entende-se o porquê da escolha, segundo Sartre, “de” O ser e o nada ao 

Existencialismo é um humanismo, não se duplicar cinicamente136, mas envolver a 

                                                           
127SARTRE, 2002A, p. 48. 
128 Ibid., p. 49. 
129 Ibid., p. 80. 
130 Ibid., p. 80. 
131 Ibid., p. 89. 
132 Ibid., p. 89. 
133 Ibid., p. 89. 
134 Ibid., p. 49. 
135 Ibid., p. 49. 
136 Cf. LUKÁCS, Georg. Existencialismo ou marxismo. Trad. de José Carlos Bruni. Editora Senzala, 
São Paulo, 1967, p. 115. 



35 

 

humanidade inteira enquanto, pois, “para haver destrutibilidade, é necessário que o 

homem se determine diante dessa possibilidade de não-ser, seja positiva ou 

negativamente”137. Eis que o Para-si se determina enquanto uma maneira de ser 

frente à possibilidade do não-ser138, e o que é ainda mais comprometedor: “uma 

conduta diante do nada”139. O ser será frágil ou destrutível sob a conduta pela qual 

me determino frente à possibilidade do não-ser, e isso quer dizer, segundo Sartre, 

que “é preciso que tome medidas para realizá-la (a destruição propriamente dita) ou 

então, pela negação do não-ser, que a mantenha sempre ao nível de simples 

possibilidade (medidas de proteção)”140. Entre o “desleixo” e o “cuidado” frente à 

possibilidade do não-ser se encontra o Para-si, uma das razões pelas quais Franklim 

Leopoldo e Silva afirma que a liberdade em Sartre não é nem de fácil ou de neutra 

realização na concretude histórica em vias do fazer-se do Para-si: 

A liberdade difícil (“O homem está condenado à liberdade”) foi 
algumas vezes confundida com niilismo, porque se tomou a 
indeterminação, que também é a ausência de valores previamente 
determinados, como a impossibilidade de todo valor. O humanismo 
não é um estado que nos qualifique, mesmo de direito, existencial e 
historicamente; é uma tarefa histórica141. 

A invenção se passa concomitantemente à conduta por meio da qual tendo e 

recorto no ser a fragilidade e destrutibilidade, comprometendo-me, ainda que haja a 

constatação de uma ausência, novamente, que espero enquanto tomo medidas 

frente à aparição do não-ser: “basta considerar um juízo negativo em si e perguntar 

se faz aparecer o não-ser no seio do ser ou se limita a afirmar uma descoberta 

anterior”142.  Precisamos agora investigar: “que deve ser o homem em seu ser para 

que através dele o nada venha ao ser?”143. 

1.4  NADIFICAÇÃO, ACONTECIMENTO E FASCÍNIO: O ROSTO DA LIBERDADE 

Em Os demônios, de Fiódor Dostoiévski144, o personagem Stiepan 

Trofímovitch, quando de uma viagem ou ausência repentina de sua “amiga” Varvara 

                                                           
137 SARTRE, 2002A, p. 49. 
138 Sartre não diz coisa diferente na Conferência: “Podemos no entanto julgar moralmente, porque, 
como já disse, é em face dos outros que escolhemos e nos escolhemos a nós”. SARTRE, 1978, 259. 
139 SARTRE, op. cit. p. 49. 
140 Ibid., p. 49. 
141 SILVA, p. 14. 
142 SARTRE, op. cit., p. 50 
143 Ibid., p. 67. 
144 DOSTOIÉVSKI, Fiódor. Os demônios. Trad. de Paulo Bezerra. Desenhos de Claudio Mubarac. 5. 
ed. São Paulo: Editora 34, 2013, 704p. 



36 

 

Pietrovna, por quem também nutria uma paixão desenfreada, haja vista a 

personalidade do ser amado: “Era uma mulher-clássico, uma mulher-mecenas, que 

agia sob formas exclusivas de razões superiores”145, punha-se louco, mesmo 

porque, o amor o transtornava, diz uma testemunha dos fatos: 

Sei positivamente que Stiepan Trofímovitch várias vezes, e de 
quando em quando depois dos mais íntimos desabafos olho no olho 
com Varvara Pietrovna, à saída dela pulava subitamente no sofá e 
começava a bater com os punhos na parede. Isso acontecia sem a 
mínima alegoria, e de tal forma que uma vez chegou até a arrancar o 
reboco da parede. Talvez perguntem: como pude conhecer um 
detalhe tão sutil? Por que não, se eu mesmo fui testemunha?146. 

Em O ser e o nada, a testemunha que nadifica e recorta a ausência, embora 

não movida por paixão, é o Para-si, o qual “espera” por um amigo específico, Pedro, 

momentaneamente ausente no bar147. É que para Sartre, o aparecimento do não-

ser, se advém do juízo ou de uma descoberta que o precede, problematiza-se numa 

situação cotidiana que envolve a espera enquanto primeira conduta nadificadora do 

Para-si: “há uma infinidade de pessoas sem qualquer relação com o bar, `a falta de 

uma espera real que as constate como ausentes”148, fazendo-lhe, por isso, uma 

testemunha situada no mundo. A ideia de acontecimento correlata a uma espera, 

segundo Sartre, envolve o Para-si responsavelmente numa experiência que o liga ao 

bar: “tudo depende da direção de minha atenção”149.  

Com efeito, se Varvara, em Dostoiévski, ausente para Stiepan Trofímovitch, 

faz com que esse arranque os rebocos da parede num acesso de saudade ou ódio 

por não lhe confessar o seu amor não correspondido, não importa; Pedro, em O ser 

e o nada, na medida em que é esperado por alguém fará (através do Para-si que o 

espera) com que o bar se infeste de nada, é uma forma ausente que “se destaca 

como nada sobre fundo de nadificação do bar”150.  

Decerto que Trofímovitch desconhece, portanto, onde está Varvara, bem 

como o Para-si que se encontra à espera de Pedro, mas a presença desses 

ausentes nalgum lugar, diria Sartre, é plenitude de ser. Por isso, nos alerta que é 

preciso notar que, “na percepção, ocorre sempre a constituição de uma forma sobre 

                                                           
145 DOSTOIÉVSKI, p. 22.. 
146 Ibid., p. 22. 
147 Cf. SARTRE, 2002A, p. 50-52. 
148 Ibid., p. 51. 
149 Ibid., p. 50. 
150 Ibid., p. 51. 



37 

 

um fundo”151. Não é que o Para-si ou Trofímovitch tenham tido uma intuição do 

nada, o nada-Varvara e o nada-Pedro; muito menos que Varvara, à luz do 

existencialismo sartreano tivesse o poder de causar a destruição do reboco de uma 

parede, condicionando o pobre Trofimovitch a esmurrá-la infatigavelmente; não 

poderia haver intuição do nada de ambos.  

Mesmo assim, segundo Sartre, a consciência popular não poderia dizer, para 

o caso de Pedro: “Em seguida, vi que ele não estava”?152. Infelizmente, para 

Trofímocitch, o que vale para Pedro, vale para a sua amada, Varvara. Essa não está 

previamente designada para deslizar sobre fundo de seu mundo: “Os dois amigos 

saíam toda tarde para o jardim e ficavam até a noite no caramanchão, vertendo um 

para o outro os seus sentimentos e pensamentos. Os minutos chegavam a ser 

poéticos”153. A propósito, é impossível não se reconhecer senão a poeticidade do 

exemplo de Pedro em O ser e o nada, no mínimo, o brilhantismo da descrição 

sartriana. Com efeito, esse brilhantismo chega às raias da origem do nada, isto é, 

através da espera do Para-si que o recorta e percebe sobre o fundo de bar, onde 

“Pedro é dado como ‘devendo aparecer’, diz Sartre, “esta organização do bar em 

fundo é uma primeira nadificação”154.  

O Para-si, então, vê por acréscimo (o fundo do bar) em que mergulham na 

indistinção os objetos presentes e faz com que submerjam cadeiras, guitarras, 

cinzeiros, bebidas e a voz de Juliette Greco numa equivalência de um fundo que se 

constitui como necessária à aparição da forma principal (Pedro) – ou, como 

dizíamos para a desgraça de Trofímovitch, Varvara: 

sou testemunha do sucessivo desvanecimento de todos os objetos 
que vejo em particular desses rostos que por um instante me retêm 
(“Será Pedro?”) e que se decompõem de imediato [...] porque “não 
são” o rosto de Pedro155.  

Em outras palavras, talvez por licença poética, posso pensar na Varvara de 

Trofímovitch, ou elucubrar quem seria esse Pedro de O ser e o nada, assim como 

devanear a respeito de quem o esperava no bar, formulando juízos, aliás, enquanto 

escrevo essa dissertação, apenas como um passatempo. Porém, segundo Sartre, 

                                                           
151 SARTRE, 2002A, p. 50. 
152 Ibid., p. 50. 
153 DOSTOIÉVSKI, p. 26. 
154 SARTRE, op. cit., p. 50. 
155 Ibid., p. 51. 



38 

 

afirmar, por exemplo, “Wellington não está no bar, Paul Valéry tampouco”156, ou, em 

nosso caso: “Varvara não está aqui, tampouco Dostoiévski, muito menos 

Trofímovicth”, no fim de contas, é um exercício de abstração: “nestes casos, a 

relação ‘não está’, é apenas pensada”157. Portanto, prossigamos. 

Nem por comparação entre os mil e trezentos francos e os mil e quinhentos, 

do qual falávamos, sequer devido à constatação da ausência de Ser e tempo, de 

Heidegger sobre essa mesa: “Ser e tempo, de Heidegger não está aqui”, bem como 

essas outras “formas” que constituem o fundo indistinto de seres naufragados nessa 

mesa: o romance de Dostoiévski, o livro do Skinner que estamos lendo por 

desencargo de consciência; a biografia de Fidel Castro; o livrinho sarcástico de 

Gyorgy Lukács no qual ataca a suposta dupla concepção de liberdade em Sartre; 

aquele livro de Marx que compramos para nos tornarmos um sartro-marxista e 

entendermos a crítica sartreana ao marxismo; o violão junto à parede, perto dele, 

uma mala aberta; o isqueiro e a xícara tornada, para mim, um cinzeiro; uma estátua 

de um casal apaixonado se beijando languidamente à esquerda da porta, de certa 

forma, são, para nós, todos eles, o que para Trofimovitch eram os murros na parede, 

o que o fundo do bar era para quem esperava o ausente de O ser e o nada: “É 

Pedro que se destaca como nada sobre o fundo de nadificação do bar”158.  

Somos responsáveis sobre o que destacamos do mundo ou mergulhamos na 

indistinção noturna do Ser. Em Crítica da razão dialética, Sartre ainda faz ecoar esse 

aspecto do Para-si, embora já sob luzes marxistas, ao analisar a relação que 

mantém um observador com dois trabalhadores que não se dão conta que estão 

sendo vistos do alto de uma janela: 

de fato, apreendo-me como um “veranista” diante de um jardineiro e 
de um cantoneiro; e, fazendo-me o que sou, descubro-os tais como 
eles se fazem, isto é, tais como seu trabalho os produz; mas na 
medida em que não posso vê-los como formigas (como faz o esteta) 
ou como robôs (como faz o neurótico) na medida em que, para 
diferenciá-los dos meus, devo projetar-me, através deles, para diante 
de seus fins, realizo-me como membro de uma sociedade definida 
que decide as possibilidades e objetivos de cada um; para além de 
sua atividade presente, redescubro sua própria vida, a relação das 

                                                           
156 SARTRE, 2002A, p. 51. 
157 Ibid., p. 51. 
158 Ibid., p. 51.  



39 

 

necessidades com o salário e, para além de tudo, os dilaceramentos 
sociais, as lutas de classe159.   

Mas é preciso entender que, em nosso caso, é L’être et le néant que ofusca 

sobre o fundo dessa sala. Parafraseando Sartre, eu poderia dizer: “O ser e o nada 

está aqui sobre essa mesa”, enquanto que: “Eu esperava encontrar L’être et le néant 

em francês”. Eu esperava encontrar o exemplar da Gallimard, contudo, não encontro 

senão a tradução de Paulo Perdigão: “Eis, portanto fatos reais e objetivos”, diz 

Sartre, “fatos psíquicos positivos, juízos afirmativos. Onde teria lugar a negação? 

Seria a aplicação pura e simples de uma categoria?”160. Absolutamente, pois, o não, 

para Sartre, não habitará a consciência, mas será “uma livre invenção que nos libere 

desse muro de positividade que nos encerra”161. Fosse pura positividade162, não 

poderia relegar os demais existentes ao Nada, por isso, o Para-si é uma distância de 

si mesmo e das coisas, uma separação íntima, conforme diz Perdigão: “uma 

distância feita de nada”163, o que significa dizer que entre o Em-si e o Para-si se 

verificou uma degeneração, uma doença do Ser, uma desintegração de 

continuidade, implosão inexplicável da identidade, ocorrida no âmago do Para-si, um 

fenômeno metafísico, um hiato ou recuo nadificador que o separou de si mesmo e 

do mundo para o qual explode numa aventura, mas sem que doravante prescinda da 

materialidade: 

Convém, no entanto, sublinhar que esse Nada não é, não existe 
positivamente. Contaminado pelo nada, o Para-si apresenta-se, ao 
contrário do Em-si, como plena negatividade164.  

Senão, vejamos. Essa biblioteca, as raízes de árvore que reviram o concreto, 

aquela dúzia de patos que se banham e comem o dia inteiro, as 14 mesas vazias a 

minha frente que não esperam por nenhum leitor, se dão, portanto a mim enquanto 

fundo, cuja forma principal, L’être et le néant, “desliza na superfície de fundo como 

nada”165. Não devemos esquecer, entretanto, que era Pedro que se tornava a forma 

                                                           
159 SARTRE, Jean-Paul. Crítica da razão dialética. Precedido por Questões de método. Texto 
estabelecido e anotado por Arlette Elkaïm-Sartre. Trad. de Guiilherme João de Freitas Teixeira. 
Apresentação da edição brasileira: Gerd Bornheim. DP&A Editora: Rio de Janeiro. 2002B, p. 214-215. 
160 SARTRE, 2002A, p. 52. 
161 Ibid., p. 52. 
162 Tudo se passa como se o Ser, perdendo a sua solidez, sofresse uma fissura ou descompressão 
interna, um desgarramento de si, uma não-coincidência consigo – e, já como consciência, viesse a se 
pôr à distância, ‘em outro lugar’ que não o seu eterno repouso. PERDIGÃO, p. 38. 
163 SARTRE, op. cit., p. 40. 
164 Ibid., p. 40. 
165 Ibid., p. 51. 



40 

 

principal, o ausente, através da espera do Para-si em O ser e o nada, onde o “bar 

mantém-se como fundo, persiste em oferecer-se como totalidade indiferenciada 

unicamente à minha atenção marginal”166. Mas se a minha atenção constatasse a 

ausência de um amigo esperado nessa biblioteca, eu “logo ficaria fascinado por seu 

rosto”167. No entanto, fascino-me por Sartre, melhor dizendo, por suas ideias do livro 

principal. Não há nenhuma surpresa, uma vez que não aqui neutralidade possível. 

Daqui a pouco, poderá ocorrer até que toda a biblioteca desvaneça enquanto 

percebo a foto de Simone de Beauvoir descalça nas dunas de Nida, Lituânia. É o 

suficiente: “a condição necessária para que seja possível dizer não é que o não-ser 

seja presença perpétua em nós e fora de nós. É que o nada infeste o ser”168. Eis a 

doença do ser que me compromete em situação. 

Para Sartre, o nada é posterior ao ser, quer dizer, o seu contraditório169, 

pressupõe o ser para negá-lo, um nada de ser. Com efeito, não me adianta 

perguntar o que havia “antes” de existir o mundo, diz Sartre, “porque seríamos 

obrigados a reconhecer que esse ‘antes’, tanto como esse ‘nada’, teria efeito 

retroativo”170. Perguntemos, então, o que houve depois dos encontros de 

Trofímovitch com Varvara – e eu bem que poderia dizer: Nada sei... não li o restante 

do romance ainda – “e esse nada comporta o conjunto de fatos sobre os quais foi 

feita a pergunta”171. Do mesmo modo172, o antes da espera por Pedro, não significa 

senão que o meu posicionamento atual, os refere, tanto o “antes” da espera por 

Pedro, quanto o “depois” do encontro de Trofímovitch, com efeito, à tessitura desse 

texto, cuja totalidade - o “depois” (ou “antes”) de Varvara e a “espera” de Pedro - é 

correlata à minha consciência que a posiciona, ou seja, “não há não-ser salvo na 

superfície do ser”173. Aliás, conforme Perdigão no ensina:  

Ao percebermos um objeto, lançamos a negatividade sobre (a) o 
objeto, (b) os outros objetos ao redor, (c) nós mesmos. Assim, por 
exemplo, para afirmar que este objeto é um livro, tenho 
implicitamente de nadificar (a) o objeto (vendo-o como não sendo 

                                                           
166 SARTRE, 2002A, p. 51. 
167 Ibid., p. 51.  
168 Ibid., p. 52. 
169 Todavia, o não-ser não é o contrário do ser: é o seu contraditório. Ibid., p. 56. 
170 Ibid., p. 57. 
171 Ibid., p. 57. 
172 Sartre utilizará a frase socrática Só sei que nada sei para trabalhar as especificidades do idioma 
no que diz respeito ao nada, ou seja, “um nada de coisas (‘nada’) e um nada de seres humanos 
(‘ninguém’) [...] uma coleção particular de objetos: ‘Não toque em nada’ – quer dizer, precisamente, 
nada desta coleção”. Ibid., p. 57. 
173 Ibid., p. 58. 



41 

 

eu), (b) os objetos ao redor (vendo esta mesa ou aquela cadeira 
como não sendo este livro), eu mesmo (vendo-me como não sendo 
este livro)174. 

 Sou aquele, então, que lança a negatividade no mundo. Nadifico-me em 

relação ao objeto que, por outro lado, é nadificado sobre o fundo de seres existentes 

sobre os quais se destaca por meio de minha atitude nadificadora que o coloca 

como forma sobre um fundo. Não sou o objeto, esse objeto não é esse outro, aliás, 

sendo esse um acontecimento que, por vezes, buscarei fugir, ou seja, negar-me que 

é através de mim, ninguém mais que o nada invade o mundo, sustentando-o em 

meu ser: “o Ser pelo qual o Nada vem ao mundo deve nadificar o Nada em seu Ser, 

e, assim mesmo, correndo o risco de estabelecer o Nada em seu ser a propósito de 

seu ser”175. Com efeito, eu bem que poderia pensar ainda que uma nadificação 

pretérita poderia influir numa futura, o que configuraria numa implicação sucessiva, 

passado-presente-futuro, ou seja, uma espécie de determinismo de nadificações176.  

Voltemos por um momento ao reboco de parede arrancado pelos socos de 

Trofimovitch. A consciência anterior da presença de Varvara não poderia motivar os 

murros desse personagem, muito menos os solavancos de sua alma talvez pueril. 

Sartre nos ajuda a entender: “a consciência anterior acha-se sempre aí (ainda que 

com a modificação da ‘preteridade’ [‘passeité’])”177.  

Em suma, Nada me separa de mim, diz Sartre178, o que significa 

simplesmente dizer – e nos valemos aqui do exemplo do jogador179 em O ser e o 

nada que achara haver decidido na véspera, mas de uma vez por todas, não mais 

jogar: “faço-me como não sendo mais esse passado de boas decisões que sou”180.  

De fato, sou a minha decisão ao modo de não sê-lo. Se a fosse 

perpetuamente, não poderia já não sê-la, mas desprendendo-me dela; não há 

eficácia ou divórcio resolutivo que me proteja da retomada da decisão contra aquilo 

que constitui “o charme do momento”181. Pobre Trofimovitch. 

                                                           
174 PERDIGÃO, p. 41. 
175 SARTRE, 2002A, p. 65. 
176 Cf. SARTRE, 2002, p. 71. 
177 Ibid., p. 71. 
178 E este nada é absolutamente intransponível, justamente por ser nada; porque, em todo obstáculo 
a transpor, há algo de positivo que deve ser transposto. Ibid., p. 71. 
179 Cf. Ibid., p. 76 et seq. 
180 Ibid., p. 77. 
181 Analisaremos mais adiante o exemplo da mulher que busca naufragar as atitudes de seu 
galanteador àquilo que de “respeitoso” os seus atos conferem ao momento presente. Cf. Ibid., p. 102 
et seq.  



42 

 

1.5  O NADA CINTILA NO MUNDO: ANGÚSTIA, JOGO, VERTIGEM E LIBERDADE  

As considerações sartrianas sobre o Nada nos levam a admitir a existência de 

um ser por meio do qual seja possível a negação e que faça “O Nada irisar o mundo, 

cintilar sobre as coisas”182. Do contrário, o mundo seria plena positividade, aqueles 

patos que se fartam, a mesa, o carburador que interrogo, em suma, toda pergunta 

que ao ser (ou modo de ser) se endereçasse e espera por uma resposta 

permaneceria impossibilitada, por isso, “é necessário que o Nada se dê de alguma 

maneira”183. Deve, então, esse ser que cintila o mundo de Nada, poder desgarrar-se 

do Ser, estar para além de um determinismo universal, empreender um recuo 

nadificador, sem que a interrogação e o interrogador sejam meramente motivados 

por algo externo que os determine mecanicamente:  

Logo, o homem apresenta-se, ao menos neste caso, como um ser 
que faz surgir o Nada no mundo, na medida em que, com esse fim, 
afeta-se a si mesmo de não-ser184. 
  

 Estamos no limiar do conceito de liberdade, mas, como diz Sartre: “aqui, 

liberdade não passa de simples palavra”185, mesmo porque, a interrogação, impõe a 

possibilidade de uma resposta negativa. Cabe-nos, então, perguntar quem é o 

interrogador que opera um recuo nadificador perante o mundo, desgarrando-se das 

séries causais, bem como se desgarrando do Ser186 e de si mesmo enquanto 

maneira de ser o seu ser, o que, para Bornheim é fundamental: “o importante para 

Sartre é que, assim como não se pode verificar relação causal entre o Para-si e o 

em-si, expulsa-se a noção de causalidade também do próprio seio do para-si”187.  

Há, portanto, um nada que não é, mas que me separa de mim, pondo-me em 

questão para mim, fazendo com que uma indeterminação permeie o seio do ser do 

Para-si: “e essa distancia nula que o ser traz em seu ser é o Nada”188.  

Segundo Sartre, essa dose de negatividade advém de um processo do 

interrogador que nadifica com relação a si o interrogado “e ele próprio nadifica-se 

                                                           
182 SARTRE, 2002A, p. 66. 
183 Ibid., p. 64. 
184 Ibid., p. 66. 
185 Ibid., p. 67. 
186 O interrogador nadifica com relação a si o interrogado, colocando-o em estado neutro, entre ser e 
não-ser, e ele próprio nadifica-se com relação ao interrogado, descolando-se do ser para poder 
extrair de si a possibilidade de um não-ser. Ibid., p. 66. 
187 BORNHEIM, p. 45. 
188 SARTRE, op. cit., p. 127. 



43 

 

com relação ao interrogado”189. Saliente-se que, na visão sartreana, ao “interrogado” 

não caberá determinar o interrogador190, o qual se motivará em seu próprio ser como 

aquele que fez surgir uma pergunta, o que nos acarreta ver: “o nada irisar o mundo, 

cintilar sobre as coisas”191. Obviamente, o leitor já deve ter intuído quem se afeta de 

negatividades e faz surgir o Nada no mundo com a interrogação, uma vez que essa 

é, “por definição”, diz Sartre, ”um processo humano“192.   

Por isso, meu isqueiro Zippo que perdi enquanto pilotava a minha moto, meus 

28 reais na carteira, os 13 cigarros que restaram do dia, Pedro ausente no bar, o 

sofá sobre o qual pulou Trofímovitch e, Varvara no Caramanchão se dão, com efeito, 

a um ser que é uma relação com aquilo que ele não é. Eis a relação, atos do Para-si 

que se esboçam e vinculam a realidade humana ao mundo a partir de O ser e o 

nada, mas com um detalhe especial: “todas assinalam um aspecto do ser na medida 

em que este aparece ao ser humano que compromete-se no mundo”193. Admitamos 

que desde a problemática do Nada, a noção de comprometimento perpassa o Para-

si e o liga à responsabilidade enquanto uma “atitude” e “maneira de ser” o seu ser, 

no mínimo, interrogativa com relação ao mundo de modo comprometedor. 

Nesse sentido, vemos uma relação “originando-se em um ato do ser humano, 

seja uma espera, seja um projeto”194 no mundo: 

Assim, a aparição do homem no meio do ser que “o investe” faz com 
que se descubra um mundo. Mas o movimento essencial e primordial 
dessa aparição é a negação. Alcançamos assim o termo inicial deste 
estudo: o homem é o ser pelo qual o nada vem ao mundo. Mas essa 
interrogação acarreta outra: que deve ser o homem em seu ser para 
que através dele o nada venha ao ser?195. 

O Para-si é, portanto, esse recuo para além da positividade do Ser, porque 

também desgarramento de si e do mundo para o que não é, uma ruptura ou 

desengate que faz com que, entre a minha consciência anterior, por exemplo, da 

ausência de Pedro, da agonia de Trofímovitch ou da partida de Varvara, vejamos 

“com evidência que nada deslizou entre ela e o estado presente”196. Deverá, pois, o 

                                                           
189 SARTRE, 2002A, p. 66. 
190 O interrogador nadifica com relação a si o interrogado, colocando-o em estado neutro, entre ser e 
não-ser. Ibid., p. 66. 
191 Ibid., p. 66. 
192 Ibid., p. 66. 
193 Ibid., p. 66. 
194 Ibid., p. 67. 
195 Ibid., p. 67. 
196 Ibid., p. 71. 



44 

 

Para-si ser consciente desse nada, não padecê-lo, visto que “o nada, como vimos é 

o fundamento da negação”197.  

Ora, salienta-se aqui a nadificação contínua do passado realizada pelo Para-

si, o que acarreta uma suspensão de seu modo de ser em relação a ele, pois, 

carrega em si “o nada como o que separa seu presente de todo seu passado”198. Por 

vezes, é sutil, mas a ideia de que a liberdade não será motivada por algo pretérito 

em O ser e o nada, principalmente, na elucidação da origem do nada, se tornará 

avassaladora para o conceito de angústia: “a sucessão de minhas ‘consciências’ é 

um perpétuo desengate do efeito com relação à causa”199.  

Em outras palavras, as minhas decisões – e já as vimos rapidamente - 

tomadas na véspera, assim como prever as minhas reações futuras diante de 

acontecimentos por vir, poderão provocar, segundo Sartre, “medo de ter medo”200.  

Haverá uma distinção: o medo não é angústia, isto é, posso ter medo de uma 

situação, por exemplo, de escorregar num precipício – é aquilo que Sartre chama de 

medo dos seres do mundo201 - e cair num abismo: “a terra friável do caminho pode 

desabar aos meus pés”202. Contudo, a vertigem que é angustia, será não medo “de 

cair no precipício, mas de me jogar nele”203. Eu tenho medo de mim mesmo, então, 

porque: “se nada me constrange de salvar minha vida, nada me impede de jogar-me 

no abismo”204. Aliás, essa reflexão sartriana sobre a angústia trata de outra 

distinção, aquilo que é provável e o que é possível, pois, sou objeto do mundo, mas, 

diferentemente da pedra que não resiste ao meu peso205 e, por isso, desliza, 

fazendo com que eu me apareça como uma coisa, atingido por um possível e 

“submetido à atração universal [...] Nesse momento, surge o medo, que é captação 

de mim mesmo a partir da situação, como transcendente destrutível”206 

                                                           
197 SARTRE, 2002A, p. 72. 
198 Ibid., p. 72. 
199 Ibid., p. 72. 
200 Ibid., p. 73. 
201 Cf. SARTRE, 2002A, p.73. 
202 Ibid., p. 74. 
203 Ibid., p. 73 
204 Ibid., p. 76. 
205 Em Sobre a leveza do humano, Sandro Cozza Sayão nos oferece uma análise detalhada sobre o 
Humanismo em Husserl, Heidegger e Sartre, sobretudo, da leveza, uma questão que abordaremos à 
luz do conceito de situação em O ser e o nada, bem como à ideia de engajamento que desse primeiro 
capítulo já se esboça, salientando ainda mais o que Sartre pensou sobre o peso e a leveza da 
escolha humana em situação. Cf. SAYÃO, Sandro Cozza. Sobre a leveza do humano: um diálogo 
com Heidegger, Sartre e Levinas. 2006. 265 f. Tese (Doutorado em filosofia). Pontifícia Universidade 
Católica do rio Grande do Sul / PUCRS, Porto Alegre, 2006.   
206 SARTRE, op. cit., p. 74. 



45 

 

 Segue-se que sou um ser destrutível, a probabilidade me atinge, mas sou 

aquele que mantém as minhas próprias possibilidades, sabendo, além disso, “que 

‘seu ser é um ser-mantido’ e que sua ‘possibilidade de ser não é senão um dever-

ser-mantido”207. Por isso, recuar, embora seja uma possibilidade que me concerne e 

na qual me esforço por mantê-la se recorta sobre o fundo do conjunto de possíveis 

nadificados, ou seja, sou meus possíveis rejeitados e os mantenho como fundo: 

O possível que converto em meu possível concreto só poder surgir 
destacando-se sobre o fundo do conjunto dos possíveis lógicos que a 
situação comporta. Mas estes possíveis recusados, por sua vez, não 
têm outro ser além de seu “ser-mantido”; sou eu que os mantém no 
ser e, inversamente, seu não-ser presente é um “não-dever-ser-
mantido”. Nenhuma causa exterior os separará208. 

Há três noções importantes que aparecem na problemática do Nada: motivo, 

angústia, possibilidade e (esboço de) conduta possível. Isso porque geralmente se 

pensa que o motivo é a causação do ato, sendo esse último o seu efeito, como se o 

mesmo encadeasse e, seja por um determinismo psicológico, seja por uma causa 

que trouxesse o horror à existência, condicionaria a liberdade, tornando-nos refém 

do abismo que me convidaria de modo irresistível ao salto mortal. Segundo Sartre, 

não é assim209, pois, as minhas condutas são possíveis na medida exata em que o 

seu não-ser são relegados por mim ao nada, ou seja, nadificados. Meu possível que 

é recuar: “sei que estou repelindo com todas as forças a situação ameaçadora e 

projeto diante de mim certo número de condutas futuras”210 se destaca de um 

conjunto possível como fundo, mas – e isso é fundamental para se entender a 

concepção de liberdade sartriana que começa a ser esboçada – “sou consciente 

deste horror como não determinante de minha conduta”211. Aliás, essas ideias de 

horror e vertigem ante o precipício se atrelam ao modo de ser do Para-si, “a 

essência do ser humano esta em suspenso na liberdade”212. A vertigem é a 

consciência da insuficiência da determinação de minha conduta possível ante o 

precipício diante de mim mesmo na situação presente “a conduta decisiva emanará 

de um eu que ainda não sou”213.  

                                                           
207 SARTRE, 2002A, p. 74. 
208 Ibid SARTRE, 2002A, p. 74. 
209 Significa que, ao constituir certa conduta como possível, dou-me conta, precisamente por ela ser 
meu possível, que nada pode me obrigar a mantê-la. ______.______.,  p. 75.  
210 Ibid., p. 74. 
211 Ibid., p. 75. 
212 Ibid., p. 68. 
213 Ibid., p. 76. 



46 

 

Por isso, estou en sursis, ou seja, em presença de mim, como uma ponte 

entre o que sou e o que não sou de frente ao abismo: “o horror exige conduta 

prudente”214. Mas isso, até certo ponto, numa perspectiva sartreana, seria incorreto. 

Não há ponte alguma sob os meus pés que pudesse me impulsionar e ligar ao que 

ainda não sou; eis o horror de um devir indeterminado: “no miolo dessa relação, 

deslizou um nada: não sou agora o que serei depois”215.  

Sou uma maneira de ser não determinada pelo passado ou pelo não-ser de 

mim mesmo que se esboça no futuro e perante o qual me angustio, mas “encontro-

me decerto já no devir”216. O horror que poderia funcionar como motivo fazendo com 

que me atirasse no abismo é nadificado pela possibilidade que sou, tornando-o 

ineficaz, porque o que sou independe do que serei; da mesma forma, o que serei 

não me determinará a dar cabo de minha vida: “e a vertigem surge como captação 

dessa dependência”217.  

Nesse sentido, o Para-si tem muitos nomes218 e jogará nesse trânsito de 

indeterminação da ação em que uma decisão tomada na véspera é insuficiente para 

coagir uma atuação presente. Por outro lado, a que se esboça no futuro é 

igualmente incapaz de sustentar uma decisão presente que advenha do fundo do 

abismo em que mimetizo a minha queda: “se nada me constrange a salvar minha 

vida, nada me impede de jogar-me no abismo”219. Poder-se-ia pensar que se revela 

aqui certa espécie de tentação para o quietismo220 no ser do Para-si, mas Sartre 

salienta que essa indeterminação do que sou e do que serei, embora não seja 

determinante do ser livre ou sequer lhe forme a decisão, desgraçadamente, traz à 

tona o que ele chama de contra-angústia face à quietude - a indecisão do que fazer, 

por exemplo – que não será suficiente diante do abismo, pois, a contra-angústia, ao 

                                                           
214 SARTRE, 2002A, p. 75. 
215 Ibid., p. 75. 
216 Ibid., p. 75. 
217 Ibid., p. 76. 
218 Numa perspectiva bíblica, se lhe perguntassem: “Qual é o teu nome?” – o Para-si bem que poderia 
retorquir, decerto, com a mesma Legião do endemoninhado. Aquele “Porque nós somos muitos”, 
contudo, serve como fundo daquilo que o Para-si ainda não é. É nesse trânsito que a má-fé se 
tornará possível, onde a “culpa” (descristianizada, claro, Sartre é ateu) se relacionará, quiçá, àquele 
ainda não rejeitado de nós mesmos.  
219 SARTRE, op. cit., p. 76. 
220 O quietismo é a atitude das pessoas que dizem: os outros podem fazer aquilo que eu não posso 
fazer [...] De acordo com isto, podemos compreender porque a nossa doutrina causa horror a um 
certo número de pessoas. SARTRE, 1978, p. 241. 



47 

 

invés de paralisar o Para-si: “chama a decisão: afasto-me bruscamente da borda do 

precipício e retomo o caminho”221.  

Nesse sentido, o escritor Milan Kundera, em A insustentável leveza do ser, 

nos coloca um ponto interessante que nos servirá de aprofundamento no que tange 

à liberdade segundo Sartre em O ser e o nada: 

Não existe meio de verificar qual a decisão acertada, pois não existe 
termo de comparação. Tudo é vivido pela primeira vez e sem 
preparação. Como se um ator entrasse em cena sem nunca ter 
ensaiado. Mas o que pode valer a vida, se o primeiro ensaio da vida 
já é a própria vida? É isso que leva a vida a parecer um esboço. No 
entanto, mesmo esboço não é a palavra certa, pois um esboço é 
sempre o projeto de alguma coisa, a preparação de um quadro, ao 
passo que o esboço que é a vida não é o esboço de nada, é um 
esboço sem quadro222. 

Em O ser e o nada, o Para-si é um esboço de si mesmo para uma totalidade 

do outro lado do mundo e, por isso, “a partir daí, jogo com meus possíveis”223. Jogo 

e arte224, então, confluem para a ideia de projeto perante a vida que supera a 

decisão da véspera e impossibilita uma conduta de não comprometimento no 

mundo: “o que o jogador capta neste instante é a ruptura permanente do 

determinismo”225. Portanto, o Para-si se assemelha ao jogador que “livre e 

sinceramente decidiu parar de jogar e, ao aproximar-se do ‘tapete verde’, vê 

‘naufragarem’ suas decisões”226.  

Com efeito, o narrador de Kundera faz da vida um esboço, mas um esboço de 

nada em cuja decisão um ator se lança àquilo que, sartreanamente, ainda não é227; 

e sua decisão, se de impossível comparação para Kundera, verifica-se não 

determinante para Sartre em O ser e o nada, pois, é “um fantasma sem ossos”228. 

Não há o “quadro” para Kundera, como não há o esqueleto da decisão para Sartre 

ao qual se apegue a carne da liberdade – muito menos um local em que o “eu” 

pudesse repousar, ou seja, a preparação: “é preciso que eu a refaça ex nihilo”229.  

                                                           
221 SARTRE, 2002A, p. 76.  
222 KUNDERA, Milan. A insustentável leveza do ser. Trad. de Teresa Bulhões da Fonseca. 1. ed. 
São Paulo: Companhia das letras, 2017, p. 14.  
223 SARTRE, op. cit., p. 76. 
224 O que há de comum entre a arte e a moral, é que, nos dois casos, temos criação e invenção. Não 
podemos decidir a priori o que há a fazer. SARTRE, 1978, p. 257. 
225 SARTRE, op. cit., p. 77. 
226 Ibid., p. 76. 
227 A ideia do Para-si como um ator de si mesmo é analisada por Sartre no capítulo da má-fé. Cf. 
SARTRE, 2002A, p. 92-118. 
228 Ibid., p. 78. 
229 Ibid., p. 77. 



48 

 

Por isso, faço-me já uma conduta preparatória e explosiva de mim mesmo 

para além de uma interioridade gástrica, ou seja, o quadro de Kundera não está no 

horizonte da liberdade sartreana enquanto determinante da ação. Mas ele nos é a 

maneira de não-ser, não da vida, mas de mim mesmo. É por isso que sou um 

esboço rumo a um quadro que não sou ainda, embora o quadro que sou 

(sartreanamente) no futuro não seja senão o não-ser do projeto presente que já me 

comprometeu no mundo. Contudo, o Para-si, segundo Sartre, deve emprestar (à 

decisão) a sua carne: “E essa angústia sou eu [...] faço-me como não sendo mais 

esse passado de boas decisões que sou”230.  

Conclui-se que há talvez certa má-fé na reflexão de Kundera na medida em 

que o esboço (para Kundera, a vida), acaba sendo um esboço de nada. Numa visão 

sartreana, essa reflexão buscaria convencer-me de que esse esboço (um possível) 

que se recorta sobre um fundo de outros possíveis não é sustentado nem por mim 

ou pelos demais possíveis que – ao menos, para Kundera - não me concernem e se 

nadificam pelo meu projeto que sobre eles destaca o possível a partir do qual me 

comprometo no mundo e me afundam num incontornável jogo de cena que me faço 

ser. Seria possível cogitar que a análise de Kundera sinaliza para a possibilidade, 

agora já numa perspectiva sartreana, de alheamento231 no que diz respeito à 

urgente decisão perante a vida, velando-me quem eu sou? Precisamos esboçar a 

pureza dessa conduta em O ser e o nada. 

 

1.6 UM PROJETO PARA NEGAR-SE: O PROBLEMA DA MÁ-FÉ 

 

No problema do Nada, vimos que Sartre chegava à conclusão de que era 

através do homem que se revelavam as negatividades no mundo, ou seja, a 

consciência era um ser para a qual, “em seu próprio ser, [erguia-se] a questão de 

seu ser enquanto este ser [implicava] outro ser que não si mesmo” (grifo nosso)232. 

Nada me separaria do objeto e de mim mesmo, o que me colocava como uma 

possibilidade (angústia) não somente frente àquele precipício, mas de mim mesmo, 

cuja atitude se recortaria daquele que não sou, meu não-ser, um ainda-não de mim, 

se bem que estejamos, diz Sartre, “sempre prontos, ademais, para refugiar-nos na 

                                                           
230 SARTRE, 2002A, p. 77. 
231 Ibid., p. 85 et seq. 
232 Ibid., p. 92. 



49 

 

crença no determinismo, caso tal liberdade nos pese ou necessitemos de uma 

desculpa”233.  

Aliás, essa conduta de fuga se aprofunda no conceito de má-fé quando a 

consciência volta contra si própria a negatividade, “em vez de dirigi-la para fora”234. 

Com efeito, segundo a reflexão sartreana, isso significaria que eu não sou o que 

sou, o que provocará um “deslocamento” do principio de identidade para fora da 

realidade humana de amplas e inquietantes consequências éticas: 

Ter por ideal o ser das coisas não será confessar ao mesmo tempo 
que esse ser não pertence à realidade humana e o princípio de 
identidade, longe de ser o axioma universalmente universal, não 
passa de princípio sintético que desfruta de universalidade apenas 
regional?235.  

O problema, contudo, adquiriria outra faceta nas análises sartreanas 

subsequentes, uma vez que se poderia também afirmar que “A consciência é um ser 

para o qual, em seu próprio ser, acha-se a consciência do nada de seu ser”236. 

Mesmo porque, não lhe havendo (na consciência) conteúdos ou estados a partir dos 

quais estaria condicionada: “o determinismo psicológico, antes de ser uma 

concepção teórica, é em primeiro lugar uma conduta de fuga, ou, se preferirmos, o 

fundamento de todas as condutas de fuga”237.  

Decerto que a consciência nascera voltada para algo que não é ela, ou seja, 

que lhe é exterior, mas sendo a consciência de algo – ao mesmo tempo em que é 

consciência (de) si - sobre um fundo de mundo (por exemplo, aquele bar). Não se 

tomaria como objeto de conhecimento, ademais, para que não houvesse uma 

relação de preteridade entre a consciência cognoscente-conhecida por outra 

consciência cognoscente que lhe seria anterior e, por isso, regressivamente, até o 

infinito “a fazer da consciência de consciência uma idea ideae à maneira de 

Espinosa”238. Enfim, translúcida para si mesma e voltada para fora de si: “a 

consciência é plenitude de existência”239.    

                                                           
233 SARTRE, 2002A, p. 88. 
234 Ibid., p. 93. 
235 Ibid., p. 105.  
236 Ibid., p. 92. 
237 Ibid., p. 85. 
238 Ibid., p. 23. 
239 Ibid., p. 27. 



50 

 

Mesmo assim, descobre-se em O ser e o nada que o homem será dessa vez, 

não somente aquele que faz o Nada irisar240 o mundo, mas que promove “atitudes 

de negação com relação si”241; e isso muda tudo, pois, no que toca à má-fé, se dá 

algo ainda mais sutil e profundo a propósito da “intimidade” conceitual da 

consciência, bem à semelhança do que acontece aproximativamente sobre a ironia: 

o homem nadifica, na unidade de um só ato, aquilo mesmo que diz; 
faz crer para não ser acreditado; afirma para negar e nega para 
afirmar; cria um objeto positivo que, no entanto, não possui outro ser 
senão seu nada242.  

A ironia ainda não é a má-fé, mas é o primeiro aprofundamento íntimo para 

que Sartre busque acercar-se de um problema maior: “que deve ser o homem em 

seu ser para que lhe seja possível negar-se?”243.  

Precisamos entender o significado dessa pergunta: ao invés de dirigir essa 

interrogação para fora de si, se busca uma compreensão íntima da intra-estrutura da 

consciência a fim de buscar uma resposta à sua atitude de negação de si, quer 

dizer, negar para si algo do qual se é consciente. Se na ironia, faço-me crer para 

não ser acreditado para os outros, na conduta de má-fé, dir-se-ia que afirmo para 

mim mesmo que não me quero acreditado, mentindo-me e ocultando-me (essa 

atitude) perante uma verdade: um projeto que busca me cindir em dois numa só 

consciência. Porém, tudo muda de figura porque agora esse “outro” e esse “eu” é 

uma só e mesma pessoa (consciência). Por isso, eu deveria ter consciência de que 

eu me minto para ser desacreditado por mim: “atitude que parece ser a má-fé”244.  

Em suma, como será possível que o homem busque ser o enganador e o 

enganado na unidade de uma só consciência? Essa atitude, embora se assemelhe à 

mentira, é recusada por Sartre: “Aceitemos que má-fé seja mentir a si mesmo, desde 

que imediatamente se faça a distinção entre mentir a si mesmo e simplesmente 

mentir”245. Devemos aceitar que no meu projeto de mentira, devo ter consciência da 

mentira que é direcionada ao outro, pois, valho-me de disfarces, floreios retóricos, 

cônscio da verdade que escondo para outro, onde “o ideal do mentiroso seria, 

                                                           
240 A relação fenomenológica do nada no ser, descrita por Sartre, exige afirmar a presença do nada 
ao mesmo tempo em que o nada não é nem pode modificar o ser [...] Para descrever esse caráter 
contraditório do nada, que não é, mas está presente no mundo, Sartre se serve de chatoyer (irisar). O 
objetivo é a afirmação de que o nada não é, mas está presente no mundo. SILVA, 2010, p. 28.    
241 SARTRE, 2002A, p. 93. 
242 Ibid SARTRE, 2002A, p. 92. 
243 Ibid., p. 92. 
244 Ibid., p. 93. 
245 Ibid., p. 92. 



51 

 

portanto, uma consciência cínica que afirmasse em si a verdade, negando-a em 

suas palavras e negando para si mesma esta negação”246. 

Mas se busco mentir para mim mesmo e, por exemplo, “finjo” inocência se 

acaso levo uma caixa de chocolates para minha sogra, apenas com o intuito de 

fazer a linha, quando sei, na verdade, quase com absoluta certeza, que a megera 

me sabota e odeia em nome de Deus, dizendo-lhe enquanto fito minha namorada 

com certa tensão: “Eu estava passando por uma chocolataria e pensei que seria 

cortês de minha parte lhe presentear com esse humilde presente”, estou de má-fé. 

Por quê? Para Sartre, “a má-fé tem na aparência, portanto, a estrutura da mentira. 

Só que – e isso muda tudo – na má-fé eu mesmo escondo a verdade de mim 

mesmo”247. Não significa que essa atitude brincalhona248 não seja educada, e, de 

minha parte, denote certa tolerância religiosa, interesses lascivos e mais uma dose 

de cinismo, mesmo porque, ninguém é obrigado a ser burro na frente da sogra e, no 

entanto: “quantas precauções são necessárias para aprisionar o homem no que é, 

como se vivêssemos no eterno temor de que escape, extravase e elida a sua 

condição”249.  

Com efeito, bem sei que represento o futuro genro, evado-me e jogo, 

submetendo-me à exigência de ser aquilo que ainda não sou, isto é, o namorado 

querido e educado, um pequeno lobo em pele de cordeiro, um horror à consciência 

cristã. Ao que parece, segundo Sartre, o problema se dá justamente quando não me 

dou conta de que tudo não passa de uma representação de mim a partir de minha 

condição (com a qual não me identifico plenamente) e acredito que sou o que sou à 

maneira de um Em-si de genro idealizado.  

Devo então admitir que eu sabia que conhecer a sogra me exigiria certas 

deferências burguesas, não beber ou fumar antes do encontro, por exemplo, 

“assear-me” depois do trabalho. Talvez até passar na barbearia e me pentear com 

zelo, pondo-me um perfume floral diante da possibilidade de um abraço repentino da 

bendita mulher e, é claro, ser cortês e moderado em temas para discussão à mesa, 

ou seja, cabia-me dançar conforme a música do momento, mas à semelhança do 

garçom, eu brincava de ser um genro perfeito. 

                                                           
246 SARTRE, 2002A, p. 93. 
247 Ibid., p. 95. 
248 Alusão ao exemplo do garçom de O ser e o nada. Cf. Ibid., p. 105 et seq. 
249 Ibid., p. 106. 



52 

 

Poder-se-ia supor que, pelo menos, eu posso ser o genro de forma 

neutralizada, poupando-me de condutas perante a minha sogra. Para Sartre, é 

possível ser neutro se por isso entendemos que não coincido com o papel que 

represento. Contudo, se configura má-fé se busco enganar-me ao pensar que a 

representação de genro não me cabe250, ou seja, a maneira de ser enquanto livre 

escolha que imprimo a esse papel251 no palco da vida: não há neutralidade.  

Mesmo porque, brinco de tal maneira que, por representar a mim mesmo, já 

não sou esse poço de cerimônia, uma vez que “a condição é uma ‘representação’ 

para os outros e para mim, o que significa que só posso sê-la em representação”252. 

Parece claro que há indicativos na análise da má-fé sublinhando que fingir não se 

dar conta de algo, tentar esquecer-se de que se é em representação, ausentar-se 

frente à (ou retardar) uma decisão premente é um divorciar-se da própria liberdade.  

A propósito da cortesia, Sartre nos ajuda a entender como nem sempre é fácil 

conhecer a sogra: 

A cortesia exige que se circunscreva à função, assim como o soldado 
em posição de sentido faz-se coisa-soldado com um olhar direto, 
mas que nada vê, e não foi feito para ver, pois é o regulamento, e 
não o interesse do momento, que decide que o ponto que deve fixar 
(o olhar “fixo a dez passos de distância”)253.   

Há quem ainda vá mais longe, fingindo um desmaio, por exemplo, enquanto 

certifica-se de esguelha que atrás de si ainda se encontra uma cadeira, havendo 

tempo de ser amparada quando o seu corpo tombar, mesmo porque, “não se mente 

sobre o que se ignora”254, então, está de má-fé. Um exemplo concreto: a LDB, em 

seu artigo 33º, veda o proselitismo religioso em sala de aula. Posso, então, 

respeitosamente, interrogar uma pessoa sobre a sua prática de incutir nos alunos a 

crença em Deus sob a égide de uma religião especifica. Essa pessoa – é sempre 

possível - pode ignorar ou me fingir cinicamente não saber da lei – e, ademais, 

reafirmar a sua prática de colonização mental.  

                                                           
250 SARTRE, 2002A, p. 107. 
251 Embora já tenhamos esboçado a problemática da representação social no sei da condição 
(situação), mais adiante veremos detalhadamente, através de 4 exemplos clássicos de O ser e o 
nada, as condutas da má-fé: a jovem coquete, o garçom, o campeão da sinceridade e o aluno atento, 
tentando tirar as consequências éticas em face de um respeito à liberdade. Cf. SARTRE, op. cit., p. 
101-114.  
252 Ibid., p. 106. 
253 Ibid., p. 106. 
254 Ibid., p. 92. 



53 

 

Mas não poderia ignorar que, ao menos para os alunos, constituiu-se “em sua 

carne, como nadificação de uma possibilidade que outra realidade humana projeta 

como sua possibilidade”255, ou seja, o respeito à lei e o acesso à diversidade 

religiosa, inclusiva à descrença. Os alunos, claro, poderão cantar obrigados em 

uníssono com seu amo, o que é comum nos rincões do Brasil, a cada vez que lhes 

visitarem a sala escravizada: “Bem-vindos à nossa sala, estejamos na paz de Deus”. 

Aquela pessoa, ainda que indagada sobre a sua prática, pode até mesmo se 

assustar quando descobre que os pais de um dos filhos de Deus, são adeptos do 

candomblé: “Eu até me assustei, professor...” – e fingir ignorar que já transitou nessa 

religião. Mas Sartre nos ajuda a entender o problema da má-fé nesse caso especial: 

“para quem pratica a má-fé, trata-se de mascarar uma verdade desagradável ou 

apresentar como verdade um erro agradável”256.  

Dias depois, o indagador pode adentrar a sala e, talvez a propósito de um 

aviso que necessitasse dar, perceber que os alunos esboçam entoar as boas-

vindas, contudo, dessa vez, algo curioso acontece: fazem-na de modo atabalhoado 

sob o olhar vítreo da sentinela evangelizadora: “Existem inclusive homens [...] cuja 

realidade social é unicamente a do Não e viverão e morrerão sem ter sido outra 

coisa sobre a terra”257.  

Em verdade, a razão do descarrilar-se da oração por parte dos alunos em 

presença da Sentinela: “Não vou mudar a minha prática”, bem como à do indagador 

após a pergunta que antes aquela (Você crê em Deus?) lhe fizera à cara: “Sim, sou 

ateu”, nos lança ao que Sartre nos diz da consciência de boa-fé: ”Pode-se viver na 

má-fé, o que não significa que não se tenha bruscos despertares de cinismo ou boa-

fé, mas sim implica um estilo de vida constante e particular”258.  

No âmago desses exemplos, reside a mauvaise-foi, trabalhada por Sartre em 

O ser e o nada, onde se verifica uma compreensão do Para-si como representação 

de si mesmo numa condição. Significa dizer que o Para-si não é o que é, mas é o 

que não é; se apenas fosse o que é (o em-si), a exigência de ser algo ou a 

imposição de circunscrever-se a uma função especifica não se colocaria.  

Mas a má-fé é possível justamente porque o Para-si não é o que é: 

                                                           
255 SARTRE, 2002A., p. 92. 
256 Ibid., p. 94. 
257Ibid., p. 92.  
258 Ibid., p. 95. 



54 

 

é preciso que o princípio de identidade não represente um princípio 
constitutivo da realidade humana – e que a realidade humana não 
seja necessariamente o que é, e possa ser o que não é. Que 
significa isso?259. 

 

1.7 AS CONDUTAS DE MÁ-FÉ: A JOVEM COQUETE, O GARÇOM, O ALUNO E 

O CAMPEÃO DA SINCERIDADE: 

Serão analisados agora três exemplos célebres de O ser e o nada a respeito 

da má-fé. 

 

1.7.1  A boa-fé da jovem coquete: uma fé anfibólica  

 

Em O ser e o nada, Jean-Paul Sartre inaugura as condutas de má-fé com um 

exemplo banal de uma jovem coquete260 num primeiro “encontro”. Pode parecer 

caricato que Sartre coloque uma situação de flerte num livro de filosofia - e seríamos 

redundantes se o expuséssemos em toda completude, uma vez que a nossa 

reflexão sobre a sogra já se inspira nos exemplos analisados por Sartre e suas 

problemáticas. Contudo, exposto brevemente, a jovem coquete pode nos fazer 

pensar sobre o respeito à liberdade do outro, assim como o que faz em relação a si 

mesma. Não só isso: como pode ela enclausurar o respeito naquilo que é, negando 

o desejo do homem que lhe faz a corte, mas reconhecendo-o “na medida em que se 

transcende para a admiração, a estima, o respeito, e se absorve inteiramente nas 

formas mais elevadas que produz”261.  

Por isso, uma análise mais detida de O ser e o nada nos revelará o problema 

em jogo que distingue a mentira, a má-fé, a boa-fé e a fé da má-fé. Resumidamente, 

essa jovem que comparece a um encontro projeta para si ignorar as verdadeiras 

intenções do homem “que lhe fala tem a seu respeito”262. Dançando conforme o 

momento, elude a sua situação - e certos temas ou, se os constata, os ignora 

conscientemente – “não a apreende como tentativa de estabelecer os chamados 

‘primeiros contatos’, ou seja, não quer ver as possibilidades de desenvolvimento 

temporal apresentadas por essa conduta”263.  

                                                           
259 SARTRE, 2002A, p. 105. 
260 Ibid., p. 101-105. 
261 Ibid., p. 101-102. 
262 Ibid., p. 101. 
263 Ibid., p. 101. 



55 

 

Com efeito, não é que a jovem fosse obrigada a conhecer esse homem, 

entregando-se a um assedio moral ou às volúpias que lhe pudesse provocar até 

atingir o topo do prazer. Não se trata disso: “mas o desejo nu e cru a humilharia e 

lhe causaria horror”264, uma vez que se veria obrigada a tomar uma decisão. Ela 

circunscreve o desejo do outro ao que é, assim como a conduta desse homem “ao 

que é no presente, só quer interpretar nas frases que ouve o seu sentido 

explícito”265. No entanto, uma situação inesperada – embora previsível – acontece: o 

homem repousa a mão sobre a sua, e, com isso, Sartre constata que: “A jovem 

abandona a mão, mas não percebe que a abandona”266, o que é curioso - porque se 

coloca aqui um problema: a capacidade humana de (projetar) não se aperceber do 

que acontece para si em situação. O certo é que começa aqui todo um jogo de 

negação da situação presente (a urgência de tomar uma decisão: consentir ou não 

no flerte?) e de negação de si mesma: “a mão repousa inerte entre as mãos cálidas 

de seu companheiro, nem aceitante, nem resistente – uma coisa”267.  

Ora, parece óbvio que atitudes que visem o abandonar-se à passividade, o 

retardamento de uma decisão (conforme já o prenunciamos) ou fixar “nas” atitudes a 

objetividade das coisas: “o homem que fala parece sincero e respeitoso, como a 

mesa é redonda ou quadrada, o revestimento de parede é azul ou cinzento”268 – 

pode ser alvo de um julgamento moral numa visão sartreana se o Para-si busca ser 

à maneira da coisa naquilo que se pode chamar de puro espírito, ou seja, 

desacompanhado totalmente de sua corporeidade: 

Sem deixar de sentir profundamente a presença do próprio corpo – 
talvez a ponto de se abalar – ela se vê como não sendo o próprio 
corpo e o contempla do alto, como objeto passivo, com o qual podem 
ocorrer certos fatos, mas que é incapaz de provocá-los ou evitá-los, 
pois seus possíveis todos estão fora269. 

 Isso nos lembra do homem em O ser e o nada à beira do precipício que, no 

último momento, mimetizando a sua queda, emana a sua decisão de um ser que 

ainda não é, posto que o que é não o constrange a realizar o que não é, pois, a “sua 

possibilidade de ser”, já o vimos, “não é senão um dever-ser-mantido”270. Mas a 

                                                           
264 SARTRE, 2002A, p. 101. 
265 Ibid., p. 101. 
266 Ibid., p. 103. 
267 Ibid., p. 103. 
268 Ibid., p. 101. 
269 Ibid., p. 102. 
270 Ibid., p. 74. 



56 

 

jovem coquete, não quer se dá conta de que cabe a ela tomar uma decisão, 

entregou-se ao charme do momento, segundo Sartre, realizando “o divórcio entre 

corpo e alma”271. Esse homem poderia muito bem dizer: “Eu te amo muito”, 

enquanto desliza os olhares dos seus seios aos seus olhos, varrendo-lhe o ser 

curvilíneo, denotando com isso um desejo sexual latejante e hirto; ainda assim o 

respeito, para ela, seria puro respeito porque ela busca estabelecer seu ser-no-

mundo de forma:  

inerte como objeto passivo entre outros objetos, de modo a aliviar-se 
de súbito das funções de seu ser-no-mundo – isto é, ser que faz com 
que haja um mundo ao se projetar para além do mundo, rumo às 
próprias possibilidades”272. 

Segundo O ser e o nada, a ideia de retardamento de uma decisão, de um 

entregar-se à situação de modo que as coisas se resolvam por si sós, ademais, sem 

um comprometimento de nossa parte ou de forma natural a me dissimular essa 

situação, tornando-nos passivo: é má-fé. A propósito, em A idade da razão, primeiro 

romance da trilogia Caminhos da liberdade de Sartre, vê-se o ideal do personagem 

Mathieu Delarue, que, confidencia-o para a namorada Marcelle: “Escute: eu... eu 

gostaria de não dever nada senão a mim mesmo”273. Mas nós o vimos que não é 

possível essa neutralidade social à luz de O ser e o nada.  

Em sendo assim, dançar conforme a música do momento, então, negando 

para si mesmo que a situação nos solicita uma decisão através do próprio fato de 

que dela sou consciência revelante-revelada dos existentes, embora finja que não, 

ainda que não possa ignorar que finjo, para dela fugir e adiar a escolha: é má-fé. 

Contudo, como sou consciência de minha má-fé e me afeto com ela, talvez se 

pudesse dizer que sou de “boa-fé”, já que sou consciente de minha má-fé: 

Mas então todo sistema se aniquila. Com efeito, se tento deliberada 
e cinicamente mentir a mim mesmo, fracasso completamente: a 
mentira retrocede e desmorona ante o olhar; fica arruinada, por trás, 
pela própria consciência de mentir-me, que se constitui 
implacavelmente mais aquém de meu projeto como sendo sua 
condição mesmo274.  
 

 Acusar-se-á talvez a boa-fé daquele genro que, instado a comportar-se em 

situação (a qual se revelara a ele como devendo atuar) para o papel de genro, agiu 

                                                           
271 SARTRE, 2002A, p. 102. 
272 Ibid., p. 104. 
273 Ibid., 2017, p. 23.  
274 Ibid., p. 95. 



57 

 

de tal modo que pudesse ser visto como um genro ideal?275 A menos que tenha tido 

consciência de que não poderia coincidir com o papel desempenhado, nem se 

entregado (à semelhança da jovem coquete) a ponto de julgar sê-lo de ponta a 

ponta, ou se acreditando (crendo) naquilo mesmo que forjara para si (o projeto de 

genro ideal), o genro estaria de má-fé ou de boa-fé? Teria sido o genro respeitoso 

(num sentido kantiano do termo: “deves, logo podes”276) ou mais que respeitoso 

(sartreanamente)?  

Ocorre que o problema da boa-fé (e esse conceito é anfibológico em O ser e 

o nada) – aparentemente colocado entre um juízo de valor que a valora em 

contraposição à má-fé em dado momento277 da Bíblia sartreana, reside mesmo aqui: 

“o verdadeiro problema da má-fé decorre, evidentemente, do fato de que a má-fé é 

fé”278. Com a má-fé, Sartre nos diz que o Para-si se vale de um método de 

pensamento que compreende toda uma atitude ulterior sobre a Weltanschauung279, 

o qual “tem por característica ontológica o fato de que, nele, o ser é o que não é e 

não é o que é”280. O conceito de boa-fé parece englobar a noção de que pede 

demais ao contrário do conceito de má-fé que “não conserva as normas e critérios 

da verdade tal como aceitos pelo pensamento crítico de boa-fé”281.  

Depreende-se de O ser e o nada que a boa-fé é crítica enquanto a má-fé “dá-

se por satisfeita quando mal persuadida, força por decisão suas adesões a verdades 

incertas”282. Estaria a jovem conquete de boa-fé, então, na medida em que a má-fé é 

                                                           
275 O problema do olhar será analisado mais adiante. 
276

 A menção sartreana a Immanuel Kant em O ser e o nada é instigante. Dentre outras passagens 
em que Sartre se refere ao filósofo alemão, aqui (SARTRE, 2002A, p. 109.) se coloca o problema da 
identidade em relação ao que se deveria ser, ou seja, “o deves, logo podes”, de Kant, na reflexão 
sartreana - embora utilizado para pensar a sinceridade - nos entrega à argumentação para a 
franqueza do Para-si de “ser” ao modo da coisa. Vejamos: devo respeitar a liberdade alheia, mas, se 
“devo” ser respeitoso, quer dizer, que, num primeiro momento, não a respeito – porque não sou 
respeitoso de ponta a ponta em meu ser; pelo contrário, transcendo o ser – e apenas ensaio respeitá-
la (a bendita sogra) sob a égide de um papel que me atribuo: o genro ideal. Compreende-se o 
desassossego do Para-si em se fazer ser o que é: “constatamos que a estrutura original do ‘não ser o 
que se é’ torna impossível de antemão todo devir rumo ao ser-Em-si, ou o ‘ser o que se é’. E essa 
impossibilidade não é disfarçada frente à consciência, ao contrário, é o próprio tecido de que se faz a 
consciência, o desassossego constante que experimentamos, nossa incapacidade de nos 
reconhecermos e nos constituirmos como sendo o que somos”. SARTRE, 2002A, p. 109. 
277 Quando Sartre nos diz no subcapítulo A “fé” da má-fé que “a má-fé não conserva as normas e 
critérios da verdade tal como aceitos pelo pensamento crítico de boa-fé” (SARTRE, op. cit., p. 115.), 
parece denotar certas diferenças conceituais que distinguem a ocorrência desse termo nessa 
passagem das que virão por vir, conforme o veremos.   
278 Ibid., p. 115.  
279

 Mundividência, cosmovisão. Ibid., p. 115. 
280 Ibid., p. 116. 
281 Ibid., p. 115. 
282 Ibid., p. 116. 



58 

 

“uma decisão espontânea de nosso ser”283? Ou ainda estava convencido e se 

acreditava com fé aquele genro de ser aquele “genro ideal” perante a sogra?  

O problema da má-fé, segundo Sartre, é um problema de crença, um conceito 

que se liga à definição sartreana que denomina a “crença a adesão do ser ao objeto, 

quando este não está dado ou é dado indistintamente”284. Mas como poderia a 

jovem e o nosso genro, bem como nós mesmos – se fosse o caso – “crer de má-fé 

em conceitos que forjamos para nos persuadir?”285. 

Aquele genro, a julgar pelo que diz Sartre em O ser e o nada, acha-se 

“separado da condição tal como o objeto do sujeito – separado por nada, mas um 

nada que dela me isola, impede-me de sê-la, permite-me apenas julgar sê-la, ou 

seja, imaginar que a sou”286. E, no entanto, ele é aquele genro representado aos 

olhos da sogra, mas não é a sua condição. Do contrário, poderia muito bem ser o 

bibliotecário à escrivaninha287, ou o dono do fiteiro à frente da biblioteca que o olhara 

de soslaio; quem sabe algum leitor da biblioteca que dribla o cagaço dos pombos do 

frontispício do prédio, ou ainda o crente que antes de sair de casa para a igreja, crê 

com fé e firmeza no bom Deus. Ele brincou de ser genro. Com efeito, o Para-si 

“brinca” de crer, o que ocasiona uma consequência imediata, ainda que se creia de 

boa-fé no Senhor: “É o que faz da própria palavra ‘crer’ um termo indiferentemente 

usado para indicar a inquebrantável firmeza da crença (‘Meu Deus, creio em ti’) e 

seu caráter inerme e estritamente subjetivo”288.  

Afinal de contas, o que Sartre quer dizer? Imaginemo-nos no lugar do genro.  

Desse modo, poderemos perceber se já não seria má-fé me predispor a ser ao 

modo da coisa, mesmo porque, “a decisão de ser de má-fé não ousa dizer o ser 

nome, acredita-se e não se acredita de má-fé”289. Suponha-se que eu deveria ter 

sido sincero, mas, se deveria, quer dizer que não o sou à maneira da coisa, nem 

poderia sê-lo plenamente no futuro. Deveria, portanto, fazer-me (na verdade, ter-me 

                                                           
283 SARTRE, 2002A, p. 116. 
284 Ibid SARTRE, 2002A, p. 115. 
285 Ibid., p. 115. 
286 Ibid., p. 106. 
287

 Essa alternância de papeis se dará no exemplo do garçom em O ser e o nada, de onde se vê que, 
pelo menos, é necessário que o genro seja o genro, não um garçom. Em contrapartida, se sou 
garçom, é necessário que eu o seja de alguma maneira, quer dizer, “em certo sentido, sou garçom – 
caso contrário, poderia designar-me diplomata ou jornalista”. Ibid., p. 107. 
288 Ibid., p. 117. 
289 Ibid., p. 115. 



59 

 

feito à época) francamente sincero: mas que bom que tenho esse coração sujo290 a 

contragosto desse ideal de franqueza de minha sogra que, a julgar pelo que diz O 

ser e o nada, “trata-se de constituir a realidade humana como ser que é o que não é 

e não é o que é”291.  

Entretanto, sabemos que à luz de O ser e o nada é impossível uma 

“obrigação”, isto é, uma adequação plena ao que se é, porque “transcendemos o 

ser, não rumo a outro ser, mas rumo ao vazio, rumo ao nada”292. Dá-se, então, um 

problema: se o genro não é o que é, muito menos a sogra ao modo da coisa (a 

sogra ideal), por que criticá-los em nome da sinceridade ou de um respeito sob a 

fórmula de um imperativo de se ser o que se é? Ora, “Pecado confessado, metade 

perdoado”293. Esse dito popular enseja a Sartre nos dizer – após já ter trabalhado, 

primeiro, o exemplo do garçom e a sua obrigação de ser garçom em sua situação e, 

em seguida, o exemplo do Campeão da sinceridade, o seguinte: “exige-se, portanto, 

que seja o que é para não mais ser o que é”294.  

Mas o que isso significa? Haverá conotações morais? O que estará por detrás 

daquele que deixa seus andrajos nas mãos de seu censor e se coloca num plano 

infenso à crítica de boa-fé, de forma “a permanecer em perpétua desagregação e 

tornar possível perpétuo deslizamento do presente naturalista à transcendência e 

                                                           
290

 À ideia de um “coração sujo”, contrapomos a de “coração puro” em O ser e o nada, o qual não tem 
estofo somente poético, mas irônico e se relaciona à ilusão do Para-si de ser sincero de si para si, 
não ser senão o que é: uma coisa – o que é impossível. Contudo, o ideal de sinceridade compreende 
que não se é, pelo menos, no momento e sequer doravante muito menos o será plenamente sincero 
perante o outro, o qual perfaz a duplicidade da realidade humana num Para-si-para-outro. Nesse 
sentido, é evidente que a sinceridade é um projeto que busca coisificar o Para-si sob o império do 
princípio de identidade. É, portando, uma exigência de ser, razão pela qual sendo a antítese da má-
fé, diz Sartre, será de fundamental importância esclarecer esse conceito nas linhas que se seguem 
até nos encontrarmos com a má-fé. Cf. SARTRE, 2002A, p. 105. 
291 Ibid., p. 105. 
292 Ibid., p. 109-110. 
293 Sartre cita essa frase já adiantando o que se pede com o ideal de sinceridade – ou plena 
adequação e aderência de si ao que se é – o qual se configura como uma “arma ontológica” na 
relação eu-outro. Essa binariedade da expressão não é usada por Sartre, mas delineia bem um 
problema relativo à ética: haverá diferença entre ser de má-fé e boa-fé? Ou tanto faz querer estar de 
má-fé? Posso ser mais “covarde” que “safado”? Pois se quero ser covarde, não significa que já não o 
sou? E se quero assim continuar, consciente (de) minha covardia, haveria diferença de grau, 
fazendo-me ainda mais que covarde, ou seja, um cabra safado? Há um estado de mais coerência 
existencialista como propugnado na Conferência por Sartre? No decorrer de nossa análise, 
apontaremos para um suposto problema de tradução (na edição brasileira da Conferência) no que 
toca ao termo francês “salaud” (safado) presente na edição francesa de L’existentialisme est un 
humanisme, mas vertido para “asqueroso” no português brasileiro. Para o contexto do termo no 
original. Cf. ______. L’existentialisme est un humanisme. Présentation et notes par Arlette Elkaïm-
Sartre. Gallimard. 2004. 109p 
294 SARTRE, op. cit., p. 112. 



60 

 

vice-versa”295, segundo Sartre? Em verdade, esses dois exemplos conferem 

nuances conceituais não entrevistas à primeira leitura da obrigação (distinta de um 

imperativo kantiano) e a sinceridade (identidade ao que se é). Abre-nos, portanto, a 

uma via de reflexão possível para pensarmos ambiguamente a distinção sartreana 

entre ser um “covarde” e ser um “safado” à luz de O existencialismo é um 

humanismo296, mas amparado nas teses de O ser e o nada. É o que veremos a 

seguir. 

 

1.7.2  o garçom que brinca de ser o em-si do garçom ideal em o ser e o nada: 
 

O garçom de O ser e o nada é um exemplo clássico daquilo nos fará pensar 

sobre o que é a “realidade humana”, isto é, o que Sartre entende mais uma vez por 

Para-si. Essa investigação sartreana (e o nosso problema último sobre o respeito à 

liberdade do outro) se dá justamente naquilo que o Para-si é em si mesmo, o que 

configura um problema na medida em que a consciência é uma extroversão de si 

mesma: 

Se o homem é o que é, a má-fé será definitivamente impossível e a 
franqueza deixará de ser seu ideal para tornar-se seu ser. Mas o 
homem é o que é? E, de modo geral, como se pode ser o que se é, 
quando se é como consciência de ser? 297. 

 A consciência (de) si – nós o vimos – se dá enquanto “erupção” para fora, ou 

seja, um movimento para o que não se é, o que engloba tanto o objeto sob fundo de 

mundo do qual se é consciência - e com o qual mantenho uma relação de ser, não 

apenas de conhecimento - quanto a sua projeção para além de uma situação 

objetiva e nadificação do não-ser do Para-si. Onde se coloca, então, a ideia de 

obrigação de ser o que se é no que toca ao modo de ser do Para-si?    

Se o Para-si é o que é (ao modo do Em-si), não se colocaria a ideia de uma 

“obrigação”, por exemplo, de ser ou fazer-se, cujo ideal é fazer-se o que se é 

adiante, pois, não faria sentido buscar ser algo que já se é, digamos, um homem 

respeitoso demais. Segundo Sartre, o “é preciso ser o que se é”298, estabelece um 

ideal de ser. Porque “propõe como protótipo do ser uma absoluta adequação do ser 

                                                           
295 SARTRE, 2002A, p. 103. 
296 SARTRE, 1978, p. 262 et seq. 
297 SARTRE, op. cit., p. 105. 
298 Ibid., p. 105. 



61 

 

consigo mesmo”299. Entretanto, obviamente se devo fazer-me, quer dizer, que não o 

sou ainda o que deveria ser, seja lá o que desejo ser para mim mesmo ou (fingir sê-

lo) aos olhos dos outros, por exemplo, um genro ideal para uma sogra, a qual – 

devemos dizê-lo – deve também fazer-se concomitantemente o que se é (ou deveria 

ser, mas não é): uma sogra digna de coincidir com as minhas projeções de 

amabilidade. Por isso, Sartre se pergunta “o que somos, afinal, se temos a 

obrigação constante de nos fazermos ser o que somos, se nosso modo de ser é 

dever ser o que somos?”300.  

Essa problemática (ou exigência de ser) de um fazer-se o que se é em 

situação – um terreno fértil para a má-fé – franqueará à análise sartreana um 

aprofundamento sobre o modo de ser do Para-si a partir da atividade de um garçom. 

Esse não esbofeteará uma parede à semelhança dos arroubos quase amorosos de 

Trofímovitch por Varvara em Os demônios de Dostoiévski; muito menos, dançará 

conforme o momento, se ausentado de si à maneira da jovem coquete, mas há algo 

que o aproxima de ambos: “a brincadeira”.  

Com efeito, Jean-Paul Sartre nos adverte sobre a impossibilidade de vencer 

(e o que é) essa brincadeira de ser numa situação: 

Acontece que, paralelamente, o garçom não pode ser garçom, de 
imediato e por dentro, à maneira que esse tinteiro é tinteiro, esse 
copo é copo301.  

A ideia de “obrigação” que contorna o exemplo do garçom não compreende à 

primeira vista um viés ético. Sartre menciona a “obrigação” enquanto conduta 

empreendida pelo Para-si em determinada situação, ou seja, “encarna” o conceito 

de Para-si através da maneira de ser de um trabalhador comum (o garçom), cuja 

obrigação que se lhe apresenta: 

não difere da que se impõe aos comerciantes: sua condição é toda 
feita de cerimônia, os clientes exigem que eles a realizem como 
cerimônia, existe a dança do dono da mercearia, do alfaiate, do 
leiloeiro, pela qual se empenham em persuadir clientes de que não 
passam de dono de mercearia, leiloeiro, alfaiate302.  

 
Parece-nos que a relação entre “condições objetivas” e liberdade já se coloca 

nos exemplos das condutas de má-fé em O ser e o nada. A conduta do garçom, por 

                                                           
299 SARTRE, 2002A, p. 105. 
300 Ibid SARTRE, 2002A, p. 105. 
301 Ibid., p. 106. 
302 Ibid., p. 106. 



62 

 

exemplo, nos faz perceber que Sartre é cônscio do que o trabalho requer do homem: 

“um vendedor que se alheia em sonhos é ofensivo para os compradores, pois já não 

é completamente vendedor”303. Segue-se que o vendedor, tal como o garçom 

passam a ser vistos como integrantes de uma peça encenada no trabalho cujas 

funções: é circunscrever-se aquilo que é o que é, ou seja, a situação impõe um 

modo de ser. E mais ainda, restringir-se ao que é, completamente, ou seja, à 

maneira de ser da coisa, razão pela qual o garçom “empenha-se em encadear seus 

movimentos como mecanismos regidos uns pelos outros”304.   

Em contrapartida, Sartre sinaliza para o que será trabalhado com mais afinco 

em O ser e o nada305, a sutil relação entre a condição do Para-si e sua própria 

liberdade (no exemplo em questão, a do garçom): 

Conhece os direitos contidos nessa condição: a gorjeta, direitos 
sindicais, etc. Mas todos esses conceitos e juízos remetem ao 
transcendente. São possibilidades abstratas, direitos e deveres de 
um “sujeito de direito”. E é exatamente o sujeito que devo ser que 
não sou306. 

 Com efeito, extrai-se a ideia de que o Para-si não é a sua condição numa 

plena coincidência de si a ponto de ser uma coisa-garçom: “não há medida comum 

entre o ser da condição e o meu”307. Nesse ínterim, se percebe que há uma 

distinção entre o ser do Para-si que busca realizar-se em representação (o ser-Em-si 

do Garçom de impossível coincidência) e o ser da condição (a função):  

Não posso dizer que sou quem está aqui nem que não o sou, no 
sentido em que se diz “o que está em cima da mesa é uma caixa de 
fósforos”: seria confundir meu “ser-no-mundo” com “ser-no-meio-do-
mundo”308. 

Para Sartre, não se deve confundir aquilo que me represento – e represento a 

mim mesmo para além da condição – ou seja, “impregno de nada essa condição”309, 

com aquilo que a minha condição me exige em presença dos outros: ”que cumpra as 

funções de garçom”310. Decorre que fazendo-me ser aquele genro feliz, admito 

agora que não o sou (ou era) ao modo da caixa de chocolates que presenteei a 

                                                           
303 SARTRE, 2002A, p. 106. 
304 Ibid., p. 106. 
305 No momento, Sartre nos prepara a compreensão da ambiguidade da realidade humana em não 
ser aquilo que é sendo o que não é.  
306 SARTRE, op. cit., p. 106. 
307 Ibid., p. 106. 
308 Ibid., p. 107. 
309 Ibid., p. 107. 
310 Ibid., p. 107. 



63 

 

minha sogra. Hei de confessá-lo: “no momento exato que executo cada conduta 

dessas, que poderia não executá-las”311. Esse sorriso forçado à lembrança do 

momento, aquele gestual de cerimônia cínica pelo qual se busca a identificação com 

o ser-Em-si do genro ideal, a alegria representada aos olhos dos outros: “Por toda 

parte, escapo ao ser – e, não obstante, sou”312. 

No entanto, a matriarca me olha: “sei, sem dúvida que me olha: seus olhos – 

coisa do mundo: aqui está um fato objetivo que posso dizer que é. Mas é também 

um fato do mundo313. Segundo Sartre, o sentido desse olhar, porém, não mais me 

concerne, me escapa, está sempre para além do mundo: “e isso me 

desassossega”314. Ora, esse “desassossego” em O ser e o nada que compreenderá 

a presença-ausente da consciência do outro, para a qual as minhas condutas são, 

reconfigura a minha situação: “como posso sentir em minhas próprias condutas, as 

quais já não possuem o caráter operário que mantêm com relação às coisas – e 

estas já não são para mim, na medida em que as relaciono a um outro”315.  

Esse “caráter operário” com relação às coisas, segundo Sartre, conquanto 

resignificado para além de mim: “A consciência do outro é o que não é”316 - parece 

denotar que a ideia de trabalhar-se, ou seja, de um fazer-se é próprio da 

consciência; e assim se pode compreender, posto que: “Ela é porque se faz, pois 

seu ser é consciência de ser”317. Com efeito, Nada, já sabemos, separa o Para-si de 

sua condição. Decerto que poderá concentrar-se nela à exaustão: “o aluno atento 

que quer ser atento, o olhar preso no professor, todo ouvidos, a tal ponto se esgota 

em brincar de ser atento que acaba por não ouvir mais nada”318. Mas em O ser e o 

nada, as condutas de fuga percorrem um sinuoso caminho conceitual não-

cronológico: alheamento (ausência e fingimento para si), brincadeira (representação 

dramática e adequação a um papel funcional), desassossego (risco e dever de ser) 

e concentração (como uma via prisional de esgotamento para o “si”).  

É o suficiente para que o projeto do Para-si de coincidir com o que é o que é 

se desarme frente aos seus olhos: “Irei formular um juízo sobre meu caráter, minha 

                                                           
311 SARTRE, 2002A, p. 107. 
312 Ibid., p. 107. 
313 Ibid., p. 108. 
314 Ibid., p. 108. 
315 Ibid., p 109. 
316 Ibid., p. 109. 
317 Ibid., p. 109. 
318 Ibid., p. 107. 



64 

 

natureza?”319. Restará ao Para-si ainda utilizar-se do outro para cumprir esse papel 

(de juiz) ou de a ele submeter para, por fim, reconhecer-se ser o que é (culpado) 

para não mais ser o que é (um objetivo que poderíamos chamar, se fieis estivermos 

à análise sartriana, de ressurreição): “para depois dessa destruição, um renascer”320. 

Trata-se do exemplo do Campeão da sinceridade e do homossexual.  

 

1.7.3 Julgamento e ressurreição: a sinceridade como arma 

  

As condutas de má-fé se encerram num exemplo delicado e controverso em 

O ser e o nada, talvez o mais difícil de compreender: a perseguição ontológica de 

um homossexual pelo seu companheiro e, curiosamente, o seu maior censor. Para 

Sartre, o homem perseguido pelo companheiro tem atitudes que se acercam “do 

cômico, uma vez que, reconhecendo os fatos que lhe imputam, nega-se a admitir a 

consequência que se impõe”321, a qual é ser um homossexual, mas (e esse é o 

projeto do Campeão) para não ser homossexual. Admitir sê-lo de ponta a ponta e 

irremediavelmente para não sê-lo aos olhos do outro. É isso que deseja o Campeão. 

Em tempo, estaria Sartre reproduzindo um arcabouço teórico como uma arma 

dirigida aos homossexuais a fim de julgá-los pelo que são em sociedade? 

Advogaremos que uma resposta afirmativa seria uma interpretação ontológica 

estapafúrdia que não tem base textual em O ser e o nada. Contudo, a questão é 

delicada porque em poucas páginas Sartre sintetiza (retomando-os à sua reflexão) 

preconceitos culturais enraizados sob uma variedade de ideias corriqueiras 

desferidas contra os homossexuais, a saber, de “culpa” (pelo que se é sob o olhar 

do outro, ou de uma coletividade), de “censura” (pelos atos praticados em situação, 

como se lhes adviessem de uma natureza ou perversão), de “julgamento” (ao se 

submeter à ação persecutória de outrem: o Campeão da sinceridade), de “destino” 

(decorrência da submissão anterior a um juízo de valor advindo de outra liberdade), 

de “morte” (quinhão de haver-se constituído como “coisa”) e, por fim, de 

“renascimento” (pura idealidade condenada ao fracasso) que visa completar-se após 

um jogo de confissão: “perpétuo trânsito do ser que é o que é ao ser que não é o 

                                                           
319 SARTRE, 2002A, p. 110. 
320 Ibid., p. 112. 
321 Ibid., p. 111. 



65 

 

que é”322. Com efeito, esses referenciais se entretecem de modo a que sutilmente 

Jean-Paul Sartre sinalize para a incoerência do projeto ontológico de constituir o 

Para-si como Em-si (o homossexual como “coisa”).  

A propósito, esse empreendimento já se configurava impossível na análise 

sobre a sinceridade, a qual fracassava na medida em que fazer-se para ser 

compreendia a ideia de que não se era enquanto essência, a não ser de forma 

neutralizada, motivo pelo qual os atos não fluiriam de uma essência do Para-si. 

Desse modo, o projeto de ser sincero de ponta a ponta, ou bem acreditar sê-lo, é 

fingir que “atos” e “móbeis” não se organizariam senão a partir de meu projeto: 

Então, como podemos criticar o outro por não ser sincero, ou 
rejubilar-nos por nossa sinceridade, já que a sinceridade se mostra 
ao mesmo tempo impossível?323 

Mesmo assim, poder-se-ia argumentar que Sartre se empenha em 

demonstrar as inclinações homossexuais, o que poderia franquear um objeto de 

juízo para a consciência do Campeão da sinceridade, uma vez que o homossexual 

agiria por ser homossexual e com base em inclinações insuperáveis: “sem deixar de 

admitir sua inclinação homossexual”, diz Sartre, “ou confessar uma a uma as faltas 

singulares que cometeu, nega-se com todas as forças a se considerar pederasta”324.  

Como, portanto, interpretar a palavra “inclinação” se imputada ao Para-si?  

Ora, a trajetória desse trabalho já nos demonstrou que seria problemático, segundo 

Sartre, constituir uma natureza ao Para-si, assim como se lhe colocar “inclinações” 

e/ou “tendências” aderidas ao seu ser, bem como “forças da natureza” que fariam 

com que escolhesse uma maneira insuperável de ser ao modo de não sê-lo: “é o 

mesmo que postular um determinismo causal que constitui o fluxo de minhas 

consciências como série de estados físicos”325. Quiçá esse problema exceda o 

escopo desse trabalho: o respeito à liberdade do outro326.  

                                                           
322  SARTRE, 2002A, p. 113. 
323 Ibid SARTRE, 2002A, p. 110. 
324 Ibid., p. 110. 
325 Ibid., p. 110. 
326 No entanto, Sartre parece retomar esse ponto em Saint Genet: ator e mártir. Interessante notar 
que, embora seja um livro de extrema complexidade, Sartre utilize a noção de “projeção” que se faz 
sobre o outro com o intuito de negar aquilo que se colocaria como uma possibilidade do próprio 
sujeito que detesta: “para aqueles que condenam Genet mais severamente, a homossexualidade é a 
sua tentação constante e constantemente renegada, objeto de seu ódio mais íntimo; são felizes por 
detestá-la em outro, porque assim têm a ocasião de desviar seus olhares de si mesmos. E, 
evidentemente, não quero dizer que essa pederastia constantemente recusada lhes apareça como 
uma inclinação de sua natureza. Muito pelo contrário. Ela é esparsa, é um ar suspeito que paira sobre 
as pessoas e as coisas, é um certo aspecto inquietante do mundo, que bem poderia abrir-se 



66 

 

Nesse sentido, oferecemos uma via média: cremos que o problema diz 

respeito à ideia de reconhecimento pelo outro. Aliás, essa é a “cobiça” do Campeão 

da sinceridade, a saber:  

que o culpado se reconheça como culpado, que o homossexual 
confesse sem rodeios, não importa se humilde ou reivindicativo: “sou 
pederasta”327.  

A ideia de reconhecimento empreendida pelo Para-si e seu projeto de 

aderência a ser o que se é (homossexual), parece trazer a reboque a noção de 

renascimento, uma vez que não quer o homossexual se vê como coisa: “como esta 

mesa é mesa ou este homem ruivo é ruivo”328. Talvez seja possível aventar a 

possibilidade de que o Campeão da sinceridade esteja reproduzindo uma conduta 

institucionalizada, a qual imputa maneiras de ser ao homem em situação, tornando-o 

uma “função”, ou seja, aquilo que é, por exemplo, no trabalho, como o garçom; no 

bar, à semelhança da jovem coquete refém de um modo de ser; na escola, como o 

aluno atento, que se esgota em ser atento?  

Vemo-nos autorizados a isso, se levarmos em consideração o peso simbólico 

da ideia de “culpa” (e não só por Sartre ser ateu), sobretudo porque “Pecado 

confessado, metade perdoado”329. É possível replicar que o peso conferido a esse 

texto nos cabe, razão pela qual seríamos acusados de hiperinterpretação, uma vez 

que a ele conferimos o seu valor, um argumento plausível. Será realmente assim? 

Insistimos que embora seja apenas uma citação marginal no texto – as ideias de 

pecado, confissão e perdão, no entanto, parecem apontar para uma alusão implícita 

em O ser e o nada ao escritor russo Fiódor Dostoiévski (1821-1881): “meu porvir é 

virgem, tudo me é permitido”330.  

Por isso, devemos pensar se o Campeão da sinceridade ainda é tão somente 

o companheiro do homossexual no decorrer do texto, pois, a linguagem utilizada por 

Sartre - às vezes eivada de conotação irreligiosa e econômica - parece preparar a 

esteira para uma sublevação ateia ancorada não só no conceito de consciência: “a 

crença é um ser que se coloca em questão em seu próprio ser, só pode realizar-se 

                                                                                                                                                                                     

repentinamente e tornar-se vertiginoso, é um mal-estar íntimo, é a consciência obscura e constante 
de que não há neles recursos contra si mesmos. Genet lhes é útil: podem odiar nele essa metade de 
si que recusam”. SARTRE, Jean-Paul. Saint Genet: ator e mártir. Trad. de Lucy Magalhães. 
Petrópolis: Editora Vozes, 2002, p. 40-41. 
327 SARTRE, 2002A, p. 111. 
328 Ibid., p. 111. 
329 Ibid., p. 112. 
330 Ibid., p. 112. 



67 

 

destruindo-se, só pode manifestar-se a si negando-se”331, mas, uma irreligião 

contrária ao projeto existencial de se aderir ao que se é (que é o que cobiça e 

postula o Campeão ao homossexual) se bem que “nenhuma crença pode jamais 

crer o suficiente”332.  

Essa vassalagem cínica perante um olhar quase divino se torna um interdito 

(um pecado, dir-se-ia) ao modo de ser existencialista do Para-si: “é o que o censor 

exige da vítima: que se constitua enquanto coisa, entregue a sua liberdade como um 

feudo, para em seguida devolvê-la tal como o soberano faz com seu vassalo”333.   

Segue-se que estar mal persuadido (a má-fé), evadir-se de uma situação (a 

jovem coquete), “brincando” de ser, mas a ponto de quase coincidir com o que se é 

não sendo (garçom), esgotando-se numa conduta (o aluno) que se coagula em 

“função” – assim como no exemplo do garçom - e, mais ainda, ser, mas para não 

mais ser homossexual, nos lança de imediato ao que somos perante o olhar do 

outro. Dessas questões, decorrerão as análises sartreanas sobre como o outro me 

afeta334 em meu ser no mundo335 em que se desintegra a minha situação a respeito 

da qual, como dirá Sartre, não mais serei o único dono com a presença do outro, 

pois, “parece que o mundo tem uma espécie de escoadouro no meio de seu ser”336.  

Em O ser e o nada, a conexão fundamental com o outro não faz desse 

apenas uma função (um garçom), uma ausência (a jovem coquete), um feudo (o 

homossexual) ou até mesmo alguém que, devido a uma conexão rigorosa do 

determinismo natural, faria esmurrar a parede à semelhança de Trofimovicht de Os 

demônios. Com efeito, a fenomenologia do olhar em O ser e o nada337, contrapartida 

sartreana às concepções que Husserl, Kant, Hegel e Heidegger oferecem sobre o 

problema do solipsismo, se constrói sob a aparição “concreta” e banal do outro em 

situação. Aliás, o mais importante: de tal modo que não poderei mais ignorá-lo (o 

outro), pelo contrário, aquele me descentralizará de meu lugar no mundo: “a 

                                                           
331 SARTRE, 2002A, p. 117. 
332 Ibid.,  p. 117. 
333 Ibid., p. 112. 
334 Cf. SARTRE, 2002, p. 334 et seq 
335 Se o outro-objeto define-se em conexão com o mundo como o objeto que vê o que vejo, minha 
conexão fundamental com o outro-sujeito deve poder ser reconduzida à minha possibilidade 
permanente de ser visto pelo outro. Ibid., p. 331.  
336 Ibid., p. 330. 
337 Cf. SARTRE, op. cit., p. 326-384. 



68 

 

aparição, entre os objetos de meu universo, de um elemento de desintegração deste 

universo, é o que denomino a aparição de um homem no meu universo”338. 

 

1.7.4 O olhar do outro em O ser e o nada: o que significa ser visto? 

 

 A propósito do olhar em O ser e o nada, lembremos antes de uma passagem 

presente em A Idade da razão, onde o personagem Mathieu Delarue, professor de 

filosofia, parece ser um exemplo clássico daquilo que Sartre compreenderá sobre o 

que é e do que não é tomar uma “decisão” em situação339 com respeito ao outro, 

quando aquele escuta de sua “namorada” que a sua atitude predileta é “olhar-se, 

julgar-se [...] Quando você se olha, imagina que não é o que está olhando, que você 

não é nada. No fundo, é o seu ideal: não ser nada”340.  

Ora, o problema do olhar à luz de O ser e o nada parece estar justamente 

nesse ponto: aquilo somos para o outro, não o somos ao modo do ter-de-ser, o que 

evidenciaria uma possibilidade por mim projetada, bem como um nada dado de 

separação que me neutralizaria entre aquilo que é o que é e o que não sou ainda 

senão enquanto maneira de ser escolhida em situação, conforme já vimos através 

do exemplo do garçom. Muito pelo contrário, com a possibilidade de ser visto, eu 

tenho um lado de fora e me tornarei vulnerável: 

O que capto subitamente ao ouvir o ranger de galhos atrás de mim não é a 
presença de alguém, mas o fato de que sou vulnerável, tenho um corpo que 
pode ser ferido, ocupo um lugar e de modo algum posso escapar ao espaço 
onde estou sem defesa341.  

É claro que isso poderia acontecer ainda que fosse através de um simples 

“roçar de galhos de árvore, de um ruído de passos seguido de silêncio, do entreabrir 

de uma janela”342, após o que perceberíamos que o outro não se encontrava ali 

onde eu o julgava provavelmente presente. Lembremo-nos de Pedro no bar: um 

“ausente” para quem o esperava em situação. Contudo, a questão do olhar é um 

pouco diferente do amigo Pedro que cintilava no bar, pois, se anteriormente eu não 

me envergonhava diante do que sou nem me sentia escapar de mim para o mundo 

de Pedro enquanto olhar-olhador, o qual estava ausente do bar; agora, por outro 

                                                           
338 SARTRE, 2002A, p. 329. 
339

 Voltaremos a isso adiante. 
340 SARTRE, 2017, p. 23. 
341 SARTRE, op. cit. p. 333. 
342 Ibid., p. 332. 



69 

 

lado, vivenciar o ser-visto me oportuniza a descoberta de que tenho “o meu 

fundamento fora de mim. Não sou para mim mais do que pura remissão ao outro”343.  

Eis uma das significações profundas do olhar em O ser e o nada: eu me sinto 

escapar de mim mesmo, mas rumo àquilo que o outro faz de meu Ser344, ou seja, “o 

outro, enquanto que tem-de-ser seu ser, tem-de-fazer meu ser-para-ele ser”345. Isso 

nos vislumbrará um pouco da angústia de Mathieu Delarue, porque a experiência da 

vergonha de si, outras vezes do orgulho que tenho de mim ou mesmo do medo, 

segundo Sartre, mas sempre diante de alguém, “é o reconhecimento de que 

efetivamente sou este objeto que o outro olha e julga”346. Porém, Mathieu busca 

desculpar-se ou mentir para si mesmo: “Com 25 anos é que eu deveria ter-me 

comprometido [...] mas nessa idade não se tem plena consciência do que se faz. 

Vai-se na onda. Eu não queria ir na onda [...] Sem motivos a decisão teria sido uma 

burrada”347. No entanto, é uma burrada pensar, conforme já vimos nesse capítulo 

que o comprometimento não se dá desde o início ancorado na nadificação do Para-

si ao invés daquilo que se entende como determinismo psicológico quando 

tentamos, diz Sartre em O ser e o nada, “suprimir os vazios que nos rodeiam, 

restabelecer vínculos entre passado e presente, presente e futuro”348. Entretanto, 

Mathieu busca julgar-se, ou seja, ser um outro para si mesmo. Talvez assim ele 

evitasse o remorso diante de Marcelle ou a vergonha de si diante dos outros: 

“Mathieu se sentia nu sob esse tipo de olhar, um grande sujeito nu, feito de miolo de 

pão. Um desajeitado”349. Mas, para Sartre, o olhar “não está vinculado a qualquer 

forma determinada”350. É por isso que vivenciar o ser visto é uma hemorragia interna 

no mundo de Mathieu351:  

O quarto parecia ter-se esvaziado repentinamente de sua fumaça 
rósea; havia grandes vazios entre os objetos [...] Mathieu sacudiu-se, 
sem conseguir arrancar-se daquele mundo sinistro e ácido352.    

                                                           
343 SARTRE, 2002A, p. 336. 
344 Quando o outro faz uma descrição de meu caráter, não me “reconheço”, e, contudo, sei que sou 
“eu”. Este estranho que me apresentam, eu o assumo em seguida, sem que deixe de ser um 
estranho. Ibid., p. 352. 
345 Ibid., p. 337. 
346 Ibid., p. 336. 
347 SARTRE, 2017, p. 65. 
348 SARTRE, op. cit., p. 85. 
349 SARTRE, 2017, p. 55. 
350 SARTRE, op. cit., p. 334. 
351 Em A idade da razão, Marcelle engravida de Mathieu. Cf. SARTRE, 2017, p. 24. 
352 Ibid., p. 25-26. 



70 

 

No entanto, “o olhar”, diz Sartre, “não é uma qualidade entre outras do objeto 

que funciona como olho”353. Ao que nos indica O ser e o nada, os objetos do mundo, 

por exemplo, uma casa de fazenda a partir da qual, em plena Segunda Guerra 

busco evitar pelo meu projeto, uma vez que pode guardar o olhar inimigo, mas 

recorto-a sob o fundo de presença das coisas-utensílios, ou seja, “que se recorta 

contra o céu alto da colina”354, ou bem uma moita, a depender da situação em que 

me encontro, cuja escuridão interior me convida a me esconder; em suma, esses 

objetos são percebidos por mim como suportes para o olhar. Para o outro, sei que 

guardam a sua face secreta: “Minha possibilidade de me refugiar no canto escuro, 

torna-se aquilo que o outro pode transcender rumo à sua possibilidade de me 

desmascarar, me identificar, me prender”355.  

Significa dizer que o outro é essa indeterminação de uma liberdade livre que 

se projeta no mundo como também o faz a minha liberdade em situação. Mas o 

mundo, as coisas-utensílios e eu mesmo somos para o outro enquanto uma “face 

secreta” que desconheço e me desassossega: “tal ser me é dado como um fardo 

que carrego sem que jamais possa virar o rosto para conhecê-lo”356. Quiçá sejam 

palavras duras, mas não devemos esquecer que A Bíblia sartreana foi publicada em 

1943. À parte a dureza da escrita sartreana, segundo Perdigão nos ensina sobre o 

saber que me vem do outro:  

sem o Outro, meu “Ser vergonhoso” não poderia existir, 
porque a vergonha é justamente a apreensão de mim, por 
mim mesmo, através do juízo do Outro357. 

Em O ser e o nada “aparece um objeto que me roubou o mundo”358, esse 

objeto é o nada da liberdade do outro para o qual eu sou objeto. É bem nesse 

sentido que Sartre descreverá a aparição do outro como uma descentralização de 

meu mundo “que solapa por baixo a centralização que simultaneamente efetuo”359. 

Com efeito, anteriormente, nós vimos que os patos que se fartavam a entrada da 

biblioteca e O ser e o nada sobre a mesa tinham uma distância e “face” que se 

estendiam de mim até eles, assim como também tinham para Trofímovicth, a 

                                                           
353 SARTRE, 2002A, p. 333.  
354 Ibid SARTRE, 2002A, p. 332. 
355 Ibid., p. 340. 
356 Ibid., p. 337. 
357 PERDIGÃO, p. 143. 
358 SARTRE, op. cit., p. 330. 
359 Ibid., p. 330. 



71 

 

ausência de Varvará que deslizava sobre o caramachão e, aquele Pedro ausente 

que cintilava sobre o fundo de bar para quem o esperava.  

Agora, para Mathieu Delarue é o seu próprio ego que escorre para o outro: 

“Aqui, ao contrário, a fuga não tem limites, perde-se no exterior, o mundo escoa pra 

fora do mundo e eu escoo para fora de mim”360. Com o olhar do outro, diz Sartre: 

“Este ser que sou conserva certa indeterminação, certa imprevisibilidade”361. Mas 

nós já o havíamos dito. É por isso que, nesse sentido, seria justo dizer que as 

palavras de Marcelle já fazem de Mathieu um Em-si, a coisa sobre a qual o professor 

de filosofia não mais terá acesso, uma vez que imprevisível e indeterminada, uma 

das razões pelas quais o professor ansiará pela necessidade diante da liberdade de 

sua companheira: “Escute: eu... eu gostaria de não dever nada senão a mim 

mesmo”362. Mas não será possível.  

Em tempo, devemos retornar e refletir mais uma vez sobre uma das 

significações possíveis dessa passagem de A idade da razão em paralelo a essa 

outra de O ser e o nada a propósito da ideia de meu ego-sendo-visto: 

tal ser me é dado como um fardo que carrego sem que jamais possa 
virar o rosto para conhecê-lo [...] trata-se de uma sombra que se 
projetaria sobre uma matéria móvel e imprevisível”363.   

Essa face de mim mesmo (digamos, de Mathieu) para o outro (Marcelle), uma 

sombra livre e alienada (pelo outro) de mim, mas “projetada” e maleável para o outro, o qual 

me delineia sobre essa matéria móvel e imprevisível de que fala Sartre em O ser e o nada, 

não é senão o projeto imposto sobre mim (Mathieu) através do olhar da liberdade de outro 

(em A idade da razão, Marcelle). Essa liberdade (Marcelle) o faz Ser (Mathieu): “para-além 

de meu ser nesse mundo, no meio de um mundo que é, ao mesmo tempo este mundo e 

para-além deste mundo”364. Por isso, nós já podemos concluir que o mundo de Mathieu, 

com a presença de Marcelle (o olhar) no seu mundo para-além de seu próprio mundo, na 

verdade, fá-lo-á ter uma face que o nosso professor não mais terá conhecimento, mas a 

reconhecerá como sua através do que é em face da liberdade do outro: “era sempre aquele 

remorso, aquele remorso absurdo que o perseguia quando se achava ao lado dela”365. 

Mathieu Delarue sente remorso. Mas remorso diante de alguém por um ato cometido (ainda 

que não o cometa) ou pelo que é aos olhos de Marcelle. Então, parece que avançamos 

                                                           
360 SARTRE, 2002A, p. 337. 
361 Ibid., p. 337. 
362 SARTRE, 2017, p. 23. 
363 SARTRE, op. cit., p. 337. 
364Ibid., p. 337. 
365 SARTRE, 2017, p. 23. 



72 

 

naquilo que queríamos entender: remorso de si, vergonha de si ou orgulho de si, pouco 

importa, mas perante o outro, dirá Sartre: “revelam-me o olhar do outro e, nos confins desse 

olhar, revelam-me a mim mesmo; são eles que me fazem viver, não conhecer, a situação do 

ser-visto”366.  

É claro que o Mathieu busca resolver “o problema” com Marcelle367, sem saber, é 

claro, que, segundo O ser e o nada, “cada uma de minhas livres condutas engaja-me em um 

novo meio, no qual a própria matéria de meu ser é a imprevisível liberdade de um outro”368.  

Não esqueçamos que, anteriormente, sozinho eu não era objeto de um olhar que 

estendia as suas próprias distâncias, espacializações e localizações de um mundo 

que se organizava para uma liberdade que não era a minha.  

No entanto, com a aparição do outro, “parece que o mundo tem uma espécie 

de escoadouro no meio de seu ser e escorre perpetuamente através desse 

orifício”369. Com efeito, o outro passa a se dar agora em meu mundo enquanto fuga 

invisível de mim mesmo e de meu próprio mundo e daquilo que sou ao modo do Em-

si, mas para o mundo de outra liberdade. No entanto, aquilo que sou “para” o outro, 

permanecerá para sempre um “risco” e uma “indeterminação” para mim:  

Eu sou, para-além de todo conhecimento que posso ter, esse eu que 
o outro conhece. E esse eu que sou, eu o sou em um mundo que o 
outro me alienou porque o olhar do outro abraça meu ser e, 
correlativamente, as paredes, a porta, a fechadura370. 

Interessante notar que essa indeterminação de ser que sou para o outro é 

vivenciada por mim como uma inflamação de minha realidade. Na verdade, os 

termos referentes à aparição do outro em O ser e o nada se alternam desde a 

“desagregação” e “escoamento” de minha realidade, bem como ao “reagrupamento” 

das coisas-utensílios (as quais terão uma nova e ignorada “face” de mim e de meu 

mundo para o outro), as quais percebo sobre fundo de mundo até uma “hemorragia 

interna” de minha realidade e de mim mesmo que sinto escoar rumo ao mundo do 

                                                           
366 SARTRE, 2002A, p. 336. 
367 Um dos focos centrais de A idade da razão é a busca por um aborto de Marcelle, o que causara 
certo desconforto, um escândalo no mundo das Letras francesas. Sartre argumenta que dada à 
perseguição ao aborto, não havia por que fechar os olhos. Isso se atrela também às supostas 
fraquezas ou covardias dos personagens, os quais, diz Sartre, chocam muito mais devido à lucidez 
pela qual se escolhem que por qualquer outra coisa. Cf. CONTAT; RYBALKA; p. 115. 
368 SARTRE, op. cit., p. 337. 
369 Ibid., p. 330. 
370 Ibid., p. 336. 



73 

 

outro: “vivo uma alienação sutil de todas as minhas possibilidades, que se arrumam 

longe de mim, no meio do mundo, com os objetos do mundo”371.  

Por isso, a estrada que me separa de alguém, por exemplo, há muitos anos 

que não vejo, mas percebida sobre o fundo da pessoa que pretendo ver dentro de 

instantes, se estende de mim e por mim até o ser amado372. Mas essa distancia a 

partir da qual me localizo a 130 quilômetros do ponto de encontro escolhido, eu a 

estendo de mim até a porta da casa dela, uma vez que “sou aquele pelo qual há um 

mundo”373. Contudo, segundo Sartre, o outro com quem logo me encontrarei não me 

vê (ou me verá) como uma xícara de café, um maço de cigarros ou uma jaqueta de 

couro, porque “é o sujeito que a mim se revela nesta fuga de mim mesmo rumo à 

objetivação”374. Aliás, entre esse objeto-outro e mim mesmo, novas distâncias serão 

estendidas, não mais importando a que distância me localizo entre a cidade em que 

trabalho e o ponto de encontro para o qual rumo, pois, tudo será “atravessado por 

uma fuga invisível e fixa rumo a um objeto novo”375. E, no entanto, finalmente chego 

à porta da casa dela. Estaciono a minha moto (mas poderia ser um carro, uma 

bicicleta ou um cavalo). De maneira curiosa, inclino-me sobre a grade com o objetivo 

de vê-la pelo vão das barras de ferro e cobogós mais adiante.  

Em O ser e o nada, essa grade se transforma no exemplo clássico da 

fechadura, mas, para Sartre, a fechadura é apenas um meio para uma cena a ser 

vista por mim, assim como a grade vazada que rodeia o muro não se apresenta 

como um meio senão aos meus próprios fins estabelecidos por minha liberdade de 

amante que deseja ser amado: 

A porta, a fechadura, são ao mesmo tempo instrumentos e 
obstáculos: mostram-se como “para manusear com cuidado”; 
a fechadura revela-se como “para olhar de perto e meio de 
viés”376.  

E, de súbito, o meu olhar fitam os seus olhos, o canto de sua boca e o modo 

como traga o cigarro ou arruma o seu cabelo. Lembro-me daquele bar, daquela rua 

em que lhe estendi a mão, daquele trevo a partir do qual eu distava entre duas 

cidades e me manifestavam, através de minha liberdade situada e sitiada pelo outro, 
                                                           
371 SARTRE, 2002A, p. 341. 
372 O conceito de amor, segundo O ser e o nada, será trabalhado por nós com maior profundidade no 
segundo capítulo desse trabalho. 
373 SARTRE, op. cit., p. 331. 
374Ibid., p. 332. 
375 Ibid., p. 330. 
376 Ibid., p. 334. 



74 

 

durante meses e anos o seu olhar que inflamava a minha realidade humana. Mas, 

sejamos francos, como fazer com que as minhas ações respeitem o outro de modo 

que o meu olhar ou o meu projeto de ser amado não objetifiquem a sua liberdade, 

tornando-a objeto daquilo que a faço Ser para mim? Ainda mais quando dessa 

pessoa “me dou conta pelo mal-estar; através dele estou perpetuamente em perigo 

em um mundo que é esse mundo e que, no entanto, só posso pressentir”377? 

Enquanto sou para ela ainda que sempre para mim ela não estivesse a cada curva 

da estrada, nas mesas dos bares ou nos parques públicos aos domingos? Mas eu 

quero estar-lhe presente, digamos, ainda que me seja o outro uma indeterminação 

livre em que seu olhar “aparece sobre fundo de destruição do objeto que o 

manifesta”378. Talvez resida aí, no risco pelo qual me assumo às cegas perante a 

liberdade do outro, aquilo que podemos entender por respeito possível ao outro 

numa perspectiva sartreana, ainda que “em um medo que vive todas as minhas 

possibilidades como ambivalentes”379. Mas, para Sartre, “todo olhar endereçado a 

mim manifesta-se em conexão com a aparição de uma forma sensível em nosso 

campo perceptivo”, e o que é mais essencial, “ao contrário do que se possa crer”, de 

fato, “não está vinculado a qualquer forma determinada”380. Mas assumir-se às 

cegas? Não é tão sartreano assim se o que se busca é a noite da identidade do 

outro, quer dizer, no risco maior de buscar-lhe uma natureza humana universal. 

Ora, não se trata apenas dos globos oculares que se voltavam para mim, “o 

olhar não é uma qualidade entre outras do objeto”, nós o vimos, “que funciona como 

olho”381. Mas o bar, o trevo e a estrada podem ser igualmente o “suporte” para o 

olhar. Nesse sentido, quando Sartre diz que “Há alguém nesse quarto” em O ser e o 

nada e se coloca a questão: se posso duvidar da existência do outro e se não 

poderia ter havido uma experiência de falsa vergonha frente a alguém382, ademais, 

pelo fato de eu achar que o outro estava aí (agora em nosso exemplo), atrás das 

grades vazadas, logo após a rua à esquerda, ou no quarto ao lado, quando, na 

verdade, não estava; devemos entender que o quarto do outro é o mundo inteiro: 

                                                           
377 SARTRE, 2002A, p. 353. 
378 Ibid., p. 354. 
379 Ibid., p. 340. 
380 Ibid., p. 332. 
381 Ibid., p. 333. 
382 Assim, o duvidoso não é o outro em si mesmo, mas o ser aí do outro, ou seja, este acontecimento 
histórico e concreto que podemos exprimir pelas palavras: “Há alguém neste quarto”. Ibid., p. 356. 



75 

 

Pelo olhar do outro, eu vivo fixado no meio do mundo, em perigo, 
como irremediável. Mas não sei qual meu ser, nem qual meu sítio no 
mundo, nem qual a face que esse mundo onde sou se volta para o 
outro383.  

Em suma, quando experimento o meu ser-visto pelo outro, vivencio essa 

presença inflamadora de meu mundo através de seu olhar. Sartre pesa no tom: “o 

ser-visto constitui-me como um ser sem defesa para uma liberdade que não é a 

minha liberdade”384. Estou em perigo porque não sei o que o outro faz ou fará de 

meu Ser ou de meu projeto de ser amado. Eu viajava à noite, atento às curvas da 

estrada que se recortavam por mim sob o fundo da paisagem acidentada; o calor do 

motor reacendia a minha atenção de que a prudência me fazia necessária se o fim 

por mim projetado deveria ser reassumido livremente. E, no entanto, agora que ela 

se vira e me olha: “estou em perigo. E esse perigo não é um acidente, mas a 

estrutura permanente de meu ser-Para-Outro”385. Inclusive, as minhas lembranças 

que deslizavam sobre o fundo daquela serra sinuosa, também os sentimentos de 

outrora aos quais valorava durante o percurso até a sua casa, conferindo-lhes 

livremente o peso que me impulsionava ao encontro; decerto que também o meu 

nervosismo com o qual encarava a situação em presença do outro – uma resposta 

adaptada de vivenciá-la – enfim, quando sou visto, diria Sartre, me vejo despojado 

de mim em direção ao que o outro me faz Ser, mas ignoro: “eis-me a quinze passos 

da porta, a seis metros da janela. Mas o outro vem buscar-me para me constituir a 

seis metros dele”386. Se eu não lograr o meu projeto de me fazer387 amado, o que 

farei de sua ausência? E o que o outro fará de meu projeto de saudade, o qual 

possivelmente pode simplesmente ignorar? O que farei de sua ausência-presente 

quando buscar respeitá-la através de minha presença-ausente?  

Sartre não o diz explicitamente, mas em O ser e o nada, as noções de 

“ausência” e “presença”388 parecem indicar (ao menos em nossa interpretação) uma 

via de reflexão para nos comprometermos389 ainda que seja pela saudade do outro 

em meu mundo, mesmo que esse mesmo mundo sofra uma desagregação para-

além dele próprio em direção do outro. Poderíamos, então, afirmar que a saudade 

                                                           
383 SARTRE, 2002A, p. 345. 
384 Ibid SARTRE, 2002A, p. 344. 
385 Ibid., p. 344. 
386 Ibid., p. 346. 
387 É um dos temas do próximo capítulo.  
388 Cf. SARTRE, op. cit. p. 356 et seq 
389 Nessa interpretação. 



76 

 

do outro é uma hemorragia no interior desse quarto incomum, o meu mundo, onde a 

saudade “parece” me dessangrar390, mas que me sinto escoar para o outro mesmo 

quando localizo a sua ausência na minha situação-no-mundo:  

Estar ausente, para Pedro com relação a Teresa, é um modo 
particular de estar-lhe presente. A ausência, com efeito, só tem 
significação se todas as relações entre Pedro e Teresa são 
preservadas: ele a ama, é seu marido, assegura sua subsistência 
etc. Em particular, a ausência pressupõe a conservação da 
existência concreta de Pedro: a morte não é uma ausência. Por esse 
fato, a distância de Pedro a Teresa em nada modifica o fato 
fundamental de sua presença recíproca391. 

A ideia central392 é que me sinto existir para o outro. Por isso, se o faço vir ao 

ser, faço-a sem distancia para mim (a saudade que se preserva pelos laços 

retomados) e, se ao mesmo tempo ela me fizer para si mesma como sujeito-outro: 

Em nenhum caso, por conseguinte, o afastamento poderia modificar 
essas relações essenciais393.  

Portanto, não importa a distância, parece dizer Sartre, sequer a localização 

que o outro Para-si deveria se determinar a estar se não há uma conexão 

fundamental entre realidades humanas: “o que me aparece e acerca do qual posso 

me enganar não é o Outro nem o nexo real e concreto entre o Outro e eu, mas um 

isto que pode representar um homem objeto ou não representá-lo”394. 

No fim de contas, significa dizer que Pedro e Teresa poderiam até estar frente 

a frente numa mesa de bar, mas Pedro pareceria se encontrar em Paris, ao passo 

que Teresa numa ilha deserta395. Em suma, por um lado, a depender da situação, 

digamos que enquanto me sinto visto inclinado sobre o muro que cerca a casa do 

Outro, ela pode não se querer amada por mim, o que poderá me lançar numa 

escuridão indistinta:  

o fato fundamental, meu ser-objeto para um sujeito, é uma evidência 
do mesmo tipo da evidência reflexiva, mas não é o fato de que, 
nesse momento preciso e para um outro singular, eu me destaque 
como “isto” sobre fundo de mundo em vez de ficar mergulhado na 
indistinção de um fundo396.    

                                                           
390 Cf. SARTRE, 2002A, p. 336 et seq 
391 Ibid., p. 357. 
392 Cf. SARTRE, 2002A, p. 356-357. 
393 Ibid., p. 357.  
394 Ibid., p. 359. 
395 A ideia de indiferença em O ser e o nada será trabalhada no próximo capítulo dessa dissertação.  
396 SARTREA, op. cit., p. 359. 



77 

 

 E que amante se contentaria em ser qualquer “isto” escolhido, destacado e 

igualmente intercambiável sobre o fundo indistinto dos seres contingentes do 

mundo? Talvez devesse ser ainda mais franco ou sincero ao Outro. Então, devia 

confessar-lhe à cara o meu amor, independentemente da situação por que passa? 

Quiçá propor-lhe um “contrato” em que estaríamos submetidos um ao outro para que 

fôssemos ainda mais livres. Desse modo, talvez o Outro encontrasse no interior dele 

mesmo uma interdição de me nadificar, ou seja, um pacto de amor sobre o ninho 

das águias397.  

Em tempo, a filósofa francesa Simone de Beauvoir (1908-1986) nos traz uma 

passagem interessante em A força da idade que aponta para a prudência no que 

toca à ideia de sinceridade proposta entre casais. Não só isso, agastada sobre a 

perseguição que sofrera a propósito de seu “relacionamento” com Sartre, Castor, 

como era chamada nos fala que um imperativo que se imponha de fora à realidade 

humana não seria senão uma violência, no mínimo, em certos casos: 

nenhuma máxima intemporal impõe a todos os casais uma perfeita 
lucidez: cabe aos interessados decidirem que gênero de acordo  
desejam atingir; não têm direitos nem deveres a priori398. 

Sem deveres a priori, porém, comprometidos - a julgar pelo que nos diz 

Castor399 – e isso, ainda que nos propuséssemos a pensar na esteira kantiana, 

tratando o outro como um fim e não como um meio. Quem sabe devêssemos pensar 

menos em nós mesmos e mais no Outro, nos acomodando ao ninho das águias.  

Deveríamos, então, calar-nos e esquecer que essa pureza se aninha ainda 

mais fortemente nas intenções comprometidas, segundo Sartre, pois, “é o fim a 

alcançar que organiza todos os momentos que o precedem; o fim justifica os meios, 

e os meios não existem por si mesmos e desvinculados do fim”400.  

E, no entanto, segundo Sartre, me sinto escorrer para o Outro que 

descentraliza o meu mundo, estendendo as suas próprias distâncias e me causando 

                                                           
397 A expressão ninho das águias se refere a uma passagem do romance A idade da razão em que o 
personagem Jacques Delarue, irmão de Thieu, busca se colocar numa posição de juiz sobre as 
condutas dos outros, no caso, o seu irmão Mathieu Delarue a quem acusa ironicamente de ser um 
homem de princípios aos quais, porém, não submete a própria vida. Cf. SARTRE, 2017, p. 122-123. 
398 BEAUVOIR, Simone de. A força da idade.  6. ed. Trad. de Sérgio Milliet. Rio de Janeiro. Editora 
Nova Fronteira, 2018, p. 30. 
399 Sartre debateu muitas vezes comigo essa questão e abordou-a também em A idade da razão. No 
primeiro capítulo, Mathieu e Marcelle, fingindo “dizer tudo”, evitam falar o que quer que seja. A 
palavra representa às vezes apenas uma maneira, mais hábil que o silêncio, de calar-se. Ibid., p. 30. 
400 SARTRE, 2002A, p. 334.  



78 

 

essa hemorragia interna através de meu ser-visto que reconheço através da 

vergonha que sinto diante de mim para o Outro.  

No entanto, projeto respeitá-lo, ou realizar-lhe a tolerância à força, ou bem a 

indiferença ao derredor de si mesmo, ainda que o meu próprio Eu se lhe torne objeto 

no mundo, onde capto “o olhar do outro no próprio cerne de meu ato, como 

solidificação e alienação de minhas próprias possibilidades”401 para além de meu 

próprio mundo. Em A idade da razão, o personagem Mathieu Delarue sente o peso 

da liberdade:  

Em cima da mesa havia um peso em forma de caranguejo. Mathieu 
pegou-o pelo dorso como se fosse vivo. “Meu peso. Para quê? Para 
quê?“ Deixou cair o caranguejo sobre a mesa e sentenciou: “Estou 
fodido”402. 

Já fomos longe demais. Devemos agora retomar esses temas no próximo 

capítulo sob o horizonte de um respeito à liberdade: o que significará respeitar o 

outro à luz de O ser e o nada? Devo fazê-lo às cegas? Mas a decisão de respeitá-lo 

numa situação histórica nos lançará de imediato ao problema da recuperação 

daquilo que sou para o outro, pois, “o outro detém um segredo: o segredo do que 

sou”403. E assim retornamos ao problema fundamental, isto é, daquilo que “sou” para 

o outro, do que o outro “é” para mim e das atitudes que serão tomadas com o 

objetivo de levar a cabo aquela recuperação de si que reconheci anteriormente 

através da vergonha.  

Estamos num “circulo vicioso”. Mas é preciso escolher: o que poderemos 

entrever de respeito à liberdade – ou daquilo que se esconde através do respeito à 

liberdade do outro - no contexto de O ser e o nada em que jamais poderemos sair 

desse círculo vicioso? Faremos essa tentativa no próximo capítulo.  

 

 

 

 

 

 

  

                                                           
401 SARTRE, 2002A, p. 338. 
402 SARTRE, 2017, p. 147. 
403 SARTRE, op. cit., p. 454. 



79 

 

3  MAIS ALÉM DO RESPEITO À LIBERDADE 
 

Agora nos encontramos preparados após haver alicerçado a reflexão sobre o 

respeito à liberdade nas bases do conceito de intencionalidade, de nadificação, da 

má-fé e o olhar. Nosso próximo passo será complementá-lo à luz da contraposição 

entre o amor-prático em Immanuel Kant e a concepção de amor em Sartre.  

 
2 A COMIDA DE TÂNTALO: A CONCEPÇÃO DE AMOR EM O SER E O 

NADA DE JEAN-PAUL SARTRE À MÃO DO CONCEITO DE AMOR-
PRÁTICO DA FUNDAMENTAÇÃO DA METAFÍSICA DOS COSTUMES DE 
IMMANUEL KANT 

 
 

A referência ao herói da mitologia grega Tântalo404 entremeada à concepção 

de amor em L’être et le néant: Essai d’ontologie phénomenologique (1943)405, obra 

magna de Jean-Paul Sartre é não apenas curiosa, mas nos será oportuna à  

compreensão e aprofundamento do conceito de Para-si à luz de um respeito à 

liberdade em situação. Para isso, o mito supracitado nos fornecerá um 

aprofundamento das atitudes de objetificação de si e do outro (sobretudo através da 

conduta amorosa) na afamada Bíblia existencialista sartreana406, bem como de uma 

resignificação do conflito presente nas relações concretas em O ser e o nada407 que 

esteja para além de um pessimismo ontológico estrutural408 no âmago do Para-si 

que condicionaria as suas atitudes sob a égide de uma antinomia que parece não 

apontar para uma saída respeitosa perante o outro: “O conflito é o sentido originário 

do ser-Para-outro”409. Contudo, devemos estar atentos não apenas para o que é o 

                                                           
404 Jean-Paul Sartre menciona o mito de Tântalo no decorrer de sua análise sobre o amor em O ser e 
o nada. Para o mito de Tântalo. Cf. BRANDÃO, Junito. Dicionário Mítico-Etimológico da Mitologia 
Grega. 3. ed. Petrópolis: Editora Vozes, Vol. II, 2000, p. 400-401. 
405 SARTRE, Jean-Paul. L’être et le neánt: essai d’ontologie phénoménologique. 51. ed. Paris: 
Gallimard, 1957. 722p. 
406 A alcunha de “Bíblia existencialista” atribuída ao O ser e o nada lhe foi dada por François Bott, 
jornalista e escritor francês, que assim se expressou: “Quando a realidade se mostrava obscura, 
consultávamos avidamente a nossa Bíblia, para vencer nossas incertezas e dissipar as nossas 
dúvidas, por sorte, Sartre sempre nos tirava das trevas”. PERDIGÃO, Paulo. Existência e Liberdade: 
uma introdução à filosofia de Sartre. Prefácio de Gerd Bornheim. Porto Alegre: L&PM Editores, 
1995, p. 21. 
407 SARTRE, Jean-Paul. O ser e o nada: ensaio de ontologia fenomenológica.  Trad. e notas de 
Paulo Perdigão. 11. ed. Petrópolis: Editora Vozes. 2002A. 765p. 
408 Para Sartre, numa entrevista ao jornal Combat em 1949: “Ao fazer a escolha de minha liberdade, a 
liberdade dos outros é valorizada. Quando, porém, me encontro no plano da ação, sou compelido a 
tratar o outro como meio e não como fim. Evidentemente, estamos aqui diante de uma antinomia, 
mas é exatamente essa antinomia que constitui o problema moral. Estudarei essa antinomia em 
minha Morale”. SARTRE apud MÉSZÁROS, István. István. A obra de Sartre: busca da liberdade e 
desafios da história. Trad. de Rogério Bettoni. São Paulo: Boitempo. 2012, 2002, p. 55.  
409 SARTRE, op. cit., p. 454. 



80 

 

respeito ao outro, mas para aquilo que lhe subjaz eticamente para o nosso 

comprometimento em situação. Você, leitor, não deve esquecer-se disto. 

Eis o escopo geral desse capítulo: uma tentativa de desmistificação das 

atitudes infernais frente ao outro, ainda que não as neguemos, mas que delineie 

outro horizonte de sentidos possível para um respeito à liberdade do outro em O ser 

e o nada. Mesmo porque, se é certo que “jamais podemos sair do círculo vicioso”410 

de objetificação do outro, conforme nos diz Sartre, buscaremos entrever, mesmo 

assim, indícios éticos dentro daquele círculo de horizontes possível, sobre os quais 

Sartre nos autoriza uma busca: “essas considerações não excluem a possibilidade 

de uma moral da libertação”411. Não se trata, porém, de apenas isso412: o 

contraponto mítico-simbólico a partir de Tântalo413 nos trará à superfície contornos 

éticos interpretativos. Para esse objetivo, paralelamente à concepção de amor em O 

ser e o nada, esboçaremos os principais elementos que formam o conceito de amor-

prático na Fundamentação da Metafísica dos Costumes414, de Immanuel Kant (1724-

1804), de cujos meandros e desdobramentos conceituais ecoaremos uma 

interpretação que permeie as outras atitudes de objetificação (quando nos 

convierem)415 analisadas por Sartre, se bem que dissociando-a da reflexão kantiana.  

Convém, portanto, que o leitor não esqueça daquilo que é essencial: a 

Fundamentação nos oportunizará elementos para responder em que medida Jean-

Paul Sartre se movimenta ao derredor da reflexão moral kantiana, sobretudo, o 

respeito à liberdade do outro como um fim em si mesmo, bem como a crítica a essa 

realizada por Sartre a ponto de construir, a sua própria perspectiva (ou denúncia) 

não prescritiva existencialista em O ser e o nada que afirmará a vanidade do 

respeito à liberdade frente a uma ética imperativa.  

                                                           
410 SARTRE, 2002A, p. 545. 
411 Ibid., p. 511. 
412 Aliás, em seu livro O drama da ambiguidade: a questão moral em O ser e o nada, Marcelo S. 
Norberto, já nos alerta que: “A moral floresce no pensamento sartriano como clamor antes mesmo de 
ser uma promessa não cumprida. Não é preciso que Sartre produza um tratado sobre o tema para 
que a ética ocupe um lugar central no seu pensamento. Cada consciência que se constitui neste 
mundo, não importando sua ideologia ou sua intenção, traz a este mundo uma dimensão ética”. 
NORBERTO, S. Marcelo. O drama da ambiguidade: a questão da moral em O ser e o nada. São 
Paulo: Edições Loyola, 2017, 144.  
413 Conta-se que, por duas vezes, o herói traíra a amizade e a confiança dos imortais: numa delas 
revelara aos homens os segredos divinos e em outra oportunidade roubou o néctar e a ambrosia no 
Olimpo para oferecê-los a seus amigos mortais. Cf. BRANDÃO, VOL. II, p.400. 
414 Cf. KANT, Immanuel. Fundamentação da metafísica dos costumes. Trad. e Notas por Guido 
Antônio de Almeida. São Paulo: Barcarola. 2009. 501p. 
415 Para que não ficasse cansativo ao leitor, algumas das atitudes do Para-si foram trabalhadas em 
conjunto aos conceitos de má-fé e olhar no primeiro capítulo desse trabalho. 



81 

 

Com efeito, esse é o nosso problema central: embora busquemos 

compreender o respeito à liberdade do outro em O ser e o nada, assim como fazer a 

passagem do ontológico para uma dimensão política: “sou responsável por mim e 

por todos”416 - uma declaração sartreana se verifica imprescindível para pensarmos 

de que modo o Outro, segundo Sartre, não será respeitado (pelo menos, à maneira 

kantiana), ou seja, como um fim, uma atitude que o livraria de tornar-se um meio (um 

“isto”) entre outros, principalmente, quando se sabe que, para Sartre, em O ser e o 

nada: “o respeito à liberdade do outro é uma palavra vã”417. Ora, pode-se 

argumentar que se o próprio Sartre nos diz da vanidade do respeito, em que sentido 

mais devemos entendê-lo? Em Que é a literatura, diz Sartre que “O fato é que se lê 

mal, afoitamente, e se julga antes de compreender”418.  

Por isso, a contraposição mais acima (do mito de Tântalo, passando pelo 

amor-prático da Fundamentação à luz do amor da Bíblia sartreana), nos fará ver o 

que Sartre tinha em mente com essa declaração supostamente desrespeitosa na 

medida em que colhermos as suas significações advindas do contexto em que a 

mesma surgira em seu opus magnum, é claro, adjunta a nossa interpretação que 

põe em paralelo o que há de velado e se relaciona a uma crítica a uma moral 

universalista presente em O ser e o nada.  

Nesse sentido, o desvelamento do sentido desta “vanidade” nos fará ver o 

que é o respeito à liberdade do outro (ou o que ele não é; devemos ter isso em 

mente) numa visão existencialista sartreana, bem como se Sartre escapa com isso à 

objetificação recíproca presente nas relações concretas (e se é esse o objetivo). 

Ademais, se também o respeito à liberdade, segundo Sartre, não incorreria a 

contragosto do filósofo francês (e dando razão à Kant), por um lado, nos mesmos 

moldes exemplificados em O ser e o nada, refém de um círculo vicioso que se dá 

inapelavelmente: “enquanto procuro subjugar o outro, o outro procura me 

subjugar”419, o que impediria relações, no mínimo, não-conflituais, mas nada 

kantianas420. Portanto, a nossa hipótese julga ser possível obter insights que 

extrapolem uma leitura restrita tanto à coisificação do outro em O ser e o nada, 
                                                           
416 SARTRE, Jean-Paul. O existencialismo é um humanismo. Trad. e notas de Vergílio Ferreira. 
Lisboa: Presença, 1978, p. 220. 
417 SARTRE, 2002A, p. 508. 
418 Id. Que é a literatura? Trad. Carlos Felipe Moisés. Rio de Janeiro: Vozes, 2015, 248p.   
419 SARTRE, 2002A, p. 454. 
420 O filósofo húngaro Gyorgy Lukács acusará Sartre de inspirar-se na moral kantiana, o que não 
significa muita coisa. Cf. Lukacs, Georges. Existentialisme ou marxisme? Trad. du hongrois par E. 
Kelemen. Paris: Éditions Nagel, 1948, 310p. 



82 

 

quanto à infernalidade de Entre quatro paredes421, assim como intentaria desvelar o 

que Sartre compreendia mais profundamente por respeito (a ambiguidade e o 

reverso desse conceito em O ser e o nada) de uma liberdade perante o outro.  

Em sendo assim, problematizando Sartre sobre os passos de Kant, a 

fórmula “O inferno são os outros”422, colocada de saída numa suposta 

impossibilidade de nos relacionarmos eticamente a partir do pensamento sartreano, 

nos deixará realmente entrever um viés translúcido para pensarmos não só o 

conflito, mas o respeito à liberdade do outro sartreananamente, o que já nos levou 

àquele primeiro entrave interpretativo, onde a liberdade do Para-si se vê envolvida 

num problema insolúvel em O ser e o nada quando em presença do outro: 

“Transcender a transcendência do outro, ou, ao contrário, incorporar em mim esta 

transcendência – estas, as duas atitudes primitivas que adoto com relação ao 

outro”423.  

Advogamos que essa assertiva não nos desautoriza o fim de nossa 

interpretação, pois, qualquer que seja a minha posição em presença do outro, 

escolho-me como atitude, não importando a maneira pela qual me escolho, 

encontro-me comprometido, pois, trata-se de uma atitude, sendo vedada uma 

neutralidade ou passividade enquanto presença no mundo perante o outro: “O Para-

si é fundamento de toda negatividade e toda relação; ele é a relação”424.  

Com efeito, se o Para-si se inscreve para além de toda passividade que se 

lhe tente atribuir de modo extrínseco425, é uma relação com o que não é, não sendo 

o que é, ou seja, o Para-si é uma escolha permanentemente em questão de seu 

próprio ser no mundo em presença do outro.  

                                                           
421 Originalmente, Huis Clos. Para a edição brasileira. Cf. SARTRE, Jean-Paul. Entre quatro 
paredes. Trad. Alcione Araújo e Pedro Hussak. Civilização Brasileira: Rio de Janeiro. 2005. 127p. 
422 Ibid., p. 125. 
423 SARTRE, 2002A, p. 453. 
424 Ibid., p. 452. 
425

 André Comte-Sponville nos dá alguns esclarecimentos sobre essa questão: “Há qualquer coisa em 
mim (O <<caractere inteligível>> em Kant, a consciência em Sartre) que excede toda determinação 
extrínseca ou ainda, é o mais difícil de aceitar, intrínseca. Eis por que Sartre pensou a liberdade como 
Nada: ser livre é não ser nada, porque é escolher, a cada instante, aquilo que se tem de ser. A 
existência precede a essência: o homem não é aquilo que é (uma vez que ele não é inicialmente 
nada) mas aquilo que ele escolhe, em tal ou qual situação, tornar-se”. Traduzido livremente do 
francês: “Il y a quelque chose en moi (Le <<caractere intelligible>> chez Kant, la conscience chez 
Sartre) qui excède toute detérmination extrinsèque ou même, c’est le plus difficile à concevoir, 
intrinsèque. C’est pourquoi Sartre a pensé la liberté comme néant: être libre, c’est n’être rien, puisque 
c’est choisir, à chaque instant, ce qu’on a à être. L’existence précède l’essence: l’homme n’est pas ce 
qu’il est (puisqu’il n’est d’abord rien) mais ce qu’il choisit, dans telle ou telle situation, de devenir”. 
MORANA, Cyril; OUDIN, Éric. La liberté: D’Épicure à Sartre. Préface d’André Comte-Sponville. Paris: 
Éditions Eyrolles, 2010, p. 9-10.    



83 

 

Vejamos o que nos diz Sartre na introdução de O ser e o nada sobre a 

noção de passividade: 

Mas que é a passividade? Sou passivo quando recebo uma 
modificação da qual não sou a origem – quer dizer, não sou nem o 
fundamento nem o criador. Assim, meu ser sustenta uma maneira de 
ser da qual não é a fonte. Só que, para sustentá-la, é necessário que 
eu exista e, por isso, minha existência se situa para além de toda 
passividade. “Suportar passivamente”, por exemplo, é uma conduta 
que tenho e compromete minha liberdade tanto quanto o “rejeitar 
resolutamente”426.  

Segue-se que o Para-si não pode isentar-se de uma atitude, ainda que se 

pretendesse uma passividade escolhida. Quando passivo, sou escolha daquilo que 

me impõem, e, em certo sentido, de uma maneira de ser já escolhida quando resolvi 

permanecer nessa passividade que me angustia, porque sempre renovada. 

Comprometo a mim mesmo, bem como ao outro em sua atividade (ou passividade 

sempre retomada) ainda que me tenha oportunizado convenientemente me 

objetificar: “todo ato feito contra o outro pode, por princípio, ser para o outro um 

instrumento que lhe servirá contra mim”427. Por outro lado, posso escolher reagir, 

afrontando o outro – embora já tenha me escolhido a partir de uma atitude – e 

buscar afetar o outro que me aprisiona na passividade da qual eu me tornara 

voluntariamente cúmplice. Não há saída; e é por isso que “sou na própria na raiz de 

meu ser, projeto de objetivação ou de assimilação do outro”428. É o que Sartre 

chama de “círculo vicioso” em O ser e o nada, onde o fracasso de uma atitude 

acarretará a adoção da outra429.  

No entanto, essa ambiguidade presente nas atitudes reciprocamente tomadas 

na relação Para-si-para-outro é extremamente valiosa para repensarmos não só o 

respeito à liberdade, mas quiçá uma possível crítica à moral kantiana, uma vez que 

da passividade com que me escolho430 enquanto alvo de uma ação moral que me vê 

                                                           
426 SARTRE, 2002A, p. 30. 
427 Ibid., p. 340. 
428 Ibid., p. 453. 
429 Cf. SARTRE, 2002A, p. 451-454. 
430 É claro que se poderia colocar que, segundo Kant, respeito o outro por esse ser mais um partícipe 
do reino dos fins enquanto sujeito racional, por isso, digno de respeito, o qual não se recortaria sobre 
uma noção prévia de passividade. Aparentemente, é a saída que em O existencialismo é um 
humanismo, Sartre critica em Kant, na medida em que esse último fez de um homúnculo racional, 
uma essência presente em toda a humanidade, isto é, a razão enquanto uma essência presente em 
todos os homens: “No século XVIII, para o ateísmo dos filósofos, suprime-se a noção de Deus mas 
não a ideia de que a essência precede a existência. Tal ideia encontramo-la nós um pouco em todo o 
lado: encontramo-la em Diderot em Voltaire e até mesmo num Kant. O homem possui uma natureza 
humana; esta natureza, que é o conceito humano, encontram-se em todos os homens, o que significa 



84 

 

como um fim em si mesmo (Kant) em direção ao afrontamento do qual parto para 

retomar aquela visada do outro, constrangendo-o por meu olhar (Sartre), pois, “a 

aparição do outro no mundo corresponde, portanto, a um deslizamento fixo de todo 

o universo”431, ainda que projete a priori me respeitar por respeito à lei moral 

(kantiana), no âmbito do registro reflexivo de O ser e o nada, sabemos muito bem 

que, segundo Sartre, fracasso numa dupla morte: 

essas duas tentativas que sou são opostas entre si. Cada uma delas 
é a morte da outra [...] no próprio cerne de uma, a outra permanece 
sempre presente, precisamente porque nenhuma das duas pode ser 
sustentada sem contradição432.  

De fato, Sartre não vê precedência de uma atitude433 em relação à outra, 

uma vez que essa ou aquela guardam em si mesmas, não só a sua morte e o seu 

fracasso, mas o renascimento de qualquer atitude posterior (de submissão ou, 

poder-se-ia dizer, de respeito perante os outros) que se retroalimenta dentro daquele 

círculo vicioso, o qual não guarda neutralidade (e se poderia dizer: nem respeito ao 

outro como um fim)434: “Tudo que vale para mim vale para o outro”435.  

Por isso, uma vez que se configura em O ser e o nada arbitrário começar por 

uma atitude em vez de outra, mas é necessário escolher, Sartre examinará aquelas 

que, momentaneamente, escolheu como primeiras: “as condutas pelas quais o Para-

si tenta assimilar a liberdade do outro”436. A primeira atitude437, portanto, do Para-si 

em presença do outro, analisada por Sartre, comporta o amor, em seguida, a 

linguagem e o masoquismo; na segunda, descreve a indiferença, o desejo, o ódio e 

o sadismo. Porém, a propósito daquela que deveria ser a segunda atitude (sempre 

de afrontamento) do Para-si perante a liberdade do outro (ou até de si mesmo frente 

                                                                                                                                                                                     

que cada homem é um exemplo particular de um conceito universal – o homem; para Kant resulta de 
tal universalidade que o homem da selva, o homem primitivo, como o burguês, estão adstritos à 
mesma definição e possuem as mesmas qualidades de base. Assim pois, ainda aí, a essência do 
homem precede essa existência histórica que encontramos na natureza”. SARTRE, 1978, p. 215.    
431 SARTRE, 2002A, p. 330. 
432 Ibid., p. 454. 
433 Sartre localizará, ma primeira atitude (SARTRE, 2002, p. 454), o amor, a linguagem e o 
masoquismo; na segunda (SARTRE, 2002A, p.472), a indiferença, o ódio e o sadismo.   
434 Ao que parece, na perspectiva kantiana, esse reino dos fins, do qual participo enquanto sujeito 
racional se impõe racionalmente a mim e aos outros. O homem, para Kant, então, através da razão 
se livraria de tratar o outro como um meio.  
435 SARTRE, op. cit., p. 454. 
436 Ibid., p. 454. 
437 Ibid., p. 454.  



85 

 

ao outro), Sartre também nos alertará que nenhuma das atitudes por ele analisadas 

é realmente primeira (ou primordial)438 em relação às demais:  

Cada uma é uma reação fundamental ao ser-Para-outro como 
situação originária. Portanto, pode acontecer que, pela própria 
impossibilidade de identificar-me com a consciência do outro por 
intermédio de minha objetidade para ele, eu seja levado a me voltar 
deliberadamente para o outro e “olhá-lo”439.  

Por que essa insistência em nos alertar? Porque desse alerta decorre que 

nenhuma das atitudes analisadas por Sartre em O ser e o nada detém uma 

prevalência a priori sobre as demais a ponto de determinar o Para-si frente ao outro 

(orientando-lhe uma conduta, por exemplo) de modo invencível. Cabe antes ao 

projeto do Para-si, escolhê-la livremente – ou a maneira de ser o seu ser ao modo 

do ter-de-ser440 - ao invés de outra, por exemplo, um respeito a priori que se 

conjugue entre um reino dos fins, de um lado, um sujeito racional, do outro.  

Aliás, referindo-se a uma suposta prevalência a priori de atitudes no Para-si, 

Sartre é claro: “não devemos concebê-lo [o Para-si] como um existente dotado de 

tendências; assim como esse copo é dotado de certas qualidades particulares” (grifo 

nosso)441. Mas as análises ontológicas d’O ser e o nada442 levam a reflexão 

sartreana às relações concretas na medida em que, diz Sartre, “sabemos que nossa 

tarefa é mais complexa: há a relação entre o Para-si e o em-si em presença do 

outro”443.  

Com efeito, embora o Para-si - “um ser para o qual está em questão o seu 

próprio ser enquanto esse ser implica um outro que não ele”444 – seja fruto de um 

cisma ontológico fundamental no interior do em-si (o mundo das coisas) que teria 

tido como a sua única aventura possível, irromper-se em Para-si - a consciência (de) 

si - após o que assumiria dramática e continuamente um papel a fim de buscar (eis a 

                                                           
438 A tradução brasileira de L’être et le néant verte o termo “première” (SARTRE, 1957, p. 448) para 
“primordial (Cf. SARTRE, 2002, p. 472.). 
439 SARTRE, 2002A, p. 472-473. 
440 Nadificação do dado rumos aos próprios possíveis, o Para-si é uma fuga para aquilo que não é. 
No entanto, a própria fuga do Para-si em sua relação com o em-si que desejaria sê-lo, não é algo que 
se acrescente ao Para-si. Para Sartre, ”cercado por todos os lados pelo Em-si, o Para-si não pode 
escapar-lhe, posto que é nada e porque nada o separa do Em-si”. Ibid., p. 452.  
441 Ibid., p. 452. 
442 O leitor deve lembrar-se que no primeiro capítulo, comentamos sobre a impossibilidade de 
nadificações que se determinariam no fluxo temporal da consciência: “Se considerarmos a 
consciência anterior como motivação, vemos com evidência que nada deslizou entre ela e o estado 
presente”. Ibid., p. 70-71.  
443 Ibid., p. 451. 
444 Traduzido livremente do francês: “un être pour lequel il est dans son être question de son être en 
tant que cet être implique un être autre que lui”. SARTRE, 1957, p. 85. 



86 

 

sua “paixão inútil” e inversa àquela do Cristo) a identidade para consigo mesmo, ou 

seja, o em-si-para-si (o Deus das religiões); uma vez que o em-si é a morada do 

princípio de identidade elevado ao absoluto, ao contrário do Para-si que do em-si 

foge para ter-de-sê-lo, sendo o Para-si regido pelo nada que o habita, pois, “se um 

nada pode existir, não é antes ou depois do ser, nem de modo geral, fora do ser, 

mas no bojo do ser, em seu coração, como um verme”445; por outro lado, é preciso 

compreender que nessa fuga de uma identidade rumo a si mesmo para completar-

se, assumindo papéis que, em contínua tensão, flertarão com a má-fé446 - se 

tomamos por base a problemática do olhar em O ser e o nada447 - a presença do 

outro faz com que o Para-si experiencie a vergonha448 do ser-visto e tenha um lado 

de fora para o Outro449. Eis a razão pela qual o Para-si empreenderá, por isso, o 

desarmamento da liberdade alheia com o intuito de obter a parte do diabo450 e, 

desse modo, completar-se de uma vez por todas, o que “supostamente” o 

tranquilizaria com a pretensa constituição de um “rosto ético” dissociado da sua 

inevitável escolha sob os olhares da humanidade inteira – uma “humanidade” que 

curiosamente parece ter sido colocada como um valor absoluto (ou espécie de 

máxima à sartreana) em O existencialismo é um humanismo451: “terei eu 

seguramente o direito de agir de tal modo que a humanidade se regule pelos meus 

atos?”452 (um problema que deveremos analisar mais tarde)453 - ainda que o outro 

                                                           
445 SARTRE, 2002A, p. 64. 
446 A propósito da má-fé, o exemplo do Garçom em O ser e o nada é extremamente didático. Cf. 
SARTRE, 2002A, p. 105. 
447  Para a fenomenologia do olhar. Cf. SARTRE, 2002A, p. 326-384. 
448 A partir de agora, como diria Francis Jeanson, “Eu sou forçado, por outro que não eu, de me ver 
tal como eu era – sob a forma de um objeto que eu sou para ele, mas que me é necessário 
reconhecer de qualquer forma que o sou efetivamente”. Traduzido livremente do francês: “J’ai été 
forcé, par un autre que moi, voir tel que j’étais – sous la forme de cet objet que je suis pour lui, mais 
dont il me faut bien reconnaître qu’en quelque façon je le suis effectivement”. JEANSON, Francis. Le 
problème moral et la pensée de Sartre. Lettre-Préface de Jean-Paul Sartre. Suivi de um quidan 
nommé Sartre. Paris: Éditions du Seuil, 1965. p. 212.  
449 Cf. SARTRE, op. cit., p. 338. 
450 Expressão que Sartre toma de empréstimo ao escritor André Gide ao se referir à imagem, o modo 
como o outro me vê, tornando-me objeto, fixando-me uma essência para ele através do seu olhar. Cf. 
SARTRE, op. cit., p. 341. 
451

 SARTRE, O existencialismo é um humanismo. Trad. e notas de Vergílio Ferreira. Lisboa: 
Presença, 1978. 307p. 
452 Ibid., p. 223. 
453 Para Contat e Rybalka em Les écrits de Sartre, a conferência de 28 de outubro de 1945, 
L’existentialisme est un humanisme, “constitui uma má introdução à filosofia de Sartre, sobretudo 
para um público leigo”. CONTAT, Michel; RYBALKA, Michel. Les écrits de Sartre. Chronologie, 
bibliographie commentée. Gallimard, 1970, p. 131-132. Traduzido livremente do francês:’Il est bon 
rapeller que l’ouvrage constitue une assez mauvaise foi introduction à la philosophie de Sartre, surtout 
pour un public non averti”. 



87 

 

esteja, como nos diz Sartre em O ser e o nada, “presente a mim onde quer que 

seja”454.  

Ora, esse Outro em Sartre recaptura o Para-si da fuga que ele é, ou seja, “o 

surgimento do outro alcança o Para-si em pleno âmago. Por e para outro, a fuga 

perseguidora é coagulada em Em-si”455. Com efeito, essa presença do outro mudará 

o mundo do Para-si inapelavelmente, pois, para o outro, o Para-si será coagulado 

em “fuga prevista e contemplada, fuga dada”456. Através do outro, o que sou estará 

lá fora para o outro, e isso se tornará uma alienação daquilo que sou e que não 

posso ter acesso. Eis a origem de minhas relações concretas com o outro segundo 

O ser e o nada, as quais se orientarão diante do objeto que me tornei para o outro: 

Quero estender a mão para apoderar-me deste ser que é-me 
apresentado como meu ser, mas à distância, como a comida de 
Tântalo, e fundamentá-lo por minha própria liberdade457 (grifo 
nosso). 

Entrevejamos aqui a razão de fundo daquele ponto de partida mítico458 a 

partir do qual a concepção de amor em O ser e o nada será desdobrada e 

contraposta à mão do conceito de amor-prático presente na Fundamentação. Vê-se 

algo mais na bandeja: se para o Kant da Fundamentação o amor já não poderá mais 

ter verdadeira dignidade moral se me permito agir por inclinação para obter um fim 

qualquer – e aquilo que “se relaciona com as inclinações e necessidades humanas”, 

para Immanuel Kant, “em geral tem um preço de mercado”459 – ou seja, devo, pelo 

contrário, agir por respeito à lei moral, submissa à qual (e de modo autônomo) uma 

boa vontade, “em si, e, considerada por si mesma, deve ser tida numa estima 

incomparavelmente mais alta do que tudo o que jamais poderia ser levado a cabo 

por ela em favor de qualquer inclinação”460 - em contrapartida, o amor em Sartre se 

identificará com um projeto de se fazer amado: “Assim, parece que amar, em sua 

essência, é o projeto de fazer-se amar”461. Parece não haver pureza de corações. 

                                                           
454 SARTRE, 2002A, p. 358. 
455 IbidSARTRE, 2002A, p. 452. 
456 Ibid., p. 452. 
457 Ibid., p. 455. 
458

 Referimo-nos ao mito de Tântalo, em cujo empreendimento, o herói mítico fracassa sob o olhar dos 
deuses após oferecer o filho Pélops, já esquartejado, como um simulacro de banquete com o objetivo 
de saber se os deuses olimpianos eram oniscientes. 
459 KANT, p. 265. 
460 ______.______., p. 105. 
461 SARTRE, op. cit., p. 467. 



88 

 

Contudo, devemos ter cautela, pois, a essência do amor em Sartre apenas 

parece se reduzir ao projeto de se fazer amar “à exclusion de toute autre”462, pois, o 

que parece estar em jogo nesse projeto do Para-si – muito além de uma defesa da 

liberação sexual pura e simples463 – é uma descrição do fracasso ontológico de 

submeter-se ao outro enquanto limite objetivo (e a priori) para salvaguardar 

“respeitosamente” a liberdade de ambos.  

 

Eis que o nosso Tântalo de O ser e o nada foi agora redescoberto: 

Isso permite-nos captar a fundo o que o amante exige do amado: não 
quer agir sobre a liberdade do Outro, mas existir a priori como limite 
objetivo dessa liberdade, ou seja, surgir ao mesmo tempo com ela e 
no seu próprio surgimento como o limite que ela deve aceitar para 
ser livre464.  
 

Pisaremos novamente em solo moral se atentarmos para os rastros do 

conceito de amor-prático da Fundamentação, onde Kant nos afirmará o seguinte 

sobre o princípio regulador da moralidade: “não se deve buscar a razão da 

obrigação na natureza do homem, mas, sim, a priori”465. É o que o distinguirá de 

Sartre, pois, se não há dúvida de que em O existencialismo é uma humanismo, 

Sartre não fundaria a razão da obrigação moral senão após o abandono466 que 

caracteriza a escolha moral: “nada há num céu inteligível”467, bem como naquele 

delineamento em que escolha e humanidade se confundem problematicamente: 

“pretendo ser o representante de todos, e por conseguinte a minha decisão ligou a si 

a humanidade inteira”468; mas isso não significaria, por outro lado, que para Sartre a 

                                                           
462 SARTRE, 2002A, p. 443. 
463 Era o que se poderia depreender do fracasso de escolher o outro como meta inultrapassável e a 
priori da liberdade dentre todos os “istos” do mundo. Cf. SARTRE, 2002, p. 460-461.  
464 SARTRE, op. cit., p. 459. 
465 KANT, p. 71. 
466Com efeito, em La liberté: D’Épicure à Sartre, André Comte-Sponville nos esclarece esse ponto: “É 
aquilo que se chama o problema do livre arbítrio, que seria uma vontade absolutamente livre – capaz 
não somente de querer aquilo que ela quer, mas também, paradoxalmente, de não querer aquilo que 
se quer, ou de querer outra coisa (livre arbítrio). É a liberdade de Descartes ou Rousseau, de Kant ou 
Sartre”Cf. MORANA, Cyril; OUDIN, Éric. La Liberté: d’Épicure à Sartre. Préface d’André Comte-
Sponville, Paris: Éditions Eyrolles, Petites philosophies des grandes idées. 2010. 186p. Traduzido 
livremente do francês: “C’est ce qu’on apelle le problème du libre arbitre, qui serait une volonté 
absolument libre – capable non seulement de vouloir ce qu’elle veut (spontanéité du vouloir), mais 
aussi, paradoxalement, de ne pas vouloir ce qu’elle veut ou de vouloir autre chose (libre arbitre). C’es 
la liberté de Descartes ou Rousseau, Kant ou Sartre”. MORANA, p. 8. 
467 SARTRE, 1978, p. 217. 
468 Ibid., p. 220. 



89 

 

escolha se destacasse de uma necessidade absoluta que se impusesse ao Para-si 

em O ser e o nada, por mais respeito que se tenha amorosamente à liberdade469.  

Com efeito, o leitor deve ter intuído que, nessa interpretação, se a razão da 

obrigação kantiana se busca a priori; o amante, segundo Sartre, para evitar ser 

transcendido, relativo e contingente, busca localizá-la no outro: 

o que o amante exige é que a liberdade do outro seja 
enviscada e empastada por si própria: este limite de estrutura, 
com efeito, é algo dado, e a única aparição do dado como 
limite da liberdade significa que a liberdade faz-se existir a si 
mesmo no interior do dado como sendo sua própria proibição 
de transcendê-lo470.  

Em verdade, quando Kant funda a certeza do princípio da moralidade num a 

priori, Sartre o criticará naquilo que recusa do sistema moral kantiano: “Kant declara 

que a liberdade se quer a si e à liberdade dos outros. De acordo, mas ele julga que o 

formal e o universal são suficientes para se constituir uma moral”471. Ora, o projeto 

de querer ser amado, num certo sentido, em Sartre se faz sobre a bandeja na qual 

fora servido Pélops, ou seja, é uma atitude que esconde o projeto de querer 

submeter os outros, pois, “eu quero me assimilar o outro e esse projeto de 

assimilação comporta um reconhecimento acrimonioso de meu ser-olhado”472. 

Quando a moral kantiana julga descobrir o respeito à Pélops, o apóstolo do ateísmo 

Sartre faz lembrar que o banquete já foi devorado por todos. 

Eis o que realmente quero e será o ideal do amor: “agir sobre a negação 

interna pela qual o outro transcende minha transcendência e faz-me existir Para-

outro, ou seja, agir sobre a liberdade do outro”473, o que provocaria a destruição da 

alteridade. Entenda-se, portanto, nesse sentido a nossa menção à Pélops: quero ser 

o outro – o olhar dos deuses474 - para mim mesmo, permanecendo eu mesmo, mas 

sem que o outro me assimile como objeto, e eu deixe de ser o outro enquanto 

liberdade que o outro poderá objetificar; ao passo que também não quero objetificar 

o outro e o perder enquanto liberdade sob o meu olhar que o torna objeto rumo às 

                                                           
469 A realidade humana não poderia receber seus fins [...] nem de fora nem de uma pretensa natureza 
interior. Ela os escolhe e, por essa mesma escolha, confere-lhes uma existência transcendente como 
limite externo de seus projetos. SARTRE, 2002A, p. 573. 
470 Ibid., p. 459. 
471 SARTRE, 1978, p. 263. 
472 Traduzido livremente do francês: “je veux m’assimiler l’autre et ce projet d’assimilation comporte 
une reconnaissance  accrue de mon être-regardé”. SARTRE, 1957, p. 432. 
473 SARTRE, op. cit., p. 456.. 
474 Mesmo Tântalo, usará o próprio filho, não a si mesmo, como objeto a fim de obter uma resposta, 
não sobre quem são os outros, mas do que podem: a onisciência.  



90 

 

minhas possibilidades que o outro ignora. Instaura-se, novamente, o círculo vicioso e 

Sartre parece nos oferecer uma crítica poderosa: 

Significa que meu ser-Para-outro é infestado pela indicação de um 
ser-absoluto que seria si mesmo enquanto outro e outro enquanto si 
mesmo, e que, livremente dando a si o seu ser-si-mesmo como outro 
e seu ser-outro como si-mesmo, seria o próprio ser da prova 
ontológica, ou seja, Deus475. 

Senão, vejamos. Se Tântalo buscara uma ampliação sobre o seu 

conhecimento dos deuses476, o Para-si se valerá de seu ser-objeto de modo que lhe 

sirva “de instrumento para operar a assimilação a mim da outra liberdade”477. Para o 

Sartre de O ser e o nada o amor é um projeto de querer ser amado, o qual se 

confundirá, primeiramente, com a própria fuga da contingência do Para-si: “meu 

projeto de recuperação de mim é fundamentalmente projeto de reabsorção do 

outro”478. Contudo, esse projeto do amante de se fazer amado, segundo Sartre, não 

se reduzirá tão somente a isso, ou seja, a uma aparência ignóbil de tornar o amado 

um objeto sobre o qual se impõe um projeto de amor.  

O amante deseja algo que extrapola a análise da condição humana como 

transcendência-transcendida por outras transcendências: “O que exige, com efeito, é 

que o outro, sem buscar originariamente fazer-se amar, tenha uma intuição ao 

mesmo tempo contemplativa e afetiva de seu amado como limite objetivo de sua 

liberdade, como fundamento inelutável e escolhido de sua transcendência”479.  

Em outras palavras, o amante quer salvar-se da contingência, fazendo de si 

mesmo não apenas uma segunda facticidade escolhida livremente pela liberdade do 

outro, mas que o justificaria: “É a título de meta já escolhida que o amante quer ser 

escolhido como meta”480. Um cenário tão obscuro e não muito auspicioso para o 

respeito, porém, parece realmente consolidar umas das críticas de Lukacs, uma das 

quais se refere à impossível inspiração da moral sartreana em O existencialismo é 

um humanismo de oferecer ao menos um espectro de decisão ao homem: “a moral 

tal qual foi formulada nesta obra de popularização, nada mais é do que uma 

                                                           
475 SARTRE, 2002A, p. 456. 
476 O mito de Tântalo será trabalhado mais detalhadamente adiante. 
477 SARTRE, op. cit., p. 456. 
478 Ibid., p. 455. 
479 Ibid., p. 467. 
480 Ibid., p. 459. 



91 

 

construção eclética”481. Nós lidaremos com declarações mais acerbas de Lukacs um 

pouco mais adiante, mas o tom dessemelhante entre O ser e o nada e a Conferência 

de 1945 é percebido por Nélio vieira de Melo em seu A escolha de si como escolha 

do outro: liberdade e alteridade em Sartre, que nos fala do seguinte modo: 

Dessa análise, a impressão que fica é que reciprocidade é um fato 
negativo [...] Isso lembra o mito do olhar de Medusa. O outro é 
sempre uma entidade estranha, inapreensível. Toda e qualquer 
relação resulta no fracasso. Não parece, pelo menos à primeira vista, 
que a concepção de relação de EH seja tão negativa, como na 
análise que é feita em EN [...] a necessidade da presença do outro 
nas escolhas do homem, ganha um tom mais positivo: o 
compromisso, o engajamento482.  

Essa proposta à outra liberdade, recusada por Lukacs, paralela àquela 

exigência (em verdade, uma heteronomia) feita à liberdade do outro através do 

projeto de querer ser amado se tornará problemática (quando à luz do amor-prático 

kantiano), pois, nos lança de súbito (embora implicitamente) ao terreno da escolha 

moral. Numa perspectiva sartreana das relações humanas, dá-nos a ocasião para 

adiantarmos em linhas gerais a crítica de Jean-Paul Sartre à ética kantiana do dever, 

sobre a qual Arno Munster nos lembra em Sartre et la morale483 que: 

Se a liberdade do sujeito tem um sentido verdadeiro, ela não pode 
existir senão sob a forma de uma liberdade individual autônoma 
propondo a si mesma seus objetivos levando em conta a situação. E 
essa situação é sempre histórica e existencial. Por isso, para Sartre, 
a liberdade não é redutível exclusivamente, como na filosofia 
kantiana, à faculdade do sujeito cognoscente de agir livremente 
segundo princípios racionais universalmente484.  

Semelhantemente, embora o amor em Sartre não seja uma tirania, a 

orientação de uma ação por princípios a priori que a própria (kantiana) vontade se 

impusesse a si mesma, em certo sentido, equivaleria em Sartre, ao que parece, a 

um limite igualmente a priori “para” outra liberdade: 

                                                           
481 LUKACS, Georg. Existencialismo ou marxismo. Trad. José Carlos Bruni, São Paulo, Editora 
Senzala, 1967, p. 119. 
482 MELO, Nélio Vieira de. A escolha de si como escolha do outro: liberdade e alteridade em 
Sartre. INSAF: Recife. 2003, P. 88-89. 
483

 Cf.MÜNSTER, Arno. Sartre et la morale. France: L’Harmattan, 2007, p. 24. Ouverture 
philosophique. Collection dirigée par Dominique Chateau, Agnès Lontrade et Bruno Péquinot. 170p. 
484 Traduzido livremente do francês: “si la liberté du sujet a un vrai sens, elle ne peut qu’exister que 
sous la forme d’une liberté individuelle autonome proposant à soi-même ses buts en tenant compte de 
la situation. Et cette situation est toujours historique e existentielle. En conséquence, pour Sartre, la 
liberté n’est pas exclusivement réductible, comme dans la philosophie kantienne, à la faculté du sujet 
connaissant d’agir librement selon des principes rationnels universellement valides”. ______.______., 
p. 24. 



92 

 

Este limite de estrutura, com efeito, é algo dado, e a única aparição 
do dado como limite da liberdade significa que a liberdade faz-se 
existir a si mesmo no interior do dado como sendo sua própria 
proibição de transcendê-lo.485. 

Contudo, essa exigência reconfortante do amante (na leitura sartreana) de 

impor um limite ao amado, se aproxima (e ao mesmo tempo, se afasta) do amor-

prático kantiano, esse que apenas se tornará digno, conforme o veremos, quando se 

impuser às inclinações, ou seja, resisti-las, mas por respeito à lei moral, ao passo 

que, no caso amoroso, segundo Sartre, o limite ideal construído no amante, diante 

do qual para o amado (seria o “isto” inultrapassável de ambos)486 deve se orientar no 

seguinte sentido: “Deve poder ser livremente consentida porque deve identificar-se 

com o surgimento de uma liberdade que elege-se como liberdade”487.  

Ora, esse paralelo entre Kant e Sartre, ficará ainda mais claro se nos 

explicarmos melhor: aquilo que me deixaria em paz, moralmente, segundo Kant, 

seria não tratar o outro com um meio, mas como um fim, onde “o princípio da ação é 

livre de todas as razões contingentes <<para agir>>, que só a experiência pode 

fornecer”488. É o que deseja o amante em Sartre – na medida em que o seu projeto 

se faz enquanto correlato àquele a priori kantiano - não quer ser o amante mais um 

fim em meio a tantos outros fins intercambiáveis que poderiam ser transcendidos 

rumo às possibilidades do projeto do amado (quando esse se tornar projeto de ser 

amado). Infatigavelmente, não quer mesclar-se à contingência indistinta e muda do 

ser-Em-si, quer dizer, um “isto” em meio a outros “istos”, um alvo contingente de 

uma ação igualmente contingente: “o motivo de minha inquietação e minha vergonha 

é o fato de que me apreendo e me experimento em meu ser-Para-outro como aquele 

que pode sempre ser transcendido rumo a outra coisa, aquele que é puro objeto de 

juízo de valor, puro meio, pura ferramenta”489.  

No fim de contas, a nosso ver, o problema colocado por Sartre – que se 

alinha a esse paralelo entre uma possível moral sartreana490 e a sua crítica à ideia 

                                                           
485

 SARTRE, 2002A, p. 459. 
486 Et comme l’autre est fondement de mon être-objet, j’exige de lui que le libre surgissement de son 
être ait pour fin unique et absolue son choix de moi, c’est-à-dire qu’il ait choisi d’être pour fonder mon 
objectité et ma facticité. SARTRE, 1957, p. 438. 
487 SARTRE, op. cit., p. 459. 
488 KANT, p. 233. 
489 SARTRE, 1957, p. 436. 
490 Referente à famosa nota de rodapé que anunciara a moral: “Ces considerations n’excluent pás la 
possibilite d’une morale de la délivrance et du salut. Mais celle-ci doit être atteinte au terme d’une 
conversion radicale dont nous ne pouvons parler ici”. Ibid., p. 484.  



93 

 

de um imperativo categórico tal como o pensara Kant - é a dimensão existencial 

concreta, conforme localiza o problema Münster: 

A finalidade da crítica sartreana segue, portanto, claramente no 
sentido de objetar ao filósofo de Koenisberg não haver 
suficientemente fundado sua moral enquanto filosofia prática (com 
sua dimensão existencial e situacional), mas a partir de postulados e 
exigências éticas cuja universalidade é justificada pela razão e a 
necessidade de respeitar a lei491.  

2.2 DO BANQUETE DE TÂNTALO À PAIXÃO-INÚTIL DO PARA-SI 

Devemos retornar ao banquete de Tântalo. Segundo a mitologia grega, esse 

herói fora punido por oferecer aos deuses olímpicos um simulacro de jantar - o qual, 

na verdade, se tratava de seu próprio filho, Pélops, utilizado como “um meio” – com 

a intenção de descobrir se os deuses olímpicos eram de fato ou não oniscientes. Se 

descobrissem a trama, então, a onisciência dos imortais estaria comprovada.  

No entanto, embora apenas Deméter, aturdida pelo rapto de Core492 tenha 

sido enganada e, inadvertidamente, comido uma escápula de Pélops, os outros 

deuses não caíram no horripilante logro, descobrindo a tempo o que lhes fora 

oferecido como banquete, após o que Zeus, pai de Tântalo, condenaria o herói ao 

suplício eterno da sede e da fome nas trevas do Tártaro.  

Seguiu-se, então, a condenação do herói: mergulhado até o pescoço em 

água limpa e fresca, o imprevidente e agora desgraçado Tântalo dela não 

conseguiria mais sorver nenhum gole sequer, pois, a mesma baixaria rapidamente 

se lhe escoando por entre os dedos a cada vez que lhe buscasse beber, bem como 

também recuaria tudo aquilo a que o herói estendesse as mãos, frustrando a sua 

posse das coisas493. 

                                                           
491 Traduzido livremente do francês: “La finalité de la critique sartriene va donc clairement dans le 
sens de reprocher au philosophe de Koenisberg de ne pas avoir assez fondé sa morale en tant que 
philosophie pratique (avec sa dimension existentielle et situationelle) mais sur des postulats et 
exigences éthiques dont l’universalité est justifiée par la raison et la nécessité de respecter la loi”. 
MÜNSTER, p. 23. 
492 Core, filha de Deméter, havia sido raptada por Hades (ou Plutão). Cf. BRANDÃO, Junito de Souza. 
Dicionário Mítico-Etimológico da Mitologia Grega. 4. ed. Petrópolis: Vozes, 2000. Vol I, A-I. p. 271-
275.  
493 Não era à toa que o pai do existencialismo francês recorria aos mitos gregos em suas obras. 
Bombardeado de críticas desde o início de sua carreira literária e filosófica, Jean-Paul Sartre, 
frequentemente, foi mal compreendido, mormente sobre as personagens de seus contos, romances e 
peças tetrais, as quais reúnem frases lapidares que ajudaram a propagar a sua filosofia. Sobre isso, 
François Noudelmann, nos esclarece sobre esses personagens sartreanos e a concepção teatral de 
Sartre que: “les personnages ne sont pas de personnifications d’idées, mais de consciences au sein 
desquelles se jouent des conflits, qui trouvent des issues, qui perdent ou gangnet selon le jugement 
qu’on porte sur leurs actions. Em cela, Sartre reprend la refléxion hegelienne dans L’Éstetique sur la 



94 

 

Nesse sentido, para que o leitor compreenda a comparação supracitada, 

bem à semelhança do mito de Tântalo (figurativamente), o Para-si está condenado a 

fome e a sede eternas em busca daquele (si) que lhe falta494, mas do qual é 

separado por nada, o que fará com que empreenda, ainda mais quando se dá a 

prova do olhar: “se me olham, tenho consciência de ser objeto”495 – atitudes 

objetificadoras que se inscreverão sob a égide de um conflito insolúvel, do qual 

buscamos aqui propor, como já dissemos, uma reinterpretação que leve em 

consideração a plurivocidade de sentidos que permeia o conflito em O ser e o 

nada496. Se por um lado Tântalo buscava alcançar a comida e a água que dele 

sempre recuavam - algo que se tornara impossível após a condenação de Zeus - o 

Para-si, igualmente, a julgar pelo conceito de consciência (de) si, projetará contínua 

e infatigavelmente essa assimilação fracassada de si mesmo, tendendo-a-ser o seu 

não-ser, enquanto projeto para aquilo que não é ainda, embora, mantendo-se, 

angustiosamente, sempre à distancia desse “si” que o completaria e do qual está 

separado por nada. Eis a sua paixão inútil e inversa àquela de Cristo: “o homem se 

faz homem para ser Deus”497.  

Segundo Paulo Perdigão em Existência e Liberdade: uma introdução à 

filosofia de Sartre, talvez a mais clara exposição introdutória ao pensamento 

sartreano em língua portuguesa: 

O Para-Si vive tentando preencher esse vazio interior, essa distância 
feita de Nada que o separa de seu Ser pleno e acabado. Podemos 
sentir esse inacabamento em um exemplo simples: os nossos 
desejos. A sede, desejo de beber, não poderia ser o efeito de uma 
necessidade fisiológica, porque a carência de água no organismo 

                                                                                                                                                                                     

passion tragique: la tragédie antique propose des conflits de droits, dans leur radicalité et leur 
légitimité”. NOUDELMANN, François. Huis Clos et Les mouches de Jean-Paul Sartre: essai et 
Dossier réalisé par François Noudelmann.  (Foliothéque: colection dirigée par Bruno Vercier). Paris: 
Éditions Gallimard, 1993. p. 40. 
494 A parte faltante ao Para-si, esse “si”, fará do mesmo um ser livre, habitado por um nada que lhe 
separa de si e do mundo para o qual se projeta enquanto “maneira de ser” a partir da consciência 
(de) si, posicionando fins em relação aos quais se liga a situação objetiva. Essa adquire um sentido 
pelo projeto escolhido pelo Para-si, mas dele se separando (fins e situação objetiva). Por ser um nada 
de ser, o Para-si não é o que é e é o que não é, ou seja, relaciona-se com possibilidades enquanto se 
lança no mundo em presença do Outro. No entanto, com a existência do outro, as suas possibilidades 
se tornarão objeto de novas possibilidades projetadas por uma outra liberdade. As condutas que 
tomarei em relação ao outro, se inscrevem nessa rede conceitual atravessada por uma miríade de 
sentidos.  
495 SARTRE, 2002A, p. 348. 
496 O próprio Sartre nos autoriza a isso em O ser e o nada quando ao final do livro enuncia – numa 
seção intitulada “Perspectivas morais“ - que “a ontologia não pode formular per si prescrições morais. 
Consagra-se unicamente aquilo que é, e não é possível derivar imperativos de seus indicativos. Deixa 
entrever, todavia, o que seria uma ética em situação”. Ibid., p. 763.  
497 Ibid., p. 763. 



95 

 

(fenômeno positivo) só pode gerar efeitos físicos, como a coagulação 
sanguínea (fenômeno igualmente positivo) [...] Para sentir sede, 
tenho de ser “consciência de beber”. Isto é: tenho de ultrapassar-me 
para uma totalidade que me falta (a sede já saciada) e então 
retroceder para determinar a minha consciência atual como “desejo 
por água”498. 

Envolve-se na problemática acima, a passagem do particular ao universal 

(ou seja, o percurso que vai da escolha individual em Sartre perante outras 

liberdades sob a figura da Humanidade na concretude histórica), assim como da 

aproximação crítica sartreana com o marxismo e sua afirmação de que a filosofia é 

filha do tempo histórico que a engendrou499. Nesse sentido, Silvio Luiz de Almeida 

questiona primorosamente em Sartre: direito e política500:  

se a subjetividade é o ponto de partida de todo o conhecimento 
possível, o que conduz ao universal? Essa indagação é primordial na 
filosofia moderna, pois o que está em jogo é a possibilidade de um 
saber universal e de estabelecimento de uma sociabilidade. O 
esforço da filosofia política moderna será construir uma proposta de 
sociabilidade, apesar do isolamento da subjetividade. De que 
maneira reconhecer como legítima uma organização político-social? 
Como determinar regras de convivência comuns a todos os 
indivíduos? O que chamar de justiça?501. 

Ora, a constituição desse conceito denominado “rosto ético”: “a situação é 

minha por ser a imagem de minha livre escolha de mim mesmo”502; ou fisionomia 

singular:  “que o mundo nos oferece, como nossa oportunidade única e pessoal”503, 

é, também, aludido por Sartre (que o compara a uma atitude artística da liberdade) 

em O existencialismo é um humanismo: “O que há de comum entre a arte e a moral, 

é que, nos dois casos, temos criação e invenção. Não podemos decidir a priori o que 

há a fazer”504. Com efeito, não parece haver um tom tão pessimista assim que 

remonte ao inferno da relação dual em Huis Clos, uma vez que, dada a situação 

                                                           
498 PERDIGÃO, p. 44-45. 
499 As épocas de criação filosófica são raras. Entre os séculos XVII e XX, vejo três que designarei por 
nomes célebres: existe o “momento” de Descartes e de Locke, o de Kant e de Hegel e, por fim, o de 
Marx. SARTRE, Jean-Paul. Crítica da Razão Dialética precedido por Questões de Método. Trad. de 
Guilherme João de Freitas Teixeira, Texto estabelecido e anotado por Arlette Elkaïm-Sartre. 
Apresentação da edição brasileira Gerd Bornheim. São Paulo: DP&A, 2002B, p. 21. 
500 ALMEIDA, Silvio Luiz de. Sartre: direito e política: ontologia, liberdade e revolução. 1. ed. São 
Paulo: Boitempo Editorial. 2016. 223p.  
501 ______.______., p. 82. 
502 SARTRE, 2002, p. 678. 
503 Ibid., p. 674. 
504 SARTRE, 1978, p. 257.   



96 

 

mítica da peça, faz muito sentido o inferno de se ver e sentir conhecido para o outro: 

“Nus até o osso, e eu te conheço até seu último fio de cabelo”505.  

A propósito, isso no faz retornar aqui a seção intitulada Perspectivas morais 

de O ser e o nada, mais agudamente, a uma passagem (que discorria sobre o 

“espírito de seriedade”) bastante polêmica, pois, sublinhava uma equivalência na 

atitude de um bêbado solitário face à vã agitação do líder de povos, pois, se ambos 

sacrificam o homem para fazer surgir a causa de si, configurar-se-ia para ambos 

uma condenação ao desespero:  

Se uma dessas atividades leva vantagem sobre a outra, não o será 
devido ao seu objetivo real, mas por causa do grau de consciência 
que possui de seu objetivo ideal; e, nesse caso, acontecerá que o 
quietismo do bêbado solitário prevalecerá sobre a vã agitação do 
líder dos povos506.  

Podemos, então, supor que um bêbado, a depender do grau de consciência 

daquilo que Sartre chama de “objetivo ideal” – e não equiparamos ainda aqui o 

embriagado à significação do mito de Tântalo como via de compreensão do Para-si - 

estaria moralmente num patamar acima do líder de povos? Mas o que depreender 

por objetivo “real” e “ideal”? E como desvencilhar, valorando-o, o quietismo da 

passagem supracitada – sobre o qual Sartre faz alusão na Conferência de 1945 ao 

dizer que “o existencialismo é um optimismo, uma doutrina da ação”507 - em 

detrimento de uma agitação “real” do líder? Principalmente, segundo diz o próprio 

Sartre, “se todas as atividades humanas são equivalentes”508?  

Com efeito, se nos ativermos ainda às perspectivas morais de O ser e o nada, 

talvez nos aproximemos da significação de fundo que faz sobrepor à atitude do líder 

aquela do embriagado na medida em que a atitude desse último, alhures, apontaria 

para uma atitude livre se escolhesse, “portanto, não o recuperar-se, mas o fugir de 

si, não o coincidir consigo mesmo, mas o estar sempre à distância de si”509. 

Entretanto, para que não sejamos acusados de interpolações a serviço de nossa 

interpretação, retomemos: se num grau de consciência elevado, firmemente 

projetando-se na angústia e reivindicando ainda mais a sua responsabilidade “a 

título de existente pelo qual o mundo advém ao ser?”510, o embriagado poderia 

                                                           
505 SARTRE, 2005, p. 93. 
506 SARTRE, 2002A, 764. 
507 SARTRE, 1978, p. 270. 
508 SARTRE, 2002A, 764. 
509 Ibid., p. 765. 
510 Ibid., p. 765. 



97 

 

realmente localizar-se para além da má-fé? Sartre não responde se isso se trataria 

de má-fé ou de outra atitude fundamental: “Todas essas questões [...] só podem 

encontrar sua resposta no terreno da moral”511 - permanecendo incomodativo, no 

entanto, pensarmos que um militante político, por exemplo, após uma marcha contra 

um governo ilegítimo se refresque numa bebida e, mesmo assim, obtenha sobre 

seus atos um valor que o sobrepô-lo-ia à vã agitação de um líder usurpador. Mas 

seria tão incomodativo assim se o militante não fosse sartreano, e o líder de povos, 

apenas um mero golpista e entreguista da nação. Urge, portanto, aquela 

diferenciação valorativa entre o real e o ideal, os quais nos pede uma hipótese 

explicativa mais aprofundada.  

Segundo Pierre Verstraeten, em seu livro Violence e éthique: Esquisse d’une 

critique de la morale dialectique à partir du théatre politique de Sartre512, no qual 

busca uma análise que conflua a problemática moral no teatro sartreano, fazendo 

dela surgir a sua essência – além de considerar a teoria sartreana do teatro, da ação 

dramática e da História - ou seja, um método de análise que “consistirá [...] em reunir 

as reflexões esparsas através dos escritos de Sartre concernentes ao problema 

geral sublinhado por seu teatro e dele induzir uma síntese aproximativa pelo simples 

fato de sua aproximação (tradução nossa)513”; em suma, contar-nos-á que Orestes, 

por exemplo, personagem de As moscas514, se situa num plano em que uma visão 

dialética da realidade tem por missão ultrapassar aquilo que Verstraeten chama de 

“<<vision réaliste>> (ou technique)”515, sendo essa uma atitude que consiste em 

considerar o Bem e o Mal como uma expressão de forças naturais que privam a 

consciência de possuir “o critério de seu ato, ou seja, que o julgado seja ao mesmo 

tempo o julgador”516. Com efeito, um critério que verá em Immanuel Kant, como nos 

afirma Verstraeten, “a expressão mais radical da atitude moral”517 contraposta 

àquela “vision réaliste” (ou technique), frontalmente criticada em O ser e o nada a 

                                                           
511 SARTRE, 2002, p. 765. 
512 VERSTRAETEN, PIERRE. Violence et éthique: Esquisse d’une critique de la morale dialectique à 
partir du théatre politique de Sartre. Paris: Gallimard, 1972, p. 7-11. 
513 Traduzido livremente do francês: Consistera [...] à rassambler les réflexions éparses à travers les 
écrits de Sartre concenant le problème general soulevé par son théâtre et à induire une synthèse 
approximative par le simple fait de leur rapprochement.______.______., p. 8.   
514 SARTRE, Jean-Paul. As moscas. Trad. de Caio Liudvik. Rio de Janeiro: Nova Fronteira. 2005. 
111p. 
515 VERSTRAETEN, p.17. 
516 Traduzido livremente do francês: “Il faut précisément que la conscience possède le critère de son 
acte, bref, que le jugé soit em même temps le Juge”.______.______., p. 18.  
517 ______.______., p. 17. L’expression la plus radical de l’attitude morale.  



98 

 

propósito do espírito de seriedade, de cujas atitudes, ou colocará o valor como algo 

transcendente, independente da subjetividade humana, ou bem fará “com que a 

idiossincrasia empírica das coisas beba, como um mata-borrão, os valores 

simbólicos destas”518.  

 Eis por que o mito de Tântalo se ergue aqui num justo acesso mítico-

filosófico à concepção de amor em Sartre, bem como a totalidade de sua visão das 

relações concretas em O ser e o nada, por meio das quais pretendemos fazer um 

“pomo da discórdia”519 aos que veem na visão das relações humanas sartreana o 

cúmulo do pessimismo, embora até o presente momento aquilo que sou não seja 

outra coisa senão a comida de Tântalo à distancia de mim, cujo guardião é o outro.  

Expliquemo-nos, resumidamente: aquelas três condutas, analisadas por 

Sartre, se darão do seguinte modo: 1º) fazer com que o outro me ame – porque o 

amor, segundo Sartre, é um projeto de ser amado - fazendo de mim (o amado) o 

objeto a priori livremente escolhido por ele (o amante), mas inultrapassável de sua 

liberdade, isto é, um ponto de referência absoluto; 2º) oferecer-me ao outro, para 

que ele me absorva (masoquismo), fascinando-me pelo objeto em-si que sou para o 

olhar do outro, na verdade, amando-me na vertigem que se dá perante o nada que 

busco ser à subjetividade abismal do Outro; 3º) ou me submeter ao outro, servindo-

lhe de ocasião para me fazer objeto (sadismo)520, momento em que me tornarei, 

segundo Sartre, duplamente “culpado”: uma vez, por me perder em sua 

subjetividade; em seguida, porque me faço a ocasião na qual o outro possa perder a 

própria liberdade, haja vista que me bastará ser alvo do olhar do outro para que eu 

malogre em minha atitude masoquista, transmutando a do outro numa atitude sádica 

perante o ser-objeto que me tornei à sua liberdade. Essa circularidade em que 

buscarei me perder (ou bem fazer com que o outro perca a sua liberdade) manterá 

as minhas condutas – ou a significação superficial das mesmas - num círculo de 

conflito insuperável: “somos arremessados indefinidamente do Outro-objeto ao 

Outro-sujeito e vice-versa”521.  

Eis novamente justificada a razão de colocarmos as condutas do amor, do 

masoquismo e do sadismo em paralelo a uma exposição paulatina do conceito de 

                                                           
518 SARTRE, 2002A, 763. 
519 Alusão ao mito grego de Éris, a deusa da discórdia. Cf. BRANDÃO, 2000, Vol. II, p. 355. 
520 O sadismo pertence à segunda atitude. Porém, escolhemos inseri-lo na primeira uma vez que 
Sartre já o esboça ao final da reflexão sobre o masoquismo. Em razão disso, deixaremos a linguagem 
de lado momentaneamente. 
521 SARTRE, op. cit., p. 506. 



99 

 

“amor-prático” kantiano, mas com o intuito de chegarmos à sua ideia fundamental de 

imperativo categórico, segundo o qual não deveremos mais tomar nas relações com 

os outros “por fundamento como condição qualquer outra intenção a se alcançar por 

um certo comportamento, [pois] comanda imediatamente esse comportamento”(grifo 

nosso)522. Aos poucos, começamos a entender o porquê de e em que sentido - para 

o Sartre de O ser e o nada: “o respeito à liberdade do outro é uma palavra vã”523. 

Mas, logicamente, se seguirmos atentos o fio de Ariadne524 comparativo a fim de 

evitar, por um lado, tratar o outro com um meio e, se possível, submeter-nos às 

exigências éticas universais que, segundo Kant, se nos deve impor a priori à 

vontade, das quais retiraríamos a obrigação de considerar o outro como um fim 

digno de respeito (na visão kantista), é claro, considerando se realmente consigo me 

afastar de minha natureza e da influência do mundo sobre a minha vontade em vez 

de me alternar desgraçadamente entre a liberdade e o determinismo físico ou 

psicológico, bem como o livre-arbítrio. 

O trajeto acima nos fará ver as críticas sartreanas à posição kantista, e como 

a essa se contrapôs Jean-Paul Sartre no que diz respeito à escolha moral segundo 

O ser e o nada nos revelando insuspeitáveis intuições éticas no decorrer do caminho 

no que toca ao pessimismo moral sartreano. A partir desse aprofundamento, a 

saber, da significação mais larga do conflito sartreano, bem como do respeito à 

liberdade – através das condutas que tomo em relação ao Outro e a mim mesmo – 

movimentaremos a malha conceitual de O ser e o nada, assim como a de outras 

obras de Sartre, sempre que julgarmos necessário a fim de não incorrermos no erro 

de tentar encontrar um conceito subordinado que não existe no corpus filosófico total 

sartreano, seja desvirtuando-lhe o sentido, ou a ele subordinando, dessa vez, 

imprevidentemente, aquela busca de um principio supremo da moralidade 

propugnado por Immanuel Kant na Fundamentação.  

Devemos impor ao filósofo de Königsberg aquilo que seria uma crítica 

possível existencialista sartreana sobre uma moral universalista. A propósito, Sartre 

faz menção ao problema moral no prefácio extremamente elogioso ao livro de 

Francis Jeanson, intitulado Le problème moral et la pensée de Sartre, onde o filósofo 

                                                           
522 KANT, p. 197. 
523 Cf. SARTRE, 2002A, p. 508.  
524 Alusão ao mito do Minotauro, morto pelo herói Teseu, o qual saíra do labirinto de Dédalo após 
haver, pelo intricado covil, desenrolado o novelo de fios que lhe fora dado pela princesa Ariadne, 
donzela que também lhe forneceu uma coroa luminosa para orientar-se nas trevas. Cf. BRANDÃO, 
VOL. II, 128-129.  



100 

 

existencialista francês congratula-o por haver trabalhado uma parte da doutrina 

existencialista (a moral) que, se ainda não verdadeiramente aprofundada à época, 

buscou-lhe o sentido e a orientação profunda em sua filosofia a ponto de haver 

chegado com isso, diz Sartre, no seguinte patamar:  

Se houver como demonstrar a excelência de vosso método, assim 
como de vossa rigorosa honestidade, eu daria esta prova: vós haveis 
tão perfeitamente esposado o desenvolvimento de meu pensamento 
que dele viestes a ultrapassar a posição que eu havia tomado em 
meus livros no momento que eu a ultrapassava e a vos colocar [...] 
as questões que eu me punha a mim mesmo, ao mesmo tempo525. 

Subliminarmente nos vemos já perante uma miríade de temáticas essenciais 

e correlatas a nossa busca – presença, distanciamento, distinção conceitual e 

independência frente a outro pensador - que em Kant: uma leitura das três 

“Críticas”526, o filósofo francês Luc Ferry, por exemplo, sempre tão generoso e arguto 

em suas exposições teóricas parece ter se equivocado quanto à verdadeira 

distância, guardadas entre Sartre e Kant em face do conceito de ação moral, bem 

como às suas “especificidades” ao falar da suposta inconsciência sartreana frente a 

Kant, de quem seria um mero caudatário. Não é para tanto.  

Por isso, aquela malha conceitual será movida ao derredor do amor-prático 

em Kant, conceito escolhido por nós inicialmente como via de aprofundamento. 

Justificamos, portanto, essa abordagem por meio de Ístvan Mészáros quando em 

seu poderoso A obra de Sartre: busca da liberdade e desafio da história, nos fala 

sobre a intricada rede conceitual sartreana a propósito do conceito de “reinvenção” 

ancorado à concepção de homem527: 

Pois a profundidade de qualquer conceito específico, bem como o 
seu campo de irradiação, é determinada pela totalidade de 

                                                           
525 Traduzido livremente do francês: “S’il fallait démontrer l’excellence de votre méthode ainsi que 
votre rigoureuse honnêteté, je donnerais cette preuve-ici: vous avez si parfaitement épousé le 
développement de ma pensée que vous en êtes venu a dépasser la position que j’avais prise dans 
mes livres au moment que je la dépassais moi-même et à vous poser [...] les questions que je me 
posais moi-même, dans le même temps”. JEANSON, Francis. Le problème moral et la pensée de 
Sartre. Lettre-Préface de Jean-Paul Sartre. Suivi de um quidan nommé Sartre. Éditions du Seuil: 
Paris. 1965. p. 12. 
526 Se sou livre, eu tenho a faculdade de me afastar das exigências de minha natureza, de resistir 
mesmo que minimamente a ela, então, nesse próprio afastamento e por eu me distanciar, por assim 
dizer, de mim mesmo, posso me aproximar dos outros para entrar em comunicação com eles e, por 
que não, levar em conta, suas próprias exigências. Pois esta última supõe uma distância entre si e si, 
um “não-ser” em nós, como ainda dirá Sartre, sempre tão inconsciente que retoma as ideias de Kant 
e de Rousseau justamente em que acredita distanciar-se ainda mais deles! FERRY, Luc. Kant: uma 
leitura das três “Críticas”.  2. ed. Trad. de Karina Jannini. Rio de Janeiro: DIFEL, p. 104.  
527 Para o texto original, Des Rats et des hommes, do qual Francis Jeanson extrai o exemplo. Cf. 
SARTRE, Jean-Paul. Situations, IV: portraits. Paris: Gallimard. 1993, p. 38-81.  



101 

 

interconexões que o conceito pode evocar toda vez que aparece 
sozinho. A diferença entre um pensador profundo e um pensador 
superficial é que aquele sempre trabalha com toda uma malha de 
conceitos organicamente integrados, enquanto este se satisfaz com 
expressões isoladas e definições unilaterais [...] o segundo deixa 
escapar até mesmo as conexões mais óbvias, ao sacrificar a 
complexidade à precisão analítica e à clareza unívoca da 
supersimplificação, em lugar da sobredeterminação528.  

E será dentro dessas quatro paredes529 interpretativas, a saber, 

“profundidade”, “especificidade”, “interconexões” e “sobredeterminação” que 

pretendemos fazer ecoar o amor a partir de O ser e o nada, pelos meandros do 

amor-prático kantiano da Fundamentação, de cujas reverberações obteremos as 

distinções conceituais e interconexões de sentido que precisamos para além de uma 

supersimplificação. Eis o nosso norte regulador: se falamos de amor em Sartre, 

poderíamos simplesmente circunscrever e finalizar a discussão a partir da fórmula 

da peça Huis Clos: “O inferno são os outros”530, a qual supostamente encerraria em 

definitivo a reflexão sartreana sobre o outro – mormente, “o respeito” - naquele 

“círculo” inescapável do Para-si-para-outro de O ser e o nada: “sou, na própria raiz 

de meu ser, projeto de objetivação ou de assimilação do outro”531. Contudo, trata-se 

de um argumento contestável (uma supersimplificação), uma vez que faz do gênero 

teatral um mero hospedeiro de exposições filosóficas, as quais submeteriam a 

primeira ao rigor desta última.  

Ora, conforme nos ensina François Noudelmann em Huis Clos et Les 

mouches de Jean-Paul Sartre: “a escolha de um estilo participa de uma concepção 

mais vasta das relações do real e do imaginário”532, ou seja, uma leitura reducionista 

desprezaria o contexto histórico a que se liga a peça (numa profundidade que vai 

além de uma obra reservada aos filósofos, envolvendo o público sui generis a quem 

é encenada à medida do tempo e, realizando-se igualmente dentro de um contexto 

político). Esse é o caso, por exemplo, também de uma peça sartreana, sobre a qual 

Caio Liudvik em Sartre e o pensamento mítico: revelação arquetípica da liberdade 

em As moscas nos fornece a orientação compreensiva àquela ênfase de Mészáros, 

pois, a peça As moscas:  
                                                           
528 MÉSZÁROS, p. 59. 
529 Alusão à peça sartreana Huis Clos, traduzida no Brasil por Entre quatro paredes. Cf. SARTRE, 
2005, 127p. 
530 Ibid., p. 125. 
531 SARTRE, 2002, p. 453. 
532 NOUDELMANN, p. 36. Le choix d’un style participe d’une conception plus vaste des rapports du 
réel et de l’imaginaire. 



102 

 

faz [...] uma contundente afirmação – a um só tempo política e 
filosófica – da liberdade. Política na medida em que expressa a 
repulsa de Sartre ao governo nacional sediado na cidade de Vichy, 
durante a ocupação (1940-44), e uma adesão mais – como na 
tessitura ontológico-fenomenológica de O ser e o nada – ou menos – 
é o caso de As moscas velada à Resistência533.  

Com efeito, Liudvik tem razão sobre essa relação político-filosófica entre As 

moscas e O ser e o nada. Quando Orestes, personagem central de As moscas, 

toma de uma espada, golpeia e mata o usurpador da cidade de Argos, o Rei Egisto, 

declarando à sua irmã Electra que: “A Justiça é um assunto entre homens, e não 

preciso de um Deus para me ensiná-la”534, não faz senão declarar que o homem se 

manterá “nos limites de uma liberdade incondicionada – no sentido de que nada faz 

existir o valor, salvo esta liberdade que simultaneamente faz com que eu mesmo 

exista”535, o que transpassará a moral de um relativismo que é, segundo Sartre, “ao 

mesmo tempo, uma livre e absoluta necessidade”536. De fato, é justamente essa 

absoluta necessidade da escolha que ilumina o caminho do ato moral de Orestes – 

sendo a coroa de Ariadne, a condenação à liberdade.  

Por isso, conforme nos diz Noudelmann: “o ato de Orestes está para além do 

bem e do mal, sem desculpa ou legitimidade a priori”537. Inegavelmente se vê aqui, 

de modo ainda preliminar, as consequências desdobradas a partir do tratamento do 

sentido da infernalidade do outro presente em Huis Clos – quando situamos a 

fórmula “o inferno são os outros” à luz de O ser e o nada - para além de uma 

supersimplificação, sobretudo, de sua forma e da distinção conceitual em que se 

expõe (especificidade) a partir de seus personagens, posto que estão ligados a uma 

concepção de teatro e dentro da qual se movem (sobredeterminação).  

Por consequência, nos pusemos de frente às interconexões de sentido que 

podem ser descartadas nas trevas quando não extraídas dos ecos da obra total em 

permanente movimento, no caso, a de Jean-Paul Sartre, avessa que é a uma 

interpretação reducionista em que a violência seria o único bastião que nos restaria 

pensar em O ser e o nada frente às exigências kantistas da Fundamentação. Não é 

apenas isso: a ideia de uma legitimação da ação, da qual se recorta a personagem 

                                                           
533 LIUDVIK, Caio. Sartre e o pensamento mítico: revelação arquetípica da liberdade em As 
moscas. São Paulo: Edições Loyola, 2007, p. 9. 
534 SARTRE, 2005, p. 79. 
535 SARTRE, 2002, p. 145. 
536 Ibid., p. 145. 
537 NOUDELMANN, p. 25. 



103 

 

Orestes: “preciso do lastro de um crime bem pensado, que me empurre até o fundo 

de Argos [...] abrirei o ventre dessas casas beatas”538, nos joga perante a explicação 

de nosso título que vincula, em última instância, o amor sartreano para além do 

amor-prático kantiano, ou seja, à distancia das morais de regras universais 

desconectadas da concretude histórica através de procedimentos prioritariamente 

lógicos. Em tempo, sobre essa distância das concepções éticas guardadas entre 

Kant e Sartre, Gérard Wormser em seu Sartre: violence e éthique539 - buscará 

pensar o poder de desvelamento social que o conceito de violência descrito em 

Cahiers pour une morale540 pode proporcionar, um livro onde Jean-Paul Sartre 

ensaiará compreender: “como a violência aparece no mundo como pura 

possibilidade a partir de que o homem surja”541, para pensar uma ética soterrada sob 

uma violência pacificada (As moscas, por exemplo) que nos impede à generosidade: 

A pacificação aparente das relações reflete a impossibilidade para 
cada um de solucionar a questão da conversão em relações 
generosas submetidas a mentiras e aos cálculos perversos. Sartre 
expõe inicialmente o grau zero da relação com o outro, a violência 
como comportamento que nega a alteridade e mesmo a existência 
do outro542.   

Em sendo assim, aquele amor que localiza no outro (porque já uma interdição 

em mim), um limite a priori que deveria ser escolhido pelo outro, sendo esse o meu 

desejo: é inevitavelmente uma violência, uma invenção do Para-si para salvar-se da 

contingência através da limitação do outro. Sartre é realmente duro. E o amor é uma 

invenção em Sartre, na verdade, esse amor por ele descrito em O ser e o nada. 

Porque é fruto de um interdito impossível ou lei que, ainda que autoproduzida pela 

consciência do outro, ou escolhida pela vontade (kantiana) é um ardil, uma exigência 

que se encontra presa a uma lógica sui generis que se faz enquanto um projeto de 

ser amado pelo outro, por isso, fonte de conflito, condenado que é ao fracasso 

ontológico, sendo esse o sentido originário de minhas relações d’être-pour-autrui na 

visão sartreana: a objetificação recíproca, localizada inicialmente no conceito de 

                                                           
538 SARTRE, 2005, p. 62. 
539 Cf. WORMSER, Gérard. Sartre: violence et éthique. Sous la direction de Gérard Wormser. Lyon: 
Sens Public. 2005. 169p. 
540 Cf. SARTRE, 1983, 600p.  
541 Ibid., p. 224. “comment la violence apparaît dans le monde comme pure possibilité dès que 
l’homme surgit”.  
542 Traduzido livremente do francês: “La pacification apparente des relations reflete l’impossibilité pour 
chacun de rèsoudre la question de la conversion à des relations généreuses soustraites aux 
mensoges et aux calculs pervers. Sartre present d’abord le degré zéro du rapport à l’autre, la violence 
comme comportement qui nie l’altérité et même l’existence de l’autre”. WORMSER, p. 17.  



104 

 

consciência543 e na experiência da vergonha de ser-visto, após a qual serei 

comandado “por minhas atitudes perante o objeto que sou para o outro”544.  

Para Sartre, o amor é um projeto de fracasso porque “O amor deseja capturar 

a <<consciência>>”545, algo impossível se nos ligarmos à noção de consciência, aos 

esboços sobre a moral e ao conceito de liberdade desenvolvidos por Sartre desde o 

Diário de uma Guerra estranha546, passando por A Transcendência do Ego (1936)547 

até culminar com o fabuloso O ser e o nada: ensaio de ontologia fenomenológica 

(1943)548, após o que receberá o choque da história em Crítica da Razão Dialética 

(1960)549. Ora, não há dúvida de que o amor e o outro estão no mundo; e se nos 

ativermos às consequências dos indicativos ético-epistemológicos, alertados por 

Fábio Castro, sobretudo a partir do conceito de consciência sartreano, 

aprofundaremos algo mais sobre a conduta amorosa presente em O ser e o nada, 

uma vez que naquele artigo nos é dito que “Être, c’est éclater dans le monde”550; e 

ainda mais: “Voilá que, tout d’coup, ces fameuses réactions <<subjectives>>, haine, 

amour, crainte, sympathie, qui flottaient dans la saumure malodorante de L’Esprit, 

s’en arrachent; elles ne sont que dês manières de décovrir le monde (destaque 

nosso)”551. Eis o ponto crucial: arrancar-se a si para descobrir o mundo enquanto 

“maneira de ser” intencional, nadificadora de si, do mundo e dos valores.  

Para Sartre, nada influenciará a consciência numa tomada de decisão ou no 

modo pelo qual a liberdade se escolherá no mundo enquanto maneira de ser, visto 

que ela é um projeto nadificador da situação objetiva, distância a si e rumo a fins por 

ela posicionados: “a realidade-humana não poderia receber seus fins, nem de 

                                                           
543 Em tempo, será a partir dessa problemática da consciência no mundo em Jean-Paul Sartre que, 
em seu livro A ética de Sartre, Fábio Caprio de Leite Castro nos alertará o seguinte sobre a 
construção de uma moral que forneceria indicativos às relações com os outros numa perspectiva 
sartreana: “Se a descoberta de si mesmo passa pela mediação do mundo, não podemos recorrer a 
nenhum conceito a priori e a nenhuma noção ou valor abstratos. A teoria do conhecimento e a moral 
não podem ignorar os dados imediatos e primeiros da intencionalidade. O homem se descobre no 
mundo, na relação com outrem. A ética não poderia ter outro ponto de partida fora da relação 
concreta e imediata da consciência com o mundo”. CASTRO, Fábio Caprio de Leite. A ética de 
Sartre. São Paulo: Edições Loyola, 2016, p. 35. 
544 SARTRE, 2002A, p. 453.  
545 Ibid., p. 456. 
546 Cf. SARTRE, Jean-Paul. Diário de uma guerra estranha: A “drôle de guerre” Novembro de 1939 
– Março de 1940. Trad. de Aulyde Soares Rodrigues. Rio de Janeiro: Nova Fronteira. 1983. 432p. 
547 Cf. Id. A Transcendência do Ego seguido de consciência de si e conhecimento de si. Trad. e 
Introdução de Pedro M. S. Alves. Edições Colibri, UNIVERSALIA. 1994. 129p. 
548 Cf. SARTRE, 1957, p. 16-30.  
549 Cf. Id. 2002B. 900p. 
550 Ser, é estourar no mundo. SARTRE, Jean-Paul. Situations I.  Paris: Gallimard, Collection Tel, 
1998, p. 11.  
551 SARTRE, 1998, p. 11.  



105 

 

dentro, nem de uma pretendida <<natureza>> interior”552. Mas isso nos oportuniza 

aqui levantar um problema ético.  

Em O ser e o nada, Sartre aponta claramente (na 4ª Parte: Ter, Fazer e Ser), 

a possibilidade de que o Para-si permaneça de tal modo imerso numa situação 

histórica (de opressão) que sequer projetará – ou poderá (nadificar) a situação de 

violência, sem ajuda externa – por meio da concepção de outra (situação), o não-ser 

da situação opressiva, considerada ideal (pelo Projeto) que possa ser contraposta à 

vivida por ele no tempo presente. Mas isso não acontece por comodismo, muito 

menos por hábito contumaz, “mas por lhe faltarem cultura e reflexão necessárias a 

fazê-lo conceber um estado social em que tais sofrimentos não existam”553. Curioso 

porque se evidencia nesse caso uma atitude urgente perante a liberdade do outro.  

Dentre as atitudes descritas por Sartre: deveria amá-lo ou ser-lhe indiferente? 

A resposta talvez se destaque de uma análise que retome não só a má-fé, mas o 

próprio conceito daquilo que seria uma atitude coerente ou autêntica que envolva a 

responsabilidade pela liberdade de si e, talvez, uma coação do outro que 

desmascare a sua situação de violência pacificada e dissipe a sua cegueira 

existencial: porque a passividade seria uma atitude retomada frente aos outros, a 

inação uma cumplicidade sadomasoquista.  

Num certo sentido, já há coação do outro – no mínimo, objetificação pelo 

olhar, ainda mais quando “O Outro é, por princípio, o inapreensível: foge de mim, 

quando o busco e me possui quando dele fujo”554 – enquanto projeto de absorção de 

si através das condutas descritas em O ser e o nada. Contudo, ainda é cedo para 

que ofereçamos uma resposta mais robusta num nível ético, principalmente, perante 

um Para-si ao qual faltaria momentaneamente um dos três ek-stases da 

temporalidade (o futuro). Mas como não haverá neutralidade no pensamento 

sartreano, uma atitude que se pretendesse indiferente, por si só, já me tornaria 

cúmplice da opressão555. Posso agir aos moldes da máxima moral kantiana ou 

repensar aquilo que de radical nos propõe Sartre num embate, ao que parece,  

                                                           
552 SARTRE, 1957, p. 519. 
553 SARTRE, 2002A, p. 538. 
554 Ibid., p. 507. 
555 Na esteira dessa dificuldade, Christine Daigle argumenta em Le nihilisme est-il un humanisme: 
étude sur Nieztsche et Sartre, que: “il est impossible de décrire un ideal de vertu. L’idéal éthique 
sartrien se rapportera donc à son príncipe fondamental de liberté”. DAIGLE, Christine. Le nihilisme 
est-il un humanisme?: Étude sur Nietzsche et Sartre. Québec: Les Presses de l’Université Laval. 
(Inter-Sophia Collection dirigée par Bjarne Melkeevik), 2005, p. 225. 



106 

 

implícito com Immanuel Kant: “eu só poderia agir em seu benefício utilizando o 

Outro-objeto como instrumento para realizar esta liberdade”556.  

O argumento sartreano é simples: colocar o outro com um fim é impor-lhe um 

horizonte no qual o mesmo estaria à distancia respeitosa de mim (se bem que face 

às luzes desse horizonte por minha liberdade projetado para o outro), o que significa 

dizer que as luzes projetivas desse horizonte futuro, constituído por mim, iluminariam 

forçosamente a liberdade do outro - bem como a sua situação objetiva557. Tudo isso 

à revelia de sua escolha original, ou seja, “esta liberdade iria converte-se em 

transcendência-transcendida pelo simples fato de ter sido por mim constituída como 

fim”558. Estaria privada de sua liberdade na medida em que fora submetida a um 

projeto de outro – o que não a isentaria de sua responsabilidade nessa submissão 

escolhida livremente. Impossível negar que não se entreveja aqui, não as 

prescrições morais deduzidas da ontologia sartreana, muito menos uma 

interpretação que deturpe o pensamento sartreano, mas aquilo que dela se possa 

entrever, justamente porque é o próprio Sartre quem o diz, ainda mais quando uma 

crítica à moral kantiana se faz em linhas tão vivas: “faça o que fizer pela liberdade do 

outro, como vimos, meus esforços se reduzem a tratar o outro como instrumento”559.    

Em contrapartida, as menções encontradas sobre o amor-prático na 

Fundamentação – o único digno de valor moral para Kant – porque situado e 

comandado pela vontade, se relaciona agora com o princípio do querer racional, o 

qual deve estar aquém das “inclinações”, pois, “o amor enquanto inclinação não se 

pode mandar”560. Amar por respeito à lei moral, não por inclinação, não por amor ao 

Santo Evangelho, mas submetido à razão, diria Immanuel Kant, já que é a razão que 

projeta a ideia de perfeição moral, segundo a Fundamentação da Metafísica dos 

Costumes: ”a priori e vincula inseparavelmente ao conceito de uma vontade livre”561.    

Mas devo, felizmente, fracassar porque o ideal do amor é contraditório, faria 

ecoar de O ser e o nada, o existencialista Jean-Paul Sartre: “pois o amado só pode 

                                                           
556 SARTRE, 2002A, p. 507. 
557 Não se trata mais da frágil ambição de que toda ação esteja atrelado a um fim obtido, a uma 
eficiência, mas sim à compreensão de que a ação reclama a projeção de um futuro como norteador, 
ou seja, uma ideia de suficiência [...] Dessa feita, é introjetada na reflexão filosófica a preocupação 
com a ficção, com o drama. Toda ação deflagra na sua realização um componente ficcional: há de se 
imaginar um futuro desejável, porém, ainda não realizado, para que se constitua uma ação humana. 
NORBERTO, p. 20-21. 
558 SARTRE, op. cit., p. 507. 
559 Ibid., p. 508. 
560 KANT, p. 125. 
561 ______.______., p. 169. 



107 

 

fundamentar o ser do amante transcendendo-o por princípio rumo a outros objetos 

do mundo”562. Portanto, teremos de desenredar a nossa reflexão comparativa desse 

emaranhado conceitual naquilo que lhe reside de implícito e mais significativo para 

podermos seguir adiante sobre as nuances conceituais desses dois filósofos, 

principalmente, no que toca ao valor moral atribuído a uma ação.  

Com efeito, no âmbito da reflexão sobre a existência de uma possível lei 

moral válida a todos os seres racionais, segundo Kant, mesmo o mais puro amor 

romântico, não tem verdadeira dignidade, “quando se trata do que deve ser 

moralmente bom”563, a não ser que aconteça por causa da lei moral, a qual é o “fio 

condutor e norma suprema de ajuizamento”564, ou seja, bem diferente de um amor 

romântico que nos servisse de bússola moral, mesmo porque, o valor do caráter de 

um homem, para Kant, não se edificará a partir daquilo que se quer obter mediante 

uma ação, ainda que motivada por uma torrente amorosa avassaladora e invencível.  

Ao contrário, obterá dignidade se de sua parte houver resistência sobre as 

inclinações e, apesar dos reveses da vida, incluindo aqui as suas misérias, o 

desventurado “se arrancasse, no entanto, a essa insensibilidade mortal, unicamente 

por dever, então só agora ela [a sua ação] tem seu genuíno valor moral (grifo 

nosso)” 565. Portanto, Kant não tergiversa da reflexão moral e confere valor às 

desculpas que legitimariam as nossas ações, pois, ainda que inexperientes no curso 

do mundo, não há lugar para fraqueza se nos queremos elevar, segundo Kant, à 

dignidade moral, pois, o que fazer estará diante de nossos olhos e vencerá todas as 

inclinações, diz ele, fazendo preponderar o nosso “poder de ajuizamento”, se a priori 

submetermos a vontade à “legalidade universal das ações que sirva sozinha de 

princípio à vontade”566. E como o amor é uma inclinação, deve estar submetido a 

uma legislação universal através da qual a minha máxima me fará ver se devo ou 

não querer, através de minha máxima, levar a cabo a ação pretendida no mundo. 

Trata-se também do caso, em parte, daquele que quer ser amado, segundo 

Sartre, que não aceitará uma motivação determinista para um ato, nem muito menos 

que nos pautemos a partir de um sentimento para nos lançarmos à ação, no 

seguinte sentido: o amante (na visão sartreana) não deseja que o amor se transmute 

                                                           
562 SARTRE, 2002A, p. 468. 
563 KANT, p. 75. 
564 Ibid., p. 75. 
565 Ibid., p. 123. 
566 Ibid., p. 133. 



108 

 

em paixão transbordante e mecânica com relação a si mesmo, uma vez que se 

tornaria indigno para o amado, conforme veremos adiante, se a esse lhe fosse dito à 

face que é alvo de um amor autômato: “o amante sente-se só, caso o amado tenha 

se transformado em autômato”567; ao passo que apenas de modo semelhante na 

Fundamentação da Metafísica dos Costumes, um ato decorrente de um amor 

patológico não seria capaz de obter dignidade moral ainda que se dirigisse aos 

inimigos568. Temos então o seguinte cenário: enquanto que para a reflexão 

sartreana, um amor mecânico é uma desonra não só para o amado, sobretudo um 

escândalo para a liberdade, pois, “ces’t la liberté de l’autre en tant que telle que nous 

voulons emparer”569, deixando de ser amor; para a Fundamentação, torna-se 

indigno, já que não é amor-prático, ou seja, baseado “na ideia de uma razão 

determinando a priori a vontade mediante razões”570.  

Não é de se admirar “certa” verossimilhança entre Sartre e Kant a propósito 

do amor, porém, o valor moral de um ato em Kant se dá quando fazemos “o bem, 

não por inclinação, mas por dever”571. Mas o existencialista Jean-Paul Sartre jamais 

admitiria que o valor de um sentimento se desse por uma motivação irrefreável a 

priori sobre a liberdade de si ou dos outros, como nos demonstra em O 

existencialismo é um humanismo, numa clara alusão à moral kantiana572: “o que 

quer dizer que não posso nem procurar em mim o estado autêntico que me obrigará 

a agir nem pedir a uma moral os conceitos que me autorizem a agir”573.  

Portanto, verossimilhança, não identidade conceitual entre os dois filósofos 

aqui apresentados, principalmente, no que diz respeito a uma reflexão que se arvore 

a expor em Kant o amor-prático e a buscar os indicativos éticos sobre o amor 

sartreano (como via reflexiva ao respeito à liberdade) em O ser e o nada: 

mesmo que eu quisesse agir segundo os preceitos da moral kantiana, 
tomando como fim incondicional a liberdade do Outro, esta liberdade iria 
converter-se em transcendência-transcendida pelo simples fato de ter sido 
por mim constituída como fim; e, por outro lado, eu só poderia agir em seu 
benefício utilizando o Outro-objeto como instrumento para realizar esta 
liberdade574. 

 

                                                           
567 SARTRE, 2002, p. 458 
568 Cf. KANT, p. 125. 
569 SARTRE, 1957, p. 434. 
570 KANT, p. 167. 
571 Ibid., p. 121. 
572 Cf. SARTRE, 1978, p. 232. 
573  SARTRE, 1978, p. 273-304 
574 SARTRE, 2002, p. 507. 



109 

 

O outro se torna então um instrumento de meu projeto porque a concepção 

de amor descrita por Sartre em O ser e o nada é justamente aquela que me faz, por 

assim dizer, também descer ao Tártaro, bem à semelhança de Tântalo segundo a 

mitologia grega575. Em linhas gerais, Sartre enfatiza que esse amor (segundo O ser 

e o nada), ao qual chamaremos de “amor romântico”576, busca reservar para si (o 

amante): como “fonte absoluta de todos os valores”577.  O amante, portanto, projeta 

ser o valor absoluto, “o centro de referência” a partir do qual, segundo Sartre, todos 

os outros valores obterão um fundamento, ou seja, porque o amante existe, então, o 

mundo inteiro se revelaria para o amado: 

Devo ser aquele cuja função é fazer existir as árvores e a água, as cidades e 
os campos, os outros homens, para dá-los em seguida ao outro, que os 
dispõe em mundo, da mesma forma como a mãe, nas sociedades 
matrilineares, recebe os títulos nominativos e o nome de família, não para 
guardá-los, mas para transmiti-los imediatamente aos filhos. Em certo 
sentido, se devo ser amado, sou o objeto por intermédio do qual o mundo 
existirá para o outro; e, em outro sentido, sou o mundo”578.  
 

No amor, segundo Sartre, queremos ser amados não apenas como o fim a 

partir do qual todos os outros fins se legitimariam, mas desejamos ser o reino inteiro 

de todos os fins, “em torno do qual se ordenam, como puros meios, todas as coisas-

utensílios do mundo”579. Mas a presença do outro faz com que os meus atos 

obtenham um lado de fora que ignoro, embora eu o seja irremediavelmente para o 

outro. Se sem o outro, eu não tenho: “Nada, portanto, a que possa relacionar meus 

atos a fim de qualificá-los”580 – e  minha consciência cola em meus atos, os quais se 

orientam pelos meus próprios fins; com a presença do outro, já não sou mais o 

mestre da situação: “Não que, propriamente, eu sinta perder minha liberdade para 

converter-me em coisa, mas minha natureza está aí, fora de minha liberdade vivida 

[...] Capto o olhar do outro no próprio cerne de meu ato”581, pois, o meu surgimento 

no mundo em presença do outro, torna o meu mundo pouco seguro, me aliena de 

mim mesmo enquanto “vivo uma alienação sutil de todas as minhas possibilidades 

que são arrumadas longe de mim, no meio do mundo, com os objetos do mundo”582.  

                                                           
575 BRANDÃO, 2000A, p. 400-401. 
576 Devido às variadas alusões sartreanas ao longo d’O ser e o nada a respeito dos lugares comuns 
das conversações entre amantes. Cf. SARTRE, 1957, p.431- 440. 
577 SARTRE, 2002A, p. 460.  
578 Ibid., p. 461. 
579 Ibid., p. 460. 
580 Ibid., p. 334. 
581 Ibid., p. 338. 
582 Ibid., p. 341. 



110 

 

Não importa se pela vergonha, pela raiva ou pelo medo, eu assumo esse 

“lado de fora” que tenho de mim mesmo para o outro experimentado através de seu 

olhar. Em suma, o meu mundo adquire, de súbito, um aspecto inusitado, sofrendo 

uma metamorfose total não prevista por mim e que se dá totalmente à liberdade do 

outro. Por isso, “je suis en danger”583. Passo a depender do outro que me qualifica 

de fora e me deixa em perigo, uma vez que “nega minhas distâncias aos objetos e 

estende suas próprias distâncias”584.   

Tomando de empréstimo a André Gide585 uma expressão para dar sentido a 

esse novo mundo do qual nenhuma gota de sangue escapará do olhar dos outros, 

Sartre afirma ser figurativamente esse aspecto novo “la part du diable”586. Seguem-

se a essa experiência, inevitavelmente, as duas “atitudes primitivas” que se fazem 

engendrando a morte uma da outra, a saber, por um lado, objetificar o outro, 

transcendendo a sua transcendência; em seguida, fazer com que o outro se assimile 

a mim, embora sem lhe privar de sua característica de transcendência587: “Como tais 

atitudes se produzem e destroem-se em círculo, é tão arbitrário começar por uma 

como pela outra”588.  

É o caso do amor, por exemplo, onde o amante não quer uma liberdade que 

encene o amor à maneira de um determinismo passional ou de um autômato – fato 

este que lhe tiraria todo o valor, humilhando-o (o amado), segundo Sartre, pois, 

“quem iria contentar-se com um amor que se desse como pura fidelidade 

juramentada?”589 – mas o amor deve se localizar para além de uma promessa 

circunstancial que visa a obtenção de algo, porque o amado “quer possuir uma 

liberdade enquanto liberdade”590.  

Na verdade, o que Sartre faz em O ser e o nada é uma crítica devastadora ao 

ideal de amor romântico. O amado não quer apenas ser um objeto dentre tantos 

objetos contingentes do mundo, mas “o amante quer ser ‘o mundo inteiro’ para o 

amado: significa que se coloca do lado do mundo; é ele que resume e simboliza o 

mundo, é um isto que encerra todos os outros ‘istos’; é e aceita ser objeto”591.  

                                                           
583 SARTRE, 1957, p. 326. 
584 SARTRE, 2002A, p. 328. 
585 André Paul Guillhaume Gide (1869-1951), escritor francês, prêmio Nobel de literatura em 1947. 
586 SARTRE, 1957, p. 324. 
587 SARTRE, 2002A, p. 430. 
588 Ibid., p. 454. 
589 Ibid., p. 458. 
590 Ibid., p. 458. 
591 Ibid., p. 458. 



111 

 

Ser amado como um limite a priori e inultrapassável, dirá Sartre, do contrário, 

“o amante sentir-se-á desvalorizado em seu amor e em seu ser”592. Por isso, é como 

fim já escolhido, equidistante dos encontros contingentes: “Então, se eu não tivesse 

vindo a essa cidade, se não houvesse frequentado a casa de fulano, você não me 

teria conhecido, não me teria amado?”593 - existindo a priori que o amante deseja ser 

escolhido pelo amado, contanto que de modo livremente consentido, como se a 

escolha partisse de uma segunda facticidade, “como o limite que ela deve aceitar 

para ser livre”594.  

Em O ser e o nada, portanto, a reflexão sobre o amor se dá como uma 

“interdição” (proposta ou projeto do amado sobre o amante) de tratar o outro como 

mais um objeto contingente no meio do mundo (mas o amado e o amante, em certo 

sentido, são a mesma pessoa). Enfim, tornar-se um absoluto, eis o ideal romântico 

que busca permanecer seguro na consciência do outro.  

Mas o olhar do outro me possui para além de mim mesmo e, esculpindo-me, 

faz nascer meu corpo pelo seu olhar, produzindo-o como é para ele e me vendo 

como não me verei jamais. É claro que sempre podemos recorrer a artifícios para 

mascarar a objetificação, mas o amor, na visão sartreana é um projeto, “Meu projeto 

de recuperar meu ser só pode realizar-se caso me apodere desta liberdade e a 

reduza a ser liberdade submetida a minha”595.  

Esse projeto, segundo Sartre, provoca um conflito596, pois, “l’amant est 

regard”597. Immanuel Kant, por outro lado, parece preceder Sartre nessa questão, 

haja vista que, ao menos para o Kant da Fundamentação, agir por inclinação 

amorosa pura e simples em relação ao outro, por exemplo, não teria verdadeiro 

valor moral, já que essa inclinação não é mandada, antes fazendo parte de uma 

solidariedade sentimental598, salvo, é claro, se fizéssemos a “abstração de todos os 

objetos da faculdade apetitiva”599.  

                                                           
592 SARTRE, 2002A, p. 458. 
593Ibid., p. 462. 
594 Ibid., p. 459. 
595 Ibid.,‘ p. 457. 
596 Cf. SARTRE, 2002A, p. 439. 
597 Ibid., p. 439. 
598 Para Kant, “fazer o bem por querer, [...] é amor prático e não patológico, que está situado na 
vontade e não no pendor da sensação, em princípios da ação e não numa solidariedade sentimental”. 
KANT, p. 125. 
599 SARTRE, 1957, p. 125. 



112 

 

Ora, acrescente-se a isso que - e não é o ateu Sartre quem o diz, e sim - o 

“pietista” Kant que nos assevera que ainda que tenhamos uma inclinação universal à 

felicidade a qual devemos promovê-la por dever600 – e o amor parece fazer parte 

daquilo que se reúne ou acrescenta ao conceito de felicidade, segundo Kant - “todos 

os homens já têm por si mesmos a mais poderosa e íntima inclinação à felicidade”601 

– também essa última, quando submissa ao amor enquanto inclinação, é fonte de 

conflito porque buscamos nela reunir (no conceito de felicidade) a soma das 

inclinações que acabam por nos distanciar do dever, segundo Kant, para com os 

outros – os quais, e aqui Sartre acompanharia Kant: queremos fazer destes o mundo 

inteiro, um empreendimento (a priori, para Kant), mas de natureza conflitual (para 

Sartre) que leva ao fracasso, embora segundo O ser e o nada: “esse projeto deve 

provocar um conflito”602. Mas em Sartre um sentimento não se manda, se cumpre, 

isto é, realiza-se através de um ato que o confirme, até porque “um sentimento que 

se finge e um sentimento que se vive são duas coisas quase indiscerníveis”603.  

É claro que Kant se defenderia aludindo às Escrituras – e assim a 

interpretando em sua busca de uma razão da obrigação moral - não devo amar os 

outros por deleite604, ser caridoso por vaidade cínica605 ou ainda mais espalhar a 

alegria porque fruto de obra minha talvez sequiosa pelo regozijo da multidão, pois, 

ainda que amáveis tais condutas, contudo, “quando não somos impelidos a isso por 

nenhuma inclinação e até mesmo quando a isso resiste uma aversão natural e 

invencível [aí, sim], é amor prático e não patológico” (grifo nosso)606.  

Ora, se Sartre chega a dizer em O existencialismo é um humanismo que a 

sua doutrina é duramente otimista, a concepção de “amor prático” em Kant é o 

diamante da santidade. Do contrário, ou bem Sartre é um evangelista ateu, ou um 

kantiano rigoroso que não faz derrogação ética a uma ação que tenha sido 

produzida por paixão. Em verdade, essa proposta kantiana na Fundamentação da 

metafísica dos costumes, a saber, a busca especulativa de uma razão da obrigação 

para com os outros, isto é, o princípio supremo da moralidade607 se localiza aquém 

de razões empíricas, por exemplo, do “amor romântico” – sobre o qual Sartre faz 
                                                           
600 Cf. KANT, p.123. 
601 Ibid., p. 123. 
602 SARTRE, 2002, p. 463. 
603 SARTRE, 1978, 233-234. 
604 Cf. KANT, p. 119. 
605 Cf. Ibid., p. 119. 
606 Ibid., p. 125. 
607 Cf. KANT, p. 85. 



113 

 

uma crítica devastadora em O ser e o nada - se erigindo, ao invés disso, sobre a 

investigação de uma lei que contenha necessidade absoluta608, motivo por que Kant 

passará a “investigar a ideia e os princípios de uma possível vontade pura e não as 

ações e condições do querer humano”609 tão propensos que são ao amor egoísta de 

si mesmo em detrimento do “respeito” aos outros.  

Mas que respeito? Ora, o respeito em Kant não é um sentimento recebido por 

influência, adstrito às inclinações, mas autoproduzido através de um conceito da 

razão pura610: 

O que reconheço imediatamente como lei para mim, reconheço-o com 
respeito, o qual significa meramente a consciência da subordinação de 
minha vontade a uma lei, sem mediação de outras influências sobre o meu 
sentido611.  
 

Segue-se que não devo respeito a esse ou aquele outro em específico, com 

as suas singularidades corporais, intelectuais ou estéticas; haja vista que se não 

regidas por uma “boa vontade”, tornar-se-iam, consequentemente, todas essas 

qualidades armas poderosíssimas nas mãos de um assassino612 em série.  

Sobretudo porque a prodigalidade das ações realizadas supostamente por 

amor se disfarça, no mais das vezes - e é Kant quem o diz: “se olhamos mais de 

perto aquilo que se está cogitando e se cuidando nelas, topamos por toda a parte 

com o bem-amado eu”613. Por isso, devo agir por dever, defende Kant, visto que 

“uma ação por dever tem o seu valor moral não no intuito a ser alcançado através 

dela, mas, sim, na máxima segundo a qual é decidida”614.  

Com efeito, isso se relaciona à ideia kantiana que devo respeito enquanto ser 

racional também a todos os outros seres racionais, posto que todos enquanto seres 

racionais e partícipes de um mundus intelligibilis, fazem parte de um reino dos fins.  

No entanto, embora Kant busque, amiúde, preservar o conceito de autonomia 

da vontade, posto que “é o fundamento da dignidade da natureza humana e de toda 

natureza racional”615, o filósofo alemão salienta por demais – talvez devido a sua 

honestidade intelectual - a influência que motivos externos à ação poderiam não só 

                                                           
608 Cf. SARTRE, 2002, p.. 71.  
609 KANT, p. 79. 
610 Ibid., p. 131. 
611 Ibid., p. 131. 
612 Cf. KANT, p.101-103. 
613 Ibid., p. 165. 
614 Ibid., p. 125. 
615 Ibid., p. 269. 



114 

 

haver detido sobre a mesma, mas que poderiam ter sido quiçá as verdadeiras 

causas de um ato, pois, “não é à toda que gostamos de nos lisonjear atribuindo-nos 

falsamente um motivo mais nobre”616.  

Jean-Paul Sartre, por sua vez, sempre tão duramente otimista e alérgico em 

O ser e o nada contra tudo que advogue determinar a ação, pensa o contrário: “não 

houve coerção alguma, pois coerção não poderia ter qualquer domínio sobre uma 

liberdade; não tenho desculpa alguma”617.  

Novamente, é cedo, porém, adiantarmos o que Sartre pensa sobre a 

influência dos sentimentos nos atos da liberdade, bem como de sua concepção de 

“móbeis” e “motivos” de uma ação, totalmente dessemelhantes da concepção 

kantiana, se levamos em consideração o que nos diz O ser e o nada, justo porque 

aquele “eu”, em Sartre, um objeto, aliás, que sou para o outro, sem possibilidade de 

não sê-lo: “j’ai honte de moi devant autrui”618, advém de uma “hemorragia interna” 

sofrida pelo meu mundo, onde tudo aquilo que a ele pertencia outrora até a chegada 

do outro, agora sangra e como que desliza em direção a esse último.  

Melhor dizendo, ao seu olhar que estende por sua vez as suas próprias 

distâncias, não apenas sobre as coisas, mas sobre aquilo que eu mesmo sou para 

ele, sendo essa experiência quase mítica do olhar perante o outro, magistralmente 

descrita em O ser e o nada619, como dirá Sartre: “ma chute originelle c’est l’existence 

de l’autre”620, a minha κατάβασις, de κατα- (baixo) e βαίνω (andar), o que dá em 

“descer” ou “ir para baixo”. Estamos novamente no inferno de Huis Clos e talvez 

Garcin nos pudesse dizer: “Tenha compostura. Eu não pedi para você vir aqui”621. 

Pode parecer o cúmulo do pessimismo a descrição sartreana das relações 

concretas, porém, Yvan Salzmann em Sartre et l’authenticité: Vers une éthique de la 

bienveillance réciproque622, salienta que embora o sentido do conflito e consequente 

fracasso das atitudes de objetificação seja inerente às descrições sartreanas da 

relação do Para-si-Para-Outro, segundo Salzmann, não deveríamos supor que todo 

                                                           
616 SARTRE, 2002A, p. 163 
617 Ibid., p. 679. 
618 SARTRE, 1957, p. 331. 
619 Cf. SARTRE, 2002A, p. 310-364. 
620 Ibid., p. 321. 
621 SARTRE, 2005, p. 116. 
622 SALZMANN, Yvan. Sartre et l’authenticité: vers une éthique de la bienveillance réciproque. Labor 
e et Fides. France, 2000, 346p. Le champ éthique. Collection dirigée par Eric Fuchs, avec la 
collaboration de Olivier Abel, François Dermange, Mark Hunyadi, Alex Mauron, Denis Muller, William 
Ossipow, Jean-Marie Thévoz. 



115 

 

o conjunto de atitudes restante das relações humanas se inscreveria sob o mesmo 

círculo vicioso atestado em O ser e o nada, porque apontariam para um projeto 

ainda maior do filósofo francês: 

Todas as relações concretas com o outro aparecem desse modo 
viciadas por dentro uma vez que permanecem aprisionadas ao 
quadro do projeto fundamental de um Para-si que busca inutilmente 
ultrapassar sua contingência para fundamentar sua presença. Diante 
desse fato, o conjunto de atitudes corporais do homem não se pode 
interpretar senão a partir de considerações gerais de uma ontologia 
da qual uma das funções principais [...] é preparar o terreno de uma 
reflexão moral 623.    

Pensamos que é problemático que qualquer outra atitude aludida por 

Salzmann624 se submetida às análises sartreanas não se inscreveriam igualmente a 

partir do círculo vicioso de nadificação recíproca do Para-si-Para-Outro presente em 

O ser e o nada, ainda mais quando é o próprio Sartre que apela ao leitor a verificar o 

que atitudes como “a piedade, a admiração, o desgosto, a inveja, a gratidão etc., 

podem conter de amor e desejo”625. Isso não impediria, quem sabe, propriamente 

outras atitudes que busquem superar o conflito, mas, o que é mais importante 

naquele apontamento de Salzmann, ressignificá-lo por dentro mesmo da relação 

viciada em situação, às vezes, tida por apaziguada, quando, na verdade, o jugo 

pode ser ainda mais infernal, por exemplo, sob a aparência de uma neutralidade 

descompromissadamente democrática ou supostamente libertadora do outro em 

conflito a quem desejo levar à liberdade através de minha liberdade. 

Isso porque para Sartre há um interligamento entre as condutas gerais, as 

quais têm por base a atitude sexual (desejo-amor, masoquismo-sadismo), porque 

são fundamentais e as demais condutas “não passam de enriquecimento dessas 

duas atitudes originárias (e de uma terceira, o ódio, que descreveremos em 

breve)”626. Em sendo assim, tomemos uma atitude não tão desdobrada em O ser e o 

                                                           
623 Traduzido livremente do francês: “Toutes relations concrètes avec autrui apparaissent ainsi comme 
viciées à la base parce qu’elles restent prises dans le cadre du projet fundamental d’un pour-soi qui 
tente vainement de dépasser sa contingence pour essayer de fonder sa présence. De ce fait, 
l’emsemble des attitudes corporelles de l’homme n’a pu être interprété qu’à partir des considérations 
générales d’une ontologie dont l’une des fonctions principales [...] est de préparer le terrain à une 
réflexion morale”. SALZMANN, p. 69. 
624 Não devemos admitir que todas as relações interpessoais devem ser interpessoais devem ser 
interpretadas de forma irrefutável em termo de conflito. Traduzido livremente do francês: “Nous ne 
devons pas certainement pas admettre pour autant que l’ensemble des relations interpessonnelles 
doive être irrémédiablement interpreté en termes de conflit”. ______.______., p. 69. 
625 SARTRE, 2002A, p. 505. 
626 Ibid., p. 504. 



116 

 

nada, por exemplo, a generosidade, cujo correlato é a gratidão, a qual flerta com o 

ódio, um risco que pretende a desaparição do Outro no mundo.  

 

2.3 O RESPEITO ENTRE O FASCÍNIO E O HORROR DA GENEROSIDADE EM 

O SER E O NADA 

 

O final das análises sartreanas do Para-si-Para-Outro627 em O ser e o nada 

nos revela uma reflexão surpreendente ao descrever a coisificação recíproca no ato 

de generosidade. Nessa passagem, Jean-Paul Sartre argumentará que se sou 

generoso com o Outro, ainda que busque uma neutralidade nessa posição, 

pretensamente isenta, conforme diria Kant, de interesses insuspeitáveis, não devo 

negar que eu era, por assim dizer, igualmente livre de não ser generoso – o 

contrário, provocaria uma heteronomia, privando o ato de todo valor - momento em 

que se inscreve aqui a radicalidade da concepção sartreana de liberdade.  

O Outro não me fora a causa de meu ato, bem como esse sequer regulado 

por um móbil e motivo incontornáveis628 que constrangessem a liberdade, pois, “o 

Outro é, por princípio, o inapreensível: foge de mim quando o busco e me possui 

quando dele fujo”629. Verifica-se que se sou realmente sem desculpas, segundo 

Sartre, o certo é que eu o elegi, o Outro, como o alvo de minha generosidade 

luminosa, tornado um meio (o Outro) pelo qual serei generoso, o que parece 

inegável. Mesmo porque, ainda que o sentido do conflito sartreano não se paute 

necessariamente sob o signo da violência, “nem por isso deixa de regular as 

relações entre os homens”630.  

Essa regulação se construirá, portanto, violentamente à revelia das boas 

intenções e corações puros, por exemplo, através do ambíguo ato de generosidade: 

pode ter sido por amizade, quem sabe por amor, mas tratou-se de uma escolha 

incondicionada em presença do Outro numa dada situação631, sobre a qual, 

                                                           
627 Cf. SARTRE, 2002A, p. 506-511.  
628 A concepção de motivo-intenção-ato-fim em O ser e o nada é amiúde esquecida por alguns 
intérpretes da obra sartreana. Essa problemática foi colocada quando tratamos da má-fé – o exemplo 
do flerte – à qual acrescentamos a indiferença e a sedução. Cf. SARTRE, 2002A, p. 540 et seq.  
629 SARTRE, op. cit., p. 507. 
630 Ibid., p. 507. 
631 Se a situação não é subjetiva nem objetiva, é porque não constitui um conhecimento nem sequer 
uma compreensão afetiva do estado do mundo por um sujeito; mas sim uma relação de ser entre um 
Para-si e o Em-si por ele nadificado [...] é o sujeito iluminando as coisas pelo seu próprio transcender, 
ou são as coisas remetendo sua imagem ao sujeito [...] – e é minha liberdade sem limites enquanto 
aquilo que faz com que haja para mim uma facticidade. Ibid., p. 672. 



117 

 

conforme nos diz Sartre: “não poderia ser subjetiva, pois não é a soma nem a 

unidade das impressões que as coisas nos causam”632.  

Nesse sentido, usei-o, devo admitir, como um meio de exercer a minha 

atitude generosa, ou seja, fazendo-lhe grato através da encenação de meu ser 

generoso que lhe projetei como um presente à sua aflição, porque “se ofereço 

consolo e tranquilidade, é para livrar a liberdade do Outro dos temores e pesares”633, 

os quais se634 presentificam à sua liberdade em aflição.  

Ora, admitamos mais uma vez635: se sou responsável, portanto, por essa 

atitude, essa “maneira de ser” perante outra liberdade em situação a partir da qual 

me faço responsável (ou culpado)636, então, ainda que busque torná-la objetiva “no 

sentido de que seria algo puramente dado que o sujeito constatasse sem estar 

comprometido de modo algum no sistema constituído”637 – mesmo assim, eu a 

ilumino (a situação) através da ação generosa para outra liberdade:  

A situação [...] é minha liberdade sem limites enquanto aquilo que faz 
com que haja para mim uma facticidade [...] é minha derrelição no 
meio dessas populações hostis, com esta fadiga de meu corpo que 
irá me impedir talvez de alcançar a meta a que me propus638.  
 

Ora, se a meta é me fazer generoso para outra liberdade, essa última 

padecerá, se bem que por sua livre assunção (de minha atitude) agora de gratidão, 

se o quiser. Talvez houvesse uma saída: eu bem que poderia intervir sobre as suas 

condições materiais para forçá-lo a ser livre: “e meu único poder será o de modificar 

a situação com relação ao Outro e o Outro com relação à situação”639, quiçá porque 

o amo de todo o coração, dir-se-ia; ou arremessá-lo, a contragosto - porque prezo os 

velhos tempos de nossa amizade pretérita - num horizonte de sentido640 que, de 

súbito, iluminaria retroativamente a sua situação exasperante a fim de fazê-lo mudar 

                                                           
632 SARTRE, 2002A, p. 672. 
633 Ibid., p. 507. 
634 A realidade humana é, com efeito, o ser que é sempre para-além de seu ser-aí. Ibid., p. 672. 
635 Antes de mais, ergue-se aqui um tema da ambiguidade tão caro ao existencialismo à luz do 
conceito de situação em que se dá efetivamente a liberdade. Para além das impressões que as 
coisas nos causam, “meu surgimento no mundo como pura nadificação de ser não traz outro 
resultado senão fazer com que haja coisas, e eu nada acrescento”. Ibid., p.672. 
636 Mais adiante, tentaremos interpretar a ideia de culpa em O ser e o nada. 
637SARTRE, 2002A, p. 672. 
638 Ibid., p. 673. 
639 Ibid., p. 507.  
640 Um ledo engano posto que, “com efeito, o fim só ilumina o dado por ser escolhido como 
transcender desse dado. O Para-si não surge com um fim totalmente dado. Mas, ao ‘fazer’ a situação, 
ele ‘se faz’, e inversamente”. Ibid., p. 675. 



118 

 

ou salvá-lo de si mesmo, do mundo e dos outros, coagindo-o a ser livre por meio de 

minha generosidade oportunista.  

Contudo, seria o meu horizonte, o meu projeto, a minha intencionalidade, o 

meu respeito generoso sobre o outro. Por isso, angustiosamente, hei de confessá-lo: 

elegi-me a pessoa ideal para fazê-lo. A Bíblia sartreana ecoa em seu manifesto: 

“quem pode provar que sou eu o indicado a impor a minha concepção de homem e a 

minha escolha à humanidade?”641.  

Por isso, devo admitir: escolhendo-me como um amante ou amigo, não 

importa, produzi um futuro de bem aventurança e lhe presenteei com o meu ato. Eu 

acreditava que talvez assim, generosamente, esvaziaria o mundo dos fins projetados 

por mim, escaparia do comprometimento da atitude escolhida para fazer o outro 

ainda mais livre sob a minha exigência de um valor assumido livremente pelo outro: 

a generosidade que liberta. É nesse sentido que para Norberto a ética se mescla ao 

agir humano na concepção sartreana: 

Primeiro, no recurso ficcional: ao projetar um futuro desejável e 
ainda não realizado, o homem cria um futuro possível que será, 
de forma livre, o liame de seu projeto, a força de sua ação. 
Desse modo, não se age egoisticamente, ou, se preferir, 
mesmo um projeto egoísta é um projeto de mundo [...] Sua 
responsabilidade traz em si, por sua natureza criadora, um 
traço inequívoco moral: ajo por mim, mas “por mim” devo 
entender todo um mundo de expectativas e frustrações 
instauradas pelo meu projeto de ser642.   

Porém, ainda que o fizesse lateralmente, quer dizer, impusesse o meu projeto 

através de suas condições materiais, essa atitude generosa intervencionista não me 

livraria de “culpa” e “responsabilidade” por minhas ações diante da liberdade do 

Outro: “pelo simples fato”, diz Sartre, “de ter sido por mim constituída como fim; e, 

por outro lado, eu só poderia agir em seu benefício utilizando o Outro-objeto como 

instrumento para realizar esta liberdade”643.  

Temos, portanto, as mãos sujas644 e as consequências disso são imediatas: 

tratei o outro como um meio (ou um alvo) com o objetivo de me realizar sobre a sua 

situação, buscando atingi-lo em seu ser, ademais, tornando-me a ocasião em que 

                                                           
641 SARTRE, 1978, p. 223. 
642 NORBERTO, p. 22. 
643 SARTRE, 2002A, p. 507. 
644 Cf. SARTRE, Jean-Paul. Las manos sucias. Trad. Aurora Bernádez. Revision para la edición 
española: Miguel Salabert, Madrid: Alianza Editorial, S. A., 1996. 227p. 



119 

 

claramente “os meus esforços se reduzem a tratá-lo como instrumento e estabelecer 

a liberdade como transcendência-transcendida”645. Sou, mais uma vez, culpado de 

objetificação. Entretanto, cumpre-nos não deixar passar despercebida a menção 

sartreana à política liberal quase ao final do capítulo reservado às relações 

concretas, bem como aquilo que poderia decorrer de suas teses, por exemplo, uma 

paralisia do Para-si perante o outro, encerrando-o numa atitude quietista, muito 

embora o que Sartre escreva, admitamos de bom grado, tenha um peso ético 

inegável, onde até mesmo o argumento tranquilizador cinde a liberdade, o qual faz 

do Outro-objeto um meio sobre o qual busco “agir” sobre a sua livre vontade: 

a consolação, tal como o argumento tranquilizador, é a organização 
de um sistema de meios para um fim destinado a agir sobre o Outro 
e, em consequência, integrá-lo por sua vez no sistema como coisa-
utensílio646.    

Antes de mais, as linhas precedentes nos pedem, no mínimo, uma 

delimitação e conceitualização da política liberal que sirva de pano de fundo à 

menção sartreana. Nesse sentido, Pierre Dardot e Christian Laval em seu livro A 

nova razão do mundo: ensaio sobre a sociedade neoliberal647, nos alerta que aquilo 

que se costuma entender por “primeiro liberalismo” se tornará problemático no 

decorrer do século XIX entre o dogmatismo do laissez-faire e certo reformismo 

social: 

O “primeiro liberalismo”, aquele que toma corpo no século XVIII, 
caracteriza-se pela elaboração da questão dos limites do governo. O 
governo liberal é enquadrado por “leis”, mais ou menos conjugadas: 
leis naturais que fazem do homem o que ele é “naturalmente” e 
devem servir de marco para a ação pública; leis econômicas, 
igualmente “naturais”, que devem circunscrever e regular a decisão 
política”648. 
 

Ocorre que no universo conceitual de O ser e o nada, vê-se uma lógica 

implacável a partir da qual Sartre destrói o mito da neutralidade na relação Para-si-

Para-Outro, desvelando, à maneira kantiana, aquilo que nos mentimos, isto é, os 

interesses em jogo (sartreanamente: a nadificação da situação e escolha dos fins da 

ação) por mais generosos e dignos de respeito que possam aparentar à primeira 

                                                           
645 SARTRE, 2002A, p. 508.  
646 Ibid., p. 507. 
647 DARDOT, Pierre; LAVAL, Christian. A nova razão do mundo: ensaio sobre a sociedade 
neoliberal. Trad. de Mariana Echalar. 1. ed. São Paulo: Boitempo Editorial, 2016. 413p. Coleção: 
Estado de sítio.  
648 Ibid., p. 33. 



120 

 

vista: “uma vez que existo, estabeleço um limite de fato à liberdade do Outro, sou 

este limite, e cada um de meus projetos delineia este limite à volta do Outro”649.   

Nesse sentido, a quem serve a minha ausência respeitosa perante os outros? 

Seria absurdo, no entanto, se pensar que o Outro deva ser sartreanamente 

abandonado às próprias circunstancias em nome de leis metafísicas sem que nos 

comprometêssemos com a sua sorte650. Pelo contrário, são os preceitos da moral 

kantiana, a nosso ver, que mais uma vez estão em xeque nessa análise, pois, se por 

um lado, Sartre compreende a generosidade enquanto mais uma atitude que se 

arrisca na objetificação em O ser e o nada, comprometendo o Para-si em presença 

do outro que padece de uma gratidão (escolhida), embora reafirmada por seu ser ao 

modo de não sê-la; por outra parte, assinalaria uma saída bifurcada que 

compreende, de um lado: a proteção benevolente e generosidade altruísta651 numa 

atitude direta com o Outro, mas, sob o risco do fracasso sempre possível – se nos 

ativermos à letra de O ser e o nada - em respeitar mais a liberdade alheia: “Assim, 

sou levado a esse paradoxo que constitui o risco de toda política liberal e que 

Rousseau definiu com uma palavra: devo ‘obrigar’ o outro a ser livre”652.  

O circulo vicioso será reinstaurado e a instabilidade sobre como o outro 

significará a atitude da qual fora alvo permanecerá em suspenso numa liberdade 

que não sou, mas que reconheço pelo próprio ato de generosidade cometido. 

Entretanto, como não há passividade do Para-si, sim escolha de uma “maneira de 

ser” à luz de um futuro porvir, conclui-se que o Para-si que se escolhe como grato, 

retoma essa escolha e se coloca em débito do ato de generosidade em fazer 

padecer na humilhação a sua liberdade, e isso voluntariamente: “é por esse motivo”, 

diz Sartre, “que a gratidão está tão próxima da ira”653.  

                                                           
649 SARTRE, 2002A, p. 507. 
650 Embora Sartre diga que “não há situação privilegiada; entendemos com isso que não há situação 
em que o dado sufocasse sob o seu peso a liberdade que o constitui como tal – nem, reciprocamente, 
situação na qual o Para-si fosse mais livre que em outras” (SARTRE, 2002A, p. 672.), a questão faz 
sentido, uma vez que o sentido é atribuído pela liberdade, assim como, sendo as situações 
incomparáveis, cada uma delas, através do livre projeto individual, adquire uma fisionomia singular 
que lhe é própria num terreno em que o coeficiente de adversidade se constitui pelo Para-si. A 
questão de fundo é se perguntar até que ponto a fisionomia daquilo que me é refletido pelo projeto 
poderia ser alterado por uma outra liberdade a fim de que não se tornasse culpada por omissão ativa. 
Em outras palavras, há fisionomias monstruosas desconhecidas à liberdade. E se bem que o 
qualificativo de “monstruoso” seja dado livremente, bem como aquele “peso”, outrossim aquela 
“ambiguidade”, caber-nos-á oferecer “um sentido a esta obscura coerção” (SARTRE, 2002A, p. 673).   
651 A ideia de generosidade altruísta e protecteur bienveillant d’une existence é desenvolvida por Yvan 
Salzman. Cf. SALZMANN, p. 134- 149.  
652 SARTRE, op. cit., p. 507. 
653 Ibid., p. 510. 



121 

 

Então, enfureço-me, primeiro, porque descubro que o Outro era 

completamente livre ao agir generosamente comigo: “Quanto a mim, não fui mais 

que o pretexto, a matéria sobre a qual foi exercida a ação do outro”654. Lembra o 

amado que se descobre contingente em face da atitude amorosa. Configura-se, 

então, a encenação de uma ingratidão?  

No cenário de Crítica da Razão Dialética em que Jean-Paul Sartre analisa 

rapidamente o ato ambíguo do dom (o Potlach, em sociedades primitivas), motivo 

por que também alude a Marcel Mauss655 e Lévi Strauss, pois, inicialmente como 

demonstração de não-hostilidade, mas também de submissão do Outro, o ato do 

dom assinala:  

o caráter ambíguo do potlach que é, ao mesmo tempo, um ato de 
amizade e uma agressão. De fato, sob sua forma mais simples, o ato 
do dom é um sacrifício material, cujo objeto consiste em transformar 
o Outro absoluto em devedor656.  
 

Isso nos faz pensar que a persistência numa atitude generosa, assim como 

numa atitude de gratidão se faz pela liberdade, o que significa dizer que “podemos 

nos manter mais tempo ou menos tempo na atitude adotada, conforme nossa má-fé 

ou as circunstâncias particulares de nossa história”657.  

Admita-se, então, que isso compreende a ingratidão, se essa me for cômoda 

para aprisionar o outro, o qual se me tornará um devedor, ao passo que me 

colocarei numa posição de cumplicidade sádica. Surge-nos, com isso, uma hipótese: 

seria, então, a libertação da instabilidade de uma possível coisificação recíproca, 

uma questão do peso exacerbado da ação por mim adotada? E se assim o for, de 

onde vem o peso atribuído ao ato senão da própria liberdade?658 E como neutralizar 

a instabilidade própria do ser-visto pelo Outro sem que o privemos da liberdade, e a 

mim, do risco de seduzir-me pelo olhar do outro e saber o que pensa de mim, 

fazendo-lhe o meu amante?659.  

                                                           
654 SARTRE, 2002A, p. 510. 
655 Não é o caso aqui de fazermos uma exposição detalhada dessa questão. As linhas de interseção 
possíveis vão além dos limites desse trabalho. Para que o leitor consulte as nuances do dom. Cf. 
MAUSS, Marcel. Sociologia e antropologia. Precedido de uma Introdução à obra de Mauss por 
Lévi-Strauss. Textos de Georges Gurvitch e Henri Lévy-Bruhl. Trad. Paulo Neves, São Paulo: Cosac 
Naify, 2003, p. 211-264. 
656 SARTRE, op. cit., p. 220.  
657 Ibid., p. 506. 
658 Desenvolveremos mais à frente a reflexão sartreana sobre o peso dos atos da liberdade. 
659 “Eu precisaria ler o pensamento do outro”, diz Sartre, “o que, por princípio, é inconcebível”. Ibid., p. 
466.    



122 

 

Quiçá talvez a fúria ocasionada por minha ação advenha da frequência com 

que me faço generoso ao olhar do Outro, porque vinculada à ocasião inapropriada 

do ato? Em sendo assim, quem pode decidir a ocasião senão a própria liberdade 

que da frequência se fez responsável e cúmplice? Ou seria ainda do que lhe havia 

de politicamente espalhafatoso, isto é, daquilo que para o Outro lhe pareceu de 

insuportável no ato de generosidade de que fora somente o pretexto e, desse modo, 

um mero meio e objeto de minha ação culpada por me fazer generosamente (para a 

minha liberdade), mais uma ocasião responsabilizada pela retribuição viciada do 

peso da gratidão? Sartre nos coloca o risco: “A partir desse reconhecimento, o Para-

si pode projetar o amor ou a ira ao seu gosto: já não pode mais ignorar o outro”660.  

Segundo Peter Royle em L’Homme et le néant chez Jean-Paul Sartre661, 

ainda que eu seja culpado de minha própria objetidade perante à liberdade do Outro, 

e fazer desse responsável por sua objetidade quando o olho, o problema da 

objetificação pode ser colocado como uma question de mesure, ou seja, “Eu devo 

fazer o meu melhor para não dominar o outro e não me deixar dominar por ele [...] 

eu sou culpado se me afirmo demais ou não me afirmo o bastante”662.  

Peter Royle propõe essa saída, mas acreditamos que se torna frágil 

principalmente a partir desse conceito de medida663. Compreendemos facilmente a 

ideia de que ao Para-si buscar o melhor possível (em certo sentido) é uma 

obrigação, porque já uma condenação, na medida em que lhe caberá assumir a 

responsabilidade total pelo desleixo produzido que valorou a situação e, por 

conseguinte, lhe delineou a imagem de homem a ser seguida por toda a 

humanidade com frouxidão. Ora, isso é um pouco Kant, mas não deixa de ser igual 

e distintamente Sartre: “A única coisa conta é saber se a invenção que se faz, 

fazemo-la em nome da liberdade”664. Se devo contar com o que depende de mim, 

onde nem mesmo Deus pode vir em meu auxílio, então, aquilo que virá depois de 

meu ato, seja de recusa ou assunção, não mais importará se dependerá da coragem 

ou covardia dos outros assumir a responsabilidade. Devo sujar as mãos.  

                                                           
660 SARTRE, 2002A, p. 510. 
661 Traduzido livremente do francês: “je dois faire de mon mieux pour ne pas dominer l’autre et ne pas 
me laisser dominer par lui [...] je suis coupable en affirmant trop et en ne m’affirmant pas assez”. 
ROYLE, Peter. L’Homme et le néant chez Jean-Paul Sartre. Les Presses de L’Université Laval, 
2005, p. 45-57. Collection Zêtêsis Série <<Textes et essais>>. 
662 ROYLE, p. 54. 
663 Retomaremos o problema adiante. 
664 SARTRE, 1978, p. 264-265. 



123 

 

Estou, num certo sentido, engajado na situação de modo indesculpável: 

“fazer-me passivo no mundo, recusar a agir sobre as coisas e sobre os Outros, é 

também escolher-me”665. Cabe-me, portanto, escolher entre ser-lhe indiferente ou 

resistir para libertá-lo; e o fato é que: “vir ao mundo como liberdade frente aos outros 

é vir ao mundo como alienável”666.  

A ambiguidade das atitudes levadas a cabo pelo Para-si mereceram uma nota 

explicativa de Sartre no que tange a construção de uma moral nessas condições667, 

e conforme Yvan Salzmann nos esclarece, a necessidade de uma ética se torna 

patente na reflexão sartreana em O ser e o nada: 

É necessário compreender que Sartre, com efeito, não entreviu os 
comportamentos humanos senão à luz de uma descrição limitada do 
concreto em que procurava essencialmente fazer revelar a 
inautenticidade fundamental das relações humanas com o objetivo 
de fazer aparecer a necessidade de uma ética668. 

 
 Com efeito, as considerações sartreanas nos fazem repensar um debate que 

pretende se consolidar como Escola sem partido, uma incoerência risível quando 

avaliada sob o arcabouço teórico do conceito sartreano de liberdade. Porque a 

educação numa perspectiva existencialista se torna problemática: “Tratar a criança 

por persuasão e candura não significa coagi-la menos”669. São atitudes que me 

comprometem, limitam o Outro em nome de valores que presidiram a minha ação à 

volta do outro que pretendemos respeitar.  

Haveria, então, uma doutrinação (coisificação) reversa, ou seja, em nome de 

algo que ingenuamente se chamaria de neutralidade do educador sobre temas 

considerados politicamente proibidos de opinar no ato mesmo de privá-los do que 

denominam ser a doutrinação. Porém, essa última não seria a palavra correta, 

porque faz do outro um mero repositório de ideias, uma passividade aberta às 

opiniões violentas do professor doutrinador, ao passo que aquele que busca 

respeitar a liberdade faz dessa uma esponja à candura cínica e passiva da não 

partidarização dos outros docentes.  

                                                           
665 SARTRE, 2002A, p. 680. 
666 Ibid., p. 645. 
667 Essas considerações não excluem a possibilidade de uma moral da libertação e da salvação. Mas 
esta deve ser alcançada ao termo de uma conversão radical, que não podemos abordar aqui. Ibid., p. 
511. 
668 Traduzido livremente do francês: ”Il faut bien comprendre que Sartre n’a en fait envisagé les 
comportements humains qu’à l’aide d’une description limitée du concret qui cherchait essentiellement 
à faire ressortir l’inauthenticité fondamentale des rapports humains dans le but de faire apparaître la 
necessité d’une éthique”. SALZMANN, p. 69. 
669 SARTRE, op. cit., p. 508. 



124 

 

Segue-se que a esterilização política do ambiente escolar, nesse sentido, 

passa ao largo de uma atitude consoladora que cinde a liberdade do educando em 

dois, a saber, aquartelada pelas atitudes supostamente protetoras do Escola sem 

partido em vez de suscetíveis de doutrinação política, quando essa mesma 

objetificação já se deu por princípio, fazendo da Escola sem partido culpada por 

privar o educando da afirmação de si mesmo perante o que se julga uma 

doutrinação ideológica que não ousa dizer o seu nome670. Não há consolo para a 

Escola sem partido, portanto, é supérflua com relação ao outro671. Busca, na 

verdade, um ser destituído de uma situação sob a aparência de uma neutralidade 

viciada na base do partido que, como diria Sartre, já foi tomado de antemão672.  

Em tempo, sobre o consolo, dirá Sartre: “quem consola opera uma distinção 

arbitrária entre liberdade que ele identifica entre o uso da Razão e à busca do Bem, 

e aflição, que parece-lhe resultado de um determinismo psíquico”673. O político 

adepto do Escola sem partido busca ignorar os valores que presidiram a sua ação, 

os quais podem estar ligados à cartilha do partido de que faz parte - ao qual, ele 

também, se submetera escolhendo as “suas” razões para não se desfiliar nas 

próximas eleições; diz agir em nome da liberdade por respeito à educação quando 

visita as escolas, mas vocifera o ódio através da linguagem e de seu corpo contra os 

professores que julgou respeitarem menos a liberdade do Outro. Cabe-lhe, portanto, 

essa interpretação sartreana inaudita sobre a consolação, visto que esse político se 

tornou flagrantemente incapaz: “no terreno em que se coloca, [de] captar essa 

verdade: é a própria liberdade que se faz aflição”674. O político se aflige perante o 

doutrinador à luz de um valor que não ousa dizer o seu nome, mas que se inscreve 

no mesmo circulo vicioso que provocará um conflito entre o que julga ser melhor, 

mas coage igualmente os alunos, dando-lhes a ocasião do aprisionamento em 

respeito a uma liberdade política privada do dissenso e da diversidade de ideias 

                                                           
670 Cf. SARTRE, 2002A, p. 508. 
671 Sartre nos esclarece: “Isso transparece mais ainda se levarmos em conta o problema da 
educação: uma educação severa trata a criança como instrumento, pois tenta submetê-la pela força a 
valores que ela não aceitou; mas uma educação liberal, mesmo utilizando outros procedimentos, 
também não deixa de fazer uma escolha a priori de princípios e valores, em nome dos quais a criança 
será tratada”. Ibid., p. 508. 
672 A ocasião que solicita a ira é simplesmente o ato do outro que me colocou em estado de padecer 
sua liberdade. Ibid., p. 510. 
673 Ibid., p. 507. 
674 Ibid., p. 507. 



125 

 

dentro da sala de aula. Mas “cobardes ou safados”, diz Sartre, “não podem ser 

julgados senão no plano da estrita autencidade”675. 

 

2.4  ENTRE A INDIFERENÇA E O RESPEITO À LIBERDADE: CONTRADIÇÃO E 

ENGAJAMENTO  

   

Poderíamos nos apressar e concluir que uma atitude de indiferença, numa 

perspectiva sartreana, seria uma saída da mais óbvia leveza em relação aos aflitos e 

que um nihilismo crasso nos serviria como uma luva, protegendo-nos de sujar as 

mãos perante o desmoronar da subjetividade do Outro na sociedade676.  

Aliás, é justamente “essa atitude”, diz Sartre, “que denominaremos indiferença 

para com o outro”677. Mas há um problema, se me faço cego perante os outros, 

coloco-me ao mesmo tempo, “no último grau da objetividade”, segundo Sartre, “no 

momento mesmo em que posso me crer uma subjetividade absoluta e única, posto 

que sou visto sem sequer poder experimentar o fato de que sou visto e sem poder 

me defender”678. Mas uma indiferença possível em relação aos outros e a si mesmo, 

bem como ao mundo em que se está situado e do qual sou consciência (de) mim, é 

possível? Aliás, uma indiferença a mim mesmo, por exemplo, não seria, pelo 

contrário, antípoda do respeito? Não me negaria como projeto de nadificação e 

olhar-olhado, mentindo a mim mesmo, isto é, elidindo a consciência (de) si que 

tenho do próprio ato de me fazer indiferente, perante não só a mim mesmo, mas do 

que quer que seja sobre fundo de mundo em que sou visto pelo outro?679.  

Em suma, poderia eu desleixar-me, furtar-me ao cultivo de supostos dons 

naturais, por exemplo, enferrujando-me até o bolor e mentir a mim mesmo - não 

apenas sobre aquilo que posso obter dessa ação, a qual visaria o gozo dos sentidos, 

                                                           
675 SARTRE, 1978, p. 263. 
676 A ideia de que uma dimensão social estaria ausente em O ser e o nada é defendida por Gyorgy 
Lúckacs em Existencialismo ou Marxismo com um tom acerbo, irônico e satírico. Para Lúckacs, é 
contraditório que Sartre promova uma preocupação com a liberdade do outro em O existencialismo é 
uma humanismo, quando, na verdade, O ser e o nada, não o autorizaria a uma tal passagem que 
primasse pela responsabilidade do individual ao coletivo. Nesse sentido, Lúckacs defende que 
haveria duas concepções de liberdade em Sartre, o que, para o filósofo húngaro, não faz sentido, 
principalmente, no que diz respeito à questão moral: “A inconsequência de Sartre e o ecletismo de 
suas suas novas posições manifestam-se, antes de tudo, pelo fato de que o seu novo conceito de 
liberdade está muito longe de coincidir com aquele formulado na sua obra principal”. LUKACS, p. 115.  
677 SARTRE, 2002A, p. 474. 
678 Ibid., p. 475. 
679 Essas indagações a respeito da indiferença nos permitem repensar logo mais, à luz do 
existencialismo sartreano e bem a propósito da má-fé, aquilo que também, segundo Kant, me será 
moralmente interditado face ao dever. 



126 

 

da ociosidade, entregando-me por fim a mera procriação animal, como diz Kant na 

Fundamentação - mas, sobretudo, valendo-me, à frente, de uma misologia cínica 

(um ódio à razão), tirada à experiência mundana e, como se dispusesse de uma 

carta na manga - algo ainda mais racionalmente incoerente numa perspectiva 

kantiana: fazer um simulacro de promessa a mim, por exemplo, com a clara intenção 

de não cumpri-la?680 Ou quem sabe me fosse possível dizer sartreanamente a mim 

mesmo, negando o outro: “não estou lá fora, não me sinto alienado”681, já com a 

clara intenção de não me fazer acreditar, se bem que consciente de minha vergonha 

do que sou para o outro?682. Inês: “Não, você não é mau. Você é outra coisa”683. 

Na análise da má-fé em O ser e o nada, Jean-Paul Sartre nos coloca um 

problema que se torna explícito e frutífero àquele contraponto inicial à Kant: a boa-fé 

do mentiroso, pois, a atitude daquele que mente, embora busque um ideal cínico, 

qual seja, afirmar em si a verdade, ainda que a negue para si quanto em suas 

próprias palavras, igualmente a própria negação; essa atitude, dirá Sartre, “fica 

arruinada por trás, pela própria consciência de mentir-me”684.  

Para Sartre, a condição daquele que mente a si mesmo se verificará 

impossível (se bem que seja um projeto da consciência)685, aliás, perpetuamente 

oscilante, meta-estável e evanescente entre “mascarar uma verdade agradável ou 

apresentar como verdade um erro agradável”686. Na Conferência, Sartre é mais 

direto: “aos que a si próprios esconderem, por espírito de seriedade ou com 

desculpas deterministas, a sua liberdade total, apelidá-los-ei de cobardes”687.  

Na Fundamentação, aos olhos kantianos, essa tentação mentirosa se 

resolveria num querer racional, isto é, naquele esforço de desenvolver, por exemplo, 

                                                           
680 Para Kant: “Assim, logo me darei conta de que posso, é verdade, querer a mentira, mas de modo 
algum uma lei universal de mentir; pois, segundo semelhante lei, não haveria propriamente promessa 
alguma, porque seria vão alegar minha vontade com respeito a minhas ações futuras a outros que 
não dão crédito a essa alegação ou que, se fizessem, me pagariam com certeza na mesma moeda, 
<e> por conseguinte, <porque> a minha máxima se destruiria a si mesma tão logo se tornasse uma 
lei universal”. KANT, p. 137. 
681 SARTRE, 2002A, p. 474. 
682

 A resposta kantiana, nós sabemos, é negativa. Já a sartreana se recortará a partir daquela 
pergunta fundamental que abrira as condutas da má-fé: "Que há de ser o homem em seu ser para 
poder ser de má-fé?”. Ibid., p. 101. 
683 SARTRE, 2005, p. 82. 
684 SARTRE, 2002A, p. 95. 
685 São necessários uma intenção primordial e um projeto de má-fé; [...] aquele a quem se mente e 
aquele que mente são uma só e mesma pessoa, e isso significa que eu, enquanto enganador, devo 
saber a verdade que é-me disfarçada enquanto enganado. Ibid., p. 94.  
686 Ibid., p. 94. 
687 SARTRE, 1978, p. 262. 



127 

 

as próprias habilidades e dons a despeito de uma indiferença cômoda a si que faria 

com que o homem entregasse aos céus688 a sorte e o cuidado com os outros.  Trata-

se da reflexão sobre se posso ou não, digamos assim, alhear-me - bem como, 

obviamente, se isso é uma atitude louvável. Essa reflexão se construirá sobre 

aquele registro kantiano que busca saber se posso elevar o desleixo à categoria de 

lei universal, de cujo exemplo Kant nos oferecerá o seu desacordo na 

Fundamentação quando fala de um homem de talento689 que deliberaria se pode 

entregar-se ao deleite “do que se empenhar na ampliação e aperfeiçoamento de 

suas venturosas predisposições naturais”690. O certo é que esse tecido racional 

kantiano se tinge de um “respeito” que, para Kant, é um sentimento autoproduzido 

pela razão, conformando-se a vontade em respeitar a lei universal, ademais, 

subordinando-se a ela conscientemente, onde “a determinação imediata da vontade 

pela lei e a consciência da mesma chama-se respeito”691. Logicamente, para evitar 

controvérsias, Kant salienta que o respeito é efeito da lei e não causa que age sobre 

o sujeito, pois, se fosse de outro modo, faria com que a vontade fosse determinada 

por outra coisa que não conscientemente por aquela, sendo por isso que “o objeto 

do respeito é, portanto, unicamente a lei e, na verdade, aquela que impomos a nós 

mesmos e, no entanto, como necessária em si”692.  

Mas esse construto racional kantiano se ergue sobre a ideia de que, ao 

menos racionalmente, o sujeito se afeta através da constatação de que há um 

imperativo – um caminho moral - a partir do qual a sua transgressão ou desvio 

sequer poderia ser pensada “sem contradição a sua máxima como lei universal da 

natureza, quanto mais ainda querer que ela devesse se tornar tal coisa”693.  

Mas a dimensão da consciência, decisão e vontade, numa perspectiva 

sartreana é diametralmente oposta para fazer com que a nadificação se limite a 

                                                           
688 Hipoteticamente, Kant faz com que diga um homem para exemplificar o seu exemplo: “Que me 
importa? Cada qual seja tão feliz quanto queiram os céus ou quanto possa se fazer a si mesmo; não 
tomarei nada dele; na verdade, não vou sequer invejá-lo. Só que não tenho vontade alguma de 
contribuir para o seu bem-estar ou para ampará-lo na adversidade!”. KANT, p. 223.   
689 Trata-se do terceiro exemplo de uma série de quatro que compreende: um desgostoso da vida 
(KANT, p.217), alguém que pede dinheiro emprestado sabendo que dará o calote para fugir de um 
apuro (KANT, p. 219), o do homem talentoso (KANT, p. 221) e, por último, aquele que pouco se 
importa com os outros (KANT, 223), o que faz curiosamente Kant aventar a possibilidade de um 
ganho futuro por parte do egoísta ao ponderar que: “podem se dar muitos casos em que ele precisa 
do amor e da solidariedade e nos quais ele, por semelhante lei da natureza originada de sua própria 
vontade, roubaria de si mesmo toda esperança do auxílio que deseja para si” (KANT, p. 223).  
690 KANT, p. 221. 
691 Ibid., p. 131. 
692 Ibid., p. 131. 
693 Ibid., p. 225. 



128 

 

respeitar uma universalização, apaziguando a angústia ontológica frente aos 

possíveis, razão pela qual uma dada vertigem ética se percebe das considerações 

sartreanas, o que significa dizer que, “ao constituir certa conduta como possível, 

dou-me conta, precisamente por ela ser meu possível, que nada pode me obrigar a 

mantê-la”694. 

Segundo Marcelo S. Norberto, valendo-se daquela metáfora da explosão da 

consciência sartreana, o papel da angústia em Sartre se liga àquela indeterminação 

dos motivos e móbeis sobre a consciência, inclusive a qualquer determinismo lógico 

que precedesse a liberdade como se lhe dispusesse à mão um imperativo 

infranqueável, pois, a força apenas ganha “vigência por ser sustentado pela 

consciência como meu motivo”695. É o que faz do homem um ser dramático por 

excelência entre aquilo que não é o que é e é o que não é: 

Diferentemente dos objetos, a consciência é inapta a ser passiva em 
relação ao seu projeto, a menos que se faça enquanto projeto de 
passividade, o que, em última instância, já pressupõe uma atividade 
na passividade696.   

  

É, portanto, justo dizer que esse papel de extroversão e, sobretudo 

nadificador da consciência, ou bem dinamitará a vontade kantiana, ou lhe causará 

um ferimento insuperável naquele tecido racional, ainda que o respeito seja, 

segundo Kant, “a representação de um valor que faz derrogação ao amor-de-mim-

mesmo”697. O problema, no entanto, que não faz de Sartre um kantiano ou 

meramente um filósofo que se inspire em Kant empreendendo um salto miraculoso 

de um conceito de liberdade para outro ainda mais eclético, pretendendo um impulso 

ético ainda maior, conforme nos diz Lukacs698, reside justamente na distinção 

sartreana do conceito de vontade, pois, segundo Sartre, “a vontade não tem outro 

valor senão o de anunciadora”699. Mas de quê?  

Para Sartre, de uma maneira de ser: “longe de ser uma manifestação única 

ou pelo menos privilegiada da liberdade, pressupõe, ao contrário, como todo 

acontecimento do Para-si, o fundamento de uma liberdade originária para poder 

                                                           
694 SARTRE, 2002A, p. 75. 
695 NORBERTO, 44. 
696 Ibid., p. 78. 
697 KANT, p. 131. 
698 Sartre deve atirar o seu impulso bem mais longe do que o fizera Kant, tanto mais que pretende ir 
mais longe, A reinvidicação da liberdade para todos, vi, efetivamente, mais longe que a simples 
interdição de considerar o homem como um meio. LUKACS, p. 134. 
699 SARTRE, op. cit., p. 557. 



129 

 

constituir-se como vontade700”. Poder-se-ia dizer que, se Kant faz da vontade algo 

que deve ser boa em si mesma, portanto, refletir se a máxima moral está em 

contradição com a lei, a qual deve subordinar-se; para Sartre, a vontade, segundo O 

ser e o nada, perdeu a mão de Tântalo: “a vontade determina-se na moldura de 

móbeis e fins já posicionados”701. Por isso, escolher também a indiferença como 

atitude é já ter posicionado fins a partir dos quais me comprometi na exata medida 

em que me é impossível ignorá-los: “sou minha própria cegueira diante dos outros, e 

esta cegueira encerra uma compreensão implícita do ser-Para-outro, ou seja, da 

transcendência do outro como olhar”702.  

Nesse sentido, embora Sartre nos dê uma belíssima descrição da indiferença 

em O ser e o nada703, onde o indiferente age confortavelmente como se quase 

“estivesse sozinho no mundo; toco de leve pessoas como toco de leve paredes”704, 

escolhemos o exemplo quase estoico próximo da filantropia presente na 

Fundamentação, de Immanuel Kant705 para nos colocar questões éticas abissais à 

Bíblia existencialista, não só dissociando Jean-Paul Sartre da reflexão moral de 

Immanuel Kant no que se refere aos conceitos de respeito e vontade, outrossim, 

retomando-os (respeito e vontade) sob luzes já sartreanas para o tema da 

indiferença numa perspectiva existencialista.  

Por isso, vejamos mais uma vez o que nos diz Kant sobre o quase filantropo 

da Fundamentação: 

Se a natureza tivesse posto pouquíssima simpatia no coração deste 
ou daquele; se ele (de resto, um homem honrado) fosse por 
temperamento frio e indiferente aos sofrimentos dos outros, talvez 
porque, provido ele próprio do dom de uma particular paciência e 
força para suportar, também pressuponha ou até mesmo exija o 
mesmo em todos os outros; se a natureza tivesse formado esse 
homem (o qual não seria na verdade seu pior produto) não 
propriamente para <ser um> filantropo; não encontraria ele então 
dentro de si uma fonte de onde se dar um valor de longe muito mais 
alto que possa ser o de um temperamento bondoso?706. 
 

Haveria ética mais austera que a kantiana? Advogamos que o rigor daqueles 

indícios éticos, ainda que apenas entrevistos na ontologia de O ser e o nada é ainda 

                                                           
700 SARTRE, 2002A, p. 548. 
701 Ibid., p. 549. 
702 Ibid., p. 474. 
703 Cf. SARTRE, 2002A, p. 472-479. 
704Ibid., p. 474. 
705 O exemplo do filantropo da Fundamentação levanta questões éticas importantes.   
706 KANT, p. 121. 



130 

 

mais descomunal, pois, para Sartre, o cenário da ação não me arranca do 

sofrimento ou constrói a frieza de temperamento (caráter) de que padeceria, por sua 

vez, a minha liberdade, me ligando aos outros (ou deles me separando): “jamais o 

dado poderia ser motivo para uma ação se não fosse apreciado”707.  

Para Sartre de O ser e o nada, o motivo de uma ação se configura sob “o 

peso” de uma responsabilidade opressiva e “intencional” da liberdade que me 

impede de abster-me numa situação. Segue-se que o peso de um ato – e aqui não o 

compreendamos com um fardo físico, psíquico ou fisiológico – constitui-se pela 

liberdade. O leitor nos recordará: “o homem, estando condenado a ser livre, carrega 

nos ombros o peso do mundo inteiro”708. Mas, segundo Sartre, esse mundo tem o 

peso que atribuímos às circunstâncias, e logo saberemos o porquê de também o ato 

dito inumano também o ser, contrariamente ao que pensa o senso comum, 

demasiadamente humano709.  

Porque a conduta de se considerar um ato para além do humano, privando-

lhe de sua humanidade opressiva e livremente assumida é mais uma maneira de 

assumi-lo como possível, escolhendo-me em face dele enquanto uma “maneira de 

ser” no mundo à luz de meu comprometimento que o revela na minha situação. “De 

qualquer modo”, diz Sartre, “trata-se de uma escolha”710; e acrescente-se a isso que 

tanto da maneira com que me realizo quanto do peso do mundo inteiro que carrego 

nos ombros. O peso da situação objetiva, assim como a própria constituição da 

situação apreendida como “motivo” de um ato em vista de um fim – ao menos, em O 

ser e o nada - o qual é atribuído (o peso e o fim) pela liberdade, não incide sobre 

essa, determinando-lhe à maneira de uma causa que busca o efeito-causa que a 

tivesse precedido711.  

Isso significa dizer que, para Sartre, o motivo da ação não se sobrepõe à 

liberdade, determinando-a, ainda que se considere “comumente como motivo a 

razão de um ato, ou seja, o conjunto das considerações racionais que o 

                                                           
707

 SARTRE, 2002A, p. 589. 
708 Ibid., p. 678. 
709 É somente pelo medo, pela fuga e pelo recurso a condutas mágicas que irei determinar o 
inumano, mas esta decisão é humana e tenho de assumir total responsabilidade por ela. Ibid., p. 678. 
710 Ibid., p. 679. 
711 Mas a liberdade é simplesmente o fato de que tal escolha é sempre incondicionada. 7º) Uma 
escolha dessa natureza, feita sem ponto de apoio e que dita a si mesmo seus motivos, pode parecer 
absurda, e, com efeito, o é. Isso porque a liberdade é escolha de seu ser, mas não fundamento de 
seu ser. Ibid., p. 590.  



131 

 

justificam”712. Em contrapartida, para o filantropo de Kant, o motivo que o determina 

com verdadeira dignidade moral por respeito à lei moral, ainda que a amargura lhe 

toldasse o seu espírito e apagasse “toda a solidariedade com o destino dos 

demais”713 se distancia da amargura e comoção que o faria agir sobre a miséria 

alheia por subordinação que não aquela da vontade à máxima moral: “uma ação por 

dever deve pôr à parte toda influência da inclinação e com ela todo objeto da 

vontade”714. O valor de um ato moral, segundo Kant, se associa à autonomia da 

vontade que se subordina por respeito715 à lei moral, onde a nenhuma natureza 

bastarda ou restrição social me é permitido recorrer para me justificar a ação em vias 

de acontecer no mundo material.   

Para Jean-Paul Sartre, o problema se ergue de maneira diametralmente 

oposto, ainda que as considerações kantianas sobre a independência da vontade 

sejam, em parte, retomadas por Sartre na exata medida em delas se distancia o 

filósofo francês sob a rubrica de uma nadificação contínua: “Se há de ser liberdade, 

a vontade é necessariamente negatividade e potência de nadificação”716.  

Portanto, o constrangimento da vontade (kantiana) por respeito consciente à 

lei moral: “enquanto imposta a nós por nós mesmos ela é, no entanto, uma 

consequência de nossa vontade”717 - para Sartre, ao que parece, seria concebê-la (a 

autonomia) da vontade como um “fato” psíquico inerte, um em-si, descurando o 

nada de ser da liberdade humana enquanto um fazer-se e projeção de fins sobre a 

situação objetiva em face da qual a consciência angustiada empreenderia um recuo 

nadificador. A propósito, o conceito de paixão em O existencialismo é um 

humanismo se alinha aqui harmonicamente ao que já disse O ser e o nada: 

A paixão não é, antes de tudo, projeto e empreendimento? E não 
está obrigada por isso mesmo a tomar distância com relação a esse 
estado e nadificá-lo, isolando-o e considerando-o à luz de um fim, ou 
seja, de um não-ser?”718.  

                                                           
712 SARTRE, 2002A, p. 551. 
713 KANT, p. 121. 
714 Ibid., p. 129. 
715 Nem por influencia do medo ou de um sentimento correlato, o respeito, para Kant, é autoproduzido 
por meio de um conceito da razão, onde a consciência da subordinação de minha vontade à lei 
chama-se respeito: “O objeto do respeito é, portanto, unicamente a lei e, na verdade, aquela que 
impomos a nós mesmos e, no entanto, como necessária em si. Enquanto lei, estamos submetidos a 
ela sem consultar o amor de si; enquanto imposta a nós por nós mesmos ela é, no entanto, uma 
consequência de nossa vontade e tem, do primeiro ponto de vista, analogia com o medo, do 
segundo, com a inclinação”. KANT, p. 131.   
716 SARTRE, op. cit., 547. 
717 KANT, 131. 
718 SARTRE, op. cit., p. 547. 



132 

 

 
Não é o que se dá, contudo, aos olhos do filósofo húngaro Georg Lukács que 

em Existencialismo ou marxismo traça o roteiro das causas de ascensão e sucesso 

do existencialismo à época de seu aparecimento: “o nobre desprezo das 

considerações sociais e da vida pública”719. Para Lukács, o conceito de liberdade 

sartreana é mitificado, principalmente, quando associado à responsabilidade abissal 

que dela decorreria, por isso, beirando tão somente à frivolidade, o irracionalismo, o 

esnobismo, chegando, por fim ao descaso para com os condicionamentos de uma 

situação histórica, haja vista a suposta imagem da liberdade sartreana, que, 

segundo Lukács, se encontra dissociada de sua dimensão social, porque seria “uma 

liberdade abstrata, isenta de toda diferenciação”720. Não é verdade. 

Devemos sopesar o texto claramente combativo de Lukács – assim como a 

miríade de adjetivações depreciativas dirigidas à filosofia existencialista sartreana, 

se bem que ironicamente saborosas721 num cotejo posterior à obra de Sartre – ainda 

que  passem ao largo de um aprofundamento722 crítico com O ser e o nada, mesmo 

assim, a acusação desse filósofo húngaro a respeito da contradição lógico-formal de 

continuidade que vai de O ser e o nada até O existencialismo é um humanismo a 

respeito da noção de responsabilidade, certamente, merece a nossa atenção: “Essa 

moral inspirada em Kant faz parte orgânica do existencialismo?”723. Lendo todo O 

ser e o nada, temos a certeza que sim.  

Resumidamente, a vanidade do respeito à liberdade do outro, ambiguamente 

expressa em O ser e o nada: “Não se deve supor, porém, que uma moral da 

‘permissividade’ e da tolerância iria respeitar mais a liberdade do outro”724, bem 

como a violência da tolerância deflagrada à volta do outro: “é fazer com que este 

seja arremessado à força em um mundo tolerante”725, impediriam logicamente uma 

declaração daquele “querer racional” sartreano, tal como o presente em O 

existencialismo é um humanismo: “mas uma vez que existe a ligação de um 

                                                           
719 LUKACS, p. 99. 
720 Ibid., p. 90.  
721 E Sartre, com a coragem nas mãos e o nome de Kierkegaard nos lábios, saltou. Saltou de um 
conceito de liberdade bem determinado para um outro completamente oposto... Ibid., p. 118. 
722 É evidente que não pretendemos ter reproduzido fielmente a marcha do raciocínio existencialista. 
Seria necessário, com efeito, um estudo volumoso para citar as demonstrações, às vezes 
simplesmente erradas e às vezes manifestamente sofísticas, que apóiam Sartre na teoria 
fenomenológica da interrogação e do juízo negativo, sobre a qual repousa a construção ontológica do 
Nada. Ibid., p. 82.  
723 Ibid., p. 115. 
724 SARTRE, 2002A, p. 507.  
725 Ibid., p. 507. 



133 

 

compromisso, sou obrigado a querer ao mesmo tempo a minha liberdade e a 

liberdade dos outros”726. Já nos perguntamos de onde Sartre extrai esse 

compromisso a ponto de fazer Lukács:  

protestar, quando J.-P Sartre e seus discípulos afirmam que sua 
filosofia, de que já identificamos a base em heideggeriana, enquanto 
niilista e reacionária, representa uma ideologia progressista e 
democrática. Indicamos então uma contradição entre os 
fundamentos filosóficos e os postulados éticos dessa doutrina727.  
 

No entanto, é curioso que Lukács critique Sartre por essa suposta contradição 

lógica que une a liberdade sartreana728 à responsabilidade que dela decorre 

inegavelmente - ambos os conceitos desaguando naquele referencial último que é o 

engajamento político - argumentando que os conceitos morais, principalmente, 

supostamente rígidos como os sartreanos729, perdem, por isso mesmo, o significado 

e “equivale à irresponsabilidade total do ponto de vista de acção prática”730.  

Na verdade, o que, de fato, Lukács quer nos dizer? Se levarmos a sério a sua 

argumentação, não apenas Sartre seria acusado de cinismo – ao passo que 

Luckács, um defensor da frouxidão dos conceitos morais – mas de ser ainda, 

pasmem, um kantiano disfarçado, embora o filósofo do mito do nada, como nos diz 

Lukacs731, rechace o abstracionismo do filósofo de Königsberg na Conferência de 

vulgarização:  

Kant declara que a liberdade se quer a si e à liberdade dos outros. 
De acordo; mas ele julga que o formal e o universal são suficientes 
para se constituir uma moral. nós pensamos, pelo contrário, que os 
princípios demasiado abstratos falham, se se quer definir uma 
ação732.  
 

Em tempo, a semelhança que liga essa controvérsia em Realismo e 

existencialismo (de um Sartre à kantiana, haurida talvez da leitura respeitosa de 

Luckács às passagens específicas de O existencialismo é um humanismo) concerne 

                                                           
726 SARTRE, 1978, p. 263. 
727 LUKACS, p. 115. 
728 A noção sartreana de liberdade torna-se assim inteiramente irracional, arbitrária e incontrolável. 
Ibid., p. 93. 
729 E, no entanto, Lukacs, cita Dostoievski: “esse mestre inigualado da psicologia, demonstrou várias 
vezes que os preceitos morais hipertensos não exercem nenhuma influência sobre as ações dos seus 
autores e que em consequência  os homens que os professam são moralmente muitos mais 
oscilantes do que aqueles que não têm princípios rígidos”. Ibid., p. 98. 
730 Ibid., p. 98. 
731 Eis em que constitui toda a atração do mito do nada aos olhos esnobes. O qye pode haver de mais 
atraente, com efeito, do que esse estranho casamento de um extremismo completamente verbal dos 
princípios com o niilismo absoluto da moral? LUKACS, p. 99.    
732 SARTRE, op. cit., p. 263. 



134 

 

à rigidez dos princípios morais (e à crítica a Kant, realizada por Sartre, de um lado; 

assim como a de Luckacs sobre Sartre, de outro) é patente para ser puro acaso.  

Contudo, a verossimilhança certamente seria atribuída por Lukacs à 

vizinhança da loucura niilista empreendida por Sartre que forçara a lógica de seus 

princípios num flagrante ato mágico, valendo-se da generalização de uma ideia que 

flutuaria como a indefinibilidade do conceito de liberdade sartreano, cujo “processo é 

comum”, segundo Lúckacs, “a todas as escolas do irracionalismo moderno”733, ou 

bem ao ecletismo do autor de O ser e o nada. Isso que culminaria numa sempre 

presente “ortodoxia do existencialismo sartreano”734 que ele (Luckacs) não pretende 

controlar735. É o suficiente para que Sartre em Questões de método, num tom ainda 

mais elegante, verifique uma comicidade no distanciamento de Lukács em relação 

ao existencialismo:  

É cômico que [...] Lukács tenha julgado distinguir-se de nós 
lembrando esta definição marxista do materialismo: “a primazia da 
existência sobre a consciência”, enquanto o existencialismo – seu 
nome o indica suficientemente – faz dessa primazia o objeto de uma 
afirmação de princípio736. 
  

Ao que parece, segundo Luckacs, o homem seria mais responsável com base 

em morais frouxas de princípios flexíveis, uma vez que princípios morais tensos “não 

exercem nenhuma influência sobre as ações de seus autores”737.  Segundo Lukacs, 

“isto  certamente muito bem, mas nada mais é para Sartre do que um compromisso 

eclético com os princípios da moral kantiana que precedentemente rejeitou”738. 

Curiosamente, Lukacs ataca o existencialismo naquilo que Sartre, por sua vez, 

rejeita de Kant, muito embora o marxista Lukacs não veja contradição, quando fala 

em inspiração (quase kantiana) ao relembrar o aluno que pedira um conselho a 

Sartre durante a Segunda Guerra mundial:  

Ora, se Sartre tomasse verdadeiramente a sério o seu novo conceito 
de liberdade, esforçar-se-ia por deduzir desta definição geral (ligação 
da minha liberdade à de todos) uma linha de conduta moral 
suscetível de inspirar uma decisão a esse jovem739.  
 

                                                           
733 LUKACS, p. 96. 
734 Cf. LUKACS, p. 95. 
735 Cf. LUKACS, p. 106. 
736 SARTRE, 2002B, p. 37. 
737 LUKACS, p. 98. 
738 Ibid., p. 94. 
739 Ibid., p. 119. 



135 

 

Mas será que Lukács não estaria fazendo de Sartre mais um kantiano? 

Embora Lukacs pretenda recusar uma dimensão social ao existencialismo, o 

exemplo do aluno da Conferência não nos parece abstrato ou desprovido do 

contexto social, e Lukacs talvez se furte a oferecer essa conduta moral porque talvez 

a priori, não haveria como, pois, é assim que nos faz pensar O ser e o nada: “Quem 

pode decidir senão eu?”740. Isso deve ficar mais claro se relembrarmos aquela 

ligação com o outro através da ideia de engajamento, o qual, nós a vislumbramos 

desde a ideia de intencionalidade da consciência, passando pela nadificação, o olhar 

e a má-fé que nos comprometia (e nos engajava) em situação. 

No primeiro volume de Os Caminhos da liberdade: A idade da razão, Mathieu 

Delarue, professor de filosofia que se furta a assumir as consequências de sua 

indecisão ou comodismo à situação que projeta com Marcelle Duffet, nos faz pensar 

através do narrador que, ainda que não o quisesse: 

Era livre, livre, inteiramente livre, com liberdade de ser um animal ou 
uma máquina, de aceitar, de recusar, de tergiversar, casar, dar o 
fora, arrastar-se durante anos com aquela cadeia aos pés. Podia 
fazer o que quisesse, ninguém tinha o direito de aconselhá-lo. Só 
haveria para ele Bem e Mal se os inventasse [...] Estava só em meio 
a um silêncio monstruoso, só e livre, sem auxílio nem desculpa, 
condenado a decidir sem apelo possível, condenado a ser livre para 
sempre741. 
 

Fizemos um longo percurso até aqui conduzidos pela ideia central de 

intencionalidade da consciência, nadificação e comprometimento. O respeito à 

liberdade, segundo Sartre, embora nos seja dito ser vão em situação, não se situa 

numa mera indiferença ou irracionalidade infértil e descomprometida da situação 

história. Estamos atolados e engajados em situação.  

Nesse sentido, já podemos passar à conclusão de todas as ideias e nuances 

conceituais entretecidas no decorrer desse trabalho, mormente, à luz de O ser e o 

nada, para talvez não o que é o respeito, mas justamente àquilo que ele não é em 

situação quando pensávamos haver respeitado mais a liberdade os outros e a nós 

mesmos naquela encenação tão problemática e insolúvel que envolve o Nada, a 

angústia, a má-fé, o desespero, o desamparo e a condenação à liberdade do Para-si 

que somos ao modo de não-sê-lo, mas sempre, de modo comprometedor no mundo 

que é, como vimos, a nossa própria imagem projetada por nossa liberdade.  
                                                           
740 SARTRE, 2002A, p. 549. 
741 Id. A idade da razão. 9. Ed. Trad. Sérgio Milliet. Prefácio de Franklin Leopoldo e Silva.  9. ed. Rio 
de Janeiro: Editora nova Fronteira, 2017, p. 285. 



136 

 

3 CONCLUSÃO 

 

O respeito à liberdade em O ser e o nada é uma palavra vã. Mas nós vimos 

em sentido essa vanidade se recorta no pensamento sartreano e delineia uma 

fisionomia singular de nós mesmos e do mundo para os outros. Mostra-nos as 

escolhas que fazemos e as situações que negamos ou aceitamos. Condenado à 

liberdade em situação, o Para-si, se descobre uma revelação-revelada dos 

existentes à luz de um fim projetado pela própria liberdade que ele é ao modo de 

não sê-lo, sem se identificar plenamente com a função que exerce na sociedade 

nem se deixando afetar incontornavelmente pelo mundo das coisas.  

Nesse sentido, não temos desculpas. Porque a liberdade é desde o início 

uma irrupção em direção às coisas e uma perseguição-perseguida de si mesma. 

Portanto, nadificação da situação presente rumo àquilo que ela não é, um ainda-não 

enquanto situação ideal, sendo uma questão sempre retomada de si mesma em que 

está já comprometida perante o abismo que nos solicita uma decisão. Estamos, por 

isso, já engajados com e para os outros até os ossos.  

Somos respeitosos demais, porém, comprometidos a partir de um abandono 

original em que – para além de um kantismo rigoroso – nos impomos uma imagem 

de homem através de nossas escolhas e pintamos o nosso quadro ético angustiosa 

e desesperadamente porque tudo depende de nós mesmos: o Nada nos corrói a 

fuga como um verme em nossos corações, enraizando-nos no mundo naquela 

insustentável leveza de um fazer-se apaixonadamente inútil para além do mundo. 

A questão da intencionalidade nos demonstra que, muito mais que cumprir 

um papel fundamental em O ser e o nada, se nos apresenta enquanto um 

comprometimento abissal num mundo, o nosso mundo, com a nossa face e imagem, 

cujo coeficiente de adversidade se produz através de um Projeto, mediante uma 

escolha que requer não apenas um fazer-se, mas um preterificar-se sempre em 

direção do futuro. Nós somos, então, uma nadificação da neutralidade num e para 

um horizonte de sentidos que nos ilumina a situação que julgamos ser respeitosa até 

demais, mas na exata medida em que nos compromete e engaja em cada ato banal. 

Por isso, somos sempre uma maneira de realizar-nos, onde a passividade, 

diria Sartre, nos entrega às vísceras daquela lucidez em que nos descobrimos, como 

Mathieu Delarue fodidos num quarto rosa, numa poltrona verde ou num 



137 

 

caramachão, mas atores comprometidos e desempenhando papéis em sociedade, a 

qual se nos impõe condutas pré-definidas à luz de objetivos que buscam fazer com 

que não nos apercebamos dos fins escusos implícitos àquilo que nos solicitam as 

demandas sociais que nos objetificam no trabalho.  

Por vezes, somos garçons existencialistas, ou seja, autômatos em nossas 

casas e trabalho. Sartre nos alerta para a responsabilidade em jogo. Porque nos 

puseram as mãos sobre as nossas mãos, mas nós já temos as mãos sujas porque já 

estamos comprometidos em presença dos outros. Somos outros que não nós 

mesmos e a nossa parte diabólica – para além do que fizeram de nós – talvez 

busque uma resistência, sobretudo, naquilo que buscamos ignorar.  

Mas isso é má-fé. Não podemos nos ausentar daquilo que a vida nos coloca, 

muito menos fingir que a decisão numa situação não nos comprometeu a conduta, 

irisando aquela decisão que esperamos ou refugiando-nos num coquetismo social 

em que se afirma o status quo porque a vida ou o sistema é dessa ou daquela forma 

para homens e mulheres. O existencialismo sartreano nos liberta. Do contrário, 

seríamos para além de covardes, igualmente cabras safados.  

Segundo Sartre, nós já tomamos parte na situação, já criamos a nossa 

fisionomia monstruosa ou paradisíaca de mundo, ainda que nos neguemos a isso: 

as nossas raízes nadificadoras esgarçaram o tecido racional em que nos 

aprisionamos e justificamos quando surfamos na onda dos acontecimentos de uma 

idade da razão. Acordamos atordoados para o trabalho, engarrafados pela 

desesperança sem percebermos que é a nossa oportunidade, o nosso quinhão de 

realizar-nos numa paixão inútil através da liberdade sob o peso opressor de uma 

coerção obscura perante a qual nos engajamos ou nos atolamos ainda mais. 

Para além de uma paisagem confortadora, a nossa reflexão a propósito do 

respeito à liberdade em O ser e o nada: ensaio de ontologia fenomenológica de 

Jean-Paul Sartre nos convidou a um périplo pela investigação moral kantiana em 

busca de um princípio supremo da moralidade na Fundamentação da Metafísica dos 

Costumes. Nesse momento, Sartre pareceu se inspirar em Kant, mas pensamos 

haver deixado mais luminoso aquilo que se podia entrever sobre as dessemelhanças 

entre o pensamento kantiano e a maior figura do existencialismo através do 

expediente do amor, uma armadilha, onde a ponte em que Lukacs buscara 

dinamitar, a qual se estendia desde O ser e o nada à conferência O existencialismo 

é um humanismo, apenas nos demonstrou que György Lukács já andava sobre ela 



138 

 

num terreno existencialista. O respeito à liberdade do outro, segundo Sartre, é a 

nossa máscara arrancada a fórceps, mas, posta à distância de nós mesmos, nos 

refletindo um projeto que busca ser, por vezes, a dominação ou auto-submissão. 

Em tempo, o leitor poderá ter percebido que o aprofundamento crítico entre 

Sartre e Kant, ulteriormente, também aliado à suposição de Lukács, nos aproximou 

(de relance) da localização do existencialismo numa questão ainda maior: o 

marxismo. No entanto, a complexa localização do existencialismo no marxismo 

como filosofia insuperável de nossa época, tal como Sartre nos fala em Questões de 

método e Crítica da razão dialética, assim como a forma como Sartre lê e se utiliza 

do arcabouço teórico de Marx, porém, sem abandonar o existencialismo, 

extrapolaria até o bolor, por questões de espaço e temporais, o objetivo desse 

trabalho. Mesmo assim, após havermos forçado o quanto podíamos dentro daquele 

coeficiente de adversidade da situação, cremos haver deixado em estágio germinal, 

talvez algumas possíveis ideias para investigações futuras entre o pensamento 

sartreano, em primeiro lugar, é lógico, mas futuramente à luz de O Capital, de Marx; 

ou bem às outras obras do pensamente kantiano. Estamos construindo ainda a 

nossa compreensão, pois, muito ainda há que se ler, refletir e trabalhar como um 

Castor. Mas talvez Sartre dissesse que já escolhemos o próximo filósofo ou filósofa 

a ser estudado, caso queira a janela de onde vislumbramos o social num possível 

doutorado. Les jeux sont faits!  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



139 

 

REFERÊNCIAS 

 

ALMEIDA, Silvio Luiz de. Sartre: direito e política: ontologia, liberdade e revolução. 1. 
ed. São Paulo: Boitempo Editorial. 2016. 223p. 

BEAUVOIR, Simone de. et al. Por uma moral da ambigüidade. Trad. de Marcelo 
Jacques de Moraes. Rio de janeiro: Nova Fronteira, 2005. 206 p. 

BORNHEIM, Gerd. Sartre: Metafísica e Existencialismo. 3. ed. São Paulo: Editora 
Perspectiva, 2003. 315 p.  

BEAUVOIR, Simone de. A força da idade.  6. ed. Trad. de Sérgio Milliet. Rio de 
Janeiro. Editora Nova Fronteira, 2018. 573p. 

BRANDÃO, Junito de Souza. Dicionário Mítico-Etimológico da Mitologia Grega. 4. 
ed. Petrópolis: Vozes, 2000. Vol I, A-I. 701p.  

BRANDÃO, Junito. Dicionário Mítico-Etimológico da Mitologia Grega. 3. ed. 
Petrópolis: Editora Vozes, Vol. II, 2000. 599p. 

CASTRO, Fábio Caprio de Leite. A ética de Sartre. São Paulo: Edições Loyola, 2016. 
309p.  

CÉSAR, Constança Marcondes; BULCÃO, Marly. Sartre e seus contemporâneos: 
ética, racionalidade e Imaginário. São Paulo: Aparecida, Ideias&Letras, 2008, 207p.  
 
DAIGLE, Christine. Le nihilisme est-il un humanisme?: Étude sur Nietzsche et Sartre. 
Québec: Les Presses de l’Université Laval. (Inter-Sophia Collection dirigée par Bjarne 
Melkeevik), 2005. 256p. 

DARDOT, Pierre; LAVAL, Christian. A nova razão do mundo: ensaio sobre a 
sociedade neoliberal. Trad. de Mariana Echalar. 1. ed. São Paulo: Boitempo Editorial, 
2016. 413p. Coleção: Estado de sítio. 

DOSTOIÉVSKI, Fiódor. Os demônios. Trad. de Paulo Bezerra. Desenhos de Claudio 
Mubarac. 5. ed. São Paulo: Editora 34, 2013, 704p. 

FERRY, Luc. Kant: uma leitura das três “Críticas”.  2. ed. Trad. de Karina Jannini. Rio 
de Janeiro: DIFEL, 2010. 335p. 

JEANSON, Francis. Le problème moral et la pensée de Sartre. Lettre-Préface de 
Jean-Paul Sartre. Suivi de um quidan nommé Sartre. Éditions du Seuil: Paris. 1965. 
348p. 

JEANSON, Francis. Sartre por ele próprio. Trad. de Vergílio Ferreira, Portugal: 
Portugália Editora, 186p. 

KANT, Immanuel. Fundamentação da metafísica dos costumes. Trad. e Notas por 
Guido Antônio de Almeida. São Paulo: Barcarola, 2009. 501p. 
 
KUNDERA, Milan. A insustentável leveza do ser. Trad. de Teresa Bulhões da 
Fonseca. 1. ed. São Paulo: Companhia das letras, 2017 
 
LIUDVIK, Caio. Sartre e o pensamento mítico: revelação arquetípica da liberdade em 
As moscas. Loyola: São Paulo. 2007, 243p. 



140 

 

LUKACS, Georges. Existentialisme ou marxisme? Trad. du hongrois par E. Kelemen. 
Paris: Éditions Nagel, 1948, 310p 

LUKACS, Georg. , Existencialismo ou marximos. Trad. José Carlos Bruni. São Paulo: 
Editora Senzala, 1967, 252p. 

MAUS, Marcel. Sociologia e antropologia. Precedido de uma Introdução à obra de 
Mauss por Lévi-Strauss. Textos de Georges Gurvitch e Henri Lévy-Bruhl. Trad. Paulo 
Neves, São Paulo: Cosac Naify, 2003. 535p. 

MELO, Nélio Vieira de. A escolha de si como escolha do outro: liberdade e alteridade 
em Sartre. INSAF: Recife. 2003. 131p. 

MÉSZÁROS, István. A obra de Sartre: busca da liberdade e desafios da história. Trad. 
de Rogério Bettoni. São Paulo: Boitempo, 2012. 330 p. 

MORANA, Cyril; OUDIN, Éric. La liberté: D’Épicure à Sartre. Préface d’André Comte-
Sponville. Paris: Éditions Eyrolles, 2010. 186p.    

MOURA, Carlos Eduardo de. Consciência e liberdade em Sartre: por uma perspectiva 
ética. São Carlos: EDUFSCAR, 2012. 233 p.   

MÜNSTER, Arno. Sartre et la práxis: ontologie de la liberté et praxis dans la pensée de 
Jean-Paul Sartre. L’Harmattan. 2005. 294p.  

MÜNSTER, Arno. Sartre et la morale. L’Harmattan: France. 2007. 161p. 

NORBERTO, S. Marcelo. O drama da ambiguidade: a questão da moral em O ser e o 
nada. São Paulo: Edições Loyola, 2017, 144p. 

NOUDELMANN, François. Huis Clos et Les mouches de Jean-Paul Sartre: essai et 
Dossier réalisé par François Noudelmann.  (Foliothéque: colection dirigée par Bruno 
Vercier). Paris: Éditions Gallimard, 1993. 223p. 

PERDIGÃO, Paulo. Existência e Liberdade: uma introdução à filosofia de Sartre. 
Prefácio de Gerd Bornheim. L&PM Editores, Porto Alegre: Rio Grande do Sul, 1995. 
294p. 

CONTAT, Michel; RYBALKA, Michel. Les écrits de Sartre. Chronologie, bibliographie 
commentée. Gallimard, 1970, 784p. 

SALZMANN, Yvan. Sartre et l’authenticité: vers une éthique de la bienveillance 
réciproque. Labor e et Fides. France, 2000, 346p. Le champ éthique. Collection dirigée 
par Eric Fuchs, avec la collaboration de Olivier Abel, François Dermange, Mark Hunyadi, 
Alex Mauron, Denis Muller, William Ossipow, Jean-Marie Thévoz 

SAYÃO, Sandro Cozza. Sobre a leveza do humano: um diálogo com Heidegger, 
Sartre e Levinas. 2006. 265 f. Tese (Doutorado em filosofia). Pontifícia Universidade 
Católica do rio Grande do Sul / PUCRS, Porto Alegre, 2006.   

SILVA, Luciano Donizette da. A filosofia de Sartre entre a liberdade e a história. 
Editora Claraluz, 2010. 341p. 
 

SCHNEIDER, Daniela Ribeiro. Sartre e a psicologia clínica. 1. ed. 1. Reimpressão. 
Florianópolis: Editora UFSC, 2011. 289p. 

VERSTRAETEN, PIERRE. Violence et éthique: Esquisse d’une critique de la morale 
dialectique à partir du théatre politique de Sartre. Paris: Gallimard, 1972. 169p. 



141 

 

WORMSER, Gérard. Sartre: violence et éthique. Sous la direction de Gérard Wormser. 
Lyon: Sens Public. 2005. 169p. 

YASBEK, André Constantino. Os caminhos da contemporaneidade francesa nas 
obras de Jean-Paul Sartre e Michel Foucault. São Paulo, EDUC/FAPESP, 2010, 
391p.  

ROYLE, Peter. L’Homme et le néant chez Jean-Paul Sartre. Les Presses de 
L’Université Laval, 2005, p. 45-57. Collection Zêtêsis Série <<Textes et essais>>. 
SARTRE, Jean-Paul. O ser e o nada: ensaio de ontologia fenomenológica. 11 ed. 
Trad. de Paulo Perdigão. Vozes: Petrópolis. 2002. 781p. 

______. Crítica da razão dialética. Precedido por Questões de método. Texto 
estabelecido e anotado por Arlette Elkaïm-Sartre. Trad. de Guiilherme João de Freitas 
Teixeira. Apresentação da edição brasileira: Gerd Bornheim. DP&A Editora: Rio de 
Janeiro. 2002B. 900p. 

______. L’être et le neánt: essai d’ontologie phénomenologique. 51. ed. Paris: 
Gallimard, 1957. 722p. Bibliothèque des idées. 

______. Situações I. Trad. Rui Mário Gonçalves. Publicações Europa-América. 1968. 
301p. 

______. A idade da razão. 9. ed. Trad. Sérgio Milliet. Prefácio de Franklin Leopoldo e 
Silva.  Rio de Janeiro: Editora nova Fronteira, 2017. 351p. 

______. Las manos sucias. Trad. Aurora Bernádez. Revision para la edición española: 
Miguel Salabert, Madrid: Alianza Editorial, S. A., 1996. 227p. 
 
______. Escritos politicos 1. Política francesa. Alianza Universidad. Vérsion española 
de: Alberto L. bixio para <<Situations, III>>, revisada por Miguel Salabert; Josefina 
Martínez Alinari para << Situations, V>>, revisada por Santiago González Noriega; 
Eduardo Gudiño Kieffer para “Situations, VIII>>; revisada por Francisco Díez Del Corral, 
Editorial Losada, p. 11. 

______. O existencialismo é um humanismo. Trad. e notas de Vergílio Ferreira. 
Lisboa: Presença, 1978. 307p. 

______. Saint Genet: ator e mártir. Trad. de Lucy Magalhães. Petrópolis: Editora 
Vozes, 2002. 583. 

______. Situations, IV: portraits. Paris: Gallimard. 1993. 472p. 

______. L’existentialisme est un humanisme. Présentation et notes par Arlette 
Elkaïm-Sartre. Gallimard. 2004. 109p. 

______. A Transcendência do Ego, seguido de consciência de si e conhecimento de 
si, Tradução e Introdução de Pedro M. S. Alves. Edições Colibri, UNIVERSALIA. 1994. 
129p . 

______. A Transcendência do Ego. Trad. de João Batista Kreusch, Introdução e notas 
de Sylvie Le Bom, 2 ed., Petrópolis: Editora Vozes, 2015, p. 23. 

______. Un théâtre de situations. Textes ressemblés, établis, presentés et annotés 
par Michel Contat et Michel Rybalka. Gallimard: Paris. 2005. 440p.  

______. Entre quatro paredes. Trad. Alcione Araújo e Pedro Hussak. Civilização 
Brasileira: Rio de Janeiro. 2005. 127p.  



142 

 

______. Diário de uma guerra estranha. Trad. de Aulyde Soares Rodrigues. Editora: 
Nova Fronteira. 1983. 432p.  

SILVA, Franklin Leopoldo. Ética e Literatura em Sartre: ensaios introdutórios. Unesp: 
São Paulo. Dir. Marilena Chauí; Org. Floriano Jonas César. 2004. 260p. 

SOLAL, Annie-Cohen. Sartre: uma biografia. Trad. Milton Persson. 2. ed. Porto Alegre: 
L&PM. 2008. 615p.  

WORMSER, Gérard. Sartre: violence et éthique. Sous la direction de Gérard Wormser. 
Lyon, Sens Public, Lyon. 2006. 169p.   

WORMSER, Gérard. Sartre: du mythe à l’histoire. sous la direction de Gerard 
Wormser, Sens Public, Lyon, 2006, 168 p.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


