
 

 
 

 
 

 

 
 

 

 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

IMAGENS PERIFÉRICAS NO CINEMA FRANCÊS CONTEMPORÂNEO 
 

 

 

 

 
 

 

 

 
Catarina Andrade 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 
 

Recife 

2010 



 

 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

 
 

 

 

 
 

 

 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

IMAGENS PERIFÉRICAS NO CINEMA FRANCÊS CONTEMPORÂNEO 
 

 

 

 

 

 
 

 
Catarina Andrade 

 

 
 

 
Dissertação apresentada ao Programa de 

Pós-Graduação em Comunicação da 
Universidade Federal de Pernambuco como 

requisito parcial para obtenção do título de 

Mestre, sob orientação da Profa. Dra. 
Ângela Freire Prysthon. 

 

 

 
 

 

 

Recife 
2010 



 

 
 

   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Andrade, Catarina 

As fronteiras da representação: imagens 
periféricas no cinema francês contemporâneo / 
Catarina Andrade. – Recife: O Autor, 2010.   

117 folhas. : il., fig.  
 
Dissertação (mestrado) – Universidade Federal 

de Pernambuco. CAC. Comunicação, 2010. 
 
Inclui bibliografia. 
 
1. Comunicação de massa. 2. Cinema - França.  

3. Identidade. 4. Multiculturalismo. I. Título. 
 
     659.3 CDU (2.ed.) UFPE 
     302.23 CDD (22.ed.) CAC2010-52 

 

 

 
 



 

 
 

 

 
 

 



 

 
 

D 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
Aos que acreditam na delicadeza dos seus sonhos e a 

partir deles se renovam.  



 

 
 

Agradecimentos 

 

 
 

A minha mãe pela presença constante, pelo carinho e pela dedicação. 

A Bruno pela paciência e pelo apoio incondicional. 

Ao meu pai, irmãos e todos os familiares pela confiança que 

depositam em mim. 

A professora, orientadora e amiga Ângela Prysthon que sempre 

incentivou minhas aspirações acadêmicas. 

Aos professores Paulo Cunha, Felipe Trotta, Vinay Swamy e Joseph 

McGonagle pelos incentivos. 

Aos colegas, professores e funcionários do PPGCOM por estarem ao 

meu lado, tornando esses dois anos mais agradáveis e felizes. 

Aos alunos da disciplina „Cinema, Cultura e Identidade‟ com os quais 

pude compartilhar conhecimento. 

Aos amigos Anne-Sophie Lahalle, Frederico Navarra, Bruno Cruz, 

Alexandre Lemos, Rafael de Paula, Fernanda Martins, Sérgio Rayol, Maíra 

Cardoso, Gabriela Leite, Ubirajara Lucena, Heron Formiga, Fábio Ramalho, 

Sylvia Campos, Luana Poroca, Rafaela Cristófoli, Felipe Cavalcanti, Allyson 

Carvalho, Júlia Barbosa, Gleyce Kelly, Fernando Costa, Fábio Hazin, Taís 

Moraes, Marcelo Pedroso, além de tantos outros, que estão sempre por 

perto e, mesmo na ausência, se fazem presentes. 

 
 

 

 

 

 
 

 

  



 

 
 

Resumo 

 

 
 

Este trabalho pretende investigar a presença e as diferentes formas de 

representação dos grupos socialmente marginalizados no cinema francês 

contemporâneo. Para isso, procuro entender as transformações sociais, políticas, 

culturais e estéticas do mundo contemporâneo e sua complexa conjuntura 

assinalada por sociedades multiculturais, sujeitos diaspóricos, diluição de fronteiras 

etc, assim como o sujeito pós-moderno, que surge de um processo essencialmente 

pós-colonial (as diásporas), e busca, na contemporaneidade, uma identidade 

cultural, negociando constantemente com novas culturas e tentando adaptar suas 

identidades a novas realidades. 

É evidente que, se as sociedades se transformam, os indivíduos também se 

transformarão e passarão a estabelecer novas relações uns com os outros, tão 

complexas quanto o próprio lugar em que vivem. Além disso, a facilidade e/ou a 

necessidade de deslocar-se contribuem fortemente para a formação de 

comunidades multiculturais, multirraciais, sincréticas e, portanto, de sujeitos 

híbridos, expostos a diferentes culturas, pátrias, hábitos alimentares, religiões. 

Essas periferias “cosmopolitas”, portanto, têm sido foco de reportagens, em 

impressos e na televisão, de obras literárias e cinematográficas. Dessa forma, 

decidi tomar o cinema francês contemporâneo como base dessas reflexões, por 

acreditar que a produção abordando as camadas subalternas aumentou 

consideravelmente na França nas duas últimas décadas, o que resultou em 

expressivos filmes como O Ódio (Mathieu Kassovitz, 1995), A cidade está tranquila 

(Robert Guédiguian, 2000), A Esquiva (Abdellatif Kechiche, 2004), Dias de Glória 

(Rachid Bouchareb, 2006), analisados neste trabalho. 

PALAVRAS-CHAVE: cinema francês, subalternidade, diáspora, pós-colonialismo, 

multiculturalismo, identidade. 

 

 

 

 



 

 
 

Abstract 

 

 
 
This work aims to study the presence and the different forms of 

representation of marginalized groups in French contemporary cinema. I look then 

to understand the social, political, cultural and aesthetical transformations in the 

contemporary world as well as its complex structure, characterized by the 

emergence of multicultural societies, diasporic subjects, the dilution of 

boundaries, as well as by the arising of the so-called post-modern man. This man – 

essentially a product of a post-colonial world process (the diasporas) – is one 

who is in quest of his own cultural identity and who is constantly interacting with 

new cultures, trying to adapt his identities to new realities. 

It is clear that, if societies change, individuals will change too, and they will 

establish new forms of relationships with one another, and these relationships will 

be as complex as the place they inhabit. Besides that, the easiness and/or the 

need for moving on contribute to the arising of multicultural, multiracial 

and syncretic communities, and therefore to the coming up of hybrid subjects, who 

are exposed to different cultures, homelands, feeding habits and religions. 

These “cosmopolitan” peripheries, then, have been the focus of many 

documentaries, both in printed press and television, and have inspired literary and 

cinematographic works. This way, I‟ve decided to choose French contemporary 

cinema as the object of my reflections, considering that the production concerning 

the lower classes has considerably increased in the last two decades, resulting in 

important films such as La Haine (Mathieu Kassovitz, 1995), La ville est 

tranquille (Robert Guédiguian, 2000), L‟Esquive (Abdellatif Kechiche, 

2004), Indigènes (Rachid Bouchareb, 2006), which are analyzed in this work. 

KEY-WORDS: French cinema, subalternity, diaspora, post-colonialism, 

multiculturalism, identity. 

  



 

 
 

ÍNDICE 

  

Introdução 8 
  

Primeira Parte: Do Contexto  

  

1. SUJEITOS DIASPÓRICOS NAS TELAS DO MUNDO PÓS-
COLONIAL GLOBALIZADO 

19 

  

  

  

2. DESCORTINANDO O EUROCENTRISMO E O 
ORIENTALISMO  

27 

  

  

  
3. AS TENSÕES DO CINEMA REPRESENTADO SOB AS 

LINHAS INVISÍVEIS DAS FRONTEIRAS 

34 

 

 
 

 

Segunda Parte: Dos filmes  

  

4. ERA UMA VEZ UMA SOCIEDADE EM QUEDA 47 

  
  

5. ENCONTRO ENTRE PASSADO E PRESENTE 65 

  

  
6. ESQUIVAS 82 

  

  

7. PEQUENAS HISTÓRIAS DE UMA CIDADE 96 
  

  

  

Considerações Finais   111 
  

Referências  115 

  

 
  



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

8 
 

  

Introdução 

A partir da década de 1990 é possível perceber na produção 

cinematográfica francesa um maior apreço pela representação das classes 

marginalizadas, especialmente quando essa é constituída pelos imigrantes 

diaspóricos e seus descendentes. O olhar de diversos cineastas se voltou 

para a periferia, não pela primeira vez no cinema francês1, mas de forma 

mais insistente, recorrente e, sobretudo, marcadamente vinculada aos 

contextos social, político e econômico. Não se pode entender, entretanto, 

que estes filmes representem um conjunto homogêneo de obras que 

compartilham uma mesma temática, estética ou ponto de vista, muito 

menos que façam parte de alguma escola ou movimento de cinema. Cada 

filme tem uma identidade própria, apesar de compartirem algumas marcas 

relevantes como o olhar em direção ao subalterno e o lugar de onde falam 

seus cineastas. 

O interesse em estudar como se dá a representação do subalterno no 

cinema francês contemporâneo está intimamente relacionado com o 

aumento do número desses filmes e da projeção e notoriedade 

conquistadas por essas novas produções (ganhadoras de prêmios de 

destaque como Cannes, César2). Perceber que as produções que traziam 

como foco grupos em condições socioeconômicas desfavoráveis – já tão 

                                                
1 Pode-se pensar em cineastas importantes, embora tenham atuado em momentos 

históricos diferentes, como o documentarista Jean Rouch, por exemplo, além de 

outros como Jean Vigo, Robert Bresson, Jean Renoir, Marcel Carné, François 

Truffaut etc. 
2 O César é um importante prêmio anual do cinema francês que privilegia as 

produções europeias. A cerimônia acontece em Paris no Teatro do Châtelet e é 
conhecida como La Nuit de Césars. 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

9 
 

mais comuns no cinema latino-americano3, principalmente, o brasileiro, o 

argentino e o cubano – estavam se destacando dentro de um cinema que 

não tinha esta tradição foi uma das principais razões que me conduziram a 

procurar investigar os motivos da recorrência desses temas nesse cinema e 

a tentar elaborar uma crítica dessas imagens. 

Todavia, além da quantidade e da visibilidade dessa temática no 

cinema francês contemporâneo, é a relação dessas obras com os contextos 

cultural, político e social atuais (não só na França, como na maioria dos 

países da Europa), sobretudo em relação ao problema da imigração (várias 

culturas, religiões, raças, dentro de uma outra nação) e ao vertiginoso 

crescimento dos grandes centros urbanos e, consequentemente, de suas 

periferias, que asseguram sua importância e valor. 

Grande parte dos personagens subalternos desse cinema, como na 

própria sociedade francesa, é proveniente da África, onde a França teve um 

significativo número de colônias. Vítimas do colonialismo e de sistemas 

produtivos cuja base é a desigualdade, são indivíduos forçados a conviver 

entre duas ou mais culturas, a adequar suas identidades, religiões, línguas, 

a uma nova realidade, neste caso a francesa. Em contrapartida, esses 

indivíduos mantêm o vínculo com suas raízes e tradições mesmo quando 

não demonstram. O resultado do encontro entre a antiga e a nova “casa” é 

uma identidade mista, híbrida, que deve atender a, pelo menos, duas 

linguagens culturais e ajustar o convívio entre elas e o mundo. 

Essas pessoas que pertencem, ao mesmo tempo, a mais de um 

mundo, “nunca serão unificadas no velho sentido, porque elas são, 

irrevogavelmente, o produto de várias histórias e culturas interconectadas 

[...], são o produto de novas diásporas criadas pelas migrações coloniais” 

                                                
3 Ao longo de dois anos (entre 2003 e 2005) fui bolsista do PIBIC pela UFPE 

dedicando-me ao estudo do cinema latino-americano, com ênfase na produção 
brasileira, através dos subprojetos: A espetacularização da periferia.  Algumas 
tendências do cinema brasileiro a partir dos anos 90, e O audiovisual brasileiro 
através de imagens da periferia. 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

10 
 

(Hall, 2003:89). Segundo Stuart Hall, o próprio termo África é uma 

construção moderna que restringe uma multiplicidade étnica, cultural e 

linguística a um só povo, cujo ponto comum é a história do tráfico de 

escravos (2003:31). Essa construção moderna, pós-colonial, tem como 

bases o imperialismo, os processos de globalização e o intercâmbio de 

informações, que reforçam ainda mais a conversão de uma pluralidade 

numa massa única. 

Quando Hall argumenta sobre a crise da identidade do sujeito 

moderno, ele aponta para um indivíduo fragmentado dentro de uma 

sociedade instável, em pleno processo de transformação. O subalterno 

retratado no cinema francês contemporâneo é a figura deste indivíduo: 

“isolado, exilado ou alienado, colocado contra o pano-de-fundo da multidão 

ou da metrópole anônima e impessoal” (2003:32). Esse indivíduo é o ex-

soldado, que caminha em meio a uma multidão surda e apressada na 

Marselha dos dias atuais se confundindo e ao mesmo tempo se destacando 

nessa densa multidão, retratado no final do filme “Dias de Glória”, do 

diretor franco-argelino Rachid Bouchareb. 

Pode-se dizer, vis-à-vis recentes e recorrentes tumultos nos grandes 

centros de cidades francesas, como Paris, Lyon, Marselha, que as tentativas 

das políticas de integração das minorias, sobretudo quando essas provêm 

de ex-colônias, foram, no mínimo, insatisfatórias. O direito à nacionalidade, 

uma vez adquirido, não implica apenas em fazer parte, embora 

marginalizado, de um novo país, mas, antes, pressupõe uma incorporação 

de novos valores, novas culturas, novas identidades. 

Esse pressuposto foi instaurado na década de 1980, por governos 

franceses, ao promoverem nas ex-colônias um sentimento de 

pertencimento a uma francophonie, que associava países com experiências 

históricas, para não falar em cultura, língua e até religião, diferentes, 

transformando-os, assim, em “amigos privilegiados” da França e 

permitindo, por outro lado, o livre acesso do Estado francês em suas 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

11 
 

nações. A atitude de “abertura” francesa para outras culturas e a união da 

metrópole a suas ex-colônias soam como uma espécie de boa ação, de 

pagamento de uma divida colonial, se não fosse tão evidente o seu 

interesse maior: transformar as ex-colônias em aliadas, permitir o livre 

acesso da economia francesa, gerar privilégios em relação aos outros países 

dominantes. 

O cosmopolitismo das grandes cidades europeias, sendo Paris um dos 

exemplos mais complexos, tornou-se um atrativo para aqueles que se 

deparam com rostos de todas as partes, culturas múltiplas, comidas 

diversas. Também atraiu a atenção das academias, onde se procura 

entender o funcionamento dessas cidades e de que forma seus habitantes 

estabelecem relações de convivência. Entretanto, o crescimento da 

migração para esses centros urbanos é hoje uma grande preocupação para 

as autoridades que não conseguem conter o processo e procuram o melhor 

meio de dialogar com a pluralidade cultural, proporcionando, por exemplo, o 

acesso à moradia, educação e saúde. A globalização, a comunicação, a 

velocidade com que trafegam informações e pessoas ajudaram a agravar 

um fato não tão recente: as periferias se multiplicaram e os choques entre 

classes tornaram-se ainda mais numerosos e evidentes. 

Ao que parece, somente através do entendimento desse contexto, 

pode-se tentar partir para a análise de filmes franceses como O Ódio (La 

Haine, Mathieu Kassovitz, 1995) ganhador, entre outros prêmios, do César 

de melhor filme e de melhor diretor no Festival de Cannes, que tem como 

personagens centrais três jovens da periferia francesa (banlieue) em busca 

de um espaço na sociedade; A cidade está tranquila (La Ville est tranquille, 

Robert Guédiguian, 2000), que faz uma espécie de retrato da periferia de 

Marselha, mostrando o conflito de diferentes personagens por meio do 

choque entre classes, etnias; mais recentemente, o aclamado pela crítica A 

Esquiva (L‟Esquive, Abdellatif Kechiche, 2003), que não se preocupa em 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

12 
 

mostrar os confrontos entre centro/periferia4 – apesar de não dispensar 

uma cena em que a polícia francesa aborda os adolescentes da banlieue –, 

mas em contar a história de jovens alunos que ensaiam uma peça de 

Marivaux para apresentar no teatro, jovens de nacionalidades mistas, 

porém unidos por uma identidade que os torna iguais, com as mesmas 

aspirações, idênticas dificuldades e dúvidas; A pequena Jerusalém (La petite 

Jerusalem, Karin Albou, 2005), que retrata a história de uma família de 

judeus na periferia parisiense, trazendo à tona os conflitos religiosos, 

intensificados com a presença massiva dos imigrantes ou seus 

descendentes; ou ainda Dias de Glória (Indigènes, Rachid Bouchareb, 

2006), que problematiza a conjuntura atual dos imigrantes através de uma 

retomada histórica do período da Segunda Guerra Mundial, quando a França 

convocou os “filhos” de suas colônias e ex-colônias para lutar pela pátria-

mãe, quer dizer, em favor da Liberdade, Igualdade e Fraternidade francesas 

e contra o nazismo alemão; entre tantos outros. 

Deve-se considerar também que os cineastas dos filmes em questão, 

e muitos dentre os que estão envolvidos nessas obras, têm uma relação 

próxima com essas realidades periféricas, com o “outro” ex-colonizado, 

imigrante e/ou àqueles pertencentes a uma ou mais etnias. Por isso, a 

história pessoal de cada cineasta merece atenção e caberia ser observada 

neste estudo, “mas o decisivo é a força do argumento, ou seja, a posição 

em que se está, e não simplesmente a proclamação de onde se veio ou a 

exibição do atestado de origem como foro exclusivo de legitimidade” 

(Shohat e Stam, 2006). 

A discussão de identidade não pode se desvincular da localização do 

sujeito, nem do que é representado, nem daquele que representa. O fato de 

                                                
4 A ideia de uma periferia, em contraposição a um “centro”, ampliou-se pela quase 

inexistência atual do espaço físico, ou da divisão espacial, centro/periferia. Hoje, 
quando se fala dessa dualidade, está muito mais presente o caráter 
político/econômico do que vêm a representar as duas esferas do que às 
localizações das mesmas no espaço urbano. 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

13 
 

um diretor trazer para o primeiro plano as classes subalternas não quer 

dizer que esteja descolado da visão eurocêntrica. A representação do 

periférico por si só não pressupõe a ideologia dessa classe, muito menos 

uma crítica às relações de poder opressor/oprimido. Inúmeras vezes a 

escolha do “outro” é um meio eficaz de difundir a visão do dominante. Essa 

visão é chamada por Ella Shohat e Robert Stam de eurocentrismo, que os 

autores definem como a: 

[...] tentativa de reduzir a diversidade cultural a apenas uma 
perspectiva paradigmática que vê a Europa como a origem única dos 
significados, como o centro de gravidade do mundo, como 

“realidade” ontológica em comparação com a sombra do resto do 
planeta. (Shohat & Stam 2006:20) 

 Nesse sentido, importa confrontar esses conceitos e seus 

pressupostos com a produção cinematográfica francesa contemporânea a 

fim de entender como esses processos estão presentes nessas obras e 

como elas se relacionam com os processos político, social e cultural atuais. 

A temática desses filmes, bem como seus diretores direcionam a 

alguns questionamentos: como a periferia francesa é retratada nesses 

filmes? é possível dizer que esses filmes conseguem se descolar de uma 

visão eurocêntrica ao trazer o subalterno para o centro da discussão? quais 

filmes conseguem alcançar esse descolamento? podem estar incluídos na 

definição de Terceiro-Cinema ou Cinema periférico? É a partir dessas e de 

outras inquietações que este estudo encontra seu ponto de apoio para 

entender a(s) forma(s) como os subalternos estão sendo retratados no 

cinema francês contemporâneo e como ela(s) pode(m) repercutir, social e 

culturalmente, dentro de um contexto midiático. 

Com o propósito de analisar essas obras, não as desvinculando de 

seus contextos, este trabalho tem como aparato discursivo as teorias 

cinematográficas, os Estudos Culturais e a Teoria Pós-Colonial, por serem 

essas disciplinas que se voltam - dentre uma grande variedade de 

propostas investigativas que lhes são próprias, garantindo-lhes a inserção 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

14 
 

em diversos projetos de pesquisas da área de comunicação - para as 

articulações, negociações e posições ocupadas pela periferia e pelo 

subalterno na sociedade contemporânea. 

Pretende-se entender, através da linguagem cinematográfica, os 

processos sociais contemporâneos e em que condições o sentido é criado e 

recebido, uma vez que as produções veiculadas pela mídia, o cinema 

inclusive, estão diretamente relacionadas às relações de poder e servem, na 

maioria das vezes, para reproduzir interesses e ideologias dos dominantes. 

Escolhi, assim, dentro da produção cinematográfica francesa 

contemporânea, o estudo da imagem de um grupo social – a periferia – e as 

relações entre os conceitos de cidade, identidade e comunicação, nos quais 

estarão presentes as noções de centro, periferia, subalternidade, pós-

colonialismo, eurocentrismo, multiculturalismo e outros referenciais 

associados às teorias do contemporâneo.  

Para tanto, dividi o trabalho em duas partes. Na primeira parte busco 

explorar os conceitos de Terceiro Cinema, Accented Cinema e Cinema Beur, 

na tentativa de dar um lugar aos filmes que serão analisados. Também 

procuro demonstrar de que forma as dimensões históricas são 

irremediavelmente importantes para se entender as diversas formas de 

representação das margens que podem ser observadas nos filmes que 

fazem parte do corpus deste trabalho e em tantas outras obras que se 

inserem no contexto da França atual e que serão citados, embora não 

examinados minuciosamente. 

Já no segundo momento empenho-me em fazer uma análise atenta 

dos filmes através da discussão de como as questões relacionadas ao meio 

sócio-político-cultural estão em consonância com o discurso 

cinematográfico, particularmente, em seus aspectos narrativos e estéticos. 

A seleção das produções analisadas se dá pelo fato de se apresentarem 

elucidativas no que se refere à temática e às escolhas teóricas e por 

servirem como ponto de partida para compreender a presença dos setores 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

15 
 

marginais no cinema francês contemporâneo como um todo. 

Assim, foram examinadas as seguintes produções: O Ódio (La Haine, 

Mathieu Kassovitz, 1995), A cidade está tranquila (La Ville est tranquille, 

Robert Guédiguian, 2000), A Esquiva (L‟Esquive, Abdellatif Kechiche, 2003) 

e Dias de Glória, (Indigènes, Rachid Bouchareb, 2006). 

O Ódio trata dos conflitos, internos e externos, de três jovens, 

Hubert, Saïd e Vinz, após uma noite de enfrentamentos da polícia com 

moradores da periferia de Paris, que resultaram no espancamento do jovem 

Abdel pelos policiais e na perda de uma pistola automática, encontrada por 

Vinz durante o tumulto. A história se passa em um único dia e tem como 

foco o sentimento de ódio desses jovens pela polícia, que os julga com 

preconceito ao invés de protegê-los. A questão da identidade é marcante: 

cada um dos três personagens principais descende de imigrantes de 

diferentes origens, o que ressalta a questão de diversas culturas dentro de 

uma nova. É fato: o ódio que os consome provém de um mesmo ponto, no 

entanto, a visão que cada um tem do ocorrido e a forma pela qual 

acreditam poder resolver o problema da violência entre 

polícia/marginalizados são distintas. 

O contraste centro/periferia é evidenciado em A cidade está tranquila 

ao se fazer uma espécie de retrato da vida de personagens habitantes da 

periferia de Marselha em contraposição à realidade de personagens de outro 

meio social (políticos, empresários). Num diálogo entre um ex-presidiário 

negro e a esposa branca de uma pessoa influente da cidade, chega-se a 

conclusão, de certa forma óbvia, de que a cidade não está tranquila, 

através do discurso do rapaz que reforça a ideia das distintas visões de 

mundo, do que as separa e as coloca em conflito. O filme se propõe a 

mostrar o que vai mal no mundo, dentro de uma realidade específica: a 

periferia de Marselha, a partir do olhar do subalterno. 

Por sua vez, A Esquiva não põe em relevo os limites entre classes, 

nem faz um panorama da violência, apesar de expor uma cena de confronto 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

16 
 

entre a polícia e os habitantes da banlieue. O filme trás o universo do 

subalterno para o primeiro plano, a partir de uma história banal de um 

grupo de jovens de uma escola de periferia que devem ensaiar um texto de 

teatro (a peça de Marivaux, Le jeu de l‟amour et du hasard) para 

apresentá-lo aos colegas e familiares. Nada mais comum, em todas as 

classes sociais, independentemente da cultura, da raça ou religião. Essa 

produção se destaca, e, portanto, a escolhi, precisamente, por mostrar que 

os conflitos internos, a chegada à adolescência, a descoberta da 

sexualidade e/ou do amor, os medos, as dúvidas são comuns a todos os 

jovens, sejam eles da periferia ou não. O diretor Abdellatif Kechiche deixa 

de lado uma série de clichês sobre a periferia, ao preferir contar uma 

história que a tenha como elemento central, mas que mostre que, de certa 

forma, a identidade cultural do jovem é global. Uma identidade que se 

unifica principalmente através dos processos midiáticos capazes de criar 

expectativas idênticas numa variada gama de pessoas. 

O quarto filme, Dias de Glória, conta a história de quatro magrebinos, 

Yassir, Messaoud, Saïd e Abdelkader, que se alistam na resistência francesa 

pelos motivos mais variados, como ser contra o nazismo e querer lutar ao 

lado do país que aclama a liberdade ou simplesmente pela recompensa 

financeira. Essa co-produção entre França, Marrocos, Bélgica e Argélia – 

indicada ao Oscar de melhor filme estrangeiro (2007) e vencedor do 

Festival de Cannes (2008) – revela homens cheios de esperança, tentado 

salvar um país, mas, sobretudo, acreditando poder salvar a si mesmos da 

condição de subjugados, de inferiores, de selvagens, que lhes foi imposta, 

tendo como pano de fundo uma França injusta, preconceituosa, 

discriminadora. 

Dessa forma, esses filmes se apresentam como um dispositivo capaz 

de suscitar a discussão sobre inúmeros pontos de vista dos fenômenos do 

contemporâneo, situações, fatos e personagens que fazem parte da 

sociedade. Eles são produzidos por e para uma sociedade que vive um 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

17 
 

processo de constante mutação. São culturas, identidades, raças, religiões 

que tentam coexistir, adaptando-se quase que diariamente a uma nova 

realidade. 

  



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

18 
 

 

Parte 1: Do contexto 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 
 

 

 
“Uma fronteira não é o ponto onde algo termina, mas,  

como os gregos reconheceram, a fronteira é o ponto  

a partir do qual algo começa a se fazer presente.” 

Martin Heidegger 

  



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

19 
 

 

1. Sujeitos diaspóricos nas telas do mundo 

pós-colonial globalizado 

Pensar o contemporâneo, ou qualquer produção artística que dele 

faça parte, exige sempre uma tentativa de entender as transformações 

sociais, políticas, culturais e estéticas que estão sendo vivenciandas. 

Observar o mundo de forma bipolar, norte/sul, rico/pobre, primeiro 

mundo/terceiro mundo, já não é suficiente para se compreender e analisar 

a complexa conjuntura contemporânea – assinalada pelas sociedades 

multiculturais, pelos sujeitos diaspóricos, pela diluição das fronteiras etc. O 

mundo deixou de ser dividido em duas partes e passou a ser constituído por 

fragmentos. Para caracterizar esse novo momento e acentuar a imanente 

fragmentação5 no contemporâneo, críticos e pensadores de várias partes do 

mundo passaram a usar o prefixo pós: pós-modernismo, pós-colonialismo, 

pós-feminismo… (Bhabha, 2007). Nas palavras de Bhabha: 

A perspectiva pós-colonial […] tenta revisar aquelas 
pedagogias nacionalistas ou “narrativas” que estabelecem a 
relação do Terceiro Mundo com o Primeiro Mundo em uma 
estrutura binária de oposição. A perspectiva pós-colonial 
resiste à busca de formas holísticas de explicação social. Ela 

força o reconhecimento das fronteiras culturais e políticas 

                                                
5 Os conceitos de „cidades fragmentadas‟, „homens fragmentados‟, são abordados 

pelos autores que tratam do pós-moderno nas sociedades atuais; ou mesmo 
apontam algumas destas sociedades como já pós-modernas. Estes conceitos 
estão relacionados à nova forma de organização social, em rede, apontada por 
Manuel Castels em Sociedade em Rede, Paz e Terra, São Paulo, 2001. O conceito 
de „homem fragmentado‟ (homem pós-moderno) é trabalhado, entre outros, por 
Stuart Hall, em A identidade cultural na pós-modernidade, DP&A, Rio de Janeiro, 
1997. Steven Connor trabalha profundamente a questão do pós-moderno em: 
Postmodernism Culture – An Introduction to theories of the Contemporary, Basil 
Backwell, Oxford, 1989. 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

20 
 

mais complexas que existem no vértice dessas esferas 
políticas frequentemente opostas. (Bhabha, 2007:241-242) 

Sob a ótica desta perspectiva pós-colonial, é possível entender mais 

nitidamente certos fenômenos da contemporaneidade como, por exemplo, a 

diáspora. Não que seja algo novo. Os seres humanos de todos os 

continentes, ao longo de suas histórias, de uma maneira mais ou menos 

recorrente ou significativa, migraram, deslocaram-se, confrontaram-se com 

o novo, o “outro”, outra cultura, outra língua, outros costumes. Prestando 

atenção à formação dos países europeus, vê-se diversos povos que, na 

tentativa de se imporem uns sobre os outros, se mesclaram, dando origem 

a novos povos que instituíram novas culturas, dentro de territórios que se 

convencionou chamar de nações. 

Sem dúvida, um dos maiores fenômenos diaspóricos da humanidade 

foi o colonialismo. A expansão territorial e, sobretudo, comercial, do início 

do século XVI abriu as portas dos mares e oceanos, aproximando da Europa 

continentes longínquos, como a América. Este período foi marcado pelo 

grande crescimento da economia europeia, pelo desenvolvimento 

tecnológico europeu, e pela escravização e submissão dos povos 

dominados, nativos dessas terras de além-mar, não-europeus, portanto, 

inferiores, irracionais selvagens. De acordo com Edward Said, neste 

momento histórico, 

Compreender apropriadamente a Europa significava também 
compreender as relações objetivas entre a Europa e suas 

próprias fronteiras temporais e culturais antes inalcançáveis. 
(Said, 2007: 174-175) 

É evidente que, se as sociedades se transformam, os seus agentes 

(os sujeitos) também se transformarão e passarão a estabelecer novas 

relações uns com os outros, tão complexas quanto o próprio lugar em que 

vivem. Além disso, a facilidade ou a necessidade, ou os dois, de deslocar-se 

contribuiu fortemente para a formação de comunidades multiculturais, 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

21 
 

multirraciais, sincréticas e, portanto, de sujeitos híbridos, expostos a 

diferentes culturas, pátrias, hábitos alimentares, religiões. Nas grandes 

metrópoles como São Paulo, Paris, Londres, Nova York, Cidade do México, 

entre outras, essas mudanças são ainda mais significativas, por uma 

questão de visibilidade e também por serem cidades maiores e mais 

complexas, e proporcionarem confrontos bem mais expressivos. As relações 

entre os sujeitos, na intricada malha urbana desses centros, não são fáceis, 

eles precisam lutar diariamente por um espaço, pela preservação de uma 

cultura e, sobretudo, pela própria sobrevivência dentro do sistema. 

O deslocamento do sujeito de uma região à outra provoca, decerto, 

um descolamento em relação ao lugar de onde veio e um ajustamento6 no 

novo lugar. É a partir desse processo, essencialmente pós-colonial, que 

surge um novo sujeito, o sujeito pós-moderno, que busca, nesse solo 

movediço que é a contemporaneidade, sua identidade cultural. Se, como diz 

Stuart Hall, os sujeitos diaspóricos “devem aprender a habitar, no mínimo, 

duas identidades, a falar duas linguagens culturais, a traduzir e a negociar 

entre elas” (Hall, 2003:89), aqueles que não se deslocam, mas convivem 

com essas múltiplas identidades, também devem, por sua vez, se adaptar a 

novos mecanismos e criar novas estratégias de convivência a fim de 

minimizar os inevitáveis, pelo menos até o momento, choques culturais. 

Apesar das diferenças entre os vários diaspóricos que habitam, em 

geral, as periferias dos grandes centros, eles são vistos como uma massa 

homogênea e, de certa forma, eles se unem para combater a dominação, a 

repressão, a marginalização, a violência. Por esta necessidade de inserção 

e, sobretudo, de assimilação de numa nova cultura – através de uma 

conjunção de identidades em busca da sobrevivência – resulta que, quase 

                                                
6 O termo ajustamento está sendo empregado por mim nos sentidos de adaptação, 

assentamento, conformação (entendido de forma mais ampla como resignação). 
Escolhi esse termo por acreditar que a partir dessa compreensão mais vasta 
pode-se tentar entender a(s) forma(s) de inserção de um sujeito diaspórico 
numa nova sociedade.  



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

22 
 

sempre, as raízes desses povos diversos vão se enfraquecendo e podem 

terminar por desaparecer ao longo das gerações. Essa homogeneização, 

que não se dá inteiramente, e a transformação, para a consequente 

adaptação à nova cultura, são dois efeitos inerentes do capitalismo global. 

Consequentemente, em sua maioria, esses indivíduos são obrigados a 

negociar com novas culturas, a adaptar suas identidades a uma nova 

realidade. Por outro lado, o vínculo com suas raízes e tradições permanece, 

em certo sentido, mesmo quando não é externado. A antiga e a nova “casa” 

se mesclam, dando origem a uma identidade mista – imposta e construída 

dentro de um sistema que determina suas características, para que possa 

sobreviver a esta e conviver nesta nova sociedade – que deve atender a, 

pelo menos, duas expressões culturais e ajustar o convívio entre elas e o 

mundo. Essas pessoas, que pertencem, ao mesmo tempo, a mais de um 

mundo, 

[...] carregam os traços das culturas, das tradições, das 
linguagens e das histórias particulares pelas quais foram 
marcadas. A diferença é que elas não são e nunca serão 
unificadas no velho sentido, porque elas são, 
irrevogavelmente, o produto de várias histórias e culturas 
interconectadas, pertencem a uma e, ao mesmo tempo, a 

várias “casas” (e não a uma casa em particular). [...] são o 
produto de novas diásporas criadas pelas migrações pós-
coloniais. (Hall, 2003:89) 

O filme de Karin Albou, A Pequena Jerusalém, ilustra bem a noção 

dessa interconexão de culturas desenvolvida por Hall. Laura, personagem 

de Fanny Valette, é uma jovem estudante de filosofia que vive com sua 

família judia na banlieue parisiense. Ela tenta com muito esforço se ajustar 

à cultura francesa ao mesmo tempo em que leva uma vida moldada pelos 

preceitos do judaísmo. Laura se distingue dos outros colegas de faculdade 

no que diz respeito à maneira como compreende a filosofia face à religião. 

Numa das aulas, o professor de filosofia pergunta aos alunos se a liberdade 

é alcançada obedecendo-se às leis ou infringindo-as, Laura responde que 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

23 
 

“devemos obedecer às leis”, fazendo, assim, todos os colegas rirem dela. 

Paralelamente às suas inquietações, ela se apaixona por um jornalista 

argelino que está sendo perseguido em seu país e decide viver com seu tio 

na França. Apesar do envolvimento dos dois, a família do rapaz não aprova 

o relacionamento do mulçumano com a judia. 

FIGURAS 1 e 2 – Imagens de Laura com sua família e com Djamel 

FONTE: A PEQUENA JERUSALEM (2005) 

 

Não é à toa que os estudos ligados à teoria do pós-colonial 

multiplicaram-se nas últimas décadas, uma vez que esta teoria refere-se a 

um campo interdisciplinar, envolvendo história, economia, literatura, 

cinema, e examina questões do acervo colonial e da identidade pós-colonial. 

Além disso, 

O “pós-colonial” tende a ser associado com países do 
“Terceiro Mundo” que conquistaram sua independência 
depois da Segunda Guerra Mundial, mas se refere também à 
presença diaspórica do “Terceiro Mundo” no interior das 
metrópoles primeiro-mundistas. (Stam e Shohat. In Ramos, 
2005:409) 

É o caso, por exemplo, da presença dos indianos e caribenhos na Inglaterra, 

dos turcos na Alemanha, dos magrebinos na França. 

É muito importante tentar compreender os novos processos urbanos 

nas sociedades multiculturais, de que forma os grupos marginalizados 

experienciam as metrópoles e de que forma se estabelece o descolamento-

ajustamento. Todavia, não se pode ignorar, os complexos acontecimentos 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

24 
 

históricos envolvidos que contribuíram para a constituição dessas 

sociedades. Tomando como exemplo a França – colonizadora, potência 

econômica e cultural – e a Argélia – colônia (ex-colônia apenas a partir de 

1962 com o Armistício de Evian7), terra a ser explorada e dominada – não é 

difícil perceber que não é por acaso que há vários argelinos e descendentes 

de argelinos na França ao invés de estarem no Japão, por exemplo. 

Como é sabido, num determinado momento histórico a França 

também esteve na Argélia e impôs sua língua, sua cultura, sua religião. Nos 

últimos momentos da Segunda Guerra Mundial (1943), a França, à beira da 

derrota com a ocupação alemã, convocou os argelinos (mais de 300 mil 

homens, considerando todas as colônias) a lutarem pela pátria-mãe, lhes 

dizendo que lá também era sua casa, iludindo-os com promessas jamais 

concretizadas. Apesar desses soldados, que não possuíam praticamente 

nenhum treinamento militar terem lutado pela mesma bandeira – a 

francesa, que evoca liberdade, igualdade e fraternidade –, eles não tiveram 

o mesmo tratamento que os soldados franceses, sendo sempre olhados e 

tratados como bárbaros.  

Anos mais tarde, já na década de 1980, o governo francês consentiu 

aos argelinos o direito à cidadania francesa, instaurando uma pretensa 

comunhão, em torno do que se convenciona chamar de Francofonia, entre 

diversos países, não somente a Argélia, com distintos valores, culturas, 

religiões. Hoje, são mais de 50 os países francófonos, distribuídos nos cinco 

continentes do globo. Com essa abertura em relação, sobretudo a suas ex-

colônias africanas, a França passou a aceitar a presença diaspórica dos 

imigrantes no seu território impondo, por outro lado, uma incorporação dos 

valores, da cultura, e da religião franceses. Isso garantiu à França o seu 

desenvolvimento interno, graças à mão-de-obra barata vinda 

essencialmente da região do Magreb (norte da África), como também a 

                                                
7 Em 1962, quando terminou a Guerra da Argélia, o Governo Francês (Charles De 

Gaulle) convocou um referendo e os argelinos votaram majoritariamente pela 
independência. 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

25 
 

conservação da sua posição dominante na Europa, devido não só ao seu 

alcance linguístico e cultural em todos os continentes, mas principalmente a 

sua facilidade de acesso à economia e política dessas nações. 

Entretanto, não resta dúvida que o direito à nacionalidade e mesmo à 

cidadania francesas não fariam, como não fizeram, dos magrebinos 

imigrantes verdadeiros franceses. O que se percebe, portanto, é que as 

políticas de inserção social das várias culturas não são apenas insuficientes; 

na prática, elas são quase inexistentes e não atingem os resultados 

desejados ou previstos. Como reforçam Shohat e Stam, 

[…] as geografias políticas e as fronteiras entre países nem 
sempre coincidem com o que (Edward W.) Said chamou de 
“geografias imaginárias” – daí a existência de “emigrés 
internos” e rebeldes nostálgicos – isto é, grupos de pessoas 
que possuem o mesmo passaporte, mas cujas relações com 
a nação-estado são conflitantes e ambivalentes. (2006:402)  

Por conseguinte, se falar em “geografias imaginárias”, em termos de 

mundo, poder-se-ia também estabelecer o conceito de sociedades 

imaginárias, dentro dos limites das nações. Num país como a França, os 

códigos sociais desses indivíduos são extremamente distintos dos da 

sociedade na qual eles estão se inserindo, daí a constante negociação para 

alcançar posições e a permanente tentativa de entender as políticas que 

regem suas relações com os sistemas de dominação. O que acontece, de 

fato, é que esses grupos não estão completamente descolados de seus 

países de origem e tampouco estão completamente ajustados aos países 

onde vivem, isso é o que Homi Bhabha vai chamar de sujeitos híbridos. 

Não me interesso aqui, como fazem alguns críticos de Bhabha, em 

discutir se o termo “híbrido” (ou “hibridismo”) possui uma valência positiva 

ou negativa, mas considerar esse hibridismo como um fato e buscar 

conhecer como esses sujeitos híbridos, nem superiores nem inferiores aos 

outros, se relacionam no mundo contemporâneo, nas sociedades 

multiculturais pós-modernas. 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

26 
 

Nesse sentido, pensando no objeto central deste trabalho – as 

representações da periferia no cinema francês dos anos 90 até os dias 

atuais –, não se deve deixar de reconhecer que, quando se presencia 

recorrentes tumultos e enfrentamentos, envolvendo polícia e 

marginalizados, nos grandes centros urbanos da França, como Paris, Lyon, 

Marselha, se infere de imediato que as tentativas das políticas de integração 

das minorias, ao menos em algum sentido, fracassaram. 

  



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

27 
 

 

2. Descortinando o eurocentrismo e o 

orientalismo 

Países dominantes como a França possuem o status de transmissores 

culturais, enquanto reduzem os outros a meros receptores de uma cultura 

supostamente superior, erudita. No intuito de manter essa dominação, os 

países do Primeiro Mundo, basicamente composto pela Europa e pelos 

Estados Unidos, fortaleceram e difundiram o eurocentrismo; discurso que, 

como o próprio nome já diz, situa a Europa como ponto de referência para o 

resto do mundo, como detentora dos significados e padrões universalmente 

verdadeiros e únicos, cabendo-lhe, portanto, decidir política, econômica e 

culturalmente por todos os outros continentes. Como apontam Stam e 

Shohat, a forma como a Europa situa o Oriente – Próximo, Médio e Distante 

– reforça a teoria de que ela é o centro e os demais existem apenas a partir 

dela (2006:21). 

O eurocentrismo bifurca o mundo em “Ocidente e o resto” e 
organiza a linguagem do dia-a-dia em hierarquias binárias 
que implicitamente favorecem a Europa: nossas nações, as 
tribos deles; nossas religiões, as superstições deles; nossa 
cultura, o folclore deles; nossa arte, o artesanato deles; 

nossas manifestações, os tumultos deles; nossa defesa, o 
terrorismo deles. (Shohat e Stam, 2006:21) 

 O poder e o discurso imperialistas do Ocidente construíram um 

“Oriente” aos moldes da visão eurocêntrica, estereotipado, incapaz, inferior 

em todos os âmbitos sociais. Dessa forma, o Ocidente seria o “eu” e o 

Oriente seria o “outro” o que acarreta numa dualidade e numa falsa lógica 

de que o “eu” é o bom e o “outro” é o ruim; o “eu” fala uma língua 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

28 
 

enquanto o “outro” apenas um dialeto. Esse raciocínio falacioso é bem 

conhecido, tanto que, frequentemente, é incorporado por todos, mesmo 

pelos que fazem parte do universo do “outro”, mesmo pelos que vivem num 

país de Terceiro Mundo, mesmo quando se é o “outro”. A história que se 

denomina legítima é a contada pelos vencedores, e os vencidos são 

selvagens ignorantes que precisam ser conduzidos religiosa e culturalmente 

para poderem um dia, quem sabe, tornarem-se civilizados. 

A cultura colonialista construiu um sentimento de 
superioridade ontológica da Europa em relação às “raças 
inferiores desagregadas”. [...] O racismo envolve um duplo 

movimento de agressão e narcisismo; o insulto ao acusado é 
acompanhado por um elogio ao acusador. O pensamento 
racista é tautológico e circular: somos poderosos porque 
estamos certos, estamos certos porque somos poderosos. 
(Shohat & Stam, 2006:45) 

O discurso da distinção das raças em superiores e inferiores sempre 

pertenceu ao Ocidente que tentou validá-lo através da ciência e o 

disseminou como “verdade universal”. Dessa forma, no (in)consciente 

coletivo, o termo oriental (africanos, asiáticos) sempre remeteu a ideias 

como: mulheres sensuais e insaciáveis, exotismo, tendências ao 

despotismo, desconhecimento da cultura erudita, reduzida capacidade 

intelectual, atraso, misticismo, alegoria, terrorismo… Para o Ocidente se o 

oriental faz parte de uma raça subjugada, como em muitos momentos 

alguns cientistas tentaram demonstrar, ele também deve ser subjugado 

(ver Said, 2007:281). 

A necessidade da afirmação de uma visão eurocêntrica foi ainda mais 

acentuada com o abalo da confiança na modernidade europeia devido a 

eventos como o Holocausto, a colaboração do Marechal Pétain, em Vichy, e 

a desintegração dos últimos impérios europeus no pós-guerra (Shohat e 

Stam. In Ramos, 2004:402), assim como o da intocabilidade americana 

com os ataques do 11 de setembro, em Nova York. Não há dúvidas de que 

o processo de globalização, pós-Segunda Guerra Mundial, trouxe consigo 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

29 
 

um fenômeno de migração – que até hoje está em curso e não com menos 

força – cujo vetor de movimento é das ex-colônias em direção as ditas 

potências. Por isso, nunca se pode falar em globalização da informação ou 

do consumo, sem mencionar a globalização da identidade, que, por sua vez, 

é muito mais complexa. 

A ideia de um “povo ocidental” e de um “povo oriental” está 

diretamente ligada às configurações políticas. O que estaria a oeste da 

Europa seria o “Oriente comunista”, logo, a própria Europa juntamente com 

os Estados Unidos fariam parte de um outro bloco: o do “Ocidente 

capitalista”. O Ocidente diz respeito a tudo aquilo relativo a 

desenvolvimento, como as ciências, a tecnologia, as academias, o saber 

racional, as mentes refinadas etc.; o Oriente, a tudo o que é primário, 

bruto, místico, instintivo etc. No entanto, ao pensar o mundo tal como é, 

não é difícil perceber a existência, não rara, de lugares híbridos, ao mesmo 

tempo ocidental e não-ocidental, como a América Latina, por exemplo. Ao 

mesmo tempo africano, indígena e europeu, como o Brasil, onde essas três 

raízes culturais coexistem e se mesclam dando origem a um novo povo, 

nem branco, nem negro, e que é capaz de praticar rituais africanos na 

presença de um padre, no pátio de uma igreja católica. 

Essa construção relativamente fictícia de um Oriente e de um 

Ocidente serviu como base de dominação e subjugação sobre povos 

definidos, por este pretenso Ocidente, como sócio, econômico, político e 

culturalmente inferiores, e contribuiu fortemente para a difusão e 

assimilação do eurocentrismo. Ainda mais forte do que o colonialismo, que 

deixou suas marcas inapagáveis nas identidades e culturas dos povos 

dominados, o imperialismo europeu, entre 1870 a 1914, submeteu todo o 

globo a uma espécie de regime único de verdade e poder. A busca 

sistemática por mercados de importação, acordos econômicos entre grandes 

potências e países periféricos, entre outras características do imperialismo, 

prepararam o solo do terreno, onde pôde florescer a globalização, gerando, 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

30 
 

assim, as cidades cosmopolitas e os sujeitos híbridos. 

Essas identidades complexas e multifacetadas são o objeto da teoria 

pós-colonial, que se “proliferou em relação às mesclas culturais: religiosa 

(sincretismo); biológica (hibridismo); genética (mestiçagem) e linguística 

(creolização)” (Shohat & Stam, 2006:78). O pós-colonial é um termo em 

geral associado aos países do que se convencionou chamar de Terceiro 

Mundo, pois nem faziam parte do Primeiro Mundo, capitalista, nem do 

Segundo, comunista. A maioria desses países alcançaram sua 

independência no pós-Segunda Guerra, no entanto, essa independência 

teve um caráter muito mais formal e raramente significou o fim da 

dominação. 

Um dos fenômenos mais evidentes do momento pós-colonial são os 

deslocamentos diaspóricos, cujo vetor de movimento se dá, mais 

frequentemente, das antigas colônias em direção aos países colonizadores. 

Gera-se, assim, uma espécie de zona de contato entre culturas distintas, 

tanto daquele que se desloca quando do que está no local para onde “o 

outro” se desloca. Entretanto, seria ingênuo imaginar que essa zona de 

contato seja estática. Ao contrário, a partir desse encontro se estabelece 

uma inevitável interação entre os indivíduos, que possibilitará, por fim, uma 

transformação de suas identidades. Nasce daí, não uma soma de 

identidades, não dupla, ou tripla, identidade, mas novas identidades, frutos 

dessas mesclas. Um marroquino que migra para a França, por exemplo, 

nunca deixará de atender completamente à identidade de seu país de 

origem, como também jamais será um francês. Na tentativa de adaptar-se 

à nova casa, ele transitará entre as duas identidades e se reconhecerá 

como um marroquino na França. 

As contradições culturais, essas novas identidades que surgem a todo 

instante no mundo contemporâneo, a globalização de todos os setores da 

sociedade promoveram uma percepção muito mais plural do que unificada 

do mundo. Hoje, muito mais pessoas têm contato com diversas culturas ao 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

31 
 

mesmo tempo, são capazes de experienciá-las, de reconhecê-las e delas 

fazerem parte, mesmo que seja por alguns instantes. O que se 

convencionou chamar de multiculturalismo, 

Compreende uma relativização mútua e recíproca das 
perspectivas em confronto, defende a ideia de que as 

diversas culturas devem perceber suas limitações no cotejo 
com as respectivas alteridades, e devem saber reconhecer-se 
no estranhamento. Enfim, devem estar preparadas para 
novas formas de interação, abertas para transformações que 
devem ocorrer em termos menos assimétricos do que até 
hoje vividos. (Shohat & Stam, 2006:13) 

“Devem estar preparadas” não significa que já estejam. 

Lamentavelmente, o contato entre duas culturas ainda se caracteriza como 

um conflito e há uma perceptível hierarquia entre elas que está relacionada 

aos poderes político e econômico. Além do conflito, há ainda o 

estranhamento e o medo do que é diferente, do que, até então, é 

desconhecido. Na contemporaneidade, é possível destacar dois fenômenos 

antagônicos e, no entanto, quase simultâneos no encontro de distintas 

culturas: o desejo e o receio. Tem-se curiosidade e desejo pelo que é 

diferente, pelo que é o “outro” e ao mesmo tempo tem-se receio, medo. 

Quer-se conhecer o “outro”, mas fazê-lo com a segurança de que não se irá 

surpreender, de que se será molestado e de que se sairá ileso dessa 

experiência de contato. 

Na verdade, quer-se conhecer o “outro” – como bem demonstra o 

personagem de Hubert, em O Ódio – como um animal no zoológico, acuado, 

enjaulado, incapaz de agir contra (ou a favor). Hubert denuncia essa forma 

de olhar da sociedade em direção ao marginalizado ao dizer a uma equipe 

de televisão que ali não é o Thoiry8; e não sem razão Kassovitz coloca uma 

                                                
8 A aproximadamente 40 quilômetros de Paris, o Thoiry é um zoológico onde os 

animais estão em sua maioria soltos e cuja visita se faz de carro. É uma espécie 
de Safari, de 150 hectares, muito bem organizado contando com 
aproximadamente mil animais (130 espécies). Os ingressos custam entre 17 € e 
25 €. http://www.thoiry.net/  

http://www.thoiry.net/


PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

32 
 

grade para separar, isolar, os jornalistas dos marginalizados. 

 Devido à predominância do discurso eurocêntrico, o Oriente passou a 

ser compreendido em relação à cultura ocidental. Para melhor compreender 

essa forma de olhar o Oriente, o “outro”, e as novas relações estabelecidas 

entre povos e culturas para além das fronteiras territoriais, o intelectual 

palestino-americano Edward Said desenvolveu aprofundadamente o 

conceito de Orientalismo. Entre outras coisas, Said defende a ideia de que o 

orientalismo estaria relacionado à maneira de abordar o Oriente na 

experiência do Ocidente, uma tentativa de muitos teóricos em trazer o 

Oriente para um outro plano, “parte integrante da civilização e da cultura 

material europeia” (Said, 2007:28). 

Em outras palavras, o Orientalismo seria a interpretação do Oriente 

pelo Ocidente e o orientalista aquele que percorre, de alguma forma, os 

temas relativos ao Oriente; o que não implica dizer que esta interpretação 

esteja livre da visão ocidental, eurocêntrica, do mundo. A história, segundo 

o Ocidente, é constantemente fortalecida pela literatura, pela televisão, 

jornais, cinema, pelas políticas de Estado e pela (im)possibilidade de 

decisão e intervenção dos “outros” povos nos processos sociais. Sendo 

assim, o Orientalismo não só viabiliza a criação de formas de poder como 

também as mantém, como, por exemplo: 

[…] o poder político (como um regime imperial ou colonial), o 
poder intelectual (como as ciências dominantes, por 
exemplo, a linguística ou a anatomia comparadas, ou 

qualquer uma das modernas ciências políticas), o poder 
cultural (como as ortodoxias e os cânones de gosto, textos, 
valores), o poder moral (como as ideias sobre o que “nós” 
fazemos e o que “eles” não podem fazer como “nós” fazemos 
e compreendemos). (Said, 2007:41) 

O fato de o Oriente se revelar através de um discurso ocidental, 

resume o Oriente a mero figurante na expressão de sua própria história 

dentro do contexto histórico mundial. Um dos maiores equívocos do 

Orientalismo seria, portanto, considerar “o Oriente como algo cuja 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

33 
 

existência não é apenas demonstrada, mas permaneceu fixa no tempo e no 

espaço para o Ocidente” (Said, 2007:161). Trata-se aqui de um Oriente que 

foi descoberto, invadido, conhecido e recriado (ou reinventado como gosta 

de utilizar Said) pelo Ocidente. E, desde então, o oriental é tipificado como 

“irracional, depravado, infantil, diferente”, e o europeu como “racional, 

virtuoso, maduro, normal” (Said, 2007:73). Quer dizer, um funciona como o 

espelho ao inverso do outro e assim se sustentam e se refletem, 

constituindo dois blocos antagônicos e ao mesmo tempo inseparáveis. 

Não ignorando as motivações econômicas e políticas, os discursos 

orientalista e eurocêntrico também contribuíram impulsionando ainda mais 

os desejos/necessidades de diáspora. Entretanto, tendo em vista a 

conjuntura organizacional das grandes cidades, o que se percebe é que 

nesse amálgama do contemporâneo se identifica com facilidade a presença 

do Oriente no Ocidente e vice e versa. Apesar da miscigenação, do 

hibridismo, causados por esses trânsitos diaspóricos, ainda se observa que 

muitos povos, ao se deslocarem, criam espécies de guetos onde pretendem 

viver tal qual em seus países de origem. 

Assim sendo, dentro das cidades ditas cosmopolitas, criam-se 

espécies de microcosmos sociais de outras nações, por exemplo, os 

argelinos em Paris, os indianos em Londres, os turcos em Berlim etc. De 

forma mais ou menos natural começam a se desenvolver os bairros, na 

maioria das vezes localizados na periferia, tipicamente de uma nação e 

aqueles que lá habitam procuram viver de acordo com os costumes 

religioso, alimentar, cultural e, porque não, político de seus países de 

origem. Gera-se, por conseguinte, e inevitavelmente, uma condição de 

tensão, conflito constante, entre os povos diaspóricos e os que ali já 

estavam. Com a multiplicação dessas regiões periféricas, pode-se constatar 

que os choques entre as classes aumentou em número e em amplitude, e 

que as fronteiras passaram a ter um caráter muito mais cultural do que 

geográfico.  



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

34 
 

 

3. As tensões do cinema representado sob as 

linhas invisíveis das fronteiras 

São esses limites sociais decorrentes das novas políticas mundiais, do 

momento pós-colonial, do processo de globalização, que interessam 

particularmente a este estudo. Por isso, importa perceber, em sua ausência, 

a presença dessas novas fronteiras do mundo pós-moderno no cinema 

contemporâneo e tentar compreender de que forma suas representações se 

estabelecem dentro da lógica do pós-colonial. Também é necessário 

analisar como se constituem as novas formas da construção de identidades 

dentro deste cinema, de onde partem os olhares sobre as classes 

marginalizadas e de que formas esses olhares são acionados na e pela 

estrutura cinematográfica. Como aponta Homi Bhabha em seu texto O pós-

colonial e o pós-moderno, 

Cada vez mais, o tema da diferença cultural emerge em 
momentos de crise social, e as questões de identidade que 
ele trás à tona são agonísticas; a identidade é reivindicada a 
partir de uma posição de marginalidade ou em uma tentativa 
de ganhar o centro: em ambos os sentidos ex-cêntrica. Hoje 
na Grã-Bretanha isto certamente se verifica com relação à 

arte e ao cinema experimentais que emergem da esquerda, 
associados com experiência pós-colonial da migração e da 
diáspora e articulados em uma exploração cultural de novas 
etnias. (Bhabha, 2007:247) 

A questão da fronteira social é central para Bhabha. Para o autor, “a 

modernidade e a pós-modernidade são elas mesmas constituídas a partir da 

perspectiva marginal da diferença cultural” (Bhabha, 2007:272). No mundo 

contemporâneo, essas fronteiras têm-se multiplicado e originado fenômenos 

sócio-culturais até então inexpressivos. Observando-se de perto esses 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

35 
 

espaços intersticiais, percebe-se minorias desassistidas devido à ineficiência 

do próprio Direito, que não previa populações migrantes, diaspóricas e 

refugiadas vivendo na fronteira entre nações e culturas. Inevitavelmente, 

contudo, tornou-se muito mais relevante para os dias atuais a discussão de 

questões de raça, discriminação e diferença do que a de problemáticas 

como sexualidade e gênero.  

A necessidade de descobrir o “outro” abriu espaço para uma 

discussão mais ampla dos processos sociais em que mulheres, negros, 

homossexuais e imigrantes, por exemplo, compartilham uma mesma 

história: de discriminação e representação equivocada. 

No entanto, os “signos” que constroem essas histórias e 
identidades – gênero, raça, homofobia, diáspora, pós-guerra, 
refugiados, a divisão do trabalho, e assim por diante – não 
apenas diferem em conteúdo mas muitas vezes produzem 
sistemas incompatíveis de significação e envolvem formas 

distintas de subjetividade social. (Bhabha 2007:245) 

Note-se que os processos pós-colonial e diaspórico não afetaram 

certamente apenas aqueles que se deslocaram, mas consequentemente 

também influenciaram diretamente a vida dos que viviam nas terras que 

“receberam” os migrantes. Assim sendo, é possível falar de uma arte, ou de 

um cinema, como cita Bhabha, que provenham de uma reivindicação por 

parte dos que ocupam as margens, e isso decerto inclui os imigrantes, que 

normalmente se tornam periféricos nos países para onde se deslocam, mas 

também não se pode ignorar as várias vozes que estão representando essas 

classes mesmo não fazendo parte delas. Não se trata de buscar quem teria 

mais legitimidade para falar, mas de relevar a importância de aprofundar e 

entender essas representações de diversas identidades num cinema que 

tem crescido em número e visibilidade paralelamente às transformações 

que está sofrendo a sociedade francesa. 

 Em todos os domínios artísticos, como na pintura, na literatura, na 

música e também no cinema – que estaria mais em uma área interseccional 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

36 
 

da arte e da mídia – nota-se a forte ligação com os contextos sociais, até 

porque isto seria uma das funções da arte: observar e representar o 

mundo, construindo sentido e contribuindo para a história dos 

acontecimentos, e mesmo suas possíveis transformações. Esse fenômeno 

sucede também no cinema. Percebe-se a recorrência dos temas 

relacionados à diferença, sobretudo cultural e social, não apenas como 

forma de reclamar a identidade por parte dos oprimidos, social e 

culturalmente falando, mas igualmente como tentativa de representá-los. 

O mundo pós-moderno é o mundo da informação, da mídia, ele é 

dominado pelos meios de comunicação e deles depende para fazer circular 

pessoas, mercadorias, informações, imagens, sons. Por isso, eles exercem 

um papel fundamental de garantia de poder e possuem inegável 

importância na constituição das identidades nacionais. No caso do cinema, o 

é necessário atentar para os filmes essencialmente colonialistas, cujo 

protagonista é o colonizador e é ele quem “faz” a história. Como pano de 

fundo, têm-se indivíduos possuídos por doenças, fanáticos por costumes e 

rituais religiosos ou místicos, sempre vistos como “do mal” ou como o bon 

sauvage, serviçal que abre mão de sua cultura para incorporar a do seu 

senhor. Conforme Shohat e Stam: 

[…] o cinema dominante tem falado sobre os “vencedores” 
da história, em filmes que idealizam o empreendimento 
colonial como uma “missão civilizatória” filantrópica motivada 
por um desejo de avançar sobre as fronteiras da ignorância, 
da tirania e da doença. Os filmes de aventura, e a “aventura” 

de ir ao cinema, ofereceram-se como instrumento para a 
auto-realização indireta do europeu branco e masculino. 
(Shohat e Stam. In Ramos, 2004:401) 

Dentre os vários meios que servem de suporte à sustentação e 

disseminação do eurocentrismo, o cinema ocupa um lugar de destaque. Sua 

própria evolução histórica está atrelada ao desenvolvimento das potências 

europeias e dos Estados-Unidos, ao imperialismo e à globalização. As 

periferias cosmopolitas, multirraciais, híbridas, localizadas nos grandes 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

37 
 

centros urbanos mundiais, têm sido foco de reportagens em impressos e na 

televisão, de obras literárias e cinematográficas. Muitos produtos da 

indústria cultural têm se desenvolvido em torno desses temas, por isso, 

cabe tentar perceber como se dão essas representações e os complexos 

processos que as envolvem.  

O que parece mais difícil, entretanto, é tentar localizar este cinema 

que me empenho em entender e analisar. Muitos teóricos concordam que 

há um “Cinema Mundial” e um “Terceiro Cinema”. O primeiro seria o 

conjunto de filmes produzidos em países não-periféricos e que, portanto, 

normalmente, são realizados em condições ideais, ou praticamente ideais, 

de produção. Contrariamente, haveria um Terceiro Cinema, produzido em 

países de Terceiro Mundo, como o próprio nome se refere, realizados com 

restritos orçamentos e, em geral, em condições realmente precárias de 

produção. 

No entanto, há certa confusão nesses conceitos até mesmo porque a 

bipolaridade Primeiro/Terceiro Mundo já não faz mais sentido. Por 

conseguinte, é fácil perceber a presença de um “Cinema Mundial” em países 

periféricos e de um “Terceiro Cinema” em países dominantes. 

The only solution to the bracketing of “World” in Third 
(World) Cinema is, perhaps, that of “circles of denotation” 
proposed by Shohat and Stam in which the core circle is 
occupied by Third Cinema in the Third World, the next by 
Third World films in general, the third by Third Cinema made 
outside Third World and the fourth by diasporic hybrid films 
imbued with Third Cinema proprieties.9 (Guneratne, 
2003:15) 

Para entender melhor esses termos, faz-se necessário contextualizar 

                                                
9 A única solução para o entendimento de "Mundo" no Terceiro Cinema (Mundial) é, 

talvez, a utilização do conceito de "círculos de denotação", proposto por Shohat 
e Stam, em que o círculo central é ocupado pelo Terceiro Cinema no Terceiro 
Mundo; o seguinte por filmes do Terceiro Mundo em geral; o terceiro, pelo 
Terceiro Cinema feito fora do Terceiro Mundo; e o quarto, por filmes diaspóricos 
e híbridos imbuídos de propriedades do Terceiro Cinema. (livre tradução da 
autora) 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

38 
 

o momento do nascimento do Terceiro Cinema e sua intrínseca relação com 

um contexto histórico específico. O chamado Terceiro Cinema surgiu, entre 

as décadas de 50 e 60, no seio dos países do Terceiro Mundo, como um 

meio revolucionário de constituir um cinema engajado socialmente. No 

início, havia um forte discurso de se propor um cinema enquanto um ato de 

revolução estética, política e de ação social. Seria um cinema marcado pelo 

caráter anticolonialista, militante, revolucionário, contando com grandes 

cineastas terceiro-mundistas como Fernando Solanas, Octávio Getino, 

Glauber Rocha, Nelson Pereira dos Santos, Patrício Guzmán. É importante 

observar que o Terceiro Cinema está de acordo com uma orientação 

ideológica terceiro-mundista, uma tentativa de representar as aspirações de 

um mundo pós-colonial através de uma resistência neocolonialista 

(Guneratne, 2003:07). 

Note-se que para alguns teóricos o cinema deve ser dividido em três 

diferentes tipos: First Cinema, Second Cinema e Third Cinema10. O Primeiro 

Cinema envolve os filmes comerciais, de grandes orçamentos e é 

consumido enquanto um cinema tipicamente de entretenimento. O Segundo 

Cinema se caracteriza por ser um cinema independente, intelectual, e 

realizar essencialmente o que se convém chamar de film d‟auteur. O 

Terceiro Cinema, como já foi explorado, tem seus filmes realizados por 

militantes e, muitas vezes, é caracterizado por um radicalismo político. 

Dentro dessas perspectivas de classificação, seria difícil incluir nesses 

grupos filmes como O Ódio, Dias de Glória, A cidade está tranquila e A 

Esquiva, que serão analisados a seguir, uma vez que não podem se 

enquadrar especificamente a uma dessas categorias, podendo fazer parte 

tanto de mais de uma categoria como de nenhuma delas. De qualquer 

forma, haveria ainda mais duas classificações a serem consideradas e às 

                                                
10 Ver Guneratne, 2003, p. 10. Ao invés de utilizar a nomenclatura em inglês adoto 

denominar os três tipos acima enumerados de Primeiro Cinema, Segundo 
Cinema e Terceiro Cinema, respectivamente. 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

39 
 

quais cabe relacionar esses filmes: o cinema beur e o accented cinema11. 

O cinema beur surge de um embate entre as políticas francesas 

contemporâneas de imigração e a cultura popular, expressando os efeitos 

do difícil processo de integração por parte dos marginalizados dentro de 

uma cultura metropolitana. Como destaca Carrie Tarr, 

By reclaiming theses histories, the beurs are 
challenging dominant French histories of the nation and 

working towards a valorization of their own place within 

a multicultural France.12 (TARR, 2005:16) 

Enquanto movimento cinematográfico, o cinema beur tem sido 

definido como um cinema de identidade comunitária. “That is, images and 

scenes of life relating to this minority group are the central setting for a 

corpus of beur films”13 (BLOOM, Peter in Shohat & Stam, 2003:47). Hamid 

Naficy explica que esse reconhecimento de uma identidade coletiva entre os 

cineastas norte africanos na França pode ser explicado pela estrutura 

unificada da colonização empreendida pelos franceses (sendo a imposição 

do idioma um dos fatores mais relevantes), assim como pelas 

circunstâncias de descolonização (2001:96). 

O termo beur vem da palavra árabe, em verlan: uma espécie de jogo 

fonético de inversão de sílabas (por exemplo, femme (mulher), em verlan 

seria meuf), muito executado pelos magrebinos e seus descendentes 

residentes na França. O próprio nome verlan seria a inversão de l‟envers, 

que quer dizer ao inverso. Outra conotação que pode ser atribuída ao termo 

seria a palavra berber que designa um grupo étnico dominante entre a 

população de argelinos imigrantes na França. 

Pode-se dizer que a identidade beur surgiu e se fortificou a partir de 

                                                
11 A tradução mais utilizada é “cinema de sotaque”. 
12 Ao reivindicar essas histórias, os beurs contestam as histórias francesas sobre 

nação e atuam em função da valorização de seu próprio espaço dentro de uma 
França multicultural. (livre tradução da autora) 

13 Ou seja, imagens e cenas da vida relativa a esses grupos minoritários são 
centrais no corpus dos filmes beur. (livre tradução da autora) 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

40 
 

conflitos sociais nas décadas de 70 e 80, período no qual a França 

encorajou a imigração dos magrebinos para servirem de mão-de-obra 

barata. Um dos eventos mais contundentes foi “La Marche pour l‟Égalité”, 

em 1983, que reuniu cerca de 100 mil pessoas. 

Partie de Marseille le 15 octobre 1983 dans l‟indifférence 
quasi-générale, la Marche est peu à peu devenue un 
événement politique historique. Il sera considéré comme un 
acte fondateur pour la jeunesse des banlieues. À travers le 
pays, les jeunes issus de l‟immigration mais aussi des 
nombreux Français se sont identifiés aux marcheurs et 
rejoindront ce que l‟on nommera un temps le mouvement 
beur.14 (ABDALLAH, Mogniss in Plein Droit nº55; 2002) 

No ano de 1989, a identidade beur ressoou fortemente na mídia 

francesa e internacional com a cobertura da controvérsia sobre o uso da 

burca nas escolas, assim como dos tumultos em Sartrouille (periferia de 

Paris), em Vaulx-en-Velin (periferia de Lyon) e em diversos subúrbios de 

Marselha. Portanto, os filmes que estão dentro desse movimento beur de 

cinema se caracterizam basicamente por explorar a identidade e as 

dificuldades do cotidiano de uma segunda geração de imigrantes do norte 

da África que cresceram na França (Bloom in Shohat & Stam, 2003:44). 

As a francophone film mouvement and a representation of 
community, beur cinema addresses problems of national 
identity in addition to more specific issues related to 
integration in French society.15 (Bloom in Shohat & Stam, 
2003:47) 

Todos esses eventos histórico-políticos contribuíram para a realização 

                                                
14 Saindo de Marselha, em 15 de outubro de 1983, praticamente na indiferença, a 

Marcha foi pouco a pouco se transformando em um acontecimento histórico-
político. Foi considerado como um marco pelos jovens da perifeira. Por todo país, 
os jovens oriundos da imigração, mas também vários franceses, se identificaram 
com os manifestantes e passaram a fazer parte do que por muito tempo se 
chamou de movimento beur. (livre tradução da autora) 

15 Enquanto um movimento cinematográfico francófono e uma representação da 
comunidade, o cinema beur aborda problemas relativos à identidade nacional, 
além de temas mais específicos como o da integração na sociedade francesa. 
(livre tradução da autora) 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

41 
 

de filmes tais como: Le thé à la menthe (Abdelkrim Bahloul, 1984), Baton 

rouge (Rachid Bouchareb, 1985), Le thé au harem d'Archimède (Mehdi 

Charef, 1985). Produções como essas colaboraram para uma evolução 

consciente do cinema beur realizado na França até os dias de hoje, assim 

como para uma maior incidência do olhar cinematográfico em direção às 

periferias. Dessa forma, no contexto do cinema francês contemporâneo, 

observa-se uma variada gama de filmes que tratam dos temas que dizem 

respeito às camadas marginalizadas, embora não se enquadrem 

obrigatoriamente numa estética beur. 

A cineasta e romancista Farida Belghoul, um dos ícones da geração 

beur da década de 1980 e cuja importância dentro desse movimento de 

resistência étnico-identitário é inegável16, divide o cinema beur em três 

categorias: filmes realizados por cineastas beur, quer dizer, pertencentes a 

uma segunda geração de imigrantes, mas que nasceram e cresceram na 

França, como Rachid Bouchareb (Dias de Glória), por exemplo; filmes dos 

cineastas emigrantes, que nasceram e cresceram nas colônias e ex-colônias 

francesas, mas que vivenciam conflitos relativos à identidade nacional; e os 

filmes realizados por cineastas franceses, que buscam retratar a realidade 

das comunidades beur. (Naficy, 2001:96-97). 

Embora muitas vezes essas categorias sejam eficazes e ajudem a 

entender um pouco melhor o lugar de cada filme dentro da história do 

cinema, elas são constantemente criticadas por alguns autores por se 

apresentarem demasiadamente generalistas. Ao que parece, a dificuldade 

de caracterizar essas produções está relacionada à multiplicidade de 

identidades, etnias, experiências diaspórica e cultural das sociedades pós-

                                                
16 Farida Belgoul foi porta voz da “Convergence 1984”, movimento que reuniu mais 

80 mil pessoas e consistiu em atravessar a França de mobylette para proferir um 
discurso em Paris, precisamente na Place de la République.  Esse acontecimento 
ficou conhecido pelo slogan : “La France c'est comme une mobylette, pour 
avancer, il lui faut du mélange”. Atualmente ela atua na mídia impressa e na 
rádio (Radio Beur) e é professora em uma escola francesa. 

 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

42 
 

coloniais, assim como às opções estéticas e cinematográficas de cada 

cineasta. 

Portanto, para tentar compreender e analisar esses filmes, será 

necessário fazer interagir os conceitos e as definições que pareçam 

pertinentes, ao invés de restringi-los. Interseccionar essas categorias será, 

certamente, uma iniciativa ousada, contudo, será também possivelmente 

mais valioso para pensar essas produções que sofrem variadas influências e 

que se mostram realmente frutos de um mundo globalizado e multicultural. 

Dessa forma, além do cinema beur, o accented cinema, não 

especificamente dentro da realidade francesa (pois o cinema beur muitas 

vezes é considerado uma categoria do accented cinema), interessa-se por 

questões como o exílio e a diáspora na representação dos marginalizados 

social e culturalmente. Os filmes considerados como accented cinema, de 

acordo com Naficy, caracterizam-se por serem intersticiais, 

[…] because they are created astride and in the interstices of 
social formations and cinematic practices. Consequently they 
are simoutaneously local and global, and they resonate 
against the prevailing cinematic production practices, at the 
same time that they benefit of them.17 (2001:04) 

Igualmente, esses filmes exprimem as condições diaspóricas 

criticando e procurando compreender tanto a sociedade do opressor como a 

do oprimido. Eles tratam de representar as circunstâncias de descolamento-

ajustamento abrangendo, sobretudo, problemáticas como as do território e 

a da territorialidade através da vida no exílio. 

The representation of life in exile and diaspora, on the other 
hand, tends to stress claustrophobia and temporality, and it 
is cathected to sites of confinement and control and to 
narratives of panic and pursuit. While the idyllic open 

                                                
17 Pois eles são criados e fundamentados nos interstícios das formações sociais e 

das práticas cinematográficas. Consequentemente, eles são simultaneamente 
locais e globais, e vão de encontro às práticas de produção cinematográficas 
predominantes, ao mesmo tempo em que delas se valem. (livre tradução da 
autora) 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

43 
 

structures of exile underscore rupture.18 (Naficy, 2001:05) 

Essas representações da diversidade cultural, linguística e étnica, da 

dispersão global e da imigração, podem ser melhores analisadas, tanto no 

cinema como na literatura, se bem compreendidos os termos exílio e 

diáspora. Como é sabido, ambos dizem respeito ao trauma, à ruptura, à 

coerção e envolvem sempre a dispersão de pessoas no sentido de 

afastamento físico do seu local de origem, de sua pátria. Além disso, tanto 

na diáspora como no exílio, os indivíduos necessitam construir suas 

identidades paralelamente a uma anterior já possuída e tentar estabelecer 

um diálogo entre as duas. 

Por outro lado, é importante realçar que a diáspora é um fenômeno 

coletivo, diferentemente do exílio que, em geral, ocorre individualmente. 

Portanto, a representação de diaspóricos e exilados podem ter 

características completamente distintas, pois, uma vez que a diáspora só se 

dá na coletividade, as pessoas envolvidas normalmente têm mais 

consciência étnica (Naficy, 2001:09) e, consequentemente, maior 

capacidade ou possibilidade de agência19. De qualquer modo, esse cinema 

tem sempre como pressuposto o enfoque nas diferenças nacionais, 

religiosas, culturais, étnicas etc. Igualmente, ele não está relacionado 

apenas ao pós-colonialismo e ao pós-modernismo, mas também às 

transformações das práticas e das teorias cinematográficas que se iniciaram 

nos anos 1960. 

Nesse sentido, Naficy sugere que o accented cinema seria uma 

ramificação do Terceiro Cinema (2001:30-31) with which it shares certain 

attributes and from which it is differentiated by certain sensibilities20 

                                                
18 A representação da vida no exílio e da diáspora, por outro lado, tende a agravar 

a claustrofobia e a temporalidade, e está associada a lugares de confinamento e 
de controle e a narrativas de pânico e perseguição. Já as idílicas estruturas 
abertas do exílio sublinham a ruptura. (livre tradução da autora) 

19 Para um maior aprofundamento do termo, ver Bhabha, 1998:239-273. 
20 Com o qual compartilha certos atributos e do qual se diferencia em certas 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

44 
 

(Naficy, 2001:30). Entretanto, enquanto o Terceiro Cinema marca 

nitidamente os anos 1960, sobretudo graças aos movimentos ocorridos na 

América Latina – cujo maior ícone é, sem dúvida, o cineasta brasileiro 

Glauber Rocha –, o accented cinema caracteriza essas produções, que se 

voltam para os marginalizados a partir dos anos 1980. Em suma, segundo 

Naficy, 

[…] despite some marked differences, both accented and 
Third Cinema films are historically conscious, politically 
engaged, critically aware, generically hybridized, and 
artisanally produced.21 (2001:31) 

A partir dessas considerações, decidi tomar o cinema francês 

contemporâneo, precisamente a partir da década de 1990, como base para 

essas reflexões. Significativos filmes que abordam as camadas subalternas 

– como O Ódio (La Haine, Mathieu Kassovitz, 1995), A cidade está tranquila 

(La Ville est tranquille, Robert Guédiguian, 2000), A Esquiva (L‟Esquive, 

Abdellatif Kechiche, 2003), A pequena Jerusalém (La petite Jerusalem, 

Karin Albou, 2005), Dias de Glória (Indigènes, Rachid Bouchareb, 2006), O 

Segredo do Grão (La graine et le mulet, Abdellatif Kechiche, 2007), entre 

outros –, parecem elucidativos para se compreender as mudanças sociais 

em paralelo às mudanças nas temáticas e nas estéticas cinematográficas. 

 Os filmes citados possuem algumas características em comum que 

não devem ser ignoradas. A violência, quando não é evidente, como em O 

Ódio, Dias de Glória e até em A Cidade está tranquila, é latente, como em A 

Esquiva, uma história de jovens de origens distintas convivendo juntos na 

periferia; A pequena Jerusalém, as dificuldades de uma família de judeus na 

periferia parisiense, seus conflitos religiosos, intensificados também pela 

presença de outros emigrés; O Segredo do Grão, a epopeia de um estivador 

                                                                                                                                          
sensibilidades. (livre tradução da autora) 

21 Apesar das marcadas diferenças, tanto o accented cinema como o Terceiro 
Cinema são historicamente conscientes, politicamente engajados, criticamente 
atentos, geralmente híbridos e artesanalmente produzidos. (livre tradução da 
autora) 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

45 
 

que, com a ajuda de sua enteada, tenta abrir um restaurante de comida 

típica africana. 

O preconceito e o racismo são abordados por essas produções em 

vários sentidos, não apenas contra o “outro”, mas também provindo dele 

próprio. A complexidade das novas formas de convívio fixadas na pós-

modernidade pelo multiculturalismo e a globalização, por exemplo, que 

geram uma espécie de estranhamento entre os sujeitos, que não 

conseguem se compreender, mesmo falando a mesma língua, e estão 

constantemente absorvidos pelo medo uns dos outros. Para citar as mais 

importantes. Além das características temáticas é necessário relevar as 

“vozes” que esses filmes trazem ao público. 

Hoje, quando se fala em identidade cultural francesa nela já estão 

incluídos celtas, iberos, germanos, as mais diversas etnias dos povos 

africanos etc.; constituindo uma espécie de caldeirão das identidades, 

chamado comumente de melting pot. São povos que transformaram a 

história e a cultura francesas, gerando uma identidade híbrida própria dessa 

nação. 

Portanto, muitos dentre os cineastas envolvidos com esses temas 

têm uma relação próxima com as realidades periféricas, com o “outro”, o 

ex-colonizado, e, em geral, eles pertencem a mais de uma etnia – quer 

dizer, mesmo tendo nascido na França, como Kassovitz, Guédiguian e 

Bouchareb, são descendentes de judeu-húngaro, mãe alemã - pai armênio 

e argelinos, respectivamente. Abdellatif Kechiche, cuja nacionalidade é 

francesa, nasceu na Tunísia e só chegou à Franca (Nice) aos seis anos. Por 

isso, a história pessoal de cada cineasta merece atenção e cabe ser 

considerada como parte integrante dos filmes. 

  



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

46 
 

 

Parte 2: Dos filmes 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Un enemigo es alguien cuya historia no hás escuchado.” 

(Um inimigo é alguém cuja história se desconhece) 

Wendy Brown 

 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

47 
 

 

4. Era uma vez uma sociedade em queda 

Depuis un quart de siècle, à Vaulx-en-Velin, plus encore 

depuis les émeutes de l‟automne 2005 dans des dizaines de 

quartiers dits « sensibles » du pays, le scénario est connu, 

trop connu. Une altercation éclate, cette fois-ci entre jeunes 

et non pas avec les forces de l‟ordre, un coup de feu est tiré, 

un garçon de 20 ans s‟écroule et décédera deux heures plus 

tard, la cité s‟embrase dans une bouffée de « haine » 

incontrôlable, voitures brûlées, enseignes démolies, gare 

SNCF saccagée. En dépit des incessants appels au calme du 

maire, socialiste en l‟occurrence, ou des « grands frères ». Le 

lendemain, le silence retombe sur la douleur d‟une famille et 

les souffrances d‟un quartier traumatisé.22 (Le Monde.fr ; 

16.06.08) 

 

A rebelião narrada acima, no editorial de um dos jornais franceses 

mais populares, o Le Monde, 2008, sob o título Banlieues, “la rage”23, 

assemelha-se, em detalhes, à história contada, em 1995, no filme O Ódio 

(La Haine) do diretor Mathieu Kassovitz. Vencedor, dentre outros prêmios, 

do César de melhor filme e de melhor diretor no Festival de Cannes, o filme 

traz como personagens centrais três jovens da periferia francesa em busca 

de inserção social. O foco da história, que se passa em um único dia, é, 

                                                
22 Há um quarto de século, em Vaulx-en-Velin, e mais ainda desde as rebeliões do 

outono de 2005 em dezenas de bairros do país ditos “sensíveis”, o cenário é 
conhecido, demasiadamente conhecido. Inicia-se uma disputa, desta vez entre 
jovens e não com as forças de ordem, um tiro é disparado, um rapaz de 20 anos 
é atingido e morre duas horas mais tarde. A cidade está em chamas, exalando 
um “ódio” incontrolável, carros queimados, demolições, estação SNCF (Sistema 
Nacional de Caminhos de Ferro) saqueada. Apesar dos incessantes pedidos de 
calma do prefeito, socialista no ocorrido, ou dos “grandes irmãos”. No dia 
seguinte, cai o silêncio sobre a dor da família e os sofrimentos de um bairro 
traumatizado. (livre tradução da autora) 

23 Subúrbios, “a ira”. (livre tradução da autora) 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

48 
 

evidentemente, o ódio que os jovens Hubert (um negro boxeador), Saïd (de 

origem árabe, nascido na França) e Vinz (um judeu) sentem da polícia, que 

os julga com preconceito ao invés de protegê-los, e da sociedade, como um 

todo, que os discrimina. Confirmando, portanto, que, na França, as políticas 

de inserção social das várias culturas são não apenas insuficientes, mas, na 

prática, ineficazes e não atingem os resultados desejados ou previstos. 

Os códigos compartilhados por esses indivíduos em suas relações 

interpessoais na periferia são extremamente distintos dos códigos da 

sociedade em que estão inseridos, de forma que estão sempre negociando 

posições e tentando entender as políticas que regem suas relações com os 

sistemas de dominação. O Ódio trata dos conflitos dos três personagens 

após uma noite de enfrentamentos da polícia com habitantes de uma 

comunidade periférica de Paris, que resultaram no espancamento do jovem 

Abdel (hospitalizado, em estado grave) pelos policiais e na perda de uma 

pistola automática (achada por Vinz durante o tumulto). Esses conflitos são 

evidenciados tanto no nível intersubjetivo de cada personagem quanto no 

que concerne à forma como eles interatuam no meio social. 

A narrativa do filme é montada com base na relação tempo-espaço. 

As cenas são cortadas pela indicação do tempo; uma tela preta que indica a 

hora e os minutos, ao longo de um dia. Esses cortes são marcados por 

deslocamentos de espaço, perguntas sem respostas, sendo seus sentidos 

completados pelo espectador. O uso do relógio pontuando o momento exato 

em que se passa a ação contribui para enfatizar que o filme se trata de um 

acontecimento em curso, um possível/provável instante do presente. O 

corte súbito, linear em relação ao tempo, porém assimétrico, uma vez que 

não se dá a cada tempo preciso (por exemplo, a cada 10 minutos), mas de 

acordo com a importância dos fatos ocorridos em cada momento, produz 

uma atmosfera de angústia, pela incerteza do que está por vir, e reforça a 

ideia imediatamente anterior ao corte, tornando, assim, cada ponto de 

transição muito marcante. 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

49 
 

FIGURAS 3 e 4 – Relógios que marcam a primeira e a última cena do filme 

FONTE: O ÓDIO (1995) 

 

Além dos cortes, há os silêncios prolongados que atuam de forma 

semelhante nas transições das ações. Um exemplo é a cena em que os 

jovens saem do hospital, onde está ferido Abdel (personagem de Abdel 

Ahmed Ghili), conduzidos numa viatura por um policial que começa a 

repetir o já conhecido discurso de que a polícia não está ali para bater, mas 

sim para proteger e, então, o negro interrompe com a pergunta seguida de 

um silêncio (de 1‟20‟‟); já interrompido depois de alguns segundos no 

interior da delegacia: “Ah é, e quem nos protege de vocês?” Uma pergunta 

que não sugere nada de inédito, desconhecido, mas que serve para reforçar 

a tensão evidente entre a polícia e os marginalizados. 

É entre silêncios e ruídos que se constroem os personagens e a 

atmosfera do subúrbio onde vivem. O silêncio representando a reflexão: 

jovens que procuram entender o que está acontecendo em torno deles; ou 

o ócio: a sensação de que não há o que fazer, inclusive porque no dia em 

que se passa a história a escola havia sido praticamente destruída durante 

a noite da rebelião, impossibilitando-os de frequentar as aulas por, talvez, 

um longo tempo; ou ainda o marasmo: nada parece acontecer, os diálogos 

travados entre eles parecem não evoluir logicamente, como também os 

espaços que percorrem parecem ser aleatórios; conversam trivialidades e 

caminham na estrada, do nada ao nada, sem rumo. 

Em contrapartida, as cenas de ruído são bastante fortes. Até mesmo 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

50 
 

na que abre o filme ao mostrar imagens reais de tumultos entre policiais e 

manifestantes, ouve-se o som diegético proveniente dos enfrentamentos e 

ao fundo a música de Bob Marley que analisa com precisão: “They were all 

dressed in uniforms of brutality”24. Batidas de portas, barulho de tiro, gritos, 

e a própria música (acertada trilha sonora – Bob Marley, Isaac Hayes, 

algumas sequencias líricas e, sobretudo, rap francês) estão, ao longo de 

todo o filme, interrompendo insistentemente o silêncio do mundo interior de 

Vinz, interpretado por Vincent Cassel, Hubert, vivido por Hubert Koundé, e 

Saïd, personagem de Saïd Taghmaoui. Uma espécie de “violência sonora” os 

persegue, assim como a violência social e física, tornando-se cada vez mais 

improvável que consigam se libertar de suas condições de periféricos. 

Apesar de ter realizado as filmagens em cores, Kassovitz opta por 

uma versão em preto e branco, possivelmente para evidenciar ainda mais a 

existência de dois lados, de duas instâncias da sociedade. Além disso, a 

construção de uma ambiência em tons de cinza releva um mundo triste, 

desolado, degradante, sem cor e, por isso mesmo, sem vida, um mundo 

morto para o resto do mundo. O filme retrata um universo ríspido, cheio de 

preconceitos, violento e incapaz de unir as pessoas como simples seres 

humanos, e sim por sua condição social. 

No caso dos três protagonistas são suas diferenças culturais que os 

unem. Uma vez que Vinz, Saïd e Hubert são excluídos do sistema pela 

condição de serem “outro” eles passam a fazer parte de um grupo, embora 

heterogêneo, composto pelos marginalizados socialmente. Por conseguinte, 

eles permanecem sempre juntos por estarem em contraposição diante de 

uma mesma ameaça, ou de um mesmo “inimigo”, constituindo, assim, 

“identidades mais defensivas, em resposta à experiência de racismo cultural 

de exclusão” (Hall, 2003:85) 

Segundo Hall, essa formação de uma “identidade defensiva” inclui 

uma re-identificação do sujeito diaspórico com sua cultura de origem e a 

                                                
24 Eles vestiam todos uniformes de brutalidade. (livre tradução da autora) 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

51 
 

construção de fortes contra-etnias – 

[...] como na identificação simbólica (no Caribe, na Índia, em 
Bangladesh, no Paquistão) da segunda geração da juventude 
afro-caribenha, através dos temas e motivos do 
rastafarianismo, como sua origem e herança africana; ou o 
revival do tradicionalismo cultural, da ortodoxia e do 

separatismo político, por exemplo, entre alguns setores da 
comunidade islâmica. (Hall, 2003:85-86) 

Mesmo esse não sendo o tema central do filme, fica visível a 

preocupação do diretor em destacar as diferenças entre as diversas 

identidades étnicas e religiosas, embora elas estejam convivendo juntas na 

tentativa de se estabelecerem enquanto comunidade. O aspecto linguístico, 

por exemplo, é frequentemente retratado quando a câmera mostra o núcleo 

familiar dos três principais personagens. A alternância dos idiomas – de 

suas origens e de onde vivem – principalmente entre Saïd e a mãe, que se 

comunicam em francês e em árabe, e entre Vinz e a avó, que misturam o 

francês e o hebraico. 

Em se tratando de identidade nacional, uma das suas características 

mais fortes é o sistema linguístico. É a língua, enquanto sistema social e 

não individual (Hall, 2003:49), que permite aos indivíduos se tornarem 

parte de uma comunidade, compartilharem uma mesma cultura. A língua, 

pode-se dizer, é um dispositivo que permite a operacionalização da cultura. 

Mais do que pelo aspecto físico, ela torna possível se reconhecer de onde 

vem um determinado indivíduo, qual a sua origem. De modo que em 

diversos idiomas o campo lexical da palavra que designa a língua é o 

mesmo que designa a nacionalidade. Por exemplo, em francês diz-se 

Anglais/Anglaise (inglês/inglesa) e a língua anglais, (inglês); em alemão, 

Portugiese/Potugiesin (português/portuguesa) e a língua Portugiesisch 

(português); em italiano Francese (francês/francesa) e a língua francese 

(francês); etc. 

A língua de um povo também pode remeter a sua história, como. No 

Brasil, por exemplo, o adjetivo para designar a nacionalidade dos indivíduos 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

52 
 

é brasileiro/brasileira, já a língua é a portuguesa, evidenciando o seu 

passado de nação colonizada. 

Portanto, 

A língua pré-existe a nós. [...] Falar uma língua não significa 
apenas expressar nossos pensamentos mais interiores e 

originais; significa também ativar a imensa gama de 
significados que já estão embutidos em nossa língua e em 
nossos sistemas sociais. (Hall, 2003:40) 

E é também através de uma distinção linguística que os indivíduos se 

reconhecem e se diferenciam cultural e socialmente. Se a língua assume 

uma relação direta com o lugar de origem de todos os indivíduos, para os 

diaspóricos ela também adquire o papel de “elo de continuidade” com a sua 

raiz. Sobre isso, mas não apenas em relação ao código linguístico, Hall vai 

afirmar que: 

As chamadas “minorias étnicas” de fato têm formado 
comunidades culturais fortemente marcadas e mantêm 
costumes e práticas sociais distintas na vida cotidiana, 
sobretudo nos contextos familiar e doméstico. Elos de 
continuidade com seus locais de origem continuam a existir. 
(Hall, 2003:65) 

  O que diz Hall em relação a essas novas comunidades, que surgem 

dentro de outras sociedades em função de um movimento diaspórico, é, 

decerto, irrefutável. Contudo, é preciso não ignorar que no interior dessas 

“novas comunidades” convivem múltiplas raças, formando núcleos 

comunitários tão pequenos que podem se resumir a apenas um lar. 

Tomando a periferia representada em O Ódio como exemplo, percebe-se 

que aquela comunidade retratada é constituída de povos provenientes de 

distintas partes, inclusive franceses, e é apenas nos núcleos familiares aos 

quais se tem acesso que se pode notar as tentativas de guardar os vínculos 

com as culturas de origem. 

Dessa forma, a questão da identidade é muito marcante no filme: 

cada um dos três personagens principais descende de imigrantes de 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

53 
 

diferentes origens – judeus, magrebinos, negros25 –, o que releva o tema de 

diversas culturas tentando se adaptar e sobreviver dentro de uma nova. A 

distinção social é igualmente evidenciada. O filme deixa claro que cada 

personagem tem uma visão distinta do confronto que impulsiona a história, 

assim como da forma pela qual se pode resolver o problema da violência 

entre polícia/marginalizados. Não obstante, eles são tratados 

“homogeneamente” como “outro”, periférico, subalterno26, quer dizer, são 

todos marginais. Essa ideia estaria compreendida nas generalizações das 

quais trata Edward Said (2003:31) ao desenvolver o conceito de 

orientalismo. Para ele, o orientalismo é 

                                                
25É preciso salientar que os africanos na França são visivelmente distinguidos – e 

sofrem mais ou menos discriminação por isso – entre os do norte da África, ou 
magrebinos, que possuem a pele menos escura e as feições “negras” menos 
marcantes, e os do centro-sul, que têm a tez mais escura. Os magrebinos, em 
geral, são menos discriminados que os “africanos”, por causa da cor da pele, 
embora estes muitas vezes sejam vistos como o bon sauvage. Inclusive na 
análise do filme Dias de Glória (Indigènes, 2006), que farei mais adiante, 
retomarei a esta questão do racismo, a fim de examinar uma cena que ilustra 
nitidamente essa distinção. 

26O conceito do subalterno surgiu na segunda década do século XX quando o        
teórico-revolucionário italiano Antonio Gramsci, ao escrever seus Cadernos do 
Cárcere, introduz tanto o termo "subalterno" quanto "classes subalternas" – para 
substituir a palavra "proletariado" criada por Marx, o patrono de toda a ideologia 
socialista. Com isso, Gramsci possibilitou aos novos teóricos perceber algo até 
então tido como inquestionável e enxergar que além da opressão da burguesia 
sobre o proletariado, havia ainda aquelas com bases culturais, étnicas e 
religiosas. 

   Nos anos 80, o conceito gramsciano foi reformado por um grupo de 

pesquisadores, a maioria de origem indiana, liderados pelo historiador Ranajit 
Guha. Juntos, fundaram o South Asian Subaltern Studies Group (Grupo de 
Estudos do Subalterno no Sul da Ásia) movidos pela necessidade de reescrever a 
história da Índia sob o ponto de vista das camadas subalternas, até então quase 
sempre ignoradas pela historiografia colonial.  

   O esforço teórico dos cientistas indianos em muito se apoiou nas interpretações 
da obra de Gramsci produzidas na Inglaterra dos anos 70, por autores como 
Raymond Williams, Stuart Hall, E. P. Thompson, Christopher Hill e Rodney 
Hilton. Estes intelectuais associaram os Estudos Culturais a um ramo das teorias 
da Comunicação nascido na Alemanha, a Teoria Crítica. Com isso, a ideia do 
"subalterno" passou a ser interdisciplinar, plural, a ponto de sofrer críticas 
internas. Hoje, o subalterno é entendido como tudo o que emerge a reboque da 
cultura de massa, como formas periféricas. 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

54 
 

[...] antes a distribuição de consciência geopolítica [...]; a 
elaboração não só de uma distinção geográfica básica (o 
mundo é composto de duas metades desiguais, o Oriente e o 
Ocidente), mas também de toda uma série de „interesses que 
[...] o Orientalismo não só cria, mas igualmente mantém; é, 
mais do que expressa, uma certa vontade ou intenção de 
compreender, em alguns casos controlar, manipular e até 
incorporar o que é um mundo manifestamente diferente (ou 
alternativo e novo); é sobretudo um  discurso que não está 
absolutamente em relação correspondente direta com o 
poder político ao natural, mas antes é produzido e existe 
num intercâmbio desigual de vários tipos de poder, modelado 
em certa medida pelo intercâmbio com o poder político, [...] 
intelectual, [...], cultural [...], moral (como as ideias sobre o 
que “nós” fazemos e o que “eles” não podem fazer e 

compreender como “nós” fazemos e compreendemos). 
(2003:40-41) 

Quer dizer, “eles” são o que “nós” dizemos que são e, portanto, lhes 

cabe a parte que “nós” estabelecemos para “eles”. Como exprime Said, não 

há apenas a distinção geográfica, mas uma distinção muito mais evidente 

da condição que o sujeito ocupa na sociedade, como ele é visto e tratado 

pelos que detém o poder. No subúrbio específico de O Ódio, talvez nos 

subúrbios da França em geral, há uma mistura de raças, culturas, que 

coexistem num estado de conflito permanente dentro da própria periferia, e 

está em relação a um “centro” que detém o poder. Contudo, apesar das 

dessemelhanças, essas pessoas são vistas como uma massa homogênea e, 

de certa forma, elas se unem para combater a dominação, a repressão, a 

marginalização. Por esta necessidade de inserção e, sobretudo, de 

assimilação de uma nova cultura – através de uma conjunção de 

identidades em busca da sobrevivência – resulta que, quase sempre, as 

raízes desses povos diversos vão se enfraquecendo e podem terminar por 

desaparecer ao longo das gerações. 

 O diaspórico vive constantemente o dilema da identidade. Por um 

lado precisa incorporar algumas características do local onde vive a fim de 

facilitar o delicado e difícil processo de adaptação, que chamo de 

ajustamento; por outro, é induzido, pela família e pela própria sociedade 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

55 
 

que aspira a preservar uma identidade nacional através das identidades 

individuais, a conservar as particularidades de sua identidade de origem. 

Sendo assim, infere-se, como Hall que “em condições diaspóricas as 

pessoas geralmente são obrigadas a adotar posições de identificação 

deslocadas, múltiplas e hifenizadas” (2003:76). Desse modo, o sujeito 

diaspórico, produto dos processos de globalização, do pós-colonialismo, 

precisa dialogar com duas ou mais identidades, deixando de pertencer a 

uma nação, no velho sentido, ou, como alguns compreendem esse 

fenômeno, fazendo parte de mais de uma nação simultaneamente. 

 No filme, os personagens exemplificam com alguma clareza esse 

fenômeno da contemporaneidade. É com esforço que os três amigos 

“constroem” suas identidades a partir de mais de um referencial. As 

negociações de convivência são firmadas a todo instante, mas não sem 

conflitos e não sem concessões. No filme as tentativas de convívio, de 

ajustamento e de descolamento também são ressaltadas quando os três 

amigos vão ao centro de Paris, para Saïd receber o dinheiro de uma dívida. 

Tendo Paris como pano-de-fundo, pois somente então sabe-se que se 

trata de uma periferia parisiense, o filme transfere seu eixo de ação para o 

centro da capital francesa. Vinz, Hubert e Saïd estão lá, na glamorosa 

metrópole, que não apenas os devora, mas os traga para o interior de suas 

ruas cinzentas por onde circula um número assustador de veículos e 

pedestres. 

FIGURAS 5 e 6 – Vinz, Saïd e Hubert no centro de Paris e na banlieue 

FONTE: O ÓDIO (1995) 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

56 
 

 

A mudança de cenário, da banlieue para o centro, é acompanhada da 

mudança de som, ouve-se mais ruído de circulação nas ruas, um som mais 

equilibrado, constante, mais ameno aos ouvidos, sem tantos altos e baixos. 

Todavia, a mudança mais contundente se dá no plano psicológico dos 

personagens e não no plano exclusivamente fílmico. Enquanto na periferia 

Vinz, Saïd e Hubert são reconhecidos e saudados pelos amigos e colegas, 

no centro de Paris, ao contrário, eles funcionam como meros figurantes 

sociais e muitas vezes nem são percebidos. Até mesmo a relação com a 

polícia é distinta, pois ao passo que na periferia a polícia os conhece e tem a 

função de conter esses jovens que se mostram enquanto ameaça à 

estabilidade social e política, na cidade, eles são retratados apenas como 

três jovens anônimos em meio à multidão agitada que circula nas ruas, 

metrôs, trens. 

A relação que os três firmam entre si e também com o mundo em 

volta é intermediada por uma arma que fora perdida por um policial e 

encontrada por Vinz na noite do confronto. De posse dessa pistola, Vinz 

contempla uma real possibilidade de inverter as posições e se colocar como 

ameaça a seus opressores. Com a arma, Vinz se sente um gângster e 

acredita que será respeitado pelos amigos, pela polícia e pelas pessoas da 

comunidade onde vive, se conseguir matar um policial. Para isso, Vinz se 

“reconstrói” aos moldes Travis Bickle – personagem interpretado por Robert 

De Niro, no filme Taxi Driver, 1976, dirigido por Martin Scorsese. Kassovitz 

torna essa relação entre os dois personagens ainda mais evidente ao filmar 

Vinz diante do espelho, “brincando” de Travis Brickle, com a mão em forma 

de pistola apontada para sua imagem refletida, ameaçando, assim, a sim 

mesmo. 

Outro momento parecido, mas inspirado no personagem inspetor 

Canardo da história em quadrinhos Une enquête de l'inspecteur Canardo, é 

quando Saïd, também na frente de um espelho, se diz, imitando uma “voz” 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

57 
 

de pato: Canardo, senhor Canardo. Vou acabar com vocês todos. Você, ele, 

ela... Aqui igualmente Kassovitz escolheu intencionalmente esse 

personagem. Canardo27 é um detetive depressivo e moralmente decadente, 

fumante inveterado e alcoólatra, de temperamento blasé, que dirige um 

velho Cadillac, vive rodeado de pessoas miseráveis e frequenta os lugares 

mais sinistros e incertos. 

 

 

 

 

 

 

 
 

FIGURAS 7 e 8 – Vinz, em Ó Ódio, e Travis Bickle em Taxi Driver 

FONTES: Ó ÓDIO (1995) E TAXI DRIVER (1976) 

 

Na sequência do enredo do filme, a pistola perdida pela polícia passa 

a ter um papel fundamental. Na cena em que Vinz entra no hospital com a 

arma escondida nas costas, a câmera se coloca na altura da pistola e 

acompanha desta posição a entrada dos três amigos que tentam visitar 

Abdel. Vinz passa a reagir aos insultos dos policiais, assumindo uma postura 

de quem está, ou pode estar, no poder. Ele reage, enfrenta, não se acanha 

diante dos militares nem de seus amigos, que no início não entendiam a 

mudança no comportamento de Vinz e só mais tarde se darão conta de que 

estavam correndo perigo caso a posse da arma fosse descoberta. 

Entretanto, o estado do jovem Abdel continua bastante grave. Com a 

iminência da morte de Abdel somada à posse da pistola, Vinz vislumbra a 

possibilidade de revanche; ideia que fica clara quando, já em Paris, numa 

                                                
27 Em francês o nome Canardo é relativo ao substantivo canard que significa pato, 

animal que encarna o personagem do detetive. A palavra conard, parônimo de 
canard, quer dizer imbecil, cretino. 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

58 
 

discussão com Hubert, Vinz afirma que “se o Abdel morrer, eu equilibro a 

balança e mato um policial!”. 

 Enquanto Vinz e Hubert foram para Paris sem um propósito explícito, 

Saïd tenta recuperar o dinheiro da dívida. Para isso, precisa encontrar um 

traficante cujo codinome é Astérix. No final, mesmo encontrando Astérix, 

Saïd não consegue reaver o dinheiro. No seu luxuoso apartamento, o 

traficante, ao descobrir que Vinz porta uma pistola, propõe uma roleta-

russa, ocasionando uma estressante discussão e os três amigos são 

expulsos de lá de mãos vazias. O jogo da roleta-russa se torna mais um 

elemento que pode aproximar O Ódio dos filmes de gangster. 

Por outro lado, ao se olhar para Saïd, Vinz e Hubert, não se parecem 

com os personagens estereotipados dos filmes desse gênero, pois nem 

possuem as mesmas “virtudes” nem os mesmos desejos e objetivos. A todo 

instante, Kassovitz procura reforçar a ideia de que esses personagens estão 

tomados pelo ódio contra um sistema opressor, uma sociedade injusta 

onde, ao que parece, não há espaço para eles. 

Ao saírem do apartamento de Astérix, devido às confusões em que 

estão sempre se metendo, Hubert e Saïd são levados à delegacia. Cenas de 

torturas, com direito à explicação, e racismo confirmam a “teoria” de Hubert 

de que o ódio só é capaz de promover mais ódio. Nos olhares dos 

personagens, policiais e periféricos, vê-se estampado o sentimento que dá 

nome ao filme, numa tentativa de mostrar a origem do ódio, suas formas 

de manifestação e suas consequências. 

Não conseguindo pegar o último trem de volta para casa, caminham 

pelas ruas da cidade e terminam por entrar em uma galeria de arte. Ao 

chegarem, são notados, mas não há nenhum tipo de discriminação 

aparente. Todavia, uma conversa com umas moças termina em discussão e 

os três amigos “descontam”, neste momento, toda a raiva que sentem da 

sociedade, ao mesmo tempo em que os que estão na galeria passam a 

demonstrar preconceito e racismo contra eles. Enquanto todos estavam 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

59 
 

concordando, a presença deles não era um problema, mas na primeira 

divergência eles passam a ser indesejados e também agem com preconceito 

e racismo. “Dicho de otro modo, el „otro' está bien, pero solo mientras su 

presencia no sea invasiva, mientras ese otro no sea realmente „otro‟.” 

(Žižek, 2009:57) 

É num clima de animosidade e troca de insultos que eles são expulsos 

do local e, quando já estão fora, a câmera permanece no interior mostrando 

o alívio dos que estão dentro. Nesse instante, o preconceito é ratificado pela  

FIGURA 9 – Imagens do trio discutindo com o diretor da galeria que os expulsa 

FONTE: O ÓDIO (1995) 

 

frase do diretor da galeria: “C'est le malaise des banlieues”28. É evidente a 

sensação de que os periféricos representam um mal inexorável, uma 

doença, um tumor, com o qual se precisa conviver, não há escolha; 

embora, quando é possível, extirpa-se, fecha-se as portas para eles. Vê-se, 

claramente, a separação de classes, a presença de um inimigo onipresente, 

e qualquer tentativa de conciliação, ou convivência, entre as diferentes 

ordens sociais é sempre abortada por algo que gera ainda mais ódio. 

                                                
28 É a moléstia (ou o incômodo) da periferia. (livre tradução da autora) 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

60 
 

Este racismo explicitado pelo filme está baseado no desconhecimento 

do “outro” ou ainda, como afirmam Shohat e Stam, “no medo do „outro‟ 

(associado a um „eu‟ selvagem e sombrio que foi reprimido)” (2006:50). 

Pensando um pouco nas reflexões do filósofo Slavoj Žižek sobre a violência, 

observa-se que o medo pelo que é externo ao “eu” é construído social e 

politicamente com a finalidade, dentre outras, de erguer fronteiras 

imaginárias, mas extremamente respeitadas, raramente ultrapassadas, 

entre os diversos povos, num nível global, ou entre as distintas classes, 

num nível local. Segundo Žižek: 

[...] una política que renuncia a la dimensión auténticamente 
constitutiva de lo político, puesto que recurre al miedo como 
principio movilizador fundamental: miedo a los imigrantes, 
miedo al crimen, miedo a una pecaminosa depravación 
sexual, miedo al excesso estatal – con su carga impositiva 
excessiva, etc. –, miedo a la catástrofe ecológica, miedo al 
acoso.29 (2009:56) 

Como se percebe, a pós-modernidade estabeleceu novas e complexas 

formas de convívio – possibilitadas, por exemplo, pelo multiculturalismo e 

pela globalização – que geram uma espécie de estranhamento entre os 

sujeitos, que não conseguem se compreender, mesmo falando uma mesma 

língua, e estão constantemente absorvidos pelo medo uns dos outros. O 

poder e o discurso eurocêntricos construíram um Oriente aos moldes da 

visão ocidental, estereotipado, incapaz, inferior em todos os âmbitos 

sociais. Dessa forma, o Ocidente seria o “eu” e o Oriente seria o “outro” o 

que acarreta numa dualidade e numa falsa lógica de que o “eu” é o bom e o 

“outro” é o ruim; o “eu” fala uma língua enquanto o “outro” apenas um 

dialeto.30 

                                                
29 Uma política que renuncia a dimensão autenticamente constitutiva do político, 

posto que recorre ao medo como principio mobilizador fundamental: medo dos 
imigrantes, medo do crime, medo de uma pecaminosa depravação sexual, medo 
dos excessos do Estado - com sua excessiva carga tributária, etc. -, medo de 
uma catástrofe ecológica, medo do assedio. (livre tradução da autora) 

30 Ver Edward Said, Orientalismo – O Oriente como invenção do Ocidente, 2007. 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

61 
 

 Outra cena de extrema intolerância, onde se percebe também a 

vontade de Vinz em vingar as injúrias sofridas, é logo após a confirmação 

da morte de Abdel. No telão dentro de uma estação metrô, os amigos 

observam silenciosamente as imagens da guerra civil na Bósnia. Em 

seguida aparece uma foto do jovem Abdel e a notícia de sua morte. Os três 

saem do metrô discutindo com Vinz, que encarara um policial com desejo 

de matá-lo e até imagina-se lhe dando um tiro. Vinz fica para trás e Saïd e 

Hubert encontram um grupo de skinheads, que começam a agredir os dois. 

Vinz chega com a arma e faz um dos skinheads (interpretado pelo diretor 

Kassovitz) de refém. Vinz demonstra a sensação de poder que a arma lhe 

trás, a possibilidade de vingança, o tão desejado “respeito”, a obtenção de 

um suposto controle da situação. Em outras palavras, tudo que ele não 

possui normalmente. Entretanto, ele não consegue atirar. Os amigos ficam 

aliviados e os três retornam para a banlieue, num trem vazio, cada um em 

um banco, em silêncio profundo. 

Esse silêncio, após o duro dia dos protagonistas, retoma ao início do 

filme quando a voz do narrador anuncia (o personagem de Hubert): 

C‟est l‟histoire d‟un homme qui tombe d‟un immeuble de 

cinquante étages. Le mec, au fur et à mesure de sa chute, se 
répète sans cesse pour se rassurer: “jusqu‟ici tout va bien, 
jusqu‟ici tout va bien, jusqu‟ici tout va bien”. Mais l‟important 
c‟est pas la chute, mais l‟aterrissage.31 

A crítica à banalização da vida e da violência contra não importa 

quem seja é tema central de O Ódio. Pessoas que “caem” numa sociedade 

também fadada à queda, como se pode constatar ao longo do filme. Apesar 

de não ser documental, O Ódio, escrito, dirigido e editado por Kassovitz, é 

baseado em uma história real32 e trata do momento contemporâneo, 

                                                
31 É a história de um homem que cai de um prédio de cinquenta andares. O cara, 

ao longo da queda, repete sem parar, para se reconfortar: “até aqui está tudo 
bem, até aqui está tudo bem, até aqui está tudo bem”. Mas o importante não é a 
queda, mas a aterrisagem. (livre tradução da autora) 

32 A história do filme foi inspirada no caso do jovem Makomé M'Bowolé morto por 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

62 
 

tentando mostrar que os sistemas sociais estão em crise (em queda), mas 

que o momento pior desta crise ainda está por vim (a aterrissagem), 

levando, assim, o espectador a se questionar onde é que se vai chegar com 

tanta violência e tanto ódio. No início, há cenas reais de confrontos e 

manifestações reforçando a aproximação com a realidade. No fim, há cenas 

realistas, que podem estar acontecendo neste momento em diversas 

periferias por todo o mundo. 

 No cenário da periferia parisiense, Kassovitz mostra os sujeitos 

diaspóricos: em sua maioria, indivíduos obrigados a negociar com novas 

culturas, a adaptar suas identidades a uma nova realidade, mas 

conservando algo de suas origens, ainda que seja pouco exteriorizado.  Para 

Saïd, Vinz e Hubert, quando estão dentro de suas casas, deixam de estar 

propriamente na França e vivem uma realidade mista, onde se cultua outras 

religiões, se ensinam outros costumes, se comem outros alimentos. Mas o 

que se vê nesses personagens, igualmente, é o desejo de ajustamento, de 

inserção. Por exemplo, quando Saïd picha um cartaz onde está escrito: “Le 

monde est à vous” (O mundo é de vocês) e ele troca o “v” pelo “n” 

resultando em: “Le monde est à nous” (O mundo é nosso). 

 

 

 

 

 

 

 
FIGURAS 10 e 11 – Imagens da pichação de Saïd em um cartaz Paris 

FONTE: O ÓDIO (1995) 

 

A última cena do filme representa o clímax da violência e banalização 

                                                                                                                                          
um policial  com um tiro na cabeça, em Paris, no ano de 1993. 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

63 
 

da vida desses que, não por própria escolha, habitam a periferia: a morte 

“por acaso”, ou, usando as palavras de Saïd em outro momento do filme: 

“on est fermé dehors”33. Quando Hubert, Vinz e Saïd voltam de Paris, Vinz 

já está convencido, graças ao esforço dos outros dois, de que a vingança 

não ajudará a trazer Abdel de volta à vida, e desiste do plano de matar um 

policial, entregando, então, a arma a Hubert. Ao se despedirem, Hubert vê 

Vinz e Saïd serem abordados por três policiais, Vinz reage e o policial 

começa a ameaçá-lo apontando uma arma para sua cabeça. Hubert se 

aproxima por trás e Saïd fica parado, olhando, do outro lado do carro com 

as mãos sobre capô. Subitamente, a arma dispara, atingindo a cabeça de 

Vinz, que cai morto no chão. Os outros policiais desaparecem da cena, 

ficando apenas o que disparou a arma, sem reação, depois de esboçar um 

sorriso pálido – o marcador do tempo, na tela preta, passa das “06:00” para 

às “06:01”. 

A vingança, então, se torna obrigatória. Hubert, que, dos três, 

sempre demonstrou ser o mais prudente, saca a arma e aponta para a 

cabeça do policial, revelando no olhar o ódio que tanto condena. Ele, que 

sempre se esforçara para convencer os amigos do contrário, decide atirar 

no policial, que, ao mesmo tempo, também aponta a arma para ele na 

tentativa de se defender. Nesse ínterim, Saïd, apavorado, fecha bem os 

olhos, como a sociedade, por medo, talvez, da aterrissagem. Escuta-se o 

narrador que retoma a fala do início do filme, mas agora já não conta a 

história de um homem que cai, “mas de uma sociedade que cai”; e, uma 

vez que os homens “caem”, morrem, como Vinz, só resta à sociedade “cair” 

também. Entra a voz do narrador: “C‟est l‟histoire d‟une société qui tombe 

et qu‟au fur et à mesure de sa chute se répète sans cesse pour se 

rassurer:”34. 

Assim, a câmera volta-se para Saïd, com o rosto estampado de medo 

                                                
33 Estamos presos do lado de fora. (livre tradução da autora) 
34 É a história de uma sociedade que cai e que ao longo de sua queda se repete se 

parar para se reconfortar. (livre tradução da autora) 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

64 
 

e o narrador prossegue: “„jusqu‟ici tout va bien, jusqu‟ici tout va bien, 

jusqu‟ici tout va bien‟. L‟important c‟est pas la chute,”35. Fade back. Ouve-

se o tiro, mas não se vê qual dos dois disparou a arma. O narrador conclui: 

“mais l‟aterrissage.”36 Com isso, percebe-se uma preocupação, do início ao 

fim do filme, em focar o olhar e a reflexão do espectador nas consequências 

(a aterrissagem) da violência, do ódio, do preconceito, alimentados por 

todos nas sociedades atuais. Nota-se que não há uma intenção em apontar 

que lado estaria certo, a polícia ou o periférico, mas em mostrar como 

funciona o ciclo do ódio em todas as esferas, trazendo consequências 

irremediáveis para todos. Kassovitz construiu o enredo cuidadosamente, 

sem tomar partido ou querer justificar a violência proveniente da periferia. 

O diretor apresenta um ódio forte o suficiente para destruir vítima e algoz. 

FIGURAS 12 e 13 – Imagens das últimas cenas do filme quando 

Hubert decide vingar a morte de Vinz 
FONTE: O ÓDIO (1995) 

  

                                                
35 Até aqui está tudo bem, até aqui está tudo bem, até aqui está tudo bem. O 

importante não é a queda. (livre tradução da autora) 
36 Mas a aterrissagem. (livre tradução da autora) 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

65 
 

 

5. Encontro entre passado e presente 

Un film est une œuvre d‟art, pas un pamphlet politique qui ne dure qu‟un instant 

alors qu‟un film doit rester intéressant des décennies plus tard.37 

Marjanje Satrapi38 

  

Ao ler esta frase de Satrapi, não pude deixar de pensar no filme do 

francês, descendente de argelinos, Rachid Bouchareb, Dias de Glória 

(Indigènes, 2006). Sobretudo pelo seu caráter não-panfletário e por 

acreditar que ele continuará a ser um filme interessante, pelo menos pelas 

próximas décadas. A importância histórica de um filme como Dias de Glória 

é inegável, pois, embora seja uma produção bastante recente, está 

praticamente sozinho no universo dos filmes que se propuseram a tratar do 

tema: a participação dos habitantes das colônias francesas na Segunda 

Guerra Mundial no intuito de liberar a França da ocupação alemã. Em uma 

entrevista Bouchareb afirma: “Avec Indigènes, on raconte comment plus de 

300.000 soldats des colonies se sont engagés pour libérer la France : cela 

n‟a jamais été dit”39. 

Apesar de o filme estar isolado no que diz respeito ao seu tema 

específico, outras produções francesas contemporâneas têm se voltado para 

a representação das classes marginalizadas. No caso específico de Dias de 

Glória, pode-se dizer que, embora o filme retrate o período do final da 

                                                
37 Um filme é uma obra de arte, diferentemente de um panfleto político que dura 

somente um instante, um filme deve permanecer interessante dezenas de anos 
mais tarde. (livre tradução da autora) 

38 Marjane Satrapi é escritora iraniana, autora, entre outros, da HQ autobiográfica 
Persépolis. 

39 Com o filme Dias de Glória contamos como mais de 300 mil soldados das 
colônias se engajaram para liberar a França: isso jamais havia sido dito.  (livre 
tradução da autora) 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

66 
 

Segunda Guerra Mundial, ele traz, de certa forma, uma temática do 

contemporâneo. Está claro que uma das principais intenções do diretor é 

levantar a questão das relações estabelecidas com os imigrantes, ou seus 

descendentes na França atual. Para isso, Bouchareb tenta construir uma 

espécie de ponte histórica entre os últimos momentos da guerra e o 

momento atual em que vivem esses imigrantes na França. Uma evidente 

intenção de contar o presente (que está praticamente ausente no filme, a 

não ser pelas cenas finais) enquanto uma consequência direta do passado. 

Em Dias de Glória, como em outras produções que tratam atualmente 

dos sujeitos cultural, social e etnicamente marginalizados, o preconceito e o 

racismo são temas-chave, sendo largamente explorados pelos diálogos e 

imagens. Num primeiro momento, o filme pode parecer com muitos outros 

filmes de guerra. A começar pelo título que coincide com a tradução para o 

inglês Days of Glory e diverge completamente do original em francês, 

Indigènes; no que se refere às imagens, há grandes planos, estética bem 

cuidada, lembrando algumas tomadas de filmes do Steven Spielberg, com 

efeitos especiais nas grandiosas cenas de batalhas; e no que diz respeito ao 

conteúdo, sobretudo quando se pensa no discurso patriótico bastante 

reforçado pelo cinema de guerra hollywoodiano. Entretanto, há 

praticamente uma ausência da exploração de cenas de violência que 

enfatizam a crueldade e os horrores da guerra através do derramamento de 

sangue. 

Bouchareb decide, ao contrário, mostrar uma violência interior, que 

se configura dentro dos próprios personagens ou no seio de um mesmo 

exército, o francês. Tendo como cenário uma guerra extremante desumana, 

que matou milhares, marcada pelo nazismo alemão, contra o qual a França 

também lutou, o filme opta por tratar da discriminação e da xenofobia no 

interior de uma mesma pátria. Dessa forma, Dias de Glória distingue-se de 

outros filmes de guerra, por tratar de um (possível) diálogo entre um país e 

seus imigrantes; em outras palavras, de um diálogo entre dominantes e 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

67 
 

dominados. 

Saïd (Jamel Debbouze), Abdelkader (Sami Bouajila), Messaoud 

(Roschdy Zem) e Yassir (Samy Naceri) partem de suas pátrias para lutar 

pela França, como se franceses fossem, com uniformes, armas, alimentação 

fornecidos pelo exército francês, tendo como promessa uma recompensa 

financeira e a cidadania francesa e, pelo menos, um sonho em comum: 

escapar da dura realidade que é a vida nas colônias. 

 Essa é precisamente a história de Dias de Glória. O filme, 

cuidadosamente produzido, chega às telas do cinema de todo o mundo num 

momento de crise social, e de identidade, num momento em que as 

políticas francesas de inserção social já não dão conta das complexas 

relações estabelecidas na pós-modernidade. O filme de Bouchareb adverte 

que, para tentar resolver os conflitos atuais, não basta pensá-los 

isoladamente, mas deve-se fazer um apelo ao passado, à gênese do 

problema. 

FIGURA 14 – Abdelkader, Messaud, Yassir e Saïd orando após uma batalha 
sangrenta 

FONTE: DIAS DE GLÓRIA (2006) 

 

Indigènes, título original de Dias de Glória quer dizer, segundo o 

dicionário francês Le Robert Micro (Le Robert, 2006), aborígene, autóctone, 

http://www.imdb.com/name/nm0213354/
http://www.imdb.com/name/nm0098793/
http://www.imdb.com/name/nm0954704/
http://www.imdb.com/name/nm0618651/


PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

68 
 

exótico, ou aquele que pertence a um grupo étnico existente num país de 

além-mar antes de sua colonização. Com o uso, o verbete tornou-se 

pejorativo, afinal, os indigènes são os negros, os árabes, os primitivos, os 

tribais, os bárbaros. 

Nesse sentido, o filme retrata a história de quatro indigènes 

provenientes do norte da África: Yassir, que vem acompanhado do irmão e 

deseja arranjar-lhe um bom casamento após receber a recompensa 

financeira; Messaoud, que se apaixona por uma jovem francesa, mas 

rapidamente eles perdem o contato por causa da censura do exército 

francês; Saïd, aparentemente o mais ingênuo do grupo, que decide 

engajar-se à infantaria com o intuito de sair da miséria em que vivia; e 

Abdelkader, o único alfabetizado entre os quatro, cujo interesse é lutar 

contra o nazismo e fazer uma carreira militar. 

Essa co-produção entre França, Marrocos, Bélgica e Argélia – indicada 

ao Oscar de melhor filme estrangeiro em 2007 e vencedor do Festival de 

Cannes em 2008 – revela homens cheios de esperança, tentado salvar um 

país, mas, sobretudo, acreditando poder salvar a si mesmos da condição de 

subjugados, de inferiores, de selvagens, que lhes foi imposta, tendo como 

pano de fundo uma França injusta, preconceituosa, discriminadora. 

São impactantes as formas utilizadas pelo diretor para ilustrar as 

baixas na infantaria do exército francês composta principalmente de 

argelinos e marroquinos, em que os homens são mortos quase como 

insetos pelos poderosos armamentos alemães; e, no final do filme, do 

enorme grupo, que foi se reduzindo ao longo da narrativa, resta apenas um 

único homem. 

Como no filme de Mathieu Kassovitz, O Ódio, os créditos iniciais de 

Dias de Glória trazem diversas imagens, vídeos da época, em preto e 

branco, de cenas relativas à vida nas colônias. Cidades pobres, pessoas 

montadas em camelos, outras executando trabalhos árduos, outras 

dançando, cenários desérticos, partidas e chegadas, cenas de comércio etc. 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

69 
 

Ao fundo, uma música cantada em árabe faz o espectador penetrar no 

universo a ser explorado. Sobre essas imagens em movimento, surge o 

título Indigènes em francês e em árabe. Em seguida, vê-se uma fotografia 

da Argélia em 1943 e, a partir de então, começa a história do filme. 

 

 

 

 

 

 

 

FIGURAS 15 e 16 – Imagens das baixas do exército e do Coronel observando de 
longe a batalha 

FONTE: DIAS DE GLÓRIA (2006) 

 

É evidente que o diretor utilizou essas imagens de arquivo não 

apenas no intuito de situar o espectador no período retratado, mas, 

sobretudo, com a intenção de aproximá-lo da realidade; “imagens reais, 

histórias reais”. Segundo Stam e Shohat, “ficções cinematográficas 

inevitavelmente trazem à tona visões da vida real não apenas sobre o 

tempo e o espaço, mas também sobre relações sociais e culturais” 

(2006:263). 

FIGURAS 17 e 18 – Imagem da abertura do filme e da passagem do preto e branco 
ao colorido 

FONTE: DIAS DE GLÓRIA (2006) 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

70 
 

 

Ainda que o filme não seja um documentário, e sim uma ficção 

baseada em fatos reais, Bouchareb, com essas imagens iniciais, cria uma 

atmosfera documental, garantindo uma maior credibilidade à narrativa. 

Dessa mesma maneira, a cada passagem de uma localidade a outra, há a 

imagem do local fixa na tela, em preto e branco, como uma fotografia, com 

o nome da cidade e a data em que os fatos ocorreram. Essa imagem vai 

ganhando cor e movimento e, então, a câmera aproxima para os 

personagens. 

Há uma transição da imagem fotográfica para a cinematográfica, 

permitindo ao espectador ver o que está acontecendo no interior daquela 

paisagem retratada, deslocando-o, assim, no tempo e no espaço. A 

fotografia o transporta de um universo a outro, do ficcional ao real, do 

estático ao cinemático, e, uma vez no universo do real, lá permanece sem 

dificuldade, compreendendo, assim, as imagens subsequentes como parte 

deste mesmo universo. Além disso, parece-me que esta passagem de uma 

imagem histórica, uma fotografia, estática e imutável de um acontecimento, 

para uma imagem em movimento, elabora um discurso de uma imagem em 

construção, o que significaria que ela ainda poderia ser transformada. 

Esta ideia de transformação da imagem, de uma história inalterável 

para uma história a ser construída, remete mais uma vez às referências que 

o filme estabelece com o presente. Quer dizer, Bouchareb tenta montar 

uma lógica onde a mudança entre as relações e os diálogos possíveis entre 

opressor/oprimido só é capaz de ser estabelecida no momento atual e 

jamais no passado, que já está consumado.  

 Seguindo o mesmo raciocínio, há ainda outra questão importante a 

ser verificada. Ao fazer a escolha deste recurso fotografia-cinema X real-

imaginário, não estaria o diretor levantando a problemática da 

manipulação? Uma vez que a imagem fixa se transforma em realidade, em 

movimento, não seria possível uma transformação da própria história que 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

71 
 

está sendo retratada? Para admitir esta possibilidade de mudança, faz-se 

necessário pensar o filme em relação ao presente. 

Ao longo de toda a história, o autor parece propor esta reflexão, e a 

sua necessidade em mostrar este momento do passado está intimamente 

ligada a uma situação de difícil solução no presente. A maior motivação 

desses soldados, que a cada batalha hasteiam a bandeira francesa e cantam 

o hino da pátria-mãe, parecia ser a de conquistar um lugar na sociedade, de 

ter dignidade, de não ser vistos como selvagens. 

 A cena da bandeira francesa sendo hasteada pelos soldados 

recrutados nas colônias é recorrente. Após a primeira batalha, onde morre 

um enorme contingente de soldados africanos, a câmera mostra, através do 

binóculo de um militar de alto escalão, o cenário de terra seca e de pouca 

vegetação, uma encosta rochosa de onde começa a surgir a bandeira da 

França onde estão estampadas as cores branco, azul e vermelho 

significando, respectivamente, igualdade, liberdade e fraternidade, símbolos 

da revolução francesa e pilares da afirmação social e política desta nação. 

Segurando no mastro, um soldado de pele negra acompanhado de outros 

companheiros que, contentes com a vitória gritam, sob o pavilhão tricolor, 

“Vive la France!”.De uma maneira geral, os soldados recrutados das 

colônias são mostrados no filme como bravos miseráveis que vieram de um 

lugar muito pobre em busca de uma oportunidade para obter uma vida 

digna. São homens cheios de esperança que cantam sob a bandeira 

francesa logo nas primeiras cenas do filme quando estão sendo recrutados:  

Nós somos africanos e viemos de longe / Viemos das colônias 
para salvar a pátria / Abandonamos tudo lá: parentes, casas, 
cidades e guardamos no coração um fervor invencível / 
Porque queremos hastear a bandeira da nossa França unida / 
E se alguém quiser nos separar estamos aqui para morrer... 
(trecho extraído da legenda do DVD do filme) 

Apesar de a maioria falar mal o idioma do colonizador, eles cantam o 

hino em francês. É patente o discurso do dominante contido na letra do 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

72 
 

hino. O discurso eurocêntrico e colonialista sendo reproduzido pelos 

próprios oprimidos imbuídos de uma (falsa?) esperança de integração numa 

“França unida”. Ao reproduzir a ideologia do opressor, eles se tornam ainda 

mais frágeis, mais vulneráveis, uma vez que eles legitimam, de certa 

maneira, esta ideologia que os discrimina e os oprime. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FIGURA 19 – Soldados indigènes após vencer a batalha 

FONTE: DIAS DE GLÓRIA (2006) 

 

Por outro lado, em diversos momentos, alguns personagens 

demonstram ter consciência dessa relação de opressão e levantam questões 

importantes, demonstrando sempre o intuito do diretor de entender, ou 

analisar, o presente em contraposição ao passado. Por exemplo, no 

momento em que o Cabo Abdelkader diz aos outros soldados africanos: 

“pensei que com a guerra, ganharíamos os mesmos direitos que nossos 

irmãos do exército Francês”. 

Esse conjunto de cenas, que explora a política de soberania da 

metrópole, através, sobretudo, de elementos nacionalistas como a bandeira 

e o hino, sendo exposto em relação analógica ao presente, remete ao 

pensamento de Said quando afirma em sua obra Orientalismo: 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

73 
 

[...] as sociedades humanas, ao menos as culturas mais 
avançadas, quase nunca ofereceram ao indivíduo algo que 
não fosse imperialismo, racismo e etnocentrismo para lidar 
com “outras” culturas. (2007:277) 

Neste sentido, percebe-se que, apesar de estarem engajados numa 

mesma guerra e a favor de uma mesma nação, os soldados franceses e os 

colonos não são tratados com igualdade, ao contrário, o preconceito é 

sempre explícito, inclusive denunciando uma espécie de “escala humana” 

onde français, pieds-noirs40 e indigènes estão dispostos hierarquicamente. 

O Sargento Martinez (Bernard Blancan), pied-noir, prefere não se referir à 

sua vida fora da França, evita se comunicar em árabe, como os outros 

soldados. Em Pele negra, máscaras brancas Frantz Fanon afirma que: 

No Exército colonial, e especialmente nos regimentos 
senegaleses de infantaria, os oficiais nativos são, antes de 
mais nada, intérpretes. Servem para transmitir as ordens do 

senhor aos seus congêneres, desfrutando por isso de uma 
certa honorabilidade. (FANON, 2008:34) 

Dentro do exército, há até mesmo um sistema de cotas de 

promoções destinadas a cada “categoria” desta “escala humana”. Numa 

cena, esteticamente muito bem cuidada, em que o Coronel fala aos 

combatentes antes do confronto, enquanto se escuta suas palavras de 

encorajamento, a câmera caminha, lentamente, da esquerda para a direita, 

mostrando os soldados em posição de sentido, vestidos com o mesmo 

uniforme, mas separados hierarquicamente: primeiro os franceses, em 

seguida os pieds-noirs e, por último, os indigènes, sendo estes ainda 

divididos entre não-negros e negros, aparecendo respectivamente nesta 

ordem. 

Esses africanos negros, segundo demonstra o filme, estão sempre 

para lá de um segundo plano, tanto no sentido imagético quanto no plano 

                                                
40 Este termo é usado para designar os franceses de origem europeia que se 

instalaram na África do Norte, particularmente na Argélia, até a independência 
deste país. 

http://www.imdb.com/name/nm0086992/


PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

74 
 

social. Até mesmo o próprio Bouchareb, que aparenta querer fazer um filme 

que vai de encontro ao discurso europeu em prol de retratar a guerra sob o 

ponto de vista dos colonos africanos, não destaca nenhum personagem 

negro. De outra parte, ele faz questão de enfatizar a divisão desigual dos 

alimentos entre os africanos. Depois de terem lutado na Itália (1944) e 

terem possibilitado à França, que pela primeira vez, desde a derrota de 

1940, ganhou das tropas alemãs, reconquistar a confiança dos Aliados, os 

soldados partem em direção à pátria-mãe num navio. Seria a primeira vez 

que a grande maioria deles estaria em solo francês. Um sonho? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FIGURA 20 – Soldados perfilados de acordo com suas etnias 

FONTE: DIAS DE GLÓRIA (2006) 

 

Uma das cenas mais marcantes nesse sentido é quando os soldados 

estão todos em fila no refeitório no porão do navio. Todos os homens estão 

se servindo e tudo está correndo muito bem até o momento em que um 

negro é impedido de pegar um tomate. O homem que está servindo segura 

vigorosamente a mão do negro e diz que o tomate não é para ele. O 

Sargento chega e manda o soldado negro avançar. Ele abaixa a cabeça e 

prossegue sem pegar o tomate. 

Nesse momento, o Cabo Abdelkader, que está logo atrás, questiona 

porque o tomate não é para todos. Instala-se, por conseguinte, um 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

75 
 

sentimento de revolta entre todos os soldados por serem tratados com 

distinção uma vez que estão lutando juntos pela liberação de um mesmo 

país. O Capitão tenta conter o tumulto, mas Abdelkader toma partido do 

negro e diz que não há razão que explique a diferença na comida dos 

soldados, uma vez que as balas dos alemães não os diferenciam. A 

racionalidade do argumento não deixa saída para o Sargento que decide 

procurar o seu superior e este, por temer uma revolta maior dos colonos, 

determina que todos os soldados comam, a partir de então, a mesma coisa. 

 

 

 

 

 

 

 

FIGURAS 21 e 22 – Os tomates não são para todos 

FONTE: DIAS DE GLÓRIA (2006) 

 

Apesar de ser uma cena bastante improvável, pois é difícil acreditar 

tanto no enfrentamento entre o Cabo e seus superiores quanto na 

concessão do Capitão, esta é uma cena emblemática do discurso de 

Bouchareb neste filme. O fato da conquista pelo enfrentamento, naquele 

momento da guerra, atenta para uma possível superação da situação no 

momento em que vivem atualmente esses soldados aposentados e seus 

descendentes na França. 

Entretanto, a cena termina com o general anunciando que em breve 

estarão na pátria-mãe, a que ele se refere como chez nous41, e os incita a 

cantar La Marsellaise, o hino francês. Sendo o Sargento e o Capitão 

filmados em contra plongé, os soldados cantam em plongé, enfatizando 

                                                
41 Nossa casa. 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

76 
 

ainda mais as diferenças hierárquicas. Podem-se constatar duas coisas 

importantes nesta tomada: primeiramente, a diversidade do exército de 

colonos, retratada nos adereços das vestimentas dos soldados que 

evidencia as distintas etnias, e, segundamente, os olhares que exibem uma 

mistura de seriedade e esperança. 

FIGURA 23 – Todos cantam “La Marseillaise” 

FONTE: DIAS DE GLÓRIA (2006) 

 

Ao chegarem à França, as diferenças ganham dimensão nova e mais 

expressiva. Mesmo tendo sido recebidos calorosamente pelos marselheses 

os indigènes, ao contrário dos franceses, não conseguem obter uma licença 

para visitar suas famílias. Paralelamente a isso, o soldado Messaoud 

apaixona-se pela francesa Irène, que retribui seu amor e sua expectativa de 

se reencontrarem após a guerra. Esse sonho é interrompido logo no início 

pela censura do exército que não permite a comunicação entre não-

franceses e franceses, bloqueando as cartas que o casal tenta inúmeras 

vezes enviar. Irène ainda tenta inutilmente procurar os correios do exército, 

mas eles nem mesmo explicam o porquê da falta de comunicação. Assim, 

os dois prosseguem separados, cada um achando que o outro o esquecera. 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

77 
 

Mas é na noite que passaram juntos que Irène atenta para a 

tatuagem no peito de Messaoud: “pas de chance42”. As três pequenas 

palavras, que contêm, entretanto, um profundo significado, escritas no 

idioma do colonizador levam a refletir sobre algumas questões 

fundamentais na relação entre opressor/oprimido, eu/outro. Nas palavras 

de Edward Said: 

O oriental era, portanto, associado a elementos na sociedade 
ocidental (os delinquentes, os insanos, as mulheres, os 
pobres) que tinham em comum uma identidade mais bem 
descrita como lamentavelmente estrangeira. Os orientais 

raras vezes eram vistos ou olhados; eram devassados, 
analisados não como cidadãos, nem como um povo, mas 
como problemas a serem resolvidos ou confinados ou – como 
as potências coloniais cobiçavam abertamente o seu 
território – conquistados. […] Como o oriental era membro 
de uma raça subjugada, ele tinha de ser subjugado: era 
simples assim. (2007:281) 

FIGURA 24 – Messaoud: pas de chance 

FONTE: DIAS DE GLÓRIA (2006) 

 

Essa passagem de Orientalismo evidencia uma política de opressão e 

                                                
42 Azarado. 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

78 
 

violência – inclusive nos âmbitos étnico e cultural – ao longo da história, 

desde o dia em que o Oriente e o Ocidente se encontraram. Ratifica que as 

relações estabelecidas no passado foram mantidas até o presente, 

tornando-se ainda mais doentias e problemáticas. O otimismo e a 

esperança existentes nos soldados no início de Dias de Glória se 

transformam em medo, decepção, desespero. O filme revela uma esperança 

insustentável, pois está baseada nas palavras contidas no discurso do 

dominador francês. Quando o soldado Saïd diz “J‟ai libéré un pays. C‟est 

mon pays. Même si ne l‟avais jamais vu avant. C‟est mon pays43”, fica claro 

que ele está repetindo as mesmas palavras do Coronel, que os impulsiona a 

cantar o hino da França no navio, confirmando o discurso de todo o poder 

político francês da época. 

Dessa forma, parece ser central no filme o tema da (des)igualdade. 

Mesmo vestindo o mesmo uniforme, erguendo a mesma bandeira, cantando 

o mesmo hino, lutando contra o mesmo inimigo, apenas as balas alemãs, 

como bem lembra o Cabo Abdelkader os trata com isonomia. O racismo e a 

discriminação pelos motivos mais diversos são insistentemente explorados, 

inclusive nos sérios diálogos muito bem construídos, sobretudo pelo Cabo 

Abdelkader; destacando-se dos demais do grupo por gostar de ler e se 

interessar em estudar para evoluir dentro do próprio exército e por falar 

corretamente o francês. 

Percebe-se distinções em todos os níveis, hierarquia, cor, raça, 

nacionalidade. Assim, no final do filme vê-se Abdelkader, 60 anos mais 

velho, chegando a um cemitério na Alsácia e olhando com muito sofrimento 

para o túmulo dos seus companheiros mortos pela guerra. Figuram apenas 

seus nomes e a data da morte, não há registro da data do nascimento, nem 

de suas origens e por detrás das lápides, a insistente bandeira que eles 

tanto ergueram. São apenas indigènes que morreram lutando pela França. 

                                                
43 Eu libertei um país que é o meu país. Mesmo sem nunca ter pisado nele, é o meu 

país. (tradução do DVD do filme) 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

79 
 

Um cemitério de indigènes esquecidos pela história. Dias de Glória? Eles 

não experimentaram nenhum. 

Contudo, o presente não é menos duro do que o passado. 

Abdelkader, ao sair do cemitério, caminha em meio à multidão de um 

grande centro urbano, provavelmente Marselha. Ele é o indivíduo descrito 

por Stuart Hall, “isolado, exilado ou alienado”, em meio à multidão de uma 

“metrópole anônima e impessoal” (2003:32). Abdelkader representaria, 

assim, todas as vítimas do racismo colonial e pós-colonial, 

[…] aqueles cujas identidades foram forjadas no caldeirão 

colonial: os africanos, os asiáticos e os povos nativos das 
Américas, assim como aqueles que foram deslocados pelo 
colonialismo, como é o caso dos asiáticos e dos caribenhos 
na Grã-Bretanha ou os árabes na França. (2006:45) 

FIGURA 25 – 60 anos mais tarde, Abdelkader diante do túmulo dos seus 
companheiros 

FONTE: DIAS DE GLÓRIA (2006) 

 

Abdelkader observa ao seu redor uma sociedade que não o vê nem o 

integra plenamente enquanto cidadão. A câmera o filma em meio a uma 

multidão turva e, apesar do personagem se localizar quase no centro da 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

80 
 

imagem, ele está também ao fundo, por isso não se o vê de imediato com 

facilidade. Neste último momento, Bouchareb parece querer trazer o 

espectador, de maneira ainda mais patente, e até óbvia, para o momento 

presente e o vínculo com o passado se torna, enfim, inevitável. Fica mais do 

que evidente no filme que a França, enquanto potência europeia, 

eurocêntrica e colonialista, embora lutasse contra o nazismo, agiu com o 

mesmo preconceito e discriminação com o “outro” (os africanos, neste caso) 

com que a Alemanha nazista agia com os judeus. 

FIGURA 26 – Abdelkader caminha na anômina multidão 

FONTE: DIAS DE GLÓRIA (2006) 

 

Estima-se que 300 mil soldados do exército francês da Segunda 

Guerra Mundial vieram das colônias, sobretudo do norte e oeste da África e 

da Indochina. É sabido que a repercussão do filme impulsionou, na época, o 

presidente Jacques Chirac a colocar em prática o pagamento de pensão a 

diversos ex-combatentes africanos, assim como as reformas acerca desses 

salários. Durante sua candidatura à presidência, Nicolas Sarkozy também 

mencionou as tropas coloniais e lhes rendeu uma homenagem44. 

                                                
44http://www.algeria.com/forums/literature-film-litt-rature-cin-ma/16876-indig-

http://www.algeria.com/forums/literature-film-litt-rature-cin-ma/16876-indig-nes-film-honours-frances-african-saviours-3.html


PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

81 
 

O título Dias de Glória, aparentemente mal traduzido para o inglês e 

o português, torna-se bastante apropriado considerando que, graças a 

esses povos árabes a França experimentou, durante a Segunda Guerra 

Mundial, memoráveis dias de glória. Portanto, acredito que o filme, mesmo 

tendo um caráter de exposição de uma dívida colonial da metrópole, não 

seja um filme panfletário. Nascido em Paris, mas descendente de argelinos, 

Bouchareb buscou realizar uma produção verdadeiramente engajada e 

apresentar uma narrativa de forma menos passional e mais franca possível. 

  

                                                                                                                                          
nes-film-honours-frances-african-saviours-3.html 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

82 
 

 

6. Esquivas 

Identificamos-nos com o outro exatamente no ponto em que ele é inimitável,  

no ponto em que se esquiva da semelhança. 

Slavoj Žižek 

 

Desde a década de 1980, a produção cinematográfica francesa tem 

sido marcada por cada vez mais numerosas produções que se convencionou 

chamar de „cinéma beur‟ ou „cinéma de banlieue‟. Filmes como Laisse béton 

(Roger Le Péron, 1983), Thé à la menthe (Abdelkrim Bahloul, 1984), Le thé 

au haren d‟archimède (Medhi Charef, 1985), Baton Rouge (Rachid 

Bouchareb, 1985), voltaram seus olhares para a periferia que habita a 

França, retratando histórias particulares, e ao mesmo tempo universais, das 

populações marginalizadas, compostas sobretudo por imigrantes de origem 

africana. 

Thematizations of imposed exile, family, tradition, life in the 
housing projects, and various forms of delinquency overlaid 
with the lingering history of French colonial involvement link 
a number of these films.45 (Bloom in Shohat & Stam, 
2003:47)  

 Esses filmes promoveram a consolidação do movimento beur e 

formaram uma espécie de terreno fértil onde muitos outros puderam 

florescer. Do mesmo modo que Rachid Bouchareb encontrou seu lugar 

nesse cinema realizando diversos filmes que enfocam os marginalizados, 

outro cineasta que merece destaque nesse âmbito é Abdellatif Kechiche, 

                                                
45 O exílio forçado, a família, a tradição, a vida em conjuntos habitacionais e as 

várias formas de delinquência, sobre o plano-de-fundo da longa história do 
colonialismo francês, são as temáticas que ligam muitos desses filmes. (livre 
tradução da autora) 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

83 
 

cujo primeiro longa La faute à Voltaire, 2000, já alcançou o grande público 

e ganhou, além de outros, dois prêmios no Festival de Veneza. Suas outras 

produções, L‟esquive (A Esquiva, 2003) e La graine et le mulet (O Segredo 

do Grão, 2007) não foram menos notáveis e concederam a Kechiche um 

lugar privilegiado dentro do cinema francês contemporâneo. 

Neste capítulo, portanto, pretendo me dedicar a um estudo 

aprofundado de A esquiva, filme vencedor de quatro Césars em 2005 e que 

obteve indiscutivelmente mais sucesso do que muitos outros do mesmo 

gênero. A Esquiva narra a história de um grupo de adolescentes de 

diferentes origens étnicas, vivendo na periferia parisiense. Sendo todos 

alunos de uma mesma escola, alguns deles se preparam para apresentar no 

final do ano letivo uma peça de teatro de Marivaux, Le jeu de l‟amour et du 

hasard46, para os pais, os professores e os outros colegas. 

Apesar de acompanhar algumas das características dos filmes de 

banlieue, como as tensões que se estabelecem na periferia em relação a um 

centro dominante, o filme revela-se consistente por enfocar as oposições 

dessas tensões no universo da linguagem. É na justaposição da linguagem 

do século XVIII do texto de Marivaux a uma linguagem contemporânea, 

cheia de argot47 e verlan, característica da banlieue, onde está a maestria 

de Kechiche. Com isso, os personagens retratados no filme, assim como 

aqueles que o filme sugere retratar (os da obra de Marivaux), demonstram 

que ocupam um lugar legítimo dentro da sociedade e cultura francesas. 

A câmera filma, em uma pequena sequência de primeiros planos, um 

grupo de amigos que discutem uma vingança contra outros meninos que se 

apoderaram de alguns objetos de um deles. Os jovens enraivecidos 

planejam, entre outras coisas, “quebrar a cara dos filhos da puta”. 

Aproxima-se deles Krimo (Osman Elkharraz), aparência calma e 

melancólica. Os outros perguntam se Krimo vai acompanhá-los. Sem mudar 

                                                
46 O jogo do amor e do acaso 
47 Gíria 

http://www.imdb.com/name/nm1271693/


PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

84 
 

de fisionomia ao longo de toda a cena, ele respode que vai buscar seu 

nunchaku. Krimo corre na frente da câmera e aparece o título do filme: 

L‟esquive. Está marcada a primeira esquiva de Krimo. Dali ele segue para a 

casa da namorada, Magali (Aurélie Ganito), que, aborrecida por ele não ter 

se comunicado com ela nos últimos dias, termina o imaturo relacionamento. 

 

 

 

 

 

 

 

FIGURAS 27 e 28 – Imagens da sequencia em que o grupo discute a vingança 

FONTE: A ESQUIVA (2003) 

 

Pouco tempo depois, Krimo se encontra com Lydia (Sara Forestier) 

que experimenta seu vestido, um traje do século XVIII, para utilizar na 

apresentação da peça de teatro. Depois de barganhar o preço do vestido e 

de pedir dez euros emprestados a Krimo, os dois saem pelas ruas do bairro. 

Exibindo-se com seu vestido de Lisette48 e com ar de muita alegria, Lydia 

pergunta diversas vezes aos amigos se eles gostam do vestido, se ela está 

bonita etc, enquanto caminha em direção ao local do ensaio. 

Num terreno localizado entre edifícios de um conjunto habitacional, 

do tipo HLM (Habitation à Louer Modéré49), Frida (Sabrina Ouazani) e 

Rachid (Rachid Hami) esperam Lydia. Depois de uma disputa calorosa, e 

recheada de muitos insultos, entre Lydia e Frida, esta última irritada por 

                                                
48 Personagem que Lydia representará na peça Le jeu de l‟amour et du hasard. 
49 O sistema de habitação HLM, de baixo custo, foi criado no pós-guerra, década 

1950, em função da crise habitacional na França. Dessa forma, o governo 
subsidiou e promoveu a construção massiva de residências, sobretudo na região 
metropolitana parisiense. Atualmente uma grande parte dessas residências é 
habitada por uma população de imigrantes e/ou seus descendentes, 
notadamente de origem argelina. 

http://www.imdb.com/name/nm1492769/
http://www.imdb.com/name/nm1271759/
http://www.imdb.com/name/nm1493817/
http://www.imdb.com/name/nm1492932/


PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

85 
 

causa do atraso da amida e da presença de Krimo, os três começam a 

ensaiar. No momento em que começam a repetir as palavras de seus 

personagens, os jovens do subúrbio deixam de articular um francês pleno 

de gírias e verlan e passam a utilizar um francês literário, gramaticalmente 

impecável, de um autor estimado pela Académie Française, e que não 

apenas se preocupou com a linguagem em suas obras, mas, de certa 

maneira, também foi responsável por novas utilizações do francês padrão50. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FIGURA 29 – Imagem de Frida, Lydia e Rachid no ensaio 

FONTE: A ESQUIVA (2003) 

 

A passagem de um registro linguístico a outro é evidente e 

intencional. Ela é feita com muita naturalidade, sobretudo por Frida e Lydia, 

que se empenham em “entrar na pele” (como elas costumam falar) dos 

personagens. E, além disso, essas passagens tendem a demonstrar, a partir 

da facilidade que esses jovens têm de “transitar” nesses dois diferentes 

“lugares” linguísticos, que Abdellatif Kechiche não escolheu o texto de 

Marivaux por acaso. Segundo o professor Vinay Swamy, da University of 

                                                
50 Existe até mesmo o verbo marivauder e o substantivo marivaudage que quer 

dizer a linguagem refinada e preciosa, utilizada para exprimir a paixão e o amor, 
cujo modelo é o teatro de Marivaux. (Le Petit Larousse CD ROOM) 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

86 
 

Washignton, a justaposição dos diferentes registros da língua francesa 

serve também para desconstruir o estereótipo de uma periferia 

necessariamente violenta (2007:59).  

Isso não quer dizer que não haja violência, pois ela está sempre 

presente nos olhares, nos insultos, no tom de voz e em diversas atitudes 

dos personagens, contudo, o que se pode constatar ao longo do filme, é que 

Kechiche buscou retratar uma violência (entre outros sentimentos, como o 

amor, por exemplo) própria do jovem de uma maneira quase universal e 

não necessariamente do “jovem marginalizado”. O jeu de l‟amour se inicia 

quando Krimo começa a ver o ensaio e sente-se atraído por Lydia. 

Filmada quase sempre em close up, Lydia encarna bem seu 

personagem. Ela usa um leque, faz trejeitos, alterna o tom de voz. Ela 

seduz o espectador pela paixão e seriedade com que representa Lisette e, 

sobretudo, ela seduz Krimo, embora não seja sua intenção. Le jeu de 

l‟amour et du hasard funciona, assim, como uma espécie de mediador entre 

a ficção da obra teatral e a realidade do que se passa a esses jovens. 

FIGURA 30 – Frida e Lydia representando Silvia e Lisette 

FONTE: A ESQUIVA (2003) 

 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

87 
 

Le jeu de l‟amour et du hasard é uma comédia dividida em três atos e 

foi representada pela primeira vez em 1730. Na peça, Silvia, uma jovem 

condessa, deve casar-se com um marido escolhido por seu pai. Contudo, 

ela refuta a ideia de casar-se com alguém que não conhece e assim propõe 

ao pai trocar de vestimentas com sua criada, Lisette, para poder avaliar o 

futuro marido sem se comprometer. A mesma ideia, entretanto, se passa a 

Dorante, o pretendente a marido, que chega à casa de Silvia travestido de 

criado, enquanto seu criado, Arlequin, está vestido com as vestes do seu 

senhor. 

Ao final, apaixonam-se Silvia e Dorante, Lisette e Arlequin, 

confirmando a convicção de Marivaux de que os ricos se apaixonarão 

sempre pelos ricos e os pobres pelos pobres, mesmo que estejam 

travestidos. Ao escolher essa peça, Kechiche chama a atenção para essa 

dura realidade. Le jeu du hasard? Não há acaso. Pois, apesar dos disfarces, 

ricos e pobres estão impossibilitados de escapar de suas condições e, 

portanto, estão fadados a permanecer em seus „lugares de pertencimento‟. 

Em um dos ensaios na sala de aula, Lydia discute com a professora 

sobre a forma de representar de Frida. Para ela, Frida fala num tom muito 

arrogante para uma servente, porque mesmo sendo, na verdade, a 

condessa travestida de criada, ela deveria agir como servente. Nessa 

ocasião, a professora aproveita para reforçar diante de toda a turma o 

princípio de Marivaux nesta peça: “que somos completamente prisioneiros 

de nossa condição social”. E ela acrescenta que mesmo nos vestindo 

diferentemente, mesmo buscando falar da mesma forma etc, “não nos 

livramos de uma certa linguagem, ou assunto de conversa, de uma maneira 

de se expressar e comportar que indicam de onde viemos”. Segundo 

Swamy, 

In staging this explanation, Kechiche sets up an elaborate 
rhetorical device that allows us to compare at several levels 
the structures of both the film and the play on the hand and 
the contemporary social debate on the place of the banlieue 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

88 
 

in the imaginary of the French nation on the other. 
(2007:62)51 

De fato, essa parece ser uma das maiores intenções do filme. 

Kechiche procura atentar para o perigo desse discurso eurocêntrico, que 

fixa as pessoas dentro de uma estrutura social engessada. Rachid, Frida e 

Lydia tentam reproduzir o bom francês de Marivaux, mas eles utilizam essa 

linguagem refinada e gramaticalmente correta somente nas falas que o 

autor deu a seus personagens Arlequin, Silvia e Lisette, respectivamente. 

Em outras palavras, eles não constroem suas próprias falas utilizando a 

linguagem de Marivaux. Ao falarem, fora do texto da peça, eles revelam de 

onde vêm, declaram quem são. Em síntese, esse discurso de Marivaux é, 

sem dúvida, o discurso colonial: 

[...] uma forma de discurso crucial para a ligação de uma 
série de diferenças e discriminações que embasam as 

práticas discursivas e políticas da hierarquização racial e 
cultural. (Bhabha, 2007:107) 

Além disso, não se pode deixar de atentar para o fato de que esses 

jovens de uma escola do subúrbio têm nas mãos uma obra que tanto pode 

representar o reforço da estrutura de poder que os domina como também 

pode propor uma análise crítica de uma opressão que pode ser transposta. 

Apesar de não se vê confrontos entre „centro/periferia‟, como em O Ódio 

(na cena da galeria de arte, por exemplo), o „centro‟ está onipresente, 

representado, não fisicamente, mas através da peça Le jeu de l‟amour et du 

hasard. Nesse caso, não é a periferia que “invade” o centro – como é 

bastante comum até mesmo se se pensar de uma forma mais ampla nos 

movimentos de imigração – mas o centro que adentra a periferia e 

estabelece sua dominação através da cultura, do idioma, da linguagem. 

                                                
51 Ao apresentar esta explicação, Kechiche cria um elaborado aparato retórico que 

permite, de um lado, a comparação, em diversos níveis, das estruturas tanto do 
filme quanto da peça, e do outro, o debate contemporâneo a respeito do lugar 
da periferia no imaginário da nação francesa. (livre tradução da autora) 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

89 
 

Entretanto, como bem verificou Swamy, 

Kechiche‟s Young protagonists are able to meet the challenge 
on their own terms on familiar territory. In contrast to the 
trio of La Haine who are portrayed as unable to comprehend 
the mores of their intramuros counterparts, in L‟Esquive, not 
only do we see Lydia and her friends able to function in an 

idiom from another century, but they are able to achieve a 
high degree of comfort in portraying eighteenth-century 
French bourgeois culture. (2007:61)52 

Segundo Robert Stam, “the oppressed know the mind of the 

oppressors better than the oppressors know the mind of the oppressed”53. E 

é com esses “jogos de linguagem”, essa alternância de registros 

linguísticos, que o filme deixa bastante evidente essas palavras de Stam. 

Paralelamente conclui-se que, além da mente do opressor, o oprimido 

conhece também a sua língua, sua cultura, sua maneira de agir etc. Essa 

constatação é muito importante para se chegar a uma questão interessante 

do filme: Kechiche, por intermédio da obra de Marivaux, tenta mostrar que 

imaginário o „centro‟ tem da „periferia‟, ao tempo em que retrata uma 

periferia, de certa forma, autônoma em relação ao centro opressor. 

Mas, apesar de o diretor buscar retratar certa realidade das periferias 

francesas através da ficção, A esquiva conta uma história de amor: a súbita 

paixão de Krimo por Lydia, que se desenvolve paralelamente à corte de 

Arlequin à Lisette em Le jeu de l‟amour et du hasard. E para declarar seu 

amor à Lydia, Krimo deseja o papel de Arlequin. Assim, ele procura Rachid 

e o propõe que lhe dê o papel do valete em troca de um par de tênis, uma 

lata de conserva, entre outras coisas. 

Enquanto Lydia, Frida e Rachid mostram muito desembaraço ao 

                                                
52 Os jovens protagonistas de Kechiche são capazes de enfrentar o desafio em seus 

próprios termos no território familiar. Em contraste com o trio de La Haine, que 
é retratado como incapaz de compreender os costumes de seus vizinhos 
“intramuros”, em “L‟Esquive”, não apenas Lydia e seus amigos utilizam-se de um 
idioma de outro século, como eles sentem-se bastante à vontade ao retratar a 
cultura burguesa francesa do século XVIII. (livre tradução da autora) 

53 O oprimido conhece melhor a mente do opressor do que o opressor conhece a do 
oprimido. (livre tradução da autora) 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

90 
 

representar seus personagens, Krimo não apresenta nenhuma 

desenvoltura. Enquanto Arlequin é alegre, cheio de vida, apaixonado, Krimo 

conserva um ar triste e melancólico estampado em seu rosto, sendo, assim, 

praticamente, o inverso de seu personagem. Deste modo, Krimo pede ajuda 

a Lydia para memorizar suas cenas e eles decidem ensaiarem juntos. Os 

dois chegam ao terreno e começam a repetir as falas do texto, mas Krimo 

demonstra logo sua dificuldade em representar. Ele passa de gestos 

desajeitados e sem palavras a palavras desajeitadas e sem gestos, sem 

entonação, sem ritmo. 

 Krimo mostra sua incapacidade de seduzir Lydia via teatro. Enquanto 

Lydia é sempre filmada em primeiro plano, Krimo é filmado quase sempre 

em plano aberto. Ao lado de Lydia, que com beleza e desenvoltura repete 

as falas de Lisette, Krimo perde cada vez mais espaço na cena e não 

conquista, assim, nem mesmo a admiração da sua amiga de infância. O 

fracasso de sua estratégia e a espontaneidade inalcançável em transitar nos 

dois espaços linguísticos heterogêneos se traduzem na cara amarrada e nos 

olhares vazios de Krimo. 

Na única cena em que ele ensaia com Lydia, a transferência da 

realidade (o amor de Krimo por Lydia) à ficção (o amor de Arlequin por 

Lisette) é evidenciada quando por três vezes consecutivas Krimo erra a fala 

do personagem e passa do registro formal da obra para o registro informal. 

Os dois estão sentados lado a lado e ao fazer a corte à Lisette, Arlequim 

deveria dizer: “…votre bouche avec la mienne”, mas Krimo diz “...ma 

bouche avec la tienne”54, reforçando o fato do personagem funcionar 

apenas como uma maneira de conquistar Lydia. Em outras palavras, Krimo 

diz, dentro do seu registro linguístico, o que Arlequin diria a Lisette, mas na 

verdade, ao usar esse registro ele está falando diretamente à Lydia que, por 

está representando Lisette, entende o legítimo galanteio como um erro de 

                                                
54 “Vossa boca na minha” e “Minha boca na sua” (livre tradução da autora). O uso 

do pronome “vossa” é próprio da linguagem formal, enquanto o pronome “sua”, 
da linguagem informal. 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

91 
 

representação. Então, de maneira desajeitada, ele tenta beijá-la, mas Lydia 

se esquiva e os dois caem no chão. Num ímpeto de coragem, Krimo diz que 

quer namorá-la e mais uma vez Lydia se esquiva ao dizer que vai pensar. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FIGURAS 31, 32, 33 e 34 – Imagens de Krimo e Lydia no ensaio 

FONTE: A ESQUIVA (2003) 

 

A esquiva de Lydia faz com que um dos melhores amigos de Krimo, 

Fathi, vá tomar satisfações e exigir da garota e das suas amigas uma 

resposta. Deste modo, ele pega um carro emprestado e leva Krimo ao 

encontro de Lydia, que o espera numa rua quase deserta, acompanhada de 

Nanou e Frida, que teve o celular confiscado por Fathi, a fim de garantir que 

elas iriam ao „encontro‟. Krimo e Frida discutem dentro do carro, enquanto 

os três esperam ansiosos pelo resultado. Neste momento, passa uma 

viatura da polícia local que pára para interpelá-los. 

Percebe-se, assim, que Kechiche faz questão de incluir uma cena de 

confronto entre polícia e marginalizados, presente neste e em quase todos 

os filmes beur ou de banlieue. Expondo o conflito entre os mantenedores da 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

92 
 

“boa ordem” social e os periféricos, o diretor revela, não pela primeira vez, 

nem muito diferente das outras produções do gênero, a hostilidade e a 

violência policial (como é bastante retratada em O Ódio), ao mesmo tempo 

em que ressalta as díspares condições de uma polícia poderosa e opressora 

contra os adolescentes da periferia parisiense de Franc-Moisine, que, aliás, 

poderia ser qualquer outra periferia do mundo. Segundo Swamy, 

Kechiche insited in an interview with Michaël Mélinard that 
the police scene is very much a representation of a situation 
that occurs several times a day in the very neighborhood in 
which the film was shot.55 (2007:63) 

 

 

 

 

 

 

 

FIGURAS 35 e 36 – Imagens da abordagem policial 

FONTE: A ESQUIVA (2003) 

 

A longa sequência da intervenção policial – aproximadamente cinco 

minutos – é marcada pela brutalidade e discriminação. Os policiais, dois 

homens e uma mulher, revistam, gritam, insultam, agridem os jovens com 

uma energia e um ódio que não se sabe exatamente quais são as causas, 

tratando-os como perigosos bandidos enquanto representam (eu diria, 

teatralmente) a vigorosa polícia norte-americana em suas abordagens. A 

cena constrói uma forte tensão que parece vir do nada. Entretanto, vale 

salientar, que a atitude dos policiais em muito se assemelha à de Fathi, 

                                                
55 Numa entrevista com Michaël Mélinard, Kechiche insistiu que a cena policial é 

precisamente a representação uma situação vivida quotidianamente na própria 
comunidade que serviu de cenário ao filme. (livre tradução da autora) 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

93 
 

quando este exige que Lydia entre no carro para falar com Krimo e ainda 

quando, anteriormente, segurara Frida pela garganta exigindo dela uma 

resposta e tomando seu celular como garantia. 

Todavia, esse cenário de violência é atenuado e quase destinado ao 

esquecimento com o corte súbito para o palco do teatro da escola, onde 

algumas crianças se apresentam. Vestidas de pássaros de diversas cores, 

elas levantam e abaixam os braços como se quisessem voar. Uma música 

suave acalanta a plateia – pais, professores, amigos – admirada, orgulhosa, 

emocionada. Os „pássaros‟, no palco, „voam‟ em círculo, declamam 

pequenos poemas, falam de esperança, sonho, fraternidade e conquista. 

Nos rostos atentos do silencioso público, lágrimas e risos revelam uma 

franca alegria. Uma das crianças termina a apresentação com a pertinente 

lição: “Nous avons fait un long voyage pour parvenir à nous mêmes”56; 

seguindo, portanto, o mesmo princípio do discurso de Marivaux em seu Le 

jeu de l‟amour et du hasard. 

FIGURA 37 – Crianças imitando pássaros 

FONTE: A ESQUIVA (2003) 

 

                                                
56 Fizemos uma longa viagem para chegarmos a nós mesmos. (livre tradução da 

autora) 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

94 
 

As cortinas se fecham para, depois, abrirem-se num cenário de 

época: século XVIII. Nas coxias, Frida e Lydia se abraçam, desejam sorte 

uma a outra e entram no palco. A professora acompanha a atuação dos 

jovens atores com o livro nas mãos. A cena é cortada para Krimo, 

cabisbaixo, caminhando sozinho pelas ruas da comunidade. Ele se aproxima 

das portas do anfiteatro e assiste de longe aos seus colegas no palco. Krimo 

não entra, tampouco fica até o final, que é marcado por muitos risos, gritos, 

aplausos. Após a bem sucedida apresentação todos se reúnem no salão do 

anfiteatro, ouve-se uma música em árabe, no campo extra-diegético, e 

pais, alunos e professores confraternizam. 

 

 

 

 

 

 

 

FIGURAS 38 e 39 – Krimo observa do lado de fora da escola e parte sozinho 

FONTE: A ESQUIVA (2003) 

 

Lydia sai da escola e vai à casa de Krimo. Ela grita por seu nome. Ele 

escuta, mas não responde. Está marcada a última esquiva de Krimo. A 

música árabe é retomada. Krimo, às escondidas, olha Lydia pela janela do 

seu quarto, onde se vêem também algumas pinturas feitas pelo pai que 

está na prisão. Através da câmera quase imóvel vê-se a saída de Lydia da 

cena, carros estacionados em frente ao edifício, um velho passeando com o 

cachorro. 

Assim sendo, da primeira à última cena, Kechiche desejou mostrar 

em seu filme não uma periferia estigmatizada, mas uma periferia retratada 

em um de seus dias banais. Longe dos clichês muitas vezes presentes nos 

filmes do gênero, o diretor construiu, através de uma história envolvendo o 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

95 
 

ambiente da escola (sendo esta uma instituição social e cultural), um 

retrato do adolescente atual, que sonha, mas também hesita, e que se 

apaixona, mas se decepciona igualmente. Um tema que está para além das 

fronteiras sociais, culturais e traspõe até mesmo os limites nacionais. 

Filmado com uma câmera digital para se adequar ao orçamento – um 

quinto da avaliação inicial em 12 anos de busca por produtores – (Swamy, 

2007:64), A Esquiva chama atenção para os preconceitos da sociedade 

francesa, tendo como suporte uma peça de teatro escrita antes da metade 

do século XVIII, levando o espectador a refletir sobre o fato de que, entre o 

ontem e o hoje, pouco mudou na relação dominante/dominado. E, ao 

representar alguns jovens da periferia articulando em dois campos 

linguísticos (e por que não dizer também sociais), não apenas distintos 

como verdadeiramente opostos, Kechiche demonstra acreditar que é na 

coabitação que essas duas esferas se tornam legítimas e possíveis e que as 

complexas interações entre centro/periferia podem ser mais bem 

compreendidas para que possam ser superadas. 

  



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

96 
 

 

7. Pequenas histórias de uma cidade 

 

Devo tomar nota de como encontrei o meu lugar. O que importava era ter uma 

visão do Vieux Port, que se obtém dos pisos superiores. Ao passar na rua, 

avistei uma mesa desocupada na sacada do segundo piso. 

Mas, por fim, não passei do primeiro andar. 

Walter Benjamin (1995:250) 

 

A questão da identidade, e dos conflitos em torno de sua formação, 

também é retratada no filme de Robert Guédiguian A cidade está tranquila 

(La ville est tranquille, 2000). Sendo uma das produções mais expressivas 

do diretor – que em outras obras também voltou seu olhar para os 

imigrantes e periféricos – A cidade está tranquila, apesar de ser uma 

história fundamentada nos conflitos internos dos personagens, expõe 

também os choques dos sujeitos entre si e em relação à cidade, neste caso, 

Marselha. Ao fazer uma espécie de retrato da periferia de Marselha, 

Guédiguian mostra os dramas cotidianos dos diferentes personagens e o 

choque entre classes e etnias. 

Muito mais do que pano de fundo, a cidade se constitui igualmente 

um personagem, estando ela também sujeita aos problemas patentes e em 

busca de superá-los. Estão reunidas, nesse contexto, as histórias de várias 

pessoas, vivenciadas ao mesmo tempo, em diferentes pontos da cidade, 

que em algum momento se cruzam. São eles: Michèle, operária que 

trabalha exaustivamente para tentar salvar sua filha das drogas; Paul, ex-

estivador, que abandona os colegas de trabalho numa greve e se torna 

taxista; Viviane, uma professora de piano burguesa que já não suporta mais 

o discurso de falsa-esquerda do marido; Abderamane, ex-prisioneiro que 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

97 
 

tenta aconselhar seus irmãos e amigos do subúrbio, para que consigam 

algo melhor no futuro; Gérard, homem misterioso, mas que, por amizade, 

ajuda Michèle; Sarkis, uma criança que toca órgão e que busca, através de 

pequenos concertos públicos ao ar livre, ganhar dinheiro para comprar um 

piano; entre outros. 

O contraste centro/periferia também é evidenciado ao esboçar um 

retrato da vida de alguns moradores do subúrbio de Marselha contrapondo 

com a realidade de personagens de outro meio social (políticos, 

empresários). Através de cortes bruscos entre cenas que retratam 

realidades antagônicas, Guédiguian busca revelar os abismos sociais que 

separam as pessoas recriando suas vidas numa cidade onde coexistem 

distintas classes sociais, que vivem de acordo com os padrões que lhes 

foram destinados. Como, por exemplo, a cena em que se vê Paul 

conversando com prostitutas num cenário de ruas decadentes e, em 

seguida, se passa a um coquetel que reúne políticos e empresários no 

terraço de um luxuoso apartamento com vista para o mar. Dessa maneira, 

a partir de uma narrativa linear, Marselha é retratada neste filme como um 

cenário de luta de classes, numa paisagem de crise econômica, desemprego 

crescente, prostituição, drogas e violência. 

 

 

 

 

 

 

 

FIGURAS 40 e 41 – Cenas de Paul no porto e de um coquetel às margens do 

Mediterrâneo 

FONTE: A CIDADE ESTÁ TRANQUILA (2000) 

 

Por meio de uma narrativa delicada e intimista o cineasta tece a vida 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

98 
 

desses personagens demonstrando, assim, que “a vida individual 

significativa está sempre incrustada em contextos culturais e é somente 

dentro destes que suas „escolhas livres‟ fazem sentido” (Hall, 2003:80). 

Talvez por isso, o fato de estarem à margem da sociedade – num contexto 

dominado pelas estruturas sociais do mundo industrial contemporâneo – os 

une e os impulsiona a redefinirem-se enquanto sujeitos sociais, mas não 

lhes permite transpor verdadeiramente as barreiras de suas condições de 

periféricos. 

Ao contrário, apesar das tentativas de união empreendidas pelos 

personagens, a violência e a crise econômica estão sempre presentes, 

separando-os, distanciando-os uns dos outros e de si mesmos, 

enfraquecendo, desse modo, as possibilidades de superação da condição de 

subalternos. Lembrando as palavras de Bhabha: “os sujeitos estão sempre 

colocados de forma desproporcional em oposição ou dominação através do 

descentramento simbólico de múltiplas relações de poder” (BHABHA, 

1998:113). Em vários momentos do filme, pode-se observar o desejo do 

diretor de colocar em relevo essas oposições e dominações tão próprias do 

mundo contemporâneo. 

A história da cidade. Tudo começa com as belas imagens de um 

longo travelling que se aproxima pouco a pouco da cidade de Marselha ao 

som de uma música tranquila que mistura trechos de composições de Satie 

e Bach. A câmera dá ao espectador uma visão panorâmica da cidade, 

começando pela vista do porto; cartão postal de Marselha e local revisitado 

pelos personagens ao longo de toda a história. Sob esta primeira 

perspectiva a cidade parece estar tranquila, o sol brilha forte e ilumina 

edifícios e monumentos. Suavemente, ao som da música clássica tocada ao 

piano, a câmera, ainda no mesmo travelling, revela a cidade mais de perto, 

seus prédios, a belíssima catedral Sainte-Marie-Majeure, às margens do 

Mediterrâneo, e percorre, assim, todo o cenário balneário até chegar a um 

parque, no alto, onde uma criança, Sarkis, ao órgão, toca para uma atenta 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

99 
 

plateia sentada na grama. 

Nesta primeira cena, diferentemente de todas as outras que darão 

continuidade ao filme, Marselha é representada como uma bela cidade 

mediterrânea. Se essa cidade muitas vezes é vista, inclusive pela imprensa 

francesa, como um exemplo de harmoniosa convivência entre as múltiplas 

culturas e etnias que lá habitam, no filme de Guédiguian, a cidade é vista 

dentro de um cenário de decadência e fracasso, tanto no sentido da 

intolerância étnica, da falta de perspectiva, da presença das drogas e da 

cirminalidade, como também por suas ruas sujas, edificações abandonadas, 

desativação do porto etc. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FIGURAS 42, 43, 44 e 45 – Travelling de abertura chegando a Sarkis tocando órgão 

FONTE: A CIDADE ESTÁ TRANQUILA (2000) 

 

Sendo o próprio diretor um cidadão marselhês, ao longo dos seus 

mais de 25 anos como cineasta, diversas vezes situou seus filmes na cidade 

de Marselha e, mais precisamente, na comunidade periférica de L‟Estaque. 

Segundo o professor e pesquisador Joseph McGonagle, “up until 2005, all 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

100 
 

his films were set in or around Marseilles57” (2007:231). A cidade de sólidas 

estruturas arquitetônicas, vista logo nas primeiras imagens, rapidamente se 

transforma numa frágil Marselha, submersa no mundo do crime, das 

drogas, e marcada por sérios abismos sociais e culturais. Para tanto, o 

diretor contrapõe as cenas ensolaradas do travelling que dá início ao filme, 

às insistentes imagens obscuras. 

O declínio da cidade se reflete no declínio dos personagens e das 

relações que estabelecem uns com os outros. 

All relationships are breaking down, regardless of social 

background, whether it be middle-class couple Yves and 
Viviane, or working-class Michèle and Claude. People are 
generally loss.58 (McGONAGLE, 2007:233) 

Guédiguian se utliza do jogo claro/escuro para contrapor as distintas 

realidades dos personagens, suas diferenças econômicas, sociais e culturais. 

Por exemplo, logo no início do filme, depois de mostrar o jovem aspirante a 

pianista, Sarkis, tocando num parque ensolarado e dá, então, um corte 

súbito seguido da imagem de uma das personagens centrais, Michèle 

(Ariane Ascaride). A música pára, a cena escurece. 

A história de Michèle. De cabeça baixa, em meio aos peixes que ela 

maneja com as mãos nuas, Michèle está constantemente com aparência 

exausta e raramente esboça um sorriso. Pode-se imaginar o cheiro 

desagradável do seu local de trabalho e de como os odores dos peixes 

também devem estar impregnados nela. Com ela, vêem-se outras mulheres 

em condições semelhantes: um trabalho duro e ingrato. Mas em sua casa a 

realidade consegue ser ainda mais difícil. Michèle tem uma filha, Fiona, 

viciada em drogas e uma neta, Améline, de pai desconhecido, a quem ela 

tenta salvar do infeliz destino. Para isso, ela trabalha numa indústria 

                                                
57 Até 2005, todos os seus filmes [de Guédiguian] foram rodados em Marselha. 

(livre tradução da autora) 
58 Todos os relacionamentos estão se rompendo independentemente do meio 

social: seja o casal de classe média, Yves e Viviane, ou o de operários, Michèle e 
Claude. De maneira geral, as pessoas estão perdidas. (livre tradução da autora) 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

101 
 

peixeira e, mais tarde, se submete à prostituição para conseguir as drogas 

para a filha que já não consegue sequer reagir ao vício. 

Após trabalhar durante toda a madrugada, Michèle volta para casa ao 

amanhecer e, normalmente, chegando ao apartamento escuro, localizado 

em um condomínio popular, ela se depara com a pequena Améline 

chorando, com Fiona drogada, que não cuida de si mesma nem do bebê, e 

com seu marido, Claude, homem amargo, desempregado há três anos e 

que se tornou alcoólatra. Michèle contrasta sua aparência envelhecida, sua 

pele enrugada e ressecada do sol, seu olhar melancólico e por vezes vazio 

com atitudes de extrema delicadeza. Quando ela pega o bebê no colo e 

canta uma cantiga de ninar enquanto dá o leite na mamadeira, seus olhos 

se enchem de esperança. Neste momento, não se consegue saber se 

Michèle é uma sobrevivente do caos ou se ela está adaptada a ele. 

FIGURA 46 – Michèle e a pequena Améline 

FONTE: A CIDADE ESTÁ TRANQUILA (2000) 

 

Se seu presente parece ser duro, ele não se distingue muito do 

passado. Ainda na adolescência, Michèle conheceu o amor e a morte. Ela 

viveu um romance com seu amigo de infância Gérard (interpretado por 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

102 
 

Gérard Meylan que, como Ariane Ascaride, participou de vários filmes do 

diretor) que terminou num aborto sangrento, jamais esquecido pelos dois, 

que quase a levou à morte. Depois de muitos anos sem encontrar Gérard, 

Michèle decide pedir ajuda, pois a filha já não consegue mais sair de casa 

em busca da droga, os remédios já não são suficientes e as síndromes de 

abstinência são constantes. O reencontro dos dois parece ser tão triste 

quanto a separação. 

Como seu trabalho na peixaria não é suficiente para comprar a droga 

que a filha precisa, Michèle decide se prostituir, a exemplo da própria Fiona. 

É no porto, junto com outras prostitutas, que conhece o taxista Paul (Jean-

Pierre Darroussin), um ex-operário que desistiu de enfrentar o sistema 

lutando pelos seus direitos ao lado dos companheiros, para comprar um táxi 

e tentar uma vida melhor. Eles já haviam se encontrado em outro momento 

quando a moto de Michèle estava sem gasolina na estrada a caminho de 

casa e Paul pára a fim de ajudá-la. 

A história de Paul. A primeira impressão que se tem é que Paul é uma 

espécie de anjo da guarda, um protetor de Michèle, sempre presente nos 

momentos difíceis. No entanto, Paul é um homem comum, fracassado 

economicamente e desiludido emocionalmente, sem vocação para gestos 

nobres ou heróicos, tanto que cobra de Michele o “programa” pelo dinheiro 

que lhe houvera dado para comprar a droga da filha. A partir daí, eles se 

encontram sucessivamente e, dessa forma, Michèle consegue manter Fiona 

longe das ruas. 

Entretanto, Paul parece gostar verdadeiramente de Michèle 

esboçando até mesmo certo ciúme numa das vezes em que ela se encontra 

com Gérard para pegar a droga. Inclusive, o “amor” de Paul fica evidente 

quando ele visita os pais no final de semana e conta que conheceu uma 

mulher e que está apaixonado por ela. Para conseguir pagar as dívidas 

referentes ao automóvel e à licença de taxista, Paul trabalha dia e noite, 

cometendo, ainda, irregularidades, como cobrar pela manhã a tarifa 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

103 
 

noturna, o que acarreta na perda de sua licença. 

É dentro do taxi, porém, que as vidas do ex-operário, e agora chofer, 

e a do burguês esquerdista, Yves, separadas por profundos e quase 

intransponíveis abismos sociais, se encontram. Ao sair de um requintado 

coquetel que reuniu as classes dominantes da decadente Marselha, Yves e 

sua esposa Viviane tomam o taxi de Paul e começam a discutir o também 

decadente relacionamento conjugal. Ela, uma professora de música que já 

não suporta mais o discurso de esquerda do marido que, 

contraditoriamente, frequenta os mesmos ambientes dos mais reacionários 

de direita; ele, um homem em declínio fisicamente, socialmente, 

ideologicamente, que tenta seduzir moças mais jovens diante da própria 

esposa que afirma amar. 

Em outro momento, o diretor faz um corte brusco, também no intuito 

de contrapor as distintas esferas, passando de Gérard comprando drogas no 

porto, numa cena em tom azul-acinzentado, para Yves acompanhado de 

uma desconhecida, em uma conversa à beira do Mediterrâneo, sob a luz 

amarelo-alaranjada do sol. Em um curto monólogo, o burguês, parece 

definir-se, quando diz com convicção: 

Nós somos... como direi? os cirurgiões estéticos das 
metrópoles. Removemos os tumores, apagamos velhas rugas 
para trazer de volta a juventude, a vida. Graças a nós, esta 
cidade muda de natureza, de sexo. Claro, é uma cidade 
operária há séculos. Tudo bem. Fazer dela uma cidade 
turística, com indústrias de ponta, pesquisas avançadas etc, 
isso não dará emprego a pessoas que foram arruinadas com 
o abandono desse porto. 

A imagem de Gérard se confronta com a imagem de Yves e ambas 

com o discurso de Yves. Guédiguian parece querer trazer o problema da 

crise e suas implicações sociais e econômicas a todo custo para dentro do 

enredo, seja em forma de imagem, uso de cores e jogos de claro/escuro, 

seja através dos discursos dos personagens. Dessa maneira, ele constrói 

uma espécie de mosaico onde todos os segmentos sociais se mostram 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

104 
 

interdependentes, quer dizer, todos estão de certa maneira vivendo uma 

realidade distinta, mas que só é possível estar nesta determinada posição 

porque, apesar de todos estarem posicionados diferentemente, eles estão 

em consonância. Pode-se dizer que eles estão harmoniosamente em 

desarmonia. E é esse declínio coletivo, cujos efeitos e consequências são 

quase os mesmos, independentemente de classes sociais, origens étnicas 

etc., que Guédiguian pretende relevar. 

O diretor impõe a imagem da ruína em que vivem essas pessoas, 

fazendo questão de mostrar como elas estão fragmentadas e sufocadas em 

um sistema que é, ao mesmo tempo, explorador e condescendente. Ele 

angustia o espectador, colocando os personagens em situações extremas, 

das quais não conseguem livrar-se, como se estivessem presos numa rede 

no fundo do oceano, debatendo-se, morrendo aos poucos. E devido a esta 

impossibilidade de fuga ou de mudança, é que Michèle, para tentar salvar a 

neta e a si própria, toma uma decisão drástica: aplica em Fiona uma 

overdose que a leva à morte. 

Um dos encontros mais contundentes do filme, todavia, parece ser o 

de Abderamane e Viviane. A união dos dois, e o breve romance, se destaca 

dos outros relacionamentos, pois o que os motiva a ficarem juntos está 

acima de suas condições sócio, cultural, étnica e, portanto, eles poderiam 

representar uma possibilidade de superação, de trânsito, entre as diferentes 

classes. Com base no contexto do filme, vale reforçar as palavras de Stam e 

Shohat: 

No lugar de uma dicotomia simples entre opressores/ 
oprimidos encontramos na realidade uma variedade enorme 
de relações complexas de dominação, subordinação e 
colaboração. Sem dúvida há pontos extremos nesses campos 
de força – tanto do lado dos poderosos quanto dos excluídos. 
(2006:447) 

As histórias de Abderamane e Viviane. Num diálogo entre a 

professora de piano burguesa, Viviane (Christine Brücher), e o ex-



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

105 
 

presidiário, Abderamane (Alexandre Ogou), percebe-se alguns conflitos e 

possíveis pontos de conjunção entre dois pontos de vista distintos da 

cidade/sociedade. No início da cena, os dois estão na varanda do luxuoso 

apartamento de Viviane olhando para a cidade. Tudo está escuro nesta 

cena: o fim do pôr-do-sol, o homem negro, a varanda mal iluminada, a 

cidade com as luzes ainda apagadas. Viviane, no entanto, está vestida de 

branco. Abderamane e a paisagem da cidade se misturam em tons de 

cinza; Viviane não. Ela está de fora, representando mais o espectador 

(aquele que vê qualquer ato; testemunha59) do que um interlocutor (aquele 

que fala com o outro; colocutor60). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FIGURAS 47, 48, 49 e 50 – Cenas de Abderamane e Viviane 

FONTE: A CIDADE ESTÁ TRANQUILA (2000) 

 

A cena progride para o interior da casa: Viviane de frente para a 

câmera sentada ao piano e ele em pé, de costas; Ela testemunhando uma 

                                                
59 Dicionário Aurélio 
60 Idem. 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

106 
 

realidade, ele descobrindo-a. Enquanto Abderamane fala da sociedade e de 

como tudo na cidade pode se transformar dependendo do ponto de vista 

(daquela varanda, por exemplo, ou da rua), a câmera esta suspensa por 

trás dele, captando no olhar de Viviane uma mistura de tristeza, culpa, 

arrependimento, como se estivesse sendo repreendida por alguma atitude 

errada.  

Abderamane caminha em sua direção – vê-se uma enorme prateleira 

repleta de livros, muitas partituras em cima do piano, um apartamento 

ricamente decorado com cortinas e artefatos – e conclui (óbvio?) que a 

cidade não está tranquila, que o mundo visto dali é diferente do mundo 

visto pela maioria das pessoas em outros pontos, e observa: 

Daqui de cima está tudo bem. Tudo fica bonito. [...] O 
mundo vai mal. Marselha é magnífica daqui da sua casa. Na 
casa dos meus pais, havia um pôster do pôr-do-sol. O 
Caribe. Você não precisa de pôster. Vendo daqui parece que 

tudo vai bem no mundo. 

Esse momento, sem dúvida, salienta ainda mais as oposições: o 

escuro e o claro, o iluminado e o sombrio, as distintas visões de mundo, o 

que separa e coloca em conflito os indivíduos de uma mesma sociedade. O 

filme, dentro da realidade específica da periferia de Marselha, propõe-se, 

então, mostrar o que “vai mal” no mundo, o que está por trás do intricado 

“jogo” das distinções. Ao se surpreender com as palavras do ex-presidiário, 

é como se a professora de música não esperasse que ele tivesse habilidade 

intelectual suficiente para (re)conhecer com clareza o problema. Com 

efeito, absorvida pela visão eurocênctrica, é natural para Viviane pensar 

que ele, “o outro”, deveria ser como ela o vê/espera/imagina, deveria 

atender às suas expectativas burguesas e ao seu olhar. Em contrapartida, 

para Abderamane, o difícil não é reconhecer o desequilíbrio social, mas 

desenvolver mecanismos para superá-lo, uma vez que o “outro” é sempre 

visto como inferior, ou seja, incapaz de conhecer si mesmo e o mundo. 

Sobre isso, observam Stam e Shohat: 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

107 
 

O discurso eurocêntrico é complexo, contraditório e 
historicamente instável. Espécie de composição múltipla, ele 
dá origem a um modo de pensar que deriva seus princípios 
de uma série de tendências ou operações intelectuais que se 
reforçam mutuamente. (2006:21-22) 

De fato, Abderamane surpreende Viviane, mas o discurso dela, 

incluindo-se no lado dos poderosos, soa como um reconhecimento de culpa 

e de um pedido de desculpas: “Tem razão. Sempre nos achamos mais 

inteligentes que os outros. Que temos um olhar mais objetivo, mais neutro. 

Mas nos esquecemos de onde estamos olhando”. As palavras de Viviane 

reforçam um dos argumentos centrais do filme: a ideia da separação das 

classes e do preconceito em torno delas; reforçam também a importância 

da posição do observador, do lugar de onde se vê, de onde se fala, em 

relação ao objeto observado. 

Nesse sentido, vale destacar alguns momentos onde o diretor cria 

diálogos expressando nitidamente esses contrastes: um irmão que não 

aceita a irmã, árabe, namorar um francês; o fato de Michèle não ser capaz 

de avaliar se um homem negro é bonito ou feio e revelar que jamais se 

relacionou com um homem de origem não-francesa. Esse mesmo debate 

em relação aos franceses “puros” é retomado de forma muito mais 

impactante, e agressiva, numa reunião da FN61, da qual participa o marido 

de Michèle, Claude. Um dos organizadores da reunião olha para a plateia 

constituída por um elevado contingente de desempregados e lhes propõe o 

seguinte argumento: 

Diante da globalização, da mestiçagem, do apodrecimento da 
cultura dos nossos ancestrais, queremos defender nossa 
identidade regional, nossa identidade nacional e dentro da 
civilização europeia. A Europa não vai até a Turquia nem até 
o Marrocos. Então, o que é preferência nacional? [...] Não é 
que não gostemos dos estrangeiros. Nós gostamos deles. 

Mas preferimos os franceses. É simples, assim. 

                                                
61 Front National (partido de extrema direita, ultraconservador e xenófobo). 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

108 
 

E por ser, assim, tão simples como fala um dos chefes do partido, é 

que um dos companheiros de Claude, numa noite em que estão colando 

cartazes contra os imigrantes nas ruas, se depara com Abderamane e seus 

amigos voltando da praia e atira contra eles. Abderamane morre. Assim 

como Fiona, por overdose, e como Gérard, que tira sua própria vida. Nesse 

sentido, Guédiguian transforma Marselha em uma espécie de panela de 

pressão. Muitas vezes ele corta a cena em momentos de grande tensão e 

em outras ele trata desses conflitos de maneira quase natural, como na 

cena em que Michèle mata a filha (um segundo aborto?) por overdose. O 

diretor coloca o espectador diante de uma sociedade doente, onde a morte 

é muito mais provável do que a cura, dado o estado da enfermidade. 

Entretanto, apesar de estar claro que Guédiguian não promete nenhum 

happy end, ele proporciona a expectativa de esperança, depositada no 

personagem que inicia e termina o filme, o jovem Sarkis. 

A história de Sarkis Alexandrian. Sarkis é um jovem pianista de 10 

anos, que começou seus estudos de música na Geórgia e agora está no 

conservatório de Marselha. Sempre acompanhado do pai, Sarkis aparece 

pouquíssimas vezes ao longo do filme e em nenhuma delas sequer fala. No 

entanto, parece ser o personagem mais representativo da busca e 

realização de sonhos. Se, desde o início da narrativa, ele toca em troca de 

ajuda para comprar um piano, no final do filme, ele consegue, enfim, o 

desejado instrumento. Guédiguian apresenta Sarkis como o mito da 

esperança: uma criança que persevera e alcança seus objetivos através do 

próprio esforço. Contudo, o diretor não expõe esse clichê, que quase chega 

a confortar o espectador – pois, afinal, de uma maneira ou de outra, todos 

os outros personagens encontram a tragédia – de uma forma tão fácil ou 

neutra. 

O piano passa na avenida amarrado em cima de um caminhão 

segundos após o suicídio de Gérard. Não há cortes. Na mesma tomada, a 

câmera passa do tiro que Gérard dispara dentro de sua boca, para o rosto 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

109 
 

escandalizado do jovem que presenciou essa morte e em seguida ela 

prossegue, como se estivesse através do olhar de um pedestre desatento, 

para o transporte do piano. Guédiguian contrapõe, assim, a morte à 

possibilidade de uma vida melhor. Finalmente, o piano chega com 

dificuldade nas ruas estreitas do subúrbio onde vive Sarkis. O enorme 

instrumento de cauda é armado na rua, em frente à casa do jovem que 

começa a tocar com um sorriso de satisfação no rosto. O pai esboça um 

choro de alegria pela realização do filho e todos em volta apreciam a 

música. As pessoas que passam vão parando e, por causa da disposição das 

casas (dispostas em diferentes altitudes), forma-se uma espécie de grande 

teatro, que remete as belas óperas. A câmera acompanha a música e, de 

baixo para cima, vai desvelando a cena até que a tela fica branca. 

Assim sendo, A cidade está tranquila, do mesmo modo que iniciou, 

termina com uma cena que exprime realmente tranquilidade. Da mesma 

forma das primeiras cenas, em que o diretor aproxima o espectador da 

cidade e de seus problemas, no final, ele o afasta dela. A diferença é que, 

agora, já se tem consciência dos problemas que atormentam a cidade. E, se 

Sarkis traz esperança, ela jamais será plena. Enfim, através desses 

múltiplos retratos que Guédiguian expõe, ele parece buscar não a 

representação dessas histórias individuais, mas as possibilidades dessas 

histórias interagirem, tornando-se assim uma única história, coletiva, a 

história de uma cidade que vive uma profunda crise. 

Não se pode deixar de considerar, certamente, que o olhar de Robert 

Guédiguian sobre a opressão dos dominantes em relação aos dominados 

está em conformidade com a sua origem, pois, como o próprio diretor 

afirma, ele é filho “de mère allemande et de père arménien, venant donc 

d‟un peuple génocidaire et d‟un peuple génocidé”62. Portanto, é necessário 

prestar atenção a essa Marselha que serve de cenário para a maioria dos 

                                                
62 De mãe alemã e pai armênio, logo proveniente de um povo genocida e de um 

povo „genocidado‟. (livre tradução da autora). 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

110 
 

seus filmes, cujas histórias são normalmente duras, mas, paradoxalmente, 

possuem uma delicadeza, uma beleza, que poderiam ser explicadas pela 

ausência de mocinhas e heróis, por apresentar personagens comuns que, 

como as pessoas do mundo real, são capazes das atitudes mais sublimes e 

das mais torpes. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
FIGURAS 51, 52 e 53 – Gérard dipspara o tiro na boca enquanto o piano é 
transportado do outro lado da rua. Sarkis finalmente consegue seu piano 

FONTE: A CIDADE ESTÁ TRANQUILA (2000) 

 

 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

111 
 

 

Considerações Finais 

Cheguei ao mundo pretendendo descobrir um sentido nas coisas, 

minha alma cheia de desejo e estar na origem do mundo, 

e eis que me descubro objeto em meio a outros objetos. 

Frantz Fanon 

 

 Tendo em mente que a fronteira é o local onde duas ou mais coisas 

se limitam, mas também se aproximam, pude compreender melhor o(s) 

lugar(es) que ocupa(m) esses filmes que busquei analisar. Nessas zonas 

intersticiais, nessas divisas invisíveis, mas bastante presentes, vislumbra-se 

uma significativa pluralidade de culturas, línguas, etnias, religiões, 

identidades, que se confrontam, se mesclam, dialogam. Desses contatos 

fronteiriços nascem os sujeitos híbridos, as culturas híbridas, as identidades 

híbridas. Por isso, como situa Homi Bhabha, 

Os embates de fronteira acerca da diferença cultural têm 
tanta possibilidade de serem consensuais quanto 
conflituosos; podem confundir nossas definições de tradição 
e modernidade, realinhar as fronteiras habituais entre o 
público e o privado, o alto e o baixo, assim como desafiar as 
expectativas normativas do desenvolvimento e progresso. 
(1998:21) 

 As quatro produções apreciadas ao longo deste estudo se mostram, 

no mínimo, interessadas pelas questões relativas às novas formas de 

convívio sócio-cultural da contemporaneidade. O Ódio, Dias de Glória, A 

Esquiva e A cidade está tranquila estão localizados num momento sócio-

político-econômico de extremo valor, uma vez que se está vivendo a 

consequência das políticas imperialistas, coloniais, globalizadas, dentro de 

uma sociedade multicultural, híbrida, que essas mesmas políticas tornaram 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

112 
 

possível. Ao retratar a periferia, esses diretores desempenham, de certa 

maneira, um papel social expressivo e seus filmes, paralelamente, 

apresentam no lugar de um Terceiro Mundo tratado com condescendência 

pelos olhares eurocêntricos, outro muito mais consciente do lugar que 

ocupa na sociedade. A partir das análises, pode-se inferir que esses 

cineastas se vêem como parte da trajetória nacional e parecem avaliar de 

forma reflexiva sua própria posição em relação às pessoas que buscam 

representar. 

Assim, o cinema, enquanto meio de comunicação de massa, ao trazer 

o subalterno para o primeiro plano, possibilita a propagação da imagem do 

periférico e, algumas vezes, do seu discurso. Portanto, a preocupação com 

a identidade – e com as crises das identidades –, e as formas como ela é 

abordada, garante a esses filmes uma posição de destaque dentro da esfera 

cinematográfica mundial. Embora não estando completamente descoladas 

da visão eurocêntrica, essas obras não exibem o “outro” a partir da visão 

dicotômica de que, como já referi, o “eu” possui apenas aspectos positivos e 

o “outro” negativos, mas retratam todos os indivíduos enquanto sujeitos 

sociais que sofrem em conjunto, mesmo que de formas distintas, as 

rupturas do mundo contemporâneo. 

Igualmente, os filmes analisados parecem se preocupar muito mais 

pelos conflitos estabelecidos nos campos pessoal e, principalmente, social, 

do que pela divulgação de determinados discursos, sejam estes favoráveis 

ou não ao “outro”. Ao explorar esses conflitos, entretanto, os filmes não 

constroem um “contra-eurocentrismo”, onde o marginal estaria no centro 

como única vítima do sistema, até porque todos parecem ser vítimas, 

mesmo aqueles que manipulam o sistema, como Yves em A cidade está 

tranquila, todos são retratados como vítimas de suas próprias ideias 

inclusive. 

Como se vê, porém, a discussão sobre a identidade não pode se 

desvincular da localização do sujeito, nem do que é representado, nem 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

113 
 

daquele que representa. O fato de um diretor de cinema trazer para o 

primeiro plano as classes subalternas não quer dizer que ele esteja 

descolado da visão eurocêntrica. A representação do periférico por si só não 

pressupõe a ideologia dessa classe, muito menos a crítica das relações de 

poder opressor/oprimido visto que, inúmeras vezes, a escolha desse “outro” 

pode ser apenas um meio eficaz de difundir a visão dominante. Parece-me 

claro, a partir dessas obras que foram brevemente discutidas neste 

trabalho, que existe certo descolamento, que se quer evidente, da visão 

eurocêntrica por parte dos diretores. 

De todo modo, é interessante salientar que esses diretores também 

ocupam um lugar de fronteira porque eles não estão situados dentro de um 

Primeiro Cinema, e também não fazem parte de um cinema que poderia ser 

chamado de marginal. Apesar de suas identidades híbridas, entendo que 

não se pode falar aqui em auto-representação e, mesmo se o fosse, “o 

direito à representação própria tampouco garante uma representação não-

eurocênctrica” (SHOHAT e STAM, 2006:279). 

Diante disso, percebe-se que um dos aspectos mais importantes 

desses filmes é o fato de eles revelarem uma sociedade heterogênea e em 

constante mutação, fragmentada pelos colapsos gerados na modernidade e 

intensificados na pós-modernidade, uma sociedade globalizada e 

multicultural. 

Nessas obras, nota-se que o multiculturalismo se apresenta como 

uma moeda de duas faces: de um lado ele permite o acesso a várias 

culturas, rompendo com as fronteiras nacionais; do outro lança os desafios 

e, por causa da intolerância em relação ao que não é espelho, a 

consequência desse acesso, consubstanciada na incapacidade de 

estabelecer estratégias novas e eficazes de convivência, gerando ainda mais 

crises e elevando a problemática da identidade na pós-modernidade ao 

primeiro lugar na fila dos debates urgentes. 

Por isso, essas dimensões históricas são de extrema relevância para 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

114 
 

se entender as diversas formas de representação das margens e elas estão, 

sem dúvida, em consonância com o discurso cinematográfico, sobretudo 

com os discursos narrativo e estético, dos filmes apreciados neste estudo. 

Assim sendo, ao se importarem com o tema da diferença cultural, essas 

obras reforçam o argumento de Bhabha de que a questão da diferença 

cultural emerge em momento de crise social e, no caso do cinema, essas 

temáticas possuem uma dupla força, pois se dão em formas discursiva e 

imagética. 

Em suma, ao realizar esta pesquisa, compreendi ainda melhor que 

não se trata de um estudo exclusivamente voltado para o leitor acadêmico, 

nem apenas para os interessados pelo campo da comunicação/cinema, pois 

essas inquietações que possuo, e que, ao término desta etapa de estudos, 

tampouco se tornaram menos numerosas, dizem respeito às percepções de 

mundo de uma forma tão abrangente que pode despertar o interesse de 

pessoas de vários domínios. Mesmo quando não se dá conta disto, o cinema 

condiciona o olhar do espectador sobre o objeto que ele retrata (e sobre 

aqueles que também estão implícitos na imagem e pertencem, portanto ao 

campo extra-diegético) e, dessa forma, ele solidifica algumas bases do 

pensamento sobre as quais também se constroem os discursos. Por 

conseguinte, o cinema demonstra ser um meio eficaz de reproduzir, 

construir e difundir ideias e visões de mundo, operando nos contextos 

social, político, econômico e cultural e possibilitando, entre eles, diversas 

formas de diálogo.  



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

115 
 

 

Referências 

AUMONT, Jacques et al. A estética do filme. São Paulo: Papirus, 2008. 

 

BEN JELLOUN, Tahar. O racismo explicado à minha filha. Trad. Mônica 

Seincman. São Paulo, Via Lettera Editora, 2000. 
 

BENJAMIN, Walter. Magia e técnica, arte e política. Obras escolhidas I. São 

Paulo: Brasiliense, 2000. 
 

BENJAMIN, Walter. Rua de mão única. Obras escolhidas II. São Paulo: 

Brasiliense, 2000. 
 

BERNARDET, Jean Claude. Cineastas e imagens do povo. São Paulo: 

Brasiliense, 1985.  

 
BHABHA, Homi K. O local da cultura. Belo Horizonte: Editora da UFMG, 1998. 

 

CANCLINI, N. Garcia. Consumidores e Cidadãos. Rio de Janeiro, Ed. UFRJ, 
1994. 

 

CONNOR, Steven. Cultura pós-moderna. Introdução às teorias do 

contemporâneo. São Paulo: Edições Loyola, 1993. 
 

CUNHA FILHO, Paulo C. Imagem, alteridade e autonomia subalterna. Nota 

sobre a sobrevivência dos estereótipos nas representações estrangeiras do 
Brasil. São Paulo, Compós 2006. 

 

DUDLEY ANDREW, J. As principais teorias do cinema: uma introdução. Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2002. 

 

FANON, Franz. Os condenados da terra. Juiz de Fora: Editora UFJF, 2005. 

 
FANON, Franz. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: EDUFBA, 2008. 

 

GARCÍA CANCLINI, Néstor. Consumidores e cidadãos. Conflitos multiculturais 
da globalização. Rio de Janeiro: Editora da UFRJ, 1997. 

 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

116 
 

GARCÍA CANCLINI, Néstor. Culturas Híbridas. São Paulo: EDUSP, 2008. 

 
GUNERATNE, A. & DISSANAYAKE, W. (org) Rethinking Third Cinema. New 

York: Routledge, 2003. 

 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Rio de Janeiro: 
DP&A, 2003. 

 

HALL, Stuart. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Belo Horizonte: 
UFMG, 2003. 

 

JAMESON, Fredric. A virada cultural – reflexões sobre o pós-moderno. Rio de 
Janeiro: Civilização Brasileira, 2006. 

 

JAMESON, Fredric. Espaço e imagem. Teorias do pós-moderno e outros 

ensaios. Rio de Janeiro: Editora da UFRJ, 1994. 
 

JOHNSON, Richard et al. O que é, afinal, estudos culturais ?. Belo Horizonte: 

Autêntica Ed., 2006.  
 

LOPES, Denilson. A delicadeza. Estética, experiência e paisagens. Brasília: Ed. 

UNB, 2007. 
 

MARIVAUX, Pierre de. Le jeu de l‟amour et du hasard. Paris: Librio, 2003. 

 

McGONAGLE, Joseph. The End of an Era: Marseilles at the Millennium in 
Robert Guédiguian‟s La Ville est tranquille (2001). In: Studies in French 

Cinema Journal Volume 7, 2007. Disponível em: 

http://research.ncl.ac.uk/crif/sfc/journal%20v7-8.htm 
 

NAFICY, H. An Accentend Cinema. New Jersey: Princeton University Press, 

2001. 
 

PRYSTHON, Ângela. Cosmopolitismos periféricos. Ensaios sobre modernidade, 

pós-modernidade e estudos culturais na América Latina. Recife: Bagaço, 

2002. 
 

RAMOS, Fernão P. Org. Teoria Contemporânea do Cinema. Volume I. São 

Paulo: Editora Senac, 2005. 
 

SAID, Edward W. Orientalismo – O Oriente como invenção do Ocidente. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2007. 

 
SALLES GOMES, Paulo Emílio. Cinema: trajetória no subdesenvolvimento. 

São Paulo: Paz e Terra, 1996. 



PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

AS FRONTEIRAS DA REPRESENTAÇÃO 

Imagens periféricas no cinema francês contemporâneo 

 

 

117 
 

 

SHOHAT, Ella e STAM, Robert (eds). Multiculturalism, Postcoloniality, and 
Transnational Media. New Brunswick/ New Jersey/ Londres: Rutgers 

University Press, 2003. 

 

STAM, Robert & SHOHAT, Ella. Crítica da imagem eurocêntrica. São Paulo: 
Cosac Naify, 2006. 

 

STAM, Robert. Introdução à teoria do cinema. Campinas: Papirus, 2003. 
 

SWAMY, Vinay. Marivaux in the Suburbs: Reframing language in Kechiche‟s 

L‟Esquive (2003). In: Studies in French Cinema Journal Volume 7, 2007. 
Disponível em: http://research.ncl.ac.uk/crif/sfc/journal%20v7-8.htm. 

 

TARR, Carrie. Reframing difference: beur and banlieue filmmaking in France. 

Manchester: Manchester University Press, 2005. 
 

XAVIER, Ismail. (organizador) A experiência do cinema. São Paulo: Graal, 

2008. 
 

XAVIER, Ismail. Alegorias do subdesenvolvimento. São Paulo: Brasiliense, 

1993. 
 

XAVIER, Ismail. O discurso cinematográfico – a opacidade e a transparência. 

São Paulo: Paz e Terra, 2005 

 
ŽIŽEK, Slavoj. Sobre la violencia – seis reflexiones marginales. Buenos Aires: 

Paidós, 2009. 

 


