VIRTUS IMPAVIDA
v vy

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE ARTES E COMUNICACAO
DEPARTAMENTO DE COMUNICAGAO

PROGRAMA DE POS-GRADUAGAO EM COMUNICACAO

ANDREA DE ARRUDA FERRAZ

“AGORA”: QUANDO A IMAGEM SE FAZ GESTO

Recife, 2020



ANDREA DE ARRUDA FERRAZ

“AGORA”: QUANDO A IMAGEM SE FAZ GESTO

Dissertacao de Mestrado apresentada ao
Programa de Pb6s-Graduagao em
Comunicacdo, do Centro de Artes e
Comunicagédo, da Universidade Federal de
Pernambuco, como requisito parcial para
obtencdo do titulo de Mestre em
Comunicagéo.

Area de concentragdo: Comunicacéo

Orientadora: Profa. Dra. Cristina Teixeira
Vieira de Melo

Recife, 2020



Catalogacao na fonte
Bibliotecaria Andréa Carla Melo Marinho, CRB-4/1667

F381a Ferraz, Andrea de Arruda
“Agora”: quando a imagem se faz gesto / Andrea de Arruda Ferraz. —
Recife, 2020.
116 f.: il

Orientadora: Cristina Teixeira Vieira de Melo.

Dissertagédo (Mestrado) — Universidade Federal de Pernambuco. Centro
de Artes e Comunicagdo. Programa de Pds-Graduagdo em Comunicagao,
2020.

Inclui referéncias.

1. Gesto. 2. Corpo. 3. Imagem. 4. Gestopia.
I. Melo, Cristina Teixeira Vieira de (Orientadora). Il. Titulo.

302.23 CDD (22. ed.) UFPE (CAC 2020-99)




ANDREA DE ARRUDA FERRAZ

“AGORA”: QUANDO A IMAGEM SE FAZ GESTO

Dissertacdo de Mestrado apresentada ao
Programa de Pé6s-Graduagdo em Comunicagéo,
do Centro de Artes e Comunicagdo, da
Universidade Federal de Pernambuco, como
requisito parcial para obtencdo do titulo de Mestre
em Comunicagao.

Aprovada em 20/02/2020

BANCA EXAMINADORA

Profa. Dra. Cristina Teixeira Vieira de Melo (Orientadora)
Universidade Federal de Pernambuco

Prof. Dr. Eduardo Duarte (Examinador Interno)
Universidade Federal de Pernambuco

Dr. Marcelo Pedroso (Examinador Externo)



AGRADECIMENTOS

Cada pessoa citada vive em uma parte de mim, porque € no corpo que ficam
as marcas do atravessamento que somos. Nao ha palavra que dé conta de exprimir
a gratidao que sinto porque o que sentimos €, muitas vezes, da ordem do indizivel,
mas sei que cada uma delas vé em meu olho e em meu corpo aquilo que vibra entre
nds. Sendo assim, honro e agradeco a todas e todos que me atravessaram nesse
percurso me transformando e me alimentando em quem sou.

A minha mae, Elizabete, e ao meu pai, Reinaldo, portais de amor e apoio
incondicionais. A Myrtha, sempre pronta ao amor. A Sophia Branco, porque sem ela
nao teria sequer entrado no mestrado.

Ao MAPE e todas as mulheres que me fortalecem e me ensinam um outro
cinema, um outro mundo. Em especial Bruna Leite, Cecilia da Fonte, Laise Queiroz,
Maria Samara, Milena Times, Natalia Gomes, Uilma Queiroz e Yane Mendes.

As personagens do filme AGORA. A experiéncia do encontro com elas foi téo
intensa, que a dissertagdo tornou-se o unico caminho possivel de mergulho e
reflexdo, numa tentativa de dar conta do vivido. A vocés! Adelaide, Cristina, Dante,
Flavia, Joy, Kildery, Lucas, Orun, Raimundo, Rosa, Sophia, e mais Silvia e Livia me
ensinando ainda mais sobre irmandades antigas.

A equipe que me amparou durante todo o processo do filme e que é parte
fundamental do campo morfico do proprio filme. Cada qual criando e pensando
junto: Carol Vergolino, Neusa Rodrigues, Marcelo Lacerda, Luciana Teixeira, Chico
Ludermir, Paula Antunes, Simone Dourado, Deco Simdes, Nathalie Revorédo,
Beatriz Lins, Fernanda, Erivaldo, Gé, Lupa, Lupinha, Suchi Barbosa, Gera Vieira,
Kiko Santana, Pablo Nébrega, Marcelo Barreto e Cezar Maia.

A Eduardo Duarte, que me mostrou o caminho entre teoria e pratica, além de
dar nome a sensagdes e pensamentos que eu ja sabia em meu corpo. A Marcelo
Pedroso, Joana Collier, Amaranta Cesar e Carol Almeida, amores que o cinema me
trouxe e com os quais compartilho o mundo. A Thais Faria, parceira de aulas e muita
troca. Clara Feitosa, que me ensina a pensar com o corpo. A Emilia Miranda, que
me apresentou 0 cinema e com quem sou melhor.

A Cristina Teixeira, mais que orientadora, amiga e companheira de toda essa

jornada, que com jeito e carinho me deu apoio até o fim.



A Claudio, com quem divido a vida e que me ensina todos os dias a leveza do
amor. Por fim, a Mae 14, que caminha junto a mim, e a todos os guias e mestres do

invisivel. Gratidao! Axé!



Por que nos causa desconforto a sensacdo de estar
caindo? A gente n&o fez outra coisa nos ultimos tempos
senao despencar. Cair, cair, cair. Entdo porque estamos
grilados agora com a queda? Vamos aproveitar toda a
nossa capacidade critica e criativa para construir
paraquedas coloridos. Vamos pensar no espagco nao
como um lugar confinado, mas como o cosmos onde a
gente pode despencar em paraquedas coloridos.
(KRENAK, 2019, p 30)



RESUMO

Na eleicéo presidencial de 2018, experimentamos uma enxurrada de imagens
produzidas, inventadas e espalhadas pela midia e pelas redes sociais, dando-nos a
ver uma crise que se anuncia ha tempos: a da imagem. Se algum dia a imagem se
constituiu como verdade, hoje, seu estatuto precisa ser repensado. Do que uma
imagem é capaz? Qual o gesto possivel de uma imagem? Essas inquietacbes
fizeram nascer o filme “AGORA”, por mim dirigido, e sobre o qual essa dissertagéo
traca uma cartografia. “AGORA” surge da necessidade de registrar corpos que néo
s se opdem ao projeto vencedor nas urnas, mas, sobretudo, corpos que se langam
na experiéncia do tempo presente. No filme, 13 artistas performam o que sentem. A
gestualidade do corpo é o foco e em determinado momento, ha o comando para que
eles “congelem” o movimento. Nessa dissertagao, tomando por base o pensamento
de Warburg (2015) sobre as imagens como janelas temporais, a ideia de Agamben
(2018) do gesto como poténcia do corpo em devir, a proposi¢gao de Didi-Huberman
(2017) de construir imagens como levantes, busco olhar para o cinema como gesto
que se levanta. A imagem como gesto possivel do presente. Imagem-gesto como

conceito a ser construido ao qual eu dou 0 nome de “gestopia”.

Palavras-chave: Gesto. Corpo. Imagem. Gestopia



ABSTRACT

In the 2018 presidential elections, we experienced a great influx of images that
were produced, created and spread by the news media and the social networks,
unveilling a crisis that has been foreshadowed for long: that of image itself. If the
image was deemed as truth once, today its status needs to be re-evaluated. What is
an image capable of? What possible gesture could an image present? These
concerns led to the birth of the film "AGORA", directed by the author, which serves
as basis for the cartography this research aims to draw. "AGORA" sprouts from the
need of recording bodies that not only oppose the winning agenda on the election
cycle but, above all, bodies that cast themselves into the experience of a present
time. On the film, 13 artists perform what they feel. Their bodies' gesturality is the
focal point and, on a given moment, there is a command for them to "freeze" the
movement. On this dissertation, making use of Warburg's (2015) notion of images as
time windows, Agamben's (2018) idea of gesture as the potentiality of the becoming
body and Didi-Huberman's (2017) proposition to the production of images as an
insurgence, | aim to look at cinema as a gesture of insurrection. The image as a
possible gesture of the present. Image-gesture as a concept to be created, one that |

call "gestopia".

Keywords: Gesture. Body. Image. Gestopia



LISTA DE FIGURAS

Figura 1 — Silvia Goes, personagem do AGORA, em improviso: Grito...................... 20
Figura 2 — Cena do filme Cilaos (2016), de Camilo Restrepo..........cccceeeeeiiiiiiiinnees 25
Figura 3 — Cena do filme Cilaos (2016), de Camilo Restrepo..........cccceeeeiiiiiiinnenes 25
Figura 4 — Cena do filme La Bouche (2017), de Camilo Restrepo.............cccuvveveeeeen. 25
Figura 5 — Cena do filme La Bouche (2017), de Camilo Restrepo.............ccuvveeeeeeen. 25
Figura 6 — Cena do filme “The Perfect Human”(1967), Jorgen Leth.......................... 27
Figura 7 — Cena do filme “The Perfect Human”(1967), Jorgen Leth.......................... 27
Figura 8 — Cena do filme “AGORA” (2020), Dea Ferraz.............ccccoeviiiiiiiinriiinenennn. 27
Figura 9 — Cena do filme “AGORA” (2020), Dea Ferraz.............ccccoeeviieiinirvniinnennnnn. 27
Figura 10 — Adelaide Santos............uuuiiiiiiiiiiiii e 29
Figura 11 — Cristina NasCIMeNTO.............uiiiiiiiiiiii e 30
FIgura 12 — Dante OlIVIEI.......uuuuiieiieeiieieiiee ettt e e e e e e e 30
Figura 13 — FIAvia PINN@Iro...........oeiiiiiiiiii ettt 31

Figura 14 — JOy TRamUires......ccooiiie e a e 31

Figura 15 — Kildery [ara.........ccuuiiiiieeeeee e 32
Figura 16 — Livia FalCAO0. .......ceiiiiiiiiiaeie e 32
Figura 17 — LUCAs dOS Prazeres.........coouiiiiiiiiiiii ittt 33
Figura 18 — Orun Santan@.........coouiiiiiiiiiiii e 33
Figura 19 — Raimundo BranCo............couiiiiiiiiiiii et 34
Figura 20 — ROS@ AMOFIM......uuiiiiiiiiiiiiiii e e ettt e e e e e e e e e e e e e e e e e e e annes 34
FIQura 21 — SHlVIa GOES......coi ittt a e e e e e e 35
Figura 22 — Sophia William............eeeeiii e 35
Figura 23 — Flavia Pinheiro, €mM pausa............cooviiiiiiiiiiiiiiee e 37
Figura 24 — Lucas dos Prazeres, €m PauUSa...........uuueuuiiiiiiieiieeeeeeeeeeeeeeeeeeene s 37
Figura 25 — Adelaide Santos, €M PaUSA...........uuuiiiiiiiiiieeeeeieeeeeeer e 37
Figura 26 — Raimundo BranCo, €mM PauSa............uuuuueiiiiiiieieie e 37
Figura 27 — Livia e Kildery na preparagao.............coovveviiiiiiiiiuiiiiiaeeeeeeeeeeeeeeeeeeeessnnnnns 41

Figura 28 — Livia € Sophia Na preparagao..........cccceeeieieeeeeeeieeeeeeeeeiee e a e e e 41
Figura 29 — Livia e Adelaide na preparagao.............cceeeerevuuuuuiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeesnnnnnns 41

Figura 30 — Livia € JOY Na PreParaga...........cceeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeiinniaasseeeeeeeaaaeeeeenennnes 41
Figura 31 — Dea e Silvia |0g0o ap0s O IMPrOVISO.........cceeiiiiiiiiiiiiiiiiieieeeeeeeeee e 41

Figura 32 — Dea e Livia |0g0 ap0s O IMPrOVISO........cceeiiiiiiiiiiiiiiiiiieieeeeeeeee e 41



Figura 33 — Silvia na condugéo da preparagao com o elenco e equipe..................... 42

Figura 34 — Silvia na condugéo da preparagao com o elenco e equipe..................... 42
Figura 35 — Montagem com frames do filme............ccuueiiii 52
Figura 36 — Flavia Pinheiro, personagem, durante seu improviso..........ccccccccvveeeenn.. 54
Figura 37 — Dante Olivier, personagem, durante seu improviso...........c.cccccuvvveenennn. 57
Figura 38 — Dante Olivier, personagem, durante seu improviso............ccccccvveeeeeeennn. 59
Figura 39 — Dante Olivier, personagem, durante seu improviso............ccccccvveeeeeeennn. 59
Figura 40 — Orun Santana, personagem, durante seu improviso.............cccccccuuvvvnnnns 61

Figura 41 — Orun Santana em improviso. Do bicho ao homem..............cccccceeeine 64
Figura 42 — Orun Santana em improviso. Do bicho ao homem..............ccccccceeeinie 64
Figura 43 — Orun Santana em improviso. Do bicho ao homem..............cccccceeeine 64
Figura 44 — Orun Santana em improviso. Do bicho ao homem..............cccccceeine 64
Figura 45 — Kildery lara, personagem, durante seu improviso................cceeuuuieeeeeennns 65
Figura 46 — Kildery lara, CONVUISEO............coiiiiiiiieeeeeeeeee e 67
Figura 47 — Kildery lara, antropofagia..........ccccoeeeiiiiiiieieieee e 67
Figura 48 — Kildery lara, Parto...........cooooiiiiiiiiiieeeeeee e 67
Figura 49 — Sophia William, personagem, durante seu improviso..............ccccceeeeennn. 68
Figura 50 — Sophia William, improviso. Levante............ccccovvviiiiiiiiiiiicieieeeee e 69
Figura 51 — Sophia William, improviso. Pausa.................ceuuuiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeinns 69
Figura 52 — Adelaide Santos, personagem, durante seu improviso.............ccc.eeeeeee... 70
Figura 53 — Adelaide Santos, personagem, durante seu improviso.............ccc.eeeeeee... 72
Figura 54 — Lucas dos Prazeres, personagem, durante seu improviso..................... 73
Figura 55 — Lucas em momentos de SeuU iMProViSO.............cooviiecciimirieieerieieeeeeeeeeenn 75
Figura 56 — Lucas em momentos de SeU iIMProViSO.........c.couiuririeeeriiiiiiieiee e 75
Figura 57 — Lucas em momentos de SeuU iMProViSO.............cooviieicciriririeirieieeeeeeeeeeen 75
Figura 58 — Lucas em momentos de SEU iIMProViSO........cc.coururirieeeeiiiiiieeeee e 75
Figura 59 — Joy Thamires, personagem, durante 0 Seu improviso................ccc.uuee.... 76
Figura 60 — Livia Falcdo, personagem, durante 0 Seu improviso............cccceeeeeeeeennne 80
Figura 61 — Rosa Amorim, personagem, durante 0 Seu improviso...........ccccccvveeeennn.. 82
Figura 62 — Cris, personagem, durante 0 SEU iMProViSO.........cccceeeriieeeeeeeriieeeeeeininnnnns 84
Figura 63 — Branco, personagem, durante 0 SeU impProvisO............ccceeeeevvveeeeevirnnnnnns 86
Figura 64 — Branco em seu improviso. ChOro.............ccoiiiiiiiiiiiiiieieee e 88
Figura 65 — Silvia, personagem, durante 0 SEU IMProVisSo.............uuveeiiiiiieeeeeeeeeeeenn. 89

Figura 66 — Silvia, em improviso, Kali...............uuuiiiiiiiiiiiiccieeeeeeeee e 90



Figura 67 — Silvia, em improviso, BiChO..............cciiiiiiiiiiii e 90
Figura 68 — Silvia, em improviso, GritO.........cccceeiiiiiiiiieeeee e 91
Figura 69 — Silvia, em improviso, VentO........cccccoeeiiiiiiiiieeccee e 91

Figura 70 — Foto da preparagdo com o elenco e equipe. Corpo coletivo................. 109



SUMARIO

1 INTRODUCAO — QUANDO O ABISMO SE APRESENTA .....ccceevvreeersresneresnssssessesenns 13
2 CARTOGRAFIA DE UMA IDEIA: NASCIMENTO E DISPOSITIVO.......ccoccevrueenees 22
2.1 A CAIXA ettt ettt et ettt et e bt et e ettt et e eae e beeneas 23
2.2 OS CORPOS ...ttt ettt et a ettt e s et e bt enteeae e teentesaeenseeneas 27
2.3 APROVOCACAO E A PAUSA ..ot 36
2.3 APREPARACAOD. ...ttt s e s s s s s s s s s s s s s s s s snnas 37
3 CARTOGRAFIA DE UM GESTO: A FILMAGEM......ucovinvnricsnsessancsessnssssssssssessae 45
3.1 ACIONANDO OS CORPOS: 13 GESTOPIAS .....oooieieeeeeeeeee e 45
3.1.1 17 Gestopia: corpo-cOIUlA .................cooviiiiiiiieiieeieeeeeeeeeeeeee e 54
3.1.2 2% Gestopia: COrPO-TeflEX0 ..........c.cooieviiieiieiieeeeteeeeeeeeeeeeete e nens 57
3.1.3 3" GeStopia: COrPO-POVOAUO..............c.oeviueeeieeieeeeeteeeeeete ettt e et e asereesens 61
3.1.4 4° Gestopia: COrPO-TENdA..................coevieiuiieieeieeieeeeeeeeeeeeete e 65
3.1.5 5% GeStoPia: COIPO-SOPIO..........c.ceoveerireeeeeieeeeeeeeeteeeeeeeeteee e eteeteee e eteesenseseesese e eseenens 68
3.1.6 6" Gestopia: COrPO-INSUIZENLE ...............cocoeveeveeierieeeietieeeeeeeeete et e et ee et e e seenenas 70
3.1.7 7% GeStopia: COrPO-COSIMUCO..............c.ooveeeeeieeeeeeeeteeeeeeeeeeeeeeeeete et ae e nenas 73
3.1.8 8" Gestopia: COrpPoO-PAlAVIA ..........c.c.ocviiviiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeee e 76
3.1.9 9% GeStopia: COrPO-POItal............c.ccoovieviiiuiiiiieieeeeeeeeeeeeeeee et nens 80
3.1.10 10 Gestopia coOrpo-COIEtiVO ..............cooveviivieeiieeieeeeeteeeceeeeete et 82
3.1.11 117 Gestopia: Corpo-dual................ccoovooviuiiiiieiieeieeeeeeeeeeeeee e 84
3.1.12 127 Gestopia: COrPO-fUGA...........c.coeviviieeiceieeeeeteeeeeeeeeeeee et aens 86
3.1.13 13" Gestopia: COrPO-IMULANTE................cocoeveeveeeerieeeeeteeeeeeeeeeteeteeereeteeeeaeereeteeeaeeseesenns 89
4 CARTOGRAFIA DE UM PENSAMENTO: A MONTAGEM........ivensensurssensuncannee 92
4.1 MATERIAL BRUTO, MATERIAL FLUXO ....ccceoitiiiteieeieeee et 92
4.2 O TEAR DOS CORPOS... ..ottt sttt st et 98
4.3 AIMAGEM-GESTOPICA ......oovmieieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 102
5 CONCLUSAO - UM CORPO COLETIVO QUE RESPEITA AS

INDIVIDUALIDADES ...ccuuiuiiiniiiinsuinsnissensnnsssnsssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssses 109

REFERENCIAS «veeeeeveeeeeeesesesssssssssssssnssssssssssnssssssssssssnsssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssnsasses 114



13

1 INTRODUGAO - QUANDO O ABISMO SE APRESENTA

“E se vocé olhar demoradamente para um abismo,
0 abismo também olha dentro de vocé”
(Nietzsche, “Assim falou Zaratustra”)

O que significa estar diante do abismo? Quantas vezes nos sentimos, de fato, diante
dele? E quando isso acontece, o que diz nosso corpo? Recorro a imagem do abismo porque
nesse exato momento, diante da pagina em branco, enquanto busco cada palavra a
escrever, enquanto imagino onde vou chegar, é o abismo que se apresenta. Mas nao seria a
propria vida um imenso abismo a ser mergulhado? Cada instante como um abismo a ser
enfrentado? O préximo passo, a proxima palavra, o proximo encontro. Viver ndo seria estar
em constante salto no vazio? Mas a questdo é: diante dele, o que fazemos? O que
sentimos? Ter consciéncia fisica do abismo diante de ndés pode nos causar inumeras
reacdes. Frio na barriga, vertigem, excitacdo. E se antes de saltar, como sugere, Nietzsche,
olhassemos demoradamente para ele? Talvez, de tanto olhar, vejamos o fundo do fundo do
vazio, o nada, aquele lugar onde perdemos os referenciais externos, onde nem mais o0s
sentidos existem e, ali, dentro dele, tornamo-nos o proprio abismo, que por sua vez nos
devolve o olhar para dentro de quem somos, fazendo-nos ver ndo as coisas conscientes,
nem sequer as inconscientes que carregamos, mas aquilo que as antecede, uma nao
linguagem, um n&o ser. Um sentir sem palavras, sem imagens, nem conceitos. Vertigem.
Seriamos capazes de mergulhar no nada absoluto? Praticantes de meditacdo afirmam que
sim. Mas ndo é sobre o sermos capazes ou ndo que quero falar. E sobre o antes, a
sensacao do pré-salto, o olhar demoradamente para o abismo, esse que se apresenta aqui
e agora, porque essa dissertagdo nasce nesse lugar: do pré-salto. E se o abismo me
devolve o olhar, me jogando de volta para dentro de mim, é por ai que comego para, quem
sabe, ao final, estarmos juntos langados nesse vazio de quem somos ou de quem podemos
ser.

Trabalho com cinema e audiovisual ha mais de 15 anos, tenho em minha trajetéria 5
longas-metragens e pensar a imagem sempre me causou espanto. Nao no sentido do medo
e do horror, mas, ao contrario, o espanto a que me refiro se aproxima mais da ideia dos
‘momentos de intensidade” como nos fala Gumbrecht (2010) quando define sua reagao
diante de uma experiéncia estética. Esses momentos, segundo ele, sdo aqueles em que nos
colocamos diante de uma obra de arte — seja uma musica, um quadro ou até mesmo um
passe num jogo de futebol — e este encontro é capaz de nos causar intensa sensagéo de
presentificacdo no mundo. E o estado sublime ao ouvir uma musica de Mozart, ou a

respiracao profunda e quente diante de uma cena excitante, ou ainda os olhos marejados de



14

dor diante de uma escultura. S3o0 momentos esse que o corpo sente a experiéncia e, ainda
que nao a entenda racionalmente, é capaz de guarda-la. “A experiéncia |he seguira como
resultado de atos de interpretacdo do mundo” (GUMBRECHT, 2010. p. 129). A imagem,
portanto, quando me causa espanto é porque a vejo e a sinto como experiéncia estética
capaz de me proporcionar momentos de intensidade. Talvez, justamente por isso, tenha me
capturado para o seu mundo de experimentacédo. Ndo vejo a imagem como matéria concreta
sobre a qual nos possamos debrucgar e a esmiugar. Ndo me interessa olhar uma imagem e
destrincha-la como se fosse algo a ser compreendido em sua inteireza, mas, justo pelo
contrario, interessa-me pensar a imagem a partir do que ela esconde, aquilo que néo
necessariamente vemos, mas que sabemos estar |a; a imagem como possibilidade lacunar
de quem somos. Interessa-me pensar a imagem como um “entre”, nem s6 da ordem das
coisas, nem sO da ordem dos significantes. “As imagens nao saberiam propriamente ser
localizadas nem aqui, nem |4, mas constituem esse entre que mantém a relagéo” (ALLOA,
2017. p.16). Para chegar aqui sdo anos de uma pratica cotidiana. Trago no meu corpo nao
s6 o0s espantos que me causaram imagens produzidas por outres, como também os
espantos que vivi ao produzi-las. Nunca fui nem s6 da teoria, nem so6 da pratica, talvez,
como a propria imagem, eu também seja um “entre”, e interessa-me estar ai. Entre dois
irmaos, entre o céu e a terra, entre o masculino e o feminino, entre o claro e o escuro, entre
0 corpo e o espirito, entre a vida e o pensamento sobre a vida. Entre. Mas ndo como sendo
um ou outro, e sim no exato entre, unificando as dualidades. E ai que me vejo. A teoria
alimenta minha pratica, bem como minha pratica inspira minha teoria, ndo necessariamente
nessa ordem e nem de forma linear. Nesse caso, mais agrada-me a imagem de uma espiral
e nessa espiral abismal sigo adiante.

Essa intersecgdo é tdo fluida que, para se ter uma ideia, até chegar nessa
dissertagdo, passei antes por outros dois projetos de pesquisa e passei porque a minha vida
pratica pedia e o pensamento ia junto, mas como a vida € dindmica, logo me apresentava
outro desejo e 0 pensamento mais uma vez o seguia. O primeiro projeto seria sobre

n1

“Camara de Espelhos” (2013, 75’), filme que rodei e sobre o qual ja tinha interesse em

construir uma pesquisa mais tedrica acerca do pensamento que nascia ali. Tentei a selecéo

1 Camara de Espelhos recorta a mesa de bar do cotidiano, o universo masculino, joga dentro de uma
caixa e nos faz olhar para os discursos banais do dia a dia, desfilando a violéncia que caminha
submersa. Como véem a mulher? Criamos um dispositivo especifico, com regras e funcionamentos
concretos, para que o “novo” pudesse existir. Uma caixa “mal acabada”, que nao se pretende
completa nem perfeita porque se percebe apenas como possibilidade de reflexdo, imagem-simbolo
do que nos ronda. O proprio cinema como instancia imperfeita e em construgao constante. Rodado
na cidade do Recife, Brasil, o que parece local torna-se universal. E nés? Onde estamos? Dentro,
fora ou no limite da caixa?



15

(2014), mas nao entrei. A pesquisa nao aconteceu do ponto de vista académico, mas o filme
sim e o aprendizado também.

Em 2016 “Camara de Espelhos” € langado e junto com ele vivemos o golpe e o
afastamento da presidenta Dilma Roussef. O filme, que levou trés anos para ser finalizado,
parecia chegar no momento exato a ser debatido, porque viviamos claramente um golpe,
para além de politico, miségino. N&o a toa, cresce em todo o pais o0 numero de movimentos
e coletivos feministas, naquela que é considerada a Primavera Feminista Brasileira. Em
Recife, nasce o MAPE — Movimento Mulheres no Audiovisual PE, do qual me aproximo e
com o qual inicio um caminho de militdncia e pensamento sobre o lugar da mulher no
cinema. No atravessamento entre MAPE e “Camara de Espelhos”, que estréia no 49°
Festival de Cinema de Brasilia e faz um circuito de varios festivais pelo Brasil, tenho a
oportunidade de estar em diversas mesas de debates sobre a tematica de género, o que me
faz tentar uma nova pesquisa. Em 2017, escrevo “Olhar feminino: um cine-corpo?”, no qual
pretendo estudar a obra das cineastas Agnés Varda e Naomi Kawasi, tendo como foco a
possibilidade — ou ndo — da inscricdo de uma subjetividade feminina nas imagens. O projeto
de pesquisa esta completamente impregnado por inquietagdes que nasciam da minha
pratica. Fui selecionada (dez.2017) com este projeto para o mestrado, mas no decorrer do
curso ele também foi se transformando. Com a minha vivéncia no MAPE fui entendendo que
seria mais interessante pensar cineastas pernambucanas, como também fui entendendo
que me interessava trabalhar numa perspectiva mais colaborativa, construindo na pesquisa
uma pratica de encontro e construgcdo com essas mulheres. Essa pesquisa se daria a partir
da formacéo de uma GrupA, composta por distintas mulheres, que produziriam imagens a
serem analisadas e debatidas. Termino o primeiro semestre do mestrado com o projeto
reformulado: “Cartografia do olhar: uma jornada compartilhada por imagens que imprimem
subjetividades femininas”. Inicia-se o segundo semestre do mestrado e nesse momento
tenho a oportunidade de me encontrar com a disciplina “Dindmicas do pensamento por
imagens”, do professor Eduardo Duarte (PPGCOM). Faco essa volta na espiral, porque
preciso dizer que € justamente aqui na intersecg¢ao entre o que eu ouvia em sala de aula e o
que eu sentia no meu corpo; entre a disciplina e o contexto histérico que se desenha no
Brasil, que nasce “AGORA’”, filme que apresento como dissertagao, junto a esta escrita.

Se por um lado, a disciplina do professor Eduardo Duarte plantava idéias sobre o
que sao as imagens e o quanto elas nos constituem, por outro, o Brasil dava sinais do
desmantelamento que se aproximava. Mais uma vez, vida pratica e vida tedrica
atravessadas em mim. Chegamos ao final de 2018 e tudo mudou. Pais, dissertacéao,
academia, vida. Vivemos a eleicdo mais acirrada de que temos noticia na histéria do pais.
Houve um racha social. Disputas e sentimentos antagbnicos constroem um panorama

extremista. O presidente eleito, Jair Bolsonaro, é a representacao de todo racismo, elitismo,



16

misoginia e fundamentalismo religioso da sociedade brasileira. O “homem cordial” mostra
sua face. A sensagdo é de que o abismo cresceu e seguird crescendo. E nesse contexto
que experimentamos uma enxurrada de imagens produzidas, inventadas e espalhadas pela
midia em todo tipo de rede social, dando-nos a ver uma crise que se anuncia ha tempos: a
da imagem. Se algum dia a imagem se constituiu a partir de uma ideia de verdade, hoje, seu
estatuto precisa ser repensado. Precisamos pensar minimamente sobre o gesto possivel
das imagens nos tempos atuais. Em “Sociedade do Espetaculo”, Guy Debord (2003) ja nos
explica que uma sociedade do espetaculo ndo é apenas aquela invadida por imagens mas,
sobretudo, aquela na qual a vida real é tao pobre e fragmentaria que aos individuos s6 cabe
contemplar e consumir passivamente as imagens de tudo o que lhes faz falta em sua
existéncia. A realidade torna-se uma imagem; e as imagens tornam-se realidade.

Sendo assim, do que uma imagem € capaz? Qual o gesto possivel de uma imagem?
Essas séo as perguntas que me invadem, cotidianamente, desde o ultimo semestre de 2018
e das ultimas eleicbes no Brasil, e é sobre elas, com elas, e através delas que nasce filme e
dissertagédo, como resultado do “entre” que sou. A dor e a angustia das eleigdes
presidenciais, bem como as reflexbes sobre imagem gestadas em meu corpo a partir do
mestrado e dos filmes que fiz até aqui, fizeram nascer “AGORA”, esse novo filme, e junto
com ele uma nova pesquisa. Filme e dissertagcdo movidos pela urgéncia desse tempo
historico. Filme e dissertagdo nascendo da mesma angustia, e construindo caminhos de
compartilhamento e troca entre a escrita e a imagem; a oralidade e o corpo; o sujeito e seu
objeto. O filme como resultado concreto e direto do mestrado. Como oficialmente o
PPGCOM né&o aceita um filme como dissertacao, fui provocada pela professora Cristina
Teixeira, minha orientadora, bem como pelo professor Eduardo Duarte, a me langar no
desafio de pensar a partir do flme e com o filme. Abismo. Sendo assim, a minha proposta
formal para o mestrado é de fazer do meu proprio filme objeto de pesquisa. Filme e
dissertagcdo como produtos de reflexdo que se misturam e se complementam.

E sobre o processo de filmagem de “AGORA” que gostaria de fazer alguns
apontamentos e reflexdes. Um esforgo, talvez ingénuo, de quem acredita na possibilidade
de fazer ciéncia, ou de produzir pensamento, ndo mais a partir do distanciamento formal
sujeito-objeto, mas, pelo contrario, percebendo-se em contato com o “objeto”, deixando-se
atravessar por ele e o atravessando de volta. Esse € meu movimento. Um movimento de
quem esteve dentro do processo de filmagem, — e, portanto, viveu muito na pele a
experiéncia do filme. Tudo isso me aproxima mais formalmente da ideia de cartografia como

método.

No lugar de o que é isto que vejo? (pergunta que remete ao
mundo das esséncias), um como eu estou compondo com isto
que vejo? Pergunta que nos direciona ao processo,



17

entendendo o cartéografo enquanto criador de realidade, um
compositor, aquele que com/pde na medida em que
cartografa. (BEDIN, 2014. p.70.)

E justamente por estar implicada na criacdo do filme e por me saber dentro dele, no
encontro com ele, que o fago “objeto de pesquisa”. Interessa-me, como uma cartografa, ser
amante dos acasos, estar disponivel aos acasos, ter o encontro como pratica fundamental e
assumi-lo como matéria que cria um terceiro. Encontro da ordem do inusitado, de certo grau
de violéncia, porque desacomoda e nos faz sair do lugar, e de certa soliddo. Como diria
Deleuze, “uma soliddo extremamente povoada” (1998. p.06). Solitario, porque sempre nos

atravessa de uma maneira Unica, e povoado porque sempre se da entre duas instancias.

Um encontro é talvez a mesma coisa que um devir ou nupcias.
E do fundo dessa soliddo que se pode fazer qualquer
encontro. Encontram-se pessoas (e as vezes sem as conhecer
nem jamais té-las visto), mas também movimentos, ideias,
acontecimentos, entidades. (DELEUZE, 1998. p. 06.)

Como pensar o encontro como ciéncia? Desafio imenso para o cinema e desafio
imenso para uma dissertacdo, porque o relatar a si mesmo nunca sera completo, nem
uniforme, nem linear. Pensar filme e processo, em consonéncia com desejos e tedricos,
sera o passo talvez improvavel, mas ao qual me lango. Mais uma vez, o abismo segue
diante de mim, nesse papel ja ndo tdo em branco, mas ainda em salto. Eu mesma, uma
pesquisadora, realizadora, pensando meu proprio filme como objeto. Objeto que nasce
dentro de mim, mas que me provoca a saida também, porque me coloca diante de uma
questao central: como pensar e construir uma imagem-gesto. Sera possivel pensar ciéncia
tdo entranhada? Judith Butler, em Relatar a Si Mesmo, retoma Adorno para pensar o éthos
coletivo. Ela nos diz que esse éthos coletivo é conservador, construido a partir de uma falsa
unidade. A suposta universalidade, que ignora as diferengas e as descontinuidades entre as
pessoas (BUTLER, 2017. p.14-15). Uma ldgica cartesiana, de onde vem o que a gente
entende como ciéncia: a negagao da oralidade e a valorizagido da escrita; a comprovagao de
dados; o empirismo; o distanciamento; a 3% pessoa; a objetividade. Ciéncia que estabelece
padrbes e tenta encaixar tudo dentro, violentando outras formas de vida e existéncia.
Segundo o estudioso senegalés Felwine Sarr, em seu Afrotopia, uma critica recorrente a
concepgao européia e ocidental de mundo diz respeito justamente a esse distanciamento
entre sujeito e objeto. Sarr resgatando um outro teorico, Issiaka Prosper Laléyé€, nos diz que
a pontualizagdo do objeto e o recorte da realidade em infimas por¢des foi util para o
desenvolvimento da fisica e das ciéncias exatas, mas que essa metodologia torna-se
infecunda para as ciéncias humanas e sociais, “pois os objetos estudados tém uma
espessura e o sujeito ndo esta dissociado do objeto. Como para a fisica quéantica, a posi¢cao

do observador modifica a ‘coisa’ observada”. (SARR, 2019. p.107).



18

Essa dissertacdo se langa no risco de pensar ciéncia também a partir de outros
paradigmas, sabendo que outros e outras também ja o fizeram. Segundo Gumbrecht (2010),
o proprio Heidegger reformula o paradigma sujeito/objeto adotando um conceito de “ser-no-
mundo”, devolvendo ao ser humano o contato com o mundo e as coisas do mundo.
Entendendo a substancialidade corpérea e as dimensdes espaciais da existéncia humana,
Heidegger desenvolve uma ideia de “desvelamento do ser”, que questiona o conceito
metafisico de verdade e aponta para a verdade como um sentido ou uma ideia de verdade
(GRUMBRECHT, 2010, p.96-99). Também Grumbrecht (2010) vai “sujar as maos”, como ele
mesmo enuncia, para afirmar a possibilidade de se restabelecer o contato com as coisas do
mundo, fora do paradigma sujeito/objeto, e pra isso ele defende a “substancialidade do ser”
contra a “universalidade da interpretagcao”. Nenhum desses autores, autora, vai defender a
eliminagdo do sentido em favor da presenga, mas todos entendem que o paradigma
sujeito/objeto da ciéncia cartesiana ndo da conta das dimensdes do ser. E ndo “sd” isso.
Estando no Brasil, pais colonizado por portugueses, violentado em sua natureza e sua
historia pela cultura europeizante e europeizada, faz-se urgente sair dessa caixa onde nos
colocam como os “outros” — ou 0 objeto a ser observado e medido - , aqueles que nunca
serao europeus e, portanto, menos civilizados, para acionar um pensamento decolonial.
Superar uma visao eurocéntrica de mundo, encontrando em nosso territério os elementos
necessarios para nos pensarmos enquanto poténcia criadora de nosso proprio mundo.
Desmistificar a Europa, numa estratégia de reconquista do proprio estar no mundo. (SARR,
2019.p 120). Desmistificar ndo quer dizer abandonar ou menosprezar a fonte de
conhecimento e saber europeus, muito pelo contrario, significa olhar para ela com certa
criticidade, fazendo certo deslocamento de perspectiva, tendo como ponto de partida nosso
estar no mundo. Nessa dissertacao bebo em varios tedricos e tedricas européias, mas devo
dizer que ha um exercicio de distanciamento, bem como a tentativa de beber em outras
epistemes. O proprio filme, ficara claro, nasce da construgao de outros paradigmas.

Dito isso, é muito mais dentro dessa perspectiva de entrelacamentos,
desmistificacbes e contaminagdes que me situo. Sujeito, objeto; corpo, mente; matéria,
espirito; eu, outro; mundo, eu. Nao s6 porque acredito na politica que se institui a partir de
um pensamento decolonial, mas porque minha natureza se aproxima corporalmente desse
lugar atravessado e contaminado pelo objeto, bem como pelo mundo. Nesse
entrelacamento, o que prometo é fazer o possivel para ser honesta comigo, com o filme,
com as personagens e com o processo que foi vivido, pensado e experimentado na pele e
na mente. A 12 pessoa, portanto, como narrativa — incompleta, parcial, passional — de mim.

“AGORA”, esse acontecimento que nasce em mim, mas que sO6 se completa no
encontro com outres. Encontro que se da com a equipe, com as personagens, com 0

cenario, com o tempo presente e, mais adiante, com o espectador. Soliddo povoada, teia e



19

emaranhado de encontros que geram uma cartografia, ou, pensando outra imagem, um
organismo vivo, para o qual desejo olhar. O processo de filmar como objeto que se
transforma em mapa, que nasce de encontros povoados de solidées. Mapa que se constroi
enquanto se caminha, a cada passo, curva, olho, gesto. A cada orientagao, diregédo, entrada
e saida. E que se mantém em aberto, como uma estrada sem fim, porque as questdes
seguem em devir. “Pois a medida que alguém se torna, o que ele se torna muda tanto
quanto ele proprio” (DELEUZE, 1998. p.02,). Estamos, pesquisadores e objetos, em
constante movimento e, mais do que chegar a um lugar, € o movimento que me interessa.
Nesse caso, 0 processo de construir e pensar imagens em constante deslize. O processo de
vislumbrar imagens como janelas temporais (Warburg, 2015). O processo de perceber o
gesto como poténcia do corpo em devir. (Agamben, 2018). O processo de construir imagens
como levantes (Didi-Huberman, 2017). Cinema como gesto que se levanta. A imagem como

gesto possivel do presente. Imagem-gesto como conceito a ser construido.

O cinema reconduz as imagens para a patria do gesto.
Segundo a bela definicdo implicita em Traum und Nacht de
Beckett, o cinema é o sonho de um gesto. Introduzir neste
sonho o elemento do despertar € a tarefa do diretor.
(Agamben, 2008. p.12.)

‘“AGORA” é um filme que nasce da necessidade profunda de registrar corpos que
resistem historicamente as opressdes de um mundo violento, corpos que disseram nao ao
projeto vencedor nessas eleigbes brasileiras de 2018; mas, sobretudo, corpos que se
lancam na experiéncia do tempo presente, abrindo-se para uma conexao direta com tempos
histéricos internos e externos, numa circularidade que faz sobreviver quem somos. A
experiéncia vivida durante as filmagens ndo podera jamais ser retransmitida, nem em
palavras, nem em imagens, porque a presenga naquele lugar s6 se faz para quem esteve
presente. No entanto, as palavras e as imagens talvez sejam capazes de criar uma terceira
ou quarta ou quinta experiéncia, que diz respeito as limitagdes e expansdes de cada
linguagem. Por isso, me permito tentar algum tipo de compartilhamento. Porque acredito na
experiéncia estética como possibilidade e caminho para algo da ordem dos desejos, ou da

corporificacao deles.

“Se compreendermos o0 nosso desejo de presenga como uma
reacdo ao ambiente cotidiano que se tornou tao
predominantemente cartesiano ao longo dos ultimos séculos,
faz sentido esperar que a experiéncia estética possa nos
ajudar a recuperar a dimensao espacial e a dimensao corpoérea
de nossa existéncia; faz sentido esperar que a experiéncia
estética nos devolva pelo menos a sensacdo de estarmos-no-
mundo, no sentido de fazermos parte de um mundo fisico de
coisas” (GUMBRECH, 2010. p. 145,146.)



20

E preciso, urgentemente, voltar a ‘estar-no-mundo’, e o corpo € um caminho para
essa reconexao com quem somos nesse mundo, aqui e agora. Olhar para a historia
percebendo-nos parte dela, buscar na histéria os levantes que existiram, saber na historia
onde queremos estar nela se faz urgente. E esta é a tentativa de “AGORA”. Abrir uma caixa,
assumindo o simulacro da imagem, e jogar dentro dela os gestos de nossa memoaria na
presencga absoluta de corpos em improviso. Fazer do cinema um portal que se abre para
nossa histéria, para nossas memoérias em imagens e, portanto, para a compreensédo de
nossas construcdes subjetivas. Esta dissertagdo, pensada como cartografia de um
processo, tenta fazer o exercicio de pensar cinema como gesto; cinema como memoria;
cinema como caminho que se faz ao andar. Uma dissertacdo que compartilha um processo
de criacao e reflexdo, na esperanga de que novos pensamentos e desejos nos atravessem,
na busca pela compreensao do que sao os gestos possiveis da imagem, ou do que seria
uma imagem-gesto, fazendo-nos cada vez mais pensar sobre quais imagens nos libertam e

quais nos aprisionam.

Figura 1 — Silvia Gdes, personagem do AGORA, em improviso: Grito

Fonte: Frame retirado do filme AGORA

Ainda que o mapa se desenhe ao caminhar, ha um norte ou uma luz para a qual me
vou dirigindo enquanto caminho. Nessa perspectiva, a dissertagdo esta pensada da seguinte
maneira:

O Capitulo 1, “Cartografia de uma ideia”, esta dividido em quatro partes, nas quais
explico toda a construcéo do dispositivo filmico. Discorro sobre o que nomeio de “caixa”, falo
também de corpo, apresento as personagens convidadas, comento a provocagao feita a
essas personagens, discorro sobre a ideia de pausa, bem como sobre o processo de

preparacao das personagens. Concebo tudo isso como elementos disparadores da agdo. No



21

Capitulo 2, nomeado “Cartografia de um gesto”, lango-me no exercicio de relembrar e relatar
a etapa de filmagem, aqui o encontro com cada personagem é o foco. Mas, devo alertar,
nao me interessa simplesmente descrever a sucessao de agdes de cada encontro. Desejo
mais. Desejo pensar sobre o gesto surgido em cada corpo no momento em que, como ficara
claro adiante, eu solto o comando da pausa. Para tanto, crio o neologismo “gestopia”: lugar
do gesto. O corpo como lugar do gesto e cada personagem como uma gestopia.

No Capitulo 3, “Cartografia de um pensamento”, retomo o processo de montagem do
filme, dividindo o capitulo em 3 partes. Em “Material bruto, material fluxo”, resgato o primeiro
encontro com o material filmado. Aqui o desafio € criar um afastamento daquilo que foi
vivido no corpo, durante as filmagens, e tentar encontrar a poténcia da imagem. E entender
que a imagem ndo da conta da experiéncia fisica dos encontros com cada personagem,
mas € capaz de criar uma outra experiéncia, agora com o espectador. Em “Tear dos corpos”
penso sobre as escolhas feitas para costurar a narrativa. Retomo o que moveu, a mim e a
Joana Collier, montadora do filme, a unir os corpos e fechar o corte do filme. Também aqui
volto ao conceito de gesto em Agamben, agora na etapa de montagem, para entender o que
sdo os gestos pausados do filme, onde me situo neles, e como podem ser sentidos. No
terceiro subitem do capitulo 3, “Imagem gestopica” discorro sobre o conceito de imagem e
gesto, numa tentativa de construir a base para o que chamo imagem gestopica, abrindo
para perguntas que ficam em aberto: é possivel um filme gestépico? Ou uma gestopia
filmica?

Por ultimo, na conclusdo, me lango no desafio de pensar um projeto de cinema e
sociedade a partir de uma ideia de corpo coletivo que respeita as individualidades, axioma
que nasce no e com o filme.

Preciso dizer ainda que me utilizo de alguns instrumentos praticos como ferramentas
metodoldgicas para resgatar todo esse processo. No decorrer da dissertagdo, uso trechos
de diarios pessoais, escritos durante as filmagens e finalizagdo do filme. Utilizo também
trechos de entrevistas realizadas durante as filmagens com as personagens, bem como

entrevistas feitas com a equipe apds as gravagdes. Agora sim, que seja leve!



22

2 CARTOGRAFIA DE UMA IDEIA: NASCIMENTO E DISPOSITIVO

Uma semana depois das eleicbes, ainda imersa no sentimento de panico e tristeza
que tomou muitos corpos e mentes daqueles que se posicionaram contra Jair Bolsonaro,
lembro-me do esforco que precisei fazer para levantar-me da cama, que fica no chao.
Naquele momento, esse gesto cotidiano, banal, de levantar da cama, exigia um grande
esforco emocional. Foi durante esse movimento, nem antes, nem depois, que a ideia do
filme se apresentou. Entre a cama e o estar em pé, num gesto de levante, a ideia do filme
surgiu como quem faz um download. Corpo e gesto como liberadores de uma ideia.

Claro que o pensamento, as leituras, os sentimentos acerca dos desejos desse filme
ja estavam sendo gestados de uma forma abstrata e acumulativa em mim, sobretudo a partir
das aulas da disciplina “Dinamicas do Pensamento por Imagens”, ministrada pelo professor
Eduardo Duarte, (PPGCOM — UFPE). Mas foi o gesto do corpo, ressalto, que fez conectar
tudo. Como se no gesto estivesse contida a imagem primeira. Como se a imagem se
desprendesse do corpo, e ndo da mente. Mas, se as imagens vivem dentro de nos,
colecionadores de imagens (AGAMBEN, 2012), ndo ha de ser um mistério vé-las nascer de
nossos corpos e gestos. A pergunta é: qual o risco do parto?

Nos estamos habituados a atribuir vida somente ao corpo
biolégico. (...) Como os espiritos elementares de Paracelso, as
imagens precisam, para serem verdadeiramente vivas, que um
sujeito, assumindo-as, una-se a elas, mas nesse insito esta
um risco mortal. Ao longo da tradicdo historica, de fato, as
imagens se cristalizam e se transformam em espectros, dos
quais os homens se tornam escravos e dos quais,
continuamente, é necessario liberta-los. (AGAMBEN, 2012.
p.61)

Risco do aprisionamento. Olhar imagens, produzir imagens, pensar imagens, tendo
em vista um exercicio continuo de libertagdao. Olhar, re-olhar, voltar a olhar outra vez, sem
esquecer do que ja nos disse bell hooks, “ha poder em olhar”. (2017.p.01). Sempre tentando
ver 0 que nao se via, ou ver o que se via de outra forma, Compreendendo que o que se
cristaliza ali € mais do que uma imagem, € um tempo. Emancipar nosso olhar sobre aquilo
que vemos é fazer um deslocamento temporal e espacial. Algumas imagens nos permitem
isso, outras ndo. A imagem que se desprendeu do meu corpo era simples: uma mulher,
dentro de uma caixa, tentando me falar o que sentia usando seu corpo. A partir dessa
imagem eu entendi que precisava filmar aquele tempo histérico, dezembro de 2018, e os
corpos em ressonancia com aquele tempo. A partir dai, estabeleci o dispositivo, que
comporta quatro elementos essenciais: 1- A Caixa; 2 - O corpo (as personagens); 3- A
Provocagdo & a Pausa; 4 - A Preparagao. Filme-dispositivo, aqui entendido da seguinte

forma:



23

“O dispositivo € a introdugcdo de linhas ativadoras em um
universo escolhido. O criador recorta um espaco, um tempo,
um tipo e/ou uma quantidade de atores e, a esse universo,
acrescenta uma camada que forcara movimentos e conexodes
entre os atores (personagens, técnicos, clima, aparato técnico,
geografia etc.). O dispositivo pressupde duas linhas
complementares: uma de extremo controle, regras, limites,
recortes; e outra de absoluta abertura, dependente da agao de
atores e de suas interconexdes.” (MIGLIORIN. 2005. p.01).

Em “AGORA”, as ‘“regas de funcionamento” estdo definidas pelos quatro
componentes mencionados acima, que agem na imposigao de certos limites e recortes, mas
que também se abrem ao descontrole sobre o que pode acontecer nesse encontro,
deslocando o foco da compreensdo do eterno para uma apreensao do novo. Nao € um
experimento cientifico, nem um sistema hermeticamente fechado, pois trabalha
principalmente com variantes ndo-controlaveis: as personagens convidadas. O dispositivo

como possibilidade de acionar algo do Real.

2.1 A CAIXA

Um dos componentes do dispositivo € pensar o espago cénico como Caixa. Toda a
cena acontece dentro, literalmente, de uma caixa esvaziada, que deve ser iluminada
adequadamente para receber as personagens. Em “Cémara de Espelhos” ja experimento
essa proposta, mas la ainda havia uma sala de estar, com sofas e TV, aqui, em AGORA,
intensifico essa materialidade, porque a esvazio completamente. Entdo, de forma bem direta
e simples, o cenario € uma caixa. O que me interessa nessa espacialidade esvaziada de
sentido é justamente pensar no que ela faz nascer e, para mim, o que a caixa da a ver é
justamente uma imagem carregada de lacunaridade e vazio, além de acionar 3
caracteristicas da produgédo de imagens que me parecem importantes no enfrentamento ao
espetaculo das visibilidades (MONDZAIN, José-Marie. 2017) no qual estamos imersos.

A primeira caracteristica que identifico nessa imagem-caixa diz respeito a
materialidade e simulacro: a caixa cénica faz nascer uma imagem que recorta um espago-
tempo através de um olhar especifico — daquela que olha e filma. Pensar a imagem como
uma caixa que recorta o mundo e fazer da caixa algo concreto, € assumir para o espectador
a materialidade da imagem, como ela se constréi e se apresenta. Apontar mais claramente
seu simulacro, sua representacao, seu estado de criagdo, assumir a “mentira” da imagem e,
portanto, sua verdade: construgéo especifica de alguém que olha, artificio de representagao
do real. A caixa exacerba e explicita essa nogéo.

A segunda caracteristica diz respeito ao nascimento de uma performatividade
também mais explicita. A caixa, como percebo, coloca as personagens num estado de

consciéncia permanente da filmagem, e, portanto, de um espectador. Sendo assim, a



24

camera ganha um lugar de olho e a interagdo entre personagens, camera e, mais adiante,
espectador, pode arranca-lo da posicdo de observador distante e invisivel. Como se de
maneira corporalizada no tempo presente da agéo, personagem e espectador soubessem
um do outro. A imagem da sinais conscientes de sua simulagdo. A quebra da quarta
parede?, por exemplo. O olhar para a camera, assumindo a relacdo que se estabelece entre
equipe/personagens, entre personagens e espectadores. “O ‘olhar para a camera’ pode ser
interpretado como uma espécie de mensagem direta da personagem ao espectador, ja que

um olha o outro ‘nos olhos™ (AUMONT. 2003, p. 254). Quase como se a imagem pudesse
atravessar suavemente o limite entre representagao e presenga.

Assim, o olhar distanciado deu lugar a uma troca intersubjetiva,
a um jogo entre a distdncia e a proximidade que desloca o
agenciamento de sentido do olhar para o corpo. Na mesma
medida em que o estatuto da imagem é questionado enquanto
representagao, o sujeito precisa repensar o seu lugar e se
adaptar a sua condicado de presenga diante de uma imagem.
(BAIO. 2012. p.241)

O dispositivo reforca o instante e coloca o espectador diante de corpos em presenca.
Ndo ha uma dramaturgia pré-estabelecida, nem pela diregdo, nem pelos artistas. Sao
corpos em acao direta, em resposta a uma provocacdo determinada, criando uma
experiéncia imediata baseada na relacdo entre tempo, espagco e corpo. Abrir espacgo, no
cinema, para esse tipo de performatividade € certamente um exercicio necessario ao
pensamento sobre imagens. E outros ja o fizeram.

O cineasta franco-colombiano, Camilo Restrepo, apresentou em seus dois ultimos
filmes — Cilaos (2016) e La Bouche (2017) — a forga da performance no cinema. Tanto La
Bouche quanto Cilaos sao filmes que falam sobre herangas, langos de sangue, vinculos
quebrados, em atos e encenagdes performadas para a cAmera, sem o menor pudor. Os
corpos dangam para a camera, os instrumentos tocam para a camera, os olhos olham para
a camera. A decisao de assumir a camera como parte concreta da cena cria um lugar de
aproximacao com o espectador, que sente-se parte dela, que parece lancar-se para a tela
como parte do filme que vé. O olho que olha a cadmera parece perfurar o corpo do
espectador sentado na poltrona do cinema, tamanha a forga que carrega e, mais do que
isso, tamanho é o desconforto que a quebra da quarta parede causa no cinema. A imagem
sendo construida em dialogo com essa concepgdo de encenagao, com esta camera que

esta dentro da caixa e se coloca junto com as personagens para vivenciar suas histérias e

2 O conceito de quarta parede nasce no Teatro e &, justamente, uma parede imaginaria que se coloca
entre publico e atores, criando um distanciamento e uma passividade na plateia, que ndo se envolve
com o mundo encenado.



25

fabulagdes. A caixa como espago de processo, onde algo se constréi junto com a imagem
que vemos na tela.

Figuras 2 e 3 — cenas do filme Cilaos (2016), de Camilo Restrepo

Fonte: Frames do filme Cilaos

Figuras 4 e 5 — cenas do filme La Bouche (2017), de Camilo Restrepo

Fonte: Frames do filme La Bouche

A terceira caracteristica que identifico para pensar a imagem que nasce da caixa, ou
essa imagem-caixa, diz respeito a espacialidade da imagem. Ou um nao-lugar. Lugar
heterotopico: fora de todos os lugares, mas ainda assim localizavel. “Em geral, a heterotopia
tem como regra justapor em um lugar varios espacos que, normalmente, seriam ou
deveriam ser incompativeis” (FOUCAULT, 2013. p.24). Segundo Foucault, a heterotopia
seria um deslocamento para fora do lugar reconhecido; € o contra-espago, 0 espaco
absolutamente outro: o fundo do jardim, a tenda de indios erguida no celeiro, a grande cama
dos pais. As criancas conhecem perfeitamente esses contra-espacos. Para mim, o espaco
da Caixa é o contra-espaco, recortando os personagens do “mundo real”. A imagem-caixa
vazia de contexto, mas que se preenche de matéria humana, capaz de nos levar, cada
espectador, a uma construgao pessoal e Unica desse espaco heterotépico. O vazio pede
preenchimento e deslocamento, fruicdo. Caixa heterotdpica, imagem idem.

O cineasta dinamarqués Jorgen Leth trabalha fortemente essa concepgédo das
Caixas em varios de seus filmes, entre eles “The Perfect Human” (1968), “Life in Denmark”
(1972), “66 Scenes from America” (1982) e “Notes on Love” (1989). Em todos eles, o
cineasta utiliza a ideia de Caixas para contar o que deseja. Se pensarmos a camera como
uma caixa que recorta e enquadra, determinando o que deve ser visto, podemos dizer que

Jorgen, literalmente, constrdi caixas que recortam cenas (1° caracteristica - materialidade).



26

Em “The Perfect Human” (1968), o dinamarqués coloca um homem e uma mulher dentro de
uma caixa completamente branca (3% caracteristica - espacialidade) e, enquanto ouvimos
uma narragao que diz, por exemplo, “olhem como ele se move”, “como ela se deita”, “como
ele cai”, “como come”, assistimos cada agdo (2% caracteristica - performatividade). Para
Jorgen, a caixa € uma maneira de isolar os codigos sociais do contexto em que existem,
criando uma maneira de sublinhar e jogar luz em atitudes e agbes automatizadas.

A caixa, quando recorta uma situagao e a isola, também acaba por sublinhar a falta,
aquilo que esta de fora, aquilo que ndo damos conta de representar. O contexto € o lugar
onde existimos, 0 que esta em nossa volta, a sociedade que nos fornece padrdes e codigos
aos quais vamos sendo atados e configurados. S&o o0s consensos preestabelecidos. O
mundo diz “a mulher é a cuidadora da casa e dos filhos”, e a ideia se estabelece como
verdade. Para Jorgen, isolar essa ideia e olhar para ela de outra maneira, € questionar o
status quo. De certa maneira, € o que experimento em “Caémara de Espelhos”, quando
coloco homens diversos num espaco descontextualizado, falando sobre mulheres,
questionando o status quo dos discursos normatizados e naturalizados do machismo. A
caixa de “Camara de Espelhos” é impenetravel, nem eu nem as cameras entramos,
colocando o espectador também fora dela, como observadores de uma cena distante. Os
personagens sao inseridos na caixa como corpos que reproduzem movimentos,
performances e discursos normatizados pela sociedade, e ¢é justamente sobre a
normatizagdo e o aprisionamento dos corpos que o filme fala. Esse corpo aprisionado de
que falo € um corpo que penso completamente inserido no magma do biopoder. Foulcault ja
nos disse: “As disciplinas do corpo e as regulagdes da populagédo constituem os dois polos
em torno dos quais se desenvolveu a organizagao do poder sobre a vida” (2013. p.152).

Esse poder, entao, interfere tanto na vida que essa se
obriga a internaliza-lo, adotando-o como principio de
sua organizagao, de seus 6rgaos e de seu organismo.
O biopoder funciona, portanto, dentro da vida, em toda
a sua extensao. (UNO, Kuniichi. 2018. p.64/65)

Em AGORA essa caixa nao € impenetravel, estamos dentro dela, junto com as
personagens, e, mais do que isso, estamos falando de corpos desnormatizados ou de
corpos em poténcia, daquilo que nao se controla, nem aprisiona. Corpos que, de alguma
maneira, ensaiam escapar a uma ideia de normatizagcdo biopolitica. Dentro dessa caixa
simbdlica que é a sociedade, onde estamos todos imersos, o filme aponta para corpos em
devir, corpos em deslize, corpos que escapam ao aprisionamento e se abrem para a busca
de uma outra existéncia. Um outro cinema.

O cinema alternativo cria um espago para o
aparecimento de um outro cinema, radical, tanto num
sentido politico quanto estético e que desafia os



27

preceitos basicos do cinema dominante. (MULVEY,
2008, p. 437)

Figura 6 e 7 — Cenas do filme “The Perfect Human”(1967), Jorgen Leth.

. :
Rl o

Fonte: frames do filme “The Perfect Human”

Figura 8 e 9 — Cenas do filme “AGORA” (2020), Dea Ferraz.

Fonte: frames do filme “AGORA”

2.2 OS CORPOS (personagens)

Num primeiro momento meu desejo era de que as personagens fossem pessoas da
militAncia politica. Pessoas que estariam diretamente afetadas pelo desenrolar das eleicbes
e por seus desdobramentos. Gente dos movimentos sociais, como o MST, MTST,; dos
partidos politicos, como PSOL e PT; gente de coletivos feministas; povos indigenas. Mas na
medida em que eu conversava com parceiros e parceiras do cinema, como Joana Collier,
Marcelo Pedroso, Cecilia da Fonte, Chico Ludermir, a dimens&o do corpo ia ganhando mais
peso em mim. Em cada conversa, cada encontro, enquanto maturava a ideia, crescia a
vontade de me langar nesse abismo da ndo-palavra, e assim o perfil das personagens foi
mudando. Entendi que precisava trabalhar com artistas ativistas, de diversas areas da arte.
Musica, danca, artes plasticas, teatro. Pessoas que tém o corpo como instrumento de
trabalho e a arte como ferramenta de luta, ndo panfletaria, mas existencial. Junto com Bruna
Leite, produtora de elenco, fizemos um levantamento de varios e varias artistas do Recife
tendo em vista esse critério politico e chegamos ao numero de 12 personagens, que durante
as filmagens se tornariam 13, ja que a bailarina/performer Silvia Gées, que fazia a

preparacao do elenco, decidiu entrar na caixa.



28

Do momento em que me levantei da cama até o final das filmagens, foram 45 dias.
Tempo bastante curto e improvavel para se rodar um longa. Mas conseguimos. Parecia que
o filme ja estava agendado antes mesmo de existir. O trabalho de pré-producao, para além
do que ele implica realmente, foi de explicar as pessoas, com as quais queria trabalhar, o
que era o filme e convida-las. Ja no convite era bem importante para mim que elas
entendessem bem a proposta e, mais do que isso, que elas sentissem no corpo se a ideia
reverberava de alguma maneira. Tanto para com a equipe quanto para com as personagens
o pedido foi 0 mesmo. A Unica diferenca foi a de que com a equipe eu falava pessoalmente,
porque sao pessoas parceiras ha anos, e com as personagens, eu encaminhava a seguinte

carta (nominal):

Oi Lucas!

Antes de qualquer coisa, quero ja agradecer imensamente a
disponibilidade de leitura dessas palavras. Dessa Carta ao
Agora, que, na verdade, € uma carta convite para um encontro
com o Agora. Um Agora a ser filmado. Um Agora que é
também encontro, registro do presente e filme.

Meu nome é Dea Ferraz, sou realizadora pernambucana, e
gostaria de compartilhar o desejo que me move Agora, para
depois saber como reverbera em tu esse convite-chamado.
Alguns dias apés as eleigdes, acordei e, ainda meio sonolenta,
senti quase como uma voz a me soprar um novo filme a ser
feito. Sem dinheiro, sem edital, s6 com o apoio e a energia dos
parceiros e parceiras que sentirem-se convocados por esta
idéia.

A “voz” me disse: “‘Um filme que seja um registro desse
momento que vivemos Agora”’. Um filme que fale do tempo
presente. Dos sentimentos, medos, delirios e sonhos do agora.
Nesse momento em que “aguardamos” a posse de um
presidente fascista, eleito democraticamente, o filme deseja
saber e registrar como as pessoas que nao o elegeram estéo
se sentindo. O que estdo pensando? Quais os medos que lhes
atormentam? Como, ainda, podem responder a isso0?
Convertendo-se num registro pré-fascismo, pré-venda do pais,
pré-posse, pré-salto no abismo, o filme vai convidar pessoas
variadas para contarem como estdo vendo e vivendo o
momento histérico. Um registro do que resta daquilo que
conhecemos, como conhecemos. Dentro de uma caixa vazia,
que recorta a realidade para jogar luz no tempo presente, na
subjetividade de cada personagem, temos o cinema como
artificio maximo. O simulacro materializado na tela, a
performatividade assumida como forca, o espago concreto
entre o agora e o porvir. As personagens sao as pessoas que
unem arte e consciéncia politica, porque acreditamos na arte
como instrumento de combate e porque sabemos que muitos e
muitas artistas estdo no front dessa guerra. Essas sao as



29

pessoas que nos interessa encontrar. O filme deve trabalhar
com oralidade e corpo. Artistas ativistas, numa caixa preta, se
pensam no Agora, se performam como gesto de resposta
aquilo que vivem no presente. Se ndo podemos parar o trem
da histéria, que possamos congelar o gesto possivel do agora,
0 corpo que responde e que (re)existe no momento
presente. “Agora” € um manifesto daqueles que sempre
resistiram e que resistem ainda mais desde ja. Diante do
abismo que se abriu, um registro daqueles que se véem
prestes a saltar. Daqueles que olham para o abismo e o
abismo |hes devolve o olhar, fazendo-os perceber que o salto
sera para dentro e para fora, mas que s6 nele avangamos na
descoberta de quem somos e de quem desejamos ser.

Gostaria muito de poder te ter conosco nesse Agora. E mais,
que possamos deixar para a histéria um registro dos corpos
que disseram ndo a este projeto que se apresenta. Se na
leitura dessas palavras, teu corpo, de alguma maneira,
reverberou, e se, em algum lugar dele, sentes que ha um
desejo de fazer parte disso, nos sentimos extremamente
honrados e o préximo passo € marcarmos uma conversa
urgente. Se nada reverberou, tudo lindo também, s6 gratidao
pela escuta e muito amor pela atengao.

Um grande e forte abraco. Espero te ver em breve.

Dea Ferraz (CARTA-CONVITE ao AGORA)

Uma carta-convite que falava um pouco das motivagdes, mas nao explicava

exatamente o que fariamos nas filmagens. Para nossa surpresa, minha e da producéo,

todes toparam participar.

Figura 10 — Adelaide Santos

e 2
: o
> &

Fonte: facebook https://WWW.facebook.com/pretaZn

Poetisa, cantora, integrante

da banda Femigang. Moradora da comunidade do Vasco da

Gama, Adelaide € um expoente na cena contemporanea de mulheres declamadoras. Em

suas poesias vé-se e sente-se a forca de sua ancestralidade e de sua luta cotidiana, como

mulher, preta, periférica.

LINKS: https://bit.ly/2rauvaq / https://bit.ly/2QhYI5R

Facebook: https://www.facebook.com/pretaZn




30

Figura 11 — Cristina Nascimento

Fonte: facebook httpé://www.facebook.com/mcristina.nascimento

Atriz, integrante e fundadora do grupo Loucas de Pedra Lilas, durante 30 anos Cris viajou
por muitos paises trabalhando com teatro do oprimido. Hoje integra o Féorum de Mulheres de
Pernambuco e a Rede de Mulheres Negras de PE.

Link: https://bit.ly/2ShiQCa /

Facebook: https://bit.ly/2DZs1nZ

Figura 12 — Dante Olivier

- WL

Fonte: Facebook https://www.facebook.com/QOlivierDante.21 /

Artista plastico, homem trans, militante das causas transgéneras, Dante expde em sua arte
as questdes existenciais que o invadem. Auto-imagem e militdncia sdo quase sinbnimos.
Facebook: https://www.facebook.com/QOlivierDante.21 /

Instagram: https://www.instagram.com/olivierdante/?hl=pt-br




31

Figura 13 — Flavia Pinheiro

Fonte: site https://carqgocollective.com/flaviapinheiro/Flavia-Pinheiro

Bailarina, performer, nascida em S&o Paulo, mas moradora do Recife ha mais de cinco
anos, Flavia é reconhecida por seu trabalho com o corpo. Uma investigadora de si e do
corpo como poténcia, a artista tem trabalhos apresentados em todo o pais.

Link: https://bit.ly/2r8bkxW /

Facebook: https://bit.ly/2DOasWX

Figura 14 — Joy Thamires

Fonte: frame do programa Zona Multicolor #12, TVU . Em
https://www.youtube.com/watch?v=y-F_5b2D-q0

Poeta e escritora, Joy nasceu em Sao Paulo, mas veio viver em Recife ha mais de cinco
anos. Com dois livros langados, (Fiz da Minha Senzala Poesia e Terra Negra), € também
integrante da Rede de Mulheres Negras de PE e militante feminista.

Facebook:
https://www.facebook.com/photo.php?fbid=10215870600500485&set=pb.1309977393.-
2207520000.0.&type=3&theater

Links: https://www.youtube.com/watch?v=RhWpGlI1jeEQ




32

Figura 15 — Kildery lara

Fonte: Facebook https://www.facebook.com/larakill

Bailarina, performer, mulher trans, Kildery surge na cena artistica pernambucana como um
grande nome. Experimentando o corpo como forte elemento artistico, € também militante
das causas LGBTQi+ e se considera uma sortuda por poder viver de sua arte.

Links: https://bit.ly/2BBF4JS / https://bit.ly/2SjUubf / https://bit.ly/2DNPx6m

Facebook: https://www.facebook.com/larakill

Figura 16 — Livia Falcao

".. . \,;
Fonte: site https://blogs.ne10.uol.com.br/social1/2016/09/27/livia-falcao-e-claudio-ferrario-

formam-casal-em-a-costureira-e-o-cangaceiro/

Atriz desde os 15 anos de idade, Livia ja atuou em diversas obras do cinema e da televiséo,
mas é no teatro que tem sua forma de existéncia e politica. Defendendo um mundo mais
leve e menos opressor, em 2018 apresenta Opa — uma missdo, espetaculo de palhacaria,
que se coloca como instrumento de cura do mundo. Além de personagem do AGORA, ela é
também a preparadora de elenco, junto com Silvia Goes.

Facebook: https://www.facebook.com/duascompanhias




33

Figura 17 — Lucas dos Prazeres

, S .' v s;a__‘ | 4
] L J & . il
")@(‘/ N/

Fonte: site https://blogs.ne10.uol.com.br/social1/2014/03/03/elba-tera-participacao-de-lucas-
dos-prazeres-na-apoteose/

Musico reconhecido na cena musical recifense, Lucas é filho do Morro da Conceigao e fruto
direto da cultura popular. Representante de sua ancestralidade, tem a luta do povo negro e
toda a sua religiosidade como ferramentas de comunicagdo com mundo.
Links:https://bit.ly/2TUUr7p / https://bit.ly/2FHrOan / https://bit.ly/2KFpZd1

Facebook: https://bit.ly/2E1nBgo

Figura 18 — Orun Santana

Fonte: siie - https://robertajungmann.com.br/2019/06/01/orun-santana-apresenta-o-
espetaculo-meia-noite-no-recife/

Bailarino e performer, Orun é filho de Mestre Meia Noite, um dos maiores mestres de
capoeira do estado. Como Lucas, Orun tem plena consciéncia de sua ancestralidade e usa
o corpo como portal de auto-conhecimento e comunicagcdo. Também administra o Darué
Malungo, centro artistico fundado pelo pai, no bairro Chao de Estrelas.

Links: https://www.youtube.com/watch?v=tvwZ1qY23h0




34

Figura 19 — Raimundo Branco

Fonte: site http://www.satisfeitayolanda.com.br/blog/2016/01/
Bailarino, ator, diretor ou coredgrafo, Raimundo foi do Balé Popular do Recife (1978 a 1984)

e contribuiu para a criagdo dos grupos Retornanga (1986), Corpus Populis (1988) e Balé
Brincantes de Pernambuco (1988). Em 1990 funda a Compassos Cia de Danga. O corpo é o
seu principal instrumento de comunicacéo e a arte como resisténcia politica.

Link: http://4parede.com/05-arte-e-mercado-videocast-14-compassos-cia-de-danca/

Figura 20 — Rosa Amorim

Fonte: Facebook https://www.facebook.com/rosa.amorim.75

Filha de liderancas do MST em Pernambuco, Rosa nasceu na luta pelo direito a terra, mas
também se envolve com as lutas estudantis desde muito cedo. Estudante de Artes Cénicas,
na UFPE, é no teatro que ela encontra espaco para falar sobre sua existéncia e suas
posicoes politicas.

Facebook: https://www.facebook.com/rosa.amorim.75

Links: https://www.youtube.com/watch?v=Hj2g4WuAakl




35

Fonte: site https://www.coletivolugarcomum.com/silvia-goes/

Buscadora em transformacdo constante, na danca, no teatro, na palhacaria e na poesia,
Silvia se define como um corpo em movimento-vida. Com muitos cursos e formacdes no
campo da danga e da performance, assina alguns espetaculos na cidade, além das suas
proprias intervengdes artisticas. Hoje atua junto a coletivos artisticos em Recife, entre eles o
Coletivo Lugar Comum. Silvia também € preparadora de elenco do filme, junto com Livia
Falcao.

Facebook: https://www.facebook.com/silvinha.goes

Figura 22 — Sophia William

Fonte: Fcebookjhps://www.facebook.com/ssophiawilliam

Atriz, autora e diretora, Sophia € uma mulher trans que tem na arte seu instrumento principal
de existéncia. Seu espetaculo de maior repercussao € o TransPassar, onde fala exatamente
da luta das pessoas transgénero nas artes e na vida. Tendo lansd como guia, ela € vento e
ventania.

Link: https://www.youtube.com/watch?v=eeOg 1eZ070




36

2.3 APROVOCAGAO E A PAUSA

A imagem que se desprendeu do meu corpo, quando nasceu a ideia do filme, é
simples: uma mulher, numa caixa, tenta me dizer o que sente utilizando seu corpo. Para que
a ideia se transformasse em filme, pensei o dispositivo com suas regras, e uma delas € a
provocagao que fago a cada personagem que entra na caixa, bem como a pausa que invoco
enquanto improvisam. Como havia um desejo de registrar os corpos reagindo aquele tempo
historico, ou seja, os dias em que vivemos o limbo entre as elei¢des e a posse do novo
presidente, minha provocagdo para todas as personagens era a mesma: “diante desse
tempo histérico, conectado com essa caixa, essas luzes, esse lugar em que estamos,
sabendo que o ch&o que pisamos é também o ch&do de um pais, que carrega nossa historia,
como seu corpo se sente? Onde ele estda? E como vai se colocar?” Diante dessa
provocagao as personagens se deixavam levar pelo proprio corpo, construindo um caminho
de poténcia e presencga. Outro elemento do dispositivo filmico, de extrema importancia, esta
na preparagdo desse elenco, que explicarei mais adiante. Por ora, gostaria apenas de
comentar que essa provocagao funcionava como disparador, e a sua existéncia ja
determinava muito de como cada corpo iria se colocar, e de como iriamos sentir cada um
deles. Importante ressaltar que as respostas do corpo eram extremamente singulares, e que
a palavra também apareceu como resposta, mas como uma espécie de continuidade do
corpo, e nao como discurso racionalizado. Ainda que corpo e palavra sejam dimensdes
autébnomas, a palavra reside no corpo e quando elas nascem dele, “grudam tao fielmente a
realidade do corpo, que sdo capazes de, ao mesmo tempo voar, dancar, livres do corpo”
(UNO, Kuniichi. 2018. p.81).

Junto com a vontade de “ouvir’ esses corpos a partir dessa provocacgao, existia
também um desejo de pausar seus movimentos, de provocar a pausa dos gestos em
poténcia. Durante as filmagens, a sensagao era de que esses congelamentos funcionavam
ndo s6 como denuncia do dispositivo que é o proprio cinema, simulacro do real, — com
equipe e camera intermediando aqueles encontros — mas também como possibilidade de
congelar o gesto possivel do presente. Ou, “se ndo podemos parar o trem da histéria, que
possamos congelar o gesto possivel do agora, o corpo que responde e que (re)existe no
momento presente” (trecho do diario de filmagem). Na pausa do gesto possivel, a cdmera se
aproxima até este corpo, registrando a “estatua” que respira, que segura a energia do gesto
em pausa, deixando transparecer o movimento que segue por dentro, quase invisivel, do
olho que pisca, do suor que escorre, da mao que treme, porque conter uma energia tao
potente € quase como conter uma explosdo. A pausa que também é movimento e, ao
mesmo tempo, o gesto que surge como construgdo de uma memoria, seja ela do passado,

do presente ou do futuro.



37

Figura 23 — Flavia Pinheiro, em pausa. Figura 24 — Lucas dos Prazeres, em pausa.

fi

Fonte: Frames do material bruto do filme Fonte: Frames do material bruto do filme

Figura 25 — Adelaide Santos, em pausa. Figura 26 — Raimundo Branco, em pausa.

Fonte: Frames do material bruto do filme Fonte: Frames do material bruto do filme

2.4 A PREPARAGAO

Tendo a Caixa como materialidade assumida, como delimitadora espacial, e como
potencializadora de performances; tendo as personagens definidas; e a provocagéo junto
com a pausa como disparo; restava pensar como construir um ambiente receptivo, que
facilitasse o encontro das personagens com o proprio corpo e com a equipe. E entéo que
surge o quarto elemento do dispositivo filmico: a preparagdo do elenco. Certamente o
momento crucial de todo o processo, e que foi conduzido por Livia Falcdo e Silvia Goées,
parceiras e amigas de longa data. Com elas ja havia um caminho de pesquisa em
andamento, um trabalho prévio no qual buscacavamos unir cinema e corpo, como método
de encontro, acionamento de corpos e facilitacdo de processos coletivos, tendo em vista
elenco e equipe.

E a terceira vez que eu e Livia trabalhamos juntas. A primeira foi em 2015, durante a
montagem de Camara de Espelhos. Ali havia, por um momento, uma demanda de que eu
me colocasse como personagem do filme, nem que fosse uma personagem ficticia, e por
intuicdo convidei Livia para me ajudar a encontrar essa personagem dentro de mim.
Passamos cinco dias trabalhando e ao final desse processo nasce Ella, uma personagem

que era um aspecto do meu feminino. A personagem n&o se manteve no filme, mas se



38

manteve em mim, e compreendi, ali, a capacidade e a poténcia do corpo como portal para
descobertas unicas. Depois disso, entendi que precisava ampliar essa possibilidade para a
equipe e para as personagens com os quais fosse trabalhar. No inicio de 2018, rodei o clipe
da cantora Flaira Ferro, “Coisa mais bonita”, e pude filmar com uma equipe s6 de mulheres,
com personagens mulheres, num set completamente diferente de todo set de que ja
participei antes. Um set em que as funcdes estavam definidas, mas a escuta e o
pensamento borravam os limites entre funcdes. Nesse set pude experimentar um outro tipo
de entrega, um outro tipo de olhar, um outro tipo de abrago. Um outro cinema. Também
nesse set convidei Livia Falcdo e, pela primeira vez, Silvia Gbes, para seguirmos com a
pesquisa dessa preparagcao de equipe e elenco, trabalho que, formalmente, poderiamos
chamar “preparacdo de elenco”, mas que, por hora, chamamos “CORPORESSENCIA”,
justamente porque propde uma existéncia baseada na poténcia dos corpos em presenga,
utilizando ferramentas que possibilitam um encontro consigo, com o outro e com o0 mundo a
partir de uma proposta de experimentacgao e relagéo pelo corpo, mais do que pela razao.

Outra vez vou falar a partir de uma légica longe da dita modernidade ocidental, que
instituiu o sujeito e a raz&do como centralidades do pensamento e da construgao de saberes.
Aqui me parece imperativo um afastamento do modelo racional e mecanicista que domina o
mundo. Falar em corporesséncia me obriga a articular necessidades culturais e espirituais,
porque o corpo, como Livia trabalha, acaba se convertendo nesse espaco cheio de
camadas que nem sempre compreendemos, mas que sentimos. Pensando aqui no corpo
como lugar de controle biopolitico, ndo seria ele também o lugar de uma revolugao?
Segundo Kuniichi Uno, o diretor de teatro francés Antonin Artaud, criador do “Teatro da
Crueldade”, empreendeu essa revolugcao no que ele chamou de uma busca por um “corpo
sem 0rgaos”, que por nao ter mais érgaos poderia passar por todos os estados, todas as
imagens, excluindo uma forma definitiva e, portanto uma delimitagcao especifica ou qualquer
aprisionamento.

Uma vez que vocé o fez um corpo sem orgaos, entdo vocé o
tera libertado de todos os automatismos e tera recuperado sua
verdadeira liberdade. (TATSUMI, Hijikata, in UNO, Kuniichi.
2018. p.57)

E entendendo o corpo como poténcia de criacéo e libertagdo, ou como caminho para
outras compreensdes sobre noés e sobre o mundo, que pensamos a ideia de
CORPORESSENCIA. No clipe de Flaira, essa pesquisa se ampliou e tivemos equipe e
personagens imersas num processo coletivo de autoconhecimento e confianga, justamente
a partir do encontro e da abertura dos corpos. Livia constréi um caminho que rasga o obvio

e nos faz ver o abismo que somos. Ou o lugar e 0 ndo-lugar dos nossos corpos.



39

Em AGORA, a dindmica das filmagens era bastante simples. Tinhamos conosco trés
personagens por dia, numa média de 2 a 3 horas com cada uma. Logo na chegada da
personagem eu me apresentava e conversavamos longamente sobre o filme. Sem dizer
qual seria minha provocacgao dentro da caixa, mas esclarecendo como a ideia nasceu, quais
0os desejos que nos moviam, porque estavamos ali. O segundo momento era entregar a
pessoa para Livia Falcao e Silvia Gées. O trabalho das duas, que se dividiram durante as
filmagens, como ja ressaltei, foi imprescindivel para o filme. Durante uma hora ou mais, elas
mergulhavam no corpo de cada um/a, acionando o tempo no corpo e o corpo no tempo.
Adotando ferramentas da biodanca, da constelagdo familiar, da conversa, da exaustdo
fisica, quando o corpo responde por conta propria, e do olhar para dentro, as preparadoras
abriam espacgo nas personagens para que a conexao com o tempo presente, a conexao com
a presenca naquela caixa, diante daquela equipe, se desse o mais intensamente possivel.
Como todas as treze personagens séao artistas ativistas, ja existia uma abertura natural para
que o corpo fosse acessado, mas a CORPORESSENCIA se utiliza de mecanismos fisicos,
espirituais e sensoriais na condugao desses corpos, fazendo com que algo de intenso se
desprenda deles. Importante dizer que ndo ha unanimidade nas performances, algumas
personagens conseguem se abrir completamente ao estado de presenga, enquanto outras
tém mais dificuldade. A beleza de ser o que se é. O tempo de cada uma. A existéncia de
cada ser.

Eu comecei a trabalhar com cada artista entendendo-os como
cada ser, porque ndo tinha personagem, nao tinha uma persona
a ser conhecida, mas ao contrario, o que precisavamos acessar
juntos era um grau de confianga entre os dois corpos, para que
aquele corpo, que se colocaria diante da camera, expressando-
se e improvisando, falando, através do movimento, daquele
momento politico, emocional, de si mesmo, pudesse sentir-se
forte e livre. Uma confianga que a principio estava nesse espaco
entre nds, mas sobretudo uma confianga em si mesmo, pra que
pudesse sentir-se livre pra expressar qualquer que fosse o
movimento. Mesmo que fosse um movimento muito estranho ou
aparentemente forte, ou fragil, enfim. Entdo eu fui buscar ajuda
com a minha guianga. Porque existe um método sendo
construido, mas ndao um método pronto, eu ndo tinha um
personagem a ser buscado, eu nao conhecia as pessoas e eu
tinha pouco tempo, entdo eu me amparei e me sustentei na
espiritualidade. Pedi a data de nascimento das pessoas, pra
entender a energia guardia delas, pelo Tzolkin (calendario Maia),
que € uma ferramenta que me auxilia muito a estar na presenca
desse tempo-arte, e também a partir das minhas experiéncias de
danca, nos exercicios de biodanga. Havia algumas posicdes
geratrizes que eu sabia que eram posigdes portais, que sao
posturas arquetipicas e que levam a gente pra muitas camadas
do nosso ser, entdo eu trabalhei com isso também.

O encontro comegava com uma entrevista rapida, que na
verdade era um momento em que eu pedia que a pessoa



40

trouxesse algumas palavras naquele momento. E eu via que
algumas palavras se repetiam entre todos os corpos. Eu também
tentava entender os 4 elementos em cada corpo. A terra, o fogo,
a agua e o ar, como estava o equilibrio ou auséncia de equilibrio
de cada elemento no corpo, e eu tentava nutrir aquele elemento
que estivesse mais ausente, e ai, muito na intuicdo, a gente
comegava a se mexer. E nesse trabalho de mexer o corpo, o
que acontecia € que eu ia junto com cada proposta que eu fazia.
A gente néo falava mais, era um trabalho em siléncio e com
musica, ou s6 com movimento e sem musica, mas sem palavras.
Era como se eu dissesse “aqui tem um abismo”, e eu primeiro
me jogava nele pra que a pessoa confiasse e também se
jogasse. Assim eu fui me jogando em muitos abismos que se
apresentavam naqueles universos daquelas pessoas e fui sendo
atravessada por eles, junto com o trabalho. O que eu percebia
era que essa confianca acontecia, a cumplicidade acontecia, no
momento em que eu estava junto com eles, vivenciando com
eles, o que eu havia proposto, entdo era minha verdade e a
minha expressao também junto com cada corpo e com muitos
desafios que se apresentavam. Havia muitos bailarinos, com
consciéncia do seu corpo e do seu mover, € com esses O
desafio era de quebrar o lugar conhecido deles, sair do lugar
coreografado deles, sair da sala de balé ou da sala de criagéo
daquela linguagem que eles ja conheciam, e tentar acessar uma
humanidade e um movimento novo ali, através de um caminho
que eu ia construindo e sentia que podia quebrar, rasgar, chegar
numa fragilidade, numa emocgao, chegar muito mais num lugar
do sentir; e outros corpos que tinham menos consciéncia de si,
do seu préprio mover e sua poténcia do mover, como, por
exemplo, as mulheres negras, carregadas dos mandatos sociais
que enclausuram o0s corpos, € eu ia buscando, num espaco de
tempo muito curto, como libertar alguma expressao ali. Algumas
vezes foi possivel, outra vezes a gente sentia que o trabalho
podia continuar, para acessar essa emog¢ao ou essa liberdade,
que nado ¢é facil, porque s&o milénios de histéria e
aprisionamento. Mas de qualquer maneira o0 que eu sentia era
que o trabalho era esse também: era o corpo daquele momento.
Foi um trabalho de parto mesmo, foram muitos partos. Eu
também estou no filme e ter preparado, estado junto com as
pessoas e ter feito, com certeza me fez estar diferente em cena,
porgue tudo serviu pra mim, cada experiéncia daquela. E é isso,
eu acho que todas as ferramentas se apdiam. A equipe também
esteve junto com a gente, num momento de roda, de se olhar,
de se tocar, e eu sinto que isso faz toda diferenga, porque sao
todas as pessoas num set, sdo todas as pessoas se apoiando,
pessoas que precisam de um acolhimento, de um olhar, de uma
escuta daqueles corpos que estdo na frente e que ndo sao
diferentes dos que estdo atras da camera e dos equipamentos.
Eu sinto que essa liga funciona numa camada bem profunda e
quando eu vejo o resultado do filme, eu vejo isso impresso. Nao
sei se todo mundo vai ver, mas é isso. (FALCAO, Livia. Em
depoimento a Dea Ferraz, depois das filmagens)



41

Figura 28 — Livia e Sophia na preparagéao.

Figura 27 — Livia e Kildery na preparacao.

&7
) v

Fonte: foto de Chico Ludermir, flme AGORA. Fonte: Foto de Chico Ludermir, flme AGORA.

Figura 29 — Livia e Adelaide na preparagdo.  Figura 30 — Livia e Joy na preparagao

-~

Fonte: foto de Chico Lu-dermir, flme AGORA. Fonte: Foto de Chico Ludermifﬁlme AGORA.

Figura 31 — Dea e Silvia ap6s o improviso. Figura 32 — Dea e Livia ap6s o improviso.

Fonte: foto de Chico Ludermir, flme AGORA. Fonte: Foto de Chico Ludermir, filme AGORA.



42

Figuras 33 e 34 — Silvia na condugao da preparagido com o elenco e equipe.

Fonte: Fotos de Chico Lurdemir, para o AORA.

No momento das personagens com as preparadoras, nem eu nem ninguém da
equipe participava. Era importante que as personagens construissem esse espacgo de
confianga e entrega, era importante que a conexao fosse profunda. A minha conversa com
as preparadoras se deu antes das filmagens, quando pensamos caminhos e vontades para
o trabalho. O que posso dizer, enquanto testemunha, era que as personagens, depois da
preparacgao, pareciam muito mais abertas ao encontro. Também em AGORA, selecionamos
um dia para realizar um trabalho coletivo, quando juntamos as personagens e a equipe para
uma vivéncia do corpo. Foi um momento lindo, de encontro e abertura entre essas
instancias — o cinema e suas personagens; a camera e o0 outro — quando algo parece se
unificar, ou quando nos deixamos atravessar. O trabalho realizado com todes criou um
ambiente de confianca, admiracdo e troca, uma experiéncia compartilhada. Um set de
encontros e criagao coletiva. Um outro cinema? Filmar “AGORA” foi a oportunidade que tive
de experimentar outros formatos e composi¢cbes, ndo s6 com relagdo a equipe, como
também na conduta dentro do set, e a CORPORESSENCIA &, para mim, um caminho em
direcdo a uma constru¢do mais horizontal, que permite um outro fazer cinematografico,
diferente dos esquemas hegemonicos e hierarquicos. E vale fazer uma breve digressao para
refletir como cheguei ao cinema que busco hoje.

Em 2013 rodei 3 longas em intervalos curtos. Camara de Espelhos, em abril de
2013; Modo de Producao, em julho de 2013; e Mateus, em maio de 2014. A aproximagéao
entre eles, me deu a oportunidade n&o sé de experimentar a linguagem do cinema, como
também me possibilitou refletir sobre minhas pesquisas, meus interesses, minhas
descobertas internas. Realizar um filme, tendo em vista todas as etapas de produgédo é um
processo longo, de constante aprendizado. Tanto do ponto de vista da linguagem e da
experiéncia cinematografica, quanto do ponto de vista da produgdo, da composi¢cao das
equipes, da relagcdo com as personagens, da captacdo de recursos, das parcerias de
trabalho, até a exibicdo e distribuicdo do resultado final. Existe um modus operandi do

cinema hegeménico, que funcionou e funciona como modelo para muitas pessoas. Dentro



43

dele esta a hierarquizagdo das fungdes, as equipes majoritariamente masculinas, as
violéncias de género, raga e classe reproduzidas naturalmente em sets, em festivais, em
mesas de debate, em vans de filmagem. O cinema hegemdnico reproduz a sociedade
patriarcal, racista e classista em que vivemos e até conseguirmos desconstruir esse modelo
e entender que podemos ter outros sets, outras equipes, outras imagens e outros
compartilhamentos, leva tempo. Para mim, levou muito tempo. Como antecipei na
“apresentacdo”, so em 2016 é que comecei a entender que, sim, podemos fazer e pensar
cinema a partir de uma perspectiva muito mas coletiva, horizontal e afetiva. 2016 e 2017
foram, de fato, anos em que o cinema brasileiro finalmente viu suas estruturas serem
questionadas. Falo como testemunha, porque tive a oportunidade de estar no Festival de
Brasilia, de onde vemos reverberar todas as discussbes para o resto do pais, tanto em
2016, quanto em 2017. Em 2016 as questdes de género se colocaram como espelho para a
reflexdo sobre o cinema que fazemos, tanto do ponto de vista da representatividade, quanto
da representacao das mulheres nos filmes; e em 2017 as questdes de raga e classe foram
debatidas com veeméncia durante o Festival e ao longo de meses. Desconforto para as
pessoas que pensam ou pensavam cinema como lugar de “confetes”. Vi cineastas
consagrados serem questionados por seus lugares de privilégio; vi curadores serem
criticados por suas escolhas de programacao; vi produtores serem interpelados sobre a
composicao de suas equipes. Tempos de fazer tremer as bases de um cinema e de uma
industria cinematografica, que parecia estabelecida. Vimos surgir outras vozes, outros
sujeitos e sujeitas, outros corpos e outros pensamentos. O cinema sendo feito na periferia
do pais, nas comunidades indigenas, nas favelas. O cinema sendo feito por mulheres,
Igbtqi+’s, pretos e pretas. Novos alfabetos cinematograficos se apresentando e um
desconforto se estabelecendo como novidade. Outros cinemas possiveis. A professora
Amaranta Cesar, curadora e criadora do Cachoeira Doc, na Bahia, foi pioneira na
compreensao desse novo cinema brasileiro. A partir de Cachoeira, ela fez reverberar outros
gestos cinematograficos e, mais adiante, quando aceita participar da curadoria de Brasilia,
joga todas essas questdes no centro do pais, no centro do cinema brasileiro.

Se o cinema moderno brasileiro e o cinema da retomada foram
marcados pela problematica fabulagdo e figuracédo das
minorias (pobres, negros, indios, mulheres e periféricos) como
alteridade, objetos do olhar e do discurso dos cineastas
brancos e de classe média, o cinema brasileiro contemporaneo
comemora a multiplicidade de outros sujeitos histéricos a
realizar e produzir filmes. Testemunha-se, assim, a
emergéncia de novos sujeitos de cinema e de novas praticas
cinematograficas que dao formas as lutas por visibilidade e
justica dos segmentos sociais que se constituem
historicamente como alvos principais das opressdes (pobres,
negros, indios, mulheres e periféricos). (CESAR, 2017. p.102.)



44

Tempos de reconhecer privilégios e opressbdes. Tempos de olhar para nés enquanto
sujeitos demarcados socialmente. Tempos de entender, na pele, o Brasil que vivemos e o
cinema como reflexo de tudo isso. Pensar imagens, para mim, hoje, € pensar construgao de
mundos simbdlicos, é pensar no poder que elas exercem sobre nés e ao mesmo tempo em

sua poténcia libertadora.



45

3 CARTOGRAFIA DE UM GESTO: A FILMAGEM

3.1 Acionando os corpos: 13 gestopias

“... e como explicar o vir a ser de um ser que so se sabe no AGORA, ai como explicar o
depois de um ser de que s6 se sabe no instante?”

Hilda Hilst

Depois de 30 dias em pré-producdo, entre encontros e conversas, convites e
negociagdes com parceiros que entraram na produgdo, mesmo sem dinheiro, cai de cama
doente dias antes das filmagens. Uma virose violenta, como ha muito ndo me ocorria.
Passei cinco dias acamada, justo quando mais precisava estar com a equipe. Pensei que
nao fosse conseguir filmar. Adiamos um dia as filmagens, mas no dia seguinte estdvamos
la. Pensava: “Que mistério! Quando estou falando de corpos em poténcia, o meu se
enfraquece”, e s6 no decorrer das filmagens € que entendi o quanto foi importante estar
fisicamente debilitada. De alguma maneira, hoje, percebo que estar debilitada me colocou
numa situagcdo em que sO6 me restava receber. Estar em presenga com 0s personagens,
sem deixar que o ego falasse tanto. Como se o filme pedisse que eu também me langasse
no abismo junto com as personagens, sem pensar no que faria, nem programar os gestos.
O lugar da diregdo num set de filmagem €& um lugar, na maioria das vezes, de vaidade,
comando e lideranga, quando poderia ser apenas o da troca e da entrega. Meu corpo, a
medida que o tempo passava, foi melhorando, mas o estado da doenga ja me apontava um
caminho de conducgao bastante interessante. Calar meu desejo e receber o que o/a outro/a
me entregava era um exercicio dificil, mas de grande aprendizado, que me permitia sentir
€m meu corpo o corpo das personagens, porque estavamos todes em estado de presenga.
Nao de forma unanime, porque cada encontro foi um encontro, cada corpo um corpo, cada
abismo um abismo.

Corpo que atravessa o tempo, tempo que atravessa o corpo. O filme chama-se
AGORA, mas também poderia ser “Tempo de Presenca” ou “Ode ao Corpo Presente” ou
qualquer titulo que remeta a uma sensacao de estarmos em completa conexao e presenca
com o instante vivido pelo corpo. As personagens entram na Caixa sem saber o que vai
acontecer e deixam-se levar por seu corpo entre pausa e movimento, fazendo nascer algo
improvisado, algo que s6 acontece no momento vivido. Ao todo, treze personagens se
lancaram nessa caixa e, a partir da mesma provocacao, saltaram no abismo que é o
instante presente, transformando o proprio corpo em passagem para outros tempos, o

proprio corpo como gesto resistente, como levante. Corpo-passagem, corpo-memoria,



46

corpo-gesto, corpo-célula. O corpo como lugar heterotépico, livre, disforme, ou, como diria
Kuniichi Uno ao se referir a Hijikata Tatsumi sobre seu butd®: “cosmologia do corpo,
ontologia do corpo, noologia ou semiologia do corpo: descobertas infinitas dobram-se nesta
busca e nesta errancia” (2018. p.50). O corpo carne, sem forma, descontinua, repleta de
fluxo, contaminada e misturada a tudo que ha em sua volta. O corpo como caminho para
acionar outros cédigos de relagdo com o mundo, consigo e com o outro, a outra.

Todas as personagens sao artistas ativistas, pessoas que ja tém uma relagado e uma
compreensao de seus corpos em criacdo e que, para o filme, como expliquei, foram
estimuladas por uma preparacdo, que estamos chamando “CORPORESSENCIA”. Antes de
entrar na caixa, cada personagem, durante uma hora, foi provocada a manter-se em estado
de presenca, espiritual e fisica, deixando-se falar através do corpo. Estar em presenca para
que, justamente, o corpo pudesse simplesmente ser, para que o gesto pudesse acontecer.
Gesto sem meio e sem fim, pura medialidade, gesto que nédo € agdo (Agamben, 2018). Nao
€ a mao consciente que se movimenta para pegar um copo, ou a perna que da o passo na
caminhada. Aqui o gesto estd mais para um n&o-lugar ou um entre movimentos, quando o
corpo € o que nao pensa.

As personagens do filme entram na caixa e sabem que em alguns momentos,
durante o improviso delas, eu vou dizer “agora”. Esse € o0 comando para que 0 corpo pare o
movimento e congele o gesto do presente. Que gesto pode nascer? Ouso acreditar que é
nesse gesto que somos resquicio de memaria, resto de outros corpos e outros tempos. Didi-
Huberman quando fala sobre a emogéao, vai dizer que os gestos da emogao passam por
esse entre lugar dos tempos. Ele usa o exemplo dos enterros para dizer o quanto a emogéao
de uma perda afetiva nos faz reproduzir gestos de dor que nem sempre correspondem
exatamente ao que estamos sentindo, mas que, de forma inconsciente, parecem ser os
unicos gestos que surgem em NOSSOS COrpos.

Isso significa que as emogdes passam por gestos que fazemos
sem nos dar conta de que vém de muito longe no tempo.
esses gestos sdo fosseis em movimento. Eles tém uma
histéria muito longa — e muito inconsciente. Eles sobrevivem
em nés, ainda que sejamos incapazes de observa-los em nos
mesmos. (DIDI-HUBERMAN, 2016. p.32)

® Hijikata Tatsumi foi um coredgrafo japonés, fundador do Butd, um género de arte performatica, que
instaura um corpo extremamente coreografado, habitando temporalidades variadas e universos
oniricos. Segundo Cristhine Greiner, na breve apresentagdo do livro de Kuniichi Uno, Hijikata se
distingue da maioria por ndo compartimentar o Butd em nenhum tipo de classificagdo ou género
fechado em si mesmo. “Ao invés disso, langa deliberadamente os seus movimentos para penhascos
e abismos que estdo a nossa volta (e dentro de nds)” (GREINER, Cristhine in UNO, Kuniichi. 2018.
p.20)



47

Algumas personagens improvisaram por mais de uma hora, outras em dez minutos,
mas dentro da caixa o tempo cartesiano, gregoriano, do relégio, ndo existia, o que existia
era uma suspensao do tempo, ou uma abertura temporal que nos colocava diante de corpos
em estado de presenca, corpos que se transformavam em janelas temporais, porque o que
viamos eram corpos construindo imagens/gestos que nos contavam histérias deles e da
humanidade inteira. Mas é preciso entender que o que eu via diz mais de mim do que das
personagens em si. Como os corpos acionam outros cédigos de relagédo com o mundo, cada
espectador certamente vai ver o que lhe cabe, a partir de seu préprio repertério e vivéncia,
porque a vibragdo que transborda das imagens ndo é nem linear, nem unica. O que vibra
em mim, de certa maneira € 0 que eu ja carrego dentro. Olhando o outro, ativo em mim o
que ja sou e me vejo espelhado naquele corpo que ndo é meu e, ao mesmo tempo, passa a
ser. Exercicio de alteridade. Eu olho o outro em seu relato corporal, entrego-me e sinto a
partir dele, interiorizando-o em mim. Judith Butler, em “Relatar a si mesmo” , vai nos dizer
que sO somos capazes de relatar quem somos sob o olhar do outro, no sentido de que ¢é
esse interlocutor que vai, desde o inicio, demarcar meu modo de falar de mim, é na
interpelacdo do outro que eu me constituo. E uma exigéncia externa a mim a qual me
entrego. “A reflexividade do si-mesmo ¢é incitada por um outro, de modo que o discurso de
uma pessoa leva a outra a reflexdo de si” (2017. p.160). Nesse caso, sempre que eu falar do
que vejo ou sinto nas imagens e nos corpos de cada personagem, certamente estarei
falando mais de mim do que deles e digo isso porque também acredito que o que eles
performam ultrapassa, e muito, o que eu possa perceber. O importante € que cada um
construa com as imagens e 0s corpos um espago para si, sem tanto querer entender o que
acontece, mas deixando-se levar pelo que pode fazer brotar de choro, cansaco, leveza,
raiva, ou 0 que quer seja no proprio corpo.

Com todas as ressalvas, posso dizer que com Kildery voltei a inquisicao; com Orun
percorri a dor e a alegria do povo negro; com Rosa caminhei lado a lado na luta pela terra;
com Flavia fui ao futuro e virei bactéria, célula, virus. O corpo das personagens ressoava no
meu, alterando ou justificando certos padrées de comportamento que carrego. Ressonancia
morfica, para usar um conceito do biélogo Rupert Sheldrake. Uma premissa fundamental
desse bidlogo é a de que a natureza tem memoria. Dentro dessa perspectiva, Sheldrake
desenvolve dois conceitos: o do campo moérfico e o da ressonancia moérfica. Morfo vem da
palavra grega morphe que significa forma; genética vem de géneses que significa origem.

Visto com desconfianca pelo meio cientifico mecanicista®, esse bidlogo/bioquimico

* Tradicionalmente existem trés correntes filosoficas sobre a organizacado da natureza biolégica da
vida: vitalismo, mecanicismo e organicismo. A mecanicista é determinada pelas experiéncias de
laboratorio e as exigéncias da investigagao cientifica de mostrar as experiéncias com parametros que
possam ser medidos na fisica e quimica. Sheldrake se situa dentro de uma perspectiva organicista,
que recusa a ideia de que os fendmenos da natureza possam ser reduzidos exclusivamente as leis



48

desenvolve conceitos que propdéem outro modelo de concepcéo da realidade. Nado mais uma
realidade fisica das coisas como leis imutaveis e eternas, mas, ao contrario, uma realidade
fisica evolutiva e mutavel — evolutiva ndo no sentido Darwiniano, de uma linearidade
hierarquica, mas como vida que se mexe e se refaz, renova-se, avancando ou retrocedendo.

Em “Science set free” (EUA, 2012) - ou “The Science Delusion” (Inglaterra, 2012),
Sheldrake questiona o que ele considera os dez principais dogmas da ciéncia mecanicista e
acaba por levantar a hipotese de que esses dogmas n&o se sustentam, causando uma
grande reagao no meio cientifico. Ele nos diz que desde o fim do século 19, a ciéncia tem
sido conduzida sob o aspecto de um sistema de crencas ou visdo de mundo que é
essencialmente a do materialismo. Materialismo filosofico. E que esse sistema cria dogmas
que nao sO sdo a base de todo pensamento e construgdo social contemporanea, como
acaba por inibir a livre investigacao, que é a propria esséncia do esforgo cientifico. Segundo
Sheldrake, o primeiro dogma estabelecido pela ciéncia mecanicista € o de que a natureza é
mecanica ou maquinal, ou seja, as leis da natureza seriam fixas. Como se todas as leis da
natureza tivessem sido fixadas no momento do Big Bang, embora o Big Bang tenha
revelado um universo radicalmente evolutivo, crescendo, desenvolvendo-se, resfriando-se
por cerca de 14 bilhdes de anos, com mais estruturas e padrdes aparecendo dentro dele.
Pergunta-se Sheldrake: em um universo em evolugdo, porque as suas proprias leis nao
evoluiriam? E ai que o bidlogo vai construir sua hipétese de campo mérfico e ressonancia
morfica.

Campos morficos seriam campos de forma, campos padrdes, estruturas de ordem,
organizadores potenciais, que existem ndo s6 em organismos vivos como em cristais e
moléculas. Cada tipo de organismo ou padrao de comportamento tem seu campo moérfico e
sdo esses campos que ordenam a natureza; a ressonancia morfica seria o processo de
propagagao, como se fossem ondas sonoras, das influéncias causais formativas dentro de
um campo morfico. O que Sheldrake propbe é que nossas mentes funcionam por campos
estendidos que se alongam para muito além de nossas cabegas até o mundo ao nosso
redor, conectando-nos a outras pessoas e a nosso ambiente. Para ele, sdo os campos
morficos que permitem que passaros voem em sincronia, ou cardumes de sardinha fujam de
seus predadores, ou rebanhos gigantescos se desloquem por territorios distantes, ou ainda
que seres humanos sintam e percebam quando sdo observados mesmo sem ver quem 0s

observa.

fisico-quimicas, pois estas isoladas ou conjuntamente n&o podem explicar a totalidade dos
fendmenos vitais.



49

Os conceitos desenvolvidos por Sheldrake nao foram ainda comprovados dentro dos
moldes e padrbées da ciéncia atual, ainda ndo se descobriu nenhuma espécie de
“sismoégrafo” (DUARTE, Em sala de aula, 2018) capaz de detectar o que ele chama de
campos morficos, mas, sim, ja existem muitos experimentos e observagdes registradas pelo
biélogo que o fazem defender suas teorias. A experiéncia mais conhecida é justamente essa
da sensacgao de estarmos sendo observados. O bidlogo posiciona uma pessoa a uma certa
distancia, com os olhos vendados, e pede para que ela o avise sempre que sentir que esta
sendo observada. Em 20 tentativas, a pessoa acerta 14 vezes, o que para ele € um efeito

consistente. Ja a ressonancia moérfica estaria associada a uma nogéo de habitos.

Minha propria hipétese é de que a formagédo de habitos
depende de um processo chamado ressondncia morfica.
Padrdes semelhantes de atividade ressoam pelo tempo e pelo
espaco com padrdes subsequentes. Essa hipotese aplica-se a
todos os sistemas auto-organizadores, como atomos,
moléculas, cristais, células, plantas, animais e sociedades de
animais. Tudo derivado de uma memoria coletiva e que, por
sua vez, contribui para essa mesma memoria. (...) Quando
uma aranha comega a tecer sua teia, ela segue os habitos de
incontaveis ancestrais, ressoando com eles diretamente no
espaco e no tempo. (SHELDRAKE, 2014. p. 108,109.)

Para Sheldrake, os habitos da natureza evoluem, tudo na natureza teria uma espécie
de memodria coletiva que funciona na base da semelhanca. Cada espécie teria um tipo de
memoria, até cristais, e os habitos seriam transmitidos de um para os outros através das
geragdes. E se por acaso um cachorro, de uma determinada raga, aprende um novo truque
em Londres, por exemplo, todos os cachorros da mesma raga naturalmente aprenderiam o
mesmo truque com mais facilidade, estejam onde estejam. De acordo com essa hipétese,
tudo depende de habitos em evolugdo, e nao de leis fixas. Um padrédo de influéncia, um
organizador potencial, suscetivel de se manifestar fisica e emocionalmente, intelectualmente,
em outros tempos, em outros lugares. Membros desse mesmo campo morfico, que venham a
nascer 10, 20, 30, 100 anos depois, sao suscetiveis da propagacdo dessa ressonancia.
(DUARTE, Em aula. 2018).

Sheldrake me interessa nao so pelo que as teorias colocam, mas também porque me
interessa um cientista que questiona dogmas e rompe estruturas tdo fundantes quanto as da
ciéncia mecanicista. A ideia de campo moérfico e ressonancia mérfica parecem criar um dialogo
com a ideia de Gesto, de Warburg e Agamben, retomada por Didi-Huberman para pensar
imagem. E por ai que eu retorno para o filme, sem saber ao certo aonde chegarei, porque afinal
o abismo esta posto e flanar é ndo saber aonde chegar. Como pensar gesto, imagem e campo
morfico? Duarte ja faz isso em seu artigo “O gesto monumento, a esséncia do fazer politico”

(2018), e eu pego carona para pensar o filme que fiz. Se 0 campo morfico faz ressoar habitos,



50

comportamentos, organizagdes de outros tempos e outros espagos, poderiamos pensar que
também por ele ressoam os gestos em pura medialidade. Gestos como espasmos involuntarios,
sem finalidade de comunicagao (AGAMBEN, 2018). Em “Por uma antologia do gesto” (2018),
Agamben usa o exemplo do mimico, que s6 imita o gesto do outro, sem objetivo, expondo
apenas a medialidade do gesto, e também nos fala de uma danga do século XV. Segundo
ele, o coredografo Domenico da Piacenza, em seu tratado Dell’arte di ballare e danzare,
coloca no centro da danca um momento de pausa que denomina “fantasmata”.

Eis sua definicdo: “uma presteza corporal, a qual [...] faz parar
a cada instante como se tivesse visto a cabeca de Medusa,
isto €, uma vez feito o movimento, sé todo de pedra naquele
instante [...] agindo com medida e memodria”. (AGAMBEN,
2018, p. 03)

Eduardo Duarte, no artigo ja mencionado, prefere falar de brincadeiras infantis
brasileiras, como “batatinha frita 1,2,3” e “estatua”. Em ambas, o gesto se congela sob um
comando externo e, justo por ser inesperado, faz surgir o gesto sem finalidade.

Em “Agora”, recriamos esse sentimento de forma mais densa, porque cada
personagem foi estimulada a estar em estado de abertura e presenga fisica-temporal,
acionando uma energia livre da racionalidade absoluta para deixar que algo a atravesse, e,
embora nao fosse possivel congelar essa energia a todo momento, porque a catarse e o
caos nem sempre se deixam frear, sempre que o congelamento acontecia, fazia vir a tona o
gesto que nos aponta Agamben, ou a sombra do que pode ser ele. Quando Kildery, uma
mulher trans, por exemplo, entra numa convulsao improvisada e seu corpo se debate sem
controle, o gesto que produz torna-se um meio sem fim, meio como passagem para outros
corpos e outras memorias, outras dores. Vejo em seus gestos, os gestos que a
antecederam, os corpos de mulheres trans que antes convulsionaram e morreram.

As filmagens duraram cinco dias, sendo filmadas trés personagens por dia, como ja
mencionei, mas a relacao fisica temporal era da ordem da suspensdo. Cada personagem
nos levava para tempos proprios, o que me deixava a sensag¢ao de que aquela caixa era
uma maquina do tempo, uma bolha temporal, uma janela que se abria através dos corpos
para materializar os gestos possiveis daquele presente. O corpo como passagem entre
passado, presente e futuro. Corpo celular, corpo-bicho. Durante as filmagens pude sentir no
meu corpo o que Sheldrake propde. Era possivel sentir cada campo morfico que se formava
a partir da entrada de cada personagem, como também era visivel a ressonancia nos corpos
que improvisavam. Hoje, a sensagao que tenho é de que o mestrado foi um periodo de
gestacdo de conceitos que ja me interessavam, mas que n&o sabia nomear, sendo os
principais: gesto (Agamben), imagem (Didi-Huberman) e campo/ressonéncia moérfica
(Sheldrake). Como pensar esses conceitos alinhados com uma pratica? De alguma maneira,

o filme é essa tentativa de unificar corpo e pensamento, imagem e gesto, de experimentar



51

na pratica o que dizem esses estudiosos. Acredito que o filme, da forma que se constroi, cria
condi¢cdes temporais e espaciais capazes de nos dar a ver algum lampejo do que sejam
esses conceitos na pratica. Conceitos que interessam ao pensamento sobre a imagem, mas
que para o espectador talvez nem se fagcam notar. O filme, enquanto experiéncia estética,
deve fazer o exercicio inverso, que é o de causar espanto, “momento de intensidade”
(GRUMBRECHT, 2017), mergulho em nés e em nossos corpos, em nossas sensacgdes,
mais do que em nossa razdo. Aqui, enquanto escrevo, confesso, sou tomada pelo medo
constante do desmembramento. Medo de destrinchar o filme até que ele perca seu mistério.
Medo de olhar tanto a imagem que acabe por ndo ver mais o seu invisivel, aquilo que nao
se mede nem se contabiliza, sua vibragcdo. Como olhar para esse filme, pensar sobre esse
processo, sem esvaziar o proprio filme? Se isso acontecer, sera o inverso de todo meu
desejo.

Abismo. Risco do salto. E tendo em vista esse medo, que recorro aos poetas,
aqueles que sao capazes de transformar palavras em imagens, pensamentos em
sensagoes. Olho a prateleira de livros em minha frente e encontro “O Livro dos Seres
Imaginarios”, de Jorge Luis Borges (2007), bem ao lado de “Grande Sertdo Veredas”, de
Jodo Guimardes Rosa (2006), e sdo eles que me encorajam a seguir no salto. Abro
aleatoriamente o livro de Guimaraes e ele vem me dizer: “Um sentir € do sentente, mas o
outro é do sentidor. O que eu quero, é na palma da minha mao. Igual aquela pedra que eu
trouxe de Jequitinhonha” (GUIMARAES, 2006. p.312). A pedra de volta na m&o. Que linda
imagem. E com ela o medo diminui, com ela volto ao corpo-pedra como lugar da
experiéncia, o corpo, como diria Foulcault (2013), como lugar utépico. O préprio filme como
corpo unico sobre o qual me debruco e sobre o qual permito-me sonhar outros corpos.

Em “O corpo utopico, as heteropias”, um pequeno e poético texto publicado apoés a
sua morte, Michel Foulcault esboga algumas idéias sobre o que seria o corpo. E ja de inicio
parece ter uma resposta: lugar. O corpo como topia implacavel, que esta sempre aqui,
“irreparavelmente, jamais em outro lugar” (FOUCAULT, 2013. p.07). Mas, sendo a utopia o
lugar do sonho ou o ndo-lugar, e sendo o corpo o lugar sempre aqui, como ser utépico? E ai
que Foulcault, ele mesmo, num segundo momento, retrocede:

Meu corpo esta, de fato, sempre em outro lugar, ligado a todos
os outros lugares do mundo e, na verdade, esta em outro lugar
que ndao o mundo. Pois € em torno dele que as coisas estéo
dispostas, € em relagao a ele — e em relacdo a ele como em
relacdo a um soberano — que ha um acima, um abaixo, uma
direita, uma esquerda, um diante, um atras, um préximo, um
longinquo. O corpo é o ponto zero do mundo, la onde os
caminhos e 0s espagos se cruzam, o0 corpo esta em parte
alguma: ele esta no coragdo do mundo, este pequeno fulcro
utoépico, a partir do qual eu sonho, falo, avango, imagino,
percebo as coisas em seu lugar e também as nego pelo poder



52

indefinido das utopias que imagino. Meu corpo é como a
Cidade do Sol, ndo tem lugar, mas é dele que saem e se
irradiam todos os lugares possiveis, reais ou utépicos.
(FOUCAULT, 2013. p.14)

Portanto, corpo utdpico. O corpo ndo como objeto, nem circunscrito em si mesmo,
mas em conexdo com esferas do mundo que nos levam para outros lugares, outros mundos.
E nessa perspectiva foulcaultiana de corpo, esse corpo que é simultaneamente
incompreensivel, penetravel e opaco, aberto e fechado, visivel e invisivel, leve, transparente
e imponderavel, sendo portanto lugar utépico, que me deixo envolver e, mais do que isso,
me deixo atravessar e ser atravessada por cada personagem em pleno voo. O corpo outro
como lugar heterotépico, espago outro ao qual me conecto. Também a prépria Caixa como
espaco heterotopico. Corpo, caixa, gesto, imagem. Vem chegando o momento em que devo
relembrar e relatar os meus encontros com cada corpo, caixa heterotdpica, e para diminuir o
risco do desmembramento desse corpo maior que é o filme, gostaria de propor uma

imagem:

Figura 35 — Montagem com frames do filme.

Fonte: frames retirados do material bruto do filme.




53

Cada personagem em sua caixa, cada caixa carregada de camadas invisiveis, cada
encontro um campo morfico, cada ser Unico, mas todas as caixas existindo em paralelo,
como uma constelagdo, todas as personagens em conexao com algo para além delas
mesmas, todo encontro coletivo. Respeitar cada unidade, tendo em vista a caixa maior que
é o filme. E a partir dessa imagem, junto com Foulcault, Agamben, Mondzain, Sarr, Rolnik,
Kuniichi, Butler, Didi-Huberman, Sheldrake, Borges, Hilda, Guimaréaes, e tantos outres, que
me permito, aqui, inventar também uma palavra que tente dar conta dessa minha tentativa
de reaproximagdo com esses corpos, agora a partir de uma légica da escrita. Nao quero
relembrar esses encontros acionando uma memoéria descritiva, nem quero transformar
essas pessoas em objetos. Quero acessar essas memorias a partir de uma loégica mais
sensorial e fisica, entendendo o corpo como lugar do gesto e da utopia, portanto, cada corpo
uma “Gestopia”. Mas a Gestopia transcende a persona que a habita, ela esta mais no
invisivel, na vibracdo, no espanto.

O que tento, aqui, é relembrar sensagdes vividas no encontro com cada gestopia,
criar imagens a partir da memoria para cada gestopia, escolher palavras que possam
acionar em nés o abismo de quem somos. Tatear um caminho para construir alguma
narrativa possivel, algum relato, ainda que incompleto (BUTLER, 2017. p.50-56), sobre o
encontro, abrindo a possibilidade ndo s6 de compartilhar o vivido, como também de me
pensar em atravessamento com eles e elas, na construgcédo dessa cartografia que proponho.
Assumindo a parcialidade desse relato, tendo em vista o “tu” que me interpela, ainda que
anénimo e desconhecido, reconhecendo a ficcionalizagdo e a fabulacdo do vivido, faco o
exercicio de uma transparéncia parcial. “O relato que dou de mim mesma no discurso nunca
expressa ou carrega totalmente esse si-mesmo vivente” (BUTLER, 2017. p.51). O que vejo
sdo seres imaginarios, mergulhados em mundos particulares, mas conectados por um fio
que é o dispositivo do filme, a provocagao que os fez estarem, de alguma maneira, juntes,

ali.



54

3.1.1 1° Gestopia: corpo-célula
Flavia Pinheiro

Figura 36 — Flavia Pinheiro, personagem, durante seu improviso.

Fonte: Frame do material bruto do filme AGORA.

Os djins séo capazes de atravessar uma parede maciga ou de
voar pelos ares ou de tornar-se bruscamente invisiveis. E
comum chegarem ao céu inferior, onde surpreendem a
conversa dos anjos sobre acontecimentos futuros; isso lhes
permite ajudar magos e adivinhos . (BORGES, 2007. p.52)

A ordem de filmagem foi pensada tendo em vista a agenda das personagens, mas
também havia uma tentativa de perceber uma certa energia que move cada artista. No caso
de Flavia tinha a intuicdo de que, pela sua experiéncia corporal, seria interessante abrir os
trabalhos com ela. Diferente de um artista da musica ou das artes plasticas, Flavia ja usa o
corpo como instrumento de pesquisa e comecar com ela parecia ser um bom comeco.
Como de fato foi. Porque ela conhece os caminhos internos que deve acionar para deixar o
corpo voar. E impressionante a capacidade que essa artista tem de acionar o corpo no
presente. Seus movimentos surgem como quem acaba de nascer. Algo que parece novo a
cada passo. Ainda que ndo seja novo, porque sabemos que cada artista tem seu repertério
de movimentos, Flavia deixa que ali seja novo, porque também nunca é igual. Fago o relato
a seguir usando o tempo verbal do presente, pois, acredito que esta forma de narrar
contribui para a ideia de presencga que evoco no filme.

Livia termina a preparagéo e se retira da caixa. A equipe esta posicionada. Flavia se
coloca no centro da luz desde o comego. Eu a abrago antes de comegarmos, pergunto se

ela esta bem, e ela balanca a cabega em afirmativo. Ndo nos conheciamos até aquele dia,



55

mas ja nos conheciamos, de alguma maneira, porque olhos se reconhecem. A primeira
personagem nunca € facil, porque a equipe ainda esta se conectando, a camera ainda esta
se entendendo, o som se encontrando, mas comecar com Flavia deixou tudo mais tranquilo.
No centro da luz e diante da camera/equipe, em pé, ela ouviu minha provocacao: “Flavia, eu
queria que tu tentasse se conectar com teu corpo, aqui, agora, dentro dessa caixa, diante
dessa camera, pisando nesse chao, que também é o chdo de um pais, com toda sua
histéria, a histéria de um povo, a nossa historia, e diante de tudo isso que estamos vivendo,
tu me dissesse com teu corpo como tu estas se sentindo, onde tu queres estar nisso tudo e
como tu vais estar. Vai no teu tempo.” O siléncio era profundo. Ela ouviu a provocacéo e
iniciou seu improviso ativando os musculos do ventre, da barriga. Como se criasse ondas
que nasciam da barriga, o corpo seguia a ondulagdo e fazia nascer outros movimentos.
Mundo interno e mundo externo se tocando e se provocando, fazendo nascer o movimento.
Os ruidos do corpo sendo redescobertos e reconstituidos.

Em seu corpo eu vi 0 cansago, eu vi a luta incansavel, eu vi o choro e a entrega. Em
seu corpo eu vi o meu, mas vi também algo de bactéria, fungo, célula. Autopoiese5
(MATURANA, 2018. p.52). Parecia que na interagdo com aquele espacgo, aquele campo e
seu proprio corpo, ela produzia a si, como se nascesse dela mesma a cada instante. Em
certo nivel, a caixa parecia estar imersa num liquido gosmento, como uma sopa molecular
OuU uma agua mais densa, onde boiamos sem sacrificio. Células em autoconstrugéo, células
em deslize.

Antes de comecar, eu explicava para as personagens que em alguns momentos do
improviso eu diria a palavra “agora” e que esse era o0 “comando” para a pausa. Nao havia
como saber quando eu seria impelida a pedir a pausa, e durante toda a flmagem nao houve
um padrédo. Cada encontro era movido por sentimentos bastante diferentes. No caso de
Flavia, trés sdo os momentos em que pego a pausa. No primeiro ela estd com os
bracos abertos, como quem olha o abismo, prestes a pular; no segundo ela esta com a mao
no ventre, em choro, como quem sente uma dor, que, pra mim, me ligou a histéria das
mulheres; e no terceiro ela parece estar em posicdao de combate. Sinto que, no caso de
Flavia, meu comando estava relacionado a imagem do gesto que seu corpo desenhava. O
gesto em Flavia acionava uma memaéria em mim, que me fazia pedir a pausa. Seu improviso

nao foi demorado e acabou meio que de repente. Sinto que nem eu nem ela soubemos

° “Auto” quer dizer “si mesmo”, “poiese” quer dizer constru¢do, criacdo. Os bidlogos/filésofos
Humberto Maturana e Francisco J. Varela, criam o conceito de autopoiese para dizer que os seres
vivos sao sistemas autopoiéticos moleculares, ou seja, sistemas moleculares que se autoproduzem, e
€ a realizagcao dessa producao de si como sistemas moleculares que constitui a propria vida. Ao
contrario das maquinas, cujas fungbes de controle s&o inseridas por projetistas humanos, o
organismo governa a si proprio, mantendo sua forma a partir de um constante fluxo de troca e
intercambio de componentes quimicos internos e externos, no contato com o mundo.



56

como parar. Em dado momento, ela vai descendo ao chéo e se deita. Nesse instante, eu
pergunto: “é isso?” E ela me devolve a pergunta: “é?” Decidimos que sim, porque a
interrupgdo ja havia acontecido, mas também senti que podiamos recomecgar. Entdo
rodamos um segundo take, que ja parecia menos livre ou mais racionalizado, e na
montagem decidimos usar s6 o primeiro.

A ordem das filmagens era: preparagao, improviso e conversa. Entre o improviso e a
conversa tinhamos cinco minutos para organizar a camera e reposicionar a equipe, porque
queriamos manter uma certa energia do movimento, mas também sabendo que o momento
da conversa funcionava mais como assentamento das energias mobilizadas, um
aterramento do ser. Era importante estar com as personagens nesse retorno ao mundo, nao
deixar que saissem da caixa sem antes elaborarem um pouco o que tinham vivido, porque
havia uma energia tdo potente em laténcia, que o parar e o falar funcionavam como um
retorno ao estado apaziguado das emogbes. De um modo geral, mais especificamente
naquele momento histérico que viviamos, as palavras, o pensamento racional, apareciam
impregnados de tantas certezas e verdades, de tantos discursos prontos, que pareciamos
s6 ouvir mais do mesmo, como se 0 pensamento sequer atravessasse a pessoa que 0O
reproduz. Era o exato oposto aquilo que o corpo acabara de apresentar, denunciando uma
lacuna quase intransponivel entre corpo e palavra. Nos improvisos, algumas personagens
até se utilizam da palavra, mas quando ela nasce do corpo parece dangar mais livre com
ele. O corpo aciona um canal que n&o é da ordem mental. Flavia comenta:

E como que, ok, eu mexo o vento e o vento se mexe do lado
de fora e vamo vé o que é que eu fago com o vento que se
mexe do lado de fora e como é que esse vento mexe com o
lado de dentro. Isso tudo eu t6 dando nome agora, na hora nao
da tempo, porque nem tudo chega no cortex cerebral, entao
nem toda informagéo passa pelo cortex, que é esse lugar que
vai ta discernindo, qualificando, dando nome, escolhendo.
Muita coisa ta ainda por aqui por baixo, no meio da coluna,
que tem a ver com esse liquido céfalo-espinhal que te faz
mover, que tem a ver com a tua centralidade, que tem a ver
com todos os outros humanos, nao humanos, pés humanos,
trans humanos, que passaram e que passarao depois de voceé.
Quando eu me mexo, s6 consigo estar no agora, ndo consigo
estar em outro lugar, ndo consigo estar no futuro - antes,
depois - € quase como que um tempo expandido, esticado,
quase uma nave, talvez, dentro de vocé mesma. (PINHEIRO,
Trecho de depoimento apds o improviso)

Liquido céfalo-espinhal. Era ai onde estava imerso seu corpo e seus gestos, sua
gestopia. Flutuando nesse liquido celular, acionando o corpo no presente de cada

movimento, no agora absoluto, ela se fez e me fez passado, presente e futuro. Deu-me

noticias de lugares que nem imagino. Bactéria, virus, célula. Corpo-célula.



57

3.1.2 2% Gestopia: corpo-reflexo
Dante Olivier

Figura 37 — Dante Olivier, personagem, durante seu improviso.

Fonte: frame do material bruto do AGORA.

Naquele tempo, o mundo dos espelhos e o mundo dos
homens ndo eram, como hoje, incomunicantes. Além disso,
eram muito diferentes um do outro; ndo coincidiam nem os
seres nem as cores nem as formas. Os dois reinos, o
espetacular e o humano, viviam em paz; entrava-se e saia-se
pelos espelhos. (BORGES, 2007.p.26)

Dante € um jovem homem trans, aparentemente ainda em processo de construgao
de sua auto-imagem. Para o filme, na montagem, entendemos que esses marcadores
sociais nao precisam ser explicitos, nem explicados, porque esta dito de formas mais
transcendentes. Aqui na dissertacdo, ao contrario, sinto que é importante pensar também a
partir deles, porque eu, enquanto diretora, sei como cada um/a se autodefine, entdo nao
posso negar esse conhecimento prévio de minha parte, como também n&o posso deixar de
pensar a partir dele. Porque sdo marcadores que nos dizem das dimensbes da existéncia
social num pais como o Brasil, de uma suposta democracia racial — esse racismo velado — e
de um exterminio da populagao trans, de modo que falar tendo em vista nosso proprio “lécus
social” (RIBEIRO, 2017) € o caminho para o reconhecimento da opressdo, bem como do
privilégio. E alguns personagens vao, de fato, me colocar diante dessas questdes com mais
veeméncia. Dante é um deles.

Saber que Dante era um homem trans certamente vai interferir na minha forma de

olhar para ele e de tentar me conectar com o que ele apresenta. Perceber onde nos



58

conectamos e onde nos distanciamos, entender onde eu reproduzo os lugares de privilégio
e onde sou capaz de acessar sua alteridade, tudo isso € de meu maior interesse. Durante as
filmagens fui entendendo que n&o a toa aqueles corpos estavam ali, de alguma maneira
cada um deles tinha muito a me ensinar e me mostrar sobre quem sou e onde estou. Se,
mais uma vez, pensarmos na ideia de campo moérfico evocada por Sheldrake, posso dizer
que a cada personagem que entrava na caixa, um campo especifico se construia, mas era
um campo povoado por todos os corpos presentes e quando eu conseguia acessar o
campo, eu sentia no meu corpo o esforco e o prazer daquele que improvisava, bem como o
que eles tinham a me ensinar ou curar e, para além de questdes mais intimas que possam
ser tocadas, era claramente a possibilidade de pensar sobre os marcadores sociais que nos
determinam, portanto, privilégios de género, raca e classe. No caso do encontro com Dante,
€ o meu privilégio de género que se estabelece. Mulher, cis, reconhecida e aceita
socialmente dentro da performatividade do género feminino. E preciso assumir que estamos
em diferentes lugares de fala, no sentido do Iécus social (RIBEIRO, 2017. p.78), esse é um
passo necessario para um relato minimamente honesto. Nao posso ignorar essa condigao
de existéncia que me diferencia de Dante.
Género é um elemento constitutivo de relagdes sociais
baseado nas diferengas percebidas entre os sexos, e 0 género
€ uma forma primeira de significar as relagdes de poder
(SCOTT, 1995, p. 20-21)

Que relagdes de poder estariam implicitas na minha relacdo com Dante? O fato de
sabé-lo homem trans interferiu em minha conduta? Como? Seu improviso foi o mais longo
de todos, durou cerca de uma hora e quinze. Quando Livia sai da caixa, repito o gesto de ir
até a personagem. Olho nos olhos dele, toco suas méaos, pergunto se podemos comegar.
Ele senta-se no chdo e diz que sim. Batemos a claquete, fagco a provocacao geral e
aguardamos. Nao saberia dizer quanto tempo Dante ficou sentado, olhando o vazio, sem
fazer nada. Lembro que eu comecei a ficar nervosa, com medo de que ele nao tivesse
entendido a provocacdo, mas ao mesmo tempo n&o queria interferir, porque entendo que
aquele siléncio também era uma acdo. Uns dez minutos depois, talvez mais, ele se levanta,
sai da luz e entra na sombra. A iluminacao da caixa foi pensada de um modo que uma faixa
de luz atravessasse a caixa de um lado a outro, formando uma fresta, uma fenda. Se nos
colocamos no centro da luz, basta darmos quatro passos para frente ou quatro passos para
tras e entramos na sombra, voltamos ao escuro. Cabe as personagens a decisao de entrar
ou sair da luz. Quando Dante sai da luz, percebo que ele saiu para pegar uma tela que
tinhamos colocado a sua disposicao, ja que ele é também um artista plastico. Ele volta para
a luz, posiciona a tela, senta-se no chao diante dela, mistura uma tinta num pote, pega seu

pincel e comeca a pintar na tela em branco. O tempo dessa agdo também é longo, mas aos



59

poucos comecamos a entender que ele pinta seu auto-retrato, porque a luz da caixa
desenha uma sombra dele mesmo em cima da tela e € essa sombra que ele vai
contornando, criando uma espécie de duplo de si dentro da caixa. Espelho, reflexo, sombra.
A imagem é, para mim, bastante interessante, e me aponta a necessidade dessa
personagem em espelhar-se. Surpreendentemente, enquanto pinta o que seria seu cabelo,
escorre do centro da cabega uma linha de tinta preta, cortando a imagem verticalmente ao

meio, dando a ver a imagem partida, um corpo dividido ao meio.

Figuras 38 e 39 — Dante Olivier, personagem, durante seu improviso.

Fonte: frame do filme AGORA.

A pintura deve ter durado mais uns 15 minutos e, de novo, algo em mim se inquieta.
Tive muita dificuldade de acessar o campo de Dante, na maior parte do tempo me senti
impaciente e hoje penso o quanto nao tinha ali a minha incapacidade de lidar com esse
corpo outro, tdo cheio de questdes distantes de mim e do meu corpo. A sensacido que eu
tinha era de que ele me expulsava do seu campo, como se ndo houvesse por onde entrar e
talvez, de fato, ele também sentisse a minha impaciéncia e me expulsasse. Depois da
pintura, chego mais perto dele e pergunto: e agora? O que fazer com essa imagem? Ele
levanta-se e comega a quebrar o quadro. Ele quebra as estruturas de madeira, depois rasga
a tela em pedacos. Com os retalhos da prépria imagem ele venda os olhos, caminha cego
pela caixa, retira a venda e faz dos retalhos uma espécie de armadura, amarrando nos
pulsos e nos tornozelos. Com essa “armadura” feita da propria imagem despedagada ele
inicia um tipo de combate imaginario, que parece néo ter fim. E, de fato, sou eu que encerro
seu improviso, num momento em que sinto que a luta acaba.

(...) admito que havia, de minha parte, certa dificuldade de
acessar seu campo moérfico, era como se algo me expulsasse
ou me causasse certa impaciéncia, foi um dos personagens
em que tive mais dificuldade de silenciar meus desejos e
expectativas. Certamente, se eu penso em sua caixa como
constelagéo, eu devo ter assumido o lugar da sociedade ou do
olhar externo que o olha, impaciente. Sem dar-lhe tempo de
ser quem é. (FERRAZ, Trecho do diario de filmagem, 1° dia)



60

De fato, se pensarmos numa perspectiva da terapia constelacional®, quando cada
pessoa presente no campo assume um papel a ser representado, tenho a nitida sensacgao
de que me tornei, ali, esse olhar julgador e determinante da sociedade em que vivemos. De
alguma maneira me coube esse papel e voltando aquele dia, ainda sinto a impaciéncia no
meu corpo. O tratamento, nessa terapia, passa justamente pela possibilidade de
assumirmos papeéis que racionalmente ndo ocupamos, mas que quando vivemos no corpo,
algo se desprende e nos faz perceber onde estamos nesse mundo ou onde ndo queremos
estar. Se ha alguma possibilidade de cura nesse encontro, talvez esteja no fato de que,
naquele momento, ocupando os papéis que ocupavamos, esse homem trans obrigou essa
sociedade a olhar para ele como ele é e como quer ser.

Mas, para além da possibilidade terapéutica, quando penso sobre esse encontro de
maneira mais racional, percebo dois aspectos que me afastam de sua Gestopia. O primeiro
diz respeito a essa “obviedade” dos simbolos que Dante utiliza nos movimentos do seu
corpo e o segundo esta relacionado a uma sensacgado de superficialidade, como se ele
controlasse todos os gestos que apareciam, como se nao estivesse de fato mergulhado nele
mesmo. Corpo-reflexo. Corpo-espelho. Apesar de rasgar e reconfigurar essa imagem
pintada de si, o espelho ainda parece surgir como reproducao do duplo dessa imagem que
nao sai da superficie. Sera? E se assim for, seria um problema? Agora, enquanto escrevo,
se uso o mesmo espelho voltado para mim, o que vejo é a minha incapacidade de perceber,
ali, que, talvez, para um homem trans, “desenhar” o ébvio seja a unica forma de se fazer
visto numa sociedade transfébica.

A filmagem mostra-se, portanto, um grande exercicio de espelhamento e alteridade,
cheio de refracbes, opacidade e aspereza, aparecimento e desaparecimento. O encontro
comigo a partir do lugar de existéncia do outro, a partir da imagem que o outro me
apresenta, dos sentimentos e vibracbes que escorrem do seu corpo para o meu. O outro

desconhecido, divergente, diante de mim. Abismo. Nao seria essa a chance de me

® Desenvolvida pelo alem&o Bert Hellinger, a “Constelacdo familiar” € uma técnica ou um método
terapéutico, que pode ser realizada tanto individualmente, quanto em grupo. Numa constelagédo em
grupo o cliente é convidado a colocar seu tema (problema/questdo) na roda, depois o terapeuta
escolhe quem sdo as pessoas que vao representar os membros envolvidos no problema em
questao (pai, mae, filhos, amigos, sociedade). As pessoas assumem seus papéis e o cliente
observa. A partir dai a constelacdo toma seu proprio caminho.Os representantes sentem as
mesmas sensagdes que aquela a quem representam. Por exemplo: se o cliente escolheu alguém
da platéia pra representar seu pai, o representante comeca a ter sensacdes verdadeiras — como as
sensacoes do pai do cliente. Essas informacdes aparecem sem que o representante saiba qualquer
informacéao prévia do cliente. Esse fendbmeno pode ser explicado pela Teoria dos Campos Morficos,
de Rupert Sheldrake. O cliente assiste a situacdo de uma ponto de vista distanciado e acesa as
emocodes dos envolvidos. Essa compreensao, na maioria das vezes, € o que faz o cliente encontrar
a cura do problema, ou mudar seu comportamento em relagéo aos envolvidos.



61

desfazer? Interpelada, provocada, incomodada. Nao seria esse o estado capaz de nos levar
a outra vida?

Sermos desfeitos pelo outro € uma necessidade primaria, uma
angustia, sem duvida, mas também uma oportunidade de
sermos interpelados, reivindicados, vinculados ao que nao
somos, mas também de sermos movidos, impelidos a agir,
interpelados a noés mesmos em outro lugar e, assim,
abandonarmos o ‘eu’ autossuficiente como um tipo de posse. Se
falamos e tentamos fazer um relato de nés mesmos a partir
desse lugar, ndo seremos irresponsaveis, ou, se formos,
certamente seremos perdoados. (BUTLER, 2017 p. 171).

3.1.3 3% Gestopia: corpo-povoado
Orun Santana

Figura 40 — Orun Santana, personagem, durante seu improviso.

Fonte: frame retirado do material bruto do AGORA.

Sao imortais e podem comunicar-se entre si apesar das
distdncias que os separam e sem necessidade de palavras.
(BORGES, 2007. p. 77/78)

Orun é o ultimo personagem do primeiro dia de filmagem. Quando saimos da caixa
com Dante, a produtora de elenco, Bruna Leite, me avisou que Orun iria se atrasar, nao
sabia por quanto tempo. Ja estava bastante cansada, por conta da virose e pela energia
mobilizada no encontro com Dante. A equipe, de um modo geral, também estava cansada.
Depois de mais de uma hora com Dante improvisando, camera rodando, som atento, eu
tentando acessar o campo dele, lembro que pensei se seria 0 caso de cancelar com Orun.
Mas cancelar com Orun seria correr o risco de perdé-lo, porque as diarias estavam todas

preenchidas e, entdo decidimos delimitar um prazo, esperariamos até as 18h e antes disso



62

ele chegou. O trabalho de preparagdo com Livia foi menor do que de costume, cerca de 30
minutos. Mas Orun é bailarino, performer, e conhece bem os caminhos internos que o fazem
ativar uma conexao com o proprio corpo. Se com Flavia e Dante eu ainda tateava uma
sensacao de campo morfico, com Orun o campo de que nos fala Shledrake deixou de ser
uma sensacgao para tornar-se algo concreto.

Orun esta sentado no ch&o da caixa, na area iluminada. Sentado como um iogue em
posicdo de meditagdo. A caixa esta silenciosa e ja batemos a claquete. Fago a provocacgao.
Dai em diante ele inicia uma trajetéria, literalmente, de ordem histérica. Sem dizer uma
Unica palavra, Orun constréi uma narrativa corporal impressionante.

Foi muito muito muito muito muito forte. O improviso dele foi
absurdo. A sensacdo era de que estavamos literalmente
mergulhados no presente, no instante em que tudo acontecia.
A equipe inteira parecia mergulhada nele, com ele, e eu fiquei
bastante mexida. Mexida porque eu vi a histéria da
humanidade percorrendo o corpo dele e sobretudo a historia
dos negros, com uma forga, com momentos de raiva, de
leveza, de riso, ele transitou por muitas emocbes. (FERRAZ,
Trecho do Diario de Filmagem, 1° dia)

Com um conhecimento muito claro de seu proprio corpo como portal para outras
comunicagdes, Orun comeca no chao, de onde parece quebrar uma casca de ovo. O que
vejo € um ser nascendo, um bicho que vai quebrando sua casca e levantando-se
lentamente, executando movimentos que desconstroem o corpo, fazendo-o aproximar-se
mais de uma imagem de passaro ou algo alienigena, até ficar em pé e se colocar numa
posicdo que podemos perceber a chegada do homem. Entre o bicho e 0 homem peg¢o um
“agora”, uma pausa do gesto, e com os bragos entrelagados ao ombro, com os joelhos
arqueados, ele congela, mas sua respiragdo é ofegante, seus olhos olham para a camera,
seu suor escorre do rosto. O corpo para sem parar, porque 0 movimento segue por dentro.
A caixa parece estar tomada por sua respiragao, o tempo parece suspenso. O campo é real.
Sentia o corpo dele no meu, como sentia toda uma movimentagao acontecendo. Orun fazia
mover camadas que estavam para além dele mesmo. Seu corpo me apresentou a
ressonancia de seu povo e de sua ancestralidade. Vi o nascimento, vi a dor, vi a luta —
incansavel luta — e vi a malemoléncia, a ginga, a alegria do povo negro. Orun era Orun € era
muito mais do que ele.

Eu acho que a relagdo com minha ancestralidade sempre
existiu. Acredito que todos alimentamos essa relacdo com a
ancestralidade. Horas com consciéncia, horas sem
consciéncia. E o caminho da consciéncia, pra mim, tem
chegado cada vez mais... na verdade, tem sido buscado cada
vez mais e dentro de diferentes lugares, inclusive. Nao soé
dentro do candomblé, da jurema, dos meios da cultura popular.
T6 entrando em contato com outras culturas, com outras



63

linguagens, com outros fazeres do corpo e da vida, criando
elos, fazendo cruzamentos com o que eu ja vivi dentro da
minha familia. Eu digo que a minha relacdo com minha
ancestralidade € uma ancestralidade vivencial... é... presente.
(...) O nosso corpo é constituido de varios outros corpos, de
varias outras existéncias. Nao s6 das minhas vidas, mas das
vidas dos outros e ndo sO0 daquelas que ja passaram, mas
daquelas que vivem comigo nesse momento. (SANTANA,
Trecho de depoimento apds improviso)

A sensacdo era de que eu tinha sido transportada para outros tempos e me senti
revigorada. Agradecida. Ele ndo estava sozinho, sua Gestopia estava povoada de outros
tempos, lugares e pessoas. Passamos por florestas, rios e desertos. Corpo-povoado. Que
bom que esperamos por ele. Quando acabou, lembro que olhei para Marcelo, o diretor de
fotografia, e expiramos juntos, como se a respiragao estivesse no mesmo ritmo, acredito que
estava. Assim como com Flavia e Dante, também com Orun, sentamos no chio para
assentar as emocgdes. Conversamos e nos olhamos com calma, deixando o batimento
cardiaco retornar. Foi depois de Orun que se fortaleceu em mim a sensagao de que o filme
faria o seu caminho pelo corpo e nao pela oralidade. O que abria uma imensa duvida sobre
0 que era, afinal, aquilo. Seria mesmo um filme? Ou uma instalagdo? Ou um espetaculo?

Volto a ideia de filme dispositivo: controle e descontrole, regras e aberturas. Um jogo
que inventa um funcionamento capaz de acionar algo de Real. Em minha trajetoria o Real
sempre se constituiu minha matéria de interesse, pensamento e invengdo. Se ha uma
diferenca entre documentario e ficcdo — discussao tdo cara ao cinema, que nao pretendo
retomar aqui, mas que me parece coerente toca-la sob um ponto de vista bem pessoal —
esta justamente na matéria prima que escolhemos como fonte primeira. Uma ficcdo pode
atravessar suas barreiras e chegar ao Real, como um documentario pode borrar o Real e
chegar a ficcionalizagdo, na verdade acho que isso, de alguma maneira, sempre acontece.
Toda ficgao tem algo de Real e todo Real algo de ficcional. No entanto, ndo podemos perder
de vista o olho por tras da imagem, o gesto, o corpo, a subjetividade daquela que filma
porque talvez seja ai o lugar da célula primeira, aquela de onde nasce o desejo de contagio
e contaminagdao. Como se no inicio de tudo, escolhéssemos trabalhar com o barro da
ficcgdo ou com o barro do real, e para mim sempre me interessou acionar o barro do Real. A
escultura que nasce desse barro certamente caminhara entre os limites do Real e da Ficgao,
mas seguiremos vendo nela sua célula primeira. Ficgdo ou Documentario: cinema. Para
além de fixar ou determinar o que borra e deve borrar entre um e outro, interessa-me o
cinema como espago de fabulagdo das gentes e dos corpos como construgédo de mundo e
vida.

O que o cinema deve apreender ndo é a identidade de uma
personagem, real ou ficticia, através de seus aspectos objetivos
e subjetivos. E o devir da personagem real quando ela prépria se



64

pde a “ficcionar”, quando ela entra em “flagrante delito de contar
lendas, e assim contribui para a invencdo de seu povo.
(DELEUZE, 2005. p.183)

Em AGORA, vejo e sinto corpos em pleno véo e fabulacdo de si. No momento da
filmagem ainda era dificil de entender o que seria aquilo, mas minha intuicdo e meu corpo
me diziam que o dispositivo filmico estava acionando uma ideia de Real, que eu nunca havia
sentido antes. Havia uma consciéncia muito clara, de ambas as partes, do encontro que
acontecia, da provocacao estabelecida, da camera, do corpo, da auto-fabulagdo e, no
entanto, algo para além de tudo isso nascia, nos jogando para um “devir-outro”, um
despojamento, uma transformacgdo mutua (CAIXETA e GUIMARAES, 2008. p.36).

Figuras 41, 42, 43 e 44 — Orun Santana em improviso. Do bicho ao homem.

Fonte: Frames do filme AGORA.



65

3.1.4 4° Gestopia: corpo-fenda
Kildery lara

Figura 45 — Kildery lara, personagem, durante seu improviso.

Fonte: frame retirado do material bruto.

Nao havia nada que nao pudesse partir com os dentes e ato
continuo digerir. (BORGES, 2007. p.64).

Segundo dia de filmagem. Estamos dentro da caixa. Tudo é escuriddo, até que,
lentamente, acende-se uma luz, depois outra e mais outra. Ndo vemos ninguém, s esta
fenda de luz. Eu digo: “Kildery, eu gostaria que vocé se conectasse com esse momento de
agora, com essa caixa, com essas luzes, com seu corpo no agora, entendendo, também,
que esse chao que pisamos € o chdo de nosso pais, um pais marcado por historias. Eu
gostaria de saber como seu corpo se sente diante disso tudo e onde ele quer estar?” O
siléncio se faz por alguns segundos, até que um rolo de papel bolha se desenrola no chéo,
atravessando a fresta de luz, como uma passarela em direcdo a camera, e comegamos a
ouvir o som das bolhas estourando, em tempos espacados, uma a uma. Lentamente vemos
uma pessoa saindo da sombra, caminhando por essa estrada branca, num esforgco imenso
de ndo estourar as bolhas. E Kildery lara. Mulher trans, negra, magra, alta. Ela veste um
maié de renda preto, tem os cabelos longos e esta descalga. Num tempo que n&o poderia
ser calculado pela matematica cartesiana, porque tudo é suspensdo, vemos essa mulher
atravessar essa passarela como quem pisa em ovos, num esforgo contido de tentar desafiar
a lei da gravidade, quase como se tentasse flutuar pelas bolhas de plastico sem impor seu
peso, até que, de volta a sombra, — porque quatro passos a frente da fresta de luz ja se faz
sombra outra vez — ela inicia o que parece ser uma convulsdo. Seu corpo inteiro treme, se
debate, e, a medida que isso acontece, o som das bolhas estourando se transforma no que

para mim parece o som de uma metralhadora. Vejo uma mulher ser metralhada, até cair. A



66

partir dai, ela vai comer o plastico, vomitar o plastico, parir o plastico. Renascer, se fazer
nascer. Antropofagia. O plastico vai ganhando variados significados, bem como a sua
relagdo com ele, e o seu proprio corpo. Kildery parece buscar dentro de sua carne formas de
expressao e gestos longe das instituicdes e das normas. Um corpo saindo de outro corpo,
que sai de outro, sem cessar.

O improviso de Kildery, como o de Orun, foi de intenso mergulho na sensag¢ao do
campo moérfico. Quando digo que sentia o campo moérfico é porque podia identificar algumas
caracteristicas que se repetiam nesse sentir. Entre elas: a caixa se tornava uma espécie de
bolha temporal, deixando o tempo em suspenso, onde eu perdia a nogcdo do tempo
cronoldgico, ao mesmo tempo em que sentia um tempo circular, que ia para o passado e
para o futuro através do corpo que se apresentava; o meu corpo exprimia uma falsa
dorméncia, que parecia abrir um outro canal de relagdo com o entorno, quase como se a
voz dentro de mim viesse do corpo e ndo da cabeca; e os “agoras” me colocavam em
conexdo direta com o corpo das personagens. Nem sempre eu era capaz de sentir todos
esses aspectos ao mesmo tempo, mas a caixa como bolha temporal sim. Era uma sensacéao
real e concreta, que me dava a certeza do campo morfico e, por consequéncia, via se
estabelecer a ressonancia morfica, os habitos e gestos que carregamos por heranga e
memoéria coletiva. O corpo e o improviso como janela aberta para outros tempos. Corpo e
improviso criando imagens que apelam as nossas memdérias — passadas e futuras — para
dar forma a nossos desejos de emancipagao (DIDI-HUBERMAN, 2017. p.18).

Com Kildery vivi o improviso mais sofrido, mais dolorido. Senti muita dor em mim,
fiquei enjoada, com éansia de vémito, com dor de cabega, tonta e o coragdo apertado.
Porque ela se conectou com muitos aspectos de dor. Uma mulher trans, negra, deixando
seu corpo dizer o que sentia naquele momento. Corpo-fenda, por onde passavam muitos
corpos. Kildery mastiga as dores antes de vomita-las, nada passa por ela sem que uma
transformacao aconteca. Abismo e dor, mas também transmutacéo. Ela morre para voltar a
nascer e reaprende a ficar de pé. Ela mesma, na entrevista final, me diz que depois do
improviso sente uma acidez em seu corpo, acidez que a faz agir. Essa acidez pude sentir

dentro de mim. Com Kildery, a imagem e o corpo s&o linguagens atravessadas em poténcia.

Eu acho que a palavra parece ser projetada pra ter limites, ter
signos, ter um comego e um fim, ainda que a poesia possa
chegar em outros lugares, borrar mais essas fronteiras, mas ai
0 corpo acessa outra frequéncia de comunicacao, mais aberta,
mais possivel. Permite o acidente na comunicacdo. (IARA,
Trecho do depoimento apds seu improviso)

Em tempos de crise da oralidade, crise da palavra, ou como ja nos alertou Peter Pal

Pelbart, tempos em que um regime esquizofrénico parece querer instaurar sua légica, as



67

palavras perdem seus sentidos reais. O que chamamos guerra vira paz, o que entendemos
golpe vira governabilidade, o que sentimos exceg¢do vira normalidade, e essas inversdes s6
sdo possiveis por uma corrosdo da linguagem, uma perversao da enunciagao, uma inversao
sistematica dos valores das palavras (PAL-PELBART, 2018. p.05). O discurso perde
credibilidade e o equivoco torna-se regra. Se a palavra ndo da conta da comunicagao
porque a distorce, o acidente de que nos fala Kildery soa mais como salvagdo. O corpo
como alternativa de comunicacao acionando outros canais e acordando outras sensacoes,
outras leituras de si e do mundo. O corpo abrindo-se como uma fenda, capaz de fazer

acionar outros canais de interagao entre nés e o mundo. Corpo-fenda.

Figura 46 — Kildery lara, convulsdo. Figura 47 — Kildery lara, antropofagia

Fonte: Frame retirado do filme AGORA Fonte: Frame retirado do filme AGORA

Figura 48 - Kildery lara, parto.

Fonte: Frame retirado do filme AGORA



68

3.1.5 5% Gestopia: corpo-sopro
Sophia William

Figura 49 — Sophia William, personagem, durante seu improviso.

Fonte: Frame retirado do filme AGORA

Na regido do Brago Esquisito, as pessoas tém um brago e trés
olhos. Sao fantasticamente habeis e fabricam carruagens
voadoras, nas quais viajam pelo vento. (BORGES, 2007. p.98)

Depois de Kildery, sai da caixa e tive uma reacéo fisica intensa: um choro quase
convulsivo, que eu sabia que ndo era meu, mas que meu corpo estava dando passagem,
fazendo-se também fenda para aquelas dores. Achei que n&o conseguiria seguir com a
programacgao do dia, mas Livia me segurou e me fez voltar a respirar. Enquanto Livia fazia a
preparacdo com Sophia, pude reorganizar-me e a sensagao era de alivio. Algo havia sido
transmutado em mim também. Voltei para a caixa e me encontrei, agora, com Sophia
William. Atriz, performer, multiartista, como se define, mulher trans, negra, periférica. Ela se
coloca no centro da luz, em pé, estamos em siléncio. Fago a provocagédo e aguardo. Nao
demora e Sophia inicia uma respiracdo mais ofegante. Os ombros arqueados, a cabeca
para baixo, a respiracdo cresce entre inspiracdo e expiracdo. A cada expiragdo o corpo
desce ao chao e a cada inspiragao volta a subir. Esse movimento vai ganhando velocidade
e de repente parece se transformar numa locomotiva veloz. Quando ganha forga, numa

ultima expiragao, bate o pé forte no chao e faz subir os bragos, num gesto de levante.



69

Figura 50 — Sophia William, improviso. Levante

Fonte: Frame retirado do filme AGORA

Figura 51 — Sophia William, improviso. Pausa.

Fonte: Frame retirado do filme AGORA

A partir dai, ela inicia uma danga suave, de giros e rodopios, enquanto canta “O
mundo é um moinho” (1976), de Cartola. E a primeira personagem que faz da palavra
também instrumento de seu corpo. Uma palavra que surge como expressdo do corpo, néo
como um discurso loégico e racional. Sua voz é doce, seus gestos séo leves e ao mesmo
tempo séao firmes. Ao contrario de Kildery, sua gestopia é canal para uma ancestralidade
assentada no poder de ser quem se é, quase como se depois da transmutacao vivida por
Kildery, Sophia viesse nos dizer do corpo sobrevivente, do corpo que sabe ser vento ou
ventania, porque muda a cada sopro, atravessado pelas pessoas que vieram antes de nos e
pela pessoa que seremos no futuro de alguém.

Porque o corpo que era passado, hoje se faz presente e se
fara futuro, de uma outra forma, de um outro jeito, porque ja
passaram e transpassaram outras informacdes e varias
épocas, varios seres, varios amores, varias dores, varios
sentimentos, e que foram cicatrizando, foram se
transformando, foram nos construindo e que nos trazem para
um agora, € esse agora nao sera mais agora daqui a pouco,
nao sera mais agora daqui a alguns segundos, porque ja foi e
quando for a gente ndo sera mais, ndao seremos mais as
mesmas pessoas, seremos outras daqui a pouco... (WILLIAM,
Trecho de seu depoimento apds o improviso)

Sophia é fluxo. Kuniichi Uno, no livro que escreve sobre o criador do butd, Hijikata

Tatsumi, j@ mencionado antes, retoma o depoimento do pintor Nakanishi Natsuyuki ao falar



70

sobre um trabalho realizado junto com o Tatsumi, para dizer onde os artistas se conectavam

e onde divergiam. Nesse depoimento Nakanishi diz: “...concordo com a ideia de que o
homem é um ser gasoso, que possui apenas um contorno” (UNO, 2018. p.144). Leio essa
frase e penso em Sophia, porque olho para ela e vejo correntes de ar moventes. Sua danga
€ uma danga do ar. Seu corpo € vento. Sua gestopia € um canal para Yansa. Ela chama por
Yansa, que no Camdomblé é a rainha dos ventos. Sophia é toda vento. A caixa se
transforma numa caixa cheia de frestas por onde sentimos passar o vento. Seja sopro
suave, seja ventania, ela vem dizer “nunca deixa de ser quem tu és”, ainda que esse ser

mude a cada instante. Corpo-sopro.

3.1.6 6° Gestopia: corpo-insurgente
Adelaide Santos

Figura 52 — Adelaide Santos, personagem, durante seu improviso.

Fonte: Frame retirado do filme AGORA

O heréi consegue fugir para o presente. Como unico troféu traz
uma flor desconhecida e murcha, que vira p6 e que florescera
depois de milhares de séculos. (BORGES, 2007. p.89)

Havia um acordo com Livia e Silvia de que a equipe entraria na caixa, onde elas
trabalhavam com as personagens e local onde o filme é rodado, cinco minutos antes do fim
de cada preparacao. Era um sinal para elas de que o tempo estava acabando, mas também
era uma forma de adiantarmos a organizacédo da equipe, para que a filmagem néo
demorasse a acontecer. Era uma tentativa de construir um fluxo entre a preparacao e a

filmagem, uma tentativa de manter o estado do corpo ativo. Com Adelaide nao foi diferente.



71

Entramos silenciosamente na caixa, nos posicionamos e assistimos o fim da preparacéo. A
cena desenhada era emocionante. Livia estava sentada no chdo, com Adelaide em seus
bragcos, como uma crianga (figura 16). Senti que Livia teve dificuldade em deixar Adelaide
conosco e depois ela me confessou que foi dificil mesmo. Mulher, preta, periférica, como se
define, e a mais nova do elenco. Olhos de uma senhora e jeito de uma menina. Sua
improvisagdo dura 10 minutos e ela usa a luz como elemento narrativo. Eu fagco a
provocacao e Adelaide vai para o escuro. Ndo a vemos, sO ha escuridao. “A escuridao esta
por toda parte no mundo. O pensamento é feito de escuriddo. Quando nos acostumamos a
pensar em nada, pensamos, por consequéncia, ao extremo” (TATSUMI, Hijikata in UNO,
Kuniichi. 2018. p.140). Adelaide, ao se colocar no escuro e nele permanecer, joga-me junto
com ela nesse nada que faz ir ao extremo. Estar diante dessa escuridao, é estar diante do
meu proprio vazio, € 0 que vejo é o meu abismo, aquele que me move até aqui.

Depois de um breve siléncio, ainda dentro da escuriddo, ouvimos apenas a sua voz:
“Sera que agora eu posso chorar? Sera que agora eu posso chorar? Ndo. Eu néao to
preparada!” Ela da inicio ao que parece ser um dialogo dela com ela mesma. Pergunta e
resposta dentro dela. Sempre no escuro. O que vemos € uma sombra caminhando de um
lado para o outro. Até que ela se volta para nds: “vocé nunca vai entender o fardo de uma
preta! Nunca!” E entra na luz, fazendo-se visivel.

A arte pra mim € uma ferramenta de libertagédo, porque me faz
sentir viva. Enquanto mulher negra e favelada a gente ndo tem
muito motivo pra se sentir importante e se sentir viva também,
porque todo dia a gente morre, e pela arte eu encontrei uma
forma de dizer que eu existo. (SANTOS, Trecho do
depoimento apds seu improviso)

Por ser cantora e poeta, a palavra em Adelaide ganha outra encarnagéo, no sentido
de que parece se desprender do corpo como movimento. Ela esta claramente deixando o
corpo falar através das palavras. Tudo nasce dele. Corpo-insurgente. Adelaide é a flor que
floresce em séculos de luta. E muito clara a relacdo de sua arte com sua condigdo de
mulher preta periférica. Adelaide canta rap e sua musica € engajada na luta das mulheres
pretas. Seu improviso € também esse espacgo de luta por visibilidade e ainda que eu veja
Adelaide Santos ali, enquanto fala e caminha, também a vejo como representante de um
povo, de muitas outras mulheres. Ela se faz passagem para essas palavras e eu sou a
mulher branca que a filma, a mulher branca a quem ela diz: “vocé nunca vai entender o
fardo de uma preta”. Nao ha como estar na pele dela. Ndo ha como n&o pensar nisso que
nos diferencia. Dentro desse campo morfico que se apresenta, sou, mais uma vez, a
sociedade branca, opressora, que agora € interpelada a olhar para esse corpo e escutar o
que tem a ser dito. Construir esse espaco para que ela me interpele € uma forma de abrir

uma fenda, deixar passar outras existéncias. “Na sabedoria zapatista: um mundo onde



72

caibam muitos mundos” (TIBLE, 2019. p.29). Adelaide é o corpo que se levanta. A
representacdo real daquelas que s&o invisibilizadas, violentadas e assassinadas pelo
racismo estrutural brasileiro. A caixa dela vem de longe, de outros tempos, trazendo
palavras de outros tempos, anteriores a ela, anteriores a nés. Ao mesmo tempo em que

também parece fincada na terra do Brasil contemporéneo.

Figura 53 — Adelaide Santos, personagem, durante seu improviso.

Fonte: Frame retirado do filme AGORA



73

3.1.7 7° Gestopia: corpo-cosmico
Lucas dos Prazeres

Figura 54 — Lucas dos Prazeres, personagem, durante seu improviso.

Fonte: Frame retirado do filme AGORA

(...) no principio houve agua e lodo, com os quais a Terra foi
amassada. Esses dois principios aparecem como 0s primeiros:
agua e terra. Deles saiu o terceiro, um dragéo alado, que na
frente exibia a cabeca de um touro, atras a de um ledo, e no
meio o rosto de um deus; chamaram-no ‘Cronos que nao
envelhece’. (BORGES, 2007. p.65)

Iniciamos o terceiro dia de filmagem com Lucas dos Prazeres. Criado no Morro da
Conceicao, filho de Dona Conceicdo e Seu Edvaldo, ambos dancarinos do Balé Popular do
Recife nos anos 80, Lucas diz que ja& dangava no ventre da mae. Unico musico entre as
personagens convidadas, ele chega na caixa carregando seus instrumentos: um llu e uma
zabumba, que parecem extensdes do seu corpo. Mas Lucas é multiartista, tem no canto, na
musica e no corpo suas ferramentas de existéncia. Livia me entrega Lucas e deixa a caixa.
Seguro nas maos dele, olho em seus olhos, pergunto se podemos comegar, ele diz que sim.
A equipe ja esta posicionada, eu me afasto dele e me encaminho para tras da camera,
sentada junto ao monitor. Fago a provocacéo e nao demora para Lucas se mover. O siléncio
na caixa é total e lembro que escuto sua respiracédo. Ele comeca se movimentando de uma
forma que, para mim, parece um ritual de abertura. Ele parece pedir autorizacio ao invisivel
para comegar. Escuta a terra, se banha na sombra, joga as maos da terra para o céu e do
céu para a terra, como se fizesse canal entre os mundos. Cada personagem vai-se

relacionar de uma forma muito especifica com a caixa. Algumas estdo totalmente



74

encerradas nela, criando uma relacdo direta com a materialidade da caixa, outras
personagens se percebem nela, mas ndo se relacionam, e outras sequer a enxergam. A
caixa de Lucas é assim. Nao tem teto, é vazada para todo o universo. Ouvimos outros
mundos, outras estrelas. A caixa para ele sequer existe. Ndo ha prisdo, nem materialidade
que o encerre. Esse é o lugar para onde seu campo morfico me leva: o cosmos. Sinto seu
campo em mim, sou parte dele como uma fagulha é parte de uma imensa fogueira. Através
de seus gestos vejo a humanidade como experimento de vida. Senhor dos tempos, Lucas
parece dominar cada segundo de seu presente e é na conexdao com esse tempo de

presencga que ele se abre para outros tempos. Tempo em espiral. Tempo circular.

A minha ciranda... € a minha ciranda que, de alguma forma,
me mantém em equilibrio. Eu tenho outro tempo. Outro tempo
de aprendizado, uma outra dindmica de absorver e vivenciar.
Eu procuro entender que eu busco o presente. A minha
palavra chave é a presenga. (DOS PRAZERES, Trecho do
depoimento apds o improviso)

Presenca que aciona passado, presente e futuro. Vejo a forga da ancestralidade que
Ihe move, como também vejo a luta, o amor, a entrega. Naquele momento, a dor n&o passa
por ele, nem por mim. O que sinto, junto com Lucas, é a unificagdo das dualidades que
somos e carregamos. Durante o primeiro momento de seu improviso, ele “s6” usa o corpo.
Nao fala, ndo canta, ndo toca seus instrumentos. Seus momentos de pausa sao os que mais
se aproximam da brincadeira de crianga, a batatinha frita 1,2,3. Entre ouvir o comando
“agora” e congelar o gesto, ja outro gesto nascia, dando a ver outra imagem. Gesto sem
medialidade. No primeiro “agora” ele abre os bragos como quem se entrega; no segundo,
ele escuta a terra; no terceiro faz uma ponte com o corpo. Seu improviso acaba com uma
imagem em pausa. Ele faz dos instrumentos uma espécie de “casa”, se deitando entre o Ilu
e a zabumba.

Eu entendi que as minhas armas sao diferentes das armas dos
meus ancestrais que ja lutaram com facdo, com arma de fogo.
Hoje em dia meus irm&os lutam com poema, com instrumentos
musicais. O il e a Zabumba me dao o empoderamento
necessario pra entender qual sera meu tragado. (Trecho do
depoimento de Lucas apds o improviso)

Depois do corpo, a musica. Pergunto a Lucas se ele quer tocar algum de seus
instrumentos em improviso e ele diz que sim. Primeiro escolhe a zabumba e nos leva para
um espacgo de luta. A musica que faz € um crescente, uma fogueira que queima até cessar.
Depois, com o llu, bem ao centro da caixa, faz um toque para Xang0, seu orixa. Xangd, rei
da justica. Lembro que senti a caixa reverberar para além dela. Seu improviso faz a caixa

tremer. Meu corpo inteiro sente o ili, bem como as mulheres que vieram antes de mim. O



75

corpo de Lucas parece tomado por um transe. Aqui ndo ha como pausar os gestos, eles séo
avalanche. E preciso respirar com ele, deixar que o seu corpo decida o momento de parar.
Aos poucos, o ritmo vai baixando, as méaos vao suavizando o toque e Lucas vai retornando.
Sinto que posso pedir a pausa e digo “agora”. Ele para o corpo, mas os dedos n&o. Os
dedos seguem batucando suavemente o ilu, como se tivessem vida propria. Nesse
momento, a camera se aproxima dele e Lucas levanta os olhos olhando fixo para a lente.
Seu olhar derruba a quarta parede, intimando o espectador a olhar para dentro de si.

Na mitologia grega Cronos € o rei do tempo, filho de Urano (Céu) e Gaia (Terra). No
candomblé, Iroko € o orixa que representa o tempo e rege a ancestralidade. Foi a primeira
arvore plantada na terra. Evoco a imagem da arvore e do tempo porque Lucas, o sétimo
personagem a ser filmado, trouxe em seu improviso uma relagao fortissima entre o céu e a
terra, entre o corpo e o espirito, entre o visivel e o invisivel, a luz e a sombra. Sua gestopia

esta na intersecgéo das dualidades, no entre mundos. Corpo-césmico.

Figuras 55, 56, 57 e 58 — Lucas em momentos de improviso.

Fonte: Frames retirados do material bruto do filme



76

3.1.8 8° Gestopia: corpo-palavra
Joy Thamires

Figura 59 — Joy Thamires, personagem, durante 0 seu improviso.

Fonte: Frame retirado do material bruto do filme

(...) de cujos troncos feridos brotam ao mesmo tempo sangue
e palavras. (BORGES, 2007. p.48)

Sangue, palavras e, no caso de Joy, delicadeza. Joy nasceu em Sao Paulo e ha
cinco anos mora na periferia do Recife. Poeta, tem na palavra sua arte. A palavra poema, a
palavra expressao, a palavra corpo. Depois de Lucas, Joy. Outro mundo, outras histérias,
outro corpo, outro campo, outra alteridade e espelhamento. Ela chega para filmar bastante
cansada, vinha da praia, onde vende caldinho e de onde tira seu sustento. “Comecei muito
cedo hoje e vendi muito pouco, t6 cansada”, me diz logo na chegada, denunciando em seus
olhos cansaco e dores. E um corpo de quem ja viu muito e ja viveu mais do que sua idade
pode dizer. Ela me olha com desconfianga e eu entendo. Mais uma vez: lugares distintos. A
branca de classe média, a preta da periferia. Corpos socialmente marcados. Opressora e
oprimida. Privilégios de raga e classe bem diante de nossos olhos. Espelho. Assim como
Dante e Adelaide, Joy também me coloca diante de meus privilégios. Eu, mulher, sujeita
oprimida pelo patriarcado. Eu, branca, sujeita opressora do racismo. Carrego o duplo estado
social: oprimida e opressora. O que me obriga a construir pontes. Se sei 0 que & ser
oprimida, por ser mulher, ndo posso deixar de pensar sobre o que é ser também opressora,
por ser branca. Essas sao as condigbes em que me percebo. Foucault nos diz que o sujeito
nao é uma esséncia pré-histérica, ou a-histdrica, mas, justamente o contrario, &, antes de

tudo, objeto de poderes, ciéncias e instituicdes, um composto historico. O sujeito como



77

produto do seu meio. Guatarri (2010) complementa esse pensamento dizendo-nos que
somos resultado do meio em que vivemos e, ao mesmo tempo, da relacao individual que
criamos com esse meio. Duplo agenciamento: de um lado uma natureza extra-pessoal —
sistemas maquinicos, econémicos, sociais, midiaticos — de outro lado, uma outra natureza,
infra-pessoal — sistemas de percepgao, sensibilidade, afeto, sistemas corporais, organicos
(GUATARRI e ROLNIK, 2010. p.39). Para mim, atuar tendo em vista esse duplo
agenciamento seria pensar a natureza extra-pessoal como espago da luta coletiva, que se
da a partir de engajamentos politicos, e 0 espaco infra-pessoal, aquele que se constitui a
partir do afeto, do encontro com alegria e do mergulho para dentro, visceralmente, como
diria Mbembe (2019).

Entro na caixa, depois da preparagéo, junto com a equipe. Joy e Livia estdo
abragadas. Em siléncio nos posicionamos e aguardamos a saida de Livia. Joy parece
menos cansada, mais leve. Coloca-se no centro da luz e aguarda. Eu me aproximo, dou-lhe
um abrago, agradego por ela estar ali. Volto para o monitor e fago a provocagado. Sem
demora Joy comega a me responder como se sente. Ela € a Unica que, no seu improviso,
escolhe a palavra como resposta, uma palavra que diz do seu corpo, mas que, diferente de
Adelaide, tenta dar conta de uma racionalidade:

Meu corpo esta bem cansado. Esta muito cansado porque a
minha caminhada vem de muitos anos, né?! Sao muitos anos
resistindo. Eu acredito que desde que eu nasci eu vim
resistindo. E agora eu tenho que pensar como agora vai ficar,
né? Como viver com mais medo? Porque eu sempre tive
medo, eu sempre convivi com a ditadura, eu sempre convivi
com a opresséo. (THAMIRES, Trecho do seu improviso)

Ela, de fato, discorre sobre sua condigdo de mulher, preta, periférica, diante da
realidade do novo governo que se aproxima. Suas palavras parecem sair da terra que
pisamos, ao mesmo tempo em que parecem sair de toda sua existéncia e de outras tantas.
Joy é Joy e é muito mais do que ela. Naquele momento a palavra é seu corpo, é através
dela que Joy deixa levar-se. Eu sinto a forca também dessa resposta e entendo que posso
seguir com ela. Fago mais duas ou trés perguntas, porque sinto que aquele era o seu gesto.
Nao haveria pausa, porque a pausa nao cabia em seu discurso, a pausa nao cabia em sua
existéncia ali. Seu corpo precisava falar, falar, falar. Sua caixa era bastante concreta, seu
campo era terreno, no sentido de que me puxava para a vida real e crua. Ao final de sua fala
eu decido perguntar se ela quer recitar algum de seus poemas. Ela diz “pode ser”, como
quem aceita uma sugestéo. Peco para Marcelo, o diretor de fotografia, se aproximar dela
com a camera e Joy recita um de seus versos.

Eu sou a mulher preta que exige ser respeitada. A mulher
preta que tem que ser amada. Chega de ser maltratada,
humilhada, usada apenas como objeto sexual. Sou o fruto, a



78

raiz, dessa sociedade hipdcrita, que diz que eu néo sirvo pra
nada, apenas pra lavar, cozinhar, passar. Ei! Sou professora,
sou médica, sou deputada. Faxineira, por que ndo? Minha méae
sustentou eu e meus irmaos nessa profissdo. Eu sou a forca
da natureza, sou Nana, Ewa, Oxum, lemanja. Eu grito, eu exijo
e eu também mando: Ei! Siléncio! Que a preta ta falando.
(THAMIRES, Trecho do seu improviso)

Apesar das palavras fortes, Joy recita seu poema com uma energia apaziguada,
delicada. Eu, do meu lugar branco, carregando uma imagem especifica dessa mulher preta
de luta, peco que ela repita o verso mais duas vezes. Eu queria que ela falasse com raiva,
que olhasse para a camera interpelando o espectador, mas ela seguia no mesmo tom. Até
que depois da terceira vez, ela me diz: “eu ndo quero recitar minhas poesias com agressao,
ou gritar, eu quero ser assim, calma. Recitar minha poesia com calma, porque eu acho que
eu também consigo passar o que eu quero dizer, entendeu? Com essa calmaria, com essa
paz. Porque eu também posso ser assim. Eu também posso ser delicada”. Naquele
momento, senti uma dor no coracdo. Que estupida eu estava sendo. Pedi desculpas e ela
sorriu. “Sim, Joy, vocé pode ser quem vocé quiser’. Eu, que minimamente participo das
discussdes no movimento feminista, que tenho a sorte de ter amigas pretas que me
explicam e me apontam reflexdes de desconstrugéo, ali reproduzindo o automatico das
relagdes de poder. Eu, que ha um tempo defendo o cuidado sobre as imagens que
produzimos, que entendo a imagem como constru¢ao simbdlica de mundo, ali reproduzindo
os estereodtipos que nos vendem. Nao sabemos o que é estar na pele da outra. E nédo
sabemos até que ponto estamos aprisionadas nas teias da naturalizagdo das imagens e das
palavras. Com Joy aprendi no meu corpo um caminho para libertar os olhos do
aprisionamento social. Olhar para a outra e devolver o olhar para mim. Exercicio urgente e
cotidiano. Gestopia da delicadeza, apesar do chao duro da terra. Corpo-palavra.

Volto a Guatarri. A flmagem como espago/tempo infra-pessoal, onde eu, mulher, cis,
branca, classe média, feminista e, naquele momento, diretora, fago ver as diferencas e/ou
aproximagdes com cada personagem, na minha relagdo com eles e elas, denunciando e
fazendo pensar sobre quem sou no mundo. O objeto, nesse caso, sendo eu mesma, diante
de minhas contradi¢des, incongruéncias e aprendizados. Mas nao “s6¢” isso. A experiéncia
com Joy me leva a pensar sobre a propria arquitetura do dispositivo filmico, suas poténcias
e seus limites. Se para mim e para muitas personagens o processo de filmagem evoca um
lugar de partilha, libertagdo e até cura, — jd que naquele momento histérico havia uma
espécie de depressdo generalizada por parte daqueles que se opuseram ao projeto
vencedor nas eleicdes e o filme se coloca como um espaco para trabalhar essas sensacgoes
— com Joy, penso se isso também foi assim. Penso no quanto a estrutura do dispositivo

pode ser emancipadora e libertadora, mas também o quanto ela é vetor de opressdo em



79

alguns momentos. Porque ha uma camera, porque ha uma equipe, porque ha uma demanda
de uma mulher branca. Seria, entdo, utdpico pensar esse espaco livre de opressdes?
Utdopico pensar a sociedade livre de opressdoes? As relagcdes livre de opressdes?
Esvaziamos a utopia de um mundo mais justo e igualitario, porque sempre vai haver um
fator de violéncia e uma incidéncia ou reproduc¢éo do poder? Ou entendemos que olhar para
esses espacgos e relagdes, reconhecendo nossas incongruéncias, opressdes, desencontros
e armadilhas, seria, pelo contrario, o gesto necessario a confirmacdo dessa utopia? A
nossa busca é por um espaco sem qualquer tipo de opressao, sem qualquer tipo de poder
ou dominacdo? Ou um espago em que reconhecer a inevitabilidade dessa existéncia faz
criar a possibilidade de uma emancipacao dos corpos?

Butler nos diz que s6 no encontro com o Outro somos capazes de construir ou relatar
algo de nés mesmos. E a interpelagdo do Outro que vai me dar uma vaga ideia de quem
sou, porgue encontro no Outro a “opacidade da infinitude que me constitui ao mesmo tempo
em que me escapa e a respeito da qual eu s6 posso voltar a ter alguma experiéncia a
condicdo de me aceitar despossuida” (SAFATLE, in BUTLER, 2017. p.182). Sé no encontro
com o Outro sou capaz de despossuir-me e na despossessao, reconhecendo-me de alguma
maneira no Outro, devolvo o olhar para mim, retorno a mim, mas transformada. Porque “o
encontro com o outro realiza uma transformacdo do si-mesmo da qual ndo ha retorno”
(BUTLER, 2017.p.41). Aqui, para mim, estaria a emancipagdo e a utopia possivel. O

encontro sempre como lugar para a despossessao de si.



80

3.1.9 9° Gestopia: corpo-portal
Livia Falcao

Figura 60 — Livia Falcao, personagem, durante o seu improviso.

Fonte: Frame retirado do material bruto do filme

Os antigos acreditaram que, completado esse enorme ciclo
astrondmico, a histéria universal se repetiria em todos os seus
detalhes, pelo fato de repetirem-se os influxos dos
planetas...(BORGES, 2007. p.35)

Enquanto estamos com Joy na caixa, Livia, sozinha, se prepara para entrar.
Acabamos a conversa com Joy e antes mesmo de sair da caixa, Livia se aproxima e me diz
que esta pronta. Voltamos a nos posicionar e antes de bater a claquete, Livia ja esta no
chao, o corpo se contorcendo e gemendo. O som que ouvimos sao as dores de um
nascimento. Mais um parto se aproxima. Livia preparou 8 personagens e sinto que sua
Gestopia carrega uma energia de portal, porque todas as personagens até ali passaram por
ela e no seu improviso esses corpos haviam de deixa-la, bem como ela mesma parecia
deixar-se. Vé-la em improviso, de certa forma, é ver-me também, porque a relagdo de amor
e amizade que temos me faz sentir seu corpo como sendo o meu, me faz acessar seu
campo morfico com muita facilidade. Ougo seu coragao batendo, sua boca tremendo, seus
olhos marejados. Fico nervosa como se fosse eu mesma a me desnudar.

Por ultimo vem Livinha. Irm&, companheira de vidas. Sem ela
na preparagao nada disso estaria acontecendo, ndo dessa
forma. E é dessa forma que acredito. Com amor, acolhimento,
cura. Muitos artistas que passaram pela caixa falaram do
quanto foi importante se lancarem nesse abismo, no quanto foi
terapéutico. E sei que isso se deve a Livia. Pois esta criatura



81

langou-se nessa caixa escura e se fez bicho, se fez mae, se
fez palhaga e mulher. Com forga e leveza, veio nos dizer
‘aceita-me como sou’. (FERRAZ, Trecho do Diario de
Filmagem, 3° dia)

Livia carrega fortemente a historia das mulheres em seu corpo, da dor do feminino,
esse aspecto negligenciado e maltratado da humanidade. Ela trabalha com esse elemento
de forma muito clara. O inicio de seu improviso € um parto, ela pare um bicho. Uma leoa
braba. Eu que tanto a conhego, olho para ela e ndo a reconheco ali. Vejo nascer um aspecto
de sua existéncia que me é nova. Ha um arco narrativo em seu improviso. Do parto nasce o
bicho, do bicho nasce a mulher das cavernas, da mulher vem a méae, da mae a palhaca, da
palhaca ela mesma. E a palhaca que tira a saia e diz: “me aceita como eu sou”. Assim como
comega, ela termina: deitada no chdo, em posicao fetal. Agora de volta ao utero. Tempo
ciclico, tempo espiral. Depois de um enorme ciclo astronémico, a histéria parece recomecar.
Corpo-portal, por onde vejo passar os tempos e também muitas Livias.

Assim, o corpo, como portal mesmo. Eu sinto que conhecer a
historia € muito importante pra gente se intensificar aqui e
agora, no presente, e pra se projetar nesse futuro de uma
forma mais livre, mais bela, mais potente. E eu sinto que é
isso, que o gesto, que o corpo, sem a gente precisar ler 500
livros e estudar em 5 cursos diferentes, ele traz esse contetdo
histérico pra gente. Através de portais, de posi¢cdes, de
respiragdes, de emogdes, onde eu volto pra outro tempo, onde
eu vou também pra outro tempo, onde tempo e espaco séo
unidades soltas, ndo estdo presas a nada. (FALCAO, Trecho
do seu depoimento apds o improviso)

A caixa de Livia parecia passear por entre florestas e rios. Em alguns momentos
sinto que se aproxima de uma nascente de agua, em outros momentos parece adentrar uma
floresta densa. Uma caixa sem teto, aberta para um céu imaginario. Suas pausas
acontecem de forma orgénica. O que me conduz no pedido da pausa é a energia que sinto
vibrar do seu corpo, mais do que a imagem que se desenha nele. E se havia em mim o
desejo de pausar os gestos possiveis daquele tempo historico, posso dizer que em Livia
seus gestos possiveis me falam de raiva, dor, medo e leveza, dando a ver claramente o

estado em que muitos de nés estavamos vivendo naquele momento de pais.



82

3.1.10 10? Gestopia: corpo-coletivo
Rosa Amorim

Figura 61 — Rosa Amorim, personagem, durante o seu improviso.

Fonte: Frame retirado do material bruto do filme

Naquela terra ha muitos grifos, mais do que em outros lugares,
e alguns dizem que eles tém a parte da frente do corpo de
aguia e a parte de tras de ledo, e essa é a verdade, porque é
assim que eles sédo; mas o grifo tem o corpo maior do que oito
ledes e é mais forte do que cem aguias. (BORGES, Jorge Luis.
2007. p.112)

Ultimo dia de filmagem e finalmente sinto-me quase curada da virose. Ao acordar,
sinto o corpo agradecido, ainda que levemente adormecido. O adormecimento que me
ensina a receber, que me ensina a simplesmente estar na presenga de cada personagem.
Corpo expandido. Parece que sou maior do que aparento, o corpo ndo me cabe, essa é a
sensacao. Rosa ¢é a primeira do dia. Filha de liderancas do MST, Rosa cresceu na luta pela
reforma agraria, na luta pela terra. Estudante de artes cénicas na UFPE, ela também ¢ do
Levante Popular da Juventude. Por ser uma das liderancas na ocupacido da universidade
em 2016, quando o Governo Temer congelou os investimentos em educagao e saude por 20
anos, Rosa sofre uma perseguigcao institucional e é punida com um afastamento de seis
meses. Fago esse breve histérico da personagem porque, de fato, seu improviso esta
impregnado dessa luta, desse lugar que ela ocupa no mundo. Esse lugar que também é
ponte entre politica e arte, entre existéncia e cultura. Artista ativista porque vida ativista.

Na vida eu tento encontrar esse lugar de arte e politica a partir
do nosso corpo, a partir das nossas memarias, da memaria do
nosso povo, esse lugar extra cotidiano. A gente pode



83

transformar a realidade, transformar a sociedade e é ai que eu
acredito. A forca dos artistas, a forga da cultura, a forca da
cultura popular tem uma potencialidade, porque mexe com a
beleza, mexe com o belo, passa pelo corpo, aquilo que passa
pelo corpo, aquilo que nos faz vibrar, tocar o que néo é 6bvio,
é esse lugar que me interessa no mundo, na vida. (AMORIM,
Trecho do depoimento apds seu improviso)

Sua gestopia € coletiva porque parece nao haver distingéo entre ela e a luta. Todo o
seu improviso é permeado por palavras e movimentos coletivos. Sua caixa € de terra batida,
mas ela nao se relaciona com a caixa, ela a excede. Iniciamos a filmagem. Ela se coloca
entre a luz e a sombra, em siléncio, cabecga baixa. Lentamente comeca a levantar a cabeca
e os bragos, como num gesto de entrega. Como se dissesse “aqui estou, aqui me entrego”.
Eu me sinto quase hipnotizada pela sua presenca e me deixo levar. Rosa € uma das
personagens que sO na etapa de montagem vou perceber outras leituras de seu estado,
mas, aqui, dentro da caixa, durante as filmagens, ela me capturou em seus movimentos e
discursos. Sem duvida € a personagem que tem o maior engajamento politico institucional,
se é que posso falar assim. A firmeza de seus discursos, a forma com que domina cada
palavra, a consciéncia de seu lugar nessas lutas, tudo isso € muito forte e certamente minha
hipnose passa por ai. Pela admiragdo por uma jovem engajada, talvez a jovem que eu nao
fui. Mas estaria ela em estado de presenca? Ou na representacédo do coletivo? Essas sao
perguntas que surgem na montagem. E a sensagado la é de que ha uma variagao entre
esses estados. De fato, entre filmar e montar criam-se novas camadas de relacdo com o
vivido. Camadas em que mais adiante volto a pensar. Por hora, sou parte de Rosa, e ainda
que existam momentos em que ela parece controlar o corpo e o gesto, seu campo moérfico
vai me levar para seu espacgo de luta, corpo-coletivo. Espaco legitimo e poderoso, seja em
representacao, seja em presenga. Seu improviso me emociona, arrepia-me, captura-me.

Rosa carrega nela os cantos do movimento feminista, os discursos da luta pela terra,
a consciéncia da histéria de seu povo, e faz desses elementos seu material de atuacao.
Interessante observar que nos improvisos tivemos aquelas personagens que nhao se
utilizaram da palavra em momento nenhum (Flavia, Orun, Kildery, Dante); outras onde a
palavra surge como expressao do corpo (Adelaide, Sophia, Livia, Lucas, Cris, Branco,
Silvia), parecem nascer do estado de presenga; Joy, sendo a unica que utiliza a palavra
como um discurso improvisado de seu corpo; e tem Rosa que usa a palavra num misto entre
discurso e expressao, ou, dito de outra forma, entre representacdo e presenca. A sensacéao
era de que ela brincava com seu proprio repertorio. A danga, o canto, as palavras ja existiam
dentro dela e ali ela deixava que viessem de um jeito novo, talvez numa ordem inesperada.

Como se houvesse dentro dela uma disputa entre entregar-se totalmente ao momento



84

presente ou manter certo grau de controle. O corpo como campo de batalha. Ao final do

improviso, no momento da conversa, ela deixa isso mais explicito:

O corpo é um territorio de conflito constante. O nosso corpo
carrega em nés memoria, uma memoria que néo € a de agora,
uma memoria dos nossos ancestrais, a memoria de todos os
periodos historicos que a gente viveu e que a gente vive.
Entdo, ndo sou eu, Rosa, que venho aqui falar com esse
corpo, mas, Rosa, que carrega uma historia; Rosa, que
carrega dentro de si a histéria de todo um povo e que &, por si
s, um territério de conflito. E por isso nosso corpo, também
nesse momento que a gente vive da historia, € um corpo que
sofre brutalmente, sofre violéncias. Nosso corpo € um corpo,
cotidianamente, violentado. Violentado pelo Estado, violentado
pelo Capital, violentado por esse Sistema que nos oprime, que
nos agride, que nos domina, e por isso nosso corpo hoje se
tornou um bloqueio, nosso corpo € bloqueado. (AMORIM,
Trecho do depoimento apds seu improviso)

Rosa fala em “nés” o tempo todo. E impressionante ver como o coletivo esta

impregnado nela. Sao poucos os momentos em que ela fala dela num campo mais intimo,

mais individual. Quando isso acontece, parece um lampejo, parece que algo escapou ao seu

controle, parece ha mais a se descobrir nesse corpo-coletivo, que também é corpo-unico.

3.1.11 11% Gestopia: corpo-dual

Cristina Nascimento

Figura 62 — Cris, personagem, durante o seu improviso.

Fonte: Frame retirado do material bruto do filme

Seus o0ssos, dentes e saliva gozam de virtudes medicinais.(...)
Na primavera sobe aos céus; no outono afunda nas



85

profundezas das aguas. Alguns carecem de asas e voam com
impulso proprio. (BORGES, Jorge Luis. 2007. p.76)

No ultimo dia de filmagem quem assumiu a preparacao foi Silvia Gdes. Mantendo
uma linha tragada junto com Livia, ela seguia passos aproximados, mas do seu jeito. Talvez
a maior diferenga entre elas esteja no fato de que Livia se utiliza mais fortemente dos
métodos da biodanca e Silvia ndo. Como performer e bailarina, ela recorre a outros
repertérios para ativar os corpos, como, por exemplo técnicas de ativagcao pela respiragao.
Mas ambas faziam a conexao dos corpos com seus estados naquele momento. Depois de
Rosa, veio Cris. Mulher negra, sapatdo, como se define, Cris € uma das fundadoras das
Loucas de Pedra Lilas, um grupo que nasceu nos anos 80 para trabalhar feminismo e teatro
em praga publica. Integrante de alguns movimentos de mulheres na cidade, entre eles o
Rede de Mulheres Negras de Pernambuco, Cris une arte e militdncia em sua vida, o que a
faz inventar um novo conceito: “Eu sou das artes, mas € uma arte que se nutre dentro do
movimento e que se movimenta com o movimento, por isso Artevismo”. Arte e ativismo num
s6 corpo. Bem como sagrado e profano; céu e terra; riso e lagrimas. Cris é das personagens
que conectam as dualidades.

Acessar seu campo morfico ndo foi facil para mim. Eu entrava e saia, como num
movimento duplo de adesdo e repulsa. Corpo-dual. Sua gestopia era esse entremeio,
situada num estado entre dois extremos. Entre perdida e encontrada, entre dor e alegria,
entre agua e terra, entre soliddo e coletivo. Durante seu improviso Cris atravessa essas
dualidades muito fortemente e uma das cenas mais intensas € quando ela evoca um choro
que vira riso que vira choro que vira riso. Essa é, sem duvida, uma das cenas mais fortes do
filme, porque ha ali um transe emocional, um corpo em presenca deixando-se atravessar
pela dualidade que somos. Corpo em conexdo com suas, nossas, histérias. Lembro que
senti o choro e o riso em mim, mas tudo num lugar de dor. E uma transigéo dolorida, quase
louca, de um forte descontrole, por isso potente. Esse momento com Cris € quando me sinto
mais dentro de seu campo e ali sou essa dor junto com ela. Sou a ancia, a menina e a
mulher que vejo nela. A bruxa. E penso, agora junto com Tible (2019), no quanto a luta de
classes marxista, ao eleger o operario industrial como sujeito revolucionario, negligenciou a
diversidade e poténcia de outros corpos em luta. No quanto o marxismo nao entendeu que
as resisténcias e alternativas ao capitalismo estavam em corpos multiplos e diversos, em
corpos como o de Cris, Kildery, Joy, Flavia, Lucas, Orun e todes que filmamos.
Camponeses, mulheres, bruxas, negros, indigenas, LGBTQIA e tantos outres.

Paradoxalmente, parte dos movimentos e elaboragdes
marxistas acreditou na burguesia, na sua ciéncia para a
producao de conhecimento, no seu Estado para transformar as
relacdes sociais, na concep¢ao de uma natureza exterior, num
sujeito universal depurado. Em vez de pensar a luta de classes



86

a partir das bruxas, preferiram deixa-las queimando e em
varios momentos abragcaram seus cagadores. (TIBLE, 2019.

p.31)

Cris, com sua gestopia que abriga esse corpo-dual, em algum lugar, leva-me para a
forca das bruxas. Talvez por entender que sao elas as que melhor vivem entre os mundos.

Sé&o elas as que melhor resistem, porque entendem o corpo como lugar do gesto em luta.

3.1.12 12? Gestopia: corpo-fuga
Raimundo Branco

Figura 63 — Branco, personagem, durante o seu improviso.

Fonte: Frame retirado do material bruto do filme

(...) as éguas viram a cara para o vento ocidental e sdo
fecundadas por ele; os potros assim engendrados mostram
admiravel ligeireza, mas morrem antes de completar trés anos.
(BORGES, Jorge Luis. 2007. p.57)

Quando fizemos a pesquisa de elenco tinhamos a preocupagido por compor uma
diversidade de corpos, mas sobretudo o que nos mobilizava era uma busca especifica: as
personagens seriam artistas ativistas. Queriamos encontrar artistas que partissem da
compreensao de que seus modos artisticos eram também politicos, embora néo
panfletarios. No final do levantamento percebemos que a maioria das personagens eram
mulheres, cis e trans, e também corpos negros, o que nos fez entender ndo s6 que a
diversidade estava posta, como também o fato de que esses sdo os corpos em
enfretamento cotidiano com o sistema e, portanto, sdo a maioria no filme. Raimundo Branco

€ o Unico artista, homem, cis, branco, hétero, do fiime. Todos esses marcadores o definem,



87

mas nao apenas. Ninguém é so seu “locus” social (RIBEIRO, 2017). Somos, como ja disse
Guatarri (2010), a intersecgao entre aquilo que a sociedade nos impde e a forma com que
nos relacionamos com isso. Extra-pessoal e infra-pessoal. Raimundo é também filho de
agricultores da zona da mata de Pernambuco, filho de caboclo, neto de caboclo, como ele
mesmo diz. A cultura popular faz parte de sua vida e a danca é seu caminho de
comunicagao com o mundo.

Seu improviso € angustiante. Acesso seu campo morfico com certa facilidade, mas
nao com leveza. De todos os personagens, Branco é o que esta em conexao direta com a
caixa. Todo o seu improviso € uma tentativa de sair da caixa. Ele se movimenta como um
bicho encurralado. Bate nas paredes, ensaia movimentos como quem planeja uma fuga,
olha para o horizonte como quem procura algo no escuro. S0 poucos 0s momentos em que
parece distrair-se desse claustro que é a caixa e que, para mim, naquele momento, é
claramente a sociedade que o obriga a olhar para esse corpo masculino, branco e hétero.
Essa € a minha leitura. Vejo nele muitos homens que nesse momento estdo sentindo-se
perdidos em seus masculinos. Os homens que estdo pensando sobre esse lugar
demonstram a angustia do opressor, como eu, quando me vejo branca, também. Se penso a
caixa como espaco onde o campo morfico se forma, dando inicio a um processo de
transmutagao ou observagao das vidas que carregamos, Branco trabalha o seu masculino e
0 de muitos outros.

Depois da provocagdo Branco demora a se movimentar. Ele demonstra um
incobmodo que no momento eu ndo entendo. Com as maos nos joelhos e a cabega para
baixo, ele diz “de novo ndo”. Por ser mais velho, penso que se esta referindo a ditadura,
algo que viveu no passado, mas depois eu vou entender que durante a preparagao, com
Silvia, ele incorporou algo sobre o qual ndo tem controle. Suas pernas ficaram imoveis e
Silvia trabalhou com ele, para que ele voltasse. Dentro da caixa, quando diz “de novo nao”,
Branco esta se referindo a esse fato, e busca em Silvia um acolhimento. Mas é um susto.
Logo ele comega a andar em circulos, depois correr, e entdo segue seu improviso, com seu
corpo em presenga, langcando-se no vazio de cada instante, deixando-se atravessar por
essa tentativa de fuga.

O que eu busco é nao racionalizar. Vou e faco. Entao é
sempre o primeiro impulso. O desequilibrio € que me diz... o
erro me diz, o ndo acerto me diz pra onde ir. Ai eu sigo. Esse
tem sido meu processo, inclusive, de trabalho, nos ultimos 30,
40 anos. (BRANCO, em seu depoimento apds o improviso)

Esse depoimento de Branco nos diz de seu estudo de corpo € movimento. Ha 40
anos ele experimenta jogar com o corpo em improviso, 0 que demonstra disciplina e

continuidade. O que me faz voltar a pensar sobre o corpo que me interessa nesse filme. O



88

que chamo “corpo livre” é corpo consciente do engessamento biopolitico e que por ser
consciente tenta escapar dele. Nesse caso, os corpos disciplinados, trabalhados — como sé&o
0os dos bailarinos, os dos iogues, os de muitos atores e atrizes — na busca por um
ultrapassamento, me interessam. E no ultrapassamento do corpo biopolitico, controlado e
moldado, que sinto nascer com mais clareza, nessa pesquisa, o gesto sem medialidade. E
nesse corpo em busca de ultrapassamentos que vejo com mais clareza o lugar do gesto, a
Gestopia. Um desdobramento possivel, mais para frente, talvez, seja pensar a Gestopia no
corpo cotidiano e bipolitico. Existira nele espago para o gesto sem medialidade? Existira
uma Gestopia no corpo moldado? Ou a violéncia do Biopoder, no momento em que domina
Nosso corpo, arranca de nés nossa Gestopia? N&o seria, entdo, o corpo o primeiro lugar da
batalha contra o que nos oprime e determina? A Gestopia como lugar utépico da liberdade?
Ver Branco em seu improviso, completamente imerso na materialidade da caixa,
naquilo que para mim parecia uma tentativa sem fim de fuga, leva-me a pensar sobre
Nnossos corpos aprisionados e, por consequéncia, em nossas possibilidades de fuga e
liberdade. O corpo de Branco encena a prisdo, mas sua Gestopia esta la e nos diz da fuga
que somos. Depois de muito tentar, Branco, exausto, cai no chao, aos prantos. E assim que
acaba seu improviso. Encolhido e chorando. Seu choro faz reverberar um movimento de
fluxo para dentro dele e para dentro de mim, capaz de nos libertar. Depois de Branco me

senti mais paciente com os homens e, de alguma maneira, comigo mesma.

Figura 64 — Branco em seu improviso. Choro.

Fonte: Frame retirado do material bruto do filme



89

3.1.13 13? Gestopia: corpo-mutante
Silvia Goes

Figura 65 — Silvia, personagem, durante o seu improviso.

Fonte: Frame retirado do material bruto do filme

Do gato tem a cabecga e as unhas, do cordeiro o tamanho e a
forma; de ambos, os olhos, que sao esquivos e faiscantes, a
pele suave e ajustada ao corpo, os movimentos a0 mesmo
tempo dancarinos e furtivos. (BORGES, 2007. p.67)

No planejamento das filmagens teriamos 12 personagens. Silvia ficaria “apenas” na
preparacdo, mas no decorrer dos dias eu fui sentindo que fazia muito sentido té-la também
como personagem. Fiz o convite no dia em que ela conduziu o trabalho entre equipe e
personagens, e no sabado de manha o reforcei. Ela disse que “ia sentir’. Ao final do dia,
depois de me despedir de Branco, ela me diz: “estou pronta”, e sorri. Algo em mim sabia que
ela aceitaria e algo em mim se alegrou por ser Silvia a fechar aquela caixa. Nao so6 pela
artista que é, mas pela relagdo de amor que temos. Somos irmés de longas datas.
Companheiras no pensar e no sentir. Depois de cinco dias imersa naquela caixa, sendo
invadida e atravessada por tantos campos, corpos e histérias, chegamos ao fim. Talvez por
ser a ultima personagem a ser filmada, talvez por ser justo uma amiga tao proxima, nao
saberia dizer ao certo, mas me senti tomada por uma emog¢ao suave. Meu corpo agradecia
aqueles encontros. Meu corpo honrava aquelas personagens, que tdo bravamente se
langaram no abismo que é estar em presenca, a cada passo e gesto, sem medo do erro ou
do ridiculo ou da exposi¢gao, muito pelo contrario, entregues a tudo isso porque tudo isso

nada mais € do que a proépria vida. Silvinha esta no centro da luz, em pé, e fagco a mesma



90

provocagao, dessa vez com a voz embargada e com um final diferente: “eu te honro, eu te
amo e eu te agradego”. De alguma maneira, dizer isso para Silvinha, ali dentro, era como
dizer a todas as outras personagens.

Sinto que posso olhar para o seu improviso em 4 partes, que sdo entrecortadas pela
pausa dos gestos. Na primeira vem a mulher consciente de seu corpo. Nesse momento
Silvia diz “meu corpo € meu, teu corpo é teu”, enquanto sua emogao carrega uma raiva
contida. Com utero e coragao expostos, ela parece falar de vida e morte, raiva e dor. Até
que cai no chdo numa posi¢cao que me remete a Kali, justamente, deusa da vida e da morte
no hinduismo. Pego a pausa: agora. E a camera passeia por essa imagem, deixando-nos
ver 0 corpo que segue em movimento. Sinto em seu gesto essa energia da morte e do
renascimento. Vejo Silvia, Kali, e tantas outras mulheres ali.

Figura 66 — Silvia em improviso, Kali. Figura 67 — Silvia em improviso, Bicho.

Fonte: Frame do material bruto do filme Fonte: Frame do material bruto do filme

No segundo momento, muito semelhante a Livia, Silvia faz-se bicho. Um estado que
também desconhego, um estado no qual nunca a vi antes. Ha algo nesses bichos, tanto em
Livia quanto em Silvia, que me fazem pensar no corpo domesticado, domado e abusado da
mulher. Penso no nosso corpo como territério de conquista para nés mesmas. Penso nas
tantas vezes que senti medo ao andar na rua, ou nas vezes em que me senti invadida por
olhares de julgamento, ou nos toques sem permisséo. E penso no quanto a domesticagao
do corpo da mulher branca ou a hipersexualizagdo do corpo da mulher negra, séo
condicionantes para nossa existéncia no mundo. Carregar um corpo de mulher é carregar
dor e opresséo, sendo um corpo negro tudo ftriplica, mas se, como ja nos disse Butler
(2015), o sujeito mulher € uma comunidade de destino e ndo de origem, o feminino n&o
como resultado biolégico, mas construido por uma performatividade de ambito social e
cultural, o corpo de mulher bicho, ao quebrar a performatividade esperada, ha de quebrar
sua opressao. Ver o bicho em Silvinha e Livinha, me fez pensar que talvez fazer-nos bicho
seja nossa maior conquista, a conquista de nés mesmas e de nossas poténcias. O bicho

que anda, o bicho que olha, o bicho que vive. Reconstruir nossos corpos como bichos livres.



91

E ainda como bicho que, num terceiro momento de seu improviso, ela transborda raiva e
dor, num grito que sai de suas entranhas.

E por fim, em seu quarto momento, sé depois do grito, ela danga uma danga suave,
parecida com Sophia, como se um vento a comandasse. Depois de expurgar as dores, ela
diz: “e também é leve”. Corpo-mutante porque mutavel. Deixando-se atravessar por diversos
estados de presencga, entre a raiva e a leveza, sua gestopia me faz mergulhar num sentido

de transmutacéo. Ser a cada passo outra. Bicho, vento, vida, morte. Livre.

Figura 68 — Silvia em improviso, Grito.

Fonte: Frame retirado do material bruto do filme

Figura 69 — Silvia em improviso, Vento.

Fonte: Frame retirado do material bruto do filme



92

4 CARTOGRAFIA DE UM PENSAMENTO: A MONTAGEM
4.1 Material Bruto, Material Fluxo

Rodamos o filme em dezembro de 2018 e em maio 2019 fui monta-lo com Joana
Collier, no Rio de Janeiro. Joana € parceira e amiga. Com ela, montei o Camara de
Espelhos. Devido a essa experiéncia anterior, posso dizer que construimos um pensamento
comum sobre o processo de uma montagem. A verdade é que nos tornamos grandes
amigas e parceiras do pensamento sobre cinema, imagem e vida. Muito do que eu penso
sobre cinema e imagem, hoje, é resultado do que estabelecemos como troca entre nos.
Creio que ha uma sintonia afetiva e intelectual quando olhamos imagens e isso faz do
momento de montagem um encontro a ser vivido também no corpo, porque nao separamos
o pensamento do sentimento quando mergulhamos num material bruto. E tudo parte de
quem somos. Eu e Joana como mais um entre.

A questao central, no caso de “AGORA”, era conseguir me relacionar com aquelas
imagens e personagens num outro campo, através de outra perspectiva, que era a da
imagem. Durante as filmagens, ainda que existisse um aparato tecnolégico mediando o
encontro (a camera, sobretudo), posso dizer que vivenciamos a relagdo com o outro
diretamente, era o0 meu corpo no encontro com o corpo do outro. O meu olho no olho do
outro. A minha pele sentindo a respiracdo do outro. Tudo era da ordem da presencga. A
relagdo com a imagem, pos filmagem, € de outra natureza. A imagem aciona outro tipo de
experiéncia em quem a vé, e no caso especifico do “AGORA”, senti um pavor do que
poderia ver. Um pavor em descobrir que as imagens ndo seriam capazes de me dar a
experiéncia fisica e sensorial que eu considerava tao importante. Quatro meses depois de
viver no meu corpo a intensa experiéncia da filmagem, voltei para as imagens como quem
volta a beira do abismo: pronta para saltar.

Do tempo em que filmei a este tempo que escrevo, e certamente ao tempo em que
vocé |é essas palavras, muitos pensamentos, compreensodes, sensacdes e reflexdes me
tomaram e seguirao tomando-me. Saber, hoje, se 0 que sinto ou penso nasceu na filmagem,
ou depois, € certamente o desafio de uma cartografia, por isso me utilizo dos diarios. E aqui,
na fase de montagem, eles seguem sendo utilizados, bem como as conversas que
tinhamos, eu e Joana, na ilha de edi¢cdo. Por conta da dissertagdo, gravei nossas conversas
no decorrer do processo de montagem e quando volto aos diarios e as gravagdes fago o
esforgo de manter uma certa cronologia das descobertas para que se mantenha o frescor do
caminho que se faz ao andar. Nem sempre consigo, porque a espiral é ir e vir, mas me

esforco.



93

Como disse antes, o filme teria 12 personagens, mas Silvia Gées decidiu entrar na
caixa e se langar no improviso, fazendo-nos chegar ao numero 13. Digo isso porque, de
fato, o 13, no calendario Maia, do qual sou adepta, € o nimero que representa o meu Kin
(caminhante do céu), € a Lua, € o feminino, € o numero que foi retirado do calendario
gregoriano (12 meses), transformando a frequéncia energética do tempo numa frequéncia
cartesiana, racional, yang e falsa, porque incompleta. Ter 13 personagens parecia ser o
alinhamento natural do campo moérfico que precisava ser estabelecido no filme e em seu
percurso. Dia 13/05 comecei a montagem do filme com Joana, fiquei hospedada num
apartamento de numero 1305 e finalizamos o corte em 13 dias. Nada programado, nem
pensado, ao final da montagem me dei conta disso. E s6 compartilho aqui — nesse
“documento” que é uma dissertacdo — porque acredito que s&o aspectos como esses que
nos fazem desarticular certo grau de racionalidade, para nos colocarmos no desafio de
criarmos conceitos sensoriais, como ja disse Gumbrecht (2010) Ia na introdugéo, nem que
seja “sujando as maos”. Para mim n&o ha nada de mistico nisso tudo, o que ha é um campo
energético que nos envolve e que pode nos dar suporte, quando o corpo esta aberto para
atuar em ressonéncia com o meio e com o outro. Esses signos aparecem apenas como
sinais daquilo que ja estd acontecendo em nés, ou em nosso entorno. A arte e o artista
como portais que acessam 0 campo que nos envolve a todes. Nesse caso, a importancia de
resgatarmos o feminino, o Yin, a lua, o sensorial, a emogéo. “AGORA” é um filme que, num
gesto radical, tenta acionar outros portais de conexdo em quem assiste a ele. E essa
compreensao, talvez mais objetiva, chega na etapa de montagem.

Foram 13 dias de imersao absoluta no material flmado e o diario desse processo é
extenso (60 paginas). Joana Collier tem em seu curriculo de montadora mais de 30 longas e
ja trabalhou com diversos diretores e diretoras, o que a fez construir um método de trabalho

e uma forma de pensar cinema muito peculiares.

A partir do meu encontro com Ricardo Miranda,” as sombras
foram ganhando cada vez mais presenga no meu pensamento
narrativo. Pois ele me ajudou a perceber o quanto a montagem
também precisa de mistérios, num provocar constante de
sentimentos, memoarias e ideias. Ricardo, que articulava seu
pensamento cinematografico como uma caixinha de enigmas,
guardando seus planos como joias e segredos, me incentivou a
pensar sobre os caminhos subterrdneos que levavam uma
imagem a outra, numa linha ténue entre publico e privado.

" Ricardo Miranda foi um diretor, montador e professor de cinema. Trabalhou com Glauber Rocha,
Paulo César Saraceni, Helena Ignez e muitos outros. Sempre defendeu um cinema mais
experimental e seu ultimo filme chama-se “Paixdo e Virtude” (2014). Fonte:
https://www.uai.com.br/app/noticia/cinema/2014/03/29/noticias-cinema,153077/morre-ricardo-
miranda.shtml




94

Através dele, fui entendendo a necessidade e importancia das
fendas e frestas nos encadeamentos narrativos, a forca
sugestiva do extracampo e de certos planos, em contraponto a
uma contextualizacdo excessivamente decupada das acobes.”
(COLLIER, 2015, p.70)

Sobre o conceito de frestas e fendas narrativas na montagem, Joana, na XXVI
Jornadas Clinicas EBP-RJ e ICP-RJ, 2019, em sua participacdo na mesa “sonho, real e
surpresa no cinema € na literatura”, disse-nos: “identifico as fendas como folhas, frestas,
janelas, vaginas, bocas, poros, umbigo... elas sdo o que marcam a insuficiéncia, a
ambiguidade de qualquer estrutura. E a transpiracdo de uma escrita”. (COLLIER, 2019)
Aquilo que na jungdo dos planos abre-se para o que ndo vemos, mas que esta la. E um
pensamento de montagem ja bastante amadurecido por ela em anos de experiéncia e que
para “AGORA” fez todo o sentido. Mas antes das fendas, o primeiro passo € conceituar a
montagem logo apds a primeira visionagem do material bruto. E ndo é uma imposigédo de
um conceito ao material, mas justo o contrario. E o material em si que carrega desde a
filmagem um conceito especifico e Joana tem a capacidade de ler o que o filme carrega em
seu cerne. A capacidade de ver e de traduzir aquilo que as imagens estao trazendo. A partir
dai, tendo o conceito amarrado, o esforco € de se manter fiel a ele.

Depois do conceito formatado, o que nao cabe nele, ta fora do
filme. Isso ndo quer dizer que durante a montagem nao
sigamos indo e vindo, discutindo e rediscutindo tudo, sempre
que precisamos. Também nao quer dizer que nao haja espago
para a intuicdo e para escolhas que nascem de outros
sentidos. Mas conceituar o material bruto é adiantar em muito
o trabalho de fruir pelas imagens. (FERRAZ, Diario de
Montagem, 1° dia)

Conceituar o material bruto, entender o que de fato ele carrega, € como estar num
barco sabendo por onde queremos velejar, mas abrindo-nos para que o mar também nos
aponte o caminho. No caso do “AGORA”, o seu dispositivo ja era um demarcador bastante
determinante. Convidamos artistas ativistas a dizerem-nos com seus corpos, dentro de uma
caixa, como estavam sentindo-se e onde gostariam de estar diante do pais que se
anunciava. Essa € a natureza do filme, sua célula primeira. Na montagem, temos a
liberdade de manter-nos fiel a essa célula ou impor a ela um desejo exterior. Tudo pode,
depende da forma que queremos nos relacionar com o filme, ou com o cédigo estabelecido
entre nos e as personagens, ou ainda com a vontade, ou ndo, de construir com o filme uma
tese. Muitos sao os filtros que podem ser usados no momento de uma montagem e 0 nosso
foi de manter a célula viva. Decidimos respeitar o dispositivo e entender que na natureza
dele esta sua poténcia. Apostamos nisso e apostamos porque percebemos que estava no
corpo e na presenga desses corpos naquela caixa a forca que nos movia e que moveu cada

personagem a se colocar ali.



95

Dea - (...) eu acho que o filme é isso. Pra mim ele é corpo
mesmo, ele é presenca. O nome Agora vem muito, na época,
de um desejo de falar daquele momento, que eu me lembro
que eu dizia que era um limbo, que o ‘cara’ ganhou mas nao
assumiu, mas cada vez que eu penso nele, eu fico pensando
somente que € isso, € a presenca. O quanto aqueles corpos
estdo presentes naquele momento. E no quanto o agora é a
cada segundo, aqui, enquanto montamos e nas exibigdes
quando o filme vai encontrar-se com os espectadores. O agora
de cada personagem ali e de cada momento do filme. A vida.
(FERRAZ, Diario de Visionagem, trecho de conversa com
Joana Collier. 1° dia)

Joana - (...) eu acho que o mais importante, pensando o filme,
onde ta a fissura do filme, € justamente isso, realmente nao
escapar da proposta dele, que é o corpo como passagem.
Porque se a gente tem elementos pra ancorar essa
mensagem, instantaneamente a gente se utiliza desses
elementos pra nomear esse corpo € ai eu acho que o Agora
tem forga com o corpo que nao tem nome, movimento que nao
tem dono, que vocé vai ter que entender o que tem... (...) eu
acho que é menos articular conceito e mais sentir esses
corpos. Mais sentir é trabalhar, realmente, em cima do corpo.
O corpo como abertura e ndo como histdria, nem construcao, é
0 proprio corpo...” (COLLIER, Diario de Visionagem, trecho de
conversa com Dea Ferraz. 2° dia)

“Menos articular conceito e mais sentir os corpos”, esse seria nosso conceito. Um
conceito que deve ser menos conceito. Partir desse principio ja era uma decisao
importantissima e decisiva para construir outra relagdo com as imagens. Na verdade, era
entender desde as primeiras visionagens que iamos olhar as imagens criando outros
paradigmas relacionais. Ou, abrindo todos os sentidos dos nossos corpos. Como nos diz
Kuniichi Uno: “uma imagem nao é simplesmente um objeto visual” (2018. p.230). E preciso
olhar a imagem com todos os sentidos, porque um cego pode construir uma imagem com
seus outros sentidos, ou um surdo pode compor uma musica com imagens sonoras em seu
cérebro. E preciso abrir os sentidos para olhar e é assim que Joana propde a ideia de
“partituras corporais”, sentindo a imagem em nossos corpos, e olhando para os corpos como
notas musicais. Outros paradigmas. Os corpos para nds, no filme, entdo, comegaram a
surgir como notas de uma composigéo a ser construida ali, na montagem. N&o a toa, ja que
a musica € certamente a arte que melhor aciona em nds outros cédigos de compreensao, na
maioria das vezes completamente distantes de qualquer racionalidade. Assistiamos a cada
personagem e iamos selecionando as partituras que nos tocavam, sabendo que se é um
filme que trabalha o lugar do corpo, o corpo como resposta daquilo que néo é dito, entéo ele
teria que acionar o corpo do espectador também. Mas entre detectar essas partituras e uni-
las ainda havia uma busca a ser empreendida e muitas duvidas com relacdo a capacidade

de comunicagdo desses novos codigos. Seria uma uUnica imagem, vista uma unica vez,



96

capaz de levantar questbes sobre a personagem? Seriam essas imagens capazes de serem
compreendidas em algum nivel pelo espectador? Porque ndo estamos propondo um
espetaculo de danga, estamos construindo um filme, e a linguagem cinematografica
pressupde certas normas e alfabetos proprios. Seremos capazes de criar outros codigos
dentro dela? Sera ela mesma capaz de absorver esses codigos? Sera uma imagem, um

gesto, capaz de acordar o corpo do espectador?

Talvez mais do que “entender” ou significar o que vemos, o
caminho seja sentir em nosso corpo 0 que o corpo de cada
personagem nos diz, onde ele nos toca, 0 que se move em
nés e ndo exatamente neles. O que conversamos muito, eu e
Joana, apés a visionagem, foi num caminho de montagem
mais visceral, menos racional, mais conectado aos corpos e
gestos das personagens. (FERRAZ, Diario de Visionagem, 2°
dia)

Mas como nao significar se somos seres programados para isso? Se carregamos
desde Copérnico a ciéncia e o pensamento cartesiano em nossas costas? Numa tentativa
de tracgar outros caminhos ou de experimentar o que poderia ser essa outra forma de leitura
do material, voltamos a Sheldrake (2014) e seu conceito de campo mérfico e ressonancia
morfica. Para acessar as imagens e os corpos das personagens, tentando um afastamento
da racionalidade, da interpretacdo, ou de uma ideia de causa e efeito, precisavamos ativar
nossos corpos também como portais para que as imagens se apresentassem como
existéncias e nao representagdo, nem objeto. Imagens como acontecimentos. O exercicio
era de olhar as imagens e sentir 0 que em nosso corpo acontecia a partir da ativagdo da
imagem. Era também me deslocar do lugar de produtora das imagens, para o lugar de
espectadora, o que me dava a oportunidade de cruzar olhares sobre cada imagem, num
exercicio de liberdade que me remete ao que diz Mondzain:

(...) cada espetaculo coloca em jogo a liberdade do espectador

em funcdo do lugar que lIhe é atribuido face ao ecrd pelo
cineasta ou videasta. Quanto mais este lugar for construido no
respeito pelas distancias, mais os espectadores estardo aptos
a responder, por seu turno, com uma liberdade critica no
funcionamento emocional do visivel. (MONDZAIN, 2009. p.40)

Fazer o exercicio de deslocamento entre produtora de imagem e espectadora da
mesma imagem, possibilita-me uma outra relagdo com essas imagens, nao no sentido de
saber ou entender o0 que os espectadores vao sentir ou pensar diante dela — porque isso ja
nao me cabe — mas no sentido de perceber onde se coloca o invisivel da imagem e como
escapar ao espetaculo, respeitando dentro dela esse lugar que s6 cabe ao espectador e seu
desejo de olhar. E assim que entendo o pensamento de Mondzain: respeitar a capacidade

de leitura do espectador sobre as imagens € perceber que nela precisa existir um espaco de



97

livre pensar. A imagem nao pode estar encerrada nela mesma, porque sendo € espetaculo,
captura sem deslocar, sem fazer pensar. A imagem precisa conter um espago de movéncia,
onde se situa o espectador e esse espaco é a fenda, a fresta, o que nao esta la. Ha algo do
invisivel da imagem, que ndo é da ordem da racionalidade, nem do palpavel, mas da
emocdo. Do espanto que se sente no corpo ao olhar a imagem. E esse espanto que nos
interessa na montagem de AGORA, no encontro com o material bruto e na selecdo das
partituras corporais. E o espanto acontece no corpo, mais do que na razao.

Comegamos a entender, na ilha de montagem, que também ali havia um campo
morfico a ser respeitado, sentido e reverberado pelas imagens em nés. A sala de
visionagem como experiéncia fisica, corpérea e nao s6 mental. Para acessar o material
bruto do filme, tendo em vista sua natureza corpérea, pareceu-nos, na montagem, que o
unico caminho seria o de nos associarmos a novos codigos de interagdo com o filme,
porque ele mesmo, em seu cerne, em sua ideia primeira, ja nos pedia isso. Aquele medo
que eu sentia de me encontrar com as imagens do filme depois da intensidade vivida nas
filmagens dissipou-se, quando senti que outra experiéncia era possivel. Quando permiti
esvaziar-me da experiéncia passada, para me entregar a uma outra experiéncia no
presente: um novo espanto. E a partir desses espantos fomos entendendo quais partituras
selecionar. Para cruzar esses espantos, de alguma maneira, decidimos escolher palavras
que pudessem nomea-los. Palavras como expressdo de um espanto, uma emocéio, que é
bem diferente de palavras que nascem da razao. As palavras nos ajudaram a entender onde
eu e Joana sentiamos parecido e onde nos afastavamos. Por exemplo: ao terminar a
visionagem de Lucas dos Prazeres, escrevi no meu caderno “relégio”, “universo” e Joana
escreveu “tempo”, entendemos que havia algo nele que nos remetia a um sentimento de
“senhor dos tempos”.

O seu arco dramatico remete-me a criacdo do universo, ao
senhor do tempo. Luz e sombra sao iguais para ele, e sua
relacdo com o invisivel é real. Ele pede licenca para entrar e
sair. Ele se faz canal para algo maior. Ele tem o dominio do
tempo, respira na presenga, faz-se corpo presente em
absoluto. Durante toda a visionagem eu senti meu coragao
apertado, emocionado, e no final, quando ele olha direto pra
camera, vi os olhos ou a energia de Mae |4, minha vo preta,
minha mée, a que me cuidou na infancia e a que me alimentou
também, a que morreu em meus bragos. Chorei um choro
profundo, misto de saudade e gratidao. Sera por ela que faco
esse filme? Parece que Lucas € um personagem bem central.
Muito interessante perceber como a relacdo que
estabelecemos nas filmagens se modifica na montagem.
Novas percepgdes, novos encontros. (FERRAZ, Trecho do
Diario de Visionagem, 3° dia)



98

Ja na visionagem de Rosa Amorim, eu escrevi “beleza”, “forga”, e Joana escreveu
“superficial”.

Rosa é a personagem que nos colocou, eu e Joana, em
trincheiras opostas. Enquanto que eu a achava muito potente e
muito linda, de muita forca; Joana vé representacdo e
superficialidade.(..) Nao acho que seja superficial como Joana
sentiu, mas também reconheco que nao é a poténcia que eu
via. O que sera? Parece que ndo ha nem contradicdo, nem
fissura, e por isso ndo ha canal. Mas a representagcido € muito
boa. (FERRAZ, Trecho do Diario de Visionagem, 2° dia)

Era entre as aproximacbes e os afastamentos das nossas sensacbes que
iniciavamos qualquer tipo de conversa sobre cada personagem. No fundo eram conversas
muito mais de ajuste de frequéncia entre nés do que qualquer tipo de verdade construida
sobre as personagens. De fato, foram os espantos e aquilo que ndo conseguiamos
verbalizar que conduziram as nossas escolhas centrais. Muitas vezes entendiamos que a
divergéncia era melhor do que a convergéncia, porque indicava um grau de abertura maior,
porque anunciava um ruido mais do que uma paz, e porque ali um espag¢o de movéncia do
espectador parecia mais amplo. A selecdo das partituras corporais era uma busca pela
imagem como ponta de iceberg, com infinitos subterrdaneos. Nem coisa, nem representagao
da coisa, um entremeio. Ou um vagalume. (DIDI-HUBERMAN, 2011).

4.2 O tear dos corpos

O segundo momento na montagem, se € que podemos falar desse processo em
termos lineares, diz respeito a costura, ao entrelacamento, ao tear dos corpos. Tao
misterioso quanto refundar a relagdo com as imagens, depois da experiéncia da filmagem, é
entender como vamos costurar essas imagens. Depois de selecionar as partituras corporais,
chega a hora de construir a melodia, unir as notas e ver, com todos os sentidos — audicéo,
olfato, visdo, pele — o que surge. Aqui a nogdo de fenda narrativa se apresenta mais
claramente. Porque é também na costura do filme como um todo, entre uma imagem e
outra, que podemos abrir espaco para o invisivel. Tanto em Camara de Espelhos quanto em
AGORA, tinha a sensacgao de que costuravamos um filme visivel e outro invisivel, quase

como se ambos caminhassem em paralelo.

E algo que se passa na fronteira de uma imagem para a outra,
que nem o verbo, nem o olhar sdo capazes de delinear. (...) E
no jogo de esconde, mostra e esconde, a montagem vai se
fazendo presente e criando um dialogo invisivel com o
espectador. Para que ele, mesmo sem se dar conta, possa
acessar o nucleo central do indizivel que encobre o filme.
(COLLIER, XXVI Jornadas Clinicas EBP-RJ e ICP-RJ, 2019).



99

Entdo, havia 3 aspectos que nos norteavam no encontro com as imagens e 0s
corpos: 1- a frequéncia de cada partitura e do todo; 2- a curva narrativa de cada
personagem e do todo; e 3- os agoras. Para falar de freqiéncia, a figura 35, que utilizo 14 no
comego dos textos sobre a filmagem (p.51), aquela que mostra cada personagem em sua
caixa, mas todos flutuando, uns em volta dos outros, ajuda-nos outra vez. Na montagem
essa ideia de que todas as caixas existem concomitantemente e em paralelo é fundamental.
E essa imagem que nos ajuda a perceber que as freqiiéncias energéticas de cada partitura
parecem circular entre as personagens, ora ligando uns, ora ligando outros; ora carregando
a mesma frequiéncia e levando adiante; ora rompendo totalmente com a freqiéncia anterior,
criando outro momento. Quando falo em freqUéncia, me refiro a uma aura de energia que
cada partitura/plano carrega, aura que nao vemos, mas sentimos. Para que pudéssemos
sentir com um pouco mais de clareza essas freqUéncias, comegamos a associar cada
partitura a um elemento da natureza: agua, terra, fogo e ar. Assim nos pareceu mais claro
perceber quando seguir com a mesma freqléncia ou quando romper. Pensar os elementos
era uma forma de nos conectar com outra ordem de pensamento, ordem que certamente se
afasta de uma ideia mais cartesiana e ocidental de mundo. Entdo as perguntas que nos
faziamos eram mais do tipo “como é que Orun esta na terra? Como sente o chdo? Onde é
que estao os elementos de fogo em Kildery? Onde é que esta o fogo de cada um? A agua
de cada um? O choro?” Sem duvida uma outra forma de lidar com a produgdo de
conhecimento instaurado pela modernidade e sua Razao. Aqui somos levadas a pensar e
sentir o mundo sob o olhar de epistemes outras, porque somos Brasil e ndo Europa, por
somos constituidos e constituidas por outras experiéncias e histdrias, por outras

cosmologias.

Por certo, deve ser realizado um trabalho de deslocamento no
interior do campo dos saberes constituidos e também de
renovagado. Porém, €& igualmente necessario explorar as
possibilidades oferecidas por outras formas de conhecimento
que demonstraram suas qualidades operatérias num amplo
horizonte temporal em diversos dominios da atividade
humana: saberes terapéuticos, ambientais, competéncias
técnicas, saberes sociais, historicos, psicologicos, econémicos,
agronémicos. Esses saberes asseguraram a sobrevivéncia, o
crescimento e a perenidade das sociedades africanas. (SARR,
2019.p.112)

Sarr se refere a Africa, mas esta claro que o pensamento serve ao Brasil. Por mais
que a dissertagdo abrace alguns canones do pensamento europeu, como Didi-Huberman,

Agamben e Warburg, o filme, por ser outra coisa, permite-nos experimentar outras formas



100

de relagdo com o mundo, e, portanto, com as imagens e suas costuras. E na pele que a
costura do filme vai-se tecendo. O mais bonito € que algumas vezes as imagens pareciam
pedir suas sequéncias, e noutras vezes chamavamos quem O NOSSO COrpo convocava €
iamos sentindo o que acontecia no encontro. Havia uma preocupagéo muito grande em nao
transformar o filme numa frequéncia uUnica, porque o mundo ndo é assim. Isso seria falso. A
gente n&o sai a rua e esta tudo na mesma frequéncia, a gente esta o tempo todo tendo que
se friccionar. Era importante quebrar com certa fluidez, porque a diversidade e a pluralidade
de existéncias nos interessam. Entao, por exemplo, no momento em que Silvia grita um grito
gutural em sua caixa, e cortamos para Kildery no que parece ser um parto, a frequéncia se
mantém; mas quando Orun improvisa uma batalha exaustiva e cortamos para Livia
limpando o ar, com seu nariz de palhaca, a freqiiéncia se quebra. Ndo ha nenhuma intengcao
de causa e efeito, cada escolha é feita tendo em vista essa ideia de freqUiéncia, aquilo que
sentimos no ar de cada caixa e cada corpo. Ha momentos que essa caixa vai gritar e depois
vai estar em siléncio absoluto e é isso que nos faz humanos. Entdo é sobre as quedas
também, sobre poder criar quedas de frequéncia no filme, porque a natureza ndo € nem
progressiva, nem necessariamente coerente. Entre a quebra e o fluxo, o que acontece € a
transformagéo, quase como se cada personagem tomasse o “bastdo” daquela que vem
antes e o levasse para outro lugar, outro nivel.

A segunda camada que para nos € bem importante diz respeito aos arcos de cada
personagem. Cada pessoa que entrou na caixa desenhou em seu corpo o que estava
sentindo ou vivendo e precisavamos respeitar esses caminhos. Entdo, de forma simbdlica,
era como se todas as personagens improvisassem ao mesmo tempo, mas escolhiamos em
que momento entrariamos em cada uma delas. Como se abrissemos e fechassemos uma
porta que da acesso a cada uma delas. Enquanto vemos uma personagem, a outra, la no
seu mundo, segue improvisando, e de repente nds voltamos para vé-la outra vez. Naquele
momento da montagem so6 sabiamos que era importante respeitar os arcos individuais, mas
ao final entendemos que fizemos um filme que constréi o que imaginamos ser um corpo
coletivo, que respeita as individualidades. Ha algo na trajetéria desses corpos que esta
claramente associada ao tempo histérico que viviamos, era como se todas as personagens
atravessassem sentimentos muito parecidos, mas de formas completamente diferentes.

A terceira questdo que nos mobiliza na montagem séo os “agoras”, ou as pausas
provocadas, de onde viamos escapar os gestos daquele momento. Pensar a pausa durante
as filmagens e, depois, na montagem, foi bem importante, e eu e Joana conversamos muito

sobre o que seriam esses gestos no filme.

(...) o "agora" - a pausa — racionalmente, era isso: essa
emogao e esse gesto sem medialidade, memoarias pra frente e
pra tras. Ai durante as filmagens eu senti que aconteceram



101

duas coisas... € é isso que tu falas, ha uns que sao verdade e
ha outros que nao sdo. De fato, havia momentos que eu me
sentia tdo dentro do corpo da pessoa que o ‘agora’ saia de um
lugar que eu ndo comandava, que nao era da minha razao, era
como se eu dissesse "agora € possivel parar" e tinha horas
que nao era possivel parar. Mas tem outros que eu vou pra um
lugar da racionalizagcdo que ndo era nem uma decupagem da
partitura, mas era assim... quando o gesto aparecia ele me
dizia algo da histéria que eu queria parar. E ai, pensando aqui,
nao € bom mesmo porque ja é uma leitura minha daquele
gesto... mas enfim... s6 pra te situar o que é esse ‘agora’ pra
mim. (FERRAZ, Trechos das conversas durante a montagem.)

No caso dos “agoras” a montagem nos mostrou que precisavamos entender o que
cada congelamento trazia. Tanto do ponto de vista do gesto, quanto do ponto de vista da
personagem, quase como se cada agora pudesse ser visto como uma fotografia do gesto e
da personagem naquele instante, mas sem ter que construir sentido algum, estando mais
proxima de um vazio semantico. Cada “agora” como uma “imagem dialética”, como nos diz
Benjamin (2006), constelagdo que sobrepde camadas da historia, numa fusdo entre
passado e presente. Benjamin defende uma leitura da histéria descontinua, nao linear, ndo
causal, como € proprio das historiografias oficiais. Para ele pensar a histéria a partir do
conceito de imagens dialéticas seria a possibilidade de olhar para o passado sob a urgéncia
do presente e sempre em saltos, como que refazendo uma outra histéria possivel e,
portanto, revolucionaria. Agamben (2012) retoma esse conceito benjaminiano e nos explica
que teoria benjaminiana n&o contempla nem esséncia nem objetos, mas imagens, e é
importante que essas imagens se definam por meio de um movimento dialético que é

colhido no ato de sua paralisagao.

Nao é que o passado lance sua luz sobre o presente,
ou o presente sua luz no passado, mas a imagem &
aquilo em que o que foi se une fulminantemente ao
agora em uma constelagcdo. Em outras palavras: a
imagem ¢é dialética em uma situagdo de paralisagao
(Stillstand n&o indica simplesmente uma paralisagao,
mas um limiar entre a imobilidade e o movimento)
(AGAMBEN, 2012, p.40)

Imagem paralisada, carregada de camadas, passado e presente sob a urgéncia do
momento. O “agora” do filme n&o é um congelamento artificial, construido em ilha de edicéo,
uma pausa na imagem. E a pausa real do préprio corpo em movimento, o limiar entre o
movimento e a imobilidade, quando sentimos, quase imperceptivelmente, no olho que pisca,

No suor que escorre, na respiragado que nao cessa, que o corpo esta vivo. Pausa carregada



102

de tensbes. Paramos os corpos para que pudéssemos ver e sentir o tempo atravessa-los e,
quem sabe, com isso, dar a ver as camadas invisiveis dos gestos e das imagens.

Andrei Tarkovski, cineasta, em seu “Esculpir o tempo” (1998), pergunta-se quais os
fatores determinantes do cinema, quais seus meios, imagens e potencial, em termos
formais e espirituais, com que material trabalha o/a diretor/a? E ele mesmo vai responder:
com o tempo. Relembrando aquele que é considerado o primeiro filme realizado no mundo,
o L'Arrivée d'un Train en Gare de La Ciotat, de Auguste Lumiére, Tarkovski vai dizer “pela
primeira vez na histéria das artes, na histéria da cultura, o homem descobria um modo de
registrar uma impressao do tempo”. Conseguimos reproduzir em tela o tempo, repetindo e
retornando, adiantando e retrocedendo, quantas vezes quiséssemos. Uma matriz do tempo
real. “Tendo sido registrado, o tempo agora podia ser conservado em caixas metalicas por
muito tempo (teoricamente, para sempre)” (TARKOVSKI, 1998. p. 70,71). Mas como o
cinema imprime o tempo? E o0 mesmo Tarkovski, mais uma vez, vai nos dizer que o cinema
imprime o tempo através de um evento concreto, que pode ser um acontecimento, uma
pessoa que se move, ou qualquer objeto, mesmo estatico ou imével, desde que essa
imobilidade exista no curso real do tempo. O instante “congelado” dos “agoras” no filme
retomam, de certa forma, essa compreensido do tempo como matéria cinematografica. Mas
nao so os “agoras”. O tempo de cada personagem, no decorrer de seu improviso, de sua
entrega, também é matéria para o filme. De minha parte, enquanto diretora, ha uma espera
€ uma conexao com o tempo que é de cada um/a, de cada corpo e de cada gesto. O tempo
que atravessa a imagem acaba por refugiar-se num “fora-da-imagem”, (LISSOVSKI, 2003,
p. 155) o que nao quer dizer num fora do cinema, mas em seu extracampo.

E na medida em que o “agora” acontece, € a camera-corpo que se move em diregao
ao gesto, aproximando-se do corpo que contém toda a energia. Os “agoras” sado, enfim, o
congelamento possivel dos gestos naquele momento especifico, deixando-se atravessar
pelo tempo. De alguma maneira, na montagem entendo que os “agoras”, em alguns
momentos fazem nascer o gesto de Agamben, mas o mais importante é entender que ali eu
digo: “se esse € o gesto possivel do agora, ficarei com ele por um tempo”. Se é de bragos
abertos, fico com a personagem em seus bracos abertos; se é de lingua para fora, fico com
sua lingua em mim; se é com olhos de bicho, olho pelos seus olhos. Porque a imagem, é,
também um potente exercicio de alteridade, quando ndo é tomada pelo espetaculo das
visibilidades (MONDZAIN, 2017)

4.3 Imagem-gestopica

Mas o que € uma imagem? Antes de pensar a imagem como gesto, sinto que preciso

dar alguns passos atras, nessa que parece ser uma questao central desse trabalho, para



103

resgatar uma ontologia da imagem, ou fazer interrogagdes ao seu ser. Alloa nos diz que a
ambivaléncia da imagem esta, justamente, no fato de que ao olhar uma imagem ou vemos a
representacdo de um objeto ou transformamos a prépria imagem em objeto (2017, p. 7-9).
Ou seja, segue Alloa, agora a partir de Deleuze: ou a imagem é substituta, que suplementa
a auséncia do original ou a imagem é pretendente, que tenta substituir o original, simulando
o ser. (ALLOA, 2017, p.10). Ou, ainda, a partir de uma distingao platdnica, a imagem poderia
ser pensada ou como imagens-copias (eikds) que a tudo representam, mas permanecem
ainda separadas do representado; ou como imagens-simulacro (eidola), que se confundem

com o que tentam representar.

Insistir sobre o fato de que a imagem que aparece é sempre
menos que aquilo que ela torna visivel, é insistir sobre sua
autonomia irredutivel e sua materialidade insuperavel; insistir
sobre o fato de que aquilo que vemos em uma imagem é
sempre mais que seu objeto fisico, € concordar com uma
legitimidade que vem de fora ao objeto ao qual fornecemos o
sentido. Trata-se, portanto, de negar a eficacia das imagens
ou, ao contrario, de defender sua funcgéo significante, se esta
diante de uma busca pela univocidade das imagens,
permitindo arranja-las ou bem na ordem das coisas ou bem na
ordem dos significantes.” (ALLOA, 2017, p.12)

Ha algo nessa ambivaléncia que parece esvaziar qualquer possibilidade de poténcia
da imagem. Ou visiveis ou lisiveis, e, portanto, inteligiveis, 0 que acaba por “encerrar muito
rapido sua capacidade de provocar, de abrir um pensamento” (DIDI-HUBERMAN, 1998,
p.10). Coisa ou representagao da coisa, € no entre desse duplo agenciamento que parece
estar o que mais me interessa pensar na imagem. De fato, é aqui, nesse momento da
dissertacédo — depois de filmar, montar e qualificar o projeto de pesquisa — que comego a
entender onde encontrar resposta a uma das questbes centrais que me lancam nessa
pesquisa. Interessa-me, cada vez mais, pensar sobre aquilo que parece escapar da
imagem, aquilo que nao esta 14, acreditando que na auséncia pode nascer algo novo, quem
sabe até uma nova imagem, que também diz algo sobre as personagens do filme, mas
sobretudo diz algo de quem assiste, dos espectadores sobre eles mesmos. Incompletude,
lacunaridade, fissura, palavras que Didi-Huberman certamente usaria para pensar a
imagem, e que me ajudam.

Em “Imagens apesar de tudo”, o fildsofo discorre sobre as 4 fotografias retiradas
pelos membros do Sonderkommando ao crematério V de Auschwitz, como tentativa
desesperada de denunciar o que estava acontecendo nos campos de concentragcao nazista.
E tentando reconstruir os riscos que correram aqueles que fizeram as fotos, através das
imagens retiradas, que Didi-Huberman nos mostra ndo s6 a necessidade de olharmos e

pesarmos essas imagens do horror, porque essa seria a resposta aqueles que tentaram



104

sumir com todas as evidéncias do que foi o holocausto, mas além disso, é impressionante
perceber que o horror das 4 fotografias se apresenta mais pelo que n&do mostra do que pelo
que mostra. E na lacunaridade, na incompletude das imagens que acessamos o horror
daquele momento. Nas duas primeiras imagens, vé-se a cremacgao dos corpos atraves de
uma janela, lugar de onde o fotografo claramente se esconde para fotografar. Nas duas
outras imagens, desfocadas e num enquadramento claramente improvisado, vé-se o que
parece ser um grupo de mulheres a caminho da camera de gas. No livro, Didi-Huberman
usa as fotografias, dentre outras coisas, para pensar a relagao do historiador com a imagem,
a imagem como documento, a violéncia da imagem. E também aqui que ele define o que
chama “imagem-lacuna”:

A imagem-lacuna é imagem-vestigio e, ao mesmo tempo,
imagem-desaparecimento. Fica qualquer coisa que néo € a
coisa, mas um resquicio da sua semelhanca (...) Ndo € nem a
presenga plena, nem a auséncia absoluta. Nao é nem a
ressurreicdo nem a morte sem resto. E a morte enquanto
produz restos. E um mundo onde proliferam lacunas, imagens
singulares que, montadas umas com as outras, suscitardo uma
legibilidade, um efeito de saber, do género daquele que
Warburg denominava Mnemosyne, Benjamin Passagens,
Bataille Documentos, e Godard, Histéria(s). (DIDI-
HUBERMAN, 2012. p. 209/210)

Na contemporaneidade, a imagem, que so responde ao espetaculo, surge esvaziada
justamente daquilo que lhe é fundacional: sua lacunaridade, suas fissuras. E preciso
resgata-la de seu esvaziamento, “interrogar o paradoxo da sua insignificancia e dos seus
poderes” (MONDZAIN, 2009. p. 11). Nesse caminho, Mondzain vai pensar a imagem sob
dois aspectos: o0 da encarnacao e o da incorporacao. Encarnar é dar carne e n&o corpo a
imagem, ou seja, deixa-la sem forma, sem 6rgéos, operando na auséncia das coisas.
Incorporar, na diregdo contraria, seria dar corpo a imagem, torna-la substancia consumivel
de qualquer coisa real, quando o espectador se funde com a imagem desaparecendo

naquele corpo com o que se identifica.

Na incorporagdo somos apenas um, na imagem encarnada
constituem-se trés instancias indissociaveis: o Vvisivel, o
invisivel e o olhar que os coloca em relagdo. (MONDZAIN,
2009. p 26)
Aqui o olhar e o desejo de olhar s&o centrais no pensamento de Mondzain. Para ela
€ no encontro entre o olhar daqueles que produzem a imagem e o olhar daqueles que a
olham, que a imagem se estabelece, sendo de responsabilidade do produtor de imagens
pensar o lugar do espectador na imagem, deixando nela um espago para que ele se

movimente. “A imagem exige uma gestdo nova e singular da palavra entre aqueles que



105

cruzam os seus olhares na partilha das imagens” (MONDZAIN, 2009.p. 36). A imagem nao
como um tribunal de depuracdo moral dos conteudos, mas sim como exercicio de liberdade
do olhar. Pensar a imagem como lacuna, como fissura, como encarnagao, como espago de
movéncia do espectador, respeitando as distancias, seria, portanto, construir uma liberdade
critica no funcionamento emocional do visivel. Confiar no espectador, abrir a imagem para
que ele a preencha com seus fantasmas, seus sonhos, suas vivéncias, é ofertar e produzir
liberdade. Essa é a imagem que me interessa ndo s6 em “Agora”’, mas daqui em diante. Se
no inicio dessa pesquisa me perguntava do que uma imagem é capaz, hoje retomo a crenga
na imagem como encarnagao, visivel, invisivel, lacunar, como espacgo de fruigdo e encontro
de olhares. Se ha uma imagem a ser produzida ha de ser dessa natureza. Mas seria essa
uma natureza gestual? E possivel pensar essa imagem como uma imagem gesto? Aquele
de que nos fala Agamben?

Aby Warburg cunha o gesto “como cristal de memoaria histérica” (apud Agamben,
2008, p. 13-14). Para Warburg, uma pintura, por exemplo, deve ser vista como um filme e
nao de maneira estatica, pois carrega em seus tragos o gesto de um tempo e, portanto, sua
memoéria. Gestos que evidenciam na imagem um movimento muito especifico de cada figura
representada.

Mesmo a Monalisa, mesmo As meninas podem ser vistas nao

como formas imédveis e eternas, mas como fragmentos de um

gesto ou de fotogramas de um filme perdido, somente no qual

readquiririam seu verdadeiro sentido. (AGAMBEN, 2008. p.12.)

Olhar para as imagens/gestos, como propde Warburg, exige um deslizar pelo tempo,

um percorrer constante, um flanar entre fragmentos de tempos. E necessario efetuar um

deslocamento "do pensar, dos pontos de vista filosoficos, nos campos do saber, nos

periodos histéricos, nas hierarquias culturais, nos lugares geograficos" (DIDI- HUBERMAN,

2013, p. 31). E para operar esses deslocamentos, € preciso “desmontar” o tempo

cronoldgico, afastar-nos da linha de uma razdo hegeliana, que sabe para onde esta indo,

onde quer chegar e o que vai fazer, para nos permitirmos errar o caminho e "perder, ou

melhor, fingir que se esta perdendo tempo. E agir de forma obliqua, por impulso. E bifurcar

de repente. Nao adiar mais nada. Ir ao encontro das diferencas. E partir para o campo."

(DIDI-HUBERMAN, 2013, p. 37). Intensa sensagao de que o presente se tece de passados

e é nesse tear entre tempo, gesto e imagem, nesse flanar pelo campo, que cada corpo me

langa. Volto a pensar em cada corpo, em cada gestopia, se sou capaz de ver nessas

imagens os gestos de um tempo, com todas as suas fissuras e lacunaridades. Imagem
gesto.

No dia seguinte, apds as filmagens, fui a praia. Passei dois dias mergulhando entre

mar e rio. Nao lembro de ter me sentindo tdo em paz nos ultimos tempos. Corpo em estado



106

de gratiddo. A agua como ambiente de renascimento, mas também de limpeza. Era preciso
fazer o corpo passar pela agua antes de seguir adiante. Foram 13 personagens. 13
gestopias abrigando imagens que vinham de muitos outros lugares e tempos. Mexer com
tudo isso € mexer com camadas de existéncia que nos escapam. Fazer um filme é, cada
vez mais, para mim, um ato de amor e uma possibilidade de mudanca, porque € um
exercicio de alteridade. Olhar o outro, seja uma pessoa, um lugar, um bicho, € devolver o
olhar pra mim. No devir-outro me transformo a cada encontro. Nunca sei exatamente onde o
processo vai me levar, nem como as personagens saem dele, ou como os espectadores sao
tocados por ele, mas sei que sou outra a cada passo. Ao final de cada improviso, eu
abragava os/as artistas, como agradecimento pela entrega, pela troca, pelo encontro. Ha
algo da experiéncia fisica que dificilmente seremos capazes de racionalizar ou até
verbalizar, mas todas as personagens que passaram por dentro da caixa, sairam usando
palavras que variavam entre “cura”, “renovac¢ao”, “coragem”, “renascimento”, como se o
corpo tivesse desatado nds que a razdo nao desata. A emogao como gesto capaz de nos
mover para outros lugares.
Uma emocdo nao seria uma e-mog¢ao, quer dizer, uma mocao,
um movimento que consiste em nos pdér para fora (e-, ex) de
nés mesmos? Mas se a emocdao € um movimento, ela é
portanto uma agao: algo como um gesto ao mesmo tempo
exterior e interior, pois, quando a emoc¢ao nos atravessa,
nossa alma se move, treme, se agita, e o nosso corpo faz uma
série de coisas que nem sequer imaginamos”. (DIDI-
HUBERMAN, 2016. p. 26.)

Emocgao que no atravessa e faz nascer gestos que nem imaginamos. E é esse gesto
vindo ndo sei de onde, gesto sem medialidade, que faz do corpo portal para algo do
indizivel. Gestos que foram interessando-me cada vez mais. Havia algo nos gestos que
pareciam dizer o que as palavras nao dizem, e em tempos em que as palavras perdem os
sentidos, ou quando nao nos fazemos entender pela oralidade; quando nos perdemos dos
olhos uns dos outros e a capacidade de diadlogo — sobretudo nas diferengas — torna-se
inviavel; ter o gesto e o corpo como instrumento de comunicagcéo € como abrir a capacidade
sensorial das pessoas para que elas descubram outros canais de interacdo. Mais do que
isso, canais de presenga. O corpo como unico veiculo para o agora, que € o tempo real e o
tempo presente. Esse gesto, essa imagem encarnada, essa abertura para tempos outros
que carregamos em nos é da ordem do transcendental. Como os budistas, que conseguem
transcender quando ficam no agora, que limpam a cabeca do antes e do depois. O filme
trabalha com essa conexdo de transcendéncia, porque se a gente pede que esses corpos
se conectem com o agora, estamos criando um espaco de transcendéncia. O filme como
fissura, o agora como fissura no tempo, como possibilidade de conexdo com todos os

tempos, porque a personagem, através do corpo, esta tdo presente que o gesto se torna



107

atemporal, nasce sem medialidade. O corpo como uma pintura, uma imagem, como uma
obra de arte, de onde vemos nascer o traco do artista e o trago de um tempo.

Warburg acreditava que de alguma maneira essas formas,
esses gestos carregados de passionalidade mantinham-se
para além dos instantes de aparicio no mundo. A forca
criadora imprimiria de alguma maneira uma marca numa forma
de subconsciente social — podemos aqui pensar de forma
freudiana, ja que esse é um dos referenciais de Warburg — que
poderia ser acionado em outros momentos coletivos, em
qualquer outro lugar do mundo, como se cada gesto, uma vez
tendo passionalizado a vida, tornar-se-ia parte de um
repertorio imaginario das sociedades humanas. Um gesto
aciona gestos anteriores, e por sua vez também torna-se uma
forga virtual que acionara gestos no futuro. (DUARTE, 2018.

p.41)

Se no trago que o artista faz correr sobre a tela, vé-se o gesto de um tempo; se no
trago que o artista faz correr sobre o corpo, ressoa o gesto que ja aconteceu antes, em
outros tempos e lugares, “AGORA” € essa tentativa de fazer do artista um corpo-passagem,
atravessado por puro gesto, colocando-nos diante dos gestos que nos antecederam, para,
gquem sabe, enquanto cinema, ser o gesto do futuro, aquele que se levanta. Gesto que se
transforma em imagem, imagem que se transforma em gesto. N&o-medialidade,
incompletude, descontinuidades, invisibilidades, lacunas. Para Warburg, o gesto seria um
instante de aparicdo. Para Didi-Huberman, as imagens seriam lampejos, e ndo horizontes.
Tanto gesto, quanto imagem, restos que sobrevivem ressoando através da historia. Fésseis
de um tempo. A imagem como um "fendmeno antropologico total" (DIDI- HUBERMAN, 2013,
p. 40) que cristaliza e condensa uma cultura no momento de sua histéria. “Em suma, a
imagem né&o devia ser dissociada do agir global dos membros de uma sociedade. Nem do
saber préprio de uma época” (DIDI- HUBERMAN, 2013, p. 40).

Se penso no filme como féssil de um tempo e como corpo Unico que faz nascer
imagens carregadas de gestos, pergunto-me: seria possivel pensar a imagem como uma
gestopia? Um lugar onde habitariam gestos sem medialidade? Uma imagem-gestopica?
Minha intuicdo diz que sim. Mas antes me parece que teremos de construir um repertério
sensorial e conceitual capaz de dar conta de novas compreensdes do mundo e das imagens
do mundo. Repertério que ndo seja apenas da légica da interpretacdo, mas da sensagao, da
interacdo, do espanto. Faz-se urgente acionar outros codigos de interagdo com o mundo,
com as coisas e nao coisas, com as gentes. Pensar a ideia de imagem-gestopica é essa
tentativa de criar novos codigos de relagdo com a imagem, talvez um conceito sensorial. Se
penso no invisivel da imagem, penso que € por ai que lhe escapa a ndo medialidade do
gesto, aquilo que quem a produz ndo controla e nao intenciona. Uma imagem que se

constroi no espectador, nesse espaco de movéncia de que nos fala Mondzain, onde o



108

espectador é livre para se mover e onde o gesto se faz agambianamente. A pergunta que
se coloca agora, porque toda cartografia abre novas veredas, é: seria possivel pensar o
filme como corpo e, portanto, também com sua gestopia? Mas seria possivel um filme sem
medialidade? E o lugar da diregdo? Onde estaria? Algo me diz que esta na intersecgao
entre os desejos de todes que fazem o filme. Ainda que ninguém possa me dizer “agora”,
para que o gesto sem medialidade apareca, € como se o gesto estivesse no invisivel de
cada filme, naquela fissura de que nos fala Joana Collier. Ha algo que me diz que € ai o
lugar da gestopia de um filme. Lugar sem medialidade, onde a realizadora ndo entra e nem

controla, onde ndo ha mediagéo, porque livre. Mas isso nao ousaria atestar agora.



109

5 CONCLUSAO

Um corpo coletivo que respeita as individualidades

Figura 70 — Foto da preparagdo com o elenco e equipe. Corpo coletivo.

Ul I

- Fonte: Chico Ludermir, para o AGOEAf

Recuperada a crenga na imagem, ainda diante do abismo que é o pensamento e a
vida, mas agora em pleno voo, fago a ultima volta na espiral como quem retorna ao comego,
mas de uma forma diferente. Penso no corpo vibratil, de Rolnik (2006), penso na
despossesséao, de Butler (2017), penso na utopia de Sarr (2019), para fechar o que nao se
fecha, porque o pensamento esta sempre em devir. Ao final da montagem, eu e Joana
passamos dois dias fora da ilha de edicdo porque era preciso respirar, maturar as emocoes,
deixar assentar todo o processo, € no terceiro voltamos para assistir ao filme. De la pra ca,
sempre que assisto a ele sinto que se abrem novas leituras sobre meu corpo diante das
personagens, mas lembro que ali, naquela que seria a ultima sessao sé nossa, minha e de
Joana, respirei fundo, sem acreditar que tinhamos conseguido. Se desde o comego da
montagem carregamos o desejo de respeitar as individualidades, ao final sentimos que
construimos “um corpo coletivo que respeita as individualidades”, e ndo seria esse um
axioma capaz de nos fazer pensar sobre o préprio cinema? Ou, além, sobre o proprio
mundo e sociedade? Nao seria essa a nossa grande utopia? Percebermos cada corpo em
sua caixa, com sua gestopia, seus tempos, suas histérias, suas poténcias e fragilidades,
mas todas as caixinhas compondo uma imensa caixa, atravessada e constituida por todas
as freqUéncias e vibragbes que somos? Penso em Drumond e seu poema tao popular: O

homem; As viagens.



110

O homem, bicho da Terra tdo pequeno
chateia-se na Terra

lugar de muita miséria e pouca diversao,
faz um foguete, uma capsula, um moédulo
toca para a Lua

desce cauteloso na Lua

pisa na Lua

planta bandeirola na Lua

experimenta a Lua

coloniza a Lua

civiliza a Lua

humaniza a Lua.

Lua humanizada: tao igual a Terra.

O homem chateia-se na Lua.

Vamos para Marte - ordena a suas maquinas.
Elas obedecem, o homem desce em Marte
pisa em Marte

experimenta

coloniza

civiliza

humaniza marte com engenho e arte.

Marte humanizado, que lugar quadrado.
Vamos a outra parte?

Claro - diz o engenho

sofisticado e dacil.

Vamos a Vénus.

O homem pde o pé em Vénus,

vé o visto - é isto?

idem

idem

idem.

O homem funde a cuca se nao for a Jupiter
proclamar justiga junto com injustica

repetir a fossa

repetir o inquieto

repetitorio.

Outros planetas restam para outras col6nias.
O espaco todo vira Terra-a-terra.

O homem chega ao sol ou da uma volta

sO para tever?

Nao-vé que ele inventa

roupa insideravel de viver no Sol.

Pbe o pé e:

mas que chato é o sol, falso touro

espanhol domado.

Restam outros sistemas fora
do solar a col-

onizar.

Ao acabarem todos



111

sO resta ao homem

(estara equipado?)

a dificilima dangerosissima viagem

de si a si mesmo:

por o pé no chao

do seu coracao

experimentar

colonizar

civilizar

humanizar

o0 homem

descobrindo em suas proprias inexploradas entranhas
a perene, insuspeitada alegria

de con-viver.

(DRUMOND DE ANDRADE, 1974. p.20-22)

E nessa “dangerossissima” viagem para dentro de quem somos, de nossas caixas e
gestopias, tendo como ponto de partida o encontro com o Outro, esse que diz de mim aquilo
que sou, buscar a despossessao (BUTLER, 2017) para acionar o corpo vibratil (ROLNIK,
Suely. 2006). Se, como ja nos disse Butler (2017), somos formados dentro de um conjunto
de convencgoes sociais e s6 somos capazes de relatar a nds mesmos — ainda que de forma
sempre incompleta — sob a interpelagdo do Outro, porque é esse Outro que vai me fazer
escolher como falar, como me colocar, que escolhas vou fazer para falar de mim, penso:
nao estaria ai o lugar exato, entdo, da construgdo de novas subjetividades? No encontro e
sob a interpelagdo do Outro, olhar para dentro e se ver fissura. Ndo estaria ai o lugar
também para a construgdo de uma ética? Estar diante da diferenca, transformar nossas

subjetividades e construir uma nova ética do encontro?

Talvez seja ainda mais importante reconhecer que a ética requer
que nos arrisquemos precisamente nos momentos de
desconhecimento, quando aquilo que nos forma diverge do que
esta diante de nds, quando nossa disposicdo para nos desfazer
em relagao aos outros constitui nossa chance de nos tornarmos
humanos. (BUTLER, 2017. p.171)

Uma busca pela “superacéo da anestesia da vulnerabilidade ao outro” (ROLNIK,
2006. P.03). Na verdade, ter a vulnerabilidade como condi¢cao para que o Outro deixe de ser
“‘objeto de projecado de imagens pré-estabelecidas e possa se tornar uma presenga viva,
com a qual construimos nossos territorios de existéncia e os contornos cambiantes de nossa
subjetividade” (ROLNIK, 2006. p.03). Aqui e agora, enquanto escrevo, sinto-me invadida por
cada personagem, cada corpo e cada gesto que me atravessou tanto na filmagem como na
montagem. Fecho os olhos e vejo os olhos de Lucas, a delicadeza de Joy, o grito de
Silvinha, o parto de Kildery, o rodopio de Sophia, a respiragao no ventre de Flavia, o bicho

de Livinha, a pintura rasgada de Dante, o riso-choro de Cris, o choro de Branco, a danga de



112

Rosa, a luta de Orun. E com eles e por eles que me sinto outra. Mas ndo porque eles
afirmam meus sistemas de predicados e crengas, justo o contrario, porque me desamparam,
acionam-me uma posi¢cdo de despossessdo de mim e é justo ai que tenho alguma
experiéncia de mim. O encontro realizando uma transformacéo da qual n&do ha retorno. E o
encontro acontece entre corpos, entre olhos, entre maos e pés e toques. O encontro
acontece nesse terceiro invisivel, aquele que ndo sou eu nem o Outro, somos nés. E no
entre que nasce o espacgo das transformacdes. E no entre que estd a poténcia e a
fragilidade de quem somos. E no entre que esta o escape, a fuga, do controle biopolitico. E
no entre que vemos o que ndo se vé& na imagem, sua lacuna. E no entre que o cinema e a
arte podem existir como instrumento de producdo de novos mundos. Entre realizadora e
personagens; entre filme e espectador; entre visivel e invisivel; entre imagem e corpo.

Sueli Rolnik, em “Geopolitica da cafetinagem” (2006) nos explica que a neurociéncia
aponta para uma dupla capacidade de nossos 6rgaos dos sentidos: cortical e subcortical. A
primeira estaria ligada a ideia de percepg¢do. Como apreendemos o mundo em suas formas,
dando-lhes sentido a partir de representacdes que fazemos sobre elas. E a capacidade
cortical dos sentidos que exige a separagao sujeito-objeto, delimitando uma separagao entre
nos e a exterioridade. Ja a segunda capacidade, chamada subcortical, estaria ligada a ideia
de presenca, que nos permitiria apreender o mundo em sua condicdo de campo de forcas a
nos afetar o corpo sob a forma de sensagbes. Nela, sujeito e objeto se dissolvem e, com
isso, aquilo que nos separa do mundo. Para Rolnik, € a partir da capacidade subcortical dos
nossos sentidos que o Outro se torna “presenca viva feita de uma multiplicidade plastica de
forcas que pulsam em nossa textura sensivel, tornando-se assim parte de nés mesmos”. A
essa capacidade Suely vai chamar “corpo vibratil”. E aqui, depois de tudo o que ja foi dito e
vivido, ndo tem como eu n&o pensar num alinhamento de alguns conceitos centrais dessa
pesquisa. Pensar no quanto o corpo vibratil, em sua capacidade de sentir o mundo e o
outro, coloca-nos nesse espago compartilhado do encontro sob outros signos e, portanto, na
possibilidade da despossessdo. Pensar no quanto o corpo vibratil, e sua capacidade de
presenca e sensacgao dos nossos sentidos, dialoga com o campo moérfico, de Sheldrake;
acionando outras formas de sentirmos o mundo. Pensar, ainda, no quanto esse corpo
vibratil, acordado e consciente, seja o0 corpo necessario para construirmos outras
epistemologias, bem como outras imagens e outro cinema. A arte como facilitadora para um
despertar de toda a capacidade subcortical de nossos sentidos. Num caminho contrario a
identificagdo quase hipnética as visibilidades do espetaculo, pensar a imagem e sua
gestopia como possibilidade de fundar novas formas de expressividade para as sensagdes e
0 encontro com o Outro.

Rolnik também nos diz que é o mal-estar da crise, que ao meu ver tanto pode ser a

crise global que vivemos quanto a crise interna que se estabelece no encontro com a



113

alteridade, que desencadeia o trabalho do pensamento e da criagdo. E na crise que nossas
vidas nos forgam a criar formas de expressao que sejam capazes de dar conta daquilo que
pede passagem e nessa criacao esta a arte, produgéo de linguagem e de pensamento como
‘invencado de possiveis” (2006. p.02). No meu caso, o cinema como invengao de novos
mundos, atuando e participando das mudancgas que se operam na atualidade. A arte, por
isso, tdo perseguida por regimes totalitarios e conservadores, como esse que vivemos
atualmente no Brasil, cujo empenho é de ndo s6 desconsiderar as expressdes do corpo
vibratil, mas desqualifica-las e humilha-las. Quando penso no que me motivou a filmar o
AGORA, quando penso nas personagens, todas artistas ativistas, quando penso nos gestos
e imagens que nascem desse encontro, no dispositivo do filme acionando tantas camadas
de pensamento sobre o mundo e o cinema, quando penso no campo moérfico que se forma
aqui, em meu entorno, enquanto escrevo, compreendo em meu corpo o que nos diz Rolnik.
A arte como contagio e transformagao. Caminho real para a emancipag¢ao do pensamento e,

mais do que isso, do corpo vibratil que ha em nés.

(...) é necessario construir territorios com base nas urgéncias
indicadas pelas sensagdes — ou seja, os sinais da presenga do
outro em nosso corpo vibratil. E em torno da expressdo destes
sinais e de sua reverberagdo nas subjetividades que respiram o
mesmo ar do tempo que vao se abrindo possiveis na existéncia
individual e coletiva. (ROLNIK, 2006. p. 10)

Se, como nos diz Sarr, “o futuro € esse lugar que ainda nido existe, mas que se
configura num espago mental”,(2018. p.133) podemos adentra-lo pelo pensamento e pelo
imaginario, transformando-o em um objeto prospectivo, que nasce no agora. Se a imagem
se abre em sua gestopia, criando um espaco de invisivel e, também de prospecgdo no
agora, podemos adentra-la pela imaginagao de outros mundos; e se 0 corpo, como espago
heterotopico e disforme, gasoso, livre do dominio do biopoder, é o espago a ser conquistado
agora, podemos pensar que nele, bem como no cinema, na literatura, na pintura, na
arquitetura, estao as formas vindouras da vida social e individual. Sem esquecer que “toda
verdadeira presenca €, antes de mais nada, uma presenca em si mesmo”. Pensar, portanto,
“o corpo coletivo que respeita as individualidades” ndo como utopia romantica da harmonia,

mas como utopia desconfortavel da presenca que vibra. Quem sabe, libertadora.



114

REFERENCIAS

AGAMBEN, Giorgio. Ninfas.Tradugédo: Renato Ambrosio. Editora Hedra: Sdo Paulo. 2012.
AGAMBEN, Giorgio. Notas sobre o gesto. Artefilosofia, n.4, Ouro Preto, jan. 2008, p. 9-16.

AGAMBEN, Giorgio. Por uma ontologia e uma politica do gesto. In: www.chaodafeira.com
Caderno de Leituras n.76, 2018.

ALLOA, Emmanuel (org). Entre a transparéncia e a opacidade — o que a imagem da a
pensar in “Pensar a Imagem”. Auténtica Editora: Belo Horizonte. 2017

AUMONT, Jacques; MARIE, Michel. Dicionario teérico e critico do cinema. Campinas,
SP: Papirus, 2003.

BAIO, Cesar. Performatividades - A presenca e o gesto na estética audiovisual in XlllI
Estudos de Cinema e Audiovisual Socine — Vol. 1/ Organizadores: Gustavo Souza, Laura
Canepa, Mauricio de Bragancga, Rodrigo Carreiro — Sao Paulo: Socine, 2012

BEDIN DA COSTA, Luciano. Cartografia: uma outra forma de pesquisar. Revista Digital
dovol. 7,n.2, p. 66-77. Santa Maria: mai./ago.2014

BENJAMIN, Walter. Passagens. Organizacdo: Willi Bolle. Colaboragao: Olgaria Chain Féres
Matos. Sao Paulo/Belo Horizonte: Ed.UFMG/Imprensa Oficial do Estado de Sao Paulo,
2006.

BORGES, Jorge Luis. O livro dos seres imaginarios. Companhia das Letras: Sdo Paulo,
2007.

BUTLER, Judith. Corpos em aliangca e a politica das ruas — notas para uma teoria
performativa de assembléia. Tradugdo: Fernanda Siqueira Miguens. Editora Civilizagdo
Brasileira: Rio de Janeiro. 2018.

BUTLER, Judith. Levante. In: DIDI-HUBERMAN, Levantes. Edicées SESC: Sao Paulo.
2017.

BUTLER, Judith. Problemas de Género — Feminismo e Subversao da Identidade. Traducéo:
Renato Aguiar. 8% edigado. Civilizagao Brasileira: Rio de Janeiro. 2015.

BUTLER, Judith. Relatar a si mesmo — critica da violéncia ética. Tradugado: Rogério Bettoni.
1% edigéo, 3% impress&o. Auténtica Editora: Belo Horizonte. 2017.

CAIXETA, Rubens. GUIMARAES, César. Pela distincdo entre ficcdo e documentario,
provisoriamente. In “Ver e Poder’, COMOLLI, Jean-Louis. Editora UFMG: 2008

COLLIER, Joana. “Pensamentos de papel picado” in: Cinema de Montagem. Catalogo da
Mostra “Cinema de Montagem?”, Caixa Cultural: Sdo Paulo e Rio de Janeiro, 2015

DEBORD, Guy. A Sociedade do Espetaculo. Digitalizagdo da edicdo em pdf originaria em
www.geocities.com/projetoperiferia 2003
https://www.marxists.org/portugues/debord/1967/11/sociedade.pdf

DELEUZE, Gilles. A Imagem-Tempo. Traducdo: Eloisa de Araujo Ribeiro. Editora
Brasiliense: Sao Paulo. 2005



115

DELEUZE, Gilles. PARNET, Claire. Didlogos. Trad. Eloisa Araujo Ribeiro, Editora Escuta:
Sao Paulo, 1998.

DIDI-HUBERMAN, Georges. A imagem sobrevivente: Historia da arte e do tempo dos
fantasmas segundo Aby Warburg. Traducdo: Vera Ribeiro. Contraponto: Rio de Janeiro,
2013.

DIDI-HUBERMAN, Georges. Que emocao! Que emogao! Tradugao: Cecilia Ciscato. Editora
34: Sao Paulo, 2016

DIDI-HUBERMAN, Georges. Imagens, apesar de tudo. Tradugdo: Vanessa Brito e Joado
Pedro Cachopo. KKYM: Lisboa. 2012.

DIDI-HUBERMAN, Georges. Sobrevivéncia dos vaga-lumes. Editora UFMG: Belo Horizonte,
2011.

DIDI-HUBERMAN, Georges. Levantes. Edicbes SESC: Sao Paulo, 2017.

DRUMOND DE ANDRADE, Carlos. As impurezas do branco. 2% edigdo. J.Olympio: Rio de
Janeiro. 1974.

DUARTE, Eduardo. O gesto monumento. In: Revista Midia e Cotidiano, Artigo Segao
Tematica. Volume 12, NUumero 3. Rio de Janeiro. 2018.

FOULCAULT, Michel. As Palavras e as Coisas. Sdo Paulo: Martins Fontes. 2016.

FOULCAULT, Michel. A histéria da sexualidade 1: a vontade de saber. Tradug&o: Maria
Thereza da Costa Albuquerque e J.A. Guilhon Albuquerque. Graal: Rio de Janeiro. 2013.

FOULCAULT, Michel. O corpo utépico, as heterotopias. N-1 Edicdes: Sdo Paulo, 2013.
GUIMARAES ROSA, Jo3o. Grande Sertdo Veredas. Nova fronteira: Rio de Janeiro, 20086.

GUMBRECHT, Hans Ulrich. Produgdo de Presenga — o que o sentido ndo consegue
transmitir. Trad. Ana Isabel Soares. Contraponto: Ed. PUC Rio. Rio de Janeiro, 2010.

HARAWAY, Donna. Em Feminist studies, vol 14, n.3. Saberes Localizados. Feminist
Studies Inc,1988.

JUNG, Carl Gustav. O homem e seus simbolos. Traducdo: Maria Lucia Pinho. Nova
Fronteira: Rio de Janeiro, 2008.

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. Companhia das Letras: S&o Paulo.
2019.

LISSOVSKI, Mauricio. O tempo e a originalidade na fotografia moderna in “Tempo dos
Tempos, DOCTORS, Marcio (ORG). Editora Zahar: Rio de Janeiro. 2003.

MATURANA, Humberto. VARELA, Francisco. A arvore do conhecimento — as bases
biolégicas da compreensdo humana. Palas Athena: Sdo Paulo, 2018.

MBEMBE, Achille. Poder Brutal, Resisténcia Visceral in “Série Pandemia”. N-1 Edi¢cdes: Sao
Paulo, 2019.

MIGLIORIN, Cezar. O dispositivo como estratégia narrativa. Narrativas midiaticas
contemporaneas. Livro da XIV Compds: Porto Alegre. 2005.



116

MONDZAIN, José-Marie. A imagem pode matar? Tradugdo: Suzana Mouzinho. Nova Vega
Editora: Lisboa. 2% edigdo. 2017

PELBART, Peter Pal. Estamos em Guerra. In “Série Pandemia”. N-1 Edicbdes: Sdo Paulo,
2018.

RIBEIRO, Djamila. O que é Lugar de Fala? Letramento: Justificando: Belo Horizonte. 2017.

ROLNIK, Suely. Geopolitica da Cafetinagem. Nucleo de Estudos da Subijetividade, PUC:
Sao Paulo. 2006
https://www.pucsp.br/nucleodesubijetividade/suely%20rolnik.htm

SARR, Felwine. Afrotopia. Tradugado: Sebastido Nascimento. N-1 Edigdes: Sao Paulo. 2019.

SCOTT, Joan. Género: uma categoria util para analise histérica. Educag¢do e Realidade. v.
20, n. 2, 1995.

SHELDRAKE, Rupert. Ciéncia sem Dogmas. A nova revolugdo cientifica e o fim do
paradigma materialista. Trad. Mirtes Frange de Oliveira Pinheiro. Editora Cultrix: S&o Paulo,
2014.

SPIVAK, Gayatri Ghakravort. Pode o subalterno falar? Tradugdo: André Pereira Feitosa,
Marcos Pereira Feitosa e Sandra Goulart de Almeida. Editora UFMG: Belo Horizonte, 2010.

TARKOVSKI, Andrei. Esculpir o tempo. Livraria Martins Fontes Editora Ltda: Sdo Paulo, 2a
edicao. 1998,

UNO, Kuniichi. Hijikata Tatsumi — pensar um corpo esgotado. Tradugao: Christine Greiner e
Ernesto Filho. N-1 Edi¢cdes: Sao Paulo. 2018.

WARBURG, Aby. Histérias de Fantasma para gente grande. Trad. Lenin Bicudo Barbara.
Companhia das Letras: Sdo Paulo, 2015.



