
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 

DEPARTAMENTO DE DESIGN 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM DESIGN 

 
 
 

 

JULIANA FREITAS FERREIRA LIMA 
 
 
 

CÓDIGOS EM RETOMADA – GRAFISMOS KAPINAWÁ: Encontros e 
(r)existências no Vale do Catimbau 

 

 

 

 
 
 
 
 

 
 
 

 
Recife 
2019 



JULIANA FREITAS FERREIRA LIMA 

 

  

 

 

CÓDIGOS EM RETOMADA – GRAFISMO KAPINAWÁ: Encontros e 
(r)existências no Vale do Catimbau 

 

 

 

 

 

 

 
Dissertação apresentada ao Programa de 
Pós-Graduação em Design da 
Universidade Federal de Pernambuco, 
como requisito parcial à obtenção do título 
de Mestre em Design. 

 
Área de concentração: Design, 
tecnologia e cultura. 

 
                                             Orientadora: Profª. Drª. Oriana Maria      

Duarte de Araújo 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 
 

Recife 
2019 



 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

Catalogação na fonte 
Bibliotecária Jéssica Pereira de Oliveira, CRB-4/2223 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

L732c Lima, Juliana Freitas Ferreira 
Códigos em retomada – Grafismos Kapinawá: encontros e 

(r)existências no Vale do Catimbau / Juliana Freitas Ferreira Lima. – Recife, 
2019. 

233f.: il. 
 

Orientadora: Oriana Maria Duarte de Araújo. 
Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal de Pernambuco. Centro 

de Artes e Comunicação. Programa de Pós-Graduação em Design, 2019.   
 
Inclui referências e apêndice. 

 
1.  Experiência estética. 2. Agenciamentos. 3. Simbolismo Kapinawá.  

I. Araújo, Oriana Maria Duarte de (Orientadora).  II. Título. 
 
 
 
745.2     CDD (22. ed.)    UFPE (CAC 2020-214) 

       



JULIANA FREITAS FERREIRA LIMA 

 

CÓDIGOS EM RETOMADA – GRAFISMO KAPINAWÁ: Encontros e  
(r)existências no Vale do Catimbau 

 
 

 
 
Dissertação apresentada ao Programa de 
Pós-Graduação em Design da 
Universidade Federal de Pernambuco, 
como requisito parcial à obtenção do título 
de Mestre em Design.  

 
 
Aprovado em: 05/12/2019 
 
 

BANCA EXAMINADORA 
 

 
___________________________________ 

Profª. Drª. Oriana Maria Duarte de Araújo (Orientadora) 
Universidade Federal de Pernambuco 

 
 

___________________________________ 
Prof. Drº. Alexandre Oliveira Gomes (Examinador Externo) 

Universidade Federal de Pernambuco 
 

___________________________________ 
Profª. Drª. Maria das Vitórias Negreiros do Amaral (Examinadora Externa) 

Universidade Federal de Pernambuco 
 

___________________________________ 
Profº. Drº. Paulo Carneiro da Cunha Filho (Examinador Interno) 

Universidade Federal de Pernambuco 
 



AGRADECIMENTOS 
 

Ao povo Kapinawá, pela acolhida e confiança em compartilhar eventos, e com 

a força dos seus encantados, abraçaram essa proposta com a curiosidade de quem 

sabe partilhar suas histórias motivados por trocas de saberes e afeto. Algumas 

considerações são fundamentais destacar: a articulação e interlocução de Ronaldo 

Siqueira. À hospitalidade da aldeia Mina Grande, em especial à Mocinha e Myrelliane 

Beserra. À família Siqueira Jucá, da aldeia Malhador, pelo carinho e força de Audálio 

e Socorro. Aos gestores e funcionários das escolas indígenas que nos receberam. A 

todos e todas participantes das oficinas que puderam compartilhar das atividades de 

imersão nos grafismos Kapinawá. E à arte e graciosidade de Dona Lia (Maria Justina). 

Aos meus pais, Pedro Jorge e Terezinha, e minhas irmãs, por me passarem 

valores éticos e a importância do compromisso social, ambiental e de ações 

educativas. O agradecimento, e oferenda, desta realização chega especialmente para 

minha filha, e grande amiga, Ingá Maria, bem como a sua avó Janine Moreira, por 

ambas apostarem com amor nos meus projetos e conquistas. Agradeço ainda a 

parceria, irmandade e compreensão de Vládia Lima e de Tomás Patriota, e a dedicada 

contribuição de Bruna Nunes na edição ABNT deste trabalho. 

Aos povos indígenas do Nordeste, pesquisadores e indigenistas, sem os quais 

as caminhadas seriam solitárias ou inexistentes. Agradeço às parcerias e 

contribuições substanciais de Alexandre Gomes e Lara Erendira, assim como as 

colaborações precisas de Manoel Souto Maior, Polly Cavalcanti e dos professores 

Raoni Valle e Renato Athias. 

À Oriana Duarte pelo seu crédito na proposta da pesquisa, sua empolgante 

orientação, e sobretudo pelo incentivo e encorajamento à escrita e percursos 

(in)disciplinares. Bem como, agradeço a provocação para um mergulho na escrita 

etnográfica da parte do professor Paulo Cunha e as sugestões qualificadas da 

professora Vitória do Amaral. 

E finalmente agradeço às amigas e amigos que estiveram comigo em alguma 

parte desta imersão: Daniela Azevedo, Daniela Brilhante, Lia Letícia e Tonfil, assim 

como aos que contribuíram com imagens como Camilo Soares, Lara Erendira e 

Ronaldo Kapinawá. 
  



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

No Sertão a pedra não sabe lecionar,  
e se lecionasse não ensinaria nada;  
lá não se aprende a pedra: lá a pedra,  
uma pedra de nascença, entranha a alma.  
[A educação pela pedra]. 
(MELO NETO, João Cabral de, 1997, p.7) 



RESUMO 

 

A presente pesquisa relata uma imersão gráfica nos sítios rupestres do Vale do 

Catimbau (PE). Um mapeamento dos símbolos e assimilações subjetivas desperta ao 

observar a arte rupestre como o dispositivo ancestral, em interlocução com o indígena 

da região. O conjunto dos grafismos presente no entorno do Parque Nacional do 

Catimbau compreende diversas manifestações culturais, onde identificam-se 

símbolos a expressar rituais, artefatos cotidianos e sagrados, os seres da caatinga e 

as articulações comunitárias. O intuito é apresentar os símbolos gráficos relacionados 

às intersubjetividades e apropriações no simbolismo da comunidade. Na implicação 

do indígena contemporâneo e sua cultura, identifica-se apropriações e 

ressignificações na dinâmica de agenciamentos e práticas interculturais. A 

investigação parte do território indígena Kapinawá aliando-se a um grupo de sujeitos 

da etnia para o reconhecimento e produção atualizada, uma retomada aos códigos. 

Na compreensão do seu sistema simbólico, há de se considerar sua história de 

resistência e compreender o repertório cultural do indígena nordestino conectado ao 

processo de autoidentificação étnica. A partir do projeto cultural “Ocupação, 

Estamparia e Grafismos Kapinawá”, a proposição em design, junto ao povo Kapinawá, 

faz o levantamento dos grafismos rupestres e Kapinawá como um encontro de 

(r)existências, uma conexão com a ancestralidade, a memória e o território. A 

investigação ainda expõe singularidades e suas relações com o entorno e a cultura 

local, como é o encontro com Dona Lia e seus desenhos. Uma experiência estética 

sobre o modo de existir Kapinawá expresso em símbolos gráficos. 

 

Palavras-chave: Experiência estética. Agenciamentos. Simbolismo Kapinawá. 

  



ABSTRACT 
 

 The present research reports on an immersion in the graphisms at the 

archaeological site of the Catimbau Valley (PE). A mapping of symbols and subjective 

assimilations awakens in observing rock art as an ancestral device in the dialogue with 

the indigenous populations of the region. The set of graphics present in the 

surroundings areas of Catimbau National Park comprises several cultural 

manifestations, where symbols are identified to express rituals, daily and sacred 

artifacts, the Caatinga beings and the community articulations. The aim is to present 

the graphic symbols related to the intersubjectivities and appropriations in the 

symbolism of the community. In the implications of contemporary indigenous 

populations and their culture, we identify appropriations and resignifications in the 

dynamics of agency and intercultural practices. The investigation starts from the 

Kapinawá indigenous territory, allied with a group of Kapinawa for the recognition and 

updated production, a return to the codes. In understanding of its symbolic system, it 

must be considered their history of resistance as well as the cultural repertoire of the 

Northeastern indigenous populations connected to the process of ethnic self-

identification. From the cultural project “Occupation, Stamping and Kapinawá 

Graphics”, the design proposition, together with the Kapinawá people, make the 

surveying of rupestrian Kapinawá graphics a meeting of (r)existences, a connection 

with ancestry, memory and the territory. This research also exposes singularities and 

their relationships with the surroundings and local culture, such as is the meeting with 

Ms Lia and her drawings. An aesthetic experience about Kapinawá's mode of 

existence is expressed in graphic symbols. 

 

Keywords: Aesthetic experience. Agencies. Kapinawá symbolism. 
 

 
 

 
 

 
 

 
 



LISTA DE SIGLAS 
 
ANAÍ   Associação Nacional de Ação Indigenista 

CIMI    Conselho Indigenista Missionário 

COJIPE  Comissão de juventude indígena de Pernambuco 

FUNAI   Fundação Nacional do Índio 

NEPE   Núcleo de Estudos e Pesquisas sobre Etnicidade 

OJIKA   Organização de Jovens Indígenas Kapinawá 

PARNA  Parque Nacional 

SECULT-PE  Secretaria de Cultura de Pernambuco 

FUNCULTURA Fundo Pernambucano de Incentivo à Cultura 

FUNDARPE  Fundação do Patrimônio Histórico e Artístico de Pernambuco 

SPI    Serviço de Proteção ao Índio 

T.I.    Terra Indígena 

UC    Unidade de Conservação 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO 

 

1  INTRODUÇÃO ........................................................................................................ 12	

2   NA TERRA INDÍGENA KAPINAWÁ: POVO, PAISAGEM, LETREIRO ....... 23	

2.1	 Povo ............................................................................................................. 32	

2.2	 Paisagem ..................................................................................................... 39	

2.3	 Letreiro ........................................................................................................ 42	

3  A OCUPAÇÃO: UMA IMERSÃO (ETNO)GRÁFICA ........................................ 48	

3.1  Uma roda de conversa ............................................................................... 50	

3.2  Nas trilhas dos sítios de pinturas e gravuras rupestres ......................... 52	

3.3  Oficinas de estamparia manual e grafismos ............................................ 59	

3.4  O laboratório de grafismos Kapinawá ...................................................... 68	

3.5  O Samba das Palavras ............................................................................... 69	

3.6  Mostra Expositiva ....................................................................................... 78	

3.7  Interação entre design e comunidade Kapinawá .................................... 83	

4  (R)EXISTÊNCIAS – AGENCIAMENTOS E O MUSEU KAPINAWÁ ............ 92	

4.1  Agenciamentos coletivos e processos autônomos ................................ 95	

4.2  O Museu Kapinawá em processo .............................................................. 96	

4.3  O projeto expográfico dos espaços museológicos .............................. 100	

4.4  O contexto e as políticas culturais para o Museu Kapinawá ............... 109	

4.5  O sistema dos objetos Kapinawá em (r)existência ............................... 115	

5	 RETOMADA, CÓDIGOS, SÍMBOLOS E GRAFISMOS ................................ 125	

5.1	 Códigos e agência .................................................................................... 125	

5.2	 Os códigos em retomada ......................................................................... 127	

5.3  Os símbolos: identidade e reconhecimento .......................................... 129	

5.3.1    Simbolismo Kapinawá .......................................................................................... 130	

5.4	 Dos códigos aos grafismos ..................................................................... 140	



5.4.1				 Da materialidade à gestualidade e sentidos ..................................................... 142	

5.5	 Dos grafismos aos códigos ..................................................................... 150	

5.5.1				 Grafismos rupestres ............................................................................................. 153	

5.6	 Pintura corporal Kapinawá ...................................................................... 175	

6 EU SOU BRUTA – A SINGULARIDADE DE DONA LIA .......................... 191 

 REFERÊNCIAS .......................................................................................... 220 

 APÊNDICE A – ENTREVISTAS ................................................................ 223	



11 
 

 
Fonte: A autora (2017) 

 
 

Figura 1 - Estrada de terra com vista para Serra da Mina Grande 



12 
 

1 INTRODUÇÃO 
 
Abrindo as porteiras 
 

Na primeira ida ao território Kapinawá o destino é a aldeia Malhador, onde o 

acesso mais rápido segue a estrada da Vila do Catimbau, um povoado porta de 

entrada para a unidade de conservação (UC) o Parque Nacional (PARNA) do 

Catimbau. A Vila, local de passagem e pouso de visitantes do Parna, é composta de 

arruados, uma praça central com igreja, pequenas casas conjugadas, duas pousadas 

e alguns comércios residenciais. Logo da praça se avista a sede da Associação dos 

Guias do Vale do Catimbau, ponto de concentração turística para excursões aos sítios 

arqueológicos do Parna, no município de Buíque. Depois de passar pelas duas ruas 

principais do vilarejo, o destino mais procurado é o das trilhas para o parque ecológico 

e sítios rupestres. 
 

Figura 2 - Mapa do Vale do Catimbau – Parna do Catimbau e a Terra Indígena Kapinawá 

 
Fonte: A autora (2019) 

 

Naquela noite fria seguimos outra direção, incomum ao contexto turístico de 

pousadas e concentração populacional e de serviços. Na companhia do antropólogo 



13 
 

Alexandre Gomes1, a viagem de carro segue com destino às aldeias Kapinawá, 

trilhando o rastro da moto de Ronaldo Kapinawá2. Logo percebo ultrapassar uma 

espécie de delimitação rumo a uma atmosfera distinta. A estrada de aproximadamente 

11km, até a aldeia Malhador, interliga outras aldeias. Das casas populares que 

passamos ao longo do caminho, de longe avistamos destacar-se um descampado 

com uma única casa grande rodeada de alpendres. Assim, tomo conhecimento da 

representação histórica da típica casa de fazenda na história do povo Kapinawá. 

A organização social Kapinawá está diretamente vinculada ao processo de 

afirmação da identidade étnica como efeito de reivindicação territorial, a qual o grupo 

vem se mobilizando desde os conflitos acirrados durante os anos 1970. Para relatar 

o repertório visual desta comunidade indígena, intuito da pesquisa que segue, é 

preciso situar-nos no contexto sócio-político Kapinawá. É indispensável adentrar o 

território, contar o que “o povo conta” e identificar os processos de formação dos 

Kapinawá, o ambiente, sua paisagem e os referenciais históricos, além dos elementos 

da cultura que são relevantes para a imersão etnográfica desta pesquisa em design. 

A imersão é uma experiência estética de contato, e reflexões, com a cultura 

Kapinawá, compartilhando dos aspectos da paisagem e seus objetos culturais, assim 

como os modos de assimilar e produzir sentidos na relação com tais objetos e, a partir 

deles, com a sociedade envolvente. E nesse mergulho, pretendo apontar os símbolos 

e seus códigos, com atenção voltada ao reconhecimento expresso pelos sujeitos da 

cultura Kapinawá. Da Serra da Mina Grande, da furna, do cruzeiro, das matas, do 

chapéu de palha, dos rituais e toantes, dos grafismos, das pedras e letreiros. Assim, 

me incluo ao falar do contato com os indígenas e as pedras marcadas, com as figuras, 

não figuras e do talvez abstrato, para assimila-los como objetos culturais dotados de 

agência3. 

Então, o que dizer de expressões e códigos do homem do passado, ou da 

cultura de uma (r)existência étnica, estando no futuro? Assim as narrativas são 

construídas, contagiadas pelo suposto “outro”, que em um deleite antropofágico agora 

                                                
1 O antropólogo, historiador e indigenista, é um dos pesquisadores assessores da Rede de Memória e Museologia 
Social (ver cap.2), e é quem me convida para participar de encontros para museus indígenas no território 
Kapinawá. No decorrer da dissertação estabelecemos interlocuções a partir de eventos promovidos no 
departamento de antropologia e museologia da UFPE.  
2 Ronaldo Siqueira é professor de arte, filho de Audálio e Socorro. O primeiro Kapinawá a quem fui apresentada. 
Ronaldo foi o articulador, junto à comunidade, do projeto cultural idealizado por mim e iniciado em 2016. É um 
importante interlocutor, pois além dos diálogos em relação a seus processos de produção, é o mediador de várias 
ações na comunidade e na interlocução com pesquisadores. 
3 Compreendo o conceito de agência a partir de Alfred Gell (2018), considerando os modos de operar os objetos 
da arte de forma relacional. Uma mobilização de princípios estéticos a partir das inter-relações. 



14 
 

já configura um outro eu, na ideia de um nós (ROLNIK, 1989). E nessa pisada coletiva, 

de observar, interagir e entrecruzar experiências, pedimos licença para abrir as 

porteiras e nos embrenhamos nas matas em busca de um reencontro e seus 

desdobramentos. 

A etnografia, metodologia adotada na presente pesquisa, é ferramenta 

principal para agrupar os dados levantados a partir de ações desenvolvidas com o 

povo Kapinawá, bem como as interlocuções com os atores sociais e os pesquisadores 

que atuam no território. Além da observação e contato nas visitas de campo e durante 

oficinas culturais desenvolvidas e compartilhadas com a etnia, recorro ainda às 

produções fotográficas4 e audiovisuais5 realizadas na terra indígena (T.I.) Kapinawá, 

que repassam as narrativas ‘dos mais velhos’, bem como às pesquisas acadêmicas 

(ANDRADE, 2014; SAMPAIO, 2011; ALBUQUERQUE, 2006, 2008) acessadas para 

contextualizar a dinâmica territorial da etnia. 

Algumas entrevistas foram realizadas no fechamento da dissertação, pois 

somente após uma organização sistemática pude contextualizar os dados para 

indagar perspectivas específicas. Os interlocutores centrais da pesquisa são os 

participantes das oficinas propostas como projeto de ocupação cultural6, sendo estes 

em sua maioria professores de arte e jovens da Organização de Jovens Indígenas 

Kapinawá (OJIKA)7. 

A história da identidade étnica Kapinawá está associada a sua luta territorial, 

e ao seu processo de autodeterminação como povo indígena vinculada às práticas 

rituais, incentivadas como instrumento de reafirmação e a preservação da sua história, 

a partir da relação com os elementos culturais. Dentre os elementos para o 

reconhecimento da “origem” indígena, a presença de vestígios arqueológicos e os 

sítios de pinturas e gravuras rupestres da região indiciam o elo ancestral. Aqui 

apresento uma imersão nos grafismos rupestres incorporando a categoria nativa 

                                                
4 Outro material substancial para ilustrar o processo histórico da afirmação étnica Kapinawá, é o acervo fotográfico 
da organização ANAÍ, cujo um dos objetivos é informar a opinião pública sobre a situação social, as lutas 
e os direitos dos povos indígenas. Em tais registros, realizados nos anos 1980, os pesquisadores da 
instituição acompanharam os conflitos territoriais e os rituais tradicionais no território Kapinawá. 
5 São produções audiovisuais realizadas na T.I. Kapinawá e disponíveis na internet. Ver referências: 
ALBUQUERQUE, 2006; ANDRADE e CAVALCANTI, 2019; Sonoras tradições, 2014; Pé na rua ateliê, 2014. 
6 Logo nos primeiros contatos, surgiu a ideia de realizar atividades que aliassem o levantamento do repertório 
visual local com as interpretações, associações e apropriações da arte rupestre local, sob a perspectiva indígena, 
o que resultou no projeto cultural proposto para o fundo de cultura de Pernambuco, Funcultura. 
7 A OJIKA é uma organização para o fortalecimento dos(as) jovens indígenas Kapinawá e se propõe a compartilhar 
dos interesses, acontecimentos, história e luta do povo, atuando dentro e fora do território. 



15 
 

“letreiro”. Da mesma forma emprego outras categorias nativas identificadas no contato 

com os Kapinawá e no decorrer do estudo sobre sua formação. 

Parto de um reconhecimento contextualizado aos Kapinawá como povo 

indígena. O povo Kapinawá, assim como outros grupos indígenas, está sujeito aos 

estereótipos generalizadores e cristalizados sobre sua identidade. As relações 

atribuídas aos indígenas geralmente vêm carregadas de referências ultrapassadas e 

desconexas com a realidade atual, sobretudo em relação à uma estética de cultura 

estática (VIDAL, 1992). Contudo, a partir da representação de sua vida cotidiana, 

memórias e da relação com os grafismos ancestrais, a comunidade tende a 

reconhecer-se e demarcar sua autonomia como grupo étnico. A reafirmação de sua 

cultura projeta a história dos Kapinawá conciliada com a realidade contemporânea. 

Dois fatores relevantes a esta pesquisa são o potencial iconográfico 

disponível e as ações relativas à cultura Kapinawá. A pesquisa se enraíza nas 

expressões do passado e do presente dos indígenas do Catimbau como associações 

em emergência étnica, e portanto, passo a situá-las como arte e agência (GELL, 

2018). Para além de incluir ou reivindicar um lugar na arte, mas atribuir sua existência 

incorporada, e agenciada, aos processos de afirmação étnica. 

O foco da pesquisa destaca os grafismos presentes na região do Vale do 

Catimbau, o que inclui os grafismos rupestres e as associações e expressões 

Kapinawá. Inclusive a afirmação identitária está diretamente ligada à existência do 

patrimônio arqueológico local, pois “na organização social dos fluxos culturais a 

presença dos sítios arqueológicos foi um dos elementos identitários selecionados 

pelas famílias dos arredores da Serra do Macaco no processo de organização e 

reivindicação de uma identidade especificamente étnica” (ANDRADE, 2014, p.140). 

Entre 2017 e 2018 realizo, no território Kapinawá, o projeto cultural 

“Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá”8 aprovado pela lei de incentivo à 

cultura estadual, Funcultura, na área de design e moda, linha de pesquisa “projeto de 

estamparia para a criação de símbolos gráficos, ou tipográficos, inspirados na cultura 

pernambucana”. O então projeto cultural é fonte inicial do levantamento de dados 

investigados nesta pesquisa. As atividades do referido projeto serão expostas com as 

metodologias, no terceiro capítulo, porém, disponho de relatos de contatos anteriores 

e posteriores ao projeto cultural, o qual me refiro também como projeto de ocupação. 

                                                
8 Processo relatado no blog: http://culturadigital.br/ocupakapinawa. Mais informações no capítulo III. 



16 
 

A partir dos elementos culturais apresentados e relacionados ao modo de vida 

e à expressão do povo Kapinawá, abro as porteiras para uma imersão (etno)gráfica 

dialogando com os participantes das oficinas promovidas no território indígena. O 

desejo é discorrer acerca das experiências trocadas em proposições culturais e, para 

além do mapeamento das expressões gráficas levantadas, situar a arte indígena e 

ancestral, da região do Vale do Catimbau, como um sistema de ação. Um sistema 

vivo, sem limite de ação preestabelecido (GELL, 2018), proporcionando criações e 

reelaborações dos objetos da cultura, estes são reinseridos em (r)existência, onde “as 

tradições também são inventadas devido à agência dos indivíduos” (ALBUQUERQUE, 

2008, p.4). Das interpretações às relações com o repertório visual local, uma 

confluência de agentes, mais do que dão significados, identificam relações ancestrais 

e seus desdobramentos como elementos culturais atualizados de um povo. O design 

aliado à cultura e ao modo de vida Kapinawá, atua como agente de uma retomada e 

proporciona projeção dos grafismos a partir de uma experiência estética. 

Sobre essa (r)existência dos objetos e símbolos gráficos relacionados 

diretamente ao processo de afirmação étnica, fundamento como um (r)existir 

Kapinawá, da resistência territorial e cultural de um povo, e sua existência como etnia. 

Considero as tradições e costumes em conexões espaço-temporais como uma 

reapropriação de um sistema simbólico incluindo objetos com particularidades 

específicas que contam a história da etnia. 

Ações de agenciamentos culturais, incluindo o projeto “Ocupação, estamparia 

e grafismos Kapinawá”, aliam atores sociais ao conhecimento técnico e criativo do 

design, privilegia a projeção da identidade Kapinawá e de sua expressão gráfica como 

construção coletiva, e intersubjetiva. O mapeamento dos grafismos compreende as 

diversas manifestações culturais, onde identificam-se símbolos a evocar rituais, 

objetos de luta, artefatos artesanais, cotidianos e sagrados, a relação com o meio 

ambiente e as articulações comunitárias. 

Por sua vez, a presente pesquisa tem como propósito efetuar uma 

aproximação direta com outras ações promovidas no território Kapinawá para 

expandir as reflexões acerca do material coletado durante as primeiras atividades do 

projeto cultural. Nesse sentido, as interlocuções continuadas com algumas pessoas 

da etnia, assim como os diálogos com pesquisadores(as) e articuladores(as) de 

eventos ocorridos no território, são fundamentais para uma consistência das relações 

(entre sujeitos e objetos) as quais me determino expor. 



17 
 

No capítulo 2 – Na Terra Indígena Kapinawá - Povo, paisagem e letreiros – 

trago um panorama histórico e territorial do povo Kapinawá. As categorias “povo”, 

“paisagem” e “letreiro” são dispositivos de entrada para um diálogo a partir de 

pesquisas desenvolvidas com os Kapinawá. A conjuntura territorial e identitária, como 

parte de processos canalizadores da autodeterminação indígena, é contextualizada a 

partir de fragmentos da história do povo Kapinawá.  

Ainda desfruto de alguns relatos dos “mais velhos” da etnia através de 

depoimentos disponibilizados em realizações audiovisuais acessadas pela internet. O 

contexto histórico já é bastante relatado ao longo de diversas propostas filmadas, que 

torna-se desnecessário esse apanhado diretamente com os atores sociais em 

questão. O ambiente, apresentado como paisagem, é contemplado no propósito de 

situar a relação do povo com a natureza local, sendo esta assimilada ainda como 

elemento cultural. E numa estratégia de adentrar no contexto dos sítios rupestres, 

uma breve descrição sobre a relação imbricada dos Kapinawá com os letreiros9. 

O capítulo 3 – Ocupação, uma imersão (etno)gráfica – propõe-se a fazer uma 

descrição detalhada do projeto cultural “Ocupação, estamparia e grafismos 

Kapinawá”, minha primeira proposição como designer na comunidade indígena. As 

atividades são relatadas seguindo a ordem das ocorrências demonstrando como a 

coleta de dados se procede enquanto imersão nas manifestações gráficas produzidas 

pelos Kapinawá. Como estudo de campo, este relato apresenta-se a partir de uma 

metodologia etnográfica aplicada durante as visitas aos sítios de pinturas e gravuras 

rupestres, e no levantamento dos símbolos gráficos Kapinawá. As oficinas são 

descritas como proposições de criação e impulsionam diálogos fundamentais para a 

identificação do repertório Kapinawá, a partir da perspectiva local. A estratégia 

laboratorial compreende toda a observação sobre os processos de criação dos 

grafismos atribuídos como Kapinawá. Os resultados das atividades de campo, do 

projeto cultural, são incluídos como produtos. Há ainda uma descrição da mostra 

expositiva de encerramento do projeto de ocupação e minhas reflexões sobre a 

interação, como profissional do design, em relação com a comunidade indígena. 

Abordo o conceito do “humanismo projetual (BONSIEPE, 2011, p.21) e a relevância 

em mediar a projeção da identificação Kapinawá através dos seus artefatos 

instrumentais e semióticos. 

                                                
9 Designação atribuída, pelos Kapinawá “mais antigos”, às inscrições rupestres da T.I. 



18 
 

No capítulo 4 – (R)existências, agenciamentos e o museu Kapinawá – abordo 

meu envolvimento com outros projetos desenvolvidos no território Kapinawá e inclui 

na trajetória da pesquisa a relação dialógica, em campo, com outras áreas do 

conhecimento. Os demais projetos acessados estão relacionados aos agentes, 

culturais e sociais, parceiros da etnia, através de incentivos aos processos de 

reconhecimento do patrimônio cultural Kapinawá. Aqui relata-se as primeiras relações 

com a comunidade a partir dos encontros e fóruns10 realizados no território indígena, 

e das ações do projeto de museus Kapinawá11. O museu indígena é descrito em seu 

processo de construção compartilhada e as oficinas culturais, voltadas para a 

execução dos museus, são promovidas para trocas de saberes e aplicação de 

técnicas tradicionais em interlocução com técnicas modernas. As pesquisas 

acadêmicas e os incentivos culturais são expostos como políticas culturais de 

articulação do acervo e memória como elementos da cultura Kapinawá. Alguns 

objetos são apresentados como sistema em suas relações de uso, resistências e 

apropriações para o museu indígena. Os objetos são inventariados como processos 

de (r)existência em que estão implicados seus valores simbólicos. 

Será no capítulo 5 – Retomada, símbolos, códigos e grafismos – que trago 

grande parte dos símbolos gráficos coletados. Apresento um estudo mais 

aprofundado dos grafismos rupestres e Kapinawá. Os grafismos rupestres, além de 

configurarem um vestígio da trajetória dos antepassados, agregam valor histórico de 

vínculo com a “cultura ancestral”. Com o levantamento dos símbolos gráficos 

contextualiza-se as relações e significâncias atribuídas aos grafismos ancestrais pelos 

Kapinawá. As associações elaboradas, tanto a partir da perspectiva do indígena local 

como do relato subjetivo da presente investigação, são reativadas dos diálogos 

vivenciados durante a imersão nos sítios rupestres.  

Por vezes, aponto o levantamento do conjunto de símbolos gráficos como 

uma “cartografia”, na qual relaciono traduções aos grafismos a partir da interlocução 

com os atores sociais, ou seja, os que vivenciam o contexto original dos símbolos. Os 

grafismos rupestres e Kapinawá são considerados representações e assimilações, 

expressões gráficas e singularidades do repertório visual local. Portanto, o simbolismo 

                                                
10 Os encontros e fóruns, realizados em 2015 e 2016 são eventos que antecedem tanto o projeto “Ocupação, 
estamparia e grafismos Kapinawá”, como a presente pesquisa, e serão melhor elencados no capítulo IV.  
11 O projeto “Museu Kapinawá – educação patrimonial fazendo escola” é o projeto de execução dos museus na 
T.I. Kapinawá do qual participo colaborando nas oficinas de expografia. É o segundo projeto cultural do qual 
disponibilizo de informações e materiais acerca dos objetos culturais Kapinawá. Ver mais no capítulo IV.  



19 
 

Kapinawá é apresentado como “cartografia” de retomada aos códigos gráficos 

ancestrais e das reelaborações contemporâneas. 

Os dois agrupamentos, o indígena e ancestral, carregam algo em comum na 

sua morfologia gráfica e simbolismos? Partindo desta indagação, apontamos um elo: 

ambos expressam seu entorno, os seres da caatinga, seus objetos, lutas e rituais de 

culto e festejo. O grupo relaciona alguns grafismos às referências rituais e sua cultura 

imaterial, da mesma forma, vincula objetos e costumes tradicionais com elementos 

sugeridos pela pintura rupestre. Porém, as distintas organizações sociais, distantes 

no tempo, caracterizam transformações. 

Nas visitas aos sítios rupestres, seguimos as trilhas guiadas pelas marcas dos 

percursos realizados naqueles tempos. Nos percursos coletivos do projeto cultural, 

observamos, fotografamos e dialogamos sobre os códigos e seus sentidos. As 

excursões acompanhadas com os Kapinawá proporcionam interpretações 

apropriadas devido a sua familiaridade espacial. Assim, pus-me a observar os 

diálogos decorrentes do encontro com os símbolos ancestrais e da intenção de 

traduzi-los. Apesar do propósito de assimilarmos em coletivo, a minha atenção se 

volta em observar a percepção indígena, pois me percebo alheia a uma série de 

códigos particulares. 

Meu olhar, de quem chega de fora em busca desse diálogo e cumplicidade 

sensível do olhar Kapinawá, encontra-se diante de algo pleno, que se impõe. Os 

olhares – local e estrangeiro – abduzidos pelo encanto daqueles códigos, já 

dispensam qualquer valoração orientada em comparar os signos. Das valorações, 

compete o valor emocional relacionado por Franz Boas (2014) como uma reação afim, 

uma cognição desperta pelo contato frequente com os signos com carga de afinidade 

e autoidenticação, para os coabitantes daquele potente repertório visual. Um 

simbolismo decorrente de interlocuções culturais e de um agregado de referências e 

reações emocionais. 

Quanto às análises desta pesquisa, é possível identificar nos grafismos 

Kapinawá inspirações ou mesmo equivalências formais e conceituais com padrões 

gráficos de outras etnias. Além dos aspectos da similaridade formal, procedente de 

uma materialidade simples e do uso de ferramentas e técnicas menos sofisticadas, 

observa-se uma raiz estética derivada ainda das contaminações de expressões entre 

culturas. Ao relacionar a cultura Kapinawá com a arte rupestre do Vale do Catimbau, 

me deparo com aspectos de entrecruzamentos de manifestações gráficas. Como um 



20 
 

testemunho dos olhares intersubjetivos da investigação coletiva, a imersão no 

território Kapinawá impulsiona questões sobre a materialidade, o gesto experienciado 

desde o tempo dos agrupamentos nômades e as relações implicadas nesse processo 

do reconhecer, assimilar e dar significados. São os processos criativos e 

agenciamentos que instigam o seguir em frente. 

Ao final, no capítulo 6, apresento a produção de dona Lia, uma senhora da 

T.I. Kapinawá com expressões singulares reveladas em cadernos de desenhos. Os 

desenhos e narrativas de dona Lia estão inclusas no que entendo como “cartografia 

afetiva”12 (ROLNIK, 1989). Isto porque a incorporação das singularidades identificadas 

evidencia um reconhecimento das reflexões abordadas no decorrer da dissertação, 

tratando tanto das emergências relacionadas ao povo, como do ambiente, as 

materialidades acessadas e a agência do fazer da arte um meio de relação, um 

sistema de ação em profusão de experiências. 

Por fim, nas considerações finais, contextualizo questões conceituais para 

uma fundamentação dos percursos que constituíram esta pesquisa. Isto porque 

através de percursos se trilhou toda a proposta aqui apresentada, sobretudo na 

perspectiva de uma explanação dos encontros e ocorrências. Das 11 visitas à T.I. 

Kapinawá, no decorrer dos últimos quatro anos13, trouxe experiências pessoais e 

propositivas relatadas como experiência estética de relação com os atores sociais e 

seus objetos culturais. O levantamento de dados inclui, além dos objetos, os aspectos 

socioculturais e os acontecimentos que presenciei no decorrer das visitas, o que me 

envolve numa rede de relações a atravessar outros sentidos, os de afeto e de 

compromisso com o papel social do design. Portanto, venho compreendendo 

conteúdos e conceitos onde o design, como aliado, é ainda agenciador e instrumento 

de outros processos, como cognitivos e educativos, consequentemente esses 

conteúdos desdobram-se em ações efetivadas, antes de tudo, ao configurarem-se no 

contexto Kapinawá.  

E para abrir as porteiras, evoco um chamado Xukuru para reivindicar em tom 

enfático: “E diga ao povo que avance!” Uma espécie de sentença lembrada aqui como 

um convite para que todos se juntem num (r)existir em outra perspectiva de avançar. 

Uma perspectiva indígena, de reinventar-se para avançar. É a cultura indígena em 

                                                
12 Suely Rolnik em “Cartografia sentimental. Transformações contemporâneas do desejo”, desenvolve o conceito 
de cartografias afetivas a qual associo como um modo de agência, de ação e relações.  
13 Desde 2015, em contato com o povo Kapinawá, venho acompanhando eventos e agregando experiências que 
me levaram a propor tanto o projeto cultural de ocupação como a presente pesquisa. 



21 
 

crescente movimento, é a terra indígena que precisa florescer e avançar. Seguimos a 

narrativa com o respeito de quem pede licença e vibra diante das porteiras: 

“Avançaremos!!!” 

 
Figura 3 - Kapinawá pulam uma cerca em área de conflito de terras: O corte dos arames 

 

Fonte:  Acervo ANAÍ. Marco Aurélio Martins (1981) 

 



22 
 

Fonte: A autora (2017) 
 
 
 

Figura 4 - Pintura rupestre da furna dos letreiros, aldeia Mina Grande 



23 
 

 
2  NA TERRA INDÍGENA KAPINAWÁ: POVO, PAISAGEM, LETREIRO 

 
 
 “oi que prazer que alegria é o nosso encontro de 
irmão. 
é como um banho perfumado, e gostosa é nossa união 
oi que prazer que alegria é o nosso encontro de irmão. 
sereno da madrugada, gostosa é nossa união 
oi que prazer que alegria é o nosso encontro de irmão 
é vida que dura sempre, gostosa é nossa união”. 

Kapinawá – benditos, sambas de coco e toantes (CD, 
2003)14 
 

 

Noite fria de julho de 2015. A temperatura aponta 15˚ quando chegamos ao 

Vale do Catimbau e seguimos em direção ao território indígena Kapinawá, onde um 

grupo de representantes desta etnia, bem agasalhados e com seus artefatos 

artesanais compondo as vestimentas, já nos aguardava na escola da aldeia Malhador. 

Logo estávamos reunidos, pesquisadores e indígenas de várias partes do país na 

abertura do I Encontro de formação em museologia para povos indígenas15. Minha 

motivação primeira em participar do evento foi conhecer a arte rupestre local a partir 

da relação que os indígenas estabelecem com as pinturas e gravuras rupestres da 

região. Essa curiosidade eu guardava desde a primeira vez que soube da existência 

dos Kapinawá, coabitantes desse cenário demarcado por uma arte ancestral. 

Sou convidada pela organização da Rede Indígena de Memória e Museologia 

Social16, parceira dos indígenas na promoção do encontro, para realizar o registro 

fotográfico do evento, como voluntária. Para a cobertura do encontro levo uma câmera 

fotográfica profissional, o que me proporciona uma aproximação com os participantes 

de forma mais direta e despojada, para este trabalho, tenho permissão prévia de 

fotografar os participantes. A disponibilidade deste contato direto com articuladores 

da comunidade Kapinawá provoca uma série de reflexões que lançam o olhar para 

dentro do que as lentes e registros fotográficos desvelam. Assim, passo a buscar 

compreender o que consiste o modo de vida Kapinawá relacionado àquele ambiente 

                                                
14 CD: Kapinawá – Benditos, sambas de coco e toantes. (56’56”). 2003. 
15 Realizado entre 20 a 24 de julho de 2015, no território indígena Kapinawá, o I Encontro de formação em 
museologia para povos indígenas em Pernambuco promoveu oficinas e mesas de debates com a participação de 
etnias do Brasil (em sua maioria do Nordeste), pesquisadores e indigenistas. 
16 A Rede Indígena de Memória e Museologia Social é formada por indígenas, pesquisadores e indigenistas. A 
rede articula ações relacionadas aos museus indígenas, além de promover encontros de debates, processos 
formativos que garantem a participação efetiva das comunidades indígenas. 



24 
 

e território: ao observar as trocas interétnicas, a organização social deste povo e a 

relação com os não indígenas com quem formam parcerias. 

Na casa onde me hospedo, o casal Audálio e Socorro nos acolhe com um 

carinho especial, de quem partilha do mesmo desejo de conhecer o outro e 

reconhecer parcerias. Fomos agraciados pela atenciosa hospitalidade própria do 

interior do Nordeste. Nossos anfitriões nos convidam para um caloroso café da 

manhã, servido de cuscuz, batata doce, mel e leite de cabra saboreados em meio a 

conversas reveladoras17. A família além de plantar diversas culturas numa roça 

distante, cerca de um quilômetro da casa, possui uma criação de bode e cabras para 

produção autossustentável.  

Ao sairmos para a abertura do evento, observo que a família está vestindo 

adereços da cultura Kapinawá: A saia do caroá, cocar, borduna, além dos colares e 

penas. O uso de tais artefatos evidencia a importância do momento, pois compõem 

sua identificação cultural e, entre as atividades, é dia de ritual de abertura dos 

trabalhos e de saudar os visitantes. 

As práticas do encontro ocorrem na oca construída num espaço central da 

aldeia, próxima à escola. Na manhã da primeira atividade, entre oficinas e palestras, 

os indígenas organizam-se em círculos para fazer a abertura do dia numa espécie de 

cerimônia ritualizada com cânticos ao som dos maracás e encerra com orações 

cristãs. Um dos anfitriões e organizador do evento, Ronaldo Kapinawá  informa sobre 

alguns ajustes na programação e justifica, que ali tudo se organiza “no tempo dos 

índios”. Assim, sem pressa, as pautas vão se conformando numa disposição para 

imprevistos e demandas eventuais.  

Minha atenção é constantemente voltada para a cultura visual do ambiente, os 

adornos dos instrumentos, os artefatos decorativos, os trançados da palhoça e os 

objetos artesanais em exposição na feirinha improvisada. Além dos objetos a compor 

o espaço, enquanto acontecem as falas intercaladas entre indígenas e pesquisadores, 

sucedem-se trocas de pinturas corporais com tintura do jenipapo18. As pinturas 

estampam padrões de grafismos indígenas, algumas variações destes padrões 

podem ser observadas como possíveis expressões específicas de alguma etnia. Ou 

seriam estilos próprios desenvolvidos intuitivamente naquele instante? 

                                                
17 Ver anexo – carta a um visitante. 
18 O jenipapo é um fruto encontrado na América e bastante cultivado na Amazônia e algumas regiões úmidas da 
Mata Atlântica. A tinta do jenipapo é extraída para aplicação da pintura corporal de coloração preta esverdeada. A 
pintura desbota aos poucos e sai entre uma semana e quinze dias. 



25 
 

No segundo dia de atividades, nos transportamos em excursão até a Mina 

Grande, aldeia sede da etnia Kapinawá. Fomos para a Furna da Mina Grande19 onde 

encontra-se o cruzeiro, local prestigiado como sagrado pela etnia. Caminhamos 

alguns poucos quilômetros até o conjunto de pedras conhecido como Serra da Mina 

Grande. No meu entusiasmo de quem captura as singularidades do momento, 

adentrei o local acompanhando o caminhar das lideranças. Imediatamente sou 

alertada para não entrar na furna antes da permissão do pajé20.  

Enquanto investigo um melhor ângulo para registrar a reunião de vários povos 

parentes, percebo que preciso observar melhor as peculiaridades daquele instante. É 

preciso atenção e paciência para entrar no espaço reservado, de culto aos 

encantados21. Aos poucos, o grupo se reúne no local e sob as orientações do pajé as 

pessoas lentamente adentram a furna, com o cuidado e respeito de quem entra num 

templo. Os demais participantes, das outras etnias, também se aproximam 

conscientes da importância daquele local para os Kapinawá e assim é formado um 

círculo no interior da furna, ao redor do cruzeiro. Velas são acesas e começam os 

trabalhos de culto e cumprimentos aos encantados, tudo sob os cantos e o chacoalhar 

dos maracás22. A permissão para fazer registros fotográficos ainda não chega, de 

modo que posso deixar-me arrebatar pela força desse momento de concentração 

destinada ao sagrado. 

Após as saudações acompanhadas dos cantos de toré23, as pessoas se 

distanciam do cruzeiro e se reagrupam no canto mais próximo ao exterior da furna. Ali 

inicia uma assembleia, representantes das etnias presentes se tratam por parentes24, 

e sentados na areia batida da furna, pessoas expõem suas compreensões e ideias 

sobre o que vivenciaram naqueles dias. Seguem debates sobre as principais 

                                                
19 As chamadas furnas são cavernas incrustradas nas pedras das serras, também conhecidas por locas. A Furna 
da Mina Grande é um importante local de rituais sagrados. Em 1979, “foi ‘erguido o cruzeiro da jurema’, signo de 
consagração do novo terreiro e ‘pisado’ o primeiro grande toré [...] onde estão enterrados os “antigos”. Nesta 
mesma ocasião “revelou-se” o etnônimo Kapinawá’. Segundo Andrade (2014, p.52, apud SAMPAIO, 1995, p.8) 
20 Pajé, liderança religiosa. Detentor de poderes espirituais, o pajé geralmente atua como conselheiro e curandeiro, 
além de conduzir rituais atribuídos aos antepassados. 
21 São os seres invisíveis a quem se atribuem algumas manifestações. Os antepassados são tratados como 
encantados, pois ao morrerem encantaram-se, viraram espíritos de luz. 
22 Instrumento musical próprio dos povos originários geralmente feito de cabaça. 
23 Toré – Ritual praticado por boa parte dos povos indígenas do Nordeste do Brasil. Uma dança circular 
acompanhada de cantos específicos. Principal expressão política, artística e religiosa. Instrumento de 
reivindicação do reconhecimento indígena. Há o ritual, aquele ritual sagrado, fechado. E tem os toré de 
apresentação, onde abre a exceção de visitantes e curiosos participar.  “O toré é hoje uma das principais 
expressões na vida religiosa e política entre as diversas comunidades políticas locais que compõem o 
grupo. Nas comunidades Kapinawá, foi incorporado às práticas locais nas décadas de 1960 e 1970 do século 
XX”. (ANDRADE, 2014, p.121) 
24 Termo comumente utilizado pelos indígenas para referirem-se uns aos outros, desta e das demais etnias, 
reconhecidas pela distinção cultural de indianidade. 



26 
 

conquistas do encontro, o reatar de compromissos para a pauta da implementação de 

museus indígenas25 e acordos para um próximo encontro no ano seguinte (2016), o II 

Fórum Nacional de Museus Indígenas e o III Encontro de Museus Indígenas em 

Pernambuco26.  

Em um dado momento, com o olhar já permitido e atento ao registro fotográfico, 

me deparo com seu Audálio olhando para o alto e mostrando o teto para um indígena. 

Além da promessa de uma bela fotografia do Kapinawá com seu cocar em expressão 

arrebatada, ao olhar para o alto, é dada a revelação de uma pintura rupestre registrada 

naquele ponto alto da furna – local deveras distante da altura do homem comum de 

hoje. Difícil supor como os “mais antigos” chegaram ali para esboçar aquele desenho, 

ou como se conformava aquele local na época em que fora alcançada. O que fica 

daquele instante é o fascínio pela presença da ancestralidade exposta nas pedras e 

furnas, e a impressão unânime e consentida da força mágica dos símbolos abrigados 

naquele território. 

Durante todo o evento, vinha refletindo sobre meu papel nessa interlocução e 

a nova aliança firmada e compromissada verbalmente durante a assembleia. A 

consequência foi me reconhecer indigenista, o que me parece um dos primeiros 

passos para seguir a pesquisa aqui relatada. A interação com o povo Kapinawá, a 

partir dos eventos sucedidos, revela mais do que eu fui buscar compreender. Me sinto 

transformada e, como parceira da causa indígena, percebo meu empenho crescente 

como aliada. E divergente à proposta assimilacionista27, onde os povos indígenas 

eram submetidos a programas de inclusão para que assimilassem a cultura 

civilizatória, me identifico aberta ao fluxo de ações onde, juntos, co-elaboramos 

instrumentos de comunicação e fortalecimento. Com, para e pelos povos originários. 

                                                
25 Museus de execução e gestão indígena. Museus construídos e planejados nas comunidades indígenas.  
26 No ato desta roda de conversa, todos e todas concordaram na realização dos próximos eventos. O II Fórum 
Nacional de Museus Indígenas e do III Encontro de Museus Indígenas em Pernambuco, aconteceram entre 15 e 
20 de agosto de 2016 na aldeia Mina Grande, do povo Kapinawá (Buíque/PE), organizados pela Rede Indígena 
de Memória e Museologia Social e pelo Núcleo de Estudos e Pesquisas sobre Etnicidade/NEPE-UFPE. Os 
encontros reuniram representantes de povos indígenas e participantes de instituições, que durante uma semana 
dialogaram, conforme o documento final, “variedades de operarem a memória em contextos indígenas, a 
construção coletiva de propostas para aprimorar a comunicação entre os povos e seus museus”, entre outras 
pautas referentes aos museus indígenas dentro das comunidades. 
27 Na proposta assimilacionista, os povos originários eram submetidos a programas de “proteção” na intenção que 
os mesmos assimilassem a cultura civilizatória e aos poucos deixassem de ser “selvagens” e “pagãos”. Segundo 
Orlando Villas Boas: “Durante o Império, a solução encontrada para a problemática indígena foi a assimilação. A 
proposta assimilacionista foi muito bem expressa por José Bonifácio de Andrada e Silva, que, nos Apontamentos 
para a Civilização dos Índios Bravos do Império do Brasil, apresentados à Assembleia Constituinte de 1823, 
referindo-se aos índios, de modo a propor o banimento de sua ‘ignorância’ e ‘barbárie de costumes’ (in: VILLAS 
BÔAS FILHO, 2006, p. 35). 



27 
 

Figura 5 - Seu Audálio na oca do Malhador 
 

 
Fonte: A autora (2015) 

 
 

 
Figura 6 - Adereços Kapinawá e camisa da FUNAI 

 
Fonte: A autora (2015) 

 



28 
 

Figura 7 - Trilha furna do cruzeiro 
 

 
Fonte: A autora (2015) 

 
Figura 8 - Reunião na furna no encontro de 2015 

 
Fonte: A autora (2015) 

 



29 
 

Figura 9 - Seu Audálio olha pintura rupestre 
 

 
Fonte: A autora (2015) 

 
Figura 10 - Foto do grupo, encerramento do evento 

 
Fonte: A autora (2015) 



30 
 

CARTA AO VISITANTE 
 

Naquela ida à aldeia, quando visitamos Socorro e Audálio em 

novembro de 2018, tu me perguntavas como eu tinha conhecido 

aquele senhor que se diz de ciência. Eu logo respondi que fora 

uma sequência de ocorrências e coincidências, ou melhor, 

confluências (como costuma acontecer quando se lida com os povos 

tradicionais). O fato é que nos conhecemos primeiramente via 

espiritual, de certa forma. Seu Audálio é um caboclo das curas, 

das ervas, apicultor, um homem sábio, percebe as sutilezas da 

natureza e costuma rezar nas pessoas. Quando Manoel me falou de 

Audálio foi numa circunstância bem distante desse dia que o 

conheci. O arqueólogo, parceiro da etnia e de projetos culturais 

desenvolvidos na T.I. Kapinawá, foi a primeira pessoa a me falar 

dos Kapinawá de forma mais aproximada, me apresentou algumas das 

suas experiências nos sítios arqueológicos de lá, e tem sido um 

interlocutor de diferentes processos da pesquisa. 

Manoel é uma pessoa bem quista naquela família, levou meu 

nome para que Audálio rezasse por mim. Essa situação nos 

apresentou, eu e Audálio, e de alguma forma nos aproximamos sem 

nos conhecermos pessoalmente. A partir de um pedido ao rezador, 

que orasse por minha saúde emocional, Manoel (mesmo sendo pessoa 

cética, de poucas crenças), levou meu nome para os Kapinawá, 

através dessa relação próxima e de confiança mútua com Audálio. 

Na época, em 2014, eu lutava para superar antigas crises de 

pânico, das quais desabafara com o amigo Manoel. Foi nesse 

momento de reencontro com o arqueólogo que indaguei a respeito 

da relação daquela etnia com as pinturas rupestres do Vale do 

Catimbau. Aquela curiosidade se estendeu ao longo dos anos, como 

um chamado e desejo de aproximação. Eu presumia uma auto 

identificação, por parte dos Kapinawá, com a arte rupestre local 

e dessa relação da ancestralidade indígena. Assim, aquele lugar 

tornou-se mais vivo para mim, nas minha especulações e desejos 

de encontro. 



31 
 

Ao reencontrar Manoel, na volta do curso de capacitação para 

indígenas que facilitara nos sítios rupestres do território 

Kapinawá, escuto uma gravação das orações de Audálio 

intencionadas para minha cura. Ainda me trouxe um papel com os 

nomes das ervas para banhos de limpeza e todo carinho transmitido 

pela atenção que o amigo dedicava à minha condição espiritual, 

pois confiara muito na força do conhecimento de Audálio. 

Finalmente, em 2015, cheguei ao território do povo Kapinawá, 

aldeia Malhador, onde me reservaram um lugar na casa da família 

anfitriã do evento. No então café da manhã, Audálio solicita 

notícias do seu amigo Manoel e, olhando nos meus olhos, pergunta 

se eu sei como estaria a pessoa que o amigo havia solicitado as 

orações da última vez que estivera lá. Parecia que Audálio 

tentara adivinhar se eu seria a pessoa que ele foi encomendado 

para elevar as orações. Passara-se mais de um ano e ele não 

lembrava o nome da pessoa. E sim, respondi sobre a pessoa, já 

com os olhos marejados: “essa pessoa está bem, sou eu”! A verdade 

evocada na sua pergunta, de quem presta atenção aos que 

intenciona curar, mesmo a distância sem conhecer. Nesse momento 

de muita emoção, prontamente nos tornamos amigos, simpáticos 

pela confiança mútua e leveza, além da atenção nos cuidados e um 

desejo meu em retribuir o carinho.  

Seguimos direto para a oca a espera do início do evento. 

Enquanto aguardávamos, Audálio posou para o retrato que 

guardamos como registro de sua força. Aquela mesma foto ele 

utiliza no perfil do seu facebook, ele com seu penacho, borduna, 

colares, aió e demais adereços representantes da sua identidade 

Kapinawá. A aproximação com Audálio me traz uma noção do espírito 

da música “Todos os Caboclo tem ciência”. 

” Todos os Caboclo tem ciência.(2x) 

Meu Deus aonde será?(2x) 

Tem a ciência divina.(2x) 

No tronco do Juremá. 

No tronco do Juremá”. 



32 
 

2.1  Povo 
 

Figura 11 - Painel na escola de aldeia Malhador contextualiza os povos de Pernambuco 

 
Fonte: A autora (2015) 

 

O povo Kapinawá faz parte da população de 60.99528 indígenas de 

Pernambuco, somando-se aos 12 povos indígenas do Estado. Cerca de 2.500 

Kapinawá29 vivem no território demarcado, uma área que abrange os municípios de 

Buíque, Tupanatinga e Ibimirim – situada na transição do agreste para o sertão 

pernambucano. Dentre 232.73930 indígenas do Nordeste – a segunda região mais 

numerosa do país em termos de população indígena – o povo Kapinawá habita uma 

área caracterizada pelo clima semiárido, com “diferentes tipos de vegetação, solo e 

disponibilidade de água”. São características associadas “com distintas formas e 

estratégias de uso e de ocupação do Território” (PROFESSORES/AS INDÍGENAS 

KAPINAWÁ, 2016, p.67). A relação com o ambiente determina a produção local e o 

manejo da matéria-prima como recursos de sobrevivência e, pela perspectiva 

sociocultural, de resistência. Com destaque, o chapéu da palha do ouricuri marca o 

símbolo do povo Kapinawá, seu principal artefato de afirmação étnica.  

                                                
28 Fonte: IBGE, Censo 2010. 
29 A Sesai (2013) contabiliza 2.138 indígenas Kapinawá. Já os Kapinawá contabilizam aproximadamente 2.500 
indígenas dentre os que moram na T.I.  
30 Fonte: IBGE, Censo 2010. 



33 
 

A relação das etnias em Pernambuco vem de um cenário reconhecido por 

historiadores, no qual o “sertão nordestino pré-colonial foi habitado por uma 

diversidade muito grande de etnias” (SAMPAIO, 2011. p.19). O antropólogo José 

Augusto Laranjeiras Sampaio contextualiza a história dos Kapinawá com o movimento 

dos povos indígenas no Nordeste, nos anos setenta e oitenta. Em sua pesquisa “De 

caboclo a índio: etnicidade e organização social e política entre povos indígenas 

contemporâneos no Nordeste do Brasil; o caso Kapinawá”, Sampaio considera que 

tal movimento, a rigor, não iniciou nesta época (1970-80), mas é consequente de uma 

série de conflitos entre “brancos” e índios. Com iniciativas para garantir os seus 

direitos, os índios do Nordeste se organizaram a partir de duas ordens de fatores: “o 

sensível aumento dos canais e das facilidades de comunicação entre estes povos e a 

sociedade nacional”, e como decorrência, e principalmente, “passou a haver uma 

articulação bem mais intensa entre os diversos povos” (SAMPAIO, 2011. p.22). Tais 

fatores corroboram com o processo de afirmação étnica do povo Kapinawá. 

Em ensaio sobre o dom e a tradição indígena Kapinawá, o antropólogo Marcos 

Albuquerque, apresenta o povo Kapinawá como constituído por “uma comunidade de 

sitiantes (camponeses) no Nordeste do Brasil que, pelos seus circuitos de interação 

históricos, mantiveram uma fronteira étnica em relação à população vizinha, composta 

por outros sitiantes, fazendeiros e pela população urbana”. (ALBUQUERQUE, 2008, 

p.5). Um antecedente histórico de conflito em defesa do território é conhecido 

localmente por “corte dos arames” do final da década de 1970. Até meados desta 

década, “esta comunidade não se identificava como indígena, mas sim como cabocla, 

o que, no caso, significava a consciência de que ocupavam terras ancestralmente 

habitadas por índios” (ALBUQUERQUE, 2008, p.2). A partir de então, a comunidade 

se reconhece descendente dos índios que ali habitavam, e passa pelo processo da 

identificação Kapinawá, um modo de autodeterminação a partir de sua história, do 

território e da apropriação dos elementos culturais pertinentes a esta etnia. 

A antropóloga Lara Erendira de Andrade31, narra a trajetória de luta territorial 

em sua dissertação “Kapinawá é meu, já tomei, tá tomado: organização social, 

dinâmicas territoriais e processos identitários entre os Kapinawá”. E assim, Lara 

resume o período e o termo que o designa: 

 

                                                
31 Lara, com quem mantive interlocução ao longo da pesquisa e fiz parceria no projeto “Museu Kapinawá” (ver 
capítulo 4), realizou dissertação sobre o território e identidade Kapinawá, uma das minhas principais referências. 



34 
 

“‘corte dos arames’ – expressão que intitula o tempo de conflito com 
os fazendeiros e que faz referência às consecutivas vezes que 
famílias da Mina Grande e de algumas localidades do entorno 
cortaram os arames das cercas que os fazendeiros tentavam colocar 
em seu território” (ANDRADE, 2014, p. 27). 

 
 
        Ainda é relevante saber que o conflito fundiário, há séculos perdurava entre esta 

comunidade e fazendeiros vizinhos (“grileiros”), teve uma grande reviravolta a partir 

dos anos 1960, quando os “grileiros” intensificaram a invasão de parte da terra mais 

produtiva da comunidade do sítio Mina Grande (ALBUQUERQUE, 2008, p.5). Entre 

os Kapinawá da aldeia Mina Grande, o acontecimento é lembrado por aqueles que 

atuaram ativamente no processo de conflito com os grileiros, o qual funda esta aldeia 

como sede da etnia. Os protagonistas dos confrontos pelo território, daquela época, 

descrevem “o corte dos arames” em diversos momentos de interlocução sobre a 

história e a emergência étnica32 Kapinawá. Emergência étnica é um conceito relativo 

aos processos de construção de uma identidade, ou seja, identificação étnica, e 

portanto, diretamente voltado aos objetos e fenômenos culturais de uma etnia. Assim, 

Arlindo Florêncio, em entrevista à Lara Erendira coloca prontamente como ocorreram 

os sucedidos fatos que decorreram na acirrada luta com os fazendeiros: 
 

“O corte dos arames é que o fazendeiro passou a cerca de arame, 
cercando a terra da gente. Aí quando a gente viu que ia perder a terra 
aí a gente ‘não vamo deixar não. Vamo cortar o arame’. Aí se juntava 
todo mundo” (O CORTE DOS ARAMES, 2019, 2’16”). 

 

Já a típica casa de fazenda marca um episódio mais recente da luta territorial 

Kapinawá. É nessa casa grande que ocorreu uma retomada após um “processo de 

mobilização política, ocorrido em 2011, no qual indígenas do povo Kapinawá 

promoveram a ocupação da sede de uma fazenda”33 (ANDRADE, 2014, p.16). 

Retomada pelos Kapinawá, a fazenda “fica dentro do perímetro reivindicado por eles, 

na demanda pela ampliação da Terra Indígena já regularizada” (Ibidem, p.24). Na 

casa, foi implantada uma escola que funciona até hoje, uma ocupação efetiva “para o 

movimento ficar mais forte. E também o museu fica nessa área”, como nos conta 

                                                
32 O conceito de emergência étnica apareceu primeiramente com Lester Singer, em 1962, (apud Banton 1979:158), 
referindo-se ao processo de criação de um povo” (ALBUQUERQUE, 2008, p.3).  
33 Os Kapinawá ocuparam a sede da “fazenda – que invadira seu território em finais dos anos 1970 e início dos 
anos 1980 –, reivindicando a regularização fundiária de parte do território que ainda não tem medidas 
administrativas tomadas nesse sentido”. (ANDRADE, 2014, p.16). 



35 
 

Ronaldo Kapinawá, ao palestrar sobre os espaços destinados aos museus das 

comunidades Kapinawá34. 

Em ‘O levantamento da aldeia Kapinawá: do corte dos arames à retomada35’, 

um dos capítulos da sua dissertação, localiza a relação desses dois episódios como 

fundamentais para a construção e reivindicação da identidade étnica. São 

organizações sociais que possibilitaram os agrupamentos familiares dos arredores da 

Serra do Macaco36, ou seja, situações históricas envolvendo diversos atores sociais e 

outros grupos étnicos. O termo levantar aldeia, empregado pelos próprios indígenas, 

expressa uma organização “para reivindicação da identidade indígena, e dos direitos 

que daí se derivam” (ANDRADE, 2014, p.31). Assim, vemos que a relação territorial 

atravessa diversos campos de ação: da organização política, da identidade, da cultura 

e, como veremos mais adiante, da arte imbricada à vida cotidiana. 

O mapa das serras do entorno da T.I. Kapinawá (Fig.13) contextualiza as serras 

da região indicando a relação geográfica entre serras e destaca as duas serras de 

maior relevância histórica para o povo Kapinawá. A Serra do Macaco abarca uma 

história do início da organização social da etnia, entorno da região, e situa-se ao sul 

da atual Terra Indígena Kapinawá onde, no período colonial, formou-se o primeiro 

aldeamento que concentrou índios de origens distintas. Entre tantas histórias da 

formação dos aldeamentos, resistência e luta dos mais velhos também envolve a 

Serra da Mina Grande, situada no ponto central da T.I. Kapinawá, a aldeia Mina 

Grande, sede da etnia. A relação dos indígenas com o conjunto de rochas e 

montanhas, que envolvem o território demarcado, abrange da ocupação territorial à 

representação cultural. Sobre a importância e valor simbólico da Serra da Mina 

Grande, explanarei com mais detalhes no decorrer da dissertação. 

 

                                                
34 No IV Encontro de Museus Indígenas de Pernambuco, de 05 a 09 de agosto de 2019. As palestras e debates 
ocorreram na Biblioteca Central da Universidade Federal de Pernambuco, organizado pelo Núcleo de Estudos e 
Pesquisas sobre Etnicidade (NEPE-UFPE). 
35 O termo levantar aldeia é cunhado pelos próprios indígenas para expressar esse movimento de organização de 
determinadas comunidades em torno da identidade especificamente étnica, em contextos políticos particulares 
(ANDRADE, 2014, p.50).  
36 O conhecido aldeamento macaco, “[...] foi resultado do processo de deslocamentos dos índios. Pressionados 
pela invasão da economia da colônia se deslocaram para ‘áreas de refúgio’ nos altos das serras e tabuleiros". 
(ANDRADE, 2014, p.81). 



36 
 

Figura 12 - Serra da Mina Grande. Acervo ANAÍ 

 
Fonte: Acervo ANAÍ. Orlando Ribeiro (1981) 

 

 

Figura 13 - Serras do entorno da T.I. Kapinawá e Serras do Catimbau. 

 
Fonte: A autora (2019) 

 

Cabe mencionar a distinção cultural de indianidade para reconhecer as 

comunidades enquanto indígenas, um modelo para o contexto dos índios do Nordeste, 



37 
 

imposto no tempo do Serviço de Proteção ao Índio (SPI) (ANDRADE, 2014, p.50-51). 

Da relação com os demais povos indígenas do Nordeste, e de parentesco, o povo 

Kapinawá desenvolveu contato especialmente com índios Kambiwá, os quais haviam 

tido conflito semelhante. Do convívio e das alianças políticas e de parentesco com o 

povo Kambiwá, como também com o povo Xukurú37, os Kapinawá tomaram 

conhecimento de que o Estado brasileiro tem responsabilidade pela segurança dos 

territórios indígenas (ALBUQUERQUE, 2008, p.2), uma vez que, naquela 

comunidade, reconheceram indícios de tradições indígenas e vestígios arqueológicos 

justificáveis para intervenção, por parte do Estado, na disputa fundiária em favor da 

comunidade. 

Os componentes determinantes para reconhecimento de indianidade, pelo 

órgão indigenista oficial (SPI), são a prática do toré e uma organização política 

representada por um cacique, um pajé e um chefe de posto. No processo em que as 

famílias se organizam na construção do toré, surge o etnônimo38 do grupo. Das 

versões sobre o surgimento do nome Kapinawá, um dos relatos conta do grande toré 

realizado dentro da furna da Mina Grande, sendo dada, nesta ocasião de 1979, a 

“revelação” do etnônimo Kapinawá no momento de consagração do novo terreiro39, 

onde ergueu-se o cruzeiro da jurema40 (ANDRADE, 2014, p.136). Com o tempo os 

indígenas foram dando novos significados ao nome, o atual Cacique Robério, no vídeo 

do projeto sonoras tradições41, descreve hoje o nome como sendo originado da junção 

de termos nativos, próprios de elementos locais: 

 
“O nome Kapinawá... lá tinha diversas extensidade de plantio de 
capim. Lá tem muito capim, na época os nossos avós, tios, pais, mães 
faziam até colchão [...] e o craoá pra gente, na nossa língua, é auá. 
Então fez a junção, capim com auá – que é o craoá – deu-se o nome 
Kapinawá” (SONORAS TRADIÇÕES, 2014, 0’32”). 
 

 

                                                
37 A presença de Dôca e Zé Índio (Kambiwá e Xukurú), é fundamental para o povo Kapinawá, pois “ chegam ao 
Terreno de Macaco e impulsionam o processo de organização da comunidade a partir de uma perspectiva 
propriamente étnica. (ANDRADE, 2014, p.50)”. 
38 O etnônimo designa um grupo humano definido, uma etnia, um povo, uma casta, entre outros grupos. 
39 Uma espécie de centro ritual. Local voltado a prática espiritual. 
40 Jurema é uma árvore própria do Nordeste brasileiro; Tradição religiosa de matriz indígena, praticada desde os 
tempos pré-coloniais, de culto à planta de mesmo nome. A planta é tema de letras do CD  
Kapinawá “Lá nas mata tem um pau que se chama de jurema. Quando eu chego lá eu vou beber jurema”. 
41 Projeto do SESC que promove a cultura dos povos indígenas de Pernambuco através de programação de 
oficinas, imersões musicais, feiras e programas audiovisuais. 



38 
 

Figura 14 - Cruzeiro na furna da Mina Grande 

Fonte: Acervo ANAÍ. Marco Aurélio Martins (1993). 

 Ao reconhecerem-se como remanescentes indígenas, “herdeiros de um 

grande lote de terras doado pela princesa Isabel em forma de carta Régia (1874), 

destinado então ‘aos índios do Macaco’” (ALBUQUERQUE, 2008: 5), os Kapinawá 

assumem a autonomia na construção da identidade a qual incorpora, além da questão 

da luta pelo território, os costumes rituais, o respeito e culto aos antepassados, e a 

autodeterminação indígena. Em 1984 a área foi finalmente reconhecida como território 

indígena pela FUNAI. “Aos poucos, [...] foram investigando sua história e recuperando 

uma ascendência indígena, [...] foram acionados mecanismos jurídicos e legais de 

identificação e regulamentação da área habitada por eles” (Ibidem: 5). Mocinha 

Kapinawá, liderança da aldeia Mina Grande, descreve a relação do seu povo com os 

índios mais antigos: 
 “Somos remanescentes indígenas, né? Dos índios paratiós ou 
praquiós que eles viveram aqui nessa terra. Os grileiros antigos 
mataram muito índio aqui na furna. E [para] a gente hoje é nosso lugar 
sagrado e lá tem um cemitério, onde os que sobraram do tiroteio, 
pegaram os que estavam morto e enterraram dentro da furna. A gente 
tem isso aí. É nosso lugar mais sagrado que temos no nosso povo. Foi 
o que aconteceu. Os que correram se espalharam. Aí ficaram os 
casais e formaram suas aldeias. E os que ficaram aqui resistiram e 
deram origem aos Kapinawá” (A VIDA E A LUTA DOS KAPINAWA, 
2014, 0’27”). 

 

Através de uma conexão com o passado, em reelaboração no presente, e da 

ressignificação dos elementos culturais, os indígenas do Nordeste do Brasil dedicam-

se na reconstituição de sua história e na ocupação política como identidade étnica. O 

reconhecimento de suas terras e condição de índios pelo Estado está pautada pela 

autodeterminação indígena e sobretudo pela sua relação com a natureza, suas 

expressões culturais e objetos de arte em constante reelaboração. 

 



39 
 

2.2  Paisagem 
 

Voltando à Vila do Catimbau. O acesso pela estrada de barro que liga o 

povoado às comunidades rurais é diferenciado por moradores da vila como ‘a terra 

dos índios’. A fronteira étnica42 é estabelecida inclusive pelas relações com a 

população vizinha que adverte ser um território frequentado apenas acompanhado por 

indígenas ou com prévia licença. A T.I. Kapinawá demarca uma conjuntura, que além 

de fundiária e sócio-política, é cultural, e embora exista essa fronteira, as relações se 

diferenciam como identidade, mas também se cruzam. Pela vila, os Kapinawá 

transitam cotidianamente. Há moradores da Vila do Catimbau que se identificam 

Kapinawá e muitos reconhecem uma herança indígena por manter costumes 

aprendidos com os mais velhos, como a produção de artesanatos com a matéria-

prima local, para atender a demanda do cenário turístico. A fala de um dos guias do 

Parna expressa esse entendimento da relação do Vale do Catimbau com a 

predominância indígena: 

“O nome Catimbau na língua tupi-guarani43 significa cachimbo velho 
pequeno, prática de feitiçaria e terra de caboclo. É tudo isso o nome 
Catimbau, são palavras indígenas” (ZÉ PEREIRA, em entrevista, nov. 
de 2018). 

 

Antes de percorrer os demais caminhos que levam às aldeias, é essencial 

traçar o panorama do Vale do Catimbau e do Parque Nacional do Catimbau em 

relação à fronteira étnica. Criado em 2002, o Parna é uma Unidade de Conservação 

Integral que foi criada sobreposta justamente a parte do território ocupado pelos 

Kapinawá, especificamente a região denominada por eles como Área Nova. As 

aldeias localizadas na parte do território que ainda não está com a situação jurídica 

territorial regularizada. Esta região tem uma extensa área de caatinga preservada, “o 

que levou a ser área prioritária de preservação ambiental no estado de Pernambuco 

e à criação da unidade de conservação do Parque Nacional do Catimbau” 

(ANDRADE, 2014, p.126). 

                                                
42 Uma fronteira étnica não necessariamente separa padrões culturais distintos, muitas vezes presentes em ambos 
os lados dela; o que ela separa são organizações sociais diferentes. Ao elaborarem distintas formas de se 
identificarem como um grupo, estas dialogam com expectativas externas e internas, modificando continuamente 
sua natureza cultural, suas tradições (ALBUQUERQUE, 2008, p.12). 
43 Na região não se falava tupi-guarani, portanto, quando as pessoas se referem à “língua tupi-guarani” tem mais 
importância pela simbologia que elas dão a ideia da ancestralidade indígena, do que a um dado de realidade. 
 



40 
 

Quanto às referências da paisagem local, vê-se de longe a localização da terra 

dos índios onde é identificada a então Serra do Elefante, para quem avista a partir do 

alto de alguns pontos do Parna do Catimbau. Os Kapinawá tem outra relação e 

familiaridade com este complexo de pedras, assim, Ronaldo revela que “de uma visão 

mais ampla, a Serra do Elefante, na verdade é um nome turístico da serra. Pra gente 

(Kapinawá) é a Serra da Mina Grande, como é conhecido lá”. É a partir desse visual 

de ponto turístico que um visitante do parque alcança e visualiza o ponto de 

(r)existência indígena daquela região. Me aproprio do termo (r)existir como menção 

aos constantes momentos de resistência, e existências renascidas, do grupo étnico e 

dos elementos da cultura Kapinawá.  

Como símbolo das resistências contínuas, o marco territorial, precisamente a 

Serra da Mina Grande, é uma referência que supera as atribuições da percepção 

geográfica, pois para os Kapinawá é lá que se concentra o sítio de maior 

representatividade para o povo. Pelas evidências arqueológicas da ocupação humana 

dos índios “mais antigos”, a serra é marcada como local sagrado, “conhecido como 

espaço místico na região, e considerado um ambiente encantado e de segredos pelos 

Kapinawá” (ANDRADE, 2014, p.126). É lá onde se encontra a Furna dos Caboclos, 

ou Furna dos Encantados. Como localiza o cacique Robério, a serra abrange 

acontecimentos históricos, além de relações místicas e simbólicas: 

 
“A Furna dos Encantados que para alguns turistas olhando de uma 
determinada visão do Vale do Catimbau, por exemplo, diz que é Morro 
do Elefante já que ela tem diversas formas. Se vê ela de Inajá, ela tem 
um formato. Se você vê ela passando ali pelo cruzeiro do Nordeste, 
você já vê de outra forma. Então, diversos ângulos que você olhar, vai 
vê que ela está de forma girando, mudando de formato. Ela é onde 
tem o cemitério sagrado, onde está nossos antepassados que foram 
metralhados mesmo pelos fazendeiros, os grileiros. Então, lá nós 
temos como o local mais sagrado pra nós. Por isso lá é onde faz 
determinado ritual sagrado. Lá é mais que vai só nós, povo indígena, 
pra pedir força. Também nela tem uma água que goteja de acordo com 
a união do povo. Se o povo tiver unido, aquela água tá gotejando, e se 
haver algum desconforto de alguma desunião, aquela água não pinga 
muito. Até que o povo se una” (SONORAS TRADIÇÕES, 2014,11’32”). 

 

 



41 
 

Figura 15 - Silhueta da Serra da Mina Grande em duas vistas diferentes 

 

Fonte: A autora (2018) 

 

O caminho mais curto que leva à aldeia Mina Grande se faz por outra via, 

passando direto da cidade de Buíque, até entrar numa porteira onde se percorre uma 

plantação de eucaliptos. A longa estrada de barro segue vários contornos e curvas 

até chegar na aldeia sede do povo Kapinawá. Aproximar-se do aldeamento é 

prontamente identificado por variados ângulos de visão da serra, até chegar bem 

próximo onde se encontra uma oca, casas com quintais, uma escola indígena e a 

igreja católica ao centro. Cerca de alguns quilômetros antes da concentração de 

casas, está a serra. Lá tem a furna onde foi erguido o cruzeiro, símbolo de culto e de 

consagração do terreiro onde se dança o toré de concentração ritual. O Pajé Zé de 

Caetano expõe peculiaridades dos rituais, no vídeo Sonoras Tradições: 

 
No ritual, “o principal sempre do terreiro é o pajé. O pajé, se ajunta 
tudinho, ao redor assim do cruzeiro, aí vai abrir o terreiro, como a gente 
chama. E vai chamar pelas forças encantadas da terra e do ar, para 
que Jesus daquela terra dê aquela força, a gente se unir e cantar para 
ele, louvar a ele, louvar a Jesus, louvar eles também que já se foi” 
(SONORAS TRADIÇÕES, 2014, 17’09’’). 

 

Antes da inserção do toré, e de todo processo de reconhecimento como 

indígenas, “as comunidades políticas locais tinham como prática religiosa a realização 

das novenas, e mantinham fortemente entre suas atividades as festividades que 

envolviam o samba de coco” (ANDRADE, 2014, p.142). A tradição Kapinawá, o samba 

de coco é rememorado pelos mais velhos como uma prática que “sempre existiu, seja 

para aterrar o chão das casas de taipa ou como festejo em ocasiões específicas” 



42 
 

(Ibidem:150). Diferentemente do toré, no samba se dança ‘apegado’ e tem variações 

de pisada dos pés e cantos. É considerado ‘movido ao ritual indígena’ como contam 

alguns. No samba de coco se dança em pares formando um círculo, ao centro, entoa-

se os cantos. Nas palavras do pajé podemos imaginar esse samba: 

“Quando a casa desaterrava, antes não tinha a história de cimento, 
era barro. Quando era com um mês ou mais, fofava. Aí vamo aterrar 
a casa e vamo chamar o povo para fazer o samba. Que é pra pilar de 
pé. Aí depois (que as casa eram feitas de cimento) o samba-de-coco 
acompanhou o toré. Já é a tradição é uma só. Que a pisada é quase 
igual. E ficou assim, dança só o samba-de-coco quando tem toré” 
(PAJÉ ZÉ DE CAETANO EM OI QUE PRAZER, QUE ALEGRIA 
KAPINAWÁ, 2006, 15’). 

 

A primeira vez que presenciei e participei de uma roda de samba de coco foi 

na ocasião da minha primeira visita, fotografando o encontro de museus. A ocasião 

da abertura do museu, no espaço Anjuká, ocorre simultânea ao encerramento das 

atividades do evento. Percebi uma concentração do povo reunido em torno da 

apresentação ritual, para que os visitantes conhecessem a tradição Kapinawá, mas 

ainda, para celebrar com toda comunidade de diversas aldeias. Naquela roda de 

pisada forte, entrei em ritmo inicialmente descompassado apesar do cansaço do dia 

de atividades, mas passo a passo fui tomada pela energia das voltas circulando em 

torno do grupo de cantadores. Observo que muitos ali vestem um inusitado chapéu 

de palha, o mesmo ilustrado na placa de entrada do museu.  

Aos poucos, compartilhando com os Kapinawá, venho compreendendo os 

elementos da cultura, conhecendo os atores sociais e os papéis que integram no 

grupo étnico. Trilhar os objetos instrumentais e artesanais, as fotografias históricas do 

povo e das paisagens dos sítios arqueológicos, através daquele aparato apropriado 

como museu indígena, me faz despertar para outros aspectos envolvidos no processo 

de sua construção, para além dos artefatos: as relações e agenciamentos envolvidos 

no que se pode chamar arte rupestre e indígena. 

 

2.3  Letreiro  
 

“Todo o local é marcado pela presença de sítios arqueológicos, com 
pinturas rupestres e cemitérios que datam de até 6 mil anos atrás, 
além disso é repleto de formações geográficas bem singulares, com 
a presença de muitas furnas, onde se encontra a maioria dos 
cemitérios, e é marcado também por grandes serras que se 
destacam por seus formatos exuberantes” (ANDRADE, 2014, p. 126). 



43 
 

Figura 16 - Mapa das furnas e letreiros – participantes da oficina de cartografia 

 

Fonte: Projeto "Kapinawá, meu povo conta e canta: memórias, samba de coco e furnas" (2014) 

 



44 
 

Após uma breve explanação sobre a história do povo e o cenário geográfico e 

cultural, evoco44 a relação do povo Kapinawá com o legado originário dos antigos 

habitantes daquela paisagem, os sítios de arte rupestre. As pinturas rupestres são 

denominadas localmente de letreiros, as quais atribuem-se mistérios, uma relação de 

familiaridade dos Kapinawá com os grafismos, que além do reconhecimento como 

patrimônio e elo com os antepassados, sucedem significados especulativos – “Os 

letreiro estão lá em cima, só pode ser os encantos, ninguém pode subir lá em cima” 

(entrevista com Dona Lilia citada por ANDRADE, 2014, p.129).  

Os letreiros são, portanto, agentes de fruição estética e meio de relacionar os 

modos de existir do passado e do presente, das representações e traduções 

apropriadas ao sentido contemporâneo do (r)existir Kapinawá. A perspectiva 

Kapinawá, o contexto interpretativo acerca das inscrições rupestres e a relação de 

culto aos encantados, como seus antepassados, a quem devotam respeito e rituais 

sagrados, será melhor explanada posteriormente. 

 Trata-se de uma afinidade apropriada à identificação étnica, ainda que o elo 

entre a comunidade e a arte rupestre local seja anterior à reivindicação identitária, 

quando os caboclos45 da região percebiam “um passado indígena nas inscrições 

rupestres espalhadas pela área em que habitavam e também na grande quantidade 

de ossadas enterradas numa furna” (ALBUQUERQUE, 2008). Ronaldo Kapinawá já 

nos repassa essa noção: “letreiro é da linguagem dos mais velhos. Quando chegava 

pesquisadores lá procurando os sítios arqueológicos. [...] Esse letreiro dos caboclo é 

desenho dos índios. Do jeito que os mais velhos falava lá”. (Ronaldo Siqueira em 

palestra no IV Encontro de Museus Indígenas em Pernambuco46, 2019). 

Ronaldo Kapinawá conta da sua relação com a arte rupestre local a partir de 

suas andadas pela serra desde criança, quando brincava nos sítios arqueológicos. 

Hoje, o professor de arte da aldeia Malhador apresenta-se praticante da Arqueologia 

Indígena com a especialização em Arqueologia Social Inclusiva. Sua prática e atuação 

na área o possibilita ser guia de outros pesquisadores, com quem troca 

conhecimentos, em excursões pelos sítios da T.I. e do Parna do Catimbau. O 

                                                
44 Relembro o já exposto anteriormente, da relação da identificação Kapinawá com os vestígios arqueológicos.  
45 Anterior à identificação indígena, camponeses e sitiantes, moradores naturais daquela região se identificavam 
caboclos. “A gente não recebia o nome de índio. Nem entendia. Pra dizer ó os índio. Não. Era os caboclo. Nome 
de índio era esquecido para nóis.”, descreve seu Arlindo no vídeo Oi que prazer, que alegria Kapinawá. 
46 O IV Encontro de Museus Indígena em Pernambuco é uma iniciativa do Núcleo de Estudos e Pesquisas sobre 
Etnicidade (NEPE) do Programa de Pós-Graduação em Antropologia da UFPE. Esta última versão (IV) ocorreu de 
05 a 09 de agosto de 2019, no Museu do Estado de Pernambuco e na UFPE, promovendo oficinas, mesas de 
debates e conferências com indígenas, pesquisadores e indigenistas. 



45 
 

articulador de oficinas culturais realizadas no Vale do Catimbau já realizou o 

mapeamento, junto com outros professores indígenas, das furnas e letreiros do 

território (Fig.16). Ronaldo costuma falar da representatividade de alguns dos 

grafismos e apreende seus significados a partir de categorias apropriadas aos 

Kapinawá, por meio das quais dão sentido aos grafismos rupestres a partir de seus 

próprios horizontes interpretativos. Além das interpretações, costuma ainda relacionar 

o complexo dos sítios arqueológicos com a prática da museologia social47:  

“Tem a ver com a memória e luta dos povos indígenas. Vou pro mato 
e lá eu aprendo”. [...] A gente tenta juntar as duas coisas, museologia 
e arqueologia, que faz parte. As coisas da gente estudado pela 
arqueologia, de certa forma se trata da memória de um povo indígena, 
nos realizar isso é uma forma de preservar. O nosso museu é o 
território. Aí é uma representatividade do que Kapinawá tem. 
[...]Somos a memória, somos antropologia, somos arqueologia, somos 
museologia, somos tronco velho. [...] Nós mesmo estamos contando, 
falando do que é nosso” (RONALDO SIQUEIRA, 2019).48 

 

Coabitantes daquele cenário de inscrições rupestres, os Kapinawá apropriam-

se, em suas narrativas, da detenção do saber e conhecimento a respeito dos 

grafismos. Os ‘letreiros’, grafismos rupestres de 2 a 6 mil anos atrás, são encontrados 

em paredões, painéis, pedras, furnas, serras e caldeirões (buracos nos lajeiros de 

pedras) daquela região do Vale do Catimbau. Os grafismos rupestres tem sido 

estudado continuamente por pesquisadores no âmbito da arqueologia. Das pesquisas 

encontram-se dados como datação, materiais, a relação com a paisagem e os antigos 

deslocamentos. Porém, o desejo aqui é focar na atribuição dos grafismos aos povos 

originários, e sobretudo o reconhecimento por parte do grupo étnico local como 

herdeiros daquele acervo e passado indígena. 

Para os Kapinawá, a importância dada à arte rupestre testemunha uma 

conexão e a certeza da presença dos seus antepassados. A partir das antigas 

inscrições, pressupõem o modo de vida dos mais antigos, “quando os índios e índias 

viviam como caboclos e caboclas brabos/as, que dormiam no mato e só viviam de 

comer coisas do mato” (Professores/as Indígenas Kapinawá, 2016, p.94).  

                                                
47 A museologia social é aqui aplicada como categoria referente às iniciativas de vários povos indígenas em 
instalarem seus próprios museus nas suas comunidades como espaços de autodeterminação. Este processo de 
museus estabelece novas relações, uma forma de materializar suas visões de mundo e garantir a gestão, 
salvaguarda e presença dos acervos em seus territórios (ver ATHIAS e GOMES, 2018). 
48 APÊNDICE - entrevistas. [agosto. 2019]. 



46 
 

Os sítios arqueológicos são chamados pelos mais velhos da comunidade como 

Furnas dos Letreiros, Letreiros dos Caboclos ou Letreiros dos Índios. Os sítios 

rupestres, considerados lugares sagrados, guardam em seus abrigos muitas 

referências gráficas das quais os Kapinawá se apropriam narrando similaridades e 

cruzamentos de expressões. São atribuídos uma série de mistérios e significados aos 

letreiros associando à sua cultura algumas formas gráficas identificadas com seus 

artefatos, rituais, e os seres da caatinga. 
  



47 
 

 Fonte: Ocupação estamparia e grafismo Kapinawá (2017) 

 

Figura 17 - Pintura em tecido realizada na oficina de estamparia manual 



48 
 

3 A OCUPAÇÃO: UMA IMERSÃO (ETNO)GRÁFICA 
 

O intuito não é especificar o lugar dos grafismos na arte, no artesanato ou no 

âmbito de suas projeções através do design. Aqui é mais apropriado ao relato do 

tropeçar nas pedras onde nos transportamos para outros sentidos, onde a 

investigação fundada no design e cultura, trilha um campo alheio às delimitações 

fabricadas. Atentos ao mapear coletivo, fluido e cognitivo da iconografia local, e seus 

objetos simbólicos, iniciamos uma ocupação49 pelas matas, trilhas e aldeias que 

levam aos sítios arqueológicos. E, quanto às pedras, especulamos acerca das 

inscrições, pinturas e gravuras, testemunhas de andanças, rituais e lutas. 

No projeto cultural intitulado “Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá”, 

apropriei-me do termo ocupação para firmar uma imersão coletiva, um ato de ocupar, 

junto com os Kapinawá, os espaços geográficos e simbólicos da região do Catimbau. 

Minha primeira proposição prática com o povo Kapinawá estabeleceu uma interação 

entre design e comunidade, onde dialogamos acerca da percepção indígena sobre o 

seu repertório visual e cultural. As demandas apresentadas nas primeiras conversas 

com o grupo de indígenas, e com outros pesquisadores parceiros da etnia, inspiraram 

na aplicação dos métodos e proposições. As necessidades e conteúdos da etnia 

tornam-se mais evidentes no decorrer das atividades, o que influencia nas medidas 

adotadas. A partir da ocupação empírica realizamos o levantamento dos grafismos e, 

observados como códigos, compartilhamos suas traduções. Nesse processo, deu-se 

início à etnografia com o povo Kapinawá. 

É importante listar os participantes das oficinas com quem compartilhei das etapas 

do projeto cultural e das interlocuções continuadas sendo esses: 

 

• Equipe Kapinawá Participante das oficinas 

Ana Carla de Araújo Silva, Andréia, Anicélia Beserra Soares, Beatriz Beserra 

da Silva, Bruno Gabriel Henrique da Silva, Daniel Monteiro dos Santos, Dinho, 

Ed Carlos Bezerra Cavalcanti, Eriklin dos Santos Silva, Evericiana Torres, 

Fábio de Moura Silva, Flaviane Rodrigues de França, Francisco dos Santos 

Monteiro, Fernando José Monteiro da Silva, Gilvan Bezerra de Moura, José 

                                                
49 Termo adotado desde o projeto cultural para caracterizar o modo de entrada compartilhada das ações do 
então projeto. O envolvimento entre pessoas das aldeias e a equipe do projeto de ocupação se fez a partir das 
excursões e proposições no território, por meio de trocas de conhecimentos e experiências. 



49 
 

Ronaldo França de Siqueira, Josyelly Beserra da Silva, Jucelino Chaves da 

Silva, Julyanny Beserra de Moura, Kellyana Gomes dos Santos, Lusia Monteiro 

de Moura, Maria Beserra (Mocinha Kapinawá), Myrelliane Beserra da Silva, 

Sandra Jucá e Vinícius. 

 

Figura 18 - Equipe da oficina de grafismos rupestres. Visita ao sítio furna dos letreiros 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

Figura 19 - Equipe da oficina de estamparia. Oca da aldeia Mina Grande 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 



50 
 

3.1 Uma roda de conversa  
 

Em novembro de 2016, eu e a produtora cultural Daniela Azevedo chegamos 

na aldeia Caldeirão, para um primeiro encontro onde nos reunimos com 

representantes das 25 aldeias da etnia. A etapa da pesquisa de campo do projeto de 

ocupação realizou uma roda de conversa para apresentação da proposta de 

atividades e confirmar os interessados em participar das oficinas de grafismos 

rupestres e grafismos Kapinawá.  

Na ocasião, nos apresentamos e compartilhei a proposta das oficinas na 

intenção de sensibilizar e articular as equipes da comunidade indígena. Fechamos, 

em comum acordo, as datas das atividades e realizamos uma dinâmica em que 

abordamos com o tema identidade. Cada participante recebeu um papel e caneta para 

escrever três palavras e definir a si próprio (indivíduo), sua aldeia e seu povo 

Kapinawá. A atividade revelou-se bastante propositiva ao levantar características 

específicas, generalizações e particularidades da autoidentificação indígena. 

Sobre declarar uma definição de si, tendo o conceito de identidade como algo 

distintivo, mas ainda coletivo, especificamente relacionada à identificação cultural em 

um determinado território, incluo minhas considerações a respeito do que pretendo 

refletir acerca de identidade no contexto desta etnografia. Sobretudo, considerando a 

aplicação e reconhecimento do termo para si, vinculado a um lugar e em relação ao 

contexto totalizante, compreendo melhor relacionar “identidade” como uma 

construção, um processo em reinvenção e, portanto, optarei ainda pela expressão 

“identificação”.  

Quanto ao fundamento e uso do termo, tomo como referência a noção da 

“identidade” como algo aberto e em transformação, tal qual a palavra identificação 

suscita, quando as empregamos na contemporaneidade em curso. Dentre as 

referências acessadas, Moacir dos Anjos em “o local e o global redefinidos” contempla 

minha percepção empírica:  

 
“O que distingue uma cultura local de outras quaisquer não são mais 
sentimentos de clausura, afastamento ou origem, mas as formas 
específicas pelas quais uma comunidade se posiciona nesse contexto 
de interconexão e estabelece relações com o outro. Por força dessas 
mudanças, a noção de identidade cultural é instada a mover-se do 
âmbito do que parece ser espontâneo e territorializado para o campo 
aberto do que é constante (re)invenção” (ANJOS, 2016, p.1). 



51 
 

Através da indagação acerca das palavras pertinentes à cultura local, algumas 

descrições se repetiam, assim como outras palavras apresentaram-se de forma 

singular. Ademais, constituiu-se um diálogo para conhecer os desejos das/os 

participantes, despertar a atenção para a linguagem visual local e definir o público 

específico para as atividades propostas. O jogo de palavras, ali surgido, configurou-

se como ferramenta bastante eficaz, inclusive para a definição dos próximos métodos 

a serem aplicados como incentivo à expressão gráfica. 

Na ação inaugural, realizada com um público de jovens e professores de arte 

das escolas indígenas, definiu-se o jogo posteriormente batizado de “samba das 

palavras”, em menção à dança ritual samba de coco. Em seguida as/os participantes 

foram estimuladas/os a desenvolver símbolos a partir das palavras coletadas na 

ocasião do primeiro encontro. Como pessoa, aldeia e etnia, os participantes 

descreveram-se em 36 palavras. São elas: Maracá, Símbolo (Kapinawá), Guerreiro, 

Conquista, Água, Furna Sagrada, Artesanato, Aldeia, Convívio, União, Crescimento, 

Fortalecimento, Força, Sustentação, Encontro, Povo, Coletivo, Família, Futuro, 

História, Sobrevivência, Ousadia, Capacidade, Curiosidade, Pedras, Vento, Fé, 

Cacique, Luta, Identidade, Humildade, Pesquisa, Comunicação, Força, Toré e Samba 

de Coco. A partir dessa listagem propôs-se ainda três atividades.  

Abrimos um grupo fechado no Facebook50 e utilizamos para nos comunicar 

sobre as atividades. Com antecipação aos próximos encontros, compartilhamos 

atividades individuais com o intuito de despertar o olhar para os símbolos estilizados 

e estimular os experimentos gráficos: 

• Atividade 1 - Criar símbolos Kapinawá partindo de um alfabeto. Para tal, expus 

o seguinte enunciado – “Você pode se inspirar em alguma coisa, ideia, ser da 

natureza, som (das letras, dos cantos), enfim, algo que expresse a cultura 

Kapinawá. Algo que faça parte do seu cotidiano. Representar em símbolos e 

sequenciar como alfabeto”. 

• Atividade 2 - O samba de palavras, composto por palavras/conceitos que 

expressam ideias, gestos e objetos próprios da cultura local. Individualmente 

são palavras expressas como definições de: 1) Cada um; 2) Sua Aldeia;  

                                                
50 Grupo, inicialmente fechado, de mesmo nome do projeto cultural: Ocupação, Estamparia e Grafismos Kapinawá. 
Participantes das oficinas, demais convidados do povo Kapinawá e equipe compartilham atividades acerca do 
projeto. Posteriormente o grupo foi aberto convidando o público em geral. 



52 
 

3) Povo Kapinawá. Para tal expus o seguinte enunciado – Desenhar de forma 

sintética (em linhas, pontos, curvas e formas geométricas) símbolos que 

representem algumas das palavras/conceitos. 

 

Figura 20 - Atividade 2. Desenho dos símbolos Kapinawá associados às palavras/conceitos 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 
 
 

3.2 Nas trilhas dos sítios de pinturas e gravuras rupestres 
 
 

Ao entrarmos no Parque Nacional do Catimbau e na Terra Indígena Kapinawá, 

nos deparamos com formas arriscadas, símbolos declarados ou com significados para 

nós ocultos. Na proposta de reconexão com os símbolos ancestrais, nos 

transportamos para o universo simbólico e material das primeiras expressões 

comunicativas da humanidade. Ao nos defrontarmos com códigos de ação e mistério 

suspeitamos os percursos de sobrevivência e luta. Supomos um imaginário de ação 

coletiva orientada pelos anseios das emergências espaço-temporais. E por que não 

dizer das emergências corpóreas, do desejo de entregar-se à materialidade das 

superfícies, dos signos e das ferramentas disponíveis? 

O primeiro encontro com os grafismos do Catimbau foi impulsionado por uma 

atração pessoal pela arte rupestre e um desejo por conhecer o envolvimento do 

indígena contemporâneo com seu elo ancestral. A princípio, minhas suposições 

beiravam uma desconfiança alheia sobre a relação de parentesco entre os fundadores 



53 
 

dos grafismos ancestrais e os nativos da região. Em janeiro de 2017, iniciamos as 

excursões cartográficas pelo entorno do Vale do Catimbau. O Vale, com imponente 

geomorfologia de relevo e biodiversidade da Caatinga, é marcado pela abundância de 

inscrições rupestres e pela (r)existência da etnia Kapinawá. O passeio coletivo é 

percorrido como uma prospecção de um espaço simbólico de outros tempos, uma 

imersão ao contexto das manifestações gráficas dos habitantes ancestrais. 

As visitas aos sítios de grande diversidade gráfica, localizados no Parque 

Nacional do Catimbau e na T.I. Kapinawá, foram as primeiras atividades em campo. 

As excursões contaram com a participação do arqueólogo convidado para compor a 

equipe de visita aos sítios arqueológicos, Manoel Souto Maior51. No primeiro dia, 

realizou-se uma roda de conversa como definição dos sítios a serem visitados nos 

dias da oficina de grafismos rupestres. O arqueólogo conduziu a roda de conversa em 

parceria com o indígena José Ronaldo Siqueira52, na seleção dos sítios mais 

apropriados para a investigação acerca das expressões gráficas ancestrais. Quanto 

aos critérios de escolha dos sítios, optou-se pelos de maior diversidade iconográfica 

e os de melhor localização em relação às aldeias que recepcionaram o projeto.  

A participação e o acompanhamento do arqueólogo Manoel Souto Maior nas 

excursões pelos sítios proporciona um diálogo com os Kapinawá fundamentado numa 

arqueologia colaborativa, na qual incita uma contextualização das expressões gráficas 

com as características materiais e da paisagem e atenta para as complexas inter-

relações sociais e culturais.  A relação do arqueólogo com a comunidade já vem de 

outros eventos promovidos com o povo Kapinawá, entre eles, as oficinas de 

“capacitação de gestores indígenas do patrimônio material”, no projeto cultural “Meu 

povo conta: história e cultura do povo Kapinawá na sala de aula”. Tais iniciativas 

promovem uma aproximação entre os atores sociais que compartilham percepções 

coletivas, além de conhecimentos e práticas de preservação dos sítios arqueológicos.  

Ronaldo relata sobre o seu convívio com os sítios arqueológicos desde a 

infância e onde, há algum tempo, vem realizando excursões como guia turístico. A 

experiência e contato com os registros rupestres, tornam o arqueólogo indígena 

                                                
51  O arqueólogo Manoel Souto Maior vem realizando atividades de capacitação com os Kapinawás desde 2012, 
através de projetos culturais propostos para patrimonialização e preservação dos objetos arqueológicos, e para o 
acompanhamento na implementação do museu indígena. 
52 O Ronaldo Kapinawá, professor de arte e artesão, possui especialização em arqueologia inclusiva pela 
Universidade Regional do Cariri (URCA) e tem amplo conhecimento dos sítios rupestres da região. 
 



54 
 

detentor de um conhecimento próprio das particularidades locais, o que favorece as 

visitas de campo.  

 

Figura 21 - Visita aos sítios rupestres da T.I. Kapinawá com Manoel e Ronaldo 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

Em continuidade, nessa segunda roda de conversa, apresentei slides sobre 

grafismos indígenas e estilização gráfica de objetos, ideias e conceitos, como 

exemplos, expressões de outras etnias. Durante a roda, falamos ainda sobre a pintura 

corporal aplicada pela etnia nos tempos antigos. Os participantes relatam que se 

utilizava o pigmento ocre a partir da raspagem da pedra “tauá”. A abundância dessa 

pedra, composta de óxido de ferro, na região, indicia as suposições acerca do 

pigmento ocre utilizado nas pinturas rupestres. Sobre esse minério, apresentarei suas 

aplicações mais adiante, quando irei expor as pinturas rupestres, e ainda apresentarei 

a identidade do projeto de ocupação, criada durante as visitas aos sítios. 

Os primeiros sítios rupestres visitados foram no Parque Nacional do Catimbau, 

totalizando 6 sítios com painéis diversificados. O reconhecimento dos grafismos foi 

estimulado através do diálogo aberto às contemplações e primeiras impressões 

despertas. É particularmente uma entrada muito especial no universo simbólico dos 

Kapinawá. Através dos grafismos, a imersão cria forma ao acessar e afetar o 

imaginário coletivo. Enquanto o arqueólogo, e facilitador da oficina, explica os 



55 
 

aspectos sociais e geográficos que provavelmente interviram na execução e nas 

características dos grafismos criados pelos agrupamentos ancestrais, os Kapinawá 

participantes registram em desenhos como um recurso de apreensão e 

reconhecimento dos grafismos. Ronaldo já se antecipa na explanação de alguns 

grafismos e arrisca interpretações.  

Identifica-se uma iconografia com características gráficas potentes de 

desdobrarem-se em diferentes interpretações. Na proposta das visitas de campo, 

como metodologia de imersão e coleta de dados, além do registro fotográfico e dos 

diálogos, os participantes reproduzem os grafismos rupestres em atividades de 

desenhos de observação. Essa terceira atividade foi encaminhada como exercício 

prático durante a excursão pelos sítios. Cadernos confeccionados manualmente, em 

papel reciclado A5, foram distribuídos com canetas esferográficas para registros e 

desenho de observação. 

• Atividade 3 - Escolher algumas das pinturas rupestres visitadas e fazer 

desenho de observação. Pode ser a partir das fotografias registradas ou 

desenhar livremente deixando a memória atuar na representação das pinturas 

e gravuras da região. Para tal, foi apresentado o enunciado - Reproduzir 

pinturas e gravuras rupestres visitadas no Vale do Catimbau e na T.I. 

Kapinawá. Desenho de observação.  

 

Figura 22 - Desenho de observação: grafismos T.I Kapinawá e Parma do Catimbau 

       

Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 



56 
 

Na interlocução entre pesquisadores e indígenas, as explanações acerca das 

características morfológicas e das tradições abstratas, geométricas ou figurativas das 

pinturas e gravuras, a familiaridade com ícones que remetem à fauna e flora local, e 

aos rituais indígenas, possibilita a “leitura”, trocas e associações sobre o universo 

iconográfico ancestral. 

Tanto as fotografias como os desenhos de observação auxiliam na apreensão 

das características formais, mas o que constantemente é mencionado será a respeito 

dos aspectos figurativos ou geométricos dos desenhos. Naturalmente interpretações 

fundamentadas ou aleatórias são mencionadas sugerindo uma familiaridade com 

algumas formas gráficas. O diálogo constante acerca das manifestações pictóricas do 

passado sobre as pedras foi uma das metodologias aplicadas de condução e 

aproximação com o repertório visual ancestral. 

Para os povos ancestrais, o meio geográfico determinava a escolha de locais 

estratégicos para a reprodução dos desenhos. Assim, com a mediação do profissional 

da arqueologia, podemos fazer um levantamento de hipóteses acerca das influências 

na escolha do paredão, caverna ou abrigo, e consequentemente, o ambiente entorno 

onde realizavam as inscrições. 

Outros objetos de debate, relacionados aos antigos agrupamentos, diz respeito 

às técnicas para a criação dos desenhos e os instrumentos utilizados em cada local, 

o que influenciava no estilo gráfico. Na fala das/os participantes, o estilo dos desenhos 

não era tão relevante quanto as interpretações e associações abordadas no debate 

coletivo de cada painel visitado.  

Como designer mediadora, aproveito o momento de conversas e traduções 

espontâneas dos grafismos e indago aos arqueólogo acerca das prováveis técnicas 

utilizadas, a depender do ambiente em questão. Pincéis de madeira, carimbos de 

mãos, estêncil pré-histórico, extração de pigmentos a partir das pedras, resinas 

vegetais e animais para fixação dos desenhos, gravuras cavadas nas pedras, etc., 

foram as técnicas abordadas como provenientes de instrumentos e técnicas.  

Já para os sentidos simbólicos, a criação gráfica motivada diante dos painéis, 

desperta as associações sígnicas pertinentes ao contexto sociocultural do grupo. 

Refletindo acerca do design e democracia, (BONSIEPE, 2011, p.20), considero todas 

vozes determinantes na projeção acerca dos grafismos componentes do território 

nativo. Compreendo ainda mais a relevância da investigação: os sentidos gerados e 

despertos de familiaridade com os grafismos atuantes como códigos, as relações com 



57 
 

o ambiente e as associações indicadas pelo grupo de indígenas compreende essa 

democracia. A autodeterminação identitária inclui sobretudo a autodeterminação nos 

processos de cognição e decisão. Bonsiepe (2011) utiliza uma interpretação simples 

de democracia apropriada ao design: 

 
“no sentido de possibilitar a participação dos dominados, para criar um 
espaço de autodeterminação. Isso significa criação do espaço para 
um projeto próprio, para um design próprio. [...] No sentido de redução 
de heteronomia, entendida como subordinação a uma ordem imposta 
por agentes externos” (BONSIEPE, 2011, p.20). 

 
Ao final de toda excursão pelos 11 sítios visitados (seis no Parque Nacional do 

Catimbau e cinco da Terra Indígena Kapinawá), reunimo-nos ao pé do paredão de 

letreiros da aldeia Mina Grande e realizamos uma roda de conversa para avaliação 

em grupo. As colocações dos participantes em muito salientaram acerca do processo 

de toda imersão. As visitas aos sítios, com um grupo voltado para discutir sobre as 

características dos desenhos rupestres, despertaram uma sintonia com a essência da 

própria arte rupestre.  

Os relatos abarcaram não somente os aspectos técnicos e estéticos, mas 

sobretudo as emergências do sensorial e gestual, referentes aos antigos 

agrupamentos na tentativa da comunicação, ou exclusivamente como exercício de 

expressão. Além das digressões sobre a materialidade das pedras, discorremos sobre 

as motivações acerca dos assuntos estampados nos grafismos. São reuniões grupais 

ou guerras, gráficos tabelados, motivos da caça, auto representações, traços 

geométricos aparentemente aleatórios, ali inscritos em formas reconhecíveis ou 

meros grafismos primários da expressividade, mas certamente fazem alusão à 

sobrevivência, o que para os indígenas concorda com resistência. A imersão na arte 

rupestre deu impulso para o grupo confirmar o grande interesse em desenvolver seus 

próprios grafismos na oficina de técnicas de estamparia manual, etapa seguinte do 

projeto de ocupação. 

  



58 
 

Figura 23 – Aplicação do pigmento do tauá como pintura corporal. Ponta da Várzea    

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 
 

Figura 24 – Visita ao sítio furna do furengo, aldeia Macaco 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

  



59 
 

3.3 Oficinas de estamparia manual e grafismos 
 

Uma semana após o encerramento da oficina de grafismos rupestres, 

retornamos à aldeia Mina Grande e fomos recebidas por um grupo mais diversificado. 

Como designer idealizadora do projeto cultural, convidei a artista visual Lia Letícia53 

com sua ampla experiência como facilitadora em processos de criação coletiva. A 

artista possui conhecimento em técnicas de estamparia manual, mas o fundamental 

para a escolha da parceria tem relação com sua metodologia prática e incentivo a 

produção em grupo, além de estimarmos o processo como algo fundamental para 

gerar resultados. Nessa perspectiva, a cada dia apresentou-se uma técnica de pintura 

a ser experimentada nos tecidos de lona de algodão e tecido voal. Na roda de 

conversa inicial apresentamos o plano de oficinas e levantamos possibilidades de 

materiais a serem experimentados nos dias seguintes. 

 
Figura 25 - Roda de conversa da oficina de grafismos e estamparia manual. 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

Como parte da pesquisa empírica, estimulou-se a inserção de elementos da 

natureza para produção de carimbos e, para tal, encomendamos uma pesquisa por 

                                                
53 Lia Letícia é artista visual e arte-educadora com larga experiência em técnicas pedagógicas e manuais. Lia, em 
suas oficinas, explora a pintura em diversos suportes, inclusive a estamparia e direção de arte. A educadora tem 
experiência em projetos como a Escola Engenho, Tardes de Quintal, cursos para o SESC. 
 
 



60 
 

materiais locais. Talo da bananeira, coco ouricuri, coco babaçu, cascas de árvores, 

entre outros componentes vegetais e artesanais, somaram-se aos instrumentos 

levados para as atividades com tinta e tecido. A pintura no tecido, direcionada para a 

criação de textura de fundo, repetição de grafismos e construção de padrões foi a 

primeira atividade proposta. Os participantes, em sua maioria professores de arte e 

artesãos, agregaram os componentes coletados aos símbolos Kapinawá e alguns 

comuns às pinturas corporais. Boa parte dos participantes da primeira etapa 

compareceram, porém, outros indígenas daquela comunidade marcaram presença na 

oficina acolhida pela Escola Indígena Kapinawá, em janeiro de 2017, na Mina Grande. 

Os participantes que se agregaram às atividades, tem faixa etária diversificada. 

Além de algumas crianças, a liderança da aldeia anfitriã, Maria Beserra (Mocinha 

Kapinawá), experimentou a pintura em tecido e colaborou trazendo histórias de seu 

povo no decorrer de alguns questionamentos acerca de símbolos e grafismos 

específicos. Ao desfrutar desse diálogo, com abordagem sobre as simbologias e 

memórias da história dos Kapinawá, a aproximação com sua auto-narrativa possibilita 

um olhar mais apurado em relação às particularidades da etnia. Enquanto fala, 

Mocinha pega uma folha de papel e desenha alguns elementos fundamentais para a 

cultura local, ela destaca como imprescindível a relação da sobrevivência do povo 

naquela região de caatinga brava. E da vegetação local retrata três componentes 

básicos, alguns como matéria-prima para confecção do artesanato: o caroá, o ouricuri 

e o cacto coroa de frade. Destaco a importância desses diálogos durante as oficinas 

práticas, pois são as bases da observação para posteriores conclusões das 

expressões gráficas.  
 

Figura 26 - Desenhos vetorizados. O caroá, de onde se extrai a palha. Do ouricuri, se extrai o 
coco e a palha. E a coroa de frade, elemento substancial da caatinga. 

                            

Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 



61 
 

Aos poucos os desenhos vão surgindo enquanto dialogávamos durante as 

oficinas sobre os grafismos Kapinawá. Minha empolgação incluía uma certa 

inquietude para ser apresentada aos grafismos contemporâneos da etnia e, desta 

forma, empregava por diversas vezes o termo grafismos, como quem pensa incentivar 

uma criação familiar para se adequar à proposta de finalização dos desenhos em 

estamparia. Naturalmente, os estilos gráficos são variados. Alguns originam-se do 

hábito de esculpir peças artesanais. Outros referenciam-se às estruturas modulares 

de pinturas corporais com características similares às pinturas de outras etnias, ou 

mesmo familiares às pinturas rupestres. Como alguns afirmam, “a pintura corporal 

[Kapinawá], vem da pintura rupestre”, o que consequentemente afeta na forma dos 

desenhos, assim como a forma gráfica é ainda uma decorrência dos materiais 

disponíveis enquanto produção local. São aspectos determinantes aos estilos 

gráficos, assim como são diferentes os estilos devido aos materiais levados para as 

oficinas de criação dos desenhos. As reflexões propriamente sobre os grafismos serão 

abordadas no capítulo 4.  

Contenho-me em observar o que surge dos desenhos que expressam os 

símbolos da etnia, o que inclui os elementos culturais referentes a história do povo e 

à paisagem. Seguimos sem mais nomenclaturas e os desenhos seguem sendo 

apresentados a partir do repertório Kapinawá. Como orientação básica sugiro 

elegerem elementos referenciais da cultura local para serem representados como 

símbolos gráficos, ou seja, de forma sintetizada, uma simplificação para o desenho 

ser aplicado em técnicas de reprodução manual.  

No decorrer da oficina introduziu-se variadas técnicas de pintura como mistura 

de cores e diluição das tintas para aplicação da técnica de aquarela em tecido, 

desenho à mão livre utilizando pincel e bisnagas, além da técnica de carimbos criados 

com batatas, cortiças, esponjas e os vegetais colhidos na comunidade. O ponto alto, 

e que causou muita expectativa para as próximas produções, foi o da serigrafia 

artesanal. A técnica, batizada pelo artista plástico Paulo do Amparo54 como “serigrafia 

de guerrilha”, consiste na confecção da tela com tecido voal e aplicação do decalque55 

do desenho. A vedação é feita com cola branca diluída, o que descarta a necessidade 

de revelação da tela. A cola age no isolamento da área negativa do desenho. Após a 

                                                
54 Artista independente, com ateliê em Olinda, desenvolve vários experimentos gráficos de pintura e gravura. 
55 Transferência de um desenho de uma superfície a outra. No caso, transferir do papel para a tela de serigrafia. 



62 
 

secagem, a tela já pode ser utilizada para aplicação da estampa na superfície. Esta 

técnica é mais acessível por descartar os processos fotoquímicos. 

O artefato de luta utilizado por diversos povos indígenas, a borduna, é 

constantemente mencionado como importante símbolo ligado à etnia. Durante a 

prática de desenho na tela de serigrafia para sua reprodução, dos desenhos que 

surgem com acabamento apropriado para execução e impressão serigráfica é 

justamente a borduna, o arco e flecha e os padrões de grafismos indígenas. Uma 

configuração sintetizada proporciona uma boa finalização na tela. Os espaços 

preenchidos e vazados do desenho contribuem para a legibilidade da forma e sua 

representação gráfica dá conta da associação direta ao objeto. No caso de desenhos 

mais detalhados, como a reprodução do chapéu de palha específico dos Kapinawá, 

um resultado satisfatório da técnica artesanal é incerto. A borduna da figura abaixo, 

(Fig.27), finalizada com auxílio digital de vetorização para revelação em tela, reproduz 

um desenho original apresentado pelo professor de arte e artesão, Gilvan Moura, 

durante a oficina de estamparia. Porém, o desenho de estilo bastante autoral 

apresentava um tamanho pequeno, o que ocasionou falha para sua aplicação na tela 

artesanal. O mesmo problema ocorreu no experimento do chapéu de palha aplicado 

em serigrafia artesanal. O resultado final (Fig.28) deixa a desejar devido ao 

acabamento prejudicado pela imprecisão dos detalhes e mal emprego da técnica, pois 

este método artesanal requer muita habilidade para padrões menores.  

Vale ponderar que o exercício contribuiu para a prática do desenho estilizado 

proporcionando uma reprodução do objeto original como símbolo gráfico. A qualidade 

final é consequência de uma execução eficaz ou continuada. Porém, com esta 

atividade, conseguimos experimentar as etapas de aplicação da técnica, da 

elaboração do desenho à execução na tela (Fig. 29). Alcançamos, portanto, uma 

compreensão da prática e os materiais utilizados, além de desenvolvermos 

sintetizações dos desenhos apresentados basicamente como esboços. 

 



63 
 

Figura 27 - Desenhos borduna para tela 

  
Fonte: Ocupação estamparia e grafismo Kapinawá (2017) 

 

 

Figura 28 - Chapéu Kapinawá a partir de serigrafia alternativa 

 

Fonte: Ocupação estamparia e grafismo Kapinawá (2017) 

  



64 
 

Figura 29 - Processo do registro do desenho e aplicação da cola na tela de serigrafia 

 
Fonte: Ocupação estamparia e grafismo Kapinawá (2017) 

 

Paralelo às atividades de estamparia com pintura em tecido, como designer e 

pesquisadora mantenho o diálogo com o grupo, incentivando a produção de símbolos 

gráficos Kapinawá como motivos a serem estampados. Os cadernos distribuídos na 

oficina de grafismos rupestres foram parcialmente preenchidos, logo incentivou-se a 

conclusão das três atividades anteriores (alfabetos, samba das palavras e desenhos 

de observação). A partir das conversas, esboços e experimentos são realizados na 

lousa escolar. Ao estabelecer essa nova dinâmica de compartilhar os desenhos em 

giz, no quadro verde da sala de aula, percebo uma participação mais colaborativa, 

onde cada um trouxe seus desenhos para serem compartilhados na finalização das 

atividades e na produção de estamparia manual. Logo, surgiram as trocas e 

intervenções essenciais para o resultado final, além das singularidades reveladas. 

 



65 
 

Figura 30 - Pintura em tecido na escola indígena da aldeia Mina Grande 

  
Fonte: Ocupação estamparia e grafismo Kapinawá (2017) 

Vale relatar um dos diálogos relevantes para considerar os resultados gráficos 

coletados e os obstáculos referentes à criação artística. O professor de arte da escola 

indígena da aldeia Ponta da Vázea, Fábio de Moura, enquanto experimenta algumas 

das técnicas demonstra-se bastante empolgado ao utilizar ferramentas diferentes, e 

raras, ao seu uso cotidiano. Ao mesmo tempo que relata a alegria de participar desta 

oportunidade, expressa uma inquietação como profissional da educação indígena. 

Ainda que Fábio reconheça a importância de repassar para os alunos as técnicas 

artesanais e incentivar a produção do artesanato Kapinawá, o mesmo lamenta uma 

dificuldade de acesso a outros instrumentos para se produzir arte local que não se 

limite apenas ao artesanato. Sua satisfação ao compartilhar aquelas atividades se 

intercalava com uma aflição por lembrar da escassez material no âmbito das escolas, 

inclusive questiona essa limitação e a motivação dos alunos. “Eles trabalham todo dia 

o nosso artesanato. A gente já trabalha com palha, com caroá. Mas eu sempre gostei 

de trabalhar outra arte. Então, quando você traz uma coisa nova, aí é novidade. Aí ele 

(o aluno) gosta né? Se a gente tivesse o conhecimento de trabalhar essas (outras) 

coisas, seria bom para nós e para ele (aluno)”. 

 

 

 

 

 

 



66 
 

Figura 31 - Estampa em lona, composição de repetição, símbolo do cruzeiro em carimbo 

  
Fonte: Ocupação estamparia e grafismo Kapinawá (2017) 

 
 

Figura 32 - Composição de sobreposição com carimbos (tronco da bananeira). 

  

Fonte: Ocupação estamparia e grafismo Kapinawá (2017) 

 

Figura 33 - Carimbo com símbolo gráfico e adaptação da letra “K de Kapinawá”  

   

Fonte: Ocupação estamparia e grafismo Kapinawá (2017) 



67 
 

Figura 34 - Composição de símbolos das pinturas rupestres. Tinta serigráfica sobre tecido. 

  

Fonte: Ocupação estamparia e grafismo Kapinawá (2017) 

 

Os grafismos, apresentados como próprios da etnia, geralmente são 

provenientes de pinturas corporais relacionadas aos episódios históricos de luta 

territorial56, de quando pintavam-se como identificação indígena, mas sobretudo são 

lembradas como inspirações das pinturas rupestres. Alguns desenhos expostos 

referiam-se aos artefatos, aos símbolos culturais e sagrados, e à natureza. Outros 

desenhos surgiram a partir do confronto e reprodução da arte ancestral, pois 

apresentavam características estilísticas na simplificação e de influência do traço 

rupestre. Outros motivos gráficos, os geométricos, surgiram de forma aleatória em 

busca de padrões repetíveis a partir de lógicas triangulares inseridas em módulos 

retangulares. Ao constatar-se similaridades estilísticas e morfológicas, em relação aos 

grafismos de outras etnias, lembro a respeito dos processos de identificação cultural 

e sobre o parentesco indígena57. 

A partir das atividades experimentais e abordagens dialógicas aqui descritas, 

dá-se início a seleção e agrupamento dos grafismos. A metodologia para 

sistematização dos símbolos gráficos Kapinawá é focalizada no levantamento dos 

grafismos registrados durante as oficinas de grafismos rupestres e oficina de 

estamparia manual, bem como nas interlocuções desenvolvidas não somente durante 

as atividades como também durante as visitas às aldeias. Na mediação dessas 

primeiras etapas do projeto cultural, além de coordenar as atividades, tem me 

chamado atenção a produção simbólica Kapinawá voltada aos grafismos, dos 

                                                
56 Conflitos com posseiros: os já citados corte dos arames (1980) e a retomada (2011). 
57 Questão melhor desenvolvida no capítulo III. 



68 
 

ancestrais à sua tradição cultural. As proposições para o desenvolvimento de 

grafismos merece consideração na metodologia da pesquisa, pois muitos desenhos 

emergiram desse processo e, como veremos mais adiante, por originarem-se a partir 

do repertório visual local, consequentemente compõem o conjunto de símbolos 

gráficos Kapinawá. 

 
3.4 O laboratório de grafismos Kapinawá 
 

A roda de conversa inaugural do projeto é considerada aqui como instrumento 

de coleta e reunião do conjunto de grafismos. A proposição de relacionar palavras à 

identidade individual, comunitária e étnica, rendeu além dos grafismos. Há uma 

comprovável conexão dos símbolos gráficos com o território, a identidade, as 

articulações sociais, os elementos da natureza e os objetos culturais Kapinawá. As 

associações dos desenhos ao repertório cultural da etnia demonstraram-se uma 

prática recorrente, presente tanto nas narrativas das visitas aos sítios rupestres, como 

no exercício prático da estamparia manual. Além das traduções a partir dos grafismos, 

no caso do conjunto de palavras nomeado “samba das palavras”, o caminho é inverso, 

onde parte-se da ideia para expressar um desenho simbolizando uma palavra. 

A investigação dos grafismos Kapinawá atua como laboratório por seu caráter 

experimental em acompanhamento das demais oficinas. Esse laboratório envolve o 

mapeamento dos grafismos a partir de observação participante, experimentação 

prática das técnicas propostas e coleta dos dados para posterior estudo. Portanto, 

trata-se de práticas paralelas às visitas de campo e às oficinas de grafismos e 

estamparia manual, onde o principal recurso metodológico inclui o diálogo constante 

enquanto se vive a experiência, além da finalização digital dos desenhos gráficos. 

O mapeamento das expressões gráficas locais, encontradas tanto nos 

grafismos rupestres, como em pinturas corporais e artesanatos é possível a partir 

dessa relação dialógica e imersão continuada. As diversas etapas propõem 

atividades, mas é nesse laboratório onde todos os resultados das atividades 

convergem dos diálogos paralelos à relação com os dados coletados. As análises e 

classificações são etapas posteriores, baseadas nos relatos, experimentos e 

vivências com os grupos envolvidos. Como perspectiva etnográfica, são etapas 



69 
 

substanciais para um apanhado consistente, e conclusivo, do que possa ser a 

retomada58 do grafismo Kapinawá. 

Como princípio, o incentivo à criação e à experiência com olhar voltado ao 

aspecto estético dos grafismos investigados e produzidos, além de considerar a 

pertinência da reelaboração dos símbolos gráficos como instrumento político de 

afirmação da identidade Kapinawá. A mediação do design em todas as etapas conecta 

os dados referentes aos grafismos, diálogos e provocações. Na expectativa de 

compreender o repertório cultural Kapinawá, partiu de intervenções nas oficinas e 

resultou em produtos planejados durante o projeto cultural. 

Ao laboratório de grafismos, cabe a coleta dos inúmeros símbolos gráficos 

produzidos pelos participantes e consequentemente uma investigação sobre a 

pertinências destes símbolos para a comunidade, e quais confirmam valor simbólico 

ou emocional59. O processo de registro dos grafismos apresentados como Kapinawá 

foi realizado durante as oficinas, através de fotografia dos cadernos de desenhos, das 

atividades coletivas em sala e dos demais desenhos individuais, todos relacionados à 

identidade abordada. Após o registro fotográfico, os desenhos em caneta foram 

vetorizados considerando o traço fino e simplificado da caneta esferográfica. Nesse 

processo, pequenos ajustes dos vetores foram necessários para melhorar a 

legibilidade na reprodução. O método foi fundamental para as atividades posteriores 

de interação e reconhecimento dos grafismos, no desenvolvimento de um jogo de 

cartas e na composição de estampas digitais. 

3.5 O Samba das Palavras 
 

A finalidade dos grafismos desenhados no papel e a vetorização dos mesmos, 

à princípio, seria exclusivamente voltada à criação de composições de estampas, 

porém, conforme se compunha a vetorização dos símbolos e grafismos, surgiram 

ideias a respeito do denominado “samba das palavras”. Trata-se de um jogo originário 

da proposição de associar palavras e conceitos à cultura local, palavras a desenhos 

e desenhos às palavras-chave. Dessa prática digital, foram finalizados mais de 100 

símbolos, a maioria proveniente dos desenhos referentes aos alfabetos individuais. 

                                                
58 Faço uso da categoria nativa “retomada” como menção ao conflito territorial e ao título do capítulo V, mais 
específico de exposição, investigação e análise da relação dos Kapinawá com os grafismos. O termo “retomada” 
utilizado pelos indígenas para caracterizar a ação política de ocupar parte do território que fora expropriado do 
grupo ao longo da história (ANDRADE, 2014). 
59 Nos capítulos posteriores aprofundarei mais a respeito do “valor” dos grafismos. 



70 
 

Estes desenhos/símbolos foram impressos em cartas de tamanho 9x5cm e as 36 

palavras-chave foram impressas em pequenas fichas. A impressão do jogo de cartas 

possibilitou a aplicação de um método empírico e um adequado produto voltado à arte 

e educação indígena. 

O jogo de cartas é composto pelos símbolos derivados da atividade 

relacionada às palavras e dos alfabetos propostos. Já os grafismos apresentados 

como mais específicos do repertório de símbolos Kapinawá, ou mesmo os grafismos 

complexos de criação individual, foram impressos em tamanhos maiores para 

exposição e roda de conversas em sala de aula.  

 

Figura 35 - Reconhecimento dos grafismos. Interação do projeto com alunos da escola. 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 



71 
 

Figura 36 - Jogo samba das palavras de livre associação entre símbolos e palavras-chave 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

A atividade de reconhecimento dos símbolos gráficos criados nas etapas 

anteriores aplica o jogo de cartas como ferramenta de investigação. O então samba 

das palavras intermedia a livre associação de grafismos às palavras de 

autoidentificação. Os participantes apresentados ao jogo foram provocados a dialogar 

acerca dos símbolos mais tradicionais, e sistematizaram em grupos os grafismos 

associados às fichas de palavras. Uma identificação dos grafismos com maior 

afinidade e de conceitos aproximados viabilizou a distribuição das cartas em grupos. 

Assim, organizaram grupos de cartas referentes aos símbolos inspirados nas pinturas 

rupestres, outros grupos de desenhos foram associados aos artefatos da cultura 

indígena e ainda agruparam-se grafismos aparentemente mais aleatórios, não 

reconhecíveis.  

O momento foi de reencontro com os desenhos e reflexão a respeito das 

representações gráficas que provavelmente expressam sua cultura, ou enunciam a 

identificação Kapinawá. A atividade provou-se potente para vários desdobramentos 

tanto como produto, como dispositivo de laboratório para reconhecimento e 

sistematização dos símbolos associados a identidade. Apesar de criarem-se 

agrupamentos de grafismos referentes a cada palavra, o jogo não possui uma 

resposta correta ou um único modo de propor as associações ou classificar grupos. 

Samba das palavras é um jogo aberto à livre associação de ideias, pois ambos, os 



72 
 

desenhos e os conceitos relativos às palavras, possuem uma identidade comum 

atrelada aos Kapinawá. As cartas distribuídas na roda de conversa participam da 

dinâmica de reconhecimento dos símbolos e desperta a produção de narrativas a 

respeito da identificação Kapinawá. Esse é o mote. Além do efeito pedagógico, a 

imersão, e o jogo, ampliam os sentidos a cada roda. 

O laboratório se estende nas ferramentas de vetorização para a composição 

das estampas digitais. Da interação design e grafismo indígena Kapinawá projetam-

se padronagens com os grafismos agrupados, repetidos, alinhados ou soltos de forma 

aleatória. A concepção parte dos mesmos grafismos do jogo de cartas e dos símbolos 

já definidos como Kapinawá. No laboratório digital evita-se maiores interferências no 

que se refere à unidade do desenho, embora a estampa seja resultado de uma 

composição onde a única regra estrutural é estabelecida pela orientação das formas 

e suas disposições. 

 

Figura 37 - Elementos da cultura ligados à história do povo Kapinawá 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 



73 
 

Figura 38 - Atividade de criação de símbolos gráficos em ordem alfabética 

  
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

 

Figura 39 - Criar símbolos Kapinawá a partir do alfabeto 

  
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 



74 
 

Figura 40 - Oficina de grafismos do projeto de ocupação. Em cada coluna uma sequência de 
alfabetos. Vetorização a partir dos desenhos nos cadernos. 

 

Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 



75 
 

Essa fase deu-se após o levantamento com registro dos desenhos nas duas 

oficinas de grafismos rupestres e estamparia manual. A proposta de aplicação dos 

grafismos em estampas digitais foi apresentada, e aprovada, pelos Kapinawá através 

do grupo de rede social, pois foram finalizadas por mim como produto digital. As 

composições das estampas digitais foram organizadas em quatro grupos: 1- estampas 

de grafismos rupestres do Parque Nacional do Catimbau, os mesmos sobrepostos às 

fotografias dos respectivos locais; 2- Desenhos dos grafismos rupestres, do Parna do 

Catimbau e da T.I. Kapinawá, vetorizados e aplicados em fundo cor ocre; 3- Grafismos 

Kapinawá dispostos alinhados sobre imagens de texturas das pedras; 4- Desenhos 

do conjunto de símbolos e alfabetos aplicados de forma aleatória. Ao todo, soma-se 

12 estampas e o produto final resultou de uma variação de 5 a 10 metros de repetição 

por cada estampa. Trinta metros de estampas contínua, em impressão sublimada, 

compõe a mostra expositiva que ocupa as duas aldeias na etapa de encerramento do 

projeto de ocupação, ocorrida em maio de 2018. 

 

Figura 41 - Estampas digitais grafismos Kapinawá 

   
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2018) 

 

 

 

 



76 
 

Figura 42 - Estampas digitais grafismos rupestres: T.I. Kapinawá e Parna do Catimbau 
 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2018) 



77 
 

  
Figura 43 - Estampas digitais com grafismos rupestres do Parna em fotografias das pedras 

 

Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2018). 

 

 

 



78 
 

3.6 Mostra Expositiva 
 

O projeto “Ocupação, Estamparia e Grafismos Kapinawá” encerrou suas 

atividades nas aldeias Malhador e Mina Grande, de 21 a 25 de maio de 2018. A 

exposição dos grafismos desenvolvidos nas oficinas e atividades de estamparia 

serigráfica foram realizadas na Escola Estadual Indígena Saturnino Vieira de Melo 

(Aldeia Malhador) e na oca da Aldeia Mina Grande. Todo o processo das três ações, 

ocorridas em parceria com o povo Kapinawá, tem sido relatado no blog da ocupação60, 

além das explanações nas redes sociais para o contato com os participantes, mesmo 

a distância. 

A apresentação do material resultado de todo o processo imersivo, os tecidos 

e material gráfico de divulgação, gerou grande entusiasmo por parte do grupo que 

recepcionou a quinta visita do projeto na Terra Indígena Kapinawá. A proposta inicial 

sugeria uma espécie de instalação itinerante, devido à flexibilidade do material 

produzido. Tecido sintético – do tipo Oxford, de melhor resistência a ambientes 

externos –, tesouras, linha, agulha, pegadores, arames e uma caixa aberta de 

possiblidades e ferramentas foram disponibilizadas para os grupos presentes na 

mostra expositiva.  

Os resultados da aplicação gráfica, em tecido, disponibilizam os grafismos 

acessíveis a todos e o material chega com instrução de uso aberto, para intervenções 

ao ar livre ou nos espaços das escolas. Sem uma expografia pré-estabelecida o 

material contempla montagens de acordo com os espaços disponíveis nas aldeias. A 

escolha do formato expositivo fica a critério da interação sujeito e objeto em relação 

ao espaço proposto a cada mostra. A mostra expositiva de encerramento do projeto 

partiu para um diálogo sobre uma futura configuração desse material nos espaços 

museológicos em construção nas duas aldeias. Os espaços disponíveis, a princípio, 

estão orientados a ocupar a comunidade de forma mais dinâmica, para apresentar o 

material produzido seguindo às demandas de eventos da etnia. O uso em ocasiões 

de eventos e festejos promovidos nas aldeias tem sido mais frequente. 

Na escola indígena da aldeia Malhador os alunos participaram, junto aos 

professores, de uma vivência com os tecidos levados para a área externa da escola. 

Com os tecidos estendidos, testou-se várias possibilidades como a criação de 

                                                
60 http://culturadigital.br/ocupakapinawa 



79 
 

ambientes (labirinto) em formas de amarras nas pontas para um passeio lúdico. Essa 

atividade gerou maior implicação dos sujeitos com a apresentação de grafismos. Os 

alunos da escola vivenciaram uma tarde de troca com professoras da escola e o 

professor Ronaldo que havia participado do processo de criação do material. Ao final, 

os panos foram pendurados no terraço da escola dispostos num percurso cronológico 

de todo o processo: dos desenhos de alfabetos, os grafismos registrados nas visitas 

aos sítios rupestres e as estampas com grafismos Kapinawá. 

 

Figura 44 - Mostra expositiva itinerante com alunos da escola de aldeia malhador 

  

       

Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2018) 
 

Na aldeia Mina Grande, uma oca indígena já se impõe convidativa a 

experiência de contato da comunidade com os tecidos. Uma tarde de imersão nos 

grafismos envolvendo crianças e jovens participantes de várias etapas do projeto, 

além das pessoas da comunidade que assistiam curiosas. Os tecidos menores foram 

espalhados na estrutura de taipa da oca. Do teto de palha desciam os três tecidos 



80 
 

maiores, dos grafismos indígenas contemporâneos. O processo de montagem 

envolveu o grupo e ainda se configurou uma dinâmica de reconhecimento dos 

grafismos o que desencadeou diálogos empolgantes. A mostra expõe os grafismos 

para uma imersão acerca da origem e do processo de criação, além de rememorar 

particularidades dos símbolos gráficos.  

 

Figura 45 - Mostra expositiva e serigrafia na oca da Minas Grande 

 

   

Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2018) 

 

A projeção de outros produtos a partir da visualização dos tecidos expostos é 

uma constante. Na escala desse espaço de construção coletiva percebeu-se ainda as 

imersões individuais. Entre as narrativas, observo alguns participantes idealizarem 

propostas de apropriação das estampas para o vestuário ou mesmo aspirarem uma 

forma de exposição inclusa na programação escolar. No caso de aplicação nos 

espaços menores de sala de aula, a instrução é que os tecidos sejam apresentados 

em grupos a partir das respectivas temáticas e tipos de grafismos. Seja qualquer 



81 
 

formato adaptado aos espaços ou sujeitos, as atividades confirmaram que o método 

expositivo auxilia no reconhecimento da relação identitária Kapinawá, além de ser um 

suporte pedagógico e despertar a produção criativa contínua. 

As aldeias envolvidas na montagem da exposição penetram numa relação 

dialógica dos tecidos com os espaços comunitários. Configurou-se uma imersão 

relacional do espaço expositivo, espectador e grafismos ao incluir atividade expressiva 

com a possibilidade de itinerância. O processo criativo demonstrou-se contínuo por se 

desdobrar em outras ações e despertar narrativas de recordar as experiências 

anteriores ao produto final. A obra se torna viva como um corpo coletivo em movimento 

e incita o sensorial e a comunicação intersubjetiva, e entre sujeito e objeto. Quando 

alunos da escola do Malhador vestem os tecidos e moradores da Mina Grande 

compõem a oca pendurando os tecidos e elaborando uma narrativa temporal, o corpo 

é abduzido em outro ambiente. Os grafismos atuam como agentes de fruição estética. 

O corpo como meio a partir do contato com o objeto expositivo transformado em ação. 

A vivência em grupo despertada pela imersão nos grafismos indígenas e ancestrais. 

Além do material em tecido, produziu-se um mapa-catálogo impresso para 

divulgação do projeto e explanação de todo processo de imersão. O mapeamento 

delimitou os territórios do Parna do Catimbau e da T.I. Kapinawá, assim, configurou-

se os percursos dos sítios rupestres visitados como também exibiu o trajeto da 

ocupação no contexto das 25 aldeias. Em relação a todas as comunidades da região, 

há uma concentração maior das aldeias mais articuladas nos processos museológicos 

e projetos culturais, porém, as visitas de campo e rodas de conversa contaram com a 

participação de representantes da maioria das aldeias. O mapa-catálogo (mapa 4) 

apresenta os resultados de toda a ocupação no contexto dos territórios e o projeto é 

relatado sob o ponto de vista da pesquisa enquanto ocupação. O mapa apresenta um 

acervo restrito, pois abrange apenas os grafismos mais expressivos, em sua 

legibilidade visual, e apenas dos sítios percorridos durante o projeto de ocupação. De 

toda forma, é um conjunto de grafismos considerável para submeter a uma 

prospecção dos sentidos apropriados aos Kapinawá.  



82 
 

Figura 46 - Mapa-catálogo realizado pela equipe de design do projeto cultural. O mapa expõe 
os grafismos levantados nas visitas de campo e os processos criativos 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2018). Daniela Brilhante e Zzui Ferreira. 

 



83 
 

O efeito cognitivo já ocorre, haja vista a mostra expositiva nas aldeias com os 

grafismos expostos a provocar narrativas de reconhecimento, apropriação e 

pertencimento. No capítulo 4 serão abordadas questões mais pertinentes aos 

discursos relacionados aos grafismos, com mais fundamentos relevantes às análises 

oportunas e à mediação do design junto aos Kapinawá. Além do processo de 

construção de identidade étnica, as metodologias aplicadas vislumbram uma 

extensão para a educação local no que diz respeito a aplicação das ferramentas 

criadas na imersão, especificamente o jogo samba das palavras e a dinâmica com os 

tecidos. A princípio, os impactos na comunidade são seguramente os mais precisos 

no incentivo a um futuro autossustentável. É vital para a etnia, em toda sua extensão 

de inúmeras comunidades, além de se organizar, se reconhecer através de regimes 

de autodeterminação. A relação ativa com os grafismos e a imersão nesse universo 

simbólico é um caminho provável e fértil. 

 
3.7 Interação entre design e comunidade Kapinawá 
 

Incluo a interação entre design e comunidade indígena a partir das 

perspectivas decorrentes do projeto “Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá” e 

da investigação em curso. Os símbolos gráficos e os demais elementos da cultura 

Kapinawá são apresentados, no decorrer da dissertação, a partir de uma sequência 

de interações ocorridas entre 2015 e 2019. Incorporo ainda a minha relação como 

profissional do design, em contato com a comunidade indígena, ao mediar uma 

projeção da cultura material em questão. Uma reflexão inevitável compreende a 

perspectiva do design social como campo de atuação participativa, onde o encontro é 

propositivo à trocas de saberes e experiências. O trabalho em design assume uma 

perspectiva de compartilhar com a comunidade as demandas locais. O que difere de 

um modelo de encomenda orientada à execução fechada, que tem mais aspiração 

pelos resultados. Aqui o processo criativo direciona as decisões. 

Cabe ao estudo, em design e cultura, referir-se à cultura investigada 

considerando suas dinâmicas próprias e priorizando as falas e subjetivações, além 

dos aspectos formais e estéticos dos objetos. Os aspectos de intercâmbio humano 

são fundamentais para reconhecer os elementos da cultura o que se alia ao 

fortalecimento da identidade. Destaca-se como primordial focar nas relações entre os 



84 
 

sujeitos e seus objetos, memórias e expressões culturais, identificação étnica e 

identidade gráfica.  

A cultura material Kapinawá é investigada a partir da prática da vida cotidiana 

e da relação com sua memória vinculada aos grafismos e aos objetos apropriados à 

identificação étnica. No processo de levantamento do conjunto de símbolos e objetos, 

identifico o caráter social no caminho apontado por Bonsiepe onde “o humanismo 

projetual seria o exercício das capacidades projetuais para interpretar as 

necessidades de grupos sociais e elaborar propostas viáveis, emancipatórias, em 

forma de artefatos instrumentais e artefatos semióticos” (BONSIEPE, 2011, p.21). 

Com base no conceito de Bonsiepe articulo a identidade Kapinawá a partir do 

levantamento dos seus elementos culturais. A proposta trata como um “mapeamento 

cognitivo” (BONSIEPE, 2011, p. 47) o levantamento dos objetos da cultura o que inclui 

os artefatos acessados: dos semióticos (os grafismos rupestres e grafismos 

Kapinawá) aos instrumentais (objetos artesanais e objetos tradicionais cotidianos). 

Assim subdivididos, os artefatos submetem-se a orientação de um sistema simbólico 

Kapinawá projetados, neste mapeamento, a partir da articulação entre os símbolos 

gráficos e os demais objetos, operados no processo de identificação étnica. Um dos 

desdobramentos do projeto cultural de ocupação é a presente investigação dos 

artefatos instrumentais e semióticos, julgado pelo autor de “design, cultura e 

sociedade” (BONSIEPE, 2011), como essencial ao domínio da atividade projetual. 



85 
 

Figura 47 - Objetos culturais: artesanatos e miniaturas com símbolos Kapinawá. Expostos em 
sala de aula durante apresentação do projeto para alunos da escola indígena.  

Chapéu Kapinawá, bolsa aió, maracá, chanducas, concha, penas, caneca 

 

Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

O design, como atividade projetual, é problematizado sob uma perspectiva 

política em relação a emergência da autonomia na concepção da identidade. Ainda 

segundo Bonsiepe, o papel do design na periferia61 é abordado como estímulo na 

criação de espaços para projeto próprio. Nessa interação, destaco a mediação do 

design na viabilização das ações que articulam investidas e inserem os elementos da 

cultura ainda num contexto mais amplo para uma projeção da identidade. No meu 

papel como profissional do design vejo agregar, às práticas projetuais, outros modos 

de se criar um “produto”. Aqui, os processos de identificação e agenciamentos 

compartilhados disponibilizam os elementos culturais caracterizando uma postura 

política na projeção da cultura Kapinawá. 

Um fato interessante para expor um dos diálogos decorrentes diz respeito aos 

símbolos e seus desdobramentos através da experimentação gráfica. A Furna 

Sagrada e seu cruzeiro, elemento cultural e símbolo de forte conexão com a história 

do povo Kapinawá, é apresentada em alguns desenhos. Porém, sua contextualização 

                                                
61 O termo periferia é adotado para diferenciar do centro como espaço hegemônico de dominação. 



86 
 

com o cenário da Serra da Mina Grande torna o símbolo de imediata apreensão por 

toda comunidade. O mesmo desenho teve sua concepção inicial reelaborada e 

posteriormente aplicada em outros produtos. Um dos resultados inseriu o mesmo 

desenho numa ideia de expressar o corte dos arames, como é o caso do filme do 

mesmo nome realizado pelas antropólogas Lara de Andrade e Polly Cavalcanti62.  

O processo de criação do desenho parte de uma das participantes das 

oficinas. Luzia demonstrava insegurança a respeito de seu desempenho em 

desenhar, mas ao eleger um dos símbolos para ilustrar trouxe um resultado 

surpreendente na sintetização eficaz. Posteriormente, com a vetorização e 

reprodução do desenho da furna em materiais de divulgação interna do projeto de 

ocupação, o mesmo foi apropriado à aplicação da capa de DVD do filme. O exemplo 

das apropriações desse desenho resultou de uma série de discussões 

desencadeadas acerca do estilo gráfico do desenho e suas aplicações. Uma das 

questões levantadas foi acerca do formato da serra, posteriormente reformulado, 

porém respeitando a concepção original. São configurações decretadas por outras 

demandas da própria comunidade, como é também o caso da tela de serigrafia criada 

para as camisas da OJIKA (Fig.51). 

 

                                                
62 A museóloga e antropóloga Paulidayane Cavalcanti realizou dissertação com os Kapinawá “Saberes e práticas 
tradicionais de cura: estudo sobre a transmissão das terapêuticas entre os Kapinawá”. Com Polly (como é 
conhecida), estabeleci relação de amizade, compartilhamos experiências, diálogos, viagens e encontros na T.I. 



87 
 

Figura 48 - Serra da Mina Grande e cruzeiro         

 

Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

Figura 49 - Desenho em peça de divulgação 

 

Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 



88 
 

 

Figura 50 - Capa de DVD O Corte dos Arames63 

 

Fonte: Divulgação (2019) 
 
 
 

                                                
63 “O corte dos arames - um filme sobre a luta pela terra do povo Kapinawá”, é um documentário realizado entre 
os anos de 2017 e 2018, por Lara Erendira e Polly Cavalcanti através da organização Memórias Indígenas no 
Nordeste. O filme também foi realizado com incentivo do fomento cultural (Funcultura). Em agosto de 2019 foi 
lançado o DVD. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=lRl4C3aHWyU&t=185s 



89 
 

Figura 51 - Desenho adaptado para camisa OJIKA 

 

Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

Meu principal empenho ao vetorizar os desenhos é respeitar suas 

propriedades originais e evitar o máximo de interferência. O que busco durante o 

processo de reprodução é justamente garantir a legibilidade do grafismo criado. 

Porém, devido aos diálogos e partindo das propostas iniciais apresentadas, o caso do 

desenho representativo da furna explicita o quanto a participação da comunidade é 

relevante e contempla outras questões menos alcançadas por quem executa a 

mediação. No caso do formato da serra origina-se de questionamentos acerca da 

forma pouco fiel à referência da paisagem. O novo formato da serra inserido 

posteriormente para aplicação da identidade visual do grupo OJIKA foi criado para 

ajustar à forma natural como a serra é vista dos melhores pontos. Socorro Jucá, da 

aldeia Malhador, tem um apreço em expressar as ideias que surgem das reuniões da 

comunidade.  

Em recordação às narrativas de recepção dos grafismos elaborados como 

resultado do projeto cultural de ocupação, a noção de renascer dos símbolos gráficos 

refere-se à (r)existência dos grafismos Kapinawá e ancestrais aplicados em estampas. 

Mocinha Kapinawá surpreende-se com o resultado das estampas em tecido com uma 

forte exclamação: “Kapinawá renasceu!”64. Tal argumento, do renascimento, 

reaparece na ocasião da roda de conversa para o projeto expográfico dos museus, 

                                                
64 Esta observação expressa a apropriação e o reconhecimento do patrimônio ancestral por parte dos Kapinawá.  



90 
 

quando no levantamento dos objetos próprios da comunidade da Mina Grande o 

entusiasmo se manifesta ao rememorar os objetos que carregam a história de cada 

Kapinawá, sobretudo dos mais velhos. São expressões de recepção propícia às 

sucessivas parcerias decorrentes desses primeiros encontros na T.I. Kapinawá, as 

quais explanarei com mais detalhes no próximo capítulo, onde me refiro aos 

processos de identificação contextualizados numa reexistência dos objetos da cultura. 

Neste capítulo expus a metodologia aplicada no projeto de ocupação que 

suscitou em resultados gráficos de apropriações, reproduções, variações e 

reelaborações das referências culturais da etnia. Os símbolos gráficos Kapinawá, 

viabilizados e expostos a partir das dinâmicas dos laboratórios de grafismos, serão 

posteriormente organizados em grupos e classificados segundo relação com seus 

agentes como um “sistema simbólico” (GEERTZ, 1997), onde a experiência coletiva 

vai bem mais além das experiências particulares, pois “a participação no sistema 

particular que chamamos de arte só se torna possível através da participação no 

sistema geral de formas simbólicas que chamamos de cultura” (GEERTZ, 1997, 

p.165). O exemplo do processo de criação dos desenhos, e posteriormente de sua 

reprodução, demonstra particularidades apontadas durante as metodologias 

aplicadas e as demandas da comunidade assistidas ou levantadas como lacunas, o 

que demonstra questões a serem retrabalhadas com engajamento comunitário. 

No capítulo seguinte abordarei como “agenciamentos coletivos” (GUATTARI e 

ROLNIK, 1986, p.30) os demais projetos culturais realizados com o povo Kapinawá, dos 

quais mantenho interlocução desde os primeiros contatos com a etnia. O design se 

inclui no mergulho coletivo e soma-se como agente para se lançar nos espaços de 

atuação da cultura Kapinawá, compor os produtos nos espaços dos museus seguindo 

as indicações e decisões dos grupos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



91 
 

 

 
 

 

Fonte: Projeto Museu Kapinawá: educação patrimonial fazendo escola (2019) 

 

 

 

Figura 52 - Instalação com coleção de objetos e grafismos, para museu Kapinawá 



92 
 

4 (R)EXISTÊNCIAS – AGENCIAMENTOS E O MUSEU KAPINAWÁ 
 
 
O presente capítulo é dedicado ao relato das minhas experiências em 

interlocução com projetos de implementação do Museu Kapinawá65. Os projetos, a 

que me refiro e chamarei de agenciamentos coletivos, me apropriando do termo a 

partir de Guattari e Suely Rolnik, são eventos como fóruns e encontros, pesquisas 

acadêmicas e projetos culturais. São propostas práticas e dialógicas voltadas a 

compreensão e organização do acervo tradicional da cultura local. Com proposições 

voltadas para a discussão sobre museologia social e incentivo à criação de espaços 

de memória nas comunidades, os projetos que acesso nesse sentido tem como 

finalidade a articulação junto aos agentes locais para a identificação, troca, diálogos 

e projeção do patrimônio cultural Kapinawá. 

Os objetos tradicionais selecionados para a execução do museu revelam-se 

conforme variados processos, contudo, os agenciamentos coletivos de interlocução 

entre pesquisadores e os gestores indígenas suscitam dinâmicas direcionadas ao 

reconhecimento fundamentado em narrativas compartilhadas e nas relações de 

identificação. O resistir e renascer dos artefatos identificados como próprios da cultura 

Kapinawá associa-se à reelaboração de uma identidade étnica carregada de 

simbologias particulares e de testemunho do contato interétnico. 

Nesse sentido proponho a interação entre design e comunidade indígena 

como agenciamento, o que enfatiza o desejo do meu trabalho como designer em 

conectar-se aos processos e implicações socioculturais. O relato reflete a prática 

projetual em atividades transdisciplinares como mediação de propostas que viabilizam 

projetos promotores de interlocução, os quais envolvem produtores, usuários e 

artefatos, comunidade e produtos culturais. 

Além dos agenciamentos voltados ao Museu Kapinawá, também investigo a 

relação dos Kapinawá com os grafismos ancestrais e indígenas vinculados à etnia 

enfatizando a descrição das ações culturais com as quais me envolvi como designer 

instigada pela iconografia e patrimônio cultural Kapinawá.  

                                                
65 O projeto “Museu Kapinawá – educação patrimonial fazendo escola”, foi executado entre 2017 e 2019 através 
do incentivo do fundo de cultura estadual, Funcultura/FUNDARPE. Este projeto cultural realizou um conjunto de 
oficinas de formação e pesquisa nas áreas da museologia (inventário e expografia colaborativa), antropologia e 
patrimônio cultural, que foram ministradas pelos assessores técnicos do projeto, com a participação de indígenas 
Kapinawá de diversas aldeias. A elaboração do design do projeto expográfico e arquitetônico, contou com a 
parceria de profissionais destas áreas específicas. Em março de 2019 o projeto expográfico final foi apresentado 
ao povo Kapinawá compondo uma instalação provisória do acervo. 

 



93 
 

O encontro entre agentes de distintas procedências e “campos de 

subjetivação”, motivados pelo desejo comum de se conectarem como força coletiva 

de trabalho e afeto, desencadeia processos autônomos de reconhecimento nos quais 

se aliam interações técnicas e estéticas entre diferentes agentes, sociais e culturais. 

A imersão no universo simbólico do sistema cultural comunitário viabiliza uma série 

de atravessamentos conceituais onde emergem potências naturais de outras 

categorias, tal como o proposto acerca da autonomia do operar no coletivo: 

 
“A função autonomização num grupo corresponde à capacidade de 
operar seu próprio trabalho de semiotização, de cartografia, de se 
inserir em níveis de relações de força local, de fazer e desfazer 
alianças, etc“ (GUATTARI e ROLNIK, 1986, p. 46). 

 

Assim se entende os agenciamentos como política cultural, instrumentos de 

força política que consideram o caráter processual de reconhecimento do patrimônio 

e sua transformação nas sociedades tradicionais contemporâneas. Iniciativas 

voltadas ao Museu Kapinawá, e de incentivo à formação de gestores para práticas 

com museologia social nas aldeias, vêm selecionando, nos últimos seis anos, os 

artefatos que contam sua história. É desse encontro entre agentes de distintos 

campos e gestores indígenas que o Museu Kapinawá vem sendo debatido e 

construído a partir de uma experiência inicial em reformulação para atender aos 

desejos e implicações específicas das comunidades Kapinawá. 

Projetos e eventos que me referencio como agenciamentos coletivos - 

Os que acessei conteúdos e/ou estabeleci relações no território Kapinawá: 

• Kapinawá, meu povo conta e canta: memórias, samba de coco e 
furnas. (Funcultura, 2013/2015);  
• Meu povo conta: história e cultura Kapinawá na sala de aula. (2013/2014)66; 
• I Encontro de Formação em Museologia para Povos Indígenas em Pernambuco. 
(Rede Indígena de Memória e Museologia Social e NEPE/UFPE, 2015);  
• II Fórum Nacional de Museus Indígenas / III Encontro de Museus Indígenas em PE, 
(2016)67; 

Os projetos que participei ativamente, com os Kapinawá, como designer: 

• “Museu Kapinawá: educação patrimonial fazendo escola” (Funcultura, 2014/2015); 
• “Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá” (Funcultura, 2016/2018). 

                                                
66 Funcultura, Fundo Pernambucano de Incentivo à Cultura, gestão compartilhada entre Secult-PE e Fundarpe. 
67 Rede Indígena de Memória e Museologia Social e Núcleo de Estudos sobre Etnicidade - NEPE/UFPE. 



94 
 

Figura 53 - Artefatos de palha: Produção de cestaria Kapinawá 

 

Fonte: Acervo ANAÌ. Orlando Ribeiro (1981).  
 
 

No I Encontro de Formação em Museologia para Povos Indígenas em 

Pernambuco, foi inaugurado um espaço para compor o museu Kapinawá, na aldeia 

Colorau, espaço Anjuká, em conclusão do projeto “Kapinawá, meu povo conta e canta: 

memórias, samba de coco e furnas”. Como atividade de encerramento deste encontro 

de 2015, visitamos o espaço que estava sendo inaugurado e apresentado pelo 

articulador local, José Ronaldo Siqueira e a antropóloga Lara Erendira de Andrade, 

proponente do projeto cultural que possibilitou a sua execução. A inauguração contou 

com a presença significativa do povo Kapinawá, quando comunidades de diferentes 

aldeias prestigiaram o acervo e compartilharam as primeiras impressões acerca do 

espaço. Na ocasião, como fotógrafa, pude testemunhar os olhares ávidos dos 

indígenas locais, empolgados com o patrimônio cultural de seu povo e curiosos por 

mais detalhes a respeito das histórias dos mais antigos, memórias acessadas naquele 

momento através dos registros fotográficos distribuídos nas paredes do espaço. O 

acervo é composto por objetos tradicionais, materiais de pesquisas realizadas com o 

povo Kapinawá e fotografias históricas realizadas pelas organizações ANAÍ e CIMI68.   

  

                                                
68 Desde os anos 1980, as instituições ANAÍ (Associação Nacional de Ação Indigenista) e CIMI (Conselho 
Indigenista Missionário), realizam importante trabalho e desenvolve ações com intuito de promover e discutir 
alternativas de integração dos povos indígenas à sociedade brasileira. Nos anos 1980, a ANAÍ e o CIMI estiveram 
no território Kapinawá registrando ações de indígenas, antropólogos e eventos com demais membros da sociedade 
local (de Buíque), no processo de identificação étnica e reivindicação territorial. 



95 
 

4.1 Agenciamentos coletivos e processos autônomos 
 

A construção do museu indígena Kapinawá é aqui relatada em seu processo 

criativo numa etnografia que testemunha a relação dialógica entre indígenas e 

agenciamentos culturais e científicos. O empenho na organização do espaço 

comunitário é interdisciplinar e promove a valorização dos artefatos reconhecidos pela 

etnia e disponíveis às ações educativas e culturais do território indígena. No encontro 

entre antropologia, design, arte, museologia e arqueologia, em interlocução com a 

comunidade, o museu é composto por objetos, grafismos e fotografias a expor como 

reafirmação étnica relocalizada no tempo e reatualizada no território. São 

agenciamentos coletivos a agregar os objetos tradicionais como recursos emergentes 

e estratégicos de autodeterminação, e salienta sua diferença como etnia. 

Para introduzir acerca do termo agenciamentos coletivos, incluo as definições 

de Suely Rolnik e Guattari (1986), onde agenciamentos são enunciação e não 

correspondem “[...]nem a uma entidade individuada, nem a uma entidade social 

predeterminada[...]”. Dos sucessivos encontros constituem-se os agenciamentos 

coletivos de contato e trocas de experiências que suscitam “processos de subjetivação 

e de semiotização, ou seja, toda produção de sentido, de eficiência semiótica, não 

centrados em agentes individuais, nem em agentes grupais (...) e podem colocar em 

conexão as diferentes instâncias” (GUATTARI e ROLNIK, 1986, p.30-31). 

Entre os agenciamentos de interlocuções com a etnia, sobretudo 

artístico/científicas, estão proposições de projetos culturais apoiados pela Secult-PE/ 

Fundarpe, pesquisas e proposições acadêmicas, e a parceria com a organização 

Rede Indígena de Memória e Museologia Social, promotora dos fóruns e encontros 

sobre museologia social no território indígena Kapinawá. Na finalidade de fomentar 

espaços culturais e de fortalecimento em rede, as “produções artísticas e científicas 

procedem de agenciamentos de enunciação que às vezes atravessam não só as 

instituições e as especialidades (...) em níveis semióticos heterogêneos”. Nessa 

conjuntura identifico o mapeamento dos grafismos (“artefatos semióticos”), o 

levantamento dos “artefatos instrumentais” e o processo dialógico de construção do 

museu mediante uma “[...] reapropriação dos meios de produção ou dos meios de 

expressão política [...]” (GATTARI; ROLNIK, 1986, p.33). Uma reapropriação referente 

a tomada de posição e autonomia nas escolhas, pois a definição dos espaços e 

acordos com parcerias só é possível por meio de confiança e proximidade. 



96 
 

Figura 54 - Pesquisadores e indígenas conclui etapa do projeto Museu Kapinawá 

 
Fonte: Projeto Museu Kapinawá: educação patrimonial fazendo escola (2019) 

 

4.2 O Museu Kapinawá em processo 
 
O reconhecimento do patrimônio cultural Kapinawá é articulado pelos próprios 

indígenas, porém, conta com o incentivo e parceria de outros agenciamentos. Em 

parceria com pesquisadores69 e os projetos culturais, o processo de reapropriação e 

patrimonialização70 é associado à autoidentificação indígena com o levantamento da 

cultura material. As ações de contato e projeção da cultura material Kapinawá 

viabilizaram a construção de três museus: o Museu da Mina Grande (na aldeia Mina 

Grande), o Espaço de Memória Diniz Alexandre (na aldeia Malhador) e a primeira 

sede do Museu Kapinawá, no espaço Anjuká (na aldeia Colorau). Nesse espaço, que 

abrigou o primeiro museu já inaugurado, é definido como “museu escola”, pois no 

mesmo local foi implantada uma escola para a comunidade. A casa da antiga fazenda 

retomada em 2011 abriga o museu e a escola como estratégia “para esse movimento 

ficar mais forte”, conforme colocado por Ronaldo Kapinawá. Dois outros espaços de 

                                                
69 Os já mencionados: Lara Erendira, Alexandre Gomes e Paulidayane Cavalcanti, além de Daniel Guimarães. 
70 Garantir aos objetos, acervos e manifestações, seu valor de patrimônio cultural e social. A patrimonialização 
garante a salvaguarda, preservação, conservação e divulgação do patrimônio material e imaterial. 



97 
 

museus ainda estão em processo de construção, porém já possuem levantamento de 

seu acervo viabilizado durante as oficinas articuladas pelos projetos culturais. 

 
Figura 55 – Na casa grande da fazenda retomada, o museu-escola 

 

 
Fonte: Ronaldo Siqueira (2015) 

 

Figura 56 - Comunidade visita espaço Anjuká 

 
Fonte: A autora (2015) 



98 
 

 

Figura 57 - Indígenas na inauguração do museu 

 
Fonte: Lara Erendira (2015) 

 
 
 

Figura 58 - Acervo fotográfico, história e memória Kapinawá 

 
Fonte: Lara Erendira (2015) 

 
 



99 
 

A casa grande, sede da fazenda retomada71, abriga o espaço dedicado ao 

museu indígena inaugurado em 2015. No percurso do espaço composto por objetos 

tradicionais se acessa a memória Kapinawá, sua cultura material e imaterial é 

transmitida aos mais jovens e rememorada pelos mais velhos. A exposição evoca e 

narra uma história de lutas, conquistas e reconquistas, provações, rituais mantidos ao 

longo dos tempos e contextualiza sua resistência como etnia por meio da cultura 

material. A cultura imaterial, seus rituais sagrados, os musicais e os relacionados ao 

culto aos encantados (samba de coco, benditos, toantes, toré, etc.) são lembrados 

através de artefatos materiais. 

Objetos coletados entre as famílias das aldeias, artefatos resgatados de 

propriedades individuais, utensílios domésticos e objetos artesanais, enfim, objetos 

anteriormente guardados, ou isolados do contexto comunitário, são aliados aos 

demais artefatos no espaço museológico onde são resignificados. Como política 

cultural, a implementação de museus indígenas aproxima a comunidade da sua 

história e retoma uma memória coletiva. É no âmbito dos museus comunitários que 

“os objetos se convertem em obras e seu valor se reduz ao jogo formal que 

estabelecem com outros objetos e espaço, fora da sua história doméstica/cotidiana 

que é o museu” (CANCLINI, 1989). Desde a inauguração, no espaço Anjuká, duas 

outras aldeias da etnia demonstraram o desejo em construir seus próprios museus 

como espaços de reconexão e fomento às políticas de reconhecimento das suas 

memórias particulares.  

No decorrer das atividades com o povo Kapinawá, fui me envolvendo com 

outras práticas e demandas, o que me aproximou do projeto de execução dos museus. 

Como designer, fui convocada para participar da expografia dos novos espaços de 

memória e colaboro presencialmente com dinâmicas de levantamento dos objetos 

culturais e na elaboração das narrativas dos espaços museológicos. No acesso ao 

diálogo entre museologia social e gestores indígenas, que se estabeleceu nos 

encontros e oficinas de memória e museologia, me reaproximou dos agentes e da 

                                                
71 Conforme consta dos relatos sobre a sede da fazenda: em 2010, o fazendeiro, e então dono dos títulos e posse 
do terreno “Romildo Mariano – já desenganado pelo fato de que “perderia” aquelas terras para área indígena 
ou para o parque”, – passa a levar “pesquisadores para a Casa Grande como se fosse uma pousada (...). Em 
seguida, chega a notícia que ele iria criar ali uma pousada para o turismo ecológico. Esse “boato” se espalha pela  
região  o  que  leva  os  indígenas  a  realizar  uma  retomada  em  agosto  de  2011.  Esta retomada reaviva a 
mobilização do grupo para reivindicação da regularização fundiária do território, que até então estava estagnada” 
(ANDRADE, 2014, p.115). A partir deste episódio de retomada, os Kapinawá então ocuparam a casa grande como 
reivindicação para a regularização fundiária. A comunidade local ressignifica o imóvel se apropriando do espaço 
para atividades culturais, educativas e políticas relacionadas ao povo Kapinawá.  



100 
 

comunidade onde observou características específicas dos modos de vida Kapinawá 

a partir do contato com seu patrimônio cultural. A relação com o patrimônio material e 

imaterial, o arqueológico, o artesanato, os grafismos, a religiosidade e suas diversas 

manifestações, orientou os processos técnicos e subjetivos de selecionar e inventariar 

os artefatos instrumentais e semióticos para os museus. Um impulso dos próprios 

Kapinawá caracteriza a autogestão museológica e garante a estratégia de 

“espiritualização estética do patrimônio” (CANCLINI, p.162, 1989). 

 

Figura 59 - Espaço Anjuká e mais dos espaços museológicos em implementação nas aldeias 

 
Fonte: A autora (2019) 

 

4.3 O projeto expográfico dos espaços museológicos 
 
 

Atuando nos projetos de interlocução na comunidade a partir de 2016, pude 

compartilhar das ações para a expografia dos espaços de memória, a convite dos 

coordenadores após acompanharem os resultados do projeto de ocupação. O projeto 

“Museu Kapinawá: educação patrimonial fazendo escola”, coordenado pelos 

antropólogos Alexandre Gomes e Lara Erendira em parceria com Mocinha e Ronaldo 

(indígenas das aldeias Mina Grande e Malhador), vem operando no caráter 



101 
 

colaborativo da museologia social e fundamentando estratégias de construção 

coletiva a partir de ações formativas, coleta dos objetos, seleção das imagens 

históricas (do “levantamento da aldeia”) e a incorporação dos tecidos de símbolos 

gráficos. Ao acordar essa parceria com o projeto de execução dos museus, no período 

simultâneo ao projeto de ocupação, reforço uma aproximação com a comunidade, o 

que colabora diretamente na investigação sobre os símbolos gráficos Kapinawá. 

Desta oportunidade inicio adaptando propostas integradas às medidas já 

executadas no primeiro museu, do espaço Anjuká, onde observo um modo de agregar 

materiais originais a outros recursos tecnológicos (impressão digital, iluminação, 

fotografias, estampas digitais com os grafismos, etc). É quase intrigante a junção de 

tempos diversos num mesmo espaço, o encontro entre passado e presente expressa 

uma identidade reconstruída num exercício de existência, que é mesmo resistência e 

reexistência contemporâneas das comunidades tradicionais. Menos oposição entre 

tradicional e moderno, e mais integração dos tempos no espaço do museu. Uma 

perspectiva de aplicar materiais originários da cultura local, com inserção de suportes 

industrializados (como porta-retratos, aplicação de pvc, recursos multimídia, tecidos, 

etc). Ao pensar um equipamento museológico acomodando os saberes tradicionais 

às ferramentas contemporâneas, a “materialidade nativa” se sobressai. Como 

exemplo destaca-se o uso de esteiras de palha como suporte para imagens, as cordas 

de caroá para pendurar ou estruturar alguns objetos e as paredes de taipa compondo 

com porta-retratos. A expografia dos museus aplica suportes e insumos tradicionais 

conciliados aos métodos de atualização material. 

A proposta viabiliza um padrão estético que sobressaia o tradicional, porém o 

auxílio tecnológico pode aproximar o visitante a uma linguagem mais apropriada às 

experiências contemporâneas. Na dinâmica de contar-se uma história, expor uma 

tradição e incorporar a uma identidade, é considerado sobretudo uma reelaboração 

na forma de materializar essa história, tradição e memórias. No projeto expográfico, 

propomos o uso de materiais sintéticos integrados às tecnologias ocidentais de 

construção em diálogo com materiais naturais e tecnologias indígenas. O tradicional 

atualizado é justamente o emprego de artifícios para amenizar o contraste dos 

materiais modernos com os originais, evitando-se cair na espetacularização estética. 

São formas de produção compatíveis entre tecnologias. “O emergente 

designa os novos significados e novas práticas e relações sociais” (CANCLINI, 1993, 

p.183-184). A projeção dos bens simbólicos tradicionais seja por qualquer meio, 



102 
 

inclusive os espaços comunitários e museus, implementa uma comunicação tanto 

com o público, como entre os objetos. Na disposição desses objetos e do conteúdo 

por eles expresso, gera-se “[...]interações mais fluidas entre o culto e o popular, o 

tradicional e o moderno[...]”, o emergente é a simbiose desses contextos, das inter-

relações materiais e conceituais. Os projetos culturais de incentivo às atividades 

museológicas apostam na eficácia como agenciamento ao disponibilizar instrumentos 

e técnicas emergentes para compartilhar com o tradicional. 

A cultura material Kapinawá expressa o imaginário indígena, constantemente 

demarcado como popular, e compreende inclusive as “contaminações” culturais 

apreendidas e, portanto, é desobrigado de um compromisso com o puro ou intocável. 

Como lembram Guattari e Rolnik “todas as pretensas identidades culturais residuais 

são contaminadas” (GUATTARI; ROLNIK, 1986, p. 40). Nessa perspectiva, 

compreendo a mediação de agentes não indígenas e gestores indígenas, no 

levantamento dos objetos tradicionais, como substancial a conclusão do museu que 

atualmente está em processo de construção dos dois espaços, o que atende a mais 

de uma comunidade em organizar acervos específicos de cada história local.  

Oficinas culturais facilitadas por profissionais das áreas de antropologia, 

museologia, arqueologia, arquitetura e design, colaboram ao possibilitar instrumentos 

técnicos e referenciais para a seleção e preservação material, criação e elaboração 

das narrativas dos espaços. A experiência nas oficinas com os agentes externos, do 

projeto de museus, partiu de uma proposição expográfica dialogando com o coletivo 

local, o que possibilita a aproximação com os objetos e uma percepção das demandas 

específicas e das relevâncias em relação ao sistema dos objetos selecionados para 

compor os espaços de museu. Cada objeto, ou conjunto deles, acessa uma memória, 

um personagem, “os mais antigos”, um episódio da luta territorial, uma experiência 

cotidiana, uma narrativa do processo de produção ou uma apropriação como símbolo 

referente à história Kapinawá. 

Em agosto de 2018 acompanhei o projeto Museu Kapinawá para realizarmos 

atividades nas duas aldeias, Malhador e Mina Grande. Durante dois dias, 

promovemos oficinas com a finalidade de pensarmos a expografia em conjunto com 

as comunidades, uma proposta de integrar os objetos, processos e narrativas, como 

conteúdos a compor os espaços dos museus em construção. A elaboração dos 

espaços é executada em parceria com o arquiteto  Daniel Guimarães, pesquisador de 

tecnologias indígenas de construção, que propõe aplicar os princípios tradicionais no 



103 
 

uso de materiais e distribuição dos espaços72. Sendo mais um agenciamento coletivo 

originado a compartilhar saberes, possibilitou o intercâmbio de técnicas e colaborou 

nas decisões acerca da iluminação, ventilação e conservação dos ambientes 

destinados às coleções.  

As questões relativas aos museus naturalmente inspiraram associações como 

presente e passado, moderno e ancestral, inovação e tradição. Na confluência dos 

espaços e simbologias combinaram-se personagens e objetos associados ao tempo 

dos mais antigos e à cultura retomada numa ressignificação apropriada ao contexto 

museológico. A narrativa museal é elaborada mediante demandas específicas de 

cada comunidade, de modo que as divisórias projetadas para os espaços de memória 

trazem conteúdos próprios. As duas comunidades gestoras dos museus adotam 

técnicas de construção diferentes, uma de alvenaria e a outra de taipa. São relações 

particulares e propostas debatidas a conformar os espaços e narrativas, porém, 

ambas optam por seguir uma mesma orientação de percurso na entrada dos espaços. 

No caso, ao entrar o visitante seguirá a direção anti-horária conforme o toré Kapinawá.  

Para o Museu da Mina Grande, aldeia sede do povo Kapinawá, a comunidade 

optou por uma divisão dos espaços seguindo a temporalidade dos eventos. A entrada 

será destinada a homenagear sua história e o passado de lutas, por meio do acervo 

fotográfico que retrata o “levantamento da aldeia” em uma instalação – de cerca de 

arame e ferramentas – construída propriamente para fazer referência à luta do corte 

dos arames. O espaço em forma elíptica se direciona para outros ambientes onde 

prossegue com abordagem cronológica entre eventos e as pessoas da aldeia, dos 

mais antigos até o findar do percurso com a contemporaneidade – os mais jovens 

simbolizando o presente/futuro. Artefatos denominados “objetos externos” e “objetos 

de casa” fazem menção aos objetos domésticos coletados para compor o ambiente 

de passagens de tempo juntamente com divisórias feitas por esteiras e tecidos com 

estampas dos grafismos. Um espaço ritual ainda é destinado aos objetos rituais e 

compreende tanto objetos considerados artesanatos, como objetos específicos de 

cultos, ritos e mostruário da vegetação nativa. 

  

                                                
72 O arquiteto Daniel Guimarães (Guima), desde 2015 envolve-se com os povos indígenas, Xukuru e recentemente 
os Kapinawá, na busca de retomar as tecnologias indígenas de construção. 



104 
 

Figura 60 - Museu da Mina Grande. Planta baixa com ambientes temáticos 

 
Fonte: Projeto Museu Kapinawá: educação patrimonial fazendo escola (2019) 

 

Figura 61 - Projeto expográfico. Ambiente reúne fotos antigas da furna e rituais 

 
Fonte: Projeto Museu Kapinawá: educação patrimonial fazendo escola (2019) 



105 
 

Figura 62 - Museu de Mina Grande recebe projeto expográfico 

 
Fonte: Lara Erendira (2017) 

 

Figura 63 - Acervo fotográfico em parede de barro 

 
Fonte: Lara Erendira (2017)  

 
 



106 
 

Figura 64 - Participação na seleção do acervo fotográfico 

 
Fonte: Lara Erendira (2017) 

 
 

Figura 65 - Memória e história contada nas imagens 

 
Fonte: Lara Erendira (2017) 

 

O Espaço de Memória Diniz Alexandre foi anexado à escola indígena do 

Malhador e recebe esse nome em homenagem ao construtor da primeira escola da 

comunidade. A entrada foi planejada para ser composta por fotografias, objetos e 



107 
 

painéis apresentando a história do homenageado. O objeto eleito para indicar o fluxo 

do percurso é uma flecha produzida em madeira e técnica do artesanato local. O 

visitante, ao entrar no primeiro espaço, é convidado para seguir uma temporalidade a 

iniciar no espaço de reconhecimento das pessoas vivas da comunidade, esse 

presente é contado a partir de objetos e fotografias doadas por pessoas que guardam 

alguma história relativa ao artefato associado à existência da etnia. O próximo 

ambiente é nomeado “Antes Presente” e refere-se aos antepassados, o que inclui 

como memória viva a passagem de personalidades fundamentais para a história da 

resistência Kapinawá. O espaço percorrido em círculo para o ambiente de achados 

arqueológicos, os quais a aldeia Malhador integra uma coleção singular entre artefatos 

líticos73 e cerâmicas. O acervo também conta com dois mapas74 de identificação das 

delimitações territoriais e simbólicas o qual inclui os sítios arqueológicos da T.I. Ao 

centro, após todo o percurso pelos espaços de memória, encontra-se um círculo no 

interior da construção, onde se concentra um canteiro com plantas medicinais e um 

espaço de cura, caso algum visitante necessite de cuidados especiais. 

 

Figura 66 - Espaço de memória expõe a serra do Malhador como identidade 

 
Fonte: Projeto Museu Kapinawá: educação patrimonial fazendo escola (2019) 

 

 

 

 

                                                
73 Artefatos feitos de pedra, lascada ou polida, encontradas com algum indício uso na antiguidade. 
74 Os mapas, criados durante oficina de cartografia em 2011, um localiza os sítios arqueológicos da T.I. Kapinawá, 
conhecidos por “Furnas e Letreiros”, o outro delimita parte do território ainda não regularizado, a Área Nova. 



108 
 

Figura 67 - Espaço de memória Diniz Alexandre, aldeia Malhador 

 

Fonte: Projeto Museu Kapinawá: educação patrimonial fazendo escola (2019) 

 

Figura 68 - Acervo de objetos artesanais, utilitários e objetos pessoais 

 
Fonte: Projeto Museu Kapinawá: educação patrimonial fazendo escola (2019) 

  



109 
 

4.4 O contexto e as políticas culturais para o Museu Kapinawá 
 
 

O mapeamento dos sítios rupestres da T.I. Kapinawá, com a perspectiva 

indígena do patrimônio arqueológico pré-colonial, suscitou na apropriação do termo 

“museu a céu aberto” e consiste numa compreensão Kapinawá em considerar os 

sítios rupestres como acervo museológico de contato in loco, de interesse pedagógico 

e cultural, aberto à visitação pública. Como estratégia voltada às políticas culturais 

realizadas em parceria com o povo Kapinawá, desde 2014 ocorrem oficinas de 

capacitação, sendo uma delas voltada para gestores indígenas do patrimônio 

material, destinadas ao registro e preservação dos sítios arqueológicos. A 

transdisciplinaridade é um dos enfoques destas iniciativas voltadas tanto à pesquisa 

e educação patrimonial, em diálogo com as atividades das escolas, como também 

debate a disponibilidade à visitação turística agenciada pelos indígenas locais.  

A autonomia Kapinawá em conduzir os processos de conservação e 

preservação do patrimônio arqueológico da região é um dos principais aspectos 

observados e incentivados. A relação das comunidades com os sítios do território 

indígena vai além de uma conexão territorial e está, sobretudo, vinculada ao sagrado. 

Os sítios resguardam a história, memória, cultura e vida dos seus antepassados, 

conforme defendem os indígenas mais antigos. Assim como a construção e gestão de 

museus comunitários, a apropriação dos artefatos da cultura ancestral, pela cultura 

Kapinawá, exerce uma função política de reafirmação da identidade étnica e cultural. 

Como incentivo às gestões culturais e museológicas, de relações mais orgânicas e 

voltadas à preservação, difusão e aproximação dos grupos com a sociedade nacional, 

os projetos e pesquisas parceiras do povo Kapinawá realizam práticas de formação 

que contribuem em potencializar iniciativas de salvaguarda, pesquisa e comunicação 

do patrimônio cultural e da memória social. 
 



110 
 

Figura 69 - Oficina de preservação e salvaguarda do acervo arqueológico 

 
Fonte: Projeto Museu Kapinawá: educação patrimonial fazendo escola (2018) 

 

Assim, as atividades do projeto “Museu Kapinawá” promoveram um 

levantamento preliminar de mapeamento dos indígenas mais antigos de cada aldeia, 

através de entrevistas realizadas pelos participantes das oficinas. A cultura oral, como 

aliada aos processos de reconhecimento, auxiliou na elaboração do inventário 

participativo e no levantamento dos objetos museológicos. Verificou-se uma 

reaproximação da comunidade com a história de vida dos troncos mais velhos, uma 

forma de reconhecer e valorizar os bens simbólicos pertencentes à cultura indígena 

local através do seu patrimônio material e imaterial.  

Além dos objetos existentes e identificados nas famílias, indicou-se 

alternativas para a formação da coleção de objetos e da coleção representativa da 

história de cada comunidade Kapinawá. Ao confeccionar e/ou encomendar objetos 

representativos de saberes, conhecimentos, técnicas e matérias-primas que importam 

para as comunidades, o artefato criado propriamente para compor o espaço agrega 

um conteúdo simbólico testemunho de uma relação processual, além da menção 

histórica. Com o destino voltado aos museus de gestão comunitária, os objetos 

produzidos para contarem a história de um grupo social trazem referências aos 

saberes, costumes e manifestações culturais. O objeto como testemunho que pode  

 

“[...] ser captado através de uma reprodução cuidada com explicações 
que coloque a peça em seu entorno sociocultural, com uma 
museologia mais interessada em reconstruir seu significado do que 
em promover um espetáculo ou fetiche [...]” (CANCLINI, 1989, p.188).  

 



111 
 

A exemplo, no espaço Anjuká encontram-se reproduções como miniaturas 

das antigas casas de taipa. Neste caso a originalidade material não é o mais 

fundamental em um objeto, pois a relação com a origem cultural é manifesta por 

diversas vias, inclusive na forma de disponibilizar o conteúdo a ser exposto e na inter-

relação com os demais objetos. 

 

Figura 70 - Réplica de casa de taipa, no Espaço Anjuká 

 
Fonte: Ronaldo Siqueira (2018) 

 

Há uma narrativa a ser expressa por intermédio dos artefatos, porém mais 

significante do que garantir um “objeto autêntico” é que esse objeto esteja gerando 

respostas mais do que perguntas. Assim, antes de se perguntar sobre o objeto, este 

já se apresenta por uma relação direta com os outros objetos. A apresentação preza 

por ressaltar uma conexão com outros elementos da cultura local, seja uma pedra 

“quebra-coco”, ligada diretamente ao coco ouricuri em exposição, ou a partir de 

grafismo rupestre ambientado numa sala própria dos artefatos líticos. 



112 
 

Figura 71 - Pedra quebra-coco encontrada durante visitas de pesquisadores 

 
Fonte: Acervo ANAÍ. Marco Aurélio Martins (1981). 

 

A motivação é pela valorização e vínculo com a identidade representada, um 

patrimônio cultural testemunho de um passado é vivenciado por quem se apropria e 

se autodetermina Kapinawá. Sobre tal argumento, recordo um fato ocorrido no I 

Encontro de Formação em Museologia para Povos Indígenas em Pernambuco, no 

ano de 2015, quando a professora indígena Socorro Jucá expôs sua insatisfação em 

relação à disposição do acervo referente ao povo Kapinawá no Museu de Buíque, 

localizado na zona urbana do município. O relato da educadora considerava 

justamente a falta de contextualização das fotografias e artefatos do povo Kapinawá 

em relação aos demais objetos expostos no referido museu. A provocação estimulou 

uma retomada do acervo Kapinawá para um dos espaços de memória construídos no 

seu território e disponibilizados para as ações escolares. 

 



113 
 

Figura 72 - Museu Municipal de Buíque 

 
Fonte: A autora (2015) 

 

 

Figura 73 - Espaços acumulam acervos de distintas origens 

 
Fonte: A autora (2015) 

 

 

No mesmo evento da museologia promovido em 2015, visitamos o Museu de 

Buíque. Um grupo de indígenas, pesquisadores e demais participantes do encontro 

constatou a forma relapsa de organização do museu num aglomerado de objetos 



114 
 

indígenas misturado com os de outros grupos. Inclusive, questionou-se a posse dos 

artefatos, pois sendo pertencentes à cultura do povo Kapinawá, a salvaguarda deveria 

ser do então Museu Kapinawá, no espaço Anjuká, inaugurado naquela ocasião. A 

situação exposta trouxe à tona problemáticas de como se dá a retirada dos objetos do 

contexto original, reordenando-as a partir de uma visão espetacular da vida do outro, 

“[...] uma violência exercida sobre os bens culturais [...]” (CANCLINI, 1989, p.160), e 

que configura uma orientação fetichista. O museu de Buíque é associado a um 

sistema conceitual vinculado a uma identidade regional e, portanto, desatenta à 

particularidade Kapinawá. A forma de organização e composição dos espaços do 

museu, com a mistura dos objetos, evoca uma ideia totalizadora da cultura. 

Há, portanto, diferenças entre o museu comunitário indígena – com maior 

evidência para identidade e a auto-representação Kapinawá – e o museu da cidade 

de Buíque estruturado com uma exposição totalizadora do acervo regional. A 

contestação por realocar o objeto tradicional indígena ao espaço comunitário acaba 

por promover um maior debate acerca da contextualização e valorização dos artefatos 

reinseridos na cultura, e disponível às ações educativas e culturais associadas à 

identidade Kapinawá.  

Com os objetos expostos no museu comunitário evoca-se signos comuns 

disponíveis às relações e necessidades da própria etnia, em contraposição à fórmula 

generalizadora de apresentação de um acervo misto, onde, o aglomerado de 

fragmentos dispersos, geram mais estranhamento do que imersão diante às distintas 

culturas representadas. Como expõe Canclini, “os produtos gerados pelas classes 

populares são mais representantes da história local e mais adequados às 

necessidades presentes do grupo que os fabrica”. A questão da identidade aparece 

evidente, essa “entidade que compartilha do mesmo território com traços idênticos ou 

intercambiáveis” (CANCLINI, 1989, p.183) marcada em seus objetos, símbolos e 

costumes. 

É importante tratar das demandas pertinentes à função social do patrimônio 

histórico e cultural conforme indica Canclini (1989). O autor denuncia a ausência do 

vínculo primordial da preocupação com o social como uma crise específica dos 

museus. Uma das práticas comuns refere-se ao deslocamento de objetos do 

patrimônio histórico e cultural original. Ao inserir esses objetos em contextos alheios 

à sua história e reordená-los sob o signo do espetáculo e, no caso de museus 

nacionais ou regionais, por exemplo, como formadores de uma cultura visual, deixam 



115 
 

muito a desejar. Ocorre, portanto, uma encenação muitas vezes associada ao aparato 

museu onde comumente aglomeram-se objetos desvinculados de sua história ou 

contexto cultural para atender puramente às demandas da classe dominante. E é 

deste cenário que a atuação da museologia social se diferencia, implementando 

espaços de maior contextualização e relação com os processos locais.  

A prática de dissociação e relocalização sendo própria dos processos da 

cultura hegemônica, da industrialização, incita um recurso, o da aplicação de políticas 

culturais promovidas sobretudo por agenciamentos coletivos de interação entre 

agentes sociais e culturais. O caminho aponta a micropolítica como meio de 

democratização da cultura no âmbito dos museus, pois como estratégia da “economia 

do desejo” no campo social, fortalece uma micropolítica implementada a partir de 

ações provenientes da relação entre os agentes. Antropologia, design, arqueologia e 

museologia social compõem as disciplinas que mediam esses agenciamentos 

coletivos no empenho para a garantia da salvaguarda dos objetos culturais, a partir 

de uma integração com os grupos nativos que prezam pelos seus objetos. 

 
4.5 O sistema dos objetos Kapinawá em (r)existência 
 

O contato com os processos de construção dos espaços de memória me 

aproximou da coleção de objetos culturais da etnia, fazendo-se substancial a inclusão 

do estudo e levantamento do conjunto de “artefatos instrumentais”. Disto se expandiu 

a pesquisa dos símbolos gráficos e se identificou o sistema simbólico Kapinawá, onde 

o vínculo dos objetos com a história e a identificação étnica foi constatado em 

contínuas associações dos grafismos aos artefatos instrumentais. Entendo que trata-

se de um modo de semiotização coletiva, pois como posto por Guattari e Rolnik 

(1986), implica em “um certo jeito de utilizar a linguagem”, aqui, a partir dos objetos, 

se articula como estratégia de conexão entre artefatos instrumentais e semióticos.  

O reconhecimento e apropriação da cultura e identidade Kapinawá está 

associado tanto a presença de arte rupestre no entorno da comunidade indígena como 

à existência dos seus objetos tradicionais e, acima de tudo, com valor de símbolo. 

Neste sentido, os artefatos instrumentais operam no sistema simbólico Kapinawá, 

onde rememoram sua história e incorporam a identificação étnica. Os objetos 

evidenciaram a identidade na reelaboração cultural de um existir presente, quando se 

reafirma ao compartilhar dos símbolos. O cacique Robério compreende o sistema dos 



116 
 

objetos resgatados para os espaços de museus como “memória viva” do povo 

Kapinawá. São objetos renascidos como símbolos do passado, e existem como 

mediação e manifestação identitária. Um jogo de cumplicidade entre símbolos e 

signos, objetos e subjetividades em resistência e (r)existência. 

Os artefatos relacionados aos Kapinawá, provém da natureza tradicional e 

vinculam-se ao modo de existir do grupo, existência esta resgatada no seu sentido 

simbólico/étnico associado aos objetos tradicionais de uso cotidiano, objetos 

artesanais e objetos próprios do seu território (como o patrimônio arqueológico). São 

objetos de função prática, cultural e social, aos quais Baudrillard (2009) conclui como 

objetos de dupla função: de instrumento e de signo. Assim, os objetos de valor 

funcional, valor de uso, valor histórico ou valor de culto, estão carregados de valor de 

signo por fazer alusão aos costumes, ritos e tradições de um passado constantemente 

revisitado e reprocessado como elementos da identidade étnica e cultural. 

Além do valor funcional, os valores simbólicos e subjetivo, dos artefatos 

instrumentais e semióticos, antecedem qualquer instância e ocorrência de 

apropriação. Os indivíduos, e a comunidade de pessoas identificadas sob o signo da 

etnia, determinam os objetos simbólicos impregnados de referências ao modo de 

existir Kapinawá, com também os distinguem por familiaridade. O valor de signo, 

reconhecido quanto intersubjetividades de relações impostas e de identificação, é 

inerente ao objeto. São agências indiciadas, quando os “[...] objetos de domínio 

secular podem vir a representar um papel importante na vida ritual, dada a carga de 

significados que podem vir a receber [...]” (SILVA e VIDAL,1995, p.380). 

No decorrer das visitas ao território Kapinawá, venho sendo apresentada ao 

conjunto de objetos culturais. O processo de apropriação e patrimonialização da 

cultura material Kapinawá vem ocorrendo simultâneo à identificação étnica, porém 

obtém destaque substancial durante as atividades do projeto de museu. Entre os 

artefatos instrumentais estão os objetos tradicionais (utensílios domésticos e 

ferramentas) e os objetos artesanais, estes são retomados e destacados do seu uso 

comum. Ao serem reconhecidos como objetos da cultura, carregados de valor 

simbólico a superar seu valor funcional. Os objetos são testemunhos de um tempo e 

espaço do passado e resistem à ação do tempo para renascerem com poder simbólico 

e, dessa forma, associados à comunidade renascida. Mais do que valor estético, o 

valor simbólico faz renascer o vínculo com a identificação étnica e interação entre os 



117 
 

sujeitos e os objetos da comunidade, como instrumento político de autoafirmação e 

autodeterminação. 

Além da conjuntura de “renascimento”, os objetos selecionados agregam seu 

valor de signo a um valor de uso retomado e a oportunidade de uma existência 

segunda reinventando modos de uso. Nas coleções visitadas observei que reuniam 

objetos utilitários confeccionados ou objetos que pertenciam aos “mais antigos”. Como 

exemplo tem casos como o cachimbo velho presenteado pelo finado cacique José 

Bernardo, e o pote de cerâmica do tempo anterior ao corte dos arames, de quando a 

abundância da água viabilizava grande produção de utensílios feitos do barro local. A 

retomada aos objetos da cultura manifesta um reencontro com o passado, da memória 

e tradição para sua ascensão no presente, como um instrumento político na difusão 

da cultura dentro do sistema comunitário, e posteriormente para a cultura envolvente. 

 
 

Figura 74 - Pote de cerâmica antigo 

 
Fonte: Ronaldo Siqueira (2018) 



118 
 

Figura 75 - Mina Grande era apta na produção de telhas 

 
Fonte: Ronaldo Siqueira (2018) 

 

Figura 76 - Forno para queima de cerâmica e carvão e olaria como atividade produtiva 

 
Fonte: Acervo ANAÍ. Orlando Ribeiro (1981) 

 



119 
 

Os artefatos instrumentais reconhecidos como próprios da cultura e tradição 

Kapinawá são relacionados e classificados para compor os museus e constituir 

narrativas. No levantamento da cultura material abordou-se diversos âmbitos e fatores 

pertinentes à seleção de objetos. O objetivo é contemplar uma visão geral do que rege 

esse “sistema de objetos”, o que inclui sobretudo a relação com a matéria-prima local 

para produzir peças de penas, coco ouricuri, coco babaçu, madeira, palhas, sementes 

e frutos da caatinga. Cada objeto conta um pouco da história do povo: quem 

confeccionou, quem utilizou, como chegou até a aldeia, a qual luta remete, tipo de 

material, etc. O uso doméstico ou ritual, a finalidade artesanal ou educativa, são 

instrumentos chave de relações de uso e de força política vinculados ao processo de 

construção dos espaços museais, considerados “dispositivo político”. 

 
Figura 77 - Maracá com sementes 

 

Fonte: Ronaldo Siqueira (2018) 
 



120 
 

Figura 78 - Instrumento musical feito de bambu 

 
Fonte: Ronaldo Siqueira (2018) 

 

Figura 79 - Buzu feito de chifre 

 

Fonte: Ronaldo Siqueira (2018) 

 



121 
 

Figura 80 - Cachimbo gravado doado pelo cacique 

 
Fonte: Ronaldo Siqueira (2018) 

 

O espaço Anjuká, quando implementado, concentrava um acervo de objetos 

relativos à história do povo Kapinawá proveniente de diferentes aldeias, as quais 

doaram para a sua coleção. Atualmente, o acervo fotográfico e alguns objetos estão 

em fase de reapropriação das aldeias que se articulam para a construção dos seus 

próprios museus. No caso, a aldeia Mina Grande já dispõe do acervo fotográfico mais 

específico a sua história de luta territorial, e a aldeia Malhador se reapropria dos 

artefatos arqueológicos que coleciona desde antes da criação do espaço Anjuká.  

No processo de visitas ao espaço Anjuká e durante as oficinas de expografia, 

nas aldeias Mina Grande e Malhador, pude conhecer alguns dos objetos inventariados 

e que compõem as coleções dos espaços museológicos e estabelecem relações 

apropriadas às narrativas do povo Kapinawá: Esteira de caboclo, chapéu de palha, 

aió de fibra de caroá, esteira de capim junca, flecha com suporte, cachimbo de 

madeira, saia de caroá, maracá, ganzá de cipó, cabaça para água, isqueiro, pata de 

veado, pedra mineral furada, máquina de costura, máquina de moer milho, ferro brala, 

máquina de datilografia, banco de madeira, lampião, cadeiras pessoais, pé de ferro, 

moinho, veio de farinha, buzu, gamela, canga de boi, mesa de forquilha. “Os objetos 

instrumentais e decorativos deste processo carregam em si informações (...) que têm 

implicações materiais, sociais e cosmológicas” (SILVA e VIDAL, 1995, p.380). E 

seguindo esta reflexão, observo que dentre os objetos envolvidos, muitos referem-se 



122 
 

aos artefatos industriais próprios da herança colonial, mas estão reunidos no contexto 

Kapinawá justamente por abarcar narrativas de uma inserção inicial relacionada ao 

passado, como lembram da chegada do primeiro prato de vidro.  
 

Figura 81 - Saia indígena feita de coroá utilidade em rituais Kapinawá 

 
Fonte: Ronaldo Siqueira (2018) 

 

Figura 82 - Objetos acervo da aldeia Malhador: relíquias, artesanatos e grafismos 

  
Fonte: A autora (2019) 



123 
 

Já os objetos artesanais, dos acervos Kapinawá, além da relação com os 

processos identitários, carregam uma simbologia que supera sua função primordial de 

“artesanato indígena” e seu valor de signo comporta os significados determinados pelo 

usuário. Isto porque o processo de produção de peças artesanais passa por critérios 

de finalidade, como é o caso da confecção para uso pessoal que tem conexão com a 

espiritualidade, o que o diferencia da confecção do artesanato destinado à 

comercialização. Assim distingue Roseane Kapinawá, da aldeia Ponta da várzea, 

sobre a importância e diferença dos objetos para uso pessoal e os confeccionados 

como artesanato: 

Porque esse objeto pra mim é sagrado. Meu maracá é sagrado, se eu 
pegar outro maracá, não é o toante que eu quero. Esse aqui fui eu que 
fiz, é meu. Meu encanto de luz diz que eu não posso [...] se eu for 
pegar outro eu tenho que ter permissão do meu encanto de luz. Aí eu 
comecei a produzir pra vender, aí já é outra emoção. Não é a emoção 
de eu fazer essa peça e usá-la. Aí aqui eu já vou fazer aquela peça 
pra outra pessoa, eu já vou ver o outro nessa peça. Mas tem peça que 
eu não consigo vende-la porque a minha espiritualidade não deixa” 
(ROSEANE KAPINAWÁ, em SABERES TRADICIONAIS, 2018, 3’39”). 

 
 

Os artefatos instrumentais identificados como objetos Kapinawá 

fundamentalmente estão presentes no cotidiano local e remetem à memória sócio-

política da etnia. A experiência estética compartilhada com o povo Kapinawá é ainda 

um agenciamento de contato entre etnia e sociedade. 

 

“[...] o processo estético não é inerente ao objeto: está ancorado na 
matriz da ação humana, [...] o fenômeno estético é feito de 
experiências em tom qualitativo. O produtor, a plateia e o objeto 
interagem dinamicamente, cada um contribuindo para a experiência, 
que é, ao mesmo tempo, estética e artística. [...]. Se queremos 
entender o simbolismo da arte, precisamos entender a sociedade” 
(SILVA e VIDAL, 1992, p. 280-281). 

  



124 
 

 Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

Figura 83 - Símbolos gráficos e grafia Kapinawá desenvolvidos nas oficinas 



125 
 

5 RETOMADA, CÓDIGOS, SÍMBOLOS E GRAFISMOS 
 

5.1  Códigos e agência 
 

É do real analógico, ou seja, do estímulo de contato, que as pedras revelam 

códigos e no ato da recepção/percepção, proliferam traduções sensíveis. As pedras 

apontam os sentidos a seguir em excursão. A direção segue além dos aspectos 

formais e investe num jogo de diagnóstico das agências, das expressões naturais, da 

entrega, das configurações materiais determinantes, e das trocas simbólicas. Na 

experiência, ousa-se algum senso quando se firma o olhar e saltam os aspectos 

morfológicos dos grafismos. Porém, o que busca encontrar sentido é bruscamente 

compreendido como sem sentido. 

À experiência relatada cabe o conceito de agência, pois por este considera-se 

a arte não um sistema codificado de símbolos, mas como um sistema de ação, de 

reconstrução das relações dos objetos no meio social: 

 
Em vez de enfatizar a comunicação simbólica, concentro-me nas 
ideias de agência, intenção, causalidade, resultado e transformação. 
Vejo a arte como um sistema de ação cujo propósito é mudar o mundo, 
e não codificar proposições simbólicas acerca dele. A abordagem da 
arte centrada na “ação” é inerentemente mais antropológica do que a 
abordagem semiótica, já que se preocupa com o papel prático de 
mediação exercido pelos objetos de arte no processo social, e não 
com a interpretação dos objetos “como se” eles fossem textos” (GELL, 
2018, p. 31). 

 

Na relação com os grafismos e seus desdobramentos em respostas e 

significâncias, configura-se a agência, uma fruição e encadeamento de ações e efeitos 

entre agentes (objetos e pessoas). Por significâncias compreende-se que a forma do 

objeto agrega “um valor estético ampliado, com base nas conexões associativas 

(Boas, 2014, p. 96)”, as reações emocionais fortes na assimilação dos códigos. São 

associações por vezes comuns à grande parte da comunidade, ou concebidas nas 

subjetividades. Portanto, a interpretação como códigos tem uma função própria 

quando determina especificamente um significado, o de introduzir um sentido. A noção 

de sentido aqui supera a finalidade da comunicação, e estabelece um sentido 

pertinente à emergência étnica, o da apropriação e reconhecimento. Já a noção de 

significâncias, de um símbolo gráfico, compreende todos os processos de assimilação 



126 
 

e supera o sentido estático das interpretações fixas. Assim, os conceitos acessados 

são para assentar perspectivas, seguir as trilhas e dar a conhecer as relações. 

Sigo no rastro dos que habitam aqueles caminhos de códigos evidenciados 

pela caatinga e percebo um desejo, por parte dos caminhantes, de me revelarem 

significados. Os símbolos jamais poderiam ser encerrados em significados únicos, 

mas sim, atualizados como num jogo de “produção semiótica de uma etnia (GATTARI; 

ROLNIK, 1986, p. 73)”. Compreendo como impulso a necessidade de verbalizar suas 

referências, percepções e, com todo seu empenho, contextualizar os códigos do 

passado com o modo de existir presente. Mas, “ao invés de reificar uma noção como 

a da cultura de um grupo social”, os significados anunciam uma fruição de 

“agenciamento de processos de expressão (GATTARI; ROLNIK, 1986, p. 71)”. A 

apreensão e tradução em significados é um forte indício da ocorrência de entrega 

sensível aos códigos. 

 

Figura 84 - No Parna do Catimbau: antropomorfos, animais e objetos utilitários ancestrais 

 

Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 
 

Ocorre ainda, uma apropriação dos códigos como indícios da afinidade 

cultural, além das analogias naturais. Com os Kapinawá, brotam associações 

autorreferentes. Na cumplicidade nativa, arrisca-se, desbrava-se o repertório e a 



127 
 

cosmologia do desconhecido, pois reconhecem os códigos como se lançassem no 

tempo. Um retorno ao ontem para prever coincidências, supor formas estabelecidas, 

relacionar os motivos às coisas daquele entorno e situar-se pela herança cultural dos 

seus antepassados. E ávidos pela atração de conectar sua cultura aos mistérios dos 

códigos milenares, seguem os sentidos para vincularem-se aos símbolos originais e 

aliarem-se em respeito ao sagrado. 

Aquela afinidade, a de despertar como sentimento do sujeito, é envolvida pela 

materialidade de um objeto, de uma pintura, um grafismo, uma pedra. Para esta 

relação se estabelecer, ocorre uma entrega. A afinidade, se relativa a “estar afim”, 

uma proximidade, ou mesmo um parentesco, independe. Mas sim, compete a atração 

material ou relacional que envolve os corpos e o desejo, aquele sentimento de pulsão 

para entregar-se ao objeto afim. Enquanto acompanho esse retorno, do reconhecer, 

percebo no olhar indígena um olhar familiarizado com a arte rupestre local e desejoso 

de se reconectar com uma prática perdida, para se reconectar consigo e sua 

identidade étnica distinta. No processo de reconhecimento, um encontro intercultural. 

Agenciamentos ocorrem no contato com os códigos ancestrais, a comunicação 

atuando em suspeitas de evidências e convenções apropriadas. Transformações. 

 
5.2  Os códigos em retomada 
 

As ações promovidas pelo projeto cultural “Ocupação, Estamparia e 

Grafismos Kapinawá”, em interlocução com os outros projetos executados na Terra 

Indígena Kapinawá (cap.3), alia-se ao processo de apropriação e patrimonialização 

da cultura material da etnia. A cosmologia local é acessada através de um simbolismo 

originário das inscrições rupestres e das consecutivas interlocuções culturais numa 

ascensão da identificação étnica. O estudo dos grafismos, ancestrais e Kapinawá, 

associa-se à emergência étnica e territorial e, portanto, uma retomada aos elementos 

culturais empregados nas formas gráficas. 

 



128 
 

Figura 85 - Forma circular lembra manifestação ritual ou formas encontradas na natureza 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

Assim, esta retomada manifesta um reencontro com o passado, da iconografia 

ancestral e da memória Kapinawá como parte da organização social, da tradição para 

ascensão no presente. Ao revisitar os símbolos rupestres, o indígena reaproxima-se 

do imaginário ancestral e a este se reconecta, confrontando, se reconhecendo e 

somando a sua identidade.  

Proponho acessar a memória das pedras retomando os signos do passado a 

partir de uma reconexão com os grafismos e as motivações dos habitantes ancestrais. 

Entendo com isto ativar um dispositivo de reconhecimento de si através do outro, onde 

o encontro efetiva uma experiência estética, um desbravar significâncias e inter-

relações cognitivas, pois 

 
‘Onde quer que se descubram códigos, pode-se deduzir algo sobre a 
humanidade [...]. Embora tenhamos perdido a chave desses códigos 
[...], sabemos que se trata de códigos: reconhecemos neles o 
propósito de dar sentido (o “artifício”)’ (FLUSSER, 2007, p.126). 

 

Das pedras à identificação Kapinawá, a investigação não anseia encerrar 

interpretações, mas reconhecer os grafismos e encontrar familiaridades, além de 



129 
 

compreender a noção de pertencimento ao observar o confrontar dos Kapinawá com 

seu sistema simbólico e memória. O significado que se contempla seria aquele que 

não é intrínseco, mas função do discurso em que se encontra inserido e de sua 

estrutura (DA CUNHA, 1979), sendo esses os que acumulam elementos culturais e 

evocam o outro. A relação com as manifestações gráficas da ancestralidade 

desencadeia um processo de apropriação e recognição. Os grafismos rupestres 

“extraídos de seu contexto original, eles adquirem significações que transbordam das 

primitivas” (DA CUNHA, 1979, p.239). Nessa relação de contato se dá uma retomada 

aos códigos enquanto patrimonialização da cultura material e, assim, são 

ressignificados no contexto da (r)existência Kapinawá. 

 
5.3 Os símbolos: identidade e reconhecimento 
 

No final dos anos 1970 a comunidade cabocla se organizava para o 

levantamento da aldeia que hoje compõe a T.I. Kapinawá. Entre 2017 e 2018, um 

grupo de jovens e professores de arte Kapinawá se articula com o projeto de ocupação 

para o levantamento dos símbolos gráficos local. No decorrer de todo o processo de 

interlocução, como parceira da etnia, venho sendo apresentada às dinâmicas que 

possibilitaram a formação deste grupo étnico e sua identificação como Kapinawá. 

Desta experiência, a qual designo como estética, tenho assimilado os conceitos 

nativos, todos relacionados ao reconhecimento dos objetos da cultura que abrange 

seu sistema simbólico. 

A ocupação refere-se a um “ocupar” com ações que compartilham do 

reconhecimento coletivo dos artefatos e símbolos a expressar “luta, união, fé, toré, 

identidade, sobrevivência, aldeia, ousadia, história, futuro, conquista, furna sagrada, 

samba de coco, povo”, entre outras palavras atribuídas pelos Kapinawá. A ocupação 

adentra os territórios geopolíticos com o propósito de instigar a profusão dos territórios 

simbólicos. Como uma cartografia do sensível, a investida, em diálogo com o grupo 

Kapinawá, se lança em apontar os elementos daquele cenário para depois agregar 

aos outros elementos mais diretamente relacionados a história do povo.  

O grupo Kapinawá desafiado em desenhar os símbolos, acessa sua cultura 

com uma carga referências tradicionais, bem como integra elementos imaginados e 

de livre inspiração. O eixo de toda a proposição sendo a cultura local reativa uma 



130 
 

relação cultural com o ambiente, uma autonomia para falar de si abarcando todas as 

memórias em jogo, a ancestral, a tradicional e o presente. 

Exponho aqui uma boa quantidade de desenhos referentes aos demais 

símbolos da etnia. O conjunto de símbolos gráficos, desenvolvido durante as 

atividades do projeto cultural, resulta numa miscelânea de referências, uma 

diversidade de símbolos manifestos em momento propício, e constitui um lugar de 

trocas e produção de uma linguagem gráfica atualizada. 

 
5.3.1 Simbolismo Kapinawá 
 
 

O simbolismo Kapinawá é marcado pelo conjunto de manifestações culturais, 

incluindo as manifestações gráficas, diretamente ligadas ao território e 

consequentemente, à emergência étnica Kapinawá. Quando investigo qual identidade 

visual poderia demarcar os Kapinawá, sou apresentada a um artefato, um objeto-

símbolo a representar a identidade étnica. De todos os objetos culturais, constituindo 

tanto a paisagem, como os artefatos e manifestações culturais, um objeto artesanal é 

o mais apropriado como símbolo Kapinawá. Portanto, por mais que se investigue os 

símbolos gráficos, é inerente a relação dos grafismos com os elementos da cultura, 

sejam estes materiais ou imateriais.  

Durante as oficinas de estamparia e grafismos, o jovem Eriklin dos Santos 

demonstrava uma certa inquietação diante o meu hábito de empregar o termo 

“símbolos” quando queria me referir aos grafismos. Reunir o conjunto de símbolos 

gráficos Kapinawá seria meu principal propósito no decorrer das atividades, e utilizar 

o termo “símbolo” me pareceu mais pertinente, pois abrangeria sobretudo os 

conteúdos, além das formas. Com o passar das atividades práticas, as interlocuções 

mantidas para investigação dos grafismos dão conta de incorporar os demais objetos 

culturais e seus significados. Recentemente, enquanto exibia seu rosto ornado com 

grafismos indígenas, Erick expôs seu conhecimento sobre símbolos quando 

perguntei-lhe a respeito dos grafismos e símbolos Kapinawá, ao que respondeu: 

 
“Em questão de símbolo, perante o povo Kapinawá, a gente tem o 
chapéu da palha que é feito da palha do ouricuri. Esse chapéu tem 
uma longa história por ele ter virado símbolo do povo, em questão de 
resistência. Que os antepassados antigamente, eles faziam o chapéu 
de palha de Ouricuri, eles se juntavam e iam vender nas cidades 
vizinhas como Tupanatinga e Ibimirim, e o dinheiro arrecadado servia 



131 
 

de benefícios para tá comprando algo que lhes serviam a suas 
famílias. Então era um meio de subsistência do povo. Com isso o 
chapéu foi sendo uma causa de resistência pros antepassados. E hoje 
se tornou um símbolo do povo Kapinawá” (ERICK KAPINAWÁ, 2019). 

 

Figura 86 - Chapéu de palha do Ouricuri. De uso cotidiano, o símbolo Kapinawá exposto no 
museu. Do meio de resistência à símbolo de identificação e afirmação étnica. 

  
Fonte: A autora (2015) 

 
Figura 87 - Chapéu-símbolo Kapinawá reproduzido em alguns espaços da comunidade 

 
Fonte: A autora (2015) 

 
Quando participa de eventos promovidos para jovens indígenas como 

representante da OJIKA, Erik Kapinawá tem incorporado a compreensão sobre os 

processos identitários e políticos da etnia. Suas observações sobre as características 

e símbolos Kapinawá compreende um comparativo dos tempos e transformações 



132 
 

ocorridas como próprios da identificação étnica. Assim como explana associações 

entre os objetos culturais e as apropriações, reelaborações e o simbolismo específico 

dos Kapinawá:  

 
“o penacho, que era feito da fibra do caroá, por conta da 
modernização, e troca de lideranças internas dentro do povo, temos 
agora o cocar de penas e também usa o chapéu como símbolo do 
povo. Tem que usar o cocar, mas não pode esquecer do chapéu. Tem 
que pendurar em algum canto, no aió... para ser reconhecido como 
povo Kapinawá” (ERICK, 2019). 
 
 

Na compreensão do sistema simbólico Kapinawá, há de se considerar toda 

sua história de resistência, e o fenômeno da (r)existência, que compreende o 

repertório cultural do “indígena nordestino”. A manutenção de práticas culturais são 

componentes determinantes para o reconhecimento de uma identidade étnica, como 

já posto nos demais capítulos. Dentre as práticas mantidas, também expus a relação 

do uso e a produção dos artefatos como instrumento de afirmação identitária. Da 

mesma forma ocorre com os símbolos, compreendidos num sistema onde o 

reconhecimento, apropriação e salvaguarda, certificam um pertencimento e origem. 

Assim ocorre com o símbolo Kapinawá, o chapéu feito da palha do ouricuri que guarda 

um valor histórico, um artefato com valor de signo a superar seu valor de uso e função 

para tornar-se componente da identidade cultural de um povo. O chapéu distingue o 

povo Kapinawá no contexto dos demais povos indígenas, sobretudo no Nordeste. Um 

objeto-símbolo que agrega um significado, a de identidade Kapinawá. 

Tudo que o rege um conjunto de propriedades ligadas a um objeto – artefato 

instrumental ou semiótico – sendo estas as formas, as funções, as associações e 

significâncias, são relativas ao simbolismo (BOAS, 2014). O povo Kapinawá como 

dotado de simbolismo apresenta uma coleção de referências que reunidas, integram 

seu sistema simbólico. São representatividades a compor o repertório cultural local e 

abrange desde reproduções da arte rupestre, objetos artesanais, símbolos e 

grafismos de referência indígena – como oca, cocar, peteca, arco e flecha – e os seres 

da natureza, os animais e a vegetação local da caatinga. São objetos da cultura que 

inclui os fenômenos, as manifestações e reelaborações. 

Durante os encontros e percursos nas aldeias do povo Kapinawá percebi uma 

política de reconhecimento em processo, onde o levantamento dos símbolos é mais 

um dos agenciamentos a viabilizar a apropriação e projeção da identidade étnica. O 



133 
 

conjunto de símbolos gráficos desenvolvido nas atividades propostas durante as 

oficinas de grafismos configuram uma reelaboração agenciada. O resultado gráfico, 

da experiência coletiva, expõe símbolos relacionados aos conceitos comuns 

atribuídos pela etnia. Primeiramente sequenciados como alfabetos e posteriormente 

distribuídos para serem associados às palavras-chave, os símbolos gráficos do jogo 

samba das palavras incorporam conceitos a representar a identidade para os 

Kapinawá e perante outros atores sociais. 

 

Figura 88 - Algumas das 128 figuras criadas. Jogo de cartas “samba das palavras” 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 



134 
 

Figura 89 - Jogo, palavras e símbolos da identidade Kapinawá 

 

 Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

 

 



135 
 

O jogo, um conjunto de símbolos denominado “samba das palavras” (como 

vimos no primeiro capítulo), é uma das primeiras atividades nas quais os Kapinawá 

escreveram palavras referentes à sua individualidade, à comunidade (aldeias) e a sua 

cultura. Essa miscelânea de desenhos gráficos reúne conceitos e representa objetos 

associados pelos Kapinawá como característicos de sua cultura. A atividade, a 

princípio adotada como metodologia de coleta de dados e de interação, integra uma 

função educativa e projetual pois facilita a exposição dos grafismos através da 

dinâmica do jogo de cartas. Como objetivo das oficinas, o desenvolvimento de 

variados desenhos materializa alguns símbolos relativos aos Kapinawá, e desta 

forma, proposto para ser inserido no contexto escolar, auxilia na difusão e 

fortalecimento da identidade coletiva no contexto local.  

Com o estimular dessa produção voltada ao seu simbolismo, revelaram-se 

inúmeros desenhos contaminados por um repertório mais abrangente e afetado pelas 

culturas parentes75. A exemplo desse dado destaco alguns grafismos: O cocar 

(comum entre os povos indígenas de todo Brasil), o arco e flecha, a borduna, a 

chanduca76, além de um olho (lembra a referência do olho de Hórus - símbolo egípcio) 

e os seres da caatinga. O conjunto de grafismos ainda apresenta formas triangulares 

componentes de grafismos geométricos comuns à cultura indígena como um todo e 

as reproduções de desenhos rupestres. Entre os símbolos mais referentes aos 

indígenas do Nordeste estão a bolsa conhecida como aió77 e a saia feita da palha de 

caroá78. O chapéu de palha simboliza diretamente os Kapinawá, assim como os 

desenhos característicos da paisagem, tal como a serra da Mina Grande e o cruzeiro. 

 

                                                
75 Categoria nativa. Por culturas parentes entende-se as demais etnias que compõem uma identificação cultural 
indígena e compartilham afinidades, além da luta territorial e pela salvaguarda de sua cultura, preservação do 
meio-ambiente e a relação com a espiritualidade. Uma espécie de comunidade de fortalecimento mútuo e contínuo 
como causa a manter-se em resistência e visibilidade. 
76 Cachimbo indígena em formato de cone. 
77 Nome dado ao artefato trançado com fibras da palha do caroá, uma espécie de bolsa de caça, em formato 
redondo. 
78 Planta nativa do Nordeste brasileiro de folhas fibrosas das quais se extrai a palha para confecção de artefatos. 



136 
 

Figura 90 - Conjunto de símbolos gráficos Kapinawá, indígenas e ancestrais 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

Ainda é possível identificar um ou outro desenho com formato a lembrar 

símbolos bem difundidos na contemporaneidade, como o bluetooth e o wi-fi, e no caso 

destes grafismos, a referência original pode ser bem anterior às influências digitais, 

pois nos grafismos rupestres existem formas aproximadas que também lembram 

esses símbolos contemporâneos (Fig.91). Evito me aprofundar nesse caso, pois são 

suposições que precisariam de uma investigação mais específica e fundamentada em 

verificações com os próprios Kapinawá, mas deixo como provocação essa possível 

relação contemporânea com os símbolos ancestrais. 

Figura 91 - Símbolos gráficos do jogo de cartas. Semelhança com símbolos tecnológicos 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 



137 
 

Outro exemplo de elemento cultural indicado como símbolo próprio dos 

Kapinawá remete à paisagem constituinte da aldeia sede da etnia. A Serra da Mina 

Grande é representada em diferentes grafismos desenvolvidos nas oficinas. O 

conjunto de pedras que tornam a serra uma espécie de monumento natural, é avistado 

em diversos pontos da estrada que liga as aldeias. Na serra localizada na aldeia Mina 

Grande, encontra-se a “furna sagrada”, local de rituais onde fica o cruzeiro sagrado. 

Tanto o cruzeiro, símbolo vinculado aos rituais de culto aos antepassados, como o 

próprio complexo de pedras que formam a serra, foram expressos de formas variadas. 

As sintetizações do monumento natural visualizam a serra tanto a partir de um olhar 

distanciado como em perspectiva aproximada. Observa-se que no mesmo desenho 

referente à furna aparecem duas perspectivas, de aproximação do cruzeiro onde a 

serra surge inserida como contorno e a vista do seu entorno montanhoso como 

observado de um ponto distante. No desenho ao lado, outra representação do 

cruzeiro, um símbolo Kapinawá evidenciado isolado do cenário. O artefato sagrado 

também é reproduzido nas ocas das demais aldeias. 

 

Figura 92 - Serra da Mina Grande - O cruzeiro e furna, elementos culturais Kapinawá 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 



138 
 

 

Figura 93 - Representação da Serra da Mina Grande como símbolo Kapinawá 

 

Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 
 

A representação da paisagem é qualificada como “motivos geográficos” por 

Franz Boas, em seu livro sobe arte primitiva. Composições triangulares sugerem um 

conjunto de montanhas desde antigas interpretações aplicadas às artes gráficas 

“primitivas”, embora haja uma “grande variedade destas interpretações da mesma 

figura” (BOAS, 2014, p.112).   

Estas questões se destacam na pintura em tecido (Fig.94-95), quando a 

experiência de representar o complexo da serra expressa a atmosfera das cores e luz 

expostas, o que predispõe uma leitura da forma convencional das montanhas e 

provoca uma menção à paisagem local.  Constatamos que a sequência de formas 

triangulares visualizadas na pintura é bastante frequente no repertório gráfico 

indígena, sobretudo nas pinturas corporais, conforme veremos adiante. 

Contudo, o que parece ser somente um grafismo indicando familiaridade com 

a estética da cultura indígena de expressões totalizantes e comum a várias etnias, 

pode ser descrito como uma outra representação da Serra da Mina Grande, pois 

apresenta o conjunto com um triângulo central destacado do fundo. A serra é 

constantemente representada, tanto de forma sintetizada como figurativa, como 

associação subjetiva ou direta ao conjunto de rochas específicas da Mina Grande. 

Ocorre uma abstração ao relacionar a sequência de formas triangulares com o 

conjunto de serras devido a constância deste elemento cultural no repertório local. 

Supõe-se ainda interpretações variáveis para as sequências triangulares encontradas 

tanto nas pinturas rupestres como nas manifestações gráficas das atividades 



139 
 

propostas, é o caso dos desenhos traduzidos como caminho das serpentes, ou linhas 

zigue-zague. Porém, estas associações variáveis são menos relevantes, pois não tem 

um valor emocional acatado pela maioria, um modo a ser sentido por todos, portanto 

relacionar estas figuras ao conjunto de montanhas é mais forte, pois “a associação 

entre a forma e seu significado se torna mais inteligível devido ao ambiente” (BOAS, 

2014, p. 109-110). 

 
Figura 94 - Pintura em tecido voal, oficina de estamparia manual: Serra da Mina Grande 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

Figura 95 - Paisagem da serra em tecido voal. Oficina de estamparia manual 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 



140 
 

Figura 96 - O grafismo de linha em zigue-zague lembra um conjunto de serras. 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

 

Figura 97 - Pintura rupestre ressaltada com recursos digitais de tratamento de imagem 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

5.4  Dos códigos aos grafismos 
 

Ao referenciar os códigos como artifício da fruição entre os objetos da cultura 

e os sujeitos, sou tomada pela reflexão sobre o que seriam códigos para os Kapinawá 

e me deparo com a lembrança de uma ocasião a qual testemunhei. Em um dado 

momento, entre as atividades e reuniões com a comunidade para o projeto 

expográfico, é revelado a existência de um antigo código Kapinawá. Trata-se de uma 

linguagem falada79, a qual alguns dos mais velhos recobram e compreendem. Quando 

Mocinha coloca o assunto na roda, o Pajé Zé de Caetano prontamente responde já 

falando através do tal código. Os dois iniciam uma conversa a partir das palavras 

deste código falado. 

                                                
79 Dos povos indígenas do Nordeste, poucos mantém viva e ativa sua própria língua. Nesse caso os Fulniô (PE) 
e os Guajajara (MA). 



141 
 

Segundo Vilém Flusser, “um código é um sistema de símbolos. Seu objetivo 

é possibilitar a comunicação entre os homens”. Numa digressão acerca dos códigos, 

compreendo que são instrumentos enunciadores de uma comunicação, mobilizados 

em agência e se apresentam na forma falada, gestualizada e gráfica. “Como os 

símbolos são fenômenos que substituem (‘significam’) outros fenômenos, a 

comunicação é, portanto, uma substituição: ela substitui a vivência daquilo a que se 

refere” (FLUSSER, 2017, p.126). Desta compreensão, aplico a abrangência do 

conceito de código a partir da perspectiva do processar esta comunicação, viabilizada 

pelos códigos Kapinawá. Assim, compartilho com os atores sociais as categorias 

nativas empregadas no sistema comunitário no intuito de me aproximar das 

referências locais para assimilar os códigos gráficos. 

A autonomia indígena é aqui compreendida na sua relação original em 

apreender o mundo. Na identificação dos grafismos rupestres, a fala Kapinawá 

discorre naturalmente como implicada naquele repertório, porém, carregada de 

suposições por vezes indecisas. É próprio dos símbolos ancestrais serem 

questionados por conta dos sentidos expressos, como também é próprio dos 

indígenas uma apreensão integrada, que toma pra si aquilo que vivenciou no seu 

cotidiano. É um modo de experienciar essa autonomia, de tornar próprio o que para 

ele atribui-se ao território e ao seu modo de existir, ou seja, dar menor importância às 

subdivisões como “arte” e “artesanato”, por exemplo. Trata-se de uma atitude 

integrada às experiências vivenciadas, o que independente de legitimações. Algo que 

podemos considerar como natural, pois faz parte da natureza que compreende seu 

habitat, os repertórios e o próprio corpo. 

Na relação de contato sou contagiada pelo sentido indígena de tradução, 

inerente a sua particularidade nativa, uma apreensão pela experiência com o 

ambiente e seus elementos, onde no “confronto com os objetos estéticos exige que 

os assimilemos” (GEERTZ, 1997, p. 146). Há um senso de universalidade do símbolo 

e consenso na apropriação da forma como modo de existência social, relativa a um 

grupo particular e determinada pelo grupo como próprio a este. Os códigos são 

portanto agentes de comunicação, numa apropriação autodeclarada e senso de 

pertencimento das formas e símbolos associadas à autodeterminação da etnia. 

Quanto aos significados, é uma questão complexa para se fechar, reduzir e 

concluir num único ponto de vista, tal como tudo que envolve as práticas e traduções 

das artes e dos modos de existir. Aos processos de subjetivação é legítimo ousar, 



142 
 

apreender e integrar sendo nesta apreensão e reprodução que as coisas são 

ressignificadas ao modo Kapinawá de reconhecer e traduzir. Os indígenas assumem 

o protagonismo nas escolhas e interpretações como detentores de saberes e do 

conhecimento nativo e toda tomada de posição nos processos que envolvem sua 

cosmologia, está arraigada a sua condição de existência étnica. 

 
Figura 98 - Referência de grafismos indígenas na pintura corporal 

 

 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

 

5.4.1 Da materialidade à gestualidade e sentidos 
 

Como observadora, nesse percurso e prospecções, compreendo que 

significar tem a ver com os contextos locais e as traduções estão associadas às 

relações culturais. São interpretações subjetivas do olhar indígena que emergem, por 

vezes radicadas no seu sistema simbólico, por outras, como pulsões. Ocorre quando 

compartilho do momento da observação sensorial e percebo que a atmosfera (mágica) 

do ambiente atemporal contagia todos os sentidos e o que busca por sentidos (das 

significâncias), acaba perdendo o sentido. Nessa imersão, o tempo ascende como 

fenômeno predominante, um outro tempo, o tempo do outro, de quando aqueles 

símbolos não seguiam uma linearidade, mas sim a imponência da superfície pedra. 

Diante da superfície da pedra, observamos desenhos a compor painéis 

distintos. Espalhados por extensões variadas de distância e tempo, os sítios rupestres 

são percorridos e, nesses percursos, nos transportam a outro tempo, quando nos 

deparamos com inscrições de estilos, grafias e traços incomuns. Entre os quilômetros 



143 
 

percorridos, cada sítio exibe uma atmosfera singular, um modo peculiar de ocupação 

da existência nômade. Das materialidades vale considerar, além da relação do corpo 

com os suportes, os instrumentos e pigmentos utilizados – varetas de pau ou fibras 

para pincelar, tintas extraídas das pedras da região, ou da argila, e para fixar o 

desenho, gordura animal e resinas vegetais. 

 
Figura 99 - Grafismos rupestres, T.I. Kapinawá 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

 
Figura 100 - Pigmento branco, variação de colores na T.I. 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 



144 
 

Os instrumentos utilizados podem ser considerados fundadores de uma 

estética específica de recursos técnicos restritos àquele ambiente. A expressão, 

através de desenhos figurativos, geométricos e abstratos, compõe características 

formais definindo uma plástica própria de experimentos originais, tanto materiais como 

gestuais. O gesto de quem cumpre uma demanda corporal, uma condição do impulso 

e manifestação gráfica sem as exigências do rigor do traço, e com um efeito gráfico 

esteticamente definido pela materialidade disponível. Desprovidos de virtuose técnica, 

os traços evidenciam uma “execução grosseira” (BOAS, 2014, p.77) dos desenhos 

rupestres e oferecem um testemunho tanto da agência material das pedras, como da 

imaterialidade proveniente da relação humana e seus simbolismos a articular 

representações.  

Natural do instinto e da relação com as pedras e o meio, a comunicação 

humana atravessa os sentidos alheia às predeterminações que não sejam da 

materialidade e do desejo. Naquele tempo do nomadismo ancestral entre 

demarcações e distinções os grupos se afirmavam. Hoje, no trilhar entre os grafismos 

que se revelam a cada nova investida do olhar, as histórias seguem contadas por um 

outro observador a compartilhar percepções e encontrar as subjetividades dos demais 

olhares indagadores. 

Uma retomada aos grafismos me convoca para acessar seus códigos. Na 

excursão aqui relatada rememoro a cartografia coletiva com o desejo de construir uma 

narrativa do tracejar o percurso corporal da ocupação. Como forma de revisitar o 

trajeto coletivo, adentro nesse universo simbólico confrontando a relação gestual dos 

dois tempos, do pré-colonial ao tecnológico. 
 

Figura 101 - Pintura abstração e a experiência corporal do tracejo a superfície 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 



145 
 

Do espaço vivo ao laboratório digital revisito os símbolos marcados, agora 

intermediado pelos registros fotográficos. No intuito de desvendar as formas pelo 

tracejar, tratamento e redesenho virtual, um sentido de abdução parece contaminar a 

investida. A aposta é por uma imersão mais minuciosa, porém, mediada pelos 

registros e memórias do percurso e da experiência do tangível. Dos recursos visuais 

disponíveis no presente, apesar dos zooms e efeitos de contraste, só a memória das 

pedras pode acessar o que efetivamente aquelas imagens carregam. 

Seguindo os traços da prática vetorial, tento refazer os percursos diante o 

material coletado. Ao ser lançada no contorno digital, o traço é convocado e seus 

detalhes se revelam a cada linha ao tracejar as formas, reproduzir, redesenhar, tentar 

transmitir esse repertório gráfico, projetar. A irregularidade das formas e os traços 

ruidosos correspondem à textura rugosa da superfície rochosa. Aspereza. E o tempo 

também aí se revela, encontra-se demarcado nas cores gastas, das intervenções 

sofridas, das sobreposições contraídas. 

Na tentativa digital de redesenhar das formas irregulares e, por vezes, 

irreconhecíveis dos desenhos figurativos, devo conter o desejo de complementar o 

que falta, corrigir a linha, diminuir a quantidade de vetores provocados pelo escapar 

do pigmento em contato com a superfície ríspida da pedra. Concluo que o redesenho 

não cumpre a força, aura e inteireza que a sensação do corpo e contato in loco pode 

absorver. O redesenho tenta pela lógica, pela linha sem atropelos, pelo percurso 

plano. O original rugoso, traçado por mãos brutas das cavernas, mãos que se 

descobriam aptas ao criar formas, mãos que se adaptavam ao representar e 

expressar um mundo de signos, naquele restrito espaço embrionário de mãos 

experimentais. 



146 
 

 

Figura 102 - Carimbos de mãos evidencia e experimento gestual 

 
Fonte: Acervo ANAÍ. Marco Aurélio Martins (1993) 

 
 
 

Figura 103 - Vetorização abarca os ruídos do suporte: T.I Kapinawá 

  
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

Na digitalização, a linha quer completar sem muitos pontos e desvios dos 

vetores provocados e interceptados. Na ação original, a textura áspera da superfície 

das pedras força e impõe quebras e rupturas. O peso das mãos acompanha as 

interferências rudes da matéria e descobre-se construindo uma linguagem. A 

continuidade das linhas é, por vezes, interrompida pelos relevos ocasionais e assim o 

estilo do desenho rupestre incorpora saliências e textura.  

As irregularidades resultantes dos obstáculos físicos da superfície porosa 

estabelecem as características formais e estilísticas do desenho gráfico rupestre. É 



147 
 

praticamente impossível reproduzir com rigor cada atropelo e fricção causado pela 

intervenção do corpo-pedra no movimento da mão ancestral. Ao redesenhar, tracejar 

e conformar o imaginário do outro, a vetorização é uma impossibilidade de reprodução 

fiel, de modo que a expressão é contida a cada nó. A forma delineada e refeita pode 

ser descrita, mas a ferramenta hoje disponível, exige uma regularidade no traço para 

configurar objetos de um repertório atual viciado em conformidades. E dificilmente 

alcança a energia bruta da materialidade dos registros rupestres. 

 
Figura 104 - Contorno de antropomorfo vazado 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

 
Figura 105 - Vetorização ressalta ruídos do traço 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 



148 
 

 

Há desenhos que é preciso concentrar-se no todo para ter a percepção da 

unidade. A totalidade do painel inscrito influencia na leitura, assim como há desenhos 

isolados que, sem essa relação contextualizada, podem causar estranheza sendo 

mais possível absorver como uma abstração qualquer. Muitos dos antropomorfos80 

podem ser descritos irreconhecíveis, alguns são expressos sem cabeça identificáveis 

e outros apresentam falos eretos, que numa visão mais descontextualizada pode 

indicar qualquer sinal, ou uma arma, mas em cenas de luta, por exemplo, elas 

configuram o entusiasmo da batalha vencida ou o desejo pela vitória vislumbrada. 

 

 
Figura 106 - Sítio arqueológico "homem sem cabeça", Parna do Catimbau 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

 

A rigidez e precisão dos vetores não compreende a energia das formas 

orgânicas e originais do tracejar intuitivo das inscrições sobre as texturas ásperas. 

Não compreende porque não capta, e não capta porque não flui da mesma 

organicidade. O sentido da aplicação do vetor talvez seja a busca pela forma original 

e sua reprodução, mas como não alcança a excelência da forma, por sua natureza 

                                                
80 Representação da forma humana em inscrições rupestres 



149 
 

vetorial buscar uma linearidade rígida que incorpora uma cristalização, é associado 

ao fixo, inorgânico. Impossível uma forma vetorial ser decretado à materialidade de 

uma inscrição rupestre, registrada há mais de dois mil anos atrás, se não fosse pelo 

estilo formal dos motivos, a ausência de aprimoramento e a sintetização desprovida 

de virtuose. As simplificações e a execução de formas convencionais surgem, 

provavelmente, da prática experimental dos grafismos ancestrais.  

São formas de riscos, do arriscar para conhecer a natureza e reação da 

ferramenta em contato com a matéria. Da superfície das pedras se extraem camadas 

do preenchimento mineral, quando gravuras, ou se concentram novas camadas de 

pigmentos, quando pinturas. Das ferramentas de contato entre pigmento e superfície, 

mãos, dedos, varetas, paus e alguns vegetais são empregados como carimbos. Com 

estes instrumentos, os gestos atuam no confrontar com a pedra. A forma se inscreve 

pela entrega do gesto a experienciar os instrumentos e os corpos. 

 
Figura 107 - Pintura rupestre com linhas sequenciadas. Forma de difícil interpretação 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

 

Figura 108 - A complexidade do grafismo original e as interferências do tempo 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

  



150 
 

5.5  Dos grafismos aos códigos  
 

“O mundo imaginário programou e elaborou a forma de existência de 
nossos antepassados durante inúmeros milhares de anos: para eles o 
“mundo” era um amontoado de cenas que exigiam um comportamento 
mágico” (FLUSSER, 2017, p.128). 
 

Na excursão, desconfiamos dos “algo mais” retratados naquelas formas 

primárias, por vezes complexas, apesar da visível simplicidade do traço. A diversidade 

temática surpreende com os aspectos figurativos estranhos aos modos rebuscados 

dos tempos de hoje, quando a prática da sintetização linear atravessou níveis de 

aprimoramento técnico. Portanto, não importam aqui comparações guiadas 

meramente pela temporalidade, bem como não importa apoiar-se apenas no aspecto 

formal e restrito ao caráter primário dos traços. As especificidades estilísticas já estão 

ali, declaradas, apresentam-se, impõem-se, e, em alguns casos, parecerem vagar 

entre as pedras e encorajam os visitantes a seguir adiante sintonizados na trilha dos 

registros encarnados.  

Seriam os sítios arqueológicos habitados por bandos diferentes e rivais? Ou 

seria um mesmo grupo a demarcar as pedras durante os deslocamentos? Trata-se de 

grupos nômades de tempos distintos que recorriam aos paredões de pedras para 

comunicarem-se entre si? Seriam eles testemunhos ou profetas das ações 

retratadas? É praticamente impossível conter o impulso de associar, interpretar ou 

supor o que representam os códigos ancestrais. Porém, num ato de doação, a partir 

daquelas trilhas e dinâmica coletiva é possível abstrair o instante e transportar-se para 

o tempo dos ancestrais. Seguimos as trilhas e encontramos os atalhos para investir 

numa contemplação orgânica e compartilhar das significâncias. 

O grupo de indígenas reconhece nos grafismos rupestres uma afinidade com 

sua cosmologia, pois associam formas aproximadas aos seus rituais, aos seus modos 

de articulações grupais e aos objetos sagrados e artesanais, além de identificarem 

elementos que compreendem a paisagem local. Seguimos o desenrolar da imagem 

em linhas, começamos a identificar motivos geométricos, figurativos e abstratos, 

alguns tão estranhos que podem assumir o lugar de muita coisa. São representações 

de algo a que se assumiu o lugar, uma existência primeira a inspirar a ocorrência da 

existência segunda (BAUDRILLAR, 2002), no caso, o objeto do objeto representado 

que sobreviveu ao tempo e resiste como código. Alguns traços parecem apenas 



151 
 

manchas ou riscos em desistência de ser forma. Quem sabe da motivação e do desejo 

daquela entrega do corpo-gente com o corpo-pedra? No lugar de supor, sigo para 

expor o contato e as ocorrências. 

Uma forma de abordar os símbolos gráficos é considerar as interpretações e 

significâncias arriscados como fortes indícios de comprovação, ao concordar entre 

vários interlocutores. Muitos são os exemplos de analogias formais dos grafismos 

ancestrais e as digressões conceituais. Contemplamos as características 

geométricas, figurativas e abstratas das pinturas e observamos a familiaridade nativa 

com os códigos que remetem a uma cosmologia “encantada”. A leitura compartilhada 

do universo pitoresco desses sítios sugere um desencadear de associações comuns 

que, de certa forma, afirma o vínculo cognitivo. A partir do olhar indígena, 

encaminham-se aproximações com seu repertório cultural. São suposições de objetos 

representados ali, desde os círculos espirais, até as prováveis escadas (jogo da velha, 

‘#’) ou configuração de calendários, assim como artefatos e os seres da caatinga. 

Além de objetos e seres animados, marcas da interação humana e os contatos 

intergrupais. A ação dos corpos e as práticas da socialização primordial efetiva, 

através da expressão visual, configura um acervo de códigos em constante 

enunciação. 

 
Figura 109 - Pintura em forma de grade 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 



152 
 

Figura 110 - Pinturas sugerem escada ou calendário com marcações 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

Figura 111 - Zoomorfo (veado). Gravura na parna do Catimbau 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 



153 
 

Figura 112 - Animal em formas variadas. Pintura em argila no sítio Furna do Furengo 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

5.5.1 Grafismos rupestres 
 

Os grafismos rupestres atuam como códigos por meio dos quais os Kapinawá 

se reconhecem e arriscam traduções. É como adentrar aquele espaço e das relações 

do instante acatar os novos sentidos que surgem despertos pelos códigos em jogo. 

Os códigos do outro, de outro tempo, os códigos gráficos, os códigos firmados em 

agência das pedras a despertar gestos. O elo é o espaço. Ao tempo presume-se as 

subjetivações, percepções, composições e narrativas provocadas pelo confrontar de 

sujeitos e objetos. 

Os grafismos rupestres aparecem tanto na T.I. Kapinawá, como no território 

de preservação do Parque Nacional do Catimbau, logo, ambos estão compreendidos 

no mesmo sistema simbólico presente na arte rupestre da região. Devido ao fator 

político-geográfico dos territórios, estabeleço, por hora, uma subdivisão de duas 

categorias dos símbolos rupestres: os símbolos encontrados no Parna do Catimbau e 

os símbolos presentes na T.I. Kapinawá. Tal divisão independe da diversidade gráfica 

e de estilos. Esta será apenas uma forma de articulação dos dois espaços para expor 

aspectos relacionais de manutenção e apropriação da comunidade com os sítios 

rupestres dos territórios. 

 



154 
 

Percebe-se uma fronteira simbólica vinculada à identidade ao qual os 

autodeterminados Kapinawá vivenciam uma relação ritualística conectada aos 

desenhos. Os dois territórios, a T.I. e o Parna, dispõem do encanto dos símbolos 

ancestrais. Porém, enquanto na T.I. o respeito é oferecido ao sagrado e sua 

preservação conferida à comunidade, no Parna, o acesso constante de turistas e 

guias configura uma economia associada ao repertório ecológico e visual. Os 

grafismos rupestres visitados e traduzidos são de 11 sítios arqueológicos, sendo seis 

do Parque Nacional do Catimbau e cinco da T.I. Kapinawá. 

As pinturas e gravuras rupestres são de grande heterogeneidade gráfica, 

tanto no Parna do Catimbau quanto no entorno das aldeias, marcam uma 

característica diversidade de estilos, motivos e tradições. É relevante ressaltar que a 

notável diversidade estética reflete uma diversidade de grupos que passaram por 

esses sítios rupestres datadas entre seis mil até 800 anos AP81. Uma suposição 

aborda as mudanças culturais refletidas na matéria, caracterizando diversidades 

estéticas decorrente dos contínuos deslocamentos dos grupos humanos que ali 

passaram. Ao considerar a mudança de ambiente com relação a aparente variação 

dos objetos representados, além dos estilos e técnicas empreendidas, observa-se as 

peculiaridades de cada sítio. Das expressões dissemelhantes, é possível indicar 

características particulares de ocupação a depender da formação rochosa e das 

ferramentas e pigmentos acessíveis no entorno das locas e paredões. 

  
Figura 113 - Gravura no centro da imagem evidencia o emprego de ferramenta de entalhe 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

                                                
81 AP - Antes do Presente. Marcação de tempo utilizada na arqueologia, paleontologia e geologia, que tem como 
base de referência o ano de 1950 D.C. 
 



155 
 

O fator relevante nessa comparação de sítios é indicar as hipóteses 

levantadas durante a imersão no contexto socioambiental da etnia e considerar a 

relação do povo Kapinawá ao apropriar-se do patrimônio arqueológico local como seu 

elo ancestral. A partir das indagações provocadas durante as proposições do projeto 

cultural “Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá”, identifica-se características 

gráficas específicas percebidas por quem detém conhecimento sobre aquele 

ambiente 

As pinturas e gravuras rupestres presentes na T.I. Kapinawá são, para os 

indígenas, julgadas sagradas, um testemunho da presença dos seus antepassados. 

Em alguns sítios da T.I. são realizados rituais sagrados demonstrando reverência e 

vínculo entre sua identidade étnica e o patrimônio arqueológico. Em um dos sítios, 

denominado pelos mais velhos de “Furna dos Letreiros”, as pinturas rupestres são 

relatadas como testemunhas do modo de vida dos caboclos que “não moravam em 

casa, só em furna” para se esconderem dos fazendeiros que queria tomar suas terras. 

Nas pedras, a cultura dos índios e índias que viviam no mato como ‘caboclos e 

caboclas brabos/as’ está registrada em escritos, os nomeados letreiros”’ 

(PROFESSORES/AS INDÍGENAS KAPINAWÁ. 2016, p.94-95).  

Ainda nesse contexto dos sítios da T.I., onde a presença dos grafismos 

testemunha a existência dos índios “mais antigos” nas pedras e furnas da região, os 

antepassados são tratados como “encantados”. Para os Kapinawá, seus 

antepassados ao morrerem se encantam, se tornam espíritos de luz e lhes são 

atribuídas as pinturas dos altos paredões de pedras. 

Quanto às percepções dos códigos e o traço comum àquela materialidade, o 

conjunto de grafismos, expressados em formas sintetizadas, apresentam elementos 

próprios daquele exuberante cenário natural, a fauna (zoomorfos), a flora (fitomorfos), 

a auto-representação humana (antropomorfos). São alguns dos elementos naturais 

representados nos grafismos a compor painéis com os elementos culturais 

identificados como artefatos e agrupamentos humanos a remeter rituais, lutas, 

organizações e articulações comunitárias. Portanto, o repertório visual Kapinawá 

apresenta-se carregado de símbolos que remetem sua cultura material e imaterial. 

 



156 
 

Figura 114 - Pinturas figurativas remetem aos zoomorfos como o veado, a lagarta, o tejú 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

Entre as diversidades expressivas dos painéis investigados, o sítio Furna do 

Furengo, localizado na aldeia Macaco, reúne características distintas aos demais 

sítios visitados, a começar pelas formas encontradas e pigmentos utilizados. 

Enquanto os demais sítios apresentam grafismos com pigmentação ocre, extraída da 

pedra “tauá”, na Furna do Furengo o pigmento base é de coloração branca e, 

provavelmente, extraída de argila local como vimos em abundância neste sítio. Porém, 

a atenção se volta ao estilo gráfico singular, apesar de expressar motivos semelhantes 

(os seres da caatinga), apresenta uma combinação ímpar de geométricos e figurativos 

a compor um painel único.  

Foi nesse sítio, na Serra do Macaco, que o menino Mateus, uma criança de 

10 anos de idade, nos apresentou uma versão, aprendida com os mais velhos sobre 

o curioso nome para o sítio. Segundo ele, o povo de antigamente passava noites 

praticando uma dança, a dança do furengo. Esse dado traz ainda uma característica 

da arqueologia participativa, onde os sujeitos da comunidade se posicionam com 

autonomia nas decisões e gestão dos sítios arqueológicos, como é o caso da escolha 

do nome relacionado à memória local. 

 



157 
 

Figura 115 - Painel do sítio "furna do furengo". Pinturas desgastadas pelo tempo 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

Na ocupação de um território alheio à minha familiaridade, busco reconhecer 

códigos similares a alguma referência do meu repertório, coisas comuns ou 

singulares, o que difere das relações e estratégias próprias da comunidade coabitante 

dos símbolos gráficos do Catimbau. Apresento, portanto, o conjunto de grafismos 

levantados e das associações com mais concordância por toda a equipe da imersão 

aos sítios rupestres. 

Iniciamos as visitas aos sítios pelo Parna do Catimbau, em janeiro de 2017. 

Na oportunidade, o grupo de indígenas ao se deparar com um grafismo de círculos 

inscritos, associou o símbolo à dança samba de coco. Na tradição Kapinawá, 

apresenta-se o samba de coco enquanto festejo, um ritual de socialização relacionado 

ao processo de tapagem das casas de taipa com o barro82. A interpretação e analogia 

procede de uma autoidentificação muito apropriada de familiaridade entre os símbolos 

desenhados, desde um passado remoto, e a tradição Kapinawá. Símbolos gráficos 

expressam manifestações culturais, lembrando a relação praticamente testemunha da 

ancestralidade vinculada à etnia.  

 

                                                
82 Desde muito, a comunidade se reunia para colaborar no processo de levantar as paredes das casas, pisando 
o barro e entoando cantigas, o samba de coco se constituía em círculos de dentro para fora. 



158 
 

Figura 116 - Círculos inscritos e o samba de coco, tradição e tradução Kapinawá 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

Ainda associado aos rituais tradicionais, outro exemplo de símbolo refere-se 

a uma grande roda formada por pequenos círculos e um elemento central (Fig.118). 

A “grande roda” representa supostamente uma prática ritualística em torno de uma 

fogueira (ou um totem). Os pontos que formam o círculo são identificados como os 

seres participantes daquele ritual, sendo um deles representado de forma mais 

imponente, localizado à direita, poderia ser uma liderança espiritual ou um objeto 

ritual. Supõe-se um tipo de dança, um encontro de toré, uma reunião tribal. Nesse 

contexto, cultura material e imaterial se fundem ao evocar, em seus símbolos, os 

aspectos intangíveis da cosmologia indígena, além de uma relação direta com a 

memória ritual. Em outro painel, antropomorfos organizados em círculos, ou fileira, 

provavelmente figuram uma reunião ou cerimônia ritual. Apesar do grafismo 

desgastado pelo tempo, é possível identificar braços e os corpos próximos como num 

ato de comunhão (Fig.119). 

Podemos, portanto, considerar que a interpretação indígena, das inscrições 

rupestres, está relacionada com o modo de afirmação étnica Kapinawà, mediados 

pela esfera cosmológica de um mundo “encantado”. 

 



159 
 

Figura 117 - A grande roda vetorizada 

 

Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 
 

Figura 118 - Pintura rupestre do Catimbau representa ritual 

 

Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 



160 
 

Figura 119 - Antropomorfos em círculo ou enfileirados. Uma reunião grupal 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

Das demais pinturas visitadas, outro grafismo distinto remete a um artefato 

intimamente ligado ao repertório indígena, a forma se assemelha ao desenho de uma 

“bolsa”. O desenho da bolsa parece remeter uma conotação natural ao “aió”, nome 

dado à bolsa trançada com fibras da palha do caroá. Tal artefato é utilizado sobretudo 

para transportar ferramentas ao adentrar nas matas para caçar, ou como apoio no 

manejo da roça. As representações gráficas do aió é identificada em diversos sítios 

do Vale do Catimbau e apresentam algumas diferenças de estilo, o que pode sugerir 

reproduções feitas por grupos de diferentes procedências, ou variações dos 

experimentos gráficos de técnicas distintas, resultando em diversos estilos. A bolsa 

aió, comum em algumas etnias, varia sua função, tanto é um utensílio cotidiano como 

um objeto artesanal, de valor simbólico ancestral. É possível relacionar a forma dessa 

bolsa como uma projetação milenar? Com formato específico, o aió está relacionado 

a uma variedade de representações gráficas, mas em geral possui alças compridas e 

uma base larga e arredondada. Em algumas representações, apresenta formatos 

circulares com linhas tracejadas sugerindo a bolsa de palha, em outros casos, a base 

é preenchida. 



161 
 

Figura 120 - Bolsa aió na pintura rupestre em tamanhos e formas variadas 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

Figura 121 - Em quase todos os sítios encontra-se variações semelhantes ao aió 

 

Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

Outro elemento encontrado em toda a região são pinturas de mãos 

carimbadas e reproduzidas em grande quantidade com estilos variados. As 

intervenções gráficas das mãos nas pedras apresentam diferentes formas e 

composições e não aparecem apenas como carimbos das mãos espalmadas. Alguns 

carimbos dispõem intervenções nas palmas das mãos, como um grafismo espiral no 



162 
 

preenchimento interno. A “Furna do Letreiro”, na aldeia Mina Grande, apresenta um 

exemplo de carimbo, uma pintura emblemática e pode relacionar-se às primeiras 

ocupações do território hoje demarcado como T.I. Kapinawá. No Parna do Catimbau 

também identificamos carimbos de mãos, porém, com menos detalhes ou 

interferências. A virtuose técnica empreendida nas mãos do sítio Furna dos Letreiros 

caracteriza uma singularidade estética própria do território Kapinawá. 

 
Figura 122 - Furna dos letreiros. Carimbos de mãos expressa e os experimentos ancestral 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 



163 
 

Figura 123 - Mãos carimbadas sem qualquer intervenção. Parna do Catimbau 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 
Dentre as demais técnicas e exemplos de estilos e motivos dos grafismos da 

Terra Indígena, identificamos ainda um “estêncil pré-histórico”83 no sítio Capoeira do 

Messias. A técnica consiste de um grafismo preenchido através da aplicação de tinta 

sobre uma máscara. Os dois casos abaixo exemplificam tipos de técnicas 

experimentadas até os dias atuais na composição de padrões. Os desenhos pré-

coloniais, mesmo isolados, denotam um possível intuito de expressar e comunicar, 

escrever os pensamentos, registrar as memórias e praticar o impulso de criar formas 

através do contato com o suporte.  

Para o arqueólogo indígena Ronaldo84, a figura do estêncil pré-histórico 

“parece uma fogueira, parece uma árvore, um fitomorfo”. Nesse caso de associar à 

árvore, emprega a categoria científica dada às formas vegetais, “fitomorfo”, mas 

também identifica a aparência das chamas de uma fogueira. Outra observação 

importante diz respeito a uma intervenção da qual o grafismo foi alvo de um tiro. Este 

caso tem bastante relevância, pois desde que foi identificado este ataque ao 

patrimônio cultural, a comunidade vem se mobilizando na prática e incentivo à 

preservação dos sítios. Este é um caso que faz lembrar a advertência de Ronaldo 

                                                
83 Um termo da “arqueologia acadêmica” do qual o arqueologia indígena, a partir de Ronaldo, se apropriou. 
84 Ronaldo se reconhece como “arqueólogo indígena”, “um associado da causa”. Ele mesmo relata “uma entrega 
de corpo e alma” para o conhecimento e preservação dos sítios rupestres da região. 



164 
 

quanto à reserva sobre difundir o roteiro das trilhas de acesso aos sítios85. A 

participação indígena, no cuidado pela preservação dos sítios da T.I. Kapinawá, 

prioriza uma arqueologia colaborativa que inclui sobretudo uma maior participação da 

comunidade local na preservação, interpretação e compreensão do valor simbólico e 

sociocultural do acervo ancestral em seu território. Sobre as traduções dos grafismos, 

o que mais expressa concordância entre a maioria dos participantes é objeto de 

apreciação. Porém, as indicações singulares também são contempladas. As 

conversas desencadeadas durante as excursões da ocupação são “vozes 

interpretativas” (SILVA, 2012, p.26) fundadas como vozes Kapinawá. 

 
Figura 124 - Estêncil pré-histórico. Reconhecido como fitomorfo 

 
Fonte: Ronaldo Kapinawá (2017) 

 

Na aldeia Ponta da Várzea nos encontramos diante de um painel curioso e 

aparentemente abstrato. Uma pintura com traços organizados numa composição que 

sugere um experimento com linhas enfileiradas, o que para Ronaldo Kapinawá existe 

um caminho de cactos. É no sítio Capoeira de Zé Maria, onde se encontra esse 

aglomerado de traços de igual espessura e organizados em alguns grupos, um mais 

central, outro mais harmônico à direita e um grupo mais confuso à esquerda. “São 

                                                
85 Uma das suas falas ao apresentar registros dos sítios arqueológicos, Ronaldo pondera sobre o fato de não 
aparecer, nas fotos, a trilha que leva aos sítios: “essa é uma outra forma de preservar nossa memória”. 



165 
 

fitomorfos e retrata alguns cactos da região que tem esse formato”, arrisca Ronaldo 

sugestionando a concordância de alguns outros. 

 
Figura 125 - Pintura sugere plantação de cactos da região. Agrupamento de traços 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

É notável o domínio com que Ronaldo articula sobre os grafismos rupestres. 

O arqueólogo indígena se apropria de uma forma tão natural e com uma doação 

verdadeira e convicta. Suas interpretações são característica de quem detêm um 

conhecimento dos grafismos encontrados na T.I. e, sobretudo, daquele cenário em 

constante transformação. Ronaldo ousa traduzir grande parte dos grafismos como 

poucos. Sua especialização em Arqueologia Social Inclusiva proporcionou uma maior 

habilidade de defesa, mas o seu conhecimento acerca dos grafismos dos sítios vem 

da autonomia quanto indígena. É quando ele se apropria dos símbolos gráficos 

conectando suas representatividades com artefatos indígenas, como é o caso da 

figura 126, associada a “um instrumento”, ou a relação da figura 127 a qual qualifica 

com a aparência de um colar artesanal ou ritual, com uma cruz ao centro. 

 



166 
 

Figura 126 - Para Ronaldo, a pintura sugere um instrumento, Socorro Jucá vê uma libélula 

 
Fonte: Ronaldo Siqueira (2017) 

 
 

Figura 127 - Representatividade do colar, artesanato Kapinawá. Sítio Baixa da Veada 

 

Fonte: Ronaldo Siqueira (2017) 

 



167 
 

Figura 128 - Pontos enfileirados em círculos. Sítio Casa da Farinha, Parna do Catimbau 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

Um grande grafismo de pontos sequenciados sugere uma representação de 

agrupamentos ou marcações, qualquer associação dada a este tipo de desenho é 

algo improvável. Dificilmente trata-se de uma pintura abstrata, inclusive por conta da 

organização sistemática dos elementos que compõem este experimento e o próprio 

grupo de indígenas arrisca traduzi-lo, o que indica ser o grafismo agente de alguma 

mensagem específica. Apesar de apresentar linhas formadas por pontos contínuos, 

difere em vários aspectos, como tamanho e estrutura, dos grafismos pontilhados 

identificados como artefatos.  

Durante a observação, Myrelliane Kapinawá sugere tratar-se de um sistema 

de contagem, como um tipo de marcação “do tempo que eles passaram naquele local 

ou as andadas no território procurando algo”. Outras sugestões referem-se a grupos 

de pessoas organizadas para alguma ação de luta, ou mesmo fendas na terra 

indicando sistema de plantio na roça. Eu arrisco considerar, independente do que 

venha a representar o grafismo, tratar-se de um enigma apropriado para traduções 

adequadas aos ancestrais e de alcance insuficiente para nossa contemporaneidade. 



168 
 

Myrelliane, por sua vez, desenvolve seu argumento contextualizado ao cenário e às 

relações intergrupais: 

 
“Eu acredito que muitas dessas pinturas tem haver com as 
perseguições também. Por isso muitas se repetem, como passavam 
vários grupos e eles se comunicavam. E também marcavam que já 
haviam passado naquele lugar!” (MYRELLIANE, 2019). 

 

Após a excursão pelos grafismos rupestres, estabeleço uma conexão 

narrativa com os grafismos Kapinawá tomando como ponto de partida os elementos 

definidos como “apropriações cruzadas”, onde a partir de alguns grafismos dos 

artefatos indígenas identifico cruzamentos de referências e aplicação de elementos 

comuns aos dois tempos, o ancestral e o contemporâneo indígena. São artefatos 

artesanais e símbolos gráficos Kapinawá com características próprias da referência 

dos grafismos rupestres. Entre formas triangulares sequenciadas, a aplicação na peça 

artesanal desenvolve uma habilidade gráfica de repetição e simetria conformada à 

peça circular, como é o caso da quenga de coco ornada com grafismos inspirados na 

pintura corporal indígena e, consequentemente, na pintura rupestre.  

Muitos relatam da inspiração dos grafismos rupestres no desenvolvimento da 

pintura corporal Kapinawá. O estudo dos grafismos Kapinawá, aqui relatado, descarta 

um aprofundamento específico das evidências como similaridade e, ao invés de uma 

análise gráfica restrita às comprovações, considera mais relevante uma exposição 

dos objetos confrontados como ocorrências familiares dos dois momentos históricos. 

Esta opção compreende melhor o repertório visual em questão, pois é 

improvável qualquer relação direta a uma genealogia, mas é plausível uma 

associação contextual. Desta forma, a exposição das ocorrências, objetos e 

categorias nativas identificadas abrange mais aspectos demonstrativos das relações 

como manifestações intercruzadas e afins. 



169 
 

Figura 129 - Formas triangulares encadeadas 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

Figura 130 - Montanhas ou serras em linha zigue-zague 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 



170 
 

Figura 131 - Quenga de coco entalhada com motivos inspirados nas pinturas corporais 

   

Fonte: Ronaldo Siqueira (2017) 

 

Figura 132 - Chanduca com desenho modular lembra pinturas corporais 

 
Fonte: A autora (2018) 



171 
 

Figura 133 - Desenho no artefato lembra grafismos rupestres 

 
Fonte: A autora (2018) 

 

Figura 134 - As pinturas em composições. Experimentos com linhas ou setas  

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 



172 
 

Figura 135 - Experimentos para se formar fitomorfos. Pintura Parna do Catimbau 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

E no que compete aos experimentos Kapinawá, e “agenciamentos gráficos” 

(GUIDON; PESSIS, 1992, p. 21), a partir do contato com os registros rupestres, um 

fato ocorrido durante a excursão aos sítios da aldeia Ponta da Várzea merece 

reflexão. É no momento em que o grupo de Kapinawá, após observar diversos 

grafismos rupestres, encontra uma abundância de pedras de óxido de ferro pelo 

caminho. A pedra, conhecida como “tauá”, é um tipo de pigmento ocre utilizado na 

aplicação das pinturas rupestres de tons avermelhados. Enquanto percorríamos a 

trilha para os próximos sítios, alguns indígenas param no caminho e arriscam 

desenhos nos blocos de tauá, utilizando pequenos pedaços da mesma pedra. 

 



173 
 

Figura 136 - Pedra tauá vista da parte oca 

 
Fonte: A autora (2018) 

 

Figura 137 - Pedaço de tauá, Museu Indígena Kapinawá 

 
Fonte: A autora (2018) 

 

Kellyana dos Santos experimenta uma grafia do nome da etnia empregando 

uma força merecida àquela materialidade. A tipografia do nome Kapinawá é finalizada 

sobrepondo grafismos naturalmente identificados como hashtag e as digitais da mão 

esquerda, como inspirações afloradas a partir do encontro com grafismos rupestres 

de formas semelhantes, como os carimbos de mãos e as escadas. Entendo que arte 

indígena, na nossa atualidade é uma profusão de referências ancestrais, dos 

elementos da natureza e das emergências étnicas conectadas inclusive a 

contemporaneidade, é o que investigaremos no estudo sobre pintura corporal 

Kapinawá. 



174 
 

Figura 138 - Grafia Kapinawá realizada durante oficinas culturais 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

Figura 139 - Grafia Kapinawá  é utilizada como identidade visual do projeto de ocupação 

 

Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 



175 
 

Figura 140 - Capa do mapa-catálogo. Pintura simbólica da furna dos letreiros 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

5.6   Pintura corporal Kapinawá 
 

Segundo Lux Vidal, em introdução do livro Grafismo Indígena (1992), o estudo 

da arte indígena e da ornamentação do corpo foi relegado, por anos, no Brasil e, 

sobretudo, no Nordeste brasileiro. Tal negação é consequente do “fato da arte ter sido 

considerada como esfera residual ou independente do contexto no qual aparece” 

(VIDAL, 1992, p.13) e ainda pela própria negação ao índio brasileiro e à (r)existência 

de comunidades indígenas nordestinas. Há, portanto uma lacuna a respeito do 

material visual do indígena nordestino, e de uma contextualização em relação às 

expressões gráficas dos agrupamentos ancestrais. 

Procedente de um imaginário tanto impregnado dos signos ancestrais, como 

afetado por inúmeros códigos contemporâneos, o patrimônio material do povo 

Kapinawá é de uma complexidade análoga à exuberância ambiental. As interlocuções 

com a arte rupestre e o acervo das expressões étnicas, particulares e as herdadas no 

contato interétnico estão presentes nos desenhos de pinturas corporais. As pinturas, 



176 
 

frequentemente compartilhadas durante os encontros interétnicos, ainda inspiram a 

ornamentação de objetos artesanais. 

 

Figura 141 - Grafismos apresentados durante as oficinas. Estilo de grafismos indígenas 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

Alguns desenhos pressupõem semelhanças com os motivos de pinturas 

rupestres devido a aplicação de figuras elementares, porém, em composição modular, 

assumem outra constituição. São reinvenções estéticas manifestas no contexto da 

emergência étnica, como reinterpretações dos grafismos rupestres. A experiência 

relatada compreende como cruzamentos de referências das expressões gráficas 

herdadas de 6 mil anos atrás até os dias atuais um encontro entre passado e presente. 

Há relatos sobre uma inspiração direta da pintura rupestre para a aplicação corporal. 

Quando se fala de arte indígena, em geral, vem à mente a pintura corporal 

dos povos originários. Os grafismos aplicados no corpo dos indígenas têm um 

significado que excede seus aspectos gráficos e formais. A pintura corporal é 

originária de um comportamento cultural ligada à comunicação e identificação 

indígenas. Através da ornamentação do corpo, os povos se afirmam procedentes da 

identidade cultural indígena. Os grafismos exibem características gráficas de 

composições que abrangem hibridizações elementares. As composições e alguns 

elementos formais podem ser transformados e resignificados por um povo específico. 

Assim são as pinturas corporais Kapinawá, que apesar de apresentarem alguns 

desenhos como “exclusivos”, tem no seu histórico uma apropriação e relação com 

grafismos referentes aos outros povos.  



177 
 

A prática da pintura no corpo para os Kapinawá está mais relacionada aos 

eventos de reafirmação identitária, quando se apresentam como povo Kapinawá ou 

em comunhão para momentos específicos de luta territorial e realização de rituais. 

 
“Em questão das pinturas, do povo, os nossos mais velhos usava 
umas pinturas um pouco diferente da nossa atual por conta que tinha 
uma modernização dentro dos povos” (ERICK, 2019). 

 

Para expor melhor sobre a pintura corporal Kapinawá, relembro fatos que me 

fizeram acessar algumas pinturas recorrentes, as quais já me familiarizei ao identifica-

las como Kapinawá, conforme me apresentaram. Durante o II Fórum Nacional de 

Museus Indígenas86 na aldeia Mina Grande, em 2016, quando participei novamente 

do evento fotografando as atividades relacionadas ao encontro que reunia 29 povos 

de todo país, além de pesquisadores de várias procedências. Ao fotografar o público 

local observei um grupo de jovens indígenas trocando pinturas corporais. Nesta 

circunstância, conversei com o grupo e tomo conhecimento dos símbolos gráficos 

relacionados à pintura corporal Kapinawá. 

Diferente do primeiro evento de 2015, quando testemunhei indígenas das 

etnias presentes aplicarem pinturas com jenipapo87 e reproduzindo grafismos de 

origens diversas, nesse evento de 2016, as jovens aplicam as pinturas utilizando as 

tinturas disponíveis no momento, como caneta hidrográfica preta e lápis de olho. 

                                                
86 O evento reuniu mais de 200 pessoas, sendo a maioria originários das aldeias Kapinawá. 
87 Na região de semiárido, onde fica a terra indígena Kapinawá, não era possível encontrar a planta. Nos encontros 
interétnicos, os indígenas realizam trocas e adquirem o fruto com outras etnias. A extração do fruto é ideal em sua 
fase ainda verde. A tinta para pintura é misturada com carvão em pó para evidenciar a cor e as formas desenhadas 
durante aplicação, pois a cor do jenipapo se mostra mais ao fixar na pele. 
 



178 
 

 

Figura 142 - Suzenalson Kanindé (CE) e pintura aplicada por Ronaldo Kapinawá 

 
Fonte: A autora (2015) 

 

Figura 143 - Ronaldo aplica pintura com jenipapo88 

 
Fonte: A autora (2015) 

 

No evento em 2016, a execução das pinturas me chamou atenção devido ao 

emprego de tinturas não naturais, e me aproximei da experiência para conhecer 

melhor a relação com aquelas pinturas. Ao dialogar sobre os grafismos aplicados nas 

peles, compreendo tratar-se de grafismos “próprios da etnia”89. Após essa primeira 

abordagem sigo identificando outras pessoas Kapinawá, em sua maioria mulheres, 

                                                
88 Esta tintura de jenipapo foi confeccionada na ocasião do evento. O fruto geralmente vinha de outras regiões, 
como do território Xukuru, no Agreste pernambucano. Atualmente, já existe coleta do fruto do jenipapo no território 
Kapinawá, que, a partir dos encontros interétnicos, vem cultivando esta planta em alguns terrenos. 
89 Próprio no sentido produzido pela apropriação. Apropriado à etnia. Próprio, mas desvinculado de originalidade. 



179 
 

com partes do corpo compostos por desenhos similares. Ao me explicarem sobre os 

grafismos e suas associações, um dos grafismos é prontamente identificado como 

“feminino”. Outros desenhos aplicados também são apresentados como variações da 

letra “K de Kapinawá”. 

No presente levantamento do conjunto de símbolos Kapinawá, a perspectiva 

etnográfica é enfatizar as diferenças e peculiaridades da identidade e seus processos 

de autodeterminação como etnia do Nordeste brasileiro. É possível distinguir signos 

vinculados diretamente aos Kapinawá, sobretudo os marcados pela identificação e 

simultâneos aos processos de reivindicação territorial. O desenho, em linhas verticais 

e diagonais, forma a letra K e é referenciada como própria dos Kapinawá. Como 

variação de composição com a letra, uma pintura corporal sugere a leitura da letra K 

espelhada com “as pintas da onça no meio”, conforme relatado durante as oficinas. 

 

 
Figura 144 - Grafismo em forma de letra K de Kapinawá 

 

Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 



180 
 

Figura 145 - Motivo de forma feminina para perna. "K" espelhado 

 

Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

A criação de símbolos emblemáticos da etnia corresponde aos episódios que 

se sucederam no processo de identificação Kapinawá associada à luta pela retomada 

e demarcação do que hoje é a Terra Indígena Kapinawá. Em momentos de 

culminância política há questões que acabam sendo discutidas de forma mais 

sistemática, como é o caso elaboração de desenhos para pintura corporal Kapinawá. 

São desenhos inspirados em referências aos outros grupos étnicos e suas 

características, se comparadas, apresentam elementos reelaborados e resignificados. 

Muitos desenhos são definidos pela diferenciação de gênero. Os grafismos, 

destinados aos homens e outros às mulheres, apresentam semelhante constituição 

formal retangular, variando os elementos, suas disposições e os significados 

atribuídos, sendo a pintura feminina composta numa disposição mais solta dos 

elementos. Enquanto a masculina indica uma organização mais modular de linhas 

retas. 

São símbolos, de quando eram pintados nos corpos durante o conflito com 

antigos posseiros e marcam a afirmação da identidade através da incorporação 

gráfica nas peles. Os episódios de motivação e desenvolvimento das pinturas é 

contado a partir de narrativas de indígenas sobre a elaboração dos padrões usados 

inclusive para momentos de confrontação pública. São narrativas repletas de 

conceitos referentes à memória social, e justificativas estruturais de aplicação no 

corpo e suas adaptações. Apresento, portanto, algumas narrativas essenciais para a 



181 
 

compreensão dos significados internos, formas de aplicação, referências, as 

motivações políticas e as variedades apresentadas pelos Kapinawá que contam do 

processo de criação: 

 
Figura 146 - Pintura corporal no corpo feminino. Aplicação na perna, braço e rosto 

 
Fonte: A autora (2016) 

 

“A pintura tem tanto a feminina como a masculina. A gente tem duas pinturas dentro do 
nosso povo. Quando a gente sai para algum movimento, alguma mobilização ou reunião 
fora, a gente se pinta, se veste com nossos adereços tradicionais, como indígenas. Então 
essas pinturas pra gente é força, é luta e significa pra gente uma resistência. Resistência 
forte. Resistência de lutar pelo seu direito, resistência por estar lutando pela sua identidade 
e lutar por aqueles que não estão sendo ouvidos”, diz Eriklin. 

 
A nossa pintura vem há tempos sendo modificada pra podermos ter uma somente 
enquanto povo Kapinawá. Essa primeira começaram a usar em 2008 sendo que não 
formos nós Kapinawá que a adaptamos ou criamos ou que já vinha da nossa cultura. Ele 
veio de Xukuru, é uma das pinturas deles sendo que agora eles não usam mais porque se 
organizaram com uma somente por questão de organização! Essa primeira estamos 
tentando tirar pra podermos colocar a nossa mesmo, sendo que acabou se disseminando. 
Mas aí tudo questão de organização pra poder incorporar uma somente. Myrelliane, 
referindo-se à imagem (Fig.148). 

 

 Myrelliane ainda contextualiza as referências das pinturas retratadas nas fotos 

enumeradas da figura 146, que a enviei via internet:  

“A (foto) 2 surgiu em 2015 quando íamos pra primeira formação da COJIPE90, ela foi uma 
adaptação do K que eram feitas nas mãos ou no rosto simbolizando união. Ela é usada 

                                                
90 COJIPE – Comissão da juventude indígena de Pernambuco. 



182 
 

em movimentos, rituais em formação. A (foto) 3 em 2015 também pegamos uma pintura 
que usávamos desde de criança que significa a borduna "as partes afinadas", essa é a 
parte de baixo, a de cima era pensado os três elementos fogo, água e ar, que já foi uma 
adaptação da primeira. 
 
O desenho no rosto de Bia foi pensado porque ainda não tínhamos uma pintura de rosto 
que seria Kapinawá, sendo que dos meninos já tinham mais que as mulheres precisando 
se organizar. Ela se pode usar em qualquer movimento ou ritual também, ela tem 
significado de pássaro, uma homenagem a uma anciã. Uma das mais antigas nas rodas 
de Toré, samba de coco e das tradições religiosas! O nome dela era Maria Antônia da 
Conceição. A pintura significa majwá. Relação dela com a mata e o povo Kapinawá. 
(MYRELLIANE BESERRA, 2019).  

 

Um dos grafismos apresentados em maior constância, durante as oficinas, 

refere-se à pintura corporal feminina. Do material coletado, há grande variedade de 

aplicação dos elementos, mas a concepção formal parte de uma mesma estrutura. 

Esse dado é característico de apropriações de cada aldeia. O desenho aplicado tanto 

no braço e pernas apresentam variações em algumas partes do território, sendo 

naturalmente identificado como da pintura feminina. Ao apresentar os desenhos 

coletados da pintura feminina diferentes Kapinawá me expõem argumentos sobre sua 

imprecisão. 

As variações também aparecem na pintura masculina. A utilização dessas 

pinturas, uma para mulheres e outra para os homens, cumprem o seu papel social de 

identificação da etnia em eventos, independente das variedades apresentadas. De 

todo modo, há uma discussão em curso para que os grafismos sigam padrões mais 

especificados numa unidade, devido a “questão de organização”, como destaca 

Myrelliane.  

As variedades de um mesmo desenho da pintura feminina atestam uma 

autonomia de adaptação por parte de cada um que aplica a pintura no corpo, ou 

mesmo reafirma uma disponibilidade criativa em interferir. A pintura herdada do 

contato com o povo Xukuru, resiste com transformações e reelaborações, mas inclui 

ainda uma questão política em processo, quando a comunidade demonstra perceber 

uma certa ausência de autenticidade nas aplicações e discute uma necessidade de 

padronizar um tipo único para todo Kapinawá. O desafio é trabalhar uma proposta e 

solução para a questão da pintura original já bastante disseminada, para isto é 

importante uma concordância de uma forma única acatada por todos. 

  



183 
 

 

Figura 147 - Grafismo feminino vetorizado a partir de pintura em tecido 

 

Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

Figura 148 - Grafismo feminino vetorizado do desenho a lápis. Elementos preenchidos 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

Figura 149 - Variação do grafismo feminino vetorizado apresenta menos intervenções 

 
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

No desfile do 07 de setembro de 2019 os Kapinawá se apresentam na cidade 

de Buíque. Os corpos ornados da pintura corporal, em sua maioria masculina. 



184 
 

Acompanhei, a partir da rede social do grupo, os registros do evento e assim pude 

compreender a fala de um dos interlocutores que me diz sobre uma reunião ocorrida 

no dia anterior ao desfile, onde um dos temas trata justamente das pinturas a serem 

expostas no evento pelas ruas do município. A finalidade diz respeito à organização 

de um padrão específico, próprio para os Kapinawá, uma forma de se identificarem 

pela etnia, o que especifica qual a identificação indígena. Na parte do tórax e braços, 

a pintura masculina é composta com adaptação de um mesmo elemento triangular 

distribuído de tamanhos e posições variadas. Tento esboçar aqui o que percebo da 

estrutura do desenho que eu já havia coletado na oficina, e tento compreender sua 

distribuição ao longo do corpo. A vetorização seguiu a fotografia que vi de Israel 

França. Logicamente alguns detalhes estão insatisfatórios, e Israel me envia um 

desenho feito no papel. 

 

Figura 150 - Grafismo masculino vetorizado a partir de observação de pintura no corpo 

 

Fonte: Desenho a partir de fotografias. A autora (2019) 



185 
 

Figura 151 - Grafismo masculino vetorizado, apresentado em caderno de atividades. 

 

Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

Figura 152 - Frente do toráx e braço. Costas e costelas. Pintura masculina 

  

Fonte: Israel França (2019) 

 

Recentemente recebi a fotografia da nova pintura dos Kapinawá. Um padrão 

adaptado para identificar toda a etnia com um mesmo tipo padronizado, o que condiz 

com a organização de todos, e assim demonstra união. A nova pintura do K (Fig.153), 

inaugurada no desfile de 7 de setembro, é apresentada na foto com aplicação na 

lateral do rosto, mas sua referência inicial é para ser utilizada nas costas das pernas, 

conforme me relatou Myrelliane. Os detalhes do novo “K” ficam mais simplificados em 

comparação ao K original (Fig.144). A referência da letra K é uma constante para os 

Kapinawá. Percebo ser essa uma principal orientação, mesmo que intuitiva, pois 

alguns desenhos de grafismos criados individualmente, apresentados nas oficinas, 

são inspirados no “K de Kapinawá”. A aplicação da letra K é adaptada de diversas 

formas, apresentando reelaborados e expressando composições variadas a partir da 



186 
 

estrutura e abstração da letra. Nem sempre o desenho é destinado para aplicação no 

corpo, mas seu estilo gráfico apresenta características da pintura corporal (Fig.155). 

Nos rostos masculinos, a pintura vermelha aplicada preenche o rosto da base 

do nariz para baixo, com uma linha preta acima do vermelho delimitando o espaço da 

pintura. Essa pintura masculina demonstra adaptação apropriada de outras 

referências de pintura indígena. A pintura feminina para o rosto parece estabelecer 

uma relação original com a letra K, no caso de uma rotação em 90º, sentido horário. 

Os traços diagonais da letra descendem na face do rosto.  

 
Figura 153 - Nova pintura Kapinawá, adaptação e simplificação da letra K 

 

Fonte: Desenho a partir de fotografias. A autora (2019) 



187 
 

Figura 154a 154b - Rosto masculino, vermelho tauá. Rosto feminino, jenipapo sobre tauá 

 

Fonte: Desenho a partir de fotografias. A autora (2019) 

 

Figura 155 - Grafismo autoral inspirado na letra K. Referências de grafismos indígenas 

  
Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 

 

Das conversas sobre as pinturas corporais e suas inspirações, algumas vezes 

escuto falarem de uma revelação dos encantos de luz. A imaginação se abre para a 

expressão gráfica de aplicação nos corpos, a partir de um contato supostamente 

imaterial, um pensamento que vem a mente e incentiva o criador a materializar sua 



188 
 

inspiração momentânea. O grafismo, criado para aplicação no rosto, tem esse dado 

da revelação. No IV Encontro de Museus Indígenas de Pernambuco, encontrei um 

dos jovens participante das oficinas, ele exibia uma pintura desconhecida por mim. 

Eriklin me fala da pintura criada por Bruno Beserra, e não é especificamente do povo, 

ela foi revelada ao amigo, a qual utiliza novamente durante aquele evento. 

 
Figura 156 - Grafismo autoral inspirado na letra K. Referências de grafismos rupestres 

 
Fonte: Desenho a partir de fotografias. A autora (2019) 

 

Os grafismos ainda apresentam aspectos conceituais fundadores, onde é 

possível apontar inter-relações formais carregadas das subjetivações próprias do 

contato com os grafismos ancestrais e de outras etnias, pois estes atuam como 

‘ativadores de memória’ (ANDRADE, 2014, p. 38) e agenciadores da imaginação 

intersubjetiva. A estrutura formal de grafismos mais elementares, os que combinam 

elementos geométricos formando uma base, e unidade, parece integrar intervenções 

mais aprimoradas. 

Como exemplo, trago ainda um desenho “revelado” no ato das oficinas em 

2017, quando Ronaldo Kapinawá cria com giz, na lousa da escola, um grafismo 

retangular. O que me chama atenção, além da estrutura modular, com traços firmes 

e elementos triangulares, próprios dos grafismos identificados como indígena, é um 

composição com lógica de repetição e simetria complexa, apesar da simplicidade dos 

elementos empregados. Consigo identificar um outro reelaborar da pintura masculina, 

pois parece partir da sua estrutura base, porém, com detalhes a esmiuçar vetores e 



189 
 

elementos componentes no interior dos triângulos convergentes. Ao flagrar Ronaldo 

compondo este desenho, durante as oficinas, de imediato me percebi tentando 

associá-lo a algum conceito das palavras-chave relacionadas à identidade Kapinawá. 

Ainda que eu identificasse uma referência estrutural das pinturas corporais indígenas, 

o exercício de associar os símbolos às palavras me inspira a relaciona-lo à palavra 

união. Porém, ao conferir com o autor, ele me relata sua inspiração original e subjetiva: 

 

Figura 157 - Grafismo autoral. Um reelaborado com grafismos rupestres e corporais 

 

Fonte: Ocupação, estamparia e grafismos Kapinawá (2017) 
 

“Isso aí eu criei lá naquele dia. Eu nunca tinha visto em canto nenhum. Na hora saiu a 
ideia aí eu fiz, né. Lá mesmo que surgiu. É a água, a natureza, alimento da natureza. Os 
peixinhos aí, na água” (RONALDO SIQUEIRA, 2019). 

 



190 
 

Fonte: Camilo Soares (2018)  

Figura 158 - Fotografia detalhe da sala de Dona Lia 



191 
 

6 EU SOU BRUTA – A SINGULARIDADE DE DONA LIA 
 

 

Figura 159 - Desenhos de seres da caatinga 

 

Fonte: Maria Justina Siqueira (2018) 

 

 

Figura 160 - Personagens, plantas e animais 

 

Fonte: Maria Justina dos Santos Siqueira (2018) 



192 
 

 
Toda imersão, assim como toda atividade artística, pressupõe desejo e 

entrega. O desejo, como motivação original, rege, move e opera por meio da ação em 

resposta aos impulsos e, no intuito de sua satisfação, é realizado na experiência. Na 

arte, há um propósito de transformação e reconfiguração desenvolvida na 

manipulação dos objetos, na interação com o ambiente, e no desempenho do corpo. 

É quando se estabelece uma comunicação com o outro. Os objetos que confrontamos, 

estimulam a manifestação da experiência e são apreendidos perante o desejo e 

manipulados mediante a entrega. 

Apesar de instituída em linguagens, tempos e espaços, à arte não cabe ser 

sentenciada num único fim. Por mais que se estabeleçam regras no jogo da 

legitimação, ela é acessada e surpreendida pelas imposições do desejo. E no impulso 

de arriscar e expressar, segue a dinâmica das vontades incontidas, superadas, e 

surpreendidas pelo fazer, pelo qual se compõe, se materializa, se incorpora e reifica 

formas, para através da dinâmica poética do criar, a arte acontecer. Esse acontecer 

não segue instrução que não seja deliberada pelo desejo da experiência e a 

experiência da entrega. 

A arte como um meio, mais do que um lugar, um agenciamento de 

interlocuções atento às singularizações. A “arte como sistema cultural” (GEERTZ, 

1997) em que a fala dispensa o discurso pautado numa única lógica, e pode anexá-la 

às outras formas de atividade social. Essa incorporação, este processo de atribuir aos 

objetos de arte um significado cultural, é sempre um processo local. O percurso dessa 

cartografia tem sido discorrer a respeito de uma arte superada da abordagem estética 

ocidental e busca conectar-se aos sistemas socioculturais, emergências políticas e às 

singularidades no tempo e espaço em que se lança. 

Depois de observadas às coisas são dadas a leitura. Da mesma forma, situo 

a identificação do sistema cultural Kapinawá como intuito original dessa cartografia. 

Porém é natural da atividade lançar-se aos acasos e deixar-se afetar pelas 

sensibilidades a que se depara. E retomando acerca dos encontros, no decorrer dessa 

ocupação dos territórios geográficos e simbólicos, sou surpreendida com a revelação 

da existência de uma senhora, moradora da aldeia Malhador, que “desenha muito 

bem”, conforme indicaram alguns Kapinawá durante a imersão.  

 



193 
 

Um certo dia, sob pretexto de adquirir uma esteira de palha, finalmente chego 

na casa de dona Lia. Ali me vi diante de uma simpatia afável, e inevitavelmente 

recíproca. Ao chegar na casa de dona Lia logo identifico sua vocação artística a partir 

da fachada da sua casa, composta de pinturas a ornar a entrada. Uma artista singular 

de um terreiro bem varrido e florido em pinturas. Ali, as flores ou folhas me fazem 

lembrar as inscrições rupestres, pelo traço firme do pincel, pela naturalidade da 

experiência, ou pelo contexto em que se encontram, onde ambiente, objetos e eventos 

são retratados a partir de uma leitura e síntese igualmente singular. A casa simples é 

decorada com o cuidado de quem reaproveita materiais, expõe folhas de caderno com 

desenhos e sobrepõe diversos elementos a enfeitar o seu ambiente, para si e os seus. 

 

Figura 161 - Segundo Dona Lia: “o toré, uma oca arrodeado de gente” 

 

Fonte: Camilo Soares (2018) 

 

Dona Lia, com seus 90 anos, tem por hábito desenhar o que vê no cotidiano 

e as memórias de várias localidades onde morou pelo Vale do Catimbau. Atualmente 

é conhecida por poucos, pois sua idade avançada lhe permite pouca circulação entre 

as demais aldeias da região. Já da sua parte, conhece a grande maioria dos indígenas 

que se foram e costuma dizer: “só tem uma mulher que é mais velha do que eu”. 

Assim, valendo-se da legitimidade de quem muito vivenciou os recantos e festejos, 



194 
 

lembra das cantorias, das histórias dos mais velhos e dos acontecimentos marcantes 

do seu povoado. 

 
Figura 162 - As igrejas de Dona Lia, com cruz e flores. Identifico formas de cactos ou ocas 

  
Fonte: Maria Justina Siqueira (2018) 

 

Figura 163 - Dona Lia na frente de casa com a fachada ornada de motivos vegetais 

 
Fonte: Camilo Soares (2018) 



195 
 

  

Em seus desenhos ela expressa os festejos tradicionais, danças, o siriri, o 

toré e o samba de coco. Dona Lia recorda sobretudo do antigo, e extinto, repertório 

local: o trabalho e atividades na casa de farinha onde viveu, localizada num dos sítios 

rupestres; os achados das “ossadas de gente” identificadas como de antepassados 

indígenas; e o testemunho do encontro com uma onça caçada, “eu vi só a pata da 

onça vermelha, a que pega bode”. 

 
Figura 164 - “Um bando de menininha dançando siriri” 

 
Fonte: Maria Justina Siqueira (2018) 

 



196 
 

Figura 165 - O tocador de viola e alguns animais da caatinga 

 
Fonte: Maria Justina Siqueira (2018) 

 

Maria Justina dos Santos Siqueira, seu nome de nascimento, me apresenta 

alguns dos seus cadernos desenhados com caneta esferográfica, além de algumas 

folhas reutilizadas e preenchidas com traços de quem tem gana da experiência de 

riscar com o sentido de criar figuras. Os desenhos demarcam a materialidade do papel 

revelando a força empreendida. Nada parece contido nos desenhos de Dona Lia, onde 

o gesto submete a intenção do desenho final como apenas um meio de expressão da 

sua energia. São desenhos de traços carregados no preenchimento das formas, uma 

paciência ímpar e, para quem desenha apenas nas horas vagas, uma infinidade de 

elementos componentes do seu repertório. Ela fala do seu desejo, da agonia e 

vontade de riscar esses “desenhos endoidados”, mesmo assim ela demonstra ser 

criteriosa e diz jogar fora alguns desenhos que ficaram “espalhados demais”. 



197 
 

Figura 166 - Jesus crucificado ou o cristo cangaceiro 

 

Fonte: Maria Justina Siqueira (2018) 

 



198 
 

Figura 167 - Flores e composições com figuras religiosas 

 
Fonte: Maria Justina Siqueira (2018) 

 

 

Figura 168 - Dona Lia na sala de sua casa, nos mostra um dos desenhos do caderno 

 
Fonte: Camilo Soares (2018) 

 



199 
 

Em novembro de 2018, chego na casa de Dona Lia com o fotógrafo Camilo 

Soares para mais uma visita de prosas. Ela nos recebe concedendo uma entrevista 

filmada. Diante da câmera, Dona Lia nos apresenta alguns dos seus cadernos. 

Sempre que chego em sua casa, como admiradora e curiosa pelo processo em que 

executa os desenhos, ela arrisca interpretar as figuras que cria na prática cotidiana. 

Em dezenas de cadernos ela ilustra personagens da vida, animais da lida, motivos 

locais como a fauna e flora, umas flores coloridas, a onça, o tatu, ocas e, por vezes, 

alguns motivos compreendidos através da televisão, as igrejas (que ainda me 

parecem ocas), os violeiros, os símbolos religiosos, além de árvores bastante 

sintetizadas com ramificações que se assemelham a alguns desenhos rupestres. 

Dona Lia demonstra agradar-se em apresentar todos os cômodos da sua casa. 

Além da sala onde ficamos maior parte do tempo, ela nos convida para conhecer a 

cozinha para tomar um café, nos mostra o seu quarto com esteiras e flores pintadas 

nas paredes, e no terraço, papéis pendurados expõem seus desenhos e personagens. 

No percurso pela pequena casa, ela abre um sorriso e nos leva a conhecer um 

cantinho especial onde, no meio da sobreposição de diversos objetos, ela expõe com 

muito zelo uma boneca a qual nos apresenta: “essa é a minha índia. Eu que coloquei 

os cabelo, a roupinha...”. Dona Lia nos revela algo que me faz compreender sua 

dedicação e alegria pela boneca: de todas as crianças que ela pariu, nenhuma 

sobreviveu em meio às dificuldades de antigamente. Isso ela expressa com profunda 

emoção, como quem apresenta uma filha. 

 
Figura 169 - Dona Lia nos apresenta sua boneca com afeto: “e tu viu minha índia?” 

  
Fonte: Camilo Soares (2018).  A autora (2019) 

 



200 
 

Os desenhos são representações de um imaginário particular, das boas 

memórias do tempo quando “era samba que amanhecia o dia” e das lembranças de 

uma vida batalhada naqueles rincões e das vantagens de um tempo com mais 

dificuldades, porém, mais rico dos seres quase extintos da caatinga, os que hoje são 

mais encontrados como motivos de seus desenhos. A fala de Dona Lia traz um 

testemunho dos tempos de uma natureza nativa mais farta, antes mesmo da grande 

exploração e dominação das terras pelos grileiros. “Aqui era terra de bicho. Tinha um 

jacu, peba, veado. Aí tinha muito caçador, acabou tudo”.  

Dona Lia conta das coisas dos tempos antigos enquanto apresenta seus 

desenhos, a maioria expressando um repertório de elementos da cultura onde está 

inserida. Sem precisar afirmar-se como pertencente a uma etnia, suas referências 

nativas estão expostas com uma propriedade de quem efetivamente faz parte de um 

cenário complexo, de relações comunitárias e de vínculo com a natureza. Nos 

desenhos de Lia, além do repertório evidente de uma relação arraigada ao território, 

o que parece importar é o ato em si, praticamente sagrado, onde a carga e o cansaço 

da labuta é finalmente expurgado. 

Das diversas vezes que tenho visitado Dona Lia, costumo levar cadernos em 

branco e algumas canetas, ela retribui com muito gosto e insiste que eu fique com 

alguns de sua coleção. Interessante é que ao retornar em intervalos de dois meses, 

ela já tem preenchido todas as páginas do caderno que deixei, como quem cumpre 

mais do que uma missão, sacia seu desejo cotidiano. Ela confessa que costuma 

desenhar à noite, mesmo com a luz fraca, “que é a hora que eu tô sem fazer nada”. 

Indagando sobre um dos bichos desenhados em seus cadernos, que me pareceu raro, 

Dona Lia afirma “é uma lacraia”. Naquela conversa seu companheiro a provoca: 

“quero vê desenhar um camaleão!”. Lia responde prontamente, como quem acata o 

desafio: “E eu faço. Eu já fiz um tiú!” Sem inquietar-se, sempre demonstra-se 

determinada quando a atividade é o desenho, com seus personagens, festejos e seres 

das matas. 

Sobre as formas mais aparentes e por mim associadas às inscrições 

rupestres, ela nem manifesta a mesma noção e diz “eu não sei, eu sei que eu invento 

eles, não sei de onde vem. Num sei, nunca vi!” Um desses casos são formas circulares 

parecidas com as pinturas dos sítios onde o grupo de participantes das oficinas 

identificaram o samba de coco. Para Dona Lia essas formas em conjunto expressam 

flores, o que para outra pessoa pode assemelhar-se ao sol. Mas é desse repertório 



201 
 

de inscrições rupestres que Dona Lia parece trazer um vínculo arraigado, mesmo não 

fazendo referência consciente e direta, sua trajetória naquele universo em encontro 

com alguns dos seus desenhos trazem uma aparente afinidade.  

Certa vez, expressou desinteresse pelos desenhos nas pedras, “não achei 

graça não!” E reafirma sobre seus desenhos: “eu faço mesmo, por mim mesmo... eu 

quando boto a caneta...” É raro Dona Lia concordar com as interpretações que 

arriscamos enquanto a entrevistamos, prontamente se coloca como criadora de uma 

expressividade nem sempre decifrável e logo descarta um sentido específico para seu 

desenho: “Isso aqui né uma igreja não, meu irmão, isso aqui eu fiz doidamente”. 

 
Figura 170 - "Um pé de fulô e os bichin que eu faço” 

 
Fonte: Maria Justina Siqueira (2018) 

 



202 
 

Figura 171 - Formas de plantas, flores e aves 

 
Fonte: Maria Justina Siqueira (2018) 

 

Figura 172 - Variadas formas criadas por Dona Lia 

 
Fonte: Maria Justina Siqueira (2018) 



203 
 

 
Figura 173 - Expressão dos elementos culturais da região 

 
Fonte: Maria Justina Siqueira (2018) 

 

 

Figura 174 - Forma da base com alças lembram a bolsa aió ou mesmo uma oca 

 
Fonte: Maria Justina Siqueira (2018) 



204 
 

O gesto experienciado pela entrega e ânsia de desenhar define as 

características estéticas, além da materialidade do suporte do papel. Mas é na 

variação da ferramenta manipulada que esta senhora, moradora do território 

Kapinawá, define a relação da sua força com o material utilizado. Na comparação dos 

desenhos em caneta esferográfica, Dona Lia lamenta a pouca marcação da cor ao 

aplicar giz de cera sobre papel, em algumas composições. Numa atitude de quem 

lamenta o resultado de algumas dessas pinturas, ela reclama: “esses aqui ficaram 

desmerecidos”.  

Provavelmente, o caráter um tanto claro e desbotado das pinturas em giz de 

cera, torne esses desenhos menos interessantes de serem apresentados por Dona 

Lia, apesar de ainda cumprirem o propósito da expressão. A artista (é assim que a 

identifico), demonstra uma sensibilidade singular, tanto em traduzir as fases de sua 

longa vida, como na perspicácia estética, de apreender o ambiente e interpretar seu 

universo. É indescritível o quanto sua singularidade me emociona e corresponde a 

tudo que venho buscando das expressões contemporâneas descendentes da estética 

ancestral. 

 
Figura 175 - Pé de planta e artefatos com grafismo 

 
Fonte: Maria Justina Siqueira (2018) 



205 
 

 

Figura 176 - Planta com aves da caatinga 

 
Fonte: Maria Justina Siqueira (2018) 

 

Dona Lia começou a criar seus desenhos já depois de idosa, e como ela 

mesma relata: “ninguém me ensinou a fazer esses desenhos”. “Meu pai guiava era na 

enxada, todo dia na roça trabalhando. Naquele tempo não tinha professor, por isso 

que era tudo bruto”. Em diversos momentos no decorrer da conversa, Dona Lia se 

refere como uma pessoa bruta. A autoidentificação nativa do ser bruto, referente a 

sua condição não alfabetizada, parece ter relação com o gesto, do qual desconfio uma 

familiaridade com as formas compostas nas inscrições rupestres. Há desenhos com 

formas de mandacaru, ou outra forma vegetal, mas Dona Lia corrige explicando tratar-

se de “umas letras, né?!” E de fato, após essa afirmação, a letra “E” (ou “M”) é 

prontamente identificada na base da planta. Apesar de não ser alfabetizada, Dona Lia 

arrisca desenhar umas letras. 

 



206 
 

Figura 177 - Pé de planta e forma das letras "E" e "M" 

 
Fonte: Maria Justina Siqueira (2018) 



207 
 

Figura 178 - A onça pintada e a raiz em forma de letra 

 
Fonte: Maria Justina Siqueira (2018) 

 

Ao referir-se bruta, parece falar das pedras e declara-se como uma espécie 

de ser inalterado, íntegro, não lapidado nem polido. Hoje entendo que o ser bruto a 

que Dona Lia se refere diz muito da arte que encontro nela, uma arte vinculada à 

própria existência de uma artista que não carece significar ou identificar-se artista (ou 

polida) para fazer sua arte de desejo e entrega.  

 



208 
 

Figura 179 - Eu e Dona Lina no terreiro da sua casa. Descontraídas ao posar para foto 

 
Fonte: Camilo Soares (2018) 

Outro dia eu visitei novamente Dona Lia, minha artista favorita. Essa guerreira fez 

90 anos de andanças ciganas e muita luta pelo sertão. Ela me emociona com sua história 

de lida na caatinga, extraindo óleo, fabricando esteiras e cuidando da roça. Muitas risadas, 

sofrimentos e incalculáveis cadernos desenhados. E eu aprendo com ela que a licença de 

rir de si própria é também uma arte de viver bem (A gente rindo dos nossos cabelos 

desgrenhados pra posar pra foto). 
 

Figura 180 - Decoração da sala de Dona Lia com objetos diversos 

 
Fonte: Camilo Soares (2018) 



209 
 

Figura 181 - Fitomorfos com formas de plantas e formas circulares. “Pezinho de fulô”. 

   
Fonte: Maria Justina Siqueira (2018) 

 

Figura 182 - Forma circular lembra rituais   Figura 183 – Pessoas em círculo, “o toré” 

      
Fonte: Maria Justina Siqueira (2018) 



210 
 

Figura 184 - Pinturas rupestres e proximidades estéticas com desenhos de Dona Lia 

 

 

  

Fonte: A autora (2017) 

 

 

 

  



211 
 

CARTA AO VISITANTE (2) 

 

Era uma quarta vez que eu visitava o Catimbau em 2018. Não sei 

quantas vezes ali estivera e não lembrava de ter me entregue, 

uma única vez, a uma pedra. Qualquer pedra sequer. As pedras me 

fazem perambular por entre suas brechas e saliências contínuas. 

Foi no instante em que revi uma pedra alta, de vista para o 

chapadão, com sua singularidade de pedra suspensa ao vento. 

Àquela pedra me entreguei, não me contive no desejo de tê-la ao 

meu corpo, com todo o pesar que ele comporta somado as suas 

experiências atemporais. Uma entrega, como quem permite o ar 

entrar nos pulmões, é natural. Natural. Natural como a escrita 

contínua e visceral, como sentir o ar quente, a pedra quente e 

se doar. É de lá, lá onde as estrelas invadem o chão, arrebentam 

o peito e apequena qualquer ideia apocalíptica. E o fogo, o fogo 

parece sempre presente, anunciando aquele céu das pedras 

testemunhas do esculpir o mundo. 

Em toda aquela região do Catimbau, conhecida pela ancestralidade 

e (r)existência indígena, se fala no fogo corredor. Uma espécie 

de luz, ou fogo, vista a correr pelo céu, cruzando os lados, 

numa fugacidade das estrelas cadente. É um mistério, um assombro, 

uma luz mensageira, uma lenda. Essa luz não cheguei a avistar, 

mas o céu do Catimbau parece desmoronar em estrelas que povoam 

as trilhas desertas na brisa da madrugada. A sensação é de 

abdução, são fenômenos a transcender o espaço, o tempo e as 

existências. As serras, na imponência de sua matéria terrestre, 

encontram o céu e comungam com o coroado de estrelas. E na 

dinâmica dos afloramentos rochosos, o céu parece incorporar as 

pedras e tudo integra uma completude. Interrompe-se o tempo 

presente na imensidão dos encantos. É quando a luz daquela 

atmosfera de encontros toma conta e, em plenitude, o lugar te 

transporta para uma sensação cósmica. O corpo é abstraído do 

sentido de ser humano e o que te faz lembrar de tua condição 

antropoide é teu paralelo ancestral. Como se aquela tua versão 



212 
 

primata retomasse teu corpo e a conexão com o universo aspirasse 

outros sentidos. Ali, onde o corpo é convocado a compartilhar, 

percebe-se uma ancestralidade presente. A imponência das pedras 

e os signos revelam o quão transitória é a nossa existência, 

como um fogo a correr no céu. 

   
Figura 185 - Pintura rupestre para ilustrar o fenômeno do fogo corredor 

 
Fonte: A autora (2017) 



213 
 

7 CONCLUSÃO  
 
A ARTE, O PROJETAR E AS PEDRAS 
 

“Segundo a ‘teoria institucional da arte, a maior parte da arte indígena 
só é arte’ (segundo nossa definição de palavra ‘arte’) porque 
pensamos nela assim, e não porque as pessoas que a fazem a 
consideram dessa forma (GELL, 2018, p. 29)”.  
 
 

Antes de ser espécie de alguma coisa, antes das raças e etnias, antes das 

fronteiras geopolíticas, muito antes de quando não se entendia de si, mas estendia-

se de si. Antes de pensar-se, antes mesmo do que compreendemos por passado, a 

espécie humana esboçava as primeiras lutas por sobrevivência, se configurava em 

grupos e planejava sua resistência. Desde os tempos remotos a vida humana nos 

intima a estender-se, espalhar-se e projetar-se. Saber-se um, vendo o outro, perceber-

se identidade, identificar-se pela diferença, agrupar-se por instinto. A humanidade 

desde os primórdios inventa, adapta, planeja, configura e reconfigura. De lá para cá, 

seguimos e o regresso ao futuro tem sido reinventar-se. 

No reconhecimento e apropriação dos elementos da cultura Kapinawá, os 

símbolos gráficos associados à identificação étnica agregam uma forte 

interculturalidade. Disto se observa que o repertório Kapinawá no contexto 

contemporâneo, demonstra-se suscetível a uma constante reelaboração. A partir dos 

dados levantados, durante o projeto cultural e as investigações da pesquisa, 

compreende-se que os grafismos Kapinawá são decorrentes das apropriações 

cruzadas entre os grafismos ancestrais, os códigos locais e os grafismos das culturas 

parentes: 
‘[...] na organização política, a perspectiva da etnicidade tem sido 
muito fecunda, e tem levado a considerar a cultura como algo 
constantemente reelaborado, despojando-se então esse conceito do 
peso constituinte de que já foi revestido’ (DA CUNHA, 1979, p.244). 
 
 

Compreendo o simbolismo do indígena brasileiro como originário da agência 

material, mas ainda de uma contínua interculturalidade e dos cruzamentos entre 

nativos colonizados, favorecida por antigas “[...] políticas de aldeamento que reunia 

grupos indígenas distintos e favorecia a miscigenação entre eles.” (DA CUNHA, 1983, 

p.97). Como propósito, evito estender-me em comparações gráficas e suas 

significâncias, ou comprovar evidências de contaminações diretas. A relevância é 



214 
 

trazer os processos de criação, as concepções e os aspectos sociais (e subjetivos) 

envolvidos na relação dos Kapinawá e seu repertório visual.  

O modo de existir Kapinawá tem muito mais da arte como meio do que como 

um fim. Assim como outros saberes e costumes são inerentes independente de suas 

categorias, pois formam o complexo singular das agências às quais a arte está 

entrelaçada. Partilhar das subjetividades testemunhas de expressões primordiais, de 

quando a arte nem precisava da “arte” para aflorar, é provavelmente um objetivo, mas 

principalmente uma provocação ao encontro. 

Na investigação proposta, incorporo a ideia de uma autonomia da arte em seu 

papel para além do representar, pois não há resposta única ou precisão nas 

interpretações quando contempla-se “a arte como um sistema cultural”, portanto, “não 

deve significar e sim ser”, (GEERTZ, 1997, p.142). Porém, é relevante considerar as 

narrativas como processos de reconhecimento e apropriação para confrontar os 

dados e indicar relações cognitivas no contexto da identificação Kapinawá.  

Os símbolos gráficos apresentados são expressões distintas dotadas de 

agência e, portanto, desperta significâncias singulares e por vezes emocionais (ou 

fixas), quando resulta de associações “estabelecidas firmemente na mente das 

pessoas. Se todas elas reagem sem falta e sem hesitação ao mesmo padrão.” (BOAS, 

2014, p.109). Na intenção de reconhecer o conjunto de símbolos, é inerente acessar 

as interpretações individuais, mas as significâncias mais pertinentes são as acordadas 

no coletivo, como ocorre na imersão aos grafismos rupestres. Isto ocorre 

independente de ser o intuito da pesquisa, mas para determinar certos aspectos do 

simbolismo Kapinawá é preciso contemplar as vozes interpretativas e dar a conhecer 

suas relações. 

Os códigos retomados a partir das experiências são passíveis às interações 

e reelaborações carregada de intencionalidades. O conjunto dos símbolos gráficos 

apresentados como Kapinawá revelam assimilações dos grafismos rupestres e 

apropriações convencionais atribuídas aos povos indígenas. São grafismos com 

similaridades nas representações constituídas por estruturas elementares e 

geométricas, comumente relacionadas à memória gráfica indígena e, como observado 

na presente investigação, derivados de referências ancestrais e da relação com a 

natureza e a materialidade. Mas ainda compreendo como determinante, nas 

designações dos símbolos expressivos, a relação dos Kapinawá com os elementos 



215 
 

culturais, o meio social e ambiental, pois estes estabelecem as referências de 

associações. 

Os processos interculturais são apontados no estudo de grafismos 

específicos de uma etnia, como condição comum dos processos de identificação 

étnica. As referidas apropriações participam de uma articulação onde ocorre a 

comunicação. Artefatos semióticos, e instrumentais, operam em enunciação onde os 

sujeitos correspondem aos aspectos intrínsecos tomando-os em suas subjetivações 

e consequentemente produzindo sentidos e configurando novos códigos. 

Ao investigar a relação Kapinawá com os grafismos rupestres e indígenas 

contemporâneos, aborda-se os desdobramentos em respostas e significâncias, o que 

configura uma comunicação, onde tais objetos culturais são instrumentos de “agência 

social” (GELL, 2018, p.32), um encadeamento de ações e efeitos entre objetos e 

pessoas. As forças simbólicas, relacionadas à memória sociocultural da etnia, operam 

como objetos culturais e desdobram-se em códigos gráficos familiares ao povo. 

Ocorre com os grafismos, além de apropriações, reelaborações a partir das relações 

de contato, afinidade e autoidentificação, pois “a natureza dos objetos de arte é uma 

função da matriz social-relacional na qual eles se inscrevem” (GELL, 2018, p.31). São 

relações dos objetos no meio social, pois os Kapinawá, como pessoas dotadas de 

agência – produzindo efeitos e respostas –, elaboram outros “objetos de arte”, novos 

códigos e várias adaptações dos grafismos. 

Portanto, ao indagar a implicação do indígena de hoje com sua cultura 

material, as apropriações e ressignificações, considero a dinâmica dos cruzamentos 

temporais e reconheço o contexto tecnológico como mais um agente. Os objetos da 

cultura são renascidos como símbolos do passado e, como agentes de uma “produção 

semiótica atualizada” (GATTARI; ROLNIK, 1986, p.73), (r)existem por intermédio dos 

movimentos contemporâneos. São códigos que, por sua vez, atuam como artifício de 

interações sociais e incorporam-se no fortalecimento da etnia, articulam associações 

à cultura indígena e dão visibilidade às emergências Kapinawá, com a manutenção e 

modernização91 da cultura. 

Nesse processo de atualização incluo os já mencionados agenciamentos 

coletivos e me coloco como mais um agente a mediar processos criativos e propor 

reflexões quanto aos grafismos da cultura Kapinawá. Assim, reconheço a importância 

                                                
91 Utilizo o termo modernização referindo-me à atualização dos objetos culturais, como também, aplico uma 
noção já expressa por alguns dos interlocutores, sobre “uma modernização dentro dos povos”. 



216 
 

dos eventos e projetos aos quais me aliei durante este período de relação com o povo 

Kapinawá, dentre estes destaco minha participação nos encontros, fóruns e oficinas 

de formação e pesquisa nas áreas de museologia, antropologia e patrimônio cultural. 

Este envolvimento possibilitou o acesso às referências e noções fundamentais para 

articular as atividades com a etnia, e sobretudo as formas de compartilhar, considerar 

as abordagens, como também atentar às questões éticas.  

Compartilhar com o povo Kapinawá e ainda em interlocução com 

antropólogos e indigenistas me chega como uma noção fundamentada do meu papel 

social como designer em interlocução com as ciências humanas. De todos os eventos 

e processos vivenciados, o contato com o espaço escolar, com professores e 

estudantes indígenas, me trouxe a percepção de uma ação elementar: a efetivação 

da atividade projetual no âmbito da educação básica. Os produtos decorrentes do 

projeto cultural, como as estampas em tecido e o jogo “samba das palavras” já se 

evidenciaram como potentes ferramentas de contribuição para as atividades de 

reconhecimento e exposição dos símbolos gráficos vinculados à etnia. 

Da mesma forma, os resultados alcançados com a presente pesquisa 

agregam uma articulação dos objetos culturais e assim, como estão apresentados, 

podem ser adaptados ao contexto escolar. São observações levantadas por alguns 

dos meus interlocutores Kapinawá, constantemente desejosos de incorporar as 

pesquisas desenvolvidas no território para uma implementação mais continuada e 

uma distribuição mais ampla dentro do território indígena Kapinawá. Na escola 

indígena, o conjunto de símbolos deve auxiliar na manutenção, difusão e 

fortalecimento do processo de identificação Kapinawá perante os mais jovens. Trata-

se de uma provocação para os desdobramentos de implementações e reflexões 

acerca do patrimônio cultural, em especial dos grafismos reconhecidos como 

Kapinawá, junto à comunidade. 

O mergulho no universo dos grafismos rupestres e indígenas ainda me levou 

até Dona Lia. O encontro me surpreende pela especial singularidade, mas sobretudo 

por vê-la abarcar uma série de referências simbólicas relacionadas ao modo de vida 

Kapinawá. Cabocla, sertaneja e indígena nordestina de tantas qualidades, ela me fala 

das habilidades de sua mãe Justina, com quem aprendeu a fazer esteira de palha, 

renda, azeite de mamona, a trabalhar na roça, entre outras coisas comuns ao povo 

da região. É quase determinante os mais velhos passarem para os mais jovens as 

práticas tradicionais da cultura local, mas isso atualmente aparece de outro modo. As 



217 
 

práticas não se perdem, mas são ressignificadas e adaptadas aos instrumentos mais 

atuais de relação com os símbolos. E assim Dona Lia desabrocha sua vocação em 

desenhar e configurar a cultura local de uma forma peculiar utilizando técnicas 

diversificadas das práticas originais. 

Assim, incorporei ao processo criativo os elementos da cultura Kapinawá a 

partir dos encontros e acontecimentos no decorrer de toda imersão. Portanto, 

apresentei os objetos culturais conforme acessei os eventos e planejei uma 

explanação nesse fluxo de dados e ocorrências para, ao final, aproximar o conteúdo 

gráfico de uma investigação mais compartilhada do que analítica. Mesmo que muitas 

considerações tragam essa característica analítica, a intenção foi justamente uma 

digressão atendendo às reflexões pessoais contaminadas por relatos e ações das 

quais me senti afetada. 

Dessa experiência estética trago comigo a memória das pedras. Ao contrário 

de sua aparência e conformação estática, as pedras parecem detentoras de uma 

maleabilidade a atravessar os sentidos corpóreos, além dos sentidos simbólicos. Ao 

percorrer as trilhas das serras e as pedras inscritas com códigos ancestrais, me vi 

naturalmente afetada pela atmosfera local, e gradativamente transformada. O 

percurso entre as pedras me permitiu uma entrega plena à abstração da 

materialidade. A pedras inscritas parecem reter o tempo presente incitando os 

sentidos para uma percepção extra. 

O pensamento parece flutuar naquele instante ao penetrar o tempo passado 

em meio à luminosidade turva da paisagem do Catimbau. Como se todos os sentidos 

abstraíssem e arrebatassem o momento presente e atravessasse o sentido de dar 

significados. E eles chegam, mas quando chegam, tomam o sentido da abdução. É 

quando os propósitos são direcionados no intuito de sintonizar o enigma daqueles 

códigos penetrando a imaterialidade da superfície rochosa. 

Da superfície áspera aos sentidos corpóreos, a pedra com sua imponência 

revela provocar o gesto ancestral e o movimento parece susceptível à textura daquela 

materialidade. Como compreender a energia implicada? As irregularidades e os traços 

denunciam o gesto do qual o desenho se revelou. As formas arriscadas manifestam 

a implicação do movimento gestual, e, apesar de interpretáveis, dificilmente 

denunciam a motivação original. São formas com textura instituída pela natureza 

rochosa em sua materialidade bruta, e ainda que apresente figuras elementares, a 

composição da totalidade preza o mistério. 



218 
 

Do risco, uma aparência simulada, uma representação arriscada 

supostamente materializada pela necessidade de se comunicar e articular-se, de se 

dizer do contato com aquela superfície, de responder à sua agência em ser riscada e 

marcada pelas formas primordiais referentes àquela paisagem. Fica o encanto das 

pedras como o melhor dessa experiência compartilhada. Então percebo que o que 

assimilei de tudo – povo, paisagem, letreiros, arte e projeto – eu aprendi com as 

pedras. 

Diante das pedras inscritas redimensionei o tempo e fui fisgada numa espécie 

de abdução e batismo. A partir de então pertencia a um corpo abstraído do sentido de 

ser humano, pertencia àquela atmosfera natural, pois o espaço me incorpora, me 

torna pedra. Sou lembrada da minha condição humana pelo paralelo ancestral, por 

aquela espécie ali presente em signos imponentes. É o registro da fugacidade da vida 

humana enquanto presente e em declaração de uma existência milenar e ao mesmo 

tempo efêmera. 
 

Figura 186 - A arte, o projetar e as pedras 

 
Fonte: Camilo Soares (2018) 

 

 

 

 

 



219 
 

P.S.: Material apresentado na banca de defesa, dia 05 de dezembro de 2020. 

Da minha parte, como designer, surgiu uma inquietação acerca do retorno 

desta pesquisa para desfrute na T.I. Kapinawá. A comunidade acadêmica e 

consequentemente a “sociedade envolvente” recebe estes relatos em forma de 

dissertação de mestrado. Presumo que esta pesquisa seja um instrumento de 

consulta e difusão a respeito das artes gráficas dos povos indígenas do Nordeste, a 

partir do povo Kapinawá, conforme questionei inicialmente a respeito da lacuna sobre 

este estudo. Porém, para abranger o acesso deste material a boa parte dos Kapinawá 

menos disponível às prolongações discursivas, projetei, em parceria com a designer 

de embalagens Kátia Fugita, um produto para ser experimentado nas escolas 

públicas: uma caixa contendo boa parte do material compilado nesta pesquisa com 

os símbolos gráficos Kapinawá. A princípio destinarei dois protótipos para as escolas 

indígenas das duas aldeias que estive próxima nestes anos de pesquisa, Malhador e 

Mina Grande. O desejo é pleitear recursos para a reprodução de mais cópias, a serem 

distribuídas em outras escolas públicas. 

 

Figura 187 - Na caixa: um catálogo apresenta a pesquisa; cartas do jogo samba das palavras; 
envelope com cartelas de símbolos gráficos Kapinawá; lápis carvão e duas pedras tauá. 

Embalagem: Papel craft 180g. cartas, fichas e cartelas: Papel caft 120g. Envelope: papel vegetal. 

  
Fonte: A autora e Kátia Fugita (2019) 

 

 

 

 
 



220 
 

REFERÊNCIAS 
 
ALBUQUERQUE, M. A. S. O dom e a tradição indígena Kapinawá (ensaio sobre 
uma noção nativa de autoria). Relig. Soc. vol.28. nº.2. Rio de Janeiro. 2008. 
 
ALBUQUERQUE, Marcos. Eu joguei a semente pra cima. (16’05”). 2006. 
Disponível em: https://vimeo.com/14309562 
 
ALBUQUERQUE, Marcos. Oi, que Prazer, que Alegria Kapinawá.  (30’). 2006. 
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=aMzJQuFSYh8 
 
ANDRADE, Lara Erendira Almeida de. “Kapinawá é meu, já tomei, tá tomado”. 
Organização social, dinâmicas territoriais e processos identitários entre os 
Kapinawá. Dissertação Pós-Graduação em Antropologia. UFPB. 2014. 
 
ANDRADE, Lara; CAVALCANTI, Polly. O corte dos arames. Um filme sobre a luta 
pela terra do povo Kapinawá. Projeto Memórias Indigenistas no Nordeste. (28’06’’). 
2019. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=lRl4C3aHWyU 
 
ANJOS, Moacir dos. O local e o global redefinidos. Confluências. ArteSesc. 2016. 
 
ATHIAS, Renato. GOMES, Alexandre. Coleções etnográficas, museus indígenas 
e processos museológicos. Recife: Editora UFPE, 2018. 
 
BAUDRILLARD, Jean. O sistema dos objetos. ed. 2009. São Paulo: Perspectiva, 
2009. 
 
BENJAMIN, Walter. A obra de arte na era da sua reprodutibilidade técnica. 1955. 
 
BOAS, Franz. Arte primitiva. Petrópolis, RJ: Editora vozes Ltda. 2014. 
 
BONSIEPE, Gui. Design, cultura e sociedade. São Paulo: Blucher, 2011. 
 
BORGES, Adélia. Design + artesanato: o caminho brasileiro. São Paulo: Editora 
Terceiro Nome, 2011. 
 
CANCLINI, Néstor García. Culturas híbridas: estrategias para entrar y salir de la 
modernidad. México, DF: Ed. Grijalbo, 1989. 
 
CARNEIRO DA CUNHA, Manuela. Etnicidade: da cultura residual mas irredutível. 
In: Cultura com aspas e outros ensaios. São Paulo, EDUSP. 1979, p. 235-244.  
 
CARNEIRO DA CUNHA, Manuela. Parecer sobre os critérios de identidade 
étnica. Comissão PróÍndio (ed.): op. cit.: 96-100. 1983 In: Lux Vidal. (Org.). O Índio e 
a Cidadania. São Paulo: Editora Brasiliense e Comissão Pró-Índio SP, 1983, v., p. 
96-100.  
 
CARVALHO, Ricardo A. Pereira de. Grafismos Indígena: Compreendendo a 
representação abstrata na pintura corporal Asurini. PUC-Rio. 2003. 



221 
 

CRISPIM, Eduardo; NETO, Luiz. Saberes Tradicionais. (11’21”). Disponível em: 
https://vimeo.com/301268474 
 
DENIS, Rafael Cardoso. Design, Cultura Material e o Fetichismo dos Objetos. 
Arcos: Design, Cultura Material e Visualidade. RJ: Contra Capa, 1998. 
 
ELIADE, Mircea. Imagens e símbolos. Ensaio sobre o simbolismo mágico religioso. 
SP: Martins Fontes, 1991. 
 
FACEBOOK. Ocupação, Estamparia e Grafismos Kapinawá. Grupo público. 
Disponível 
em:https://www.facebook.com/groups/718999898249884/?ref=group_browse  
Acesso: Ago. 2019. 
 
FLUSSER, Vílem. O mundo codificado. Por uma filosofia do design e da 
comunicação. São Paulo: Ubu Editora, 2017. 
 
GEERTZ, Cliford. O saber local: novos ensaios em antropologia interpretativa. 
Petrópolis, RJ. Vozes, 1997. p. 142-181. 
 
GELL, Alfred. Arte e agência: uma teoria antropológica. Coleção Argonautas. São 
Paulo: Ubu Editora, 2018. 
 
GUATTARI, Felix. ROLNIK, Suely. Micropolítica: cartografias do desejo. Editora 
Vozes Ltda, Rio de Janeiro, RJ. 1986. 
 
GUIDON, Niéde. PESSIS, A. M. Registros rupestres e caracterização das etnias 
pré-históricas. In: Grafismo Indígena. Estudos de antropologia estética. São Paulo. 
Studio Nobel. EdUSP: FAPESP. 1992, p.19-33. 
 
Kapinawá – Benditos, sambas de coco e toantes. (56’56”). 2003. Disponível em: 
<https://www.youtube.com/watch?v=BeS7kPvVhKs&t=2500s> Acesso: Ago. 2019. 
 
KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. Companhia das Letras. 2019. 
 
LAGROU, E. Arte ou artefato? Agência e significado nas artes indígenas. In: 
Proa: Revista de Antropologia e Arte. Ano 02, vol.01, n. 02. 2010. Disponível em: 
<http://www.ifch.unicamp.br/proa/DebatesII/elslagrou.html> acesso: 19/06/2019. 
 
MELO NETO, João Cabral. A educação pela pedra e depois. Rio de Janeiro. Nova 
Fronteira. 1997. 
 
OLIVEIRA JR., Gerson Augusto de. Torém: brincadeira dos índios velhos. São 
Paulo: Annablume: Fortaleza: Secretaria de Cultura e Desporto, 1998. 
 
O corte dos arames. Um filme sobre a luta pela terra do povo Kapinawá. Dir.: Lara 
Erendira e Polly Cavalcanti. Projeto Memórias Indigenistas no Nordeste. (28’06’’). 
2019. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=lRl4C3aHWyU 
 



222 
 

Pé na Rua Ateliê. A vida e as lutas dos Kapinawá. PNR Caravanas 2, programa 
12. 2014. (5’44’’). Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=jO03-ehc5GM 
Professores/as Indígenas Kapinawá (org.); ANDRADE, L. E.A. (org.); MENDONÇA, 
Caroline (org.). Kapinawá – Território, Memórias e Saberes. 01. ed. Olinda: CCLF. 
2016. V. 1000. 120p. 
 
RIBEIRO, Darcy. O povo brasileiro: evolução e o sentido do Brasil. Companhia das 
Letras, São Paulo, 1995. 
 
ROLNIK, Suely. Cartografia sentimental. Transformações contemporâneas do 
desejo. Editora Estação Liberdade, São Paulo, 1989. 
 
SAMPAIO, José Augusto Laranjeiras. De caboclo a índio: Etnicidade e organização 
social e política entre povos indígenas contemporâneos no Nordeste do Brasil; o 
caso Kapinawá. Cadernos do LEME, Campina Grande, vol. 3, nº 2, p. 88 – 191. 
Jul./dez. 2011. 
 
SILVA, Aracy Lopes da; VIDAL, Lux Boelitz. Sistema de objetos nas sociedades 
indigenas: arte e cultura material. In: Tematica Indigena Na Escola: Novos 
Subsidios para Professores de Primeiro e Segundo Graus [S.l: s.n.], 1995.  
 
SILVA, Fabíola Andréa. O plural e o singular das arqueologias indígenas. 
Revista de arqueologia. Volume 25 – N.2.: 24-42 – 2012. 
 
Sonoras Tradições. Buíque Kapinawá. (22’43’’). 2014. Disponível em: 
<https://www.youtube.com/watch?v=eNtkKSjt0H0> 
 
SOUZA, Thiago F. de. Pinturas rupestres e paisagem: um estudo de caso das 
representações zoomórficas do Vale do Catimbau – PE. Dissertação de mestrado 
em arqueologia. UFPE. 2016. 
 
USINA. Entre xamãs e artistas: entrevista com Els Lagrou. Disponível em: 
<https://revistausina.com/2015/07/15/entrevista-com-els-lagrou/> acesso: 
24.10.2018. 
 
VIDAL, Lux (Org.). Grafismo Indígena. Estudos de antropologia estética. São 
Paulo. Studio Nobel. EdUSP: FAPESP. 1992. 
 
VILLAS BÔAS FILHO, Orlando (org.). Orlando Villas Bôas: expedições, reflexões e 
registros. Metalivros, São Paulo. 2006 
 
VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Os involuntários da pátria. Cadernos de 
leituras n.65. n-1 edições. São Paulo. 2017. 
  



223 
 

APÊNDICE A – ENTREVISTAS 
 

ENTREVISTA I - Gravação durante o IV ENCONTRO DE MUSEUS INDÍGENAS EM 

PERNAMBUCO - Biblioteca Central – UFPE em 09/agosto/2019. (57’21”) 

Erick Kapinawá 
Jovem – OJIKA 

Juliana - O que seria o grafismos e símbolos Kapinawá? 

Eriklin -  “Em questão de símbolo, perante o povo Kapinawá, a gente tem o chapéu 

da palha que é feito da palha do ouricuri. Esse chapéu tem uma longa história por ele 

ter virado símbolo do povo, em questão de resistência. Que os antepassados 

antigamente, eles faziam o chapéu de palha de Ouricuri, eles se juntavam e iam 

vender nas cidades vizinhas como Tupanatinga e Ibimirim, e o dinheiro arrecadado 

servia de benefícios para tá comprando algo que lhes serviam e suas famílias . Então 

era um meio de subsistência do povo. Com isso o chapéu foi sendo uma causa de 

resistência pros antepassados. E hoje se tornou um símbolo do povo Kapinawá”. 

“Em questão das pinturas, do povo, os nossos mais velhos usava umas pinturas um 

pouco diferente da nossa atual por conta que tinha uma modernização dentro dos 

povos. Igualmente teve a modernização do penacho que era feito da fibra do caroá, 

por conta da modernização, e troca de lideranças internas dentro do povo, temos 

agora o cocar de penas e também usa o chapéu como símbolo do povo. Tem que 

usar o cocar,  mas não pode esquecer do chapéu. Tem que pendurar em algum canto, 

no aió... para ser reconhecido como povo Kapinawá”. 

E - “E a pintura tem tanto a feminina como a masculina. A gente tem duas pinturas 

dentro do nosso povo. Quando a gente sai para algum movimento, alguma 

mobilização ou reunião fora a gente se pinta, se veste com nossos adereços 

tradicionais, como indígenas. Então essas pinturas pra gente é força, é luta e significa 

pra gente uma resistência. Resistência forte. Resistência de lutar pelo seu direito, 

resistência por estar lutando pela sua identidade e lutar por aqueles que não estão 

sendo ouvidos”. 

E - Em questão de ser jovem indígena, a gente viaja pra fora levando o nome do nosso 

povo, representando nosso povo. Porque quando a gente sai da aldeia, a gente vai 



224 
 

com espírito de liderança, com espírito de guerreiro para quando chegar lá com 

objetivo de está apresentando nosso povo, de tá falando como uma organização 

social, então, a gente pega esse conhecimento do evento e leva para nossa aldeia. 

Para aqueles que não foram. Então assim, a gente da juventude, do OJIKA, a gente 

tem mero conhecimento, então cada viagem que a gente faz, cada evento que a gente 

vai, a gente vai adquirindo novos conhecimentos, novas experiências, para tá 

repassando para a juventude que não puderam estar com a gente”. 

J – E o que são os parentes?  

“São os povos vizinhos, do estado de Pernambuco, de outros estados, pra gente são 

parente. Que é índio, a gente luta pela mesma causa. Quando vai para Brasília vai 

em busca do mesmo direito. Então a gente é parente”. 

J – E sobre as pinturas rupestres... 

E -  “eu reconheço isso como cada pessoa quando olha uma determinada pintura, um 

determinado símbolo, um determinado objeto, ele vai identificar de uma forma que ele 

vê na sua imaginação. Cada um imagina de uma forma, nem todo mundo vai imaginar 

da mesma forma. Vai da imaginação ao observar determinado adereço esculpido lá”. 

“Quando saiu da aldeia fico longe dos rituais, fiquei longe de me identificar com as 

pinturas tradicionais, com meus adereços. Por conta que estamos distante. Mas 

mesmo distante a gente procura estar incentivando e fortalecendo, procura estar 

sempre divulgando. Não perde o conhecimento adquirido. Só está afastado”. 

Fábio de Moura 

Professor de arte da escola indígena Barão do Rio Branco, na aldeia Ponta da Várzea. 

Juliana - Essa experiência contribuiu em algo na escola indígena? 

Fábio -  As experiências anteriores com outras oficinas culturais já no trabalho com 

preservação e cuidados específicos com os sítios arqueológicos. Limpeza dos locais.   

No momento de visita e conhecimento das pinturas na área do Catimbau. Vimos 

pinturas que lá tem e nosso povo tem também. Foram nossos ancestrais que 

passaram tanto lá quanto na nossa comunidade. A importância é grande que os 

alunos não tinham o cuidado e saber a forma como se cuidar da pintura e da área com 

os grafismos. Contribui com o professor, com os moradores. Os alunos já forma fazer 

visita e repassamos.  



225 
 

F -  Os símbolos, uma pequena coisa a gente pode criar grandes figuras. A pintura 

nossa, desde pequeno a gente ouve muito na escola como o que se pintar. Os alunos 

tem esse conhecimento. Eles agora já tem uma noção de como chegar numa furna 

que vê uma pintura ou uma mostra. Como a gente vê muitas né? Uma hora você vê 

uma onça, um veado, um peba, uma coisa assim. Ele já sabe que não pode chegar 

passando a mão assim que a gente sempre se criou, antigamente sempre tinha esse 

costume. Esse cuidado tem que existir né? 

J – E a pintura na escola... 

F - A gente usa muito a corporal nossa né. Sempre a gente repassa pra eles. Sempre 

se pinta. Que tem aquele. Tem muitos que tem aquele que tem medozinho que não 

quer ne. E tem muitos que querem né?  

F - O jeito como você trabalhou nas oficinas a gente não trabalhou ainda porque não 

tem condições para fazer. Tem capacidade mas nem tudo a gente vai encontrar na 

mata pra se fazer. Vai ter que comprar né. Aí infelizmente, né. 

J - Como é o dia a dia do professor indígena na escola? 

F - O professor de arte, arte indígena né, eu como professor de arte não tenho só que 

saber fazer arte indígena, como a gente trabalhar com a matéria prima né.  Pelo 

menos teria que conhecer bastante as outras pinturas. A gente tem um conhecimento 

mais da nossa mesmo. Trabalhar o reciclado. Trabalhar o que existe na natureza. 

Acho que fica uma coisa vaga ainda. O certo era a gente se especializar mais no 

artesanato. Porque eu sempre gostei de mais trabalhar projeto que tem outra arte. A 

gente já trabalha muito com palha, com caroá. Então, quando você traz uma coisa 

nova, aí é  novidade. Aí ele (o aluno) gosta né? Se a gente tivesse o conhecimento de 

trabalhar essas (outras) coisas, seria bom para nós e para ele (aluno). Eles trabalham 

todo dia o nosso artesanato. Quando chega com uma coisa nova, parece que o aluno 

nunca nem viu nada de artesanato. Fica uma expectativa grande para ele. Eu não fiz 

na minha escola esse trabalho de pintura com os alunos porque não tem o material. 

Já tem o plano na cabeça, mas ficou difícil para trabalhar com lonita e tinta. Pedi para 

comprar, mas a escola não está podendo. Nós ia desenhar só coisa de dentro da 

aldeia, só coisa de lá. A serra, a furna, o índio, a oca. Só coisa de dentro do povo. 

 



226 
 

F - A gente acabou descobrindo que para se desenhar uma pintura não é tão difícil 

quanto a gente pensa. Que você colocou os caminhos certinhos que a gente descobriu 

que não é tão difícil Faz o passo a passo lá, faz uma obra e desperta o interesse do 

aluno. Quando ele vê acha difícil, mas vai lá, que faz, que consegue, aí ele diz 

‘consegui’. Da próxima vez ele fica com vontade de fazer. Foi bem interessante.  

A gente sempre precisa que a educação nos apoie. A dificuldade é grande. Cada vez 

mais a gente fica só. Se esforça muito mas tem momentos que não consegue alcançar 

o que você está buscando. [...] Nós trabalhamos lá [mais] o artesanato. Vamos agora 

trabalhar dentro do livro Kapinawá. 

J - Os elementos que você mais identifica que esculpe? (os desenhos simplificados) 

F - Nos artesanatos onde tem símbolos. O foco maior que a gente faz com que eles 

mais se focam como símbolo, tem que saber que é o chapéu. A borduna, o maracá. 

A lança, nossa arma de guerra. O arco e flecha. A zarabatana que tá usando agora. 

Pra mim foi novidade que eu conheci agora, né. Veio dos mais velhos que puxou. A 

peteca. Tem as olimpíadas com os alunos com cinco modalidade: a peteca, o cabo 

de guerra, arco e flecha, lança e a zarabatana. Em novembro começou a pesquisar a 

história, os mais velhos foram soltando. 

Ronaldo Kapinawá – arqueólogo indígena. Especialista em arqueologia inclusiva. 

Ronaldo - Furna – teve o I encontro de formação, na furna sagrada. Tem a ver com 

a memória e luta dos povos indígenas.  

Vou pro mato e lá eu aprendo. Fazer o cesto, com o cipó.  

Falar da parte política e educacional do povo. 

Juliana – Como mediador das oficinas nos sítios... 

R - Desde a infância já brincava e andava nas serras, descobrindo as coisas, de sítio 

arqueológico. A Serra da Mina Grande tem a Furna Sagrada. Ao lado tem o pico.  

Os sítios: a furna do morcego, tem um desenho rupestre que é semelhante a entrada 

da caverna. Passa de 8 metros de profundidade. Ao lado tem uma pintura rupestre. 

Um antropomorfo. 

Letreiro, é da linguagem dos mais velhos. 



227 
 

R - Quando chegava pesquisadores lá procurando os sítios arqueológicos. Eles 

vinham falando da arqueologia acadêmica. Pra nós era desconhecido. Esse letreiro 

dos caboclo é desenho dos índios. Do jeito que os mais velhos falava lá. 

R - A gente tenta juntar as duas coisas, museologia e arqueologia, que faz parte. As 

coisas da gente estudado pela arqueologia, de certa forma se trata da memória de um 

povo indígena, nos realizar isso é uma forma de preservar. Marcando ponto do abrigo. 

R - Esse é o museu escola (mostrando foto da entrada da fazenda/o espaço Anjuká). 

Foi uma fazenda retomada em 2011. Para esse movimento ficar mais forte, foi 

implantada aí uma escola que funciona até hoje. E também o museu fica nessa área.  

Uma visão mais ampla, a Serra do Elefante, na verdade esse é um nome turístico da 

serra. Pra gente é a Serra da Mina Grande, como é conhecido lá.  

R - Mapa das furnas e letreiros que faz parte do acervo. Um feito por minha mãe 

(Socorro) e outro feito pelos professores de arte nas oficinas. (Apresenta os mapas) 

O nosso museu é o território. Aí é uma representatividade do que Kapinawá tem, ali 

naquele espaço (Anjuká). 

R - Luta pelo território, pela moradia. 

(Mostra mapa com as três iniciativas de museu e memória). 

Gravura da Serra da Mina Grande. Carimbo de mão. É diferente. 

As pinturas que tem parecidos com os da serra da capivara. Veados... Esses 

desenhos tem tamanhos pequenos. 

R - A bolsa na pintura. Parece uma bolsa. Se assemelha a nossa bolsa (aió). Os 

desenhos repetem em quase todos os sítios. A bolsa sendo carregada.  

Parece uma fogueira, parece uma árvore (classificar como fitomorfo, a do estêncil). 

R - Nas fotos não aparece a trilha que leva aos sítios que essa é uma outra forma de 

preservar nossa memória. 

Aqui é a representatividade do nosso colar. Parece com esse (Que está usando). 

Ou um instrumento. 

As tradições: São Francisco, Agreste, Nordeste.  

R - Há uma museologia indígena no Brasil?  



228 
 

Sim. Somos a memória, somos antropologia, somos arqueologia, somos museologia, 

somos tronco velho.  

Há uma arqueologia indígena no Brasil, há uma antropologia indígena no Brasil, há 

uma museologia no Brasil. Existe arqueólogos indígenas, museólogas e antropólogos 

indígenas. Nós mesmo estamos contando, falando do que é nosso.  

Pra mim, existe sim.  

J – (Ronaldo cita o termo “Antes Presente” e fala que é uma provocação). 

R - Nome do museu é em homenagem ao meu avô. Está sendo construída na tapera 

(casa velha que foi demolida). Onde foi a primeira escola da comunidade. Espaço feito 

em cima de onde ele morou, o Sr. Diniz Alexandre. Vizinho da escola. 

Espaço de cura (tem que ser forte) 

Envolvimento de jovens, crianças, mais velhos. Mão na massa! 

ENTREVISTA II – Realizada através do WhatsApp em setembro de /2019 

com Myrelliane Beserra 

Juliana: - olha só. me fala, nessa ordem, o que é cada uma dessas pinturas. Eu 

compreendo que tem o grafismos feminino e uma variações dele memso. mas tem 

outros também. Essas fotos fiz no fórum que aconteceu em 2016  lembro q conversei 

lá comas meninas. Então, algumas coisas eu sei, mas me diz com tuas palavras (Fig. 

146). Uma pergunta básica. Quando surgiu esse desenho feminino? em algum evento 

específico? Tem significado, além de ser o grafismo masculino? Em que ocasiões 

usam ? 

Myrelliane: - Vou contar a história dessa primeira  

A nossa pintura vem a temos sendo modificada pra podermos ter uma somente 

enquanto povo kapinawá  essa primeira começaram a usar em 2008 sendo q não 

formos nós kapinawá q a adaptamos ou criamos ou q já vinha. Da nossa cultura. Ele 

veio de xukuru é uma das pinturas deles sendo q agora eles não usam mais porq se 

organizaram cm uma somente por qstao de organização!!!! 

M: - Essa primeira estamos tentando tirar ela pra podermos colocar a nossa mesmo 

sendo q acabou se disseminando. Mas aí tudo qstao de organização pra poder 

encorporar uma somente 



229 
 

M: - A 2 surgiu em 2015 qndo íamos pra primeira formação da cojipe ,ela foi uma 

adaptação do K que eram feitas nas mãos ou no rosto simbolizando união. Ela é usada 

em movimentos, rituais em formação .... (COJIPE Comissão de juventude indígena de 

Pernambuco) 

J: - Gente que história ótima! 

M: - A 3 em 2015 tambn pegamos uma pintura que usávamos desde de criança que 

significa a burduna " as partes afinadas " essa é a parte de baixo a de cima era 

pensado os três elementos fogo ,água e ar , que já foi uma adaptação da primeira  

- A 4 é a primeira sendo q não foi bem feita 

- A 5 que tem Bia  

Foi pensado porq ainda não tínhamos uma pintura de rosto q seria kapinawá ,sendo 

q dos meninos já tinham mais que as mulheres precisando se organizar. Ela se pode 

usar em qualquer movimento ou ritual também ela tem significado de pássaro , uma 

homenagem a uma anciã 

J: - Muito especial 

M: - O pessoal chamava Maria jomariano 

- Uma das mais antigas nas rodas de Toré, samba de coco e das tradições religiosas  

- Da anciã , O nome dela era Maria Antônia da Conceição  

- A pintura significa majwá 

- Relação dela com a mata e o povo kapinawá 

J: - Anicélia fez esse desenho durante as oficinas. Ele é alguma pintura utilizada por 

vocês? Eu penso que é também uma adaptação da letra K. (Fig.155 ). 

parece inspirada nessa aqui. sendo que mais detalhada (Fig.145) 

eu ia falar com ela, mas tô sem o número. Se vc puder dizer sobre essa, daí fica como 

interlocutora do povo. 

M: - Essa não usam (Fig.155). 

- Isso essa é a da perna feminina (Fig.145) 

J: - ah, certo. vou colocar como inspiração autoral 



230 
 

M: - Massa então!! 

J: - depois q acabar esse capítulo das pinturas eu te mando 

M: - Manda mesmo deve dá um material massa pra da aula !!! 

J: - agradecida demais ;*  

vou me concentrar nisso, de pensar formato pra aula. excelente ideia. 

M: - Eu q agradeço  

- Isso é rico pra nós com certeza 

- Massa então!! Lá eles adotam pra história, geografia e daí vai, visse. 

J: - (sobre os grafismos rupestres visitados) se não me falha a memória, eu ouvi vc 

comentando um motivo desse desenho. No Catimbau. (Fig.128) 

M: - Poderia ser o tempo q eles passaram naquele local 

- Pode ser caça 

- Ou as andadas no território procurando algo 

- Ou de onde partiam. 

- Pra não passarem no mesmo lugar  

- Ou outros grupos já saberem q eles andaram nessas direções ! 

- Eu acredito q muitos dessas pinturas tem haver com as perseguições também. Por 

isso muitas se repetem ,como passavam varios grupos eles se comunicavam. 

- E também marcavam que já haviam passado naqle lugar! 

J: - uma questão é que vi uma foto sobre uma nova pintura Kapinawá. já foi colocada 

no desfile. 

- estou pegando informações mais com os mais jovens, pois são pessoas com mais 

disponibilidade para entrevistas na internet e foram pessoas que mantive contato. Mas 

queria conferir contigo tb, que é dessa turma, mas também tem muito conhecimento. 

Aí eu redesenhei pela foto que vi. Tens alguma observação sobre (Fig.153)? 

M: - Essa é a mesma da perna sendo q somente uma parte do K  

- Na perna se faz dois K virados de costas !!  

- Era assim antes da pintura da perna  



231 
 

- Sendo q eu não sei quem pintou no rosto das meninas ,se foi porq não se pintaram 

antes aí era o q tava mais fácil kkkkkk 

- Já usamos na bochecha mas daquela forma nunca foi usado 

- - É uma boa falar disso. Porq vemos q precisamos bater na tecla de organização 

- Mas é relacionado ao povo Kapinawá 

J: - este símbolo tem q estar então. eu descrevo ele como uma parte do anterior 

mesmo. sem tantos detalhes e mais simplificado identifica bem o K 

M: - É isso mesmo! Muito que se faz nos grafismos lá na aldeia é pensando em união. 

J: - vou te passar mais essa pra tu dizer da pintura? é especifica do Kapinawá? ou 

vcs veem referencias com outras etnias? (Fig.154b) 

peguei do teu instagram. mas é porq a vejo algumas vezes em vcs. 

M: - Essa do rosto é a mesma daquela de bia q tu me mandasse  

Que é da homenagem a anciã. E a de Bruno é a masculina do rosto 

J: - ah, perfeito, então já tenho. só mulheres usam? 

M: - Foi q no casamento o meu primo nas algumas fez a lista preta pra fora kkkkkk 

mas é a mesma pintura 

J: - e as pinturas estão aí pra isso. Interferências momentâneas como tudo na arte. 

 

ENTREVISTA III – Audiovisual. Novembro de 2018. (21’27”). 
Com dona Lia (Maria Justina dos Santos Siqueira)  

L - Azeite de mamona, cocada 

Fazia tudo, mas agora, eu vê e não fazer, é duro. 

Se não fosse a dor no braço eu fazia. 

Nasci na ponta da varge, eu ia pra roça. Meu povo morava tudo aí. 

(Maria Justina dos Santos Siqueira gosta de ser chamada de Lia).  

L - Mãe Justina me ensinou a fazer até renda, me ensinou a fazer esteira. Eu era 

pequena demais. Se você chegar no coqueiro, pra tirar a urupemba. 

De pequena mesmo eu comecei a fazer, de tudo. 



232 
 

Esse aqui é um pé de fulô. 

Fazia esteira, barria a casa, não tinha luz não. 

Quando chegava ia caçar coco pra fazer rosário. 

Vendia de cento, por cinquenta. Fazia a feira. 

Cheguei no Catimbau eu fazia esteira de palmeira. 

J - Essa aí é o que? (aponto novo desenho) 

L - E eu sei, nega! Eu faço. É um desenho. Tem deles que a gente faz e não sabe.  

- Tem uns que faço e não sei. 

- Esse aqui é um oratório. Esse é muito feio. 

- Não tenho mais como ficar me esbagaçando em roça não. 

L - Pai Jõao Carlota tinha uns animais que quando era no outro dia estava cheia de 

cabra retalhada, das onças. 

Pai não deixava ir, mas desde que me casei nois ia. Era samba que amanhecia o dia. 

Era lá no Catimbau, aqui na ponta da vage, era em todo canto aí. João Rosa vinha, 

era o cantador. Eu mesmo canto. Aprendi tudin. De reisado.  

L - Uma lacraia. Eu fiz um teiu. Quase toda noite eu desenho. 

Aqui é um bando de menininha. É dançando siriri. 

Eu sei que eu invento eles, não sei de onde vem. Nunca vi. 

Esse aqui veio da igreja de Buíque (aponta para desenho de uma espécie de imagem 

de santo). 

Esse aqui é fulô, esses aqui é os bichinhos que eu faço. Que eu faço por mim mesma. 

L - Eu quando eu boto na caneta.  

Esse aqui é o avião. Vi na rua, em Arco Verde. 

Aqui que eu faço é fulô. Repara, rosa, azul e preto, é fulô. 

Isso aqui é uma oca. O toré. 

 



233 
 

L - Aqui, morava e nós passava tem uma loca que tem umas cova. Umas caveira. 

Indio aqui pra baixo. Tá as cova dentro de umas loca. Tá aquela caverona, índio. 

Quem sabe o tempo que deu? Aquilo seco. Agora as meninas foram e acharam as 

caveiras véia. A macambira que cobriu.  

L - A semana todinha é toré lá pra baixo. Aqui era terra comum. Terra de bicho. Tinha 

um jacú, peba, viado, era aqui. Nós pegamo tudo. Tinha muito caçador. Acabou-se 

tudo. 

L - Essas aqui vai ficando claro. 

As outras (canetas) aqui nós faz, mas tem umas aqui que já tá desmerecendo. 

Esse aqui eu fiz doidamente. 

Essa bicha aqui é uma lacraia. 

L - Aquelas pinturas das pedras já fui uma vez. Não achei graça não. 

Eu também não acho bem graça não (sobre os seus próprios desenhos).  

Tem desenho de todo jeito, né? (falando sobre as pinturas rupestres). 

L - Esse aqui é uma bolsa, né? (aponta os desenhos a apresento no mapa-catálogo) 

Esse aqui eu não compreendo não. 

Esse aqui são umas mãos. 

Esse aqui é quase que nem letra. 

Um pezinho de fulô ali. 

É o toré. Uma oca também. É arrodeado de gente né, mas não é. 

Mair menina. 

Que eu invento tudo, olhaí nega. (mostrando as composições de objetos sobrepostos 

nas paredes). 

E tu viu minha índia? (mostrando a boneca que comprou há três anos e fez a roupa). 

 


	Microsoft Word - CodigosEmRetomadaJulianaFFLima - BIB.FINAL-OK.docx
	Catalogação na fonte:
	Microsoft Word - CodigosEmRetomadaJulianaFFLima - BIB.FINAL-OK.docx

