
 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO ACADÊMICO DO AGRESTE 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO CONTEMPORÂNEA 

 

 

 

 

 

HIDELBRANDO LINO DE ALBUQUERQUE 

 

 

 

 

 

 

EDUCAÇÃO, CULTURA E IMAGEM: as xilogravuras de J. Borges e a poética de uma 

pedagogia imaginante 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Caruaru 

2021 



 

 

HIDELBRANDO LINO DE ALBUQUERQUE 

 

 

 

 

 

EDUCAÇÃO, CULTURA E IMAGEM: as xilogravuras de J. Borges e a poética de uma 

pedagogia imaginante 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Educação Contemporânea, da 

Universidade Federal de Pernambuco, como 

requisito parcial para a obtenção do título de 

Mestre em Educação Contemporânea. 

 

Área de concentração: Educação 

Contemporânea. 

 

Orientador: Prof. Dr. Mário de Faria Carvalho 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Caruaru 

2021



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Catalogação na fonte: 

Bibliotecária – Paula Silva - CRB/4 - 1223 

 

 

 

 

 
A345e        Albuquerque, Hidelbrando Lino de. 

     Educação, cultura e imagem: as xilogravuras de J. Borges e a poética de uma 
pedagogia imaginante. / Hidelbrando Lino de Albuquerque. – 2021. 
      160 f.; il.: 30 cm. 

 
Orientador: Mário de Faria Carvalho. 
Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal de Pernambuco, CAA, Educação 

Contemporânea, 2021. 
 Inclui Referências. 
 
1. Educação.    2. Ensino.   3. Antropologia simbólica.    4.  Borges, José Francisco, 

1935-  .     5. Cultura popular.    6. Xilogravura.    I. Carvalho, Mário de Faria (Orientador).    

II. Título. 
 

CDD 370 (23. ed.)                                                           UFPE (CAA 2021-008) 

           

       



 

 

 

 

HIDELBRANDO LINO DE ALBUQUERQUE 

 

 

EDUCAÇÃO, CULTURA E IMAGEM: as xilogravuras de J. Borges e a poética de uma 

pedagogia imaginante 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Educação Contemporânea, da 

Universidade Federal de Pernambuco, como 

requisito parcial para a obtenção do título de 

Mestre em Educação Contemporânea. 

 

 

Aprovada em: 05 / 03 / 2021. 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

 

_________________________________________________ 

Prof. Dr. Mário de Faria Carvalho (Orientador) 

Universidade Federal de Pernambuco 

 

 

 

________________________________________________________________ 

Profa. Dra. Conceição Gislane Nóbrega Lima de Salles (Examinadora Interna) 

Universidade Federal de Pernambuco 

 

 

 

_________________________________________________ 

Profa. Dra. Daniela Nery Bracchi (Examinadora Externa) 

Universidade Federal de Pernambuco 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aos meus pais, Maria Irene e José, por permitirem que desde cedo eu experienciasse, na feira 

livre, saberes outros, que levarei para a vida inteira. 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Como reunir em pequeno espaço tamanha gratidão? Permito-me agradecer... 

 

Às divindades que permitiram que todos os caminhos se abrissem e que possibilitaram 

a chegada a mais uma etapa, em meu trajeto antropológico educacional, com bençãos de luz, 

saúde física e espiritual, proteção divina e equilíbrio. A todas, o meu humilde, Amém! Axé! 

Assim seja! Salve Jorge! 

 

Aos meus pais, por me acolherem em suas orações e vibrações de luz, dando-me 

forças para seguir adiante, maravilhado com a vida. Se a minha alma se expandiu em tudo que 

tem acontecido em minhas vivências foi porque vocês me apoiam em experienciar saberes 

distintos. 

 

A Gilderlane, minha companheira, amiga, parceira, presença constante em todos os 

momentos e etapas dos meus estudos. A você, meu amor, muito obrigado pela torcida, 

compreensão, silêncio e partilhas, que constituíram o meu processo de produção da pesquisa. 

 

Às minhas irmãs e irmão, pela constante torcida e compreensão, nos momentos de 

ausências dos encontros com a família. 

 

Ao meu professor-orientador, Mário de Faria Carvalho, uma música-imagem “Minha 

herança: uma flor” (Wanessa da Mata) como singelo agradecimento por tudo que você 

contribui em minha vida, a cada encontro, partilha, experiência. Gratidão por tamanho 

presente! 

 

Ao Programa de Pós-graduação em Educação Contemporânea – PPGEduC-

UFPE/CAA, que tem colaborado a cada ano com a (trans)formação da educação, ao 

fortalecer, de modo sensível e com qualidade, a interiorização da universidade pública em 

nossa região. 

 

Às(aos) professoras(es) Allene, Carla, Conceição, Júlia, Maria do Carmo, Mário, 

Everaldo, Jansen, Marcelo e Saulo, pelas partilhas e experiências necessárias à reflexão sobre 

Educação e Diversidade, no Programa de Pós-graduação em Educação Contemporânea. 



 

 

 

A Rodrigo (extensivo às demais pessoas colaboradoras), que, na secretaria do 

PPGEduC - UFPE/CAA, esteve sempre disponível a auxiliar com o andamento dos trâmites 

necessários ao curso. 

 

À Paula Silva, em nome da equipe que compõe a Biblioteca UFPE Campus Agreste, 

pela constante disponibilidade e atenção em todos os momentos que recorri àquele espaço 

para a realização das minhas leituras e estudos. 

 

À pessoa de Fernando Cardoso, ser de luz na vida de quem tem o prazer de te 

conhecer. Exemplo de disponibilidade em contribuir, sem reservas, para a minha 

(trans)formação humana, mediante uma educação sensível. 

 

Ao professor Fábio Pinho, pela acolhida como aluno e pelas partilhas a cada aula, no 

Programa de Pós-graduação em Ciência da Informação (PPGCI), na UFPE-Campus Recife. 

 

À professora Conceição Nóbrega, pela atenção, disponibilidade, direcionamento e 

contribuições, na avaliação desta dissertação. 

 

À professora Daniela Bracchi, pelas observações oportunizadas na leitura deste texto, 

pela atenção e disponibilidade, no processo de reflexão. 

 

A J. Borges, participante da pesquisa, que possibilitou, por meio das nossas conversas 

e de suas xilogravuras, a realização deste estudo. Um agradecimento especial aos filhos do 

artista, Pablo Borges e Bacaro Borges, extensivo às pessoas que trabalham no Memorial J. 

Borges, pela constante acolhida durante as interações e visitas ao local. 

 

À minha amiga Clécia Pereira, que, desde a primeira reunião no grupo d’O 

Imaginário, em 2018, me fez perceber o quanto somos capazes de vencer nossos desafios, na 

construção do conhecimento, mediados pelo sensível. Gratidão por toda disponibilidade e 

contribuições para a pesquisa. 

 



 

 

Ao O Imaginário - Grupo de Pesquisas Transdisciplinares sobre Educação, Cultura e 

Estética –, espaço de trocas e aprendizagens, que possibilitou ampliar meu olhar sensível sobre a 

vida. 

 

À minha amiga Emanuelle de Souza Barbosa, incentivadora das minhas 

possibilidades, que, desde o início, me fez acreditar na capacidade de alçar voos em busca de 

novos conhecimentos. 

 

Às(aos) colegas de curso, Turma 2019, que, a cada aula, me ajudaram a partilhar 

saberes. Meu agradecimento especial a Stefani, parceira na apresentação dos trabalhos, e 

Júnior, pela amizade construída, mesmo em uma distância física, que se desfaz em meio à 

consideração fraterna. 

 

A João Pedro, pela paciência, disponibilidade e atenção em contribuir com o processo 

de formatação das imagens neste estudo. 

 

Ao governo de Pernambuco, por meio da Secretaria de Educação do Estado, e à 

Gerência Regional de Limoeiro, pelo apoio na concessão da licença remunerada para os meus 

estudos. 

 

À gestora, Sônia Barbosa, em nome de toda a equipe da Escola Ana Faustina, e ao 

gestor Edigar Leal, em nome de toda a equipe da Escola Maria Cecília Barbosa Leal, pelo 

apoio na preparação e tramitação da licença para meus estudos. 

 

 

 

 

 



 

 

 

RESUMO 

 

O presente estudo intersecciona a educação, a cultura e o imaginário, a partir da análise 

simbólica das xilogravuras de J. Borges. O objetivo geral eleito visa refletir sobre a seguinte 

pergunta de pesquisa: em que medida é possível conceber a poética de uma pedagogia 

imaginante a partir da análise simbólica das xilogravuras de J. Borges? As contribuições 

teóricas de Gilbert Durand, Gaston Bachelard, Ernst Cassirer, Mircea Eliade, Jorge Larrosa e 

Michel Maffesoli, particularmente, subsidiam as reflexões apresentadas. O trajeto 

metodológico é organizado a partir da fenomenologia e da arquetipologia de Gilbert Durand 

como forma de analisar simbolicamente as xilogravuras de J. Borges. Assim, com base na 

Mitodologia, por meio da mitocrítica e da perspectiva simbólica, a investigação articula 

premissas sobre a Pedagogia Imaginante; a Experiência e a Educação e as Imagens e a 

função imaginante. Os achados articulam a pedagogia do imaginário enquanto a possibilidade 

de experienciar espaços e saberes outros a partir da imagem. Que a função imaginante 

transforma a relação entre a percepção e a criatividade, e no que concerne à curiosidade 

crítica articulada imagética e simbolicamente nas xilogravuras. O estudo ressalta a educação 

como um processo forjado por experiências e sentidos que são construídos no cotidiano. 

Conclui-se que a cultura popular dimensiona sensibilidades que fazem das xilogravuras do 

artista em questão um campo epistêmico que valoriza e constrói uma poética à pedagogia 

imaginante. 

 

Palavras-chave: Educação. Pedagogia do imaginário. J. Borges. Cultura Popular. 

Xilogravuras. 



 

 

ABSTRACT 

 

The present study intersects education, culture and the imaginary from the symbolic analysis 

of woodcuts by J. Borges. The general objective chosen aims to reflect on the following 

research question: to what extent is it possible to conceive the poetics of an imaginative 

pedagogy from the symbolic analysis of the woodcuts by J. Borges? The theoretical 

contributions of Gilbert Durand, Gaston Bachelard, Ernst Cassirer, Mircea Eliade, Jorge 

Larrosa and Michel Maffesoli, in particular, support the reflections presented. The 

methodological path is organized based on the phenomenology and archetypology of Gilbert 

Durand as a way of symbolically analyzing the woodcuts by J. Borges. Thus, based on 

mythology, through mythocritics and a symbolic perspective, the investigation articulates 

premises about Imaginative Pedagogy; Experience and Education and Images and the 

imaginative function. The findings articulate the pedagogy of the imaginary while the 

possibility of experiencing spaces and other knowledge based on the image. That the 

imaginative function transforms the relationship between perception and creativity, and with 

regard to critical curiosity articulated imagery and symbolically in woodcuts. The study 

highlights education as a process forged by experiences and meanings that are constructed in 

everyday life. We conclude that popular culture scales sensitivities that make the woodcuts of 

the artist in question an epistemic field that values and builds a poetics for imaginative 

pedagogy. 

 

Keywords: Education. Pedagogy of the imaginary. J. Borges. Popular culture. Woodcuts. 

 



 

 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1 – O galo (J. Borges) .......................................................................... 17 

Figura 2 – Paisagem do Agreste (J. Borges) ................................................... 31 

Figura 3 – Briga da onça com a serpente (J. Borges) ...................................... 58 

Figura 4 – O tatu (J. Borges) ........................................................................... 76 

Figura 5 – Os pássaros (J. Borges) .................................................................. 89 

Figura 6 – A cabra e os bodinhos (J. Borges) ................................................. 107 

Figura 7 – A coruja (J. Borges) ....................................................................... 116 

Figura 8 – A professora (J. Borges) ................................................................ 122 

Figura 9 – A colheita da banana (J. Borges) ................................................... 124 

Figura 10 –  A passarada (J. Borges) ................................................................. 126 

Figura 11 – Iemanjá (J. Borges) ....................................................................... 128 

Figura 12 – Feira livre do Nordeste (J. Borges) ................................................ 131 

Figura 13 – Santa ceia (J. Borges) .................................................................... 134 

Figura 14 – Coração na mão (J. Borges) ........................................................... 136 

Figura 15 – Dragão devorador (J. Borges) ........................................................ 139 

Figura 16 – O pôr do sol (J. Borges) ................................................................. 141 

Figura 17 – O bicho de sete cabeças (J. Borges) ............................................... 142 

Figura 18 – Festa dos capetas (J. Borges) ......................................................... 144 

Figura 19 – Cantoria de viola (J. Borges) ......................................................... 145 

Figura 20 – Bumba-meu-boi (J. Borges) .......................................................... 147 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

LISTA DE QUADROS 

 

Quadro 1 – Descrição das teses sobre a teoria do imaginário a partir do autor 

Gilbert Durand interseccionadas ao assunto educação por ano, 

programa de pós-graduação, título, autor(a) e metodologia e 

hospedadas na BDTD............................................................................. 

 

 

 

36 

Quadro 2 – Descrição das dissertações sobre a teoria do imaginário a partir do 

autor Gilbert Durand interseccionadas ao assunto educação por ano, 

programa de pós-graduação, título, autor(a) e metodologia 

hospedadas na BDTD entre os anos de 1994 e 2010 

................................................................................................................ 

 

 

 

 

38 

Quadro 3 – Descrição das dissertações sobre a teoria do Imaginário a partir do 

autor Gilbert Durand interseccionadas ao assunto educação por ano, 

programa de pós-graduação, título, autor(a) e metodologia 

hospedadas na BDTD entre os anos de 2011 e 

2014........................................................................................................ 

 

 

 

 

41 

Quadro 4 – Descrição das dissertações sobre a teoria do imaginário a partir do 

autor Gilbert Durand interseccionadas ao assunto educação por ano, 

programa de pós-graduação, título, autor(a) e metodologia 

hospedadas na BDTD entre os anos de 2015 e 2019 ………………… 

 

 

 

44 

Quadro 5 – Descrição das teses e dissertações sobre a teoria do imaginário a 

partir do autor Gilbert Durand interseccionadas ao assunto educação 

por ano, programa de pós-graduação, natureza, título, autor(a) e 

metodologia hospedadas no ATTENA - RI UFPE entre os anos de 

1994 e 2005............................................................................................ 

 

 

 

 

48 

Quadro 6 – Descrição das teses e dissertações sobre a teoria do imaginário a 

partir do autor Gilbert Durand interseccionadas ao assunto educação 

por ano, programa de pós-graduação, natureza, título, autor(a) e 

metodologia hospedadas no ATTENA - RI UFPE entre os anos de 

2006 e 2011 ........................................................................................... 

 

 

 

 

50 

Quadro 7 – Descrição das teses e dissertações sobre a teoria do imaginário a 

partir do autor Gilbert Durand interseccionadas ao assunto educação 

por ano, programa de pós-graduação, natureza, título, autor(a) e 

 

 

 



 

 

metodologia hospedadas no ATTENA - RI UFPE entre os anos de 

2012 e 2019............................................................................................ 

 

51 

 

Quadro 8 – Descrição das teses e dissertações sobre a xilogravura de J. Borges 

interseccionadas ao assunto educação por ano, programa de pós-

graduação, natureza, título, autor(a) e metodologia hospedadas no 

ATTENA - RI UFPE.............................................................................. 

 

 

 

54 

 



 

 

LISTA DE SIGLAS 

 

ANCINE Agência Nacional do Cinema 

BDTD Biblioteca Digital de Teses e Dissertações 

CAA Centro Acadêmico do Agreste da Universidade Federal de Pernambuco 

CAPES Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior 

CCSO Centro de Ciências Sociais da Universidade Federal do Maranhão 

CRI2i Centre de Recherches Internationales Sur L’imaginaire 

GEPAI Grupo de Estudo e Pesquisa em Antropologia do Imaginário 

GEPEIS 

 
Grupo de Estudos e Pesquisas em Educação e Imaginário Social 

GEPEMADEC Grupo de Estudos e Pesquisas em Meio Ambiente, Desenvolvimento e 

Cultura 

GSAC Arte, Cultura e Imaginário na Educação 

IBICT Instituto Brasileiro de Informação Ciências e Tecnologias 

LABI Laboratório de Estudo do Imaginário 

NELIM Núcleo de Estudos de Ecolinguística e Imaginário 

PE Pernambuco 

PUC/RS Pontifícia Universidade Católica/Rio Grande Do Sul 

REHCULT Grupo de Pesquisa História, Religião e Cultura Material 

RI Repositório Institucional 

SIB Sistema Integrado de Bibliotecas 

UEPB Universidade Estadual da Paraíba 

UFG Universidade Federal de Goiás 

UFJF Universidade Federal de Juiz de Fora 

UFMA Universidade Federal do Maranhão 

UFPB Universidade Federal da Paraíba 

UFPE Universidade Federal de Pernambuco 

UFPEL Universidade Federal de Pelotas 

UFRGS Universidade Federal do Rio Grande do Sul 

UFRN Universidade Federal do Rio Grande do Norte 

UFSM Universidade Federal de Santa Maria 

UNESP Universidade Estadual Paulista 



 

 

UNIFESP Universidade Federal de São Paulo 

UNIOESTE Universidade Estadual do Oeste do Paraná 

UPE Universidade de Pernambuco 

USP Universidade de São Paulo 



 

 

  

SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO ...................................................................................................... 17 

1.1 ESTADO DA ARTE................................................................................................. 31 

1.1.1 Das teses e dissertações que interseccionam a teoria do imaginário de Gilbert 

Durand e educação depositadas na BDTD nos últimos 25 (vinte e cinco) anos... 

 

33 

1.1.2 A teoria do imaginário de Gilbert Durand e a Educação interseccionadas nas 

teses e dissertações do acervo do ATTENA – Repositório Institucional da 

UFPE......................................................................................................................... 

 

 

46 

1.1.3 J. Borges e a xilogravura nas teses e dissertações do acervo ATTENA – 

Repositório Institucional da UFPE.......................................................................... 

 

53 

1.1.4 Estado da arte: um contínuo caminhar................................................................... 56 

2 TEORIA DO IMAGINÁRIO: RUMO A UMA TÓPICA..................................... 58 

2.1 POR UMA OUTRA RACIONALIDADE: O IMAGINÁRIO.................................. 59 

2.2 GILBERT DURAND E O IMAGINÁRIO COMO ARTE DE VIVER E ÉTICA.... 65 

2.3 A PEDAGOGIA DO IMAGINÁRIO: CONTORNOS DE UM CONCEITO EM 

FORMAÇÃO............................................................................................................. 

 

67 

2.4 A FUNÇÃO IMAGINANTE: DO SÍMBOLO AO SIMBÓLICO À 

IMAGINAÇÃO ......................................................................................................... 

 

70 

3 SOBRE CAMINHAR FORA DOS TRILHOS DO RACIONALISMO, 

EXPERIÊNCIA E OUTROS SABERES................................................................ 

 

76 

3.1 A EXPERIÊNCIA: NOTAS FILOSÓFICAS............................................................. 77 

3.2 O SABER-EXPERIÊNCIA OU POR UMA EDUCAÇÃO QUE CONSIDERE O 

VIVIDO........................................................................................................................ 

 

82 

3.3 EXPERIÊNCIA, CULTURA E EDUCAÇÃO............................................................ 85 

4 A IMAGEM PARA ALÉM DA ILUSTRAÇÃO: ASPECTOS À LUZ DA 

TEORIA DO IMAGINÁRIO ................................................................................... 

 

89 

4.1 A FISIONOMIA E A TIPOLOGIA DA IMAGEM: ASPECTOS 

INTRODUTÓRIOS..................................................................................................... 

 

90 

4.2 IMAGEM E MITO...................................................................................................... 93 

4.3 OS REGIMES DIURNO E NOTURNO DA IMAGEM............................................ 95 

4.4 A IMAGEM: POR UMA FANTÁSTICA TRANSCENDENTAL............................. 103 

5 CAMINHOS METODOLÓGICOS PELO IMAGINÁRIO.................................. 107 



 

 

5.1 O CARÁTER FENOMENOLÓGICO E ARQUETIPOLÓGICO DA PESQUISA.... 108 

5.2 OS TIPOS DE PESQUISA ELEITOS E OUTROS ASPECTOS............................... 110 

5.3 XILOGRAVURAS: DO PARTICIPANTE AO UNIVERSO DA PESQUISA.......... 111 

5.4 A TÉCNICA E AS CATEGORIAS DE ANÁLISE.................................................... 112 

6 MÃOS QUE TALHAM A ARTE EM MADEIRA: AS XILOGRAVURAS DE 

J. BORGES E A POÉTICA DE UMA PEDAGOGIA IMAGINANTE ............. 116 

6.1 VISITA AO MEMORIAL J. BORGES OU DA ENTRADA NA CASA DOS 

MITOS RESSIGNIFICADOS NAS XILOGRAVURAS DO ARTESÃO............... 117 

6.1.1 Pedagogia do imaginário (ou por uma pedagogia da imagem)..............................  121 

6.1.2 Experiência e educação (ou por uma experiência do vivido)................................. 130 

6.1.3 Educar pelas imagens (ou a imagem em sentidos outros)...................................... 137 

7 OBSERVAÇÕES FINAIS ........................................................................................ 150 

 REFERÊNCIAS........................................................................................................ 155 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



18 

 

Aprendi na infância que o dia começava quando o galo cantava, ao anunciar os 

primeiros raios do sol. Ainda não frequentava a escola, mas já intuía várias coisas, que 

continuei sem aprender, em instituições formais. Aprendi com os saberes da cultura popular, 

lá onde nasci, numa pequena cidade do interior de Pernambuco. O galo quando anunciava o 

dia era bem-vindo, porém se cantasse à meia-noite não era bom sinal... algo ruim estaria por 

acontecer. 

Dou início a este trabalho assim, ao lembrar aquele galo que me acordava para ir 

trabalhar na feira. Ao mesmo tempo, permito-me rememorar a xilogravura “O galo”, de J. 

Borges, sujeito desta pesquisa, como uma imagem-metáfora, que insere a representação 

simbólica de diferentes saberes populares.  

Tal imagem possibilita entender a educação como um processo de construção humana 

fundada pelos sentidos. Afinal, a educação é mais que a imposição de paradigmas pré-

estabelecidos, prontos para retroalimentar a lógica racional positivista do saber. Educação é 

sensibilidade. Não se sustenta enquanto mera singularidade, é plural. 

Por ser forjada a partir de saberes múltiplos, a razão, sozinha, não confere, por si só, à 

educação, alternativas aos desafios pós-modernos. Compreendemos a educação como 

processo que media experiências e sentidos variados. Acolhemos o argumento por uma 

educação que não se permite regular, limitar e repetir paradigmas pré-estabelecidos. Educação 

que é resistência, luta contra o paradigma técnico-racional que é pautado em reducionismos 

numéricos, alheios às sensibilidades humanas. São paradigmas que tolhem saberes, como os 

que eu aprendi ao acordar com o canto do galo. Tempos outros. 

Tempo que é rio em que imergimos, constantemente, compondo a nossa subjetividade. 

Tempo que nos transforma e viabiliza ampliar a percepção no mundo, a vislumbrar saberes e 

produções de subjetividades. Tempo que se apresenta com constantes desafios a cada 

momento, a cada período. Tempo que nos convida a resistir como forma de manter o 

equilíbrio e a harmonia com ele, porque tempo também é morte e a morte é a grande angústia 

das pessoas. 

Além disso, o tempo também metaforiza a ideia de angústia da morte, que é sinalizada 

como grande monstro, porque, enquanto vivos, priorizamos mais o futuro, o progresso, 

quando deveríamos valorizar o presente. É um cenário em que a luta contra o tempo linear se 

apresenta angustiante, representada por imagens da infância, da juventude, da fase adulta, da 

velhice. Não há como fugir da morte, afinal “viver no presente é viver sua morte de todos os 

dias, é afrontá-la, é assumi-la.” (MAFFESOLI, 2003, p. 58). Durand (1989) afirma, nesse 

sentido, que a vida é uma eterna luta contra a morte. Então, para que travar uma luta contra a 



19 

 

morte, ao pensar de forma direcionada apenas sobre os problemas do cotidiano, se temos a 

cultura popular, entre diferentes saberes, para abrandar os dilemas da vida? Pois, por que 

precisamos nos manter imersos no pensamento reducionista e progressista se somos rizomas? 

E, como rizoma que sou, percebo a pesquisa, inicialmente, como o reconhecimento da 

importância dos saberes concebidos por meio do vivido, desde uma época em que o Estatuto 

da Criança e Adolescente sequer seria idealizado, quando eu trabalhava na feira da minha 

cidade natal, São Vicente Férrer, Pernambuco. 

Neste estudo, permito-me representar colegas de infância e diversas crianças e 

adolescentes que, assim como eu, acordavam com o primeiro canto do galo e chegavam 

cedinho naquele local para arrumar o banco de madeira, antes de amanhecer o dia. Ao chegar 

lá, cada um de nós precisava deixar o banco arrumado, pronto, à espera das(os) feirantes que 

vinham de cidades circunvizinhas vender seus produtos na feira. Cama, mesa, banho, animais, 

frutas, verduras, plantas, unguentos para tratar doenças do corpo e da alma, quase tudo se 

vendia na feira. 

Como chegava cedinho naquele lugar, deixava tudo pronto para ter tempo de observar 

os repentistas, que se arrumavam para as suas apresentações. Uma viola, um cafezinho para 

esquentar e, mais tarde, lá do banco da minha patroa, Dona Dora, entre os intervalos de venda 

de roupas e tecidos, via e ouvia as apresentações dos repentistas. Com seus repentes, 

concorriam com o dominador de cobras, que desejava quase que ao mesmo tempo, vender 

produtos naturais contra problemas do corpo e d’alma. Só mais tarde, quando adulto, é que 

entendi que aquelas cobras não eram venenosas. Por isso aquele senhor conseguia transportá-

las e as expor no meio da feira, aos compradores e curiosos. Quanto aos repentistas, ao final 

da manhã, sempre antes que eu terminasse de desarmar o banco, eles colocavam suas violas 

nas costas e saíam para realizar cantorias em outros pontos da cidade, áreas rurais e da região, 

nos finais de semana. 

Da feira, guardei imagens que, simbolicamente, me permitiram, sem que eu soubesse, 

um encontro com a cultura popular presente na voz de Luiz Gonzaga (A FEIRA..., 1972), ao 

rememorar “A feira de Caruaru” e relacionar com os tempos em que trabalhava naquele 

espaço, em minha terra querida. Eu e minhas(meus) colegas crescemos com aqueles saberes e 

experiências, que nos acompanharam ao longo da vida.  

Passadas a adolescência e a juventude, em meio às vivências dessas fases de encontros 

e desencontros, observava que a virada do novo milênio chegara com uma efervescência de 

festivais culturais, onde se cobravam preços populares pela entrada como forma de 

democratizar a cultura. Uma década depois de tal efervescência cultural, que ocorrera no 



20 

 

início do século XXI, infelizmente a cultura tem deixado de ser assumida como uma política 

de formação social. 

 Segui, com os meus estudos, no desejo de manter meu elo com a cultura. Concluí a 

graduação em Letras pela Universidade de Pernambuco (UPE) e a Especialização em 

Literatura e Estudos Culturais, na Universidade Estadual da Paraíba (UEPB). Hoje, percebo 

que tais formações, de certa forma, anunciaram o que eu pretendi desenvolver hoje, com o 

estudo da pedagogia do imaginário, na concepção durandiana (DURAND, 1994), pois as 

imagens já me chamavam a atenção por meio dos estudos literários. 

Aprovado como professor de Letras, passei a lecionar em turmas da educação básica, 

nas quais, ao trabalhar com gêneros literários, as(os) alunas(os) sempre traziam cordéis que 

chamavam a atenção para a cultura popular, sobretudo para as imagens associadas ao texto e, 

em especial, às xilogravuras, que ressaltavam em suas temáticas elementos que tão bem 

representam o imaginário do povo nordestino. Na época, por não conhecer como era o 

processo de confecção das xilogravuras, imaginava que todo aquele trajeto era realizado 

apenas na gráfica, sem o apoio da arte manual, curiosidade que, mais adiante, foi esclarecida 

em um rápido diálogo com aquele que hoje é o cerne de minha pesquisa, J. Borges. 

Sem me aperceber, a caminho do cultural e do simbólico, no ano em que a Escola 

Pública onde cursei o Ensino Fundamental e Médio celebrou o aniversário de 30 anos de 

prestação de serviços educacionais, fui convidado, na condição de ex-aluno da instituição, 

para realizar um diálogo com alunas(os) concluintes do Ensino Médio. Recordo-me que, na 

época, após as conversas, lancei uma reflexão para juntas(os) pensarmos a escola como um 

símbolo do saber.  

Assim, a dimensão simbólica tem me acompanhado nas aulas que leciono. Por vezes, 

as(os) alunas(os) questionam: “professor, sua aula não vai ser no livro mais não, é?”. A 

inocência a que me refiro revela-se na forma como elas(es) ingressam no Ensino Médio, tão 

apegadas(os) ao pensamento escolarizado, cooptadas(os) por currículos escolares que 

precisam ser mais dinâmicos. Mesmo sem saber, reproduzem a lógica cartesiana. O desafio 

docente reside, então, em inserir a cultura popular como elemento cultural, político e social, 

para além do que está posto no livro didático. 

Em 2009, após realizar um evento interdisciplinar com as(os) estudantes da Escola 

Ana Faustina, instituição onde leciono, na cidade de Surubim, Pernambuco, a partir da obra 

“Homens e Caranguejo”, de Josué de Castro (1967), tive a oportunidade de produzir um 

estudo e de realizar a análise da referida obra literária, que resultou em uma publicação nos 

Anais do IV Colóquio Internacional Cidadania Cultural: diálogos de gerações, publicado 



21 

 

pela Editora Universitária da Universidade Estadual da Paraíba (UEPB), em 2009. Tal 

experiência permitiu observar o quanto o texto literário traduz questões implícitas à prática e à 

aprendizagem e conduz a significações particulares, ao passo que atentamos para a sua 

potência simbólica. 

Cursar a Especialização em Literatura e Estudos Culturais, na UEPB, possibilitou-me 

ampliar a reflexão sobre a questão simbólica na minha atuação docente e nas pesquisas 

acadêmicas. A experiência em feiras culturais e o olhar curioso, posteriormente, para as 

xilogravuras de J. Borges provocaram um encontro com a cultura popular foram ações que 

aconteceram espontaneamente e que hoje as percebo como fundantes nesta pesquisa. 

Tais experiências permitiram o entendimento de o quanto é desafiante provocar um 

movimento de ruptura com processos mecanicistas, na educação, que têm tolhido a 

oportunidade do pensar livre, da imaginação criativa, de criar mundos, universos, seja através 

das artes, das ciências seja de pequenos atos intensamente significativos do cotidiano, 

considerados a partir do sensível. De modo infeliz, o que percebemos é um cenário que se 

apresenta demasiadamente preocupante, de pessoas adoecidas, com o mal que turva o 

pensamento humano: a não valorização da cultura, dos saberes experienciais, presentes no 

entorno social, desenraizando as pessoas, provocando o distanciamento de suas respectivas 

sensibilidades. 

Pondero que compartilhar as justificativas que me levaram a apresentar esta pesquisa, 

que tem por categorias centrais a educação, o imaginário e a cultura, implica motivações e 

interesses que perpassam as esferas pessoais, sociais e acadêmicas. 

Na dimensão pessoal, a partir das experiências compartilhadas, penso que ninguém 

tem uma trajetória cultural, ao experimentar apenas um saber. Sinto-me privilegiado por, 

desde a infância, ter conhecido a cultura popular dos repentistas no meio da feira, bem como 

observar o saber-experiência “do homem da mala da cobra”, como era conhecido, ao chegar 

para vender seus unguentos. A experiência em ter trabalhado na feira situa a importância de 

espaços múltiplos para o “saber se revelar”. Confirmei meu amor e respeito pela potência 

cultural que possuímos. Pujança e poética de imagens que acompanham o meu trajeto 

antropológico. 

Na dimensão social, apreendo em J. Borges o quanto somos privilegiados 

culturalmente e que necessitamos distinguir e dar mais projeção a manifestações culturais que 

tão bem metaforizam o imaginário e os saberes populares. As produções do artista refletem 

uma sinergia que supera o olhar meramente descritivo do mundo. Sinto-me provocado, como 

nordestino que sou, a ressaltar artistas da minha terra, visto que muitos(as) não são 



22 

 

enaltecidos(as) em nossa região. O exemplo de vida do artista J. Borges guarda uma 

contribuição especial, à parte. Suas produções nos impulsionam a considerar a arte que se 

revela de maneira espontânea, original e criativa. Seu trabalho com xilogravuras possibilita, 

na percepção do imaginário, a compreensão dos saberes e bases imagéticas presentes em sua 

produção, rica em símbolos que tão bem materializam a cultura popular. 

Na dimensão acadêmica, ao aprofundar os meus estudos, por intermédio da teoria do 

imaginário de Gilbert Durand, na educação, justifico a contribuição que a investigação traz ao 

referido campo do conhecimento por ressaltar saberes e práticas profusas. A contribuição que 

a pesquisa pode apresentar, mediante a pedagogia do imaginário de J. Borges, interliga a 

Educação, a Cultura e a imagem (xilogravuras) sob um viés direcionado para as experiências, 

o vivido. A pedagogia do imaginário, como um desdobramento da teoria do imaginário, 

ressalta a arte e a cultura popular, tendo a produção de J. Borges enquanto lócus que 

entrecruza e valoriza tais dimensões. Pretendo promover a reflexão quanto à pedagogia do 

imaginário de J. Borges, em sua interlocução com os saberes populares, e destacar algumas 

perspectivas epistêmicas e imagéticas que fundamentam, na obra do artista, questões que 

podem ser lançadas à Educação.  Configura-se, assim, a nossa atenção às novas demandas do 

pensamento educacional e às práticas desenvolvidas em espaços não escolares, tendo em vista 

a contribuição que a teoria do imaginário pode oferecer para a Educação. Ressalto que, até o 

momento, a produção artística de J. Borges não foi objeto de pesquisas realizadas no 

Programa de Pós-Graduação em Educação Contemporânea. 

Compartilhadas as experiências e inspirações teóricas que justificam a realização da 

presente investigação a partir da produção artística de J. Borges considero que a escolha do 

tema decorre do fato de reconhecer que as minhas experiências são o ponto de partida para 

que viesse a considerar saberes que contribuíram para minha formação imagética, o que 

suscitou o desejo de pesquisar a cultura popular e a produção de xilogravuras do referido 

artista. 

A teoria do imaginário, de Gilbert Durand, justifica, metodológica e teoricamente, e 

me impulsiona a produzir esta investigação, considerando o sensível. Trata-se, pois, de um 

estudo que se apresenta com a intenção de ressaltar a diversidade cultural dimensionada pela 

pedagogia do imaginário de J. Borges. 

Este estudo ressalta o interesse por reflexões que apreciem a diversidade cultural, as 

artes e demais saberes que nascem da experiência do vivido. É um convite a profissionais da 

educação, pesquisadoras(es) do imaginário, artistas, produtoras(es) culturais e demais 



23 

 

leitoras(es) à imaginação. Sugiro pensar a educação de maneira ampla, ancorado na pós-

modernidade que nos auxilia a cogitar o pensar livre de paradigmas hegemônicos. 

Uma educação em que a capacidade de reinventar e ressignificar o real, de criar 

símbolos, imagens e narrativas a partir do sensível é, certamente, uma mediação possível 

desde a cultura. Isto é, mergulhar no imaginário compreendido como “o conjunto das imagens 

e relações de imagens que constitui o capital pensado do homo sapiens – aparece-nos como o 

grande denominador fundamental onde se vêm encontrar todas as criações do pensamento 

humano” (DURAND, 1989, p. 14), disponíveis às pessoas que se permitem experienciar o 

conhecimento, viável através do sensível, da fantasia. 

A imaginação não pode ser confundida com o imaginário. A imaginação é intrínseca 

ao indivíduo como uma capacidade pessoal, que pode até ser concebida como uma faculdade 

criativa de esboçar, mas não traduz o imaginário. Este é busca pela reequilibração do ser com 

o cosmos, nas mais variadas dimensões. O entendimento do imaginário durandiano 

possibilita, então, estabelecer uma reflexão do que se percebe no cotidiano, por questionar que 

a educação, há pelo menos dois séculos, guarda marcas do pensamento dominante, que é 

pautada, sobretudo, na razão. Ainda é recorrente a valorização da informação em detrimento 

da experiência. Assim, a sociedade organiza-se distante das questões culturais e artísticas que 

constituem as identificações com o societal. Se tivéssemos nos constituído livres das 

restrições de concepção cristã e da modernidade capitalista, talvez, teríamos concebido um 

homo sapiens politeísta e simbólico e, quiçá, o nosso estar no mundo ocorresse de forma mais 

harmoniosa, diante do que se vê acontecer com a cultura. 

Esta pesquisa é situada, portanto, nas intersecções entre a educação e a cultura 

popular. Educação que, pela potência simbólica que possui, conserva em seu sentido 

etimológico relações intrínsecas com as palavras criação, cultura, cultivo. Entretanto, o que 

vemos é um “cultivo” que, aos olhos e interesses liberais, é forçado a acontecer de modo 

tempestivo, imediato, que reconhece apenas o tempo cronos em detrimento do aion 

(DELEUZE, 1974).  

Assim, esta perspectiva desafia-nos a vislumbrar possibilidades de construção do saber 

social e convida-nos a romper com paradigmas tradicionais. Argumenta sobre outras 

dimensões que se (re)configuram e/ou se alteram, adaptadas às constantes mudanças que 

confirmam o sensível, o artístico, o criativo, como propulsores da relação entre educação e 

cultura e para novas epistemologias. São cenários que convidam à dimensão do sensível, a 

perceber saberes diversos, constituintes da formação humana, a partir de lugares que não 

apenas aqueles ligados à educação formal. 



24 

 

Tais espaços confirmam que o ser humano se constrói e reconstrói, mediado por suas 

interações e convergências com os saberes produzidos culturalmente diversificados, os quais 

revelam a potência do cotidiano em seu dinamismo de movimentos plurais e híbridos. Por ser 

acessível às pessoas, a potência cultural está integrada de modo orgânico nos espaços sociais. 

Revela o dinamismo de saberes, individuais e coletivos, que se entrecruzam com as diversas 

ciências que norteiam o humano em sua relação com o cosmos e o meio-ambiente, 

intermediados por representações e valores manifestos, por exemplo, nas religiões, na 

natureza, nas artes e, sobretudo, na educação. 

Tal concepção permite considerar que a educação formal, ancorada na lógica 

positivista, contribuiu para um processo de semiformação, o que não só retrai a formação e 

identificação das pessoas com o mundo, bem como provoca o distanciamento das pessoas da 

raiz a que pertencem. Convém destacar que tal processo tolhe a imaginação inerente a cada 

ser, no que tange a sua capacidade pessoal de partilhar o que há no universo de suas 

percepções. Um universo no qual a riqueza e a diversidade cultural envolvem histórias que o 

povo conta, danças que reúnem as pessoas em harmonia consigo e com o cosmos, artistas 

populares, a comida, o cultivo da terra, as religiosidades que articulam a vida, entre 

abundantes saberes organizados a partir do imaginário. Assim, entendemos que a cultura, na 

sua dimensão simbólica, é a própria diversidade. 

Ressaltamos a necessidade de se reconhecer a diversidade cultural de cada grupo, de 

cada povo, indistintamente. As culturas são saberes singulares, ricas em sua diversidade, que, 

por si só, não permitem visões e análises etnocêntricas ou fechadas em si. O movimento 

sugerido por intermédio da “imaginação criadora” (BACHELARD, 1997, p. 27) permite se 

afastar do lugar comum sobre os fenômenos e romper com ideias dominantes, enquanto 

movimento estratégico de resistência epistêmica e de valorização da cultura, em campos do 

saber como a educação. 

Buscamos com a pesquisa, então, apresentar a produção de um artista do Nordeste 

brasileiro e a dimensão simbólica da sua obra. Para tanto, elegemos a produção do artista 

pernambucano, nascido na cidade de Bezerros, José Francisco Borges (1935), conhecido por 

J. Borges. Para ele, o cordel despertou a “poética” desde a sua infância, nos folhetos que o pai 

trazia da feira, com a intenção de divertir ele e seus irmãos.  

J. Borges, depois de experienciar diversas ocupações profissionais, decidiu ser 

vendedor de cordéis, nas feiras e praças públicas do interior pernambucano e em estados 

vizinhos. A partir dos saberes experienciados com os folhetos, escreveu, em 1964, o seu 

primeiro cordel, “O encontro de dois vaqueiros no Sertão de Petrolina”, que teve cinco mil 



25 

 

exemplares vendidos em apenas dois meses. Tal vivência iniciou o artista na produção da 

cultura popular do Agreste pernambucano. 

Com o segundo cordel, publicado no ano seguinte, “O Verdadeiro aviso de Frei 

Damião sobre os castigos que vem” (1965), J. Borges aprofundou a sua experiência com a 

xilogravura
1
. Não demorou para que sua arte ganhasse projeção, ao enaltecer e valorizar a 

cultura popular. Esta que, em sua produção, nasce livre, no meio do povo, onde o artista tem a 

liberdade de apresentar o pensamento sobre as coisas da vida, do jeito que entende, 

sinalizando saberes que participam organicamente do cotidiano das pessoas, e que nascem na 

pulsão imaginante. Constitui uma manifestação popular de sensibilidades, que formam o 

imaginário local, a partir do que foi experienciado, e que surge, por exemplo, no meio da feira 

ou em demais espaços públicos, que reúne um lócus de representações diversas sobre a 

cultura do Nordeste brasileiro. 

J. Borges é um dos patrimônios vivos da cultura de Pernambuco.  A produção do 

artista, enquanto modo processual simbólico sugere pensar o imaginário simbolizado na 

relação com a cultura popular. O fazer artístico de J. Borges reúne aspectos diversos, que 

possibilitam compreender como ele dimensiona a sua história de vida, no plano da 

imaginação simbólica.  

“Com a partida do meu professor para a capital, procurei não esquecer o que aprendi 

escrevendo com carvão em pedaços de ‘papel de pão’, árvores e paredes. Por tudo que tivesse 

canto eu escrevia” (Diário de Campo, 2020). Um sorriso espontâneo, como quem volta as 

lembranças à infância, anuncia o comentário do artesão que, dada à potência criativa e ao 

fluxo com que produz as xilogravuras, já perdeu as contas de quantos artefatos estão 

espalhados pelo mundo, visto que, até o momento da pesquisa, não há catalogação do acervo 

do artesão.  

A estratégia que encontrou para assegurar sua autoria nos trabalhos foi afixar sua 

assinatura em cada produção finalizada, para assegurar a legitimidade da obra do artesão: “Eu 

assino todas as xilogravuras” (Diário de Campo, 2020). A sua produção artística constitui-se 

com base nas experiências vivenciadas, de modo a reafirmar a subjetividade enquanto 

elemento fundante dos saberes populares, materializados em cordéis, e, de modo especial, em 

xilogravuras. 

O trajeto antropológico de J. Borges é relacionado a mais de cinco décadas dedicadas 

à produção de xilogravuras, que representam, simbolicamente, sobretudo, o imaginário do 

                                                 
1
 Xilogravura é a técnica de gravura na qual se utiliza madeira como matriz e possibilita a reprodução da imagem 

gravada sobre o papel ou outro suporte adequado.  



26 

 

povo do Nordeste brasileiro. De olhos atentos à imagem sobre a madeira, o artista produz 

xilogravuras que tematizam o imaginário nordestino brasileiro, em um universo de imagens 

que envolvem, organicamente, personagens locais, situações do cotidiano, animais, flores e 

frutas, bem como animais fantásticos. Em linhas gerais, a sua produção é dividida entre 

produções que metaforizam o imaginário do artista e as encomendas específicas sobre 

famílias reunidas ou temas de celebrações, como batizados e casamentos, por exemplo. 

Entre exposições, oficinas, publicações, ilustrações de livros e ilustrações, como capas 

de discos, premiações e homenagens recebidas por J. Borges, nas últimas décadas, foram 

produzidas bibliografias sobre a vida e obra do artista, como o livro-exposição bilíngue 

(português/inglês) A arte de J. Borges do cordel à xilogravura
2
, curadoria de José Octavio 

Penteado, Tânia Mills e Pieter Tjabbes, produzido em 2004.  Também integra a obra um 

breve histórico sobre “a xilogravura popular no Nordeste”, bem como dos “ilustradores do 

folheto popular” e os fragmentos da obra Memórias e contos de J. Borges. A obra foi 

finalizada com uma exposição do cordel A entrada da prostituta no céu, xilogravuras e a 

cronologia de exposições, oficinas, publicações, ilustrações de livros, diferenciadas 

ilustrações, capas de discos e prêmios, entre 1972 e 2003, complementadas por registros e 

fotografias do artesão. 

O livro bilíngue (português/inglês) intitulado J. Borges por J. Borges, organizado por 

Clodo Ferreira e publicado pela Editora Universitária de Brasília, em 2006, é apresentado em 

quatro partes: a “transcrição da fala de J. Borges” como se deu o trajeto antropológico do 

artesão, gravuras, cordéis; o ensaio A rica expressão da fantasia sertaneja, de autoria de 

Jeová Franklin, estudioso da cultura brasileira; a reprodução integral do cordel Nazaré e 

Damião, o triunfo do amor, entre a vingança e a morte, e  biografia e catálogos das principais 

obras do participante da pesquisa. 

De modo complementar à bibliografia apresentada, em 2011, J. Borges produziu uma 

adaptação nordestina em cordel para a obra de Miguel de Cervantes, Dom Quixote. O livro é 

uma homenagem aos quatrocentos anos da obra do romancista e poeta. Integram o escrito de 

J. Borges personagens, lugares e temas do imaginário nordestino, como Maria Bonita, 

donzelas, mulheres do povo, padres, religiosidade, cidades e estados do Nordeste, brigas, 

                                                 
2
 A obra apresenta a trajetória de J. Borges das feiras populares ao ateliê e galerias, os temas emblemáticos e os 

personagens fantásticos da cultura nordestina; os primeiros parentes seguidores do artesão – com destaque para 

os filhos Pablo Borges e Bacaro Borges e o neto Gustavo Borges – a preferência do artista pela madeira 

‘umburana’, empregada na confecção das matrizes das xilogravuras – que mesmo sendo a madeira preferida 

por J. Borges para a produção dos artefatos passou a ser substituída pela madeira louro-canela numa 

perspectiva sustentável – entre outros temas. 



27 

 

delírio e morte, que, em cordel, reproduzem as aventuras de Dom Quixote no Nordeste 

brasileiro. 

O conto O lagarto, ilustrado por J. Borges, foi publicado em 2016, em parceria com 

José Saramago. É obra que, considerando a pedagogia do imaginário, transcende à fabulação, 

ao apresentar o lagarto que se metamorfoseia em rosa e depois em pomba, no meio de uma 

cidade que se espanta com o animal diferente. Sobre o fato de ter sido convidado para 

contribuir com o trabalho literário de escritores e poetas nacionais e internacionais, o artesão 

explica que diminuiu a produção de cordéis e que, nos últimos anos, tem produzido mais 

xilogravuras. Em relação ao lançamento do livro O lagarto (2016), J. Borges comentou: 

 

Ilustrei o livro de José Saramago. O lançamento foi em Araxá. Lá tem um 

hotel que foi inaugurado por Getúlio Vargas. Não gostei do hotel porque é 

muito grande. Mas gostei muito do lançamento do livro. O lançamento abriu 

às 8h e às 9h eu já tinha vendido tudo. Gosto muito de Araxá. Dei aula em 

Ipatinga, aula de gravura e de cordel (Diário de Campo, 2020). 
 

 Sobre as oficinas diz:  

 

Eu gosto de ensinar porque ensinando eu perpetuo a minha arte. O mundo 

tem bilhões de pessoas e o cara querer enfrentar isso sozinho? (risos) Eu 

ensino! O depois depende do artista fazer o seu nome. Eu digo: você 

aprendeu a fazer o nome. Agrade o povo. E agradará todo mundo (Diário de 

Campo, 2020).  
 

Dado o trajeto antropológico do artista em suas andanças e vivências por vários 

estados brasileiros e países, destaco a seguir, no período de 2018 a 2020, as criações e 

experiências de J. Borges para a cultura popular. 

Desfilou na Marquês de Sapucaí, em 2018, pela escola de samba Acadêmicos da 

Rocinha, e relembra que foi um desfile de cinquenta e cinco minutos “proporcionado por 

muito prazer, alegrias e confortos” (Diário de Campo, 2020). 

Sobre a produção da identidade visual do São João de Caruaru de 2019, o artesão 

considera uma experiência única, visto que o convite surgiu a partir da vivência com a 

produção de cenários para palanques em Nova York (2006) e em Brasília (2016): “o bom foi 

que, por se tratar de uma cidade vizinha, consegui ver o local e ‘tomar uns gorós’ com os 

organizadores do evento, que são todos meus amigos” (Diário de Campo, 2020). 

Sobre a exposição realizada no Centro de Compras Rio Mar, em Recife, durante o mês 

de agosto de 2019, J. Borges explicou que, devido à correria com a produção de xilogravuras, 

quando estava se preparando para ir ao evento, a exposição já havia encerrado, o que não o 



28 

 

deixou triste porque já tinha visto a mesma exposição em Salvador (BA) e na vizinha 

Caruaru. 

 Em paralelo à exposição no Centro de Compras Rio Mar, o artista foi anunciado como 

homenageado do Galo da Madrugada, em 2020, o que o deixou muito feliz, mas avisou que 

não poderia desfilar em um carro alegórico. Apenas prestigiou o evento, pois, segundo ele, “o 

diretor é gente muito boa” (Diário de Campo, 2020), o que o que o fez participar do carnaval 

com muito prazer.  

 Ao conversarmos sobre a matéria J. Borges está na moda, publicada no Jornal do 

Commercio do dia 08 de setembro de 2019, a qual noticiou que o artista conquista valorização 

em diferentes mercados – moda praia, capa de livros, roupas infantis –, Borges comentou que 

“o motivo mais superior dessa história é que trabalho para agradar o povo. Quando produzo, 

penso em tocar no sentimento de quem vai ver meu trabalho. Se tocar no sentimento tem 

sucesso”, e complementou que “o tempo se modifica, aparece novidade e quem trabalha com 

isso precisa acompanhar os gostos, os ditos das coisas que acontece. Quando a gente cria fama 

vem do mundo inteiro. Criei arte para livros e daí pra frente” (Diário de Campo, 2020).  

  Das idas e vindas que perfazem as experiências culturais de J. Borges, mesmo diante 

de fartas vivências em lugares diferentes, a sua produção artística permanece marcada por sua 

origem, centrada no imaginário nordestino brasileiro e nos costumes populares do seu povo, 

como menciona: 

  

Tem trabalho meu espalhado no mundo. Outra vez, veio aqui no meu ateliê 

junto com o pessoal que veio de São Paulo duas mulheres. Elas eram da 

Nova Zelândia, lá na Oceania. Ai eu perguntei: Está gostando de Brasil? Ela 

disse OK olhando com os olhos azuis pra mim e depois disse: “Tem gavua 

sua mi casa”. Aí eu sorri e disse: e quem diabo levou? Nova Zelândia é na 

Oceania. Tenho gravuras espalhadas pelo mundo. Trabalho no meu ritmo, no 

meu corte. Só trabalho com coisas do Nordeste. As coisas que o povo do 

Nordeste gosta eu gosto de explorar. O que eu fiz estrangeiro só foi a Torre 

Eiffel de Paris sob encomenda. Até hoje o cara não deu resposta. Não vendi 

a quem encomendou, mas depois vendi a outro francês (risos)” (Diário de 

Campo, 2020). 
 

Ao estabelecer relações imagéticas comuns entre educação, cultura e as xilogravuras, 

J. Borges dimensiona um modo particular pelo qual o imaginário é enaltecido. Tematiza a 

diversidade do pensamento, sugerindo pontos fundantes em sua produção. Particularmente, as 

xilogravuras evocam elementos da cultura popular. São imagens que possibilitam identificar 

aspectos da cultura, presentes nas suas produções e a relação que estabelece com o 

pensamento imaginante popular, as conexões entre sua obra e o pensamento mítico.  



29 

 

Para tanto, elegi a teoria do imaginário de Gilbert Durand (1921-2012) e as relações 

imagéticas comuns entre educação, cultura e as xilogravuras do participante da pesquisa. Ao 

privilegiar o estudo das imagens a partir das xilogravuras, a produção do artista cogita a 

imaginação criadora imanente, poética. Amplia a percepção do mundo como um movimento 

fluido do pensar. As xilogravuras de J. Borges não se limitam, por assim dizer, a um modelo 

determinado pelo pensamento moderno. As imagens participam do imaginário do Nordeste 

brasileiro, de modo amplo, pois envolvem, organicamente, temas cotidianos e a percepção 

sobre eles.  

De certa forma, as xilogravuras do artista contribuem com a reflexão acerca da 

iconoclastia endêmica durandiana porque reflete um desvio ao que impôs o mandamento 

bíblico à não adoração de imagens pois, “é-nos assim evidente que uma pedagogia da 

imaginação se impõe ao lado da cultura física e da do raciocínio” (DURAND, 1989, p. 295), 

e, nesse processo, é forjada uma pedagogia imaginante. 

Na relação consigo e com as diferentes pessoas, necessária ao estar no mundo, a teoria 

do imaginário de Gilbert Durand, numa perspectiva interdisciplinar, aponta possibilidades 

para a compreensão da relação da pessoa com o exterior pelo estudo das imagens. Alude às 

diferentes áreas do conhecimento, concebendo a pessoa numa acepção mais ampla, sensível, 

em sua tessitura.  

A opção por um processo estruturado
3
, à luz da teoria do imaginário, converge para 

compreender que a arte e as sensibilidades são importantes ferramentas de transformação 

sociocultural. Ao eleger as xilogravuras, concebo que “a imagem é semente e nos ‘faz criar o 

que vemos’” (DURAND, 1964, p. 64), na perspectiva simbólica. Ou seja, a imagem permite 

ser revivida de acordo com a sensibilidade de quem a aprecia. Os elementos que tais artefatos 

guardam representam, simbolicamente, a pedagogia do imaginário de J. Borges. 

A pedagogia do imaginário, como sendo uma pedagogia “deliberadamente centrada na 

dinâmica dos símbolos – se torna uma verdadeira sociatria, doseando precisamente para uma 

dada sociedade as colecções e as estruturas de imagens que exige para o seu dinamismo 

evolutivo”. (DURAND, 1964, p. 105). Atento às palavras “dinâmica”, “símbolos”, “dada 

sociedade”, “estruturas de imagens” e “dinamismo”, reconheço a importância da teoria do 

                                                 
3
 Na perspectiva da linguagem, Durand, ao utilizar o termo “estruturado”, não rechaça o uso de palavras que se 

relacionam com a teoria racionalista, visto que uma teoria não anula a outra. Exemplifico o dito ao ressaltar 

que o pós-estruturalismo não rompe com o estruturalismo, mas avança com base em seus pressupostos. Assim, 

“Ora, penso que as estruturas são elementos esquemáticos visto que pensáveis, mais materiais posto que 

necessários, de uma necessidade constrangedora, e normativa” (DURAND, 1996, p. 99) 



30 

 

imaginário na horizontalidade da vida, como possibilidade de estudo aberto a interpretações 

diferenciadas, não estanques. 

Nesse aspecto, trata-se de uma “experiência teórica” que possibilita, por intermédio da 

teoria do imaginário, observar a imagem a partir de um repertório de tessituras e que integra 

razão e imaginação com vistas à compreensão da pedagogia da imagem na interlocução entre 

este campo e a cultura e os saberes populares. Essa dimensão suscita, portanto, a pergunta 

central desta pesquisa: em que medida é possível conceber a poética de uma pedagogia 

imaginante a partir da análise simbólica das xilogravuras de J. Borges? 

O cordel aduz, junto à xilogravura que os acompanha, o objeto de análise da pesquisa, 

a partir da obra de J. Borges. São artefatos capazes de, por meio da imagem que apresentam 

contribuir para pensar a poética de uma pedagogia imaginante. Assim, por mobilizar reflexões 

relacionadas à educação a partir das vivências culturais do imaginário popular do artista, o 

objetivo geral do presente estudo é refletir em que medida é possível conceber a poética de 

uma pedagogia imaginante a partir da análise simbólica das xilogravuras de J. Borges. 

Com vistas à possibilidade de alcançar algumas premissas, os seguintes objetivos 

específicos foram eleitos: discutir sobre as bases teóricas e fenomenológicas da pedagogia do 

imaginário; analisar as bases epistemológicas que interseccionam a educação, a cultura e a 

xilogravura de J. Borges; e cogitar sobre os elementos que fundamentam a pedagogia 

imaginante na obra de J. Borges, a partir da análise sensível da produção de xilogravuras.  

Para o desenvolvimento da pesquisa, organizamos cinco seções. Discutimos, 

inicialmente, a “teoria do Imaginário rumo a uma tópica”. São vislumbradas questões que 

direcionam a constituição desta teoria para a composição de diferentes racionalidades. O 

imaginário enquanto arte de viver e ética, os contornos do conceito pedagogia do imaginário 

e como se estrutura a função imaginante, a partir do símbolo ao simbólico, à imaginação, 

são aspectos refletidos nesta passagem da pesquisa. Na seção “Sobre caminhar fora dos 

trilhos do racionalismo, experiência e outros saberes” abordamos a experiência filosófica, o 

saber-experiência ou a discussão sobre uma educação que considere o vivido. Contemplamos, 

nesse caminhar, questões relacionadas ao que é experienciado, à cultura e à educação, bem 

como a xilogravura e distintas sensibilidades. Em continuidade, com a seção “A imagem para 

além da ilustração: aspectos à luz da teoria do imaginário” são abordados os aspectos 

introdutórios da fisionomia e tipologia da imagem e direcionamos a reflexão sobre a imagem 

e o mito, dos regimes diurno e noturno da imagem. Apresentados os aspectos que 

fundamentam o estudo proposto, discorremos na seção “Caminhos metodológicos pelo 

imaginário”, as possibilidades de realização de uma interpretação das imagens escolhidas para 



31 

 

a pesquisa, em que a lente de análise indicada para o estudo é a mitodologia durandiana, pelo 

viés da mitocrítica. Percorridos os itinerários compartilhados na construção da pesquisa, na 

seção que finaliza a dissertação, “Mãos que talham a arte em madeira: as xilogravuras de J. 

Borges e a poética de uma pedagogia imaginante” analisamos as xilogravuras eleitas, a partir 

da teoria do imaginário, e das contribuições alcançadas por meio das categorias de análise: 

Pedagogia do Imaginário; Experiência e educação, e Educar pelas imagens. 

A seguir delineamos o estado da arte como partilha dos resultados encontrados sobre a 

temática da pesquisa, reconhecendo as produções existentes a partir de algumas categorias e 

especificações. 

 

 

1.1 ESTADO DA ARTE 

 

             Figura 2 – “Paisagem do Agreste” (J. Borges) 

 

Fonte: Borges (2010). 

 

A xilogravura “Paisagem do Agreste”, produzida por J. Borges, remete a uma 

metonímia das paisagens educacionais que existem no Brasil. O Centro Acadêmico do 

Agreste da Universidade Federal de Pernambuco, inserido na paisagem do interior 

pernambucano, materializa um momento da nossa história política educacional. Centro que 



32 

 

contribui com cenários múltiplos do saber, por intermédio do ensino, da pesquisa e da 

extensão, nas graduações e programas de pós-graduação ofertados. São paisagens de saberes 

que asseguraram à instituição a aprovação do primeiro doutorado a ser ofertado, no campo das 

Humanidades, no interior do estado. As xilogravuras do artista J. Borges revelam no cotidiano 

a continuidade da “paisagem educacional” que contemplamos. 

Para tanto, verificamos neste subitem quais aspectos e dimensões são contempladas 

nas produções já existentes, que envolvem a teoria do imaginário de Gilbert Durand e a 

educação, em interface com o campo desta pesquisa – a obra de J. Borges – presentes em 

produções divulgadas por instituições de ensino e pesquisa, que possibilitem expandir as 

reflexões em torno dos elementos que fundamentam a pedagogia imaginante a partir da obra 

do referido autor. Tal relação, por vezes, converge e diverge em seus aspectos simbólicos, a 

partir da percepção empregada e das dimensões imagéticas eleitas. Com o presente estado da 

arte procuramos demonstrar que a pesquisa é inaugural no que concerne aos objetivos eleitos. 

Pois, como cita Maffesoli (2009), “a prática da ciência não é um combate cujo objetivo é ter 

razão, mas um trabalho que contribui para aumentar e aprofundar o conhecimento”. 

 Deste modo, iniciamos a exploração sobre os temas centrais da pesquisa no âmbito 

nacional ao investigar as categorias “educação” e “teoria do imaginário” e, em seguida, no 

âmbito estadual, as categorias “xilogravuras de J. Borges” e “educação”, conforme passamos 

a explicar a seguir.  

De início, realizamos uma revisão sistemática da literatura (LIMA; MIOTO, 2007), na 

qual as principais fontes bibliográficas adotadas foram às teses e dissertações disponíveis em 

bases de dados brasileiras de acesso gratuito. Assim, diante de tantas possibilidades para a 

formulação de um corpus significativo, as teses e as dissertações se apresentam como 

representativas das pesquisas realizadas no cotidiano científico brasileiro. 

Em seguida, elegemos bases de dados para a análise transversal dos textos. Assim, a 

primeira decisão consistiu na busca de bases de dados de acesso gratuito, para as quais não 

houvesse a necessidade de empreender maiores esforços de busca. Consideramos bancos de 

dados que disponibilizassem documentos online, nos moldes de uma ciência aberta, com o 

recurso da busca avançada. Elegemos duas plataformas: a Biblioteca Digital Brasileira de 

Teses e Dissertações (BDTD) e o ATTENA – Repositório Institucional da Universidade 

Federal de Pernambuco (UFPE). 

A eleição se baseou nos aspectos geográficos do conhecimento, isto é, aquilo que está 

sendo produzido em nível nacional e estadual. No que tange ao nível estadual, por exemplo, 

ocorre graças a o estudo ter origem em um programa de pós-graduação situado no interior de 



33 

 

Pernambuco. Além disso, a BDTD foi indicada porque, diferente do Catálogo de Teses e 

Dissertações da CAPES, mantém o recurso da busca avançada
4
. 

Posto isso, podemos então sinalizar que os termos utilizados na aplicação dos dois 

bancos de dados perfizeram eixos temáticos. Em vez de uma filtragem temática pelas 

aplicações (língua, anos, regiões ou estados brasileiros como causa do estudo) decidimos que 

estas categorias fossem os efeitos (resultados) da busca. Portanto, os recortes se deram apenas 

entre as variações de palavras genéricas e específicas.  

 A primeira estratégia articulada com base nos operadores booleanos foi fundada em 

duas palavras genéricas, mas equivalentes: “teoria do imaginário” e “Pedagogia do 

imaginário”. Contudo, apenas os dois termos não alcançaram a finalidade de uma busca 

específica e conexa com os objetivos da pesquisa. Então, o segundo grupo de descritores foi 

orientado por um recorte do autor que subsidia o referencial teórico usado: “Gilbert Durand”. 

Por último, o terceiro grupo de termos se concretizou exclusivamente pela palavra 

“Educação”. 

 Todo o percurso anterior define as duas buscas realizadas nos referidos bancos de 

dados, porém não são sinônimos da totalidade de estratégias empreendidas. Desse modo, a 

segunda forma de pesquisa foi organizada com base no objeto da presente investigação: as 

xilogravuras do artesão J. Borges. A primeira classe de termos se caracterizou pelas variações 

do nome J. Borges, interseccionadas a dois descritores: “Xilogravura” e “Educação”.  

 

1.1.1 Das teses e dissertações que interseccionam a teoria do imaginário de Gilbert 

Durand e educação depositadas na BDTD nos últimos 25 (vinte e cinco) anos 

 

 A BDTD (IBICT, 2020) é uma biblioteca digital fundada pelo Instituto Brasileiro de 

Informação em Ciência e Tecnologia (IBICT), que fornece serviços de informação a partir 

dos dados das instituições de ensino e pesquisa. Sua organização ocorre por meio da Iniciativa 

de Arquivos Abertos (OAI), que expõe os metadados das teses e dissertações hospedadas nos 

repositórios institucionais. 

                                                 
4
 Porém, mesmo com a descrição completa das etapas anteriores, algumas dificuldades devem ser mencionadas. 

A princípio, a BDTD possui um processo de interoperabilidade maior com os dados hospedados nos 

repositórios institucionais. No entanto, o repositório não tem uma funcionalidade de indexação de dados tão 

rápida quanto o desejável. Assim, alguns dados existentes na realidade digital da ciência brasileira não são 

apresentados, mesmo que teses e dissertações já estejam disponíveis em outros repositórios. A necessidade de 

buscar produções científicas em nível estadual dimensiona o que vem sendo construído na UFPE. Todavia, o 

problema encontrado nesta última base foi a ausência de um manual de buscas avançadas. Então, a solução foi 

criar uma estratégia de palavras-chave intermediadas por operadores booleanos que guardassem coerência com 

a articulação dos descritores já aplicados na BDTD. 



34 

 

 A busca avançada realizada nessa plataforma foi acionada por três grupos de 

descritores. No primeiro, usamos os termos “teoria do imaginário” e “pedagogia do 

imaginário”, conexos pelo operador booleano “OR”. Posteriormente, intermediado pelo 

operador “AND”, dispomos todas as variações do nome “Gilbert Durand” entre parênteses, 

conectadas pela operação “OR”. Os agrupamentos anteriores foram filtrados em todos os 

campos possíveis da biblioteca. Nesse sentido, somente a última classe de palavras, 

“Educação”, foi aplicada apenas no campo assunto. Isto se explica pelo interesse de encontrar 

produções bibliográficas na referida área.  Em suma, a estratégia realizada foi: (Todos os 

campos: teoria do imaginário OR Todos os campos: pedagogia do imaginário) AND (Todos 

os campos: Gilbert Durand OR Todos os campos: G. Durand OR Todos os campos: G Durand 

OR Todos os campos: Durand, Gilbert OR Todos os campos: Durand, G. OR Todos os 

campos: Durand, G OR Todos os campos: Durand) AND (Assunto: Educação). A pesquisa 

alcançou um retorno de 40 (quarenta) teses e dissertações
5
.  

Do número de produções identificadas no cenário nacional nos últimos 25 (vinte e 

cinco) anos e que contemplam a categoria pesquisada “teoria do imaginário” e “educação”, 

percebemos que em 03 (três) estados há certa concentração dos estudos: Maranhão, São Paulo 

e Rio Grande do Sul. Observamos que os estudos foram realizados com maior presença nas 

regiões Nordeste, Sudeste, Sul, e apenas uma pesquisa na região Centro-Oeste. No Nordeste, 

destaca-se o estado do Maranhão, com 12 (doze) pesquisas; no Sudeste, São Paulo com 14 

(catorze) e no Sul, Rio Grande do Sul com 05 (cinco) produções. A distribuição em estados 

geofisicamente distantes leva a considerar que a ampliação dos programas de pós-graduação 

para as demais regiões do país possibilitou a quebra com a concentração anterior de pesquisas 

dessa natureza nas regiões Sul e Sudeste.  

As pesquisas foram desenvolvidas de modo descentralizado dos históricos centros de 

formação no Brasil. Isso releva a ampliação do quadro formação de pesquisadoras(es) para as 

demais regiões do país, o que, possivelmente, continuará a contribuir para que os estudos da 

educação e da teoria do imaginário ganhem maior centralidade nestes espaços de formação e 

de pesquisa. 

 Ao observar que a Universidade Federal do Maranhão (UFMA) e a Universidade de 

São Paulo (USP) possuem um maior número de teses e dissertações, questionamos a que se 

                                                 
5
 Uma observação salutar a toda a pesquisa empreendida está diante do número de produções. Embora o retorno 

tenha sido de 40 (quarenta) teses e dissertações, apenas 39 (trinta e nove) foram analisadas de modo 

qualitativo. O motivo da retirada de uma dessas produções, uma tese da UFPE, deu-se devido à busca posterior 

no ATTENA - RI UFPE. Decidimos apenas por instituições de ensino e pesquisa para além da UFPE com o 

interesse de evitar redundâncias nos dados da investigação. 



35 

 

atribui tais instituições produzirem tanto sobre Educação e teoria do imaginário se 

comparadas com as demais. A hipótese pode estar relacionada com o fato de que a 

Universidade Federal do Maranhão concentra um significativo número de grupos de pesquisa 

que atuam numa perspectiva interdisciplinar e que contemplam o estudo do imaginário
6
. Esta 

mesma reflexão também pode ser empreendida quanto à Universidade de São Paulo. Os 

trabalhos verificados, possivelmente, decorrem da existência de centros de pesquisa
7
 que 

contribuem para a divulgação da pesquisa, ao reunir uma diversidade de estudos na área em 

questão. As demais instituições paulistas, Universidade Estadual Paulista (UNESP) e a Escola 

de Filosofia, Letras e Ciências Humanas – Campus Guarulhos – da Universidade Federal de 

São Paulo (UNIFESP) contam com linhas de pesquisas associadas a centros de pesquisa
8
 que 

contribuem de maneira interdisciplinar com os estudos do imaginário no estado. 

 A construção do conhecimento sobre os estudos do imaginário, interseccionada com a 

educação, no Brasil, no período de 1994 a 2019, revela que na primeira década (1994-2004) a 

pesquisado sobre a temática ainda era incipiente. No entanto, nos últimos anos, tem-se uma 

produção maior, com uma média de 02 (duas) pesquisas defendidas por ano. 

Para apresentação das 39 (trinta e nove) produções identificadas na BDTD/IBICT, 

foram organizados 04 (quatro) quadros com vistas à necessidade de melhor distribuir a 

descrição das pesquisas. Por se tratar de uma busca com resultados no âmbito nacional, foram 

reunidas as teses em um quadro específico e as dissertações nos demais. 

Assim, o Quadro 1 reúne a descrição das teses identificadas e os Quadros 2, 3 e 4 

contêm a descrição das dissertações, as quais foram organizadas por ano, conforme passamos 

a apresentar. Nos quatro quadros, julgamos pertinente constitui-los por categorias: ano, 

Programa de Pós-graduação, título, autor(a) e metodologia empregada. O critério de análise 

que usamos visa observar em que medida as pesquisas se assemelham com o que empregamos 

em termos teóricos, metodológicos e de (re)conhecimento do tema e do objeto da pesquisa. 

O Quadro 1, a seguir, apresenta as 10 (dez) teses que foram identificadas durante o 

período eleito para a pesquisa, ou seja, 1994 a 2019. 

 

 

                                                 
6
 São eles: Grupo de Estudos e Pesquisas em Meio Ambiente, Desenvolvimento e Cultura (GEPEMADEC); 

Arte, Cultura e Imaginário na Educação (GSACI) e Grupo de Pesquisa História, Religião e Cultura Material 

(REHCULT). 
7
 Trata-se do Laboratório de Estudos do Imaginário (LABI) vinculado ao Instituto de Psicologia da USP. 

8
 Destaque para o Centro Interdisciplinar de Pesquisas sobre o Imaginário (CIPI), vinculado à UNESP. 



36 

 

Quadro 1 – Descrição das teses sobre a teoria do imaginário a partir do autor Gilbert Durand, 

interseccionadas ao assunto educação por ano, programa de pós-graduação, título, autor(a) e 

metodologia e hospedadas na BDTD 

 

ANO PROGRAMA DE 

PÓS-GRADUAÇÃO 

TÍTULO AUTOR(A) METODOLOGIA 

2006 Programa de Pós-

graduação em 

Educação - UFG 

Lugar é laço: o saber 

profundo nas 

comunidades goianas 

de Cibele e Caiçara 

Maria Emília 

Carvalho de Araújo 

Pesquisa social 

qualitativa  

Observação 

participante; 

Entrevista e história de 

vida 

2006 Programa de Pós-

graduação em 

Educação - USP 

Uma educação da 

alma: literatura e 

imagem arquetípica 

Eliana Braga Aloia 

Atihé 

Pesquisa social 

qualitativa 

Hermenêutica 

Análise bibliográfica 

 

2007 Programa de Pós-

graduação em 

Educação - USP 

Manoel de Barros: o 

demiurgo das terras 

encharcadas - 

educação pela 

vivência do chão. 

Maria Cristina de 

Aguiar Campos 

Pesquisa social 

qualitativa 

Hermenêutica 

Pesquisa biográfica 

Análise bibliográfica 

2011 Programa de Pós-

graduação em 

Educação – UFPEL 

A simbólica do 

espaço escolar: 

narrativas 

topoanalíticas 

Alexandre Vergínio 

Assunção 

Pesquisa social 

qualitativa 

Topoanálise 

Hermenêutica 

2011 Programa de Pós-

graduação em 

Educação - USP 

Educação na 

linguagem da anima: 

diálogos ontológicos 

com a música 

Guilherme Mirage 

Umeda 

Pesquisa social 

qualitativa 

Fenomenologia 

Arquetipologia 

2013 Programa de Pós-

graduação em 

Educação – UFPEL 

Escrituras do Corpo 

Biográfico e suas 

contribuições para a 

Educação: um estudo 

a partir do Imaginário 

e da Memória 

Andrisa Kemel 

Zanella 

Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa bibliográfica 

Reunião com 

participantes; 

Biografização corporal 

Registro de vídeo 

Diário da experiência 

2013 Programa de Pós-

graduação em 

Educação Escolar - 

UNESP 

Culturanálise de 

grupos em uma 

escola pública: 

ressignificando as 

culturas patente, 

latente e o espaço 

escolar – além do 

texto e aquém do 

tecido 

Márcia Rita Mesquita 

Ferraz de Arruda 

Pesquisa social 

qualitativa 

Culturanálise de grupo 

Arquetipologia 

Teste AT. 9 

Teste ATu-9 

Pedagogia da Escuta 

 

2013 Programa de Pós-

graduação em 

Educação - USP 

Animês e mangás: o 

mito vivo e vivido no 

imaginário infantil 

Fernanda Silva 

Noronha 

Pesquisa social 

qualitativa 

Hermenêutica 

Pesquisa bibliográfica 

Questionário 

 

2014 Programa de Pós-

graduação em 

Educação Escolar - 

UNESP 

O Trickster na escola: 

um estudo sobre a 

função educativa do 

mito 

Carlos Henrique 

Teixeira 

Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa bibliográfica 

Pesquisa de campo 



37 

 

Socioantropologia 

2015 Programa de Pós-

graduação em 

Educação – UFPEL 

Narrativas e 

imaginários de 

professoras 

readaptadas: rumo a 

uma pedagogia da 

observância 

José Aparecido 

Celorio 

Pesquisa social 

qualitativa 

Observação participante 

Entrevista 

Relatos de experiência 

Fonte: O Autor (2021)  

Nota: Dados produzidos pelo autor a partir da BDTD do IBICT (2002). 

 

 O Quadro 1 aduz que as 10 (dez) teses identificadas na base da BDTD/IBICT 

possibilitam observar em linhas gerais, que todas as produções aludem a pesquisas de base 

fenomenológica e que as categorias “educação” e “teoria do imaginário” foram contempladas 

por sentidos diversos, ora envolvendo a teoria, ora centradas na metodologia. Convergem no 

entendimento do sensível quanto aos contextos escolares e não-escolares. Porém, observamos 

que se distanciam de nossa pesquisa no que tange ao tema e ao objeto de estudo eleitos. 

Mesmo que todas as teses
9
 dialoguem com a nossa investigação no que tange à 

dimensão teórica (com o uso da teoria do imaginário de Gilbert Durand e demais teóricos 

afins), percebemos que as teses das(os) autoras(es) Atihé (2006), Assunção (2011), Umeda 

(2011), Zanella (2013), Arruda (2013), Teixeira (2014) e Celorio (2015) apresentam maior 

distanciamento do universo que pesquisamos, no que concerne ao tema, por se tratar de 

pesquisas que envolvem temáticas que perpassam apenas o contexto escolar. As teses das 

autoras Araújo (2006), Campos (2007) e Noronha (2013), embora se vinculem teoricamente à 

pesquisa que propomos, assumem dimensões diferentes quanto ao objeto. 

A tese de Araújo (2006) ao estudar o saber camponês possibilitou a compreensão de 

que o processo de aprender e ensinar não se restringe à escola e se une à concepção que 

apresentamos de uma educação pensada para além da racionalidade técnica. A autora recorreu 

à teoria do imaginário como forma de perceber que “o imaginário é o pilar de onde partem 

todos os mecanismos do pensamento” (ARAÚJO, 2006, p. 145), tendo como exemplos, 

narrativas que constituem a cultura popular. 

Ancorada entre diferenciados teóricos e na teoria do imaginário de Gilbert Durand, a 

tese de Campos (2007) demonstra as relações entre a natureza geofísica dos pantanais mato-

grossense e as culturas que secularmente os habitam. Imbricada na obra do demiurgo das 

                                                 
9
 As teses, bem como as dissertações constantes nos quadros a seguir apresentados, não estão referenciadas uma 

a uma porque são dados qualitativos e que pertencem às referências maiores: IBICT (2002) ou UFPE (2014). 

Logo, sua apresentação, por sobrenome e data, não é feita com base no sistema autor-data, é apenas uma 

proposta de apresentação didática dos dados. Somente nos casos em que houve citação de trechos das 

produções das(os) autoras(es) foi utilizado o sistema autor-data. 

 



38 

 

terras encharcadas, ao pesquisar a vida e obra de Manoel de Barros, está inserida no contexto 

da tradição oral do pantaneiro.  

O ponto que aproxima a pesquisa de Noronha (2013) da que propomos é, na 

perspectiva bibliográfica, a intenção da pesquisa, tendo em vista que a autora, mesmo ao 

direcionar o estudo para a análise de mangás, usou, inicialmente, imagens em xilogravuras 

para a realização de seus estudos. 

A partir das leituras realizadas nas teses identificadas, consideramos que elas suscitam 

a percepção das subcategorias que mais se destacaram ao entrecruzar a teoria do imaginário e 

a educação, a saber: 1) saberes do campo; 2) saberes escolares e 3) cultura popular. 

1. Saberes do campo: A partir da categoria eleita, a pesquisa de Araújo (2006) revela a 

subcategoria saberes do campo por ressaltar as topofilias do saber (casas, igrejas, vendas) 

junto à comunidade rural, para além da instituição formal de ensino. 

2. Saberes escolares: 08 (oito) produções contemplaram a subcategoria saberes 

escolares em instituições formais de ensino, a saber: Atihé (2006), com reflexões sobre as 

memórias literárias guardadas pela leitura de obras experienciadas pela autora na escola; 

Assunção (2011), quanto à percepção do simbolismo que guarda o espaço escolar;  Umeda 

(2011), ao investigar a educação e a música no ensino da arte;  Zanella (2013), ao estudar a 

memória do corpo como trajeto formativo de acadêmicas do curso de Pedagogia; Arruda 

(2013), o cotidiano de uma escola pública como possibilidade de ressignificação das culturas 

patente, latente e o espaço escolar; Noronha (2013), no estudo  sobre a figura do herói para 

crianças e adolescentes, estudantes, no estudo de animes e mangás; Teixeira (2014), ao refletir 

sobre a função educativa do mito no comportamento cotidiano da escola, e Celorio (2015) 

com a pesquisa sobre as narrativas de três professoras readaptadas de suas funções em sala de 

aula. 

3. Cultura popular: a produção de Campos (2007) ressalta a presença da cultura 

popular por meio da tradição oral do homem pantaneiro, a partir da obra de Manoel de 

Barros.  

O Quadro 2 apresentado a seguir, realça o número ainda pouco expressivo de 

produções identificadas no período de 1994-2004, se compararmos ao que vimos entre 2006 e 

2010.  

 

Quadro 2 – Descrição das dissertações sobre a teoria do imaginário a partir do autor Gilbert 

Durand interseccionadas ao assunto educação por ano, programa de pós-graduação, título, 

autor(a) e metodologia hospedadas na BDTD entre os anos de 1994 e 2010 



39 

 

 

ANO PROGRAMA DE 

PÓS-GRADUAÇÃO 

TÍTULO AUTOR(A) METODOLOGIA 

1994 Programa de Pós-

Graduação em 

Educação - UFRGS 

Os trajetos do 

imaginário e a 

alfabetização de 

adultos 

Denise Maria 

Comerlato 

Pesquisa social 

qualitativa 

Análise simbólica 

Etnologia 

Mitocrítica 

Mitanálise 

História de vida 

1998 Programa de Pós-

Graduação em 

Educação - UFPB 

A luta pela terra: 

imaginário e gênero 

Flávia Maia 

Guimarães 

Pesquisa social 

qualitativa 

Teste AT.9 

Oficina de pesquisa 

História de vida 

2006 Programa de Pós-

graduação em 

Educação - UFMA 

Educação e 

socialidade: aspectos 

do imaginário na 

Banda de Música do 

Bom Menino 

Suely Simone Costa 

Lima 

Pesquisa social 

qualitativa 

Culturanálise 

Questionário 

semiestruturado 

Pesquisa bibliográfica 

2006 Programa de Pós-

graduação em 

Educação - UFMA 

Adolescentes e 

deliquência: um olhar 

oximorônico sobre a 

aplicação da medida 

sócio-educativa de 

privação de liberdade 

em São Luís 

Roseli de Oliveira 

Ramos 

Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa bibliográfica 

Mitodologia 

História de vida 

Culturanálise 

2007 Programa de Pós-

graduação em 

Educação - UFMA 

O sagrado e o 

profano na educação: 

um estudo do 

imaginário religioso 

na escola pública 

Alberes de Siqueira 

Cavalcanti 

Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa de campo 

Análise de  

Desenho-texto 

Análise simbólica 

Questionário 

2008 Programa de Pós-

graduação em 

Educação - USP 

Do discurso à prática 

pedagógica: formas 

de resistência no 

Colégio da Polícia 

Militar 

Denise Rampazzo da 

Silva 

Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa bibliográfica 

Estudo de caso 

coletivo/etnográfico 

Entrevista com grupos 

focais 

2009 Programa de Pós-

graduação em 

Educação - USP 

Imaginário, corpo e 

caneta: matriz afro-

brasileira em 

educação de jovens e 

adultos 

Allan Santos da Rosa Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa de campo 

Oficina 

Mitocrítica 

Pesquisa bibliográfica 

2010 Programa de Pós-

graduação em 

Educação Escolar -

UNESP 

As tessituras do 

movimento: dança, 

tribalismo e 

imaginário no 

cotidiano de um 

grupo de alunos de 

uma escola pública 

de Araraquara 

Carlos Henrique 

Teixeira 

Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa de campo 

Etnografia 

Observação participante 

Fonte: O Autor (2021)  

Nota: Dados produzidos pelo autor a partir da BDTD do IBICT (2002). 



40 

 

 

As dissertações apresentadas entre 1994 e 2010 somam um total de 08 (oito) 

produções, identificadas no Quadro acima. Ressaltando os critérios escolhidos para a análise 

das produções, as dissertações das(os) autoras(es) Comerlato (1994), Ramos (2006), 

Cavalcanti (2007), Silva (2008), Rosa (2009) e Teixeira (2010) distanciam-se 

metodologicamente do tema que pesquisamos, por serem desenvolvidas em instituições 

formais. 

Quanto às dissertações das autoras Guimarães (1998) e Lima (2006), ambas estão 

interligadas em menor medida do que entendemos por educação, nesta pesquisa, tendo em 

vista que Guimarães (1998) destaca a educação como um movimento de luta que é, em si 

próprio, um movimento educativo. Contribui, assim, com o estudo que propomos, ao refletir a 

respeito dos saberes e experiências vivenciadas no cotidiano das sujeitas da pesquisa, tão-

somente. Já a pesquisa de Lima (2006) colabora com a reflexão sensível, ao considerar que “a 

chave para a compreensão de toda cultura humana, pois são as imagens que fazem a relação 

entre os homens e seu mundo” (LIMA, 2006, p. 43-44), através da banda de música Bom 

Menino. 

Entre as produções identificadas, são organizadas as seguintes subcategorias: 1. 

saberes escolares, 2. educação e movimentos sociais, 3. experiência e educação. 

1. Saberes escolares: de modo complementar ao que foi comentado anteriormente, 

observamos, no período pesquisado, que os estudos do imaginário foram ampliados para 

distintos espaços formais de ensino, como também contemplaram um universo maior de 

participantes da pesquisa. As pesquisas de Comerlato (1994) e Rosa (2009) se unem ao pensar 

a alfabetização de jovens e adultos a partir do imaginário. Carmelato (1994) reflete sobre o 

conhecimento da língua escrita e Rosa (2009), por sua vez, conjetura a relação oralidade e 

escrita, enfatizando alternativas de contribuição própria da cultura afro-brasileira na educação 

de jovens e adultos. O estudo de Ramos (2006) envolve adolescentes em medida 

socioeducativa de privação de liberdade, enquanto Silva (2008) investiga a violência juvenil 

como forma de resistência às normas do Colégio Militar. A pesquisa de Ramos (2006) se 

assemelha à de Silva (2008) no que tange aos ambientes de aprendizagem que guardam 

marcas militares, Fundação da Criança e do Adolescente (FUNAC), Colégio de Polícia 

Militar, respectivamente. As pesquisas de Cavalcanti (2007) e de Teixeira (2010) se 

aproximam ao refletir o sagrado e o profano presentes no imaginário da religião e da música. 

Cavalcanti (2007) estuda o imaginário religioso na escola pública, enquanto Teixeira (2010) a 

dança break praticada por jovens estudantes de uma escola pública. 



41 

 

2. Educação e movimentos sociais: Guimarães (1998), ao pesquisar a educação como 

um movimento de luta pela terra, dimensiona a educação para o encontro de saberes profusos, 

revelados pelas mulheres trabalhadoras rurais sem-terra. 

3. Experiência e educação: Lima (2006) ressalta a importância da música enquanto 

experiência a partir da participação em bandas. Enaltece os saberes-experienciais promovidos 

em espaços de cultura, ofertados pela Banda de Música do Bom Menino. 

A análise das 08 (oito) dissertações identificadas no período de 1994 a 2010 

possibilitou considerar que, por quase 02 (duas) décadas, os estudos de categorias como 

pedagogia do imaginário, saber-experiência, cultura popular, experiência, multiculturalidade e 

da pedagogia do sensível foram pouco tematizadas como caminhos para a pesquisa a partir do 

sensível, em espaços escolares ou não.  

 Em continuidade à apresentação dos resultados da pesquisa, apresentamos o Quadro 3, 

que corresponde ao período de 2011 a 2014 e que descreve as dissertações que foram 

catalogadas. 

 

Quadro 3 – Descrição das dissertações sobre a teoria do imaginário a partir do autor Gilbert 

Durand interseccionadas ao assunto educação por ano, programa de pós-graduação, título, 

autor(a) e metodologia hospedadas na BDTD entre os anos de 2011 e 2014 

 

ANO PROGRAMA DE 

PÓS-GRADUAÇÃO 

TÍTULO AUTOR(A) METODOLOGIA 

2012 Programa de Pós-

graduação em 

Educação - UFMA 

Tessitura de luz e 

sombra: estudo 

sobre o sentido da 

docência no 

imaginário de 

licenciandos do 

curso de Letras da 

UFMA 

Ediane Araújo Silva Pesquisa social 

qualitativa 

Análise documental 

Questionário 

Observação participante 

Entrevista 

semiestruturada 

2012 Programa de Pós-

graduação em 

Educação - UFMA 

Os museus de 

cultura popular de 

São Luís como 

espaços educativos: 

configurações e 

perspectivas para 

uma pedagogia do 

imaginário 

Monique de Oliveira 

Serra 

Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa de campo 

Pesquisa bibliográfica 

 

2012 Programa de Pós-

graduação em 

Educação - UFMA 

O imaginário na 

literatura infantil e 

juvenil e a 

formação do leitor: 

um estudo do 

simbolismo na obra 

de Ana Maria 

Machado 

Maria Cléa Nunes  Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa bibliográfica 

Hermenêutica simbólica  



42 

 

2012 Programa de Pós-

graduação em Ciências 

das Religiões - UFPB 

Aspectos do 

fenômeno religioso 

no contexto da 

educação 

tecnológica na 

Paraíba 

Anna Thereza Patrício 

Beuttenmüller Bezerra 

Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa de campo 

Questionário 

Entrevista 

Observação participante 

2013 Programa de Pós-

graduação em 

Educação - UFSM 

Tempos na 

formação docente: 

entre o identitário e 

o imaginário 

Monique da Silva Pesquisa social 

qualitativa 

Estudos bibliográficos 

Pesquisa empírica 

Histórias de vida 

2013 Programa de Pós-

graduação em 

Educação - UFMA 

A ludicidade e o 

simbolismo na 

infância: um estudo 

hermenêutico em 

uma brinquedoteca 

escolar do 

município de São 

Luís/MA 

Anízia Araújo Nunes 

Marques 

Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa de campo 

Hermenêutica 

2013 Programa de Pós-

graduação em 

Educação - UFMA 

Imagens da infância 

na escola pública de 

São Luís/MA: o 

lugar da criança no 

imaginário de 

professores 

Lia Silva Fonteles Pesquisa social 

qualitativa 

Questionário 

Entrevista 

2013 Programa de Pós-

graduação em 

Educação - USP 

O declínio dos ritos 

de passagem e suas 

consequências para 

os jovens nas 

sociedades 

contemporâneas 

Paulo Rogério Borges Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa de campo 

Questionário 

Entrevista 

Teste AT.9 

 

2014 Programa de Pós-

graduação em 

Educação - UFMA 

O mito da caverna 

de Platão no 

imaginário dos 

professores de 

filosofia do 

Instituto Federal de 

Educação Ciência e 

Tecnologia do 

Maranhão 

José Antônio Pinheiro 

Junior 

Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa de campo 

Questionário 

Entrevista 

 

 

2014 Programa de Pós-

graduação em 

Educação - UFMA 

As narrativas de 

professoras: 

abrindo portas do 

imaginário escolar 

Renata Abreu Lima de 

Figueiredo 

Pesquisa social 

qualitativa 

Observação participante 

Questionário 

Oficina de contação de 

histórias 

2014 Programa de Pós-

graduação em 

Educação - UFMA 

Violência, 

imaginário e 

educação escolar: 

um olhar 

antropológico 

Ana Paula Poli Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa bibliográfica 

Entrevista 

2014 Programa de Pós-

graduação em 

Educação - USP 

Mito, arte e 

educação: o 

imaginário em 

Harry Potter 

Júlio Pancrácio Valim Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa bibliográfica 

Mitohermenêutica 

Fonte: O Autor (2021)  

Nota: Dados produzidos pelo autor a partir da BDTD do IBICT (2002). 

 



43 

 

No período de 2011 a 2014, são identificadas, conforme o Quadro acima, as produções 

de Silva (2012), Nunes (2012), Bezerra (2012), Silva (2013), Marques (2013), Fonteles 

(2013), Borges (2013), Figueiredo (2014), Pinheiro Junior (2014), Poli (2014) e Valim 

(2014). A leitura das dissertações oportunizou a reflexão das subcategorias: 1. saberes 

escolares, 2. pedagogia do imaginário e 3. literatura fantástica, como pontos de partida eleitos 

para pensar as sensibilidades e a educação, em sua relação com os estudos do imaginário. Tais 

subcategorias demonstraram que: 

1. Saberes escolares: em continuidade ao que temos observado, o espaço escolar tem 

sido contemplado pelos estudos do imaginário, seja no panorama mais específico – como uma 

brinquedoteca –, seja sobre a escola como um todo. O período pesquisado revela um número 

maior de pesquisa sobre o imaginário docente (SILVA, 2012; SILVA, 2013; FONTELES, 

2013; FIGUEIREDO, 2014; PINHEIRO JÚNIOR, 2014). Silva (2012) pesquisou o sentido da 

docência no imaginário de licenciados(as) em Letras da UFMA; Silva (2013) ressalta o tempo 

e imaginário social a respeito da docência com professoras da rede pública de Santa Maria 

(RS); Fonteles (2013) articula a compreensão sobre o imaginário de professoras sobre 

educação infantil em uma escola de educação pública de São Luís (MA); Figueiredo (2014) 

apresenta o imaginário de professoras a partir de suas narrativas em uma escola da rede 

estadual de São Luís (MA) e Pinheiro Junior (2014) pesquisou a respeito de como os(as) 

professores(as) de filosofia do Instituto Federal do Maranhão ensinam o mito da caverna a 

alunos(as) do ensino médio e de como se pode perceber o imaginário que surge neste processo 

educativo. De modo pontual, observamos que Nunes (2012), ao analisar o imaginário presente 

na literatura infantil, mediante a obra de Ana Maria Machado, dimensiona a formação do 

leitor; Bezerra (2012), por outro lado, investigou as expressões de religiosidade de um grupo 

de jovens cristão do IFPB. Marques (2013) observou expressões simbólicas presentes em 

atividades lúdicas desenvolvidas em uma brinquedoteca escolar municipal de São Luís (MA); 

Borges (2013), em uma comunidade estudantil de uma escola de educação profissional, 

interessa-se quanto aos impactos causados na formação dos(as) jovens, na perspectiva do 

imaginário. A pesquisa de autoria de Poli (2014) articula o fenômeno da violência com base 

as figuras do imaginário escolar. São trabalhos que, em linhas gerais, interessam-se em 

saberes presentes nas instituições formais de ensino. 

2. Pedagogia do imaginário: ao estudar o processo de musealização da cultura popular 

maranhense, Serra (2012) ressalta a importância dos estudos do imaginário para uma 

“pedagogia do imaginário, reequilibrando da razão e emoção, ciência e poesia” (SERRA, 

2012, p. 7). 



44 

 

3. Literatura fantástica: a pesquisa de Valim (2014) aduz à literatura fantástica como 

forma de refletir sobre os vestígios mitológicos manifestos na narrativa de Harry Potter. 

Entendemos que a dissertação de Serra (2012) se refere, embora em menor medida, ao 

que pretendemos nesta dissertação, pela atenção da autora sobre os estudos da cultura popular 

e a pedagogia do imaginário como probabilidades de uma educação pelos símbolos, imagem e 

imaginário. 

 O quadro 4 encerra, no âmbito nacional, o resultado da pesquisa realizada na 

BDTC/IBICT e apresenta as dissertações que foram identificadas no período de 2015 a 2019, 

conforme observamos na descrição a seguir. 

 

Quadro 4 – Descrição das dissertações sobre a teoria do imaginário a partir do autor Gilbert 

Durand interseccionadas ao assunto educação por ano, programa de pós-graduação, título, 

autor(a) e metodologia hospedadas na BDTD entre os anos de 2015 e 2019 

 

ANO PROGRAMA DE 

PÓS-GRADUAÇÃO 

TÍTULO AUTOR(A) METODOLOGIA 

2015 Programa de Pós-

graduação em 

Educação - UFMA 

As lendas de São 

Luís do Maranhão e 

um imaginário 

educacional: um 

estudo hermenêutico 

e simbólico 

Marlon Bruno Barros 

Cardozo 

Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa bibliográfica 

Entrevista 

Observação participante 

Questionário 

2016 Programa de Pós-

graduação em 

Educação - UFRN 

Poesia e imaginação: 

construindo imagens 

mentais no processo 

de compreensão de 

poemas 

Nathalia Ferreira 

Duarte 

Pesquisa social 

qualitativa 

Questionário 

Observação participante 

 

2016 Programa de Pós-

graduação em 

Educação - UFMA 

Estudo das imagens 

simbólicas nas toadas 

de bumba meu boi de 

Donato Alves: uma 

contribuição para a 

educação 

Ivandro de Souza 

Coelho 

Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa bibliográfica 

Hermenêutica 

 

2016 Programa de Pós-

graduação em 

Educação - UFJF 

Invisibilidade negra 

na educação: análises 

com base na 

experiência de uma 

professora de uma 

escola pública de Juiz 

de Fora/MG 

Waldeir Reis Pereira Pesquisa social 

qualitativa 

História de vida 

Entrevista 

Observação participante 

Pesquisa bibliográfica 

2017 Programa de Pós-

graduação em 

Educação – 

UNIOESTE 

Imaginários de 

violências e conflitos 

na relação 

professor/aluno 

Eliane dos Santos 

Macedo Oliveira 

Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa de campo 

Entrevista 

semiestruturada 

Grupo focal 

2017 Programa de Pós-

graduação em 

Educação -UNIFESP 

Rap, Mitocrítica e 

Educação: Os 

Lugares do 

Rubens Fagner da 

Silva 

Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa de campo 



45 

 

Imaginário no 

Imaginário de Outros 

Lugares 

Pesquisa bibliográfica 

Entrevista 

Mitocrítica 

2018 Programa de Pós-

graduação em 

Educação - USP 

Livros para a 

infância: uma leitura 

hermenêutica sobre 

imagens e narrativas 

Camila Teresa da 

Silva 

Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa bibliográfica 

Pesquisa exploratória 

Hermenêutica 

2019 Programa de Pós-

graduação em 

Educação - UFJF 

A identidade étnico-

racial da criança: um 

olhar para os 

imaginários presentes 

em um ambiente 

escolar 

Ana Carolina 

Bustamante Dias 

Souza 

Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa de campo 

Questionário 

Estudo etnográfico 

2019 Programa de Pós-

graduação em 

Educação pela UFJF 

Karingana wa 

Karingana: 

brincadeiras e 

canções africanas 

Jussara Alves da Silva Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa de campo 

Entrevista 

Oficinas 

Fonte: O Autor (2021)  

Nota: Dados produzidos pelo autor a partir da BDTD do IBICT (2002). 

 

As produções apresentadas nos anos finais da pesquisa, relativas ao período de 2015 a 

2019, demonstraram que os estudos do imaginário e educação foram dimensionados em 

perspectivas distintas, se comparados aos períodos anteriores. Próximas quanto à perspectiva 

teórica, mas distantes no que tange ao tema que pesquisamos, observamos, entre as 09 (nove) 

dissertações analisadas, que as subcategorias que se destacam em meio aos estudos realizados 

são: 1. saberes escolares, 2. cultura afro-brasileira, 3. cultura popular, e 4. educação e 

sensibilidade. 

1. Saberes escolares: presente do início ao final do período pesquisado, a subcategoria 

saberes escolares reflete as pesquisas centradas em instituições formais de ensino. Tal 

concentração de pesquisas sobre um mesmo espaço suscita a importância de se pensar, 

também, outros espaços de construção do saber, numa perspectiva mais ampla. Sobre as 

pesquisas identificadas, observamos que Cardozo (2015) apresenta o imaginário de uma 

escola da rede pública e uma da rede privada, com vistas à compreensão do regime de 

imagens por professores(as) e alunos(as) do ensino fundamental. Duarte (2016), por outro 

lado, investigou a leitura de poesia como atividade provocativa de atos imaginativos, 

objetivando a melhor compreensão do texto poético, com crianças das séries iniciais da 

educação básica e de escola pública. Oliveira (2017) apreende o imaginário relacionado a 

conflitos e violências, na relação entre professoras(es) e alunas(os) em uma escola pública. 

2. Cultura afro-brasileira: enquanto a pesquisa de Pereira (2016) oportuniza a reflexão 

do imaginário em conexão com a temática étnico-racial no contexto escolar, a pesquisa de 

Souza (2019) promove a reflexão sobre a importância de combater a exclusão e o racismo, ao 



46 

 

propor brincadeiras e canções africanas, no contexto escolar, como uma pedagogia 

antirracista. 

3. Cultura popular: a pesquisa de Coelho (2016), ao investigar as toadas do poeta 

Donato Alves, fomenta o debate acerca da cultura popular como uma educação 

humanizadora, por intermédio da leitura/escuta de toadas, em uma escola da rede pública. A 

dissertação de Coelho (2016) está interligada, em menor medida, com o objeto da pesquisa 

que propomos, por contemplar a cultura popular a partir das imagens presentes nas toadas de 

bumba meu boi, à luz da teoria do imaginário, tão-somente.  Silva (2017), em sua pesquisa, 

reflete sobre o imaginário e a educação, em interface com a cultura hip hop, na educação. 

5. Educação e sensibilidade: Silva (2018), por sua vez, estuda o universo simbólico, a 

partir da leitura de livros com imagens da infância. 

Da análise dos quadros produzidos sobre o corpus das produções indicadas 

anteriormente, percebemos que, entre as 39 (trinta e nove) produções identificadas na 

BDTC/IBCT, as subcategorias que mais se destacaram durante o período de 1994 a 2019, 

foram: “saberes escolares”, “saberes do campo”, “cultura popular”, “educação e movimento 

social”, “experiência e educação”, “pedagogia do imaginário”, “literatura fantástica”, “cultura 

afro-brasileira” e “educação e sensibilidade”. 

 Em continuidade à construção do estado da arte, o próximo subtópico apresenta os 

resultados identificados no Repositório Institucional da UFPE. 

 

1.1.2 A teoria do imaginário de Gilbert Durand e a educação interseccionadas nas teses e 

dissertações do acervo do ATTENA – Repositório Institucional da UFPE 

 

 O ATTENA – Repositório Institucional da UFPE (UFPE, 2014) é um modelo de 

gestão de documentos online integrado ao Sistema Integrado de Bibliotecas (SIB) da 

universidade. Seu objetivo é gerenciar as produções intelectuais dos centros acadêmicos da 

UFPE, tendo em vista o processo de divulgação do conhecimento. Isso alude à relevância de 

tal base de dados para a presente investigação, pois condensam as teses e dissertações 

produzidas sobre educação ou na área de Educação, em nível de mestrado e doutorado, 

existentes nos programas da instituição.  

 Por uma questão de coerência da pesquisa, a estratégia utilizada na BDTD foi 

reproduzida e aplicada no ATTENA - RI UFPE. Portanto, os mesmos grupos de descritores 

foram usados para a busca específica: (“pedagogia do imaginário” OR “teoria do imaginário”) 

AND (“Gilbert Durand” OR “G. Durand” OR “G Durand” OR “Durand, Gilbert” OR 



47 

 

“Durand, G.” OR “Durand, G” OR Durand) AND Educação. A única diferença está na 

inutilização do recurso de busca avançada, já que o manual não estava disponível.  

 O resultado gerado pelo ATTENA – RI UFPE corresponde a 32 (trinta e duas) 

produções científicas; no entanto, o número foi reduzido para 15 (quinze), quando foi operada 

a filtragem manual: leitura de títulos, resumos, sumários, introduções e conclusões das teses e 

dissertações. Uma diferença observada em relação à BDTD, não mais do ponto de vista 

estratégico, mas da matéria tratada no corpus catalogado, foi a entrada de múltiplas áreas do 

conhecimento que tematizavam sobre a “teoria do imaginário” interseccionada com o assunto 

“Educação”.  

 Os estudos possibilitaram reconhecer a importância da Associação Nacional Ylê Setí 

do Imaginário
10

 no estado de Pernambuco, como ponto inaugural sobre a inserção da teoria do 

imaginário de Gilbert Durand.  

 O desenvolvimento da pesquisa, ao longo dos anos em que foram identificadas as 

produções no ATTENA – RI UFPE, 1994 a 2019, representa um horizonte linear no número 

de produções que contemplam a teoria do imaginário de Gilbert Durand, interseccionada ao 

grande tema “educação”. 

De início, observamos, em linhas gerais, que se tem, a cada ano, em média, entre 01 

(uma) e 02 (duas) produções, durante o período catalogado. Semelhante ao que foi observado 

no âmbito nacional, na primeira década (1994-2004), na esfera estadual, o número de 

produções também é menor, se comparado à regularidade de produções nos anos seguintes. 

No período entre 2005-2019, as pesquisas oscilam entre 1 (uma) e 2 (duas) por ano. 

Identificamos que, no ano 2007, houve um aumento, como também no ano de 2011, de, 

respectivamente, 3 (três) e 4 (quatro) trabalhos depositados na base examinada. 

O aumento de produções identificadas nos anos 2007 e 2011 se dão com a 

apresentação de teses somadas às dissertações finalizadas nos respectivos anos. Verificamos 

que, em 2007, tem-se 02 (duas) dissertações e 01 (uma) tese. Quanto ao ano de 2011, foram 

                                                 
10

 Por não se tratar de uma base de dados de acesso às produções depositadas, julgamos oportuno enfatizar, neste 

subtópico, a relevância da Associação Nacional Ylê Setí do Imaginário para os estudos do imaginário, no 

estado de Pernambuco. Conforme consta no seu Estatuto (RECIFE, 2004), trata-se de uma associação civil, de 

caráter sociocultural e educacional, sem fins econômicos, fundada na cidade do Recife-PE. Na página 

eletrônica da Associação foram identificadas listas de produções de teses e dissertações vinculadas apenas à 

Universidade Federal de Pernambuco, Campus Recife, nas áreas da Antropologia, Literatura e Letras, História 

e Ciências da Saúde, as quais já foram identificadas a partir das buscas no RI da UFPE e presentes na 

construção dos quadros a seguir compartilhados. Apenas as listas das produções estão disponíveis na página 

eletrônica da Associação, na aba biblioteca, opções: teses > dissertações. Para saber mais sobre a Associação 

Nacional Ylê Setí do Imaginário, consultar  http://www.yle-seti-imaginario.org/ 

http://www.yle-seti-imaginario.org/


48 

 

03 (três) teses e 01 (uma) dissertação. Tais aspectos ressaltam a presença do imaginário nas 

discussões afins à educação. 

De modo diferente da organização dos quadros produzidos a partir dos dados obtidos 

na BDTD, para apresentação das 15 (quinze) produções identificadas no ATTENA - RI 

UFPE, optamos por constituir 03 (três) quadros, com vistas a melhor propor a descrição das 

produções anualmente. Assim, por se tratar de uma pesquisa no âmbito estadual, decidimos 

reunir as teses e as dissertações nos quadros 5, 6 e 7 por ano. Mantivemos a organização dos 

quadros nas mesmas categorias (ano, Programa de Pós-graduação, título, autor(a) e 

metodologia).  

O quadro 5, trazido a seguir, apresenta os resultados das teses e dissertações 

identificadas no período de 1994 a 2005. 

 

Quadro 5 – Descrição das teses e dissertações sobre a teoria do imaginário a partir do autor 

Gilbert Durand interseccionadas ao assunto educação por ano, programa de pós-graduação, 

natureza, título, autor(a) e metodologia hospedadas no ATTENA - RI UFPE entre os anos de 

1994 e 2005 

 

ANO PROGRAMA DE 

PÓS-

GRADUAÇÃO 

NATUREZA TÍTULO AUTOR(A) METODOLOGIA 

1994 Programa de Pós-

graduação em 

Antropologia 

Dissertação O imaginário: 

uma viagem ao 

universo do 

“Acolhedor-

acolhido” 

Maria Aparecida 

Lopes Nogueira 

Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa de campo 

Entrevista 

Observação 

participante 

História de vida 

2000 Programa de Pós-

graduação em 

Antropologia 

Dissertação Para uma 

pedagogia da 

pichação 

Rita de Cássia 

Costa Garcez 

Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa de campo 

Entrevista 

Questionário 

Teste AT.9 

2004 Programa de Pós-

graduação em 

Antropologia 

Dissertação De espelhos do 

real à realidade 

espelhada: as 

significações das 

imagens do 

espetáculo da 

morte no jornal 

Folha de 

Pernambuco 

Nilson José 

Rodrigues de 

Paula 

Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa 

bibliográfica 

Análise de imagens 

2005 Programa de Pós-

graduação em 

Antropologia 

Dissertação Análise mito 

simbólica da 

iconografia 

pirotécnica 

Sophia de 

Oliveira Costa e 

Silva 

Pesquisa social 

qualitativa 

Mitocrítica 

2005 Programa de Pós- Tese Um olhar Eduardo Romero Pesquisa social 



49 

 

graduação em 

Antropologia 

fotográfico da arte 

de Pernambuco: a 

influência dos 

conceitos da 

fotografia sobre a 

arte 

contemporânea 

Lopes Barbosa qualitativa 

Pesquisa 

bibliográfica 

Análise de imagens 

Fonte: O Autor (2021)  

Nota: Dados produzidos pelo autor a partir do ATTENA – Repositório Institucional da UFPE (2014). 

 

O quadro 5 sugere que o pensamento sobre o imaginário é latente no período descrito. 

A hipótese é que as pesquisas identificadas durante período pesquisado, vinculadas ao 

Programa de pós-graduação em Antropologia, ainda estavam em processo de difusão para 

outros campos do saber.  

Identificamos que a pesquisa de Garcez (2000), realizada no âmbito escolar, sinaliza a 

potência interdisciplinar dos estudos do imaginário, presente e em processo de consolidação 

interdisciplinar. A pesquisa foi realizada com a participação de estudantes pichadores, em 

uma escola pública, com a intenção de “conhecer e compreender como se desenrola a 

apropriação do espaço escolar pelo grupo de estudantes pichadores, desvelar seu significado” 

(GARCEZ, 2000, p. 14). A investigação ressalta as concepções sobre a imagem simbólica de 

Durand e demais pensadores do imaginário. 

A pesquisa de Nogueira, ao propor “compreender o fenômeno do ‘acolhimento’” 

(1994, p. 9), contribui com o presente estudo, em menor medida, ao priorizar a análise do 

sensível pelo fenômeno do acolhimento. Contudo, o trabalho nos impulsiona a pensar, em 

termos metodológicos e temáticos, a concepção dos arquétipos desenvolvidos por Carl Gustav 

Jung.  De modo complementar, possibilita a revisão literária da teoria do imaginário, de 

Gilbert Durand, bem como da metodologia durandiana sobre a mitocrítica. 

A partir da imagem do Quadro 5, observamos que os resultados apresentados nas 

produções identificadas, por meio da categoria eleita, “educação e imaginário”, consideraram 

que, na dimensão teórica, todas as produções estabelecem ligação com a pesquisa que 

realizamos. Todavia, quanto aos aspectos temáticos, é destacado o distanciamento em relação 

ao que propomos, no que concerne à subcategoria “imagem”. 

1. Imagem: as pesquisas de Garcez (2000), Paula (2004), Silva (2005) e Barbosa 

(2005) ligam-se a partir da subcategoria apresentada. Garcez (2000) desenvolve a pesquisa a 

partir das imagens produzidas por pichadores no espaço escolar; Paula (2004) e Barbosa 

(2005) investigam, em seus estudos, a imagem fotográfica. A primeira, a imagem fotográfica 

no jornal Folha de Pernambuco, e o segundo, a fotografia de três artistas pernambucanos.  



50 

 

O Quadro 6, a seguir, apresenta os resultados das teses e dissertações identificadas no 

período de 2006 a 2011. 

 

Quadro 6 – Descrição das teses e dissertações sobre a teoria do imaginário a partir do autor 

Gilbert Durand interseccionadas ao assunto educação por ano, programa de pós-graduação, 

natureza, título, autor(a) e metodologia hospedadas no ATTENA - RI UFPE entre os anos de 

2006 e 2011 

 

ANO PROGRAMA DE 

PÓS-

GRADUAÇÃO 

NATUREZA TÍTULO AUTOR(A) METODOLOGIA 

2007 Programa de Pós-

graduação em 

Educação 

Tese Análise do 

Universo 

imaginário de 

Professores de 

Matemática: Entre 

Luzes e Sombras 

Gleide Peixoto 

de Oliveira  

Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa de campo 

Teste AT.9 

História de vida 

Entrevista 

2008 Programa de Pós-

graduação em 

Comunicação 

Dissertação Fotografia e 

experiência 

estética: a 

superação do 

efêmero na 

fotojornalismo 

contemporânea 

Ana Elyzabeth 

de Araújo 

Farache 

Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa 

bibliográfica 

Análise de imagem 

 

2008 Programa de Pós-

graduação em 

Antropologia 

Dissertação Sobre buscas e 

sentidos em uma 

rede mundial de 

viajantes: The 

Couchsurfing 

Project 

Ana Flávia 

Andrade de 

Figueiredo 

Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa etnográfica 

Entrevista 

2010 Programa de Pós-

graduação em 

Antropologia 

Dissertação Escultura de carne 

e sangue: uma 

experiência 

estético-religiosa 

do sacrifício no 

terreiro ilê asé 

azeri oyá- 

Jaboatão dos 

Guararapes (PE) 

Délio Roberto 

Freire  

Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa de campo 

Entrevista 

Pesquisa 

bibliográfica 

Análise de imagens 

2011 Programa de Pós-

graduação em 

Antropologia 

Tese Narradores do 

sensível: um 

estudo sobre o 

imaginário e a 

cegueira na 

cidade do Recife 

(versão para quem 

enxerga) 

Sandra Simone 

Moraes de 

Araújo 

Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa de campo 

Observação direta 

Curso de tiflologia 

Entrevista 

Oficina de fotografia 

para pessoas cegas 

Fonte: O Autor (2021)  

Nota: Dados produzidos pelo autor a partir do ATTENA – Repositório Institucional da UFPE (2014). 

 

O Quadro 6 evidencia que, no período de 2006 a 2011, foram apresentadas 05 (cinco) 

produções que intersecionam a teoria do imaginário com a educação. As pesquisas têm 



51 

 

proximidade com a pesquisa que desenvolvemos, em termos teóricos, mas distanciam-se em 

termos de metodológicos e temáticos. A análise alude às seguintes subcategorias: 1. Saberes 

escolares, 2. Imagem, 3. Experiência do vivido, 4. Cultura afro-brasileira e 5. Educação e 

sensibilidades. 

1. Saberes escolares: A pesquisa de Oliveira (2007) ressalta que, a partir do teste AT-

9, professoras(es) de matemática participantes da pesquisa, apesar das mazelas sociais 

descritas por eles(as), mantêm o sonho e a crença na possibilidade de contribuir para a 

educação. 

2. Imagem: o estudo de Farache (2008) parte da análise da imagem de uma fotografia 

do massacre em uma escola de Beslan, na Rússia (2004). Contribui com a reflexão a respeito 

da potência imagética e da experiência estética sobre os conceitos de tragédia e cartase. 

3. Experiência do vivido: Figueiredo (2008) contribui com a reflexão sobre o 

fortalecimento de identidades transculturais, a partir da referida subcategoria, observada no 

“Projeto Surfe por sofás”, como uma possibilidade de pensar a cultura além-fronteira, a partir 

do diálogo com pessoas que participam do projeto. 

4. Cultura afro-brasileira: Freire (2010) sugere a reflexão a respeito da experiência 

estético-religiosa relacionada ao bestiário sacrificial no candomblé, em perspectiva simbólica 

sobre a cultura afrodescendente. 

5. Educação e sensibilidades: a experiência da produção em questão revela leituras 

sensíveis, como Araújo (2011), ao estudar a relação entre o imaginário e a cegueira, a partir 

do cotidiano de pessoas cegas, na cidade do Recife.  O estudo possui pouca aproximação com 

a temática que propomos, mas, ao buscar compreender o trajeto antropológico dos 

participantes da pesquisa, a autora dimensiona, ao longo do presente estudo, o olhar sensível 

que buscamos operar. 

O Quadro 7, a seguir, apresenta os resultados das teses e dissertações identificadas no 

período de 2012 A 2019. 

 

Quadro 7 – Descrição das teses e dissertações sobre a teoria do imaginário a partir do autor 

Gilbert Durand interseccionadas ao assunto educação por ano, programa de pós-graduação, 

natureza, título, autor(a) e metodologia hospedadas no ATTENA - RI UFPE entre os anos de 

2012 e 2019 

 

ANO PROGRAMA DE 

PÓS-

GRADUAÇÃO 

NATUREZA TÍTULO AUTOR(A) METODOLOGIA 



52 

 

2013 Programa de Pós-

graduação em 

Antropologia 

Dissertação Os bacamarteiros 

de Caruaru 

George Michael 

Alves de Lima 

Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa de campo 

História de vida 

Entrevista 

2014 Programa de Pós-

graduação em 

Antropologia 

Tese Visível audível 

tangível: mitos do 

corpo na 

performance 

Eduardo Romero 

Lopes Barbosa 

Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa de campo 

Visita a exposições 

Entrevista 

Mitocrítica 

2016 Programa de Pós-

graduação em 

Educação 

Contemporânea 

Dissertação Mulheres vestidas 

de barro e os 

sentidos da 

produção de 

mestras artesãs da 

comunidade do 

Alto do Moura em 

Caruaru/PE 

Aldir José da 

Silva 

Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa de campo 

Caso alargado 

Entrevista 

História de vida 

Análise de imagem 

Observação 

participante 

2019 Programa de Pós-

graduação em 

Educação 

Contemporânea 

Dissertação Diálogos entre 

arte e educação: a 

educação estética 

a partir da análise 

sensível da obra 

de Abelardo da 

Hora 

Graciele Maria 

Coelho de 

Andrade Gomes 

Pesquisa social 

qualitativa 

Análise sensível da 

obra 

Análise de conteúdo 

2019 Programa de Pós-

graduação em 

Educação 

Contemporânea 

Dissertação A Pedagogia 

Mítica de Cida 

Pedrosa: Leituras 

a partir da Teoria 

do imaginário de 

Gilbert Durand 

 

Clécia Juliana 

Gomes Pereira 

Amaral 

Pesquisa social 

qualitativa 

Entrevista semi-

estruturada 

Aplicação do teste 

AT9 

Análise mitocrítica 

Fonte: O Autor (2021)  

Nota: Dados produzidos pelo autor a partir do ATTENA – Repositório Institucional da UFPE (2014). 

 

A imagem do quadro 7 apresenta o resultado da pesquisa nos anos de 2012 a 2019 e 

descreve as produções identificadas a partir das categorias pesquisadas. 

Na perspectiva da subcategoria Cultura popular, observamos que a dissertação de 

Lima (2013) se assemelha, em menor medida, com a nossa proposta, ao tematizar, a partir dos 

bacamarteiros de Caruaru-PE, os significados envolvidos nessa manifestação cultural e, ao 

mesmo tempo, a dinâmica sociocultural na qual se insere o folguedo. 

Do mesmo modo, a pesquisa de Barbosa (2014) pouco se relaciona com os estudos 

que desenvolvemos, tendo em vista que coincide apenas quanto à perspectiva teórica. O autor 

contribui com os estudos do imaginário ao sugerir a reflexão sobre a compreensão da 

subcategoria Performance, no que concerne à relação autor/obra, na produção artística. 

Tal aspecto é também observado na dissertação de Silva (2016), à qual o tema da 

pesquisa que propomos se conecta, no que concerne aos saberes populares investigados, para 



53 

 

a compreensão dos sentidos da produção de mestras artesãs em barro da comunidade do Alto 

do Moura em Caruaru-PE. Ao tematizar a estética do imaginário popular, embasado nos 

estudos de Gilbert Durand, o autor aproxima-se dos estudos que propomos. 

 A dissertação de Gomes (2019), que teve por objetivo cogitar premissas à educação 

estética a partir da análise sensível da obra de Abelardo da Hora, aproxima-se em alguns 

aspectos do tema que pesquisamos, por servir de inspiração para refletirmos a subcategoria 

educação e sensibilidades. 

A subcategoria Pedagogia mítica, que permeia a pesquisa de Amaral (2019), mesmo 

que o tema se distancie do que propomos na pesquisa, conecta-se ao nosso estudo a partir de 

objetivos que o trabalho da autora apresenta, por também pretender realizar a análise da obra 

de uma artista/literata, Cida Pedrosa, à luz da teoria do imaginário de Gilbert Durand. 

Ao realizarmos a análise dos quadros produzidos, percebemos que, entre as 15 

(quinze) produções identificadas na ATTENA - RI UFPE, o conjunto de subcategorias que 

mais se destacaram, a partir dos temas “educação e teoria do imaginário” foram: mito, 

imagem, saberes escolares, experiência do vivido, cultura afro-brasileira, educação e 

sensibilidades, cultura popular, saberes populares, educação estética e pedagogia mítica. 

 

1.1.3 J. Borges e a xilogravura nas teses e dissertações do acervo ATTENA – Repositório 

Institucional da UFPE 

 

 Em um planejamento de busca diferente, para não se restringir apenas ao referencial 

teórico, mas se debruçar também sobre o sujeito de pesquisa em questão, adotamos uma 

mudança temática. Assim, buscamos sobre J. Borges e a sua xilogravura, o que não obteve 

retorno na BDTD; porém a procura foi satisfatória no ATTENA - RI UFPE. Dessa maneira, 

elegeu-se para esta base de dados três classes de palavras-chave: “J. Borges” e as variações 

deste nome próprio; o termo “Xilogravura”; e o descritor “Educação”.  

 Toda estratégia foi intermediada pelos operadores booleanos e teve a mesma 

aplicabilidade quando comparada ao eixo temático da teoria do imaginário analisada no 

subitem anterior. Dessa maneira, sua extensão se deu da seguinte forma: (“J Borges” OR “J. 

Borges” OR “José Francisco Borges”) AND Xilogravura AND Educação. O resultado no 

ATTENA - RI UFPE foi de 34 (trinta e quatro) teses e dissertações.  

 Contudo, vale salientar que nem todas as 34 (trinta e quatro) bibliografias geradas se 

adequavam aos objetivos específicos do estudo. Assim, foi necessária uma filtragem manual 

dos resultados, para saber que 28 (vinte e oito) produções estavam fora do eixo empreendido. 



54 

 

Logo, somente 06 (seis) bibliografias foram eleitas. Além disso, como há intervalos de anos 

entre as teses e as dissertações optamos por não ilustrar uma linha do tempo, permanecendo 

apenas o recurso do quadro esquemático para a apresentação dos dados.  

De modo semelhante ao que apresentamos nos quadros produzidos a partir do RI 

UFPE ATTENA - RI UFPE, para sistematização das 06 (seis) produções optamos por 

organizar o Quadro 8 com a mesma intenção apresentada no que se refere a: descrição das 

produções (teses e dissertações) reunidas numa sequência anual; organização dos quadros nas 

mesmas categorias (ano, Programa de Pós-graduação, título, autor(a) e metodologia). 

O quadro 8, a seguir, apresenta os resultados das teses e dissertações identificadas no 

período eleito para a pesquisa (1994-2019). 

 

Quadro 8 – Descrição das teses e dissertações sobre a xilogravura de J. Borges 

interseccionadas ao assunto educação por ano, programa de pós-graduação, natureza, título, 

autor(a) e metodologia hospedadas no ATTENA - RI UFPE  

 

ANO PROGRAMA DE 

PÓS-

GRADUAÇÃO 

NATUREZA TÍTULO AUTOR(A) METODOLOGIA 

2007 Programa de Pós-

Graduação em 

Design 

Dissertação A xilogravura 

popular nos 

projetos de 

design: um estudo 

sobre a 

compreensão e a 

utilização das 

imagens da 

xilogravura pelos 

designers 

Rosângela Vieira 

de Souza  

Pesquisa social 

qualitativa 

Entrevista com 

designers 

Análise de imagem 

 

2010 Programa de Pós-

Graduação em 

Antropologia 

Dissertação Vidas Dedicadas. 

A Lei do Registro 

do Patrimônio 

Vivo: 

transmissão, 

reconhecimento e 

tradição 

Marcia Mansur 

de Oliveira 

Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa de campo 

História de vida 

Entrevista 

 

 

2015 Programa de Pós-

Graduação em 

História 

Tese Histórias escritas 

na madeira: J. 

Borges entre 

folhetos e 

xilogravuras na 

década de 1970 

Maria do 

Rosário da Silva 

Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa de campo 

Pesquisa 

bibliográfica 

Entrevista 

2016 Programa de Pós-

Graduação em 

Letras 

Dissertação A morte, o 

feminino e o 

sagrado: uma 

leitura 

intersemiótica das 

iluminogravuras 

de Ariano 

Suassuna 

Ester Suassuna 

Simões 

Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa 

bibliográfica 

Análise de 

iluminogravuras 



55 

 

2016 Programa de Pós-

Graduação em 

Ciência da 

Informação 

Dissertação Percurso temático 

e figurativo na 

literatura de 

cordel 

Charlene Maria 

dos Santos 

Pesquisa social 

qualitativa 

Pesquisa de campo 

Observação direta 

2017 Programa de Pós-

Graduação em 

Educação 

Contemporânea 

Dissertação A consciência 

metatextual do 

gênero discursivo 

cordel: entre o 

saber e o fazer 

saber poético, 

com a palavra, os 

cordelistas 

July Rianna de 

Melo 

Pesquisa social 

qualitativa 

Análise metatextual 

Entrevista semi-

estruturada 

Fonte: O Autor (2021)  

Nota: Dados produzidos pelo autor a partir do ATTENA – Repositório Institucional da UFPE (2014). 

 

As produções identificadas no Quadro 8 ressaltam que a obra de J. Borges tem sido 

recorrente nas pesquisas de mestrado e doutorado nas últimas décadas. Entretanto, não foram 

identificadas pesquisas com o tema da obra do artista, na dimensão do sensível, à luz da teoria 

do imaginário de Gilbert Durand. 

As leituras realizadas possibilitaram identificar nas produções e sistematizar as 

seguintes subcategorias: 1. Xilogravura de J. Borges e o design, 2. Xilogravura de J. Borges e 

a História e 3. Xilogravura de J. Borges e a cultura popular.  

1. Xilogravura de J. Borges e o design: a pesquisa de Souza (2007) contribui com a 

pesquisa ao compartilhar o trajeto da xilogravura da China ao Nordeste brasileiro, bem como 

por ressaltar que a xilogravura do artista tem sido usada nos projetos de design. 

2. Xilogravura de J. Borges e a História: a pesquisa de Silva (2015) enaltece a 

produção do artista e demonstra que o autor Borges transita entre a escrita de folhetos, a 

ilustração de capas e a criação de composições xilográficas independentes. Na perspectiva 

histórica, a pesquisa é dimensionada para a importância que a academia possui em garantir que a 

biografia de J. Borges se mantenha disponível para a pesquisa de um dos representantes da cultura 

popular nordestina brasileira. 

3. Xilogravura de J. Borges e a cultura popular: pelo viés da cultura popular, os 

estudos em questão enfatizam  dimensões distintas, que convergem para a vida e obra de J. 

Borges, ora como patrimônio vivo da cultura de Pernambuco, na pesquisa de Oliveira (2010), 

ora para referendar os estudos sobre a leitura intersemiótica das Iluminogravuras do seu 

amigo Ariano Suassuna, como feito na análise de Simões (2016); ou mesmo para ressaltar 

estudos sobre o cordelista, como os produzidos por Santos (2016) e Melo (2017). 

 

 

 



56 

 

1.1.4 Estado da arte: um contínuo caminhar 

 

O contínuo caminhar trilhado ao longo do estado da arte aduz a subcategorias 

identificadas por intermédio das leituras e análises, que permitiram aflorar alguns eixos 

temáticos, que se relacionam, de forma preambular, com os termos por nós pesquisados, a 

saber: 1) Pedagogia do Imaginário; 2) Experiência e Educação e 3) Imagens e função 

imaginante. 

No que pertine às pesquisas relacionadas ao eixo temático “pedagogia do imaginário”, 

observamos aspectos que relacionam o termo “pedagogia” ainda marcada, muitas vezes, por 

abordagens racionalistas, presas a paradigmas educacionais influenciados pelo tecnicismo 

cartesiano, situadas apenas no âmbito da Educação enquanto formação escolar. No que 

concerne a um grupo de pesquisas relativamente menor, encontramos o termo “pedagogia do 

imaginário” em alusão aos estudos do imaginário, de modo breve. Compreendemos, assim, a 

necessidade de se tematizar o termo “pedagogia” e/ou “pedagogia do imaginário” em uma 

acepção mais ampla, sensível, afastada da dimensão única sobre a “educação 

institucionalizada”. 

Interessa-nos aprofundar os estudos, à luz da teoria do imaginário de Gilbert Durand, 

do termo “pedagogia do imaginário”, de maneira aberta à construção do conhecimento que 

acontece e flui em espaços cotidianos de aprendizagem e formação humana, para além dos 

muros, ou melhor, das barreiras do saber, tendo em vista a forma como ainda ocorre a 

veiculação de conhecimentos e de práticas sob o viés do tecnicismo. 

A análise de pesquisas já existentes que contemplam a teoria do imaginário de Gilbert 

Durand aduz à necessidade de aprofundar o diálogo a respeito da contribuição do referido 

campo para os estudos culturais na educação. Tomamos por base, então, elementos que 

caracterizam a cultura popular representada nas xilogravuras de J. Borges, numa perspectiva 

direcionada para a pedagogia do imaginário do artista. 

O segundo eixo temático, “Experiência e Educação”, é mencionado por 

considerarmos, a partir da análise qualitativa dos estudos catalogados, que as pesquisas 

identificadas nas bases são fortemente direcionadas para a investigação de fenômenos ligados 

à educação escolar. Logo, vislumbramos avançar com a presente pesquisa no sentido de 

contemplar saberes presentes em outros espaços. O referido eixo relaciona-se com a evidência 

de que, para além dos espaços escolares, a Educação não pode ser pensada apenas sob 

premissas técnico-racionalistas. O vivido, aquilo que as pessoas conservam a partir de suas 

culturas, é ainda assumido à margem na pesquisa em educação. A leitura realizada nos 



57 

 

trabalhos identificados contempla a relação potente entre o saber experienciado e educação, 

num espectro mais amplo e sensível. 

Faz-se necessário ampliar a concepção de aprendizagem para além da lógica 

educacional tradicional, inspirada nos moldes cartesianos e que reproduz abordagens 

estanques. Pressupomos outra racionalidade, mediada pela teoria do imaginário. 

Privilegiamos saberes para além dos conhecimentos instituídos em espaços formais de 

aprendizagem. Tal reflexão enseja o resgate de noções a partir do imaginário cultural e não 

apenas por/em espaços institucionais. Trata-se de saberes que são revelados pela arte, pelo 

experienciado nas e com as pessoas. São conhecimentos que vão de encontro ao pensar 

dominante e que tornam a Educação aberta a distintas formas de se compreender, resgatar e 

de legitimar os saberes advindos da cultura popular, do contato com o povo, que se 

apresentam a partir de cada vivência. 

A percepção do eixo “Experiência e Educação”, como possibilidade de forjar o 

conhecimento, considera a dinâmica contínua e que se renova a cada produção analisada. 

Potencializa formas múltiplas de se aprender. São ideias que se apresentam como forma de 

ampliar a potência criativa e em diálogo com diferentes espaços de aprendizagem, numa 

simbiose entre educação e sociedade.  

O terceiro eixo “Imagens e função imaginante” decorre da percepção de que não 

visualizamos, teórica e metodologicamente, nos trabalhos relacionados com as xilogravuras 

produzidas por J. Borges e com base na teoria do imaginário de Gilbert Durand, elementos 

que privilegiassem tal dimensão. Logo, percebemos a necessidade de destacar o imaginário 

durandiano, com base no qual exploraremos as xilogravuras. 

Reconhecemos a necessidade de observar as imagens de J. Borges por um olhar 

sensível e que possibilite captar elementos que os artefatos remetem a uma dimensão 

transdisciplinar, na perspectiva do imaginário. Trata-se de redimensionar o olhar para 

percebermos a dimensão imagética da produção artística do xilógravo e, então, cogitar as 

premissas pedagógicas de sua imaginação. A “Educação pela imagem” é retomada como 

forma de conferir valor epistêmico à pedagogia imaginante que a obra do autor abarca, 

(re)conhecendo elementos recorrentes que participam do imaginário coletivo representado 

simbolicamente por sua arte. 

A próxima seção, em linhas gerais, reflete sobre a teoria do imaginário de Gilbert 

Durand, bem como as contribuições epistêmicas de pensadores deste campo do saber para a 

formulação dos pressupostos ligados aos estudos do imaginário. 

 



58 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



59 

 

 

 

A potência que a imaginação e as imagens possuem permite imaginar a xilogravura 

“Briga da onça com a serpente”, de J. Borges, apresentada para iniciar esta seção. Metaforiza 

o que anunciamos adiante como um “embate”, em que a teoria do imaginário sugere ir de 

encontro ao que é posto pela racionalidade e o pensamento moderno cristão. Para além da 

mera descrição aparente aos olhos, na imagem não se apresenta quem vence e quem perde, 

mas um 

 encontro pelo qual somos convidadas(os) a pensar a necessidade de equilibrar, na concepção 

do imaginário, razão e sensibilidade, com vistas ao “restabelecimento da paz, da justiça, da 

harmonia, tanto nos planos cósmico e social, quanto espiritual” (CHEVALIER; 

GHEERBRANT, 2019, p. 481) 

Ao longo desta seção discutimos algumas questões que direcionam a constituição da 

teoria do imaginário por uma variada racionalidade. A partir do sensível, abordamos o 

imaginário de Gilbert Durand enquanto arte de viver e ética. Imersos na teoria do 

imaginário, analisamos os contornos que contribuem para a formação de um conceito de 

pedagogia do imaginário. A seção é finalizada a partir da reflexão sobre a função imaginante 

que, em sua estrutura, percorre do símbolo ao simbólico à imaginação. 

  

 

2.1 POR UMA OUTRA RACIONALIDADE: O IMAGINÁRIO 

 

O ponto de partida para a compreensão das questões que norteiam a constituição da 

teoria do imaginário para a uma tópica parte da concepção de que, no momento que a 

humanidade começou a pensar a sua origem, apenas na ótica monoteísta teocentrista, não 

despertou para a reflexão sobre a origem das coisas. Deu-se início ao desequilíbrio entre as 

pessoas e o planeta, uma vez que o Racionalismo desconsiderou a experiência sensível, ao 

priorizar apenas a razão para explicar a realidade. 

Assim, ao introduzir, teoricamente, os estudos do imaginário, julgamos pertinente 

manter um diálogo com paradigmas dos quais partem este campo do saber, a partir das 

concepções teóricas dos pensadores do imaginário. Por estarem interligados, filosoficamente, 

entre si, na constituição do campo dos estudos do imaginário, passamos a comentá-los, bem 

como, compartilhar como eles nos ajudam a pensar o imaginário. 



60 

 

Ernest Cassirer (1874-1945) foi um dos pensadores do imaginário social que estudou a 

relação entre as pessoas e a cultura. Compreende que entre o imaginário individual e o 

coletivo existe uma força catalisadora de energias e, ao mesmo tempo, é uma fonte comum de 

emoções, de lembranças, de afetos e de formas de vida. Em um entendimento comunitário, 

forma-se, por assim dizer, um patrimônio coletivo como algo que ultrapassa a pessoa, que 

impregna o global. 

Ao valorizar a relação entre as pessoas e a cultura, Ernest Cassirer (1977) ajuda a 

pensar o imaginário social na dimensão emocional, sensível, corporal e simbólica, ao 

conceber que as pessoas são produtoras culturais, de imagens e de símbolos. Consideramos 

que Cassirer inscreve-se entre os fundadores do imaginário, por defender que 

 
entre o sistema receptor e o efetuador, que não se encontra em todos os 

animais, observamos no homem um terceiro elo que podemos descrever 

como o sistema simbólico. Essa nova aquisição transforma o conjunto da 

vida humana. Comparado aos outros animais, o homem não vive apenas em 

uma realidade mais ampla, vive, pode-se dizer, em uma nova dimensão da 

realidade. (CASSIRER, 1977, p. 48). 

 

 Ao interagir com o meio, o ser humano não apenas cumpre a função dualista 

“receber/efetuar”, mas também cria símbolos, numa dimensão que avança do universo apenas 

físico para o simbólico, onde tece linguagem, mito, religião, ciência, nas mais variadas 

dimensões do imaginário.  

Gaston Bachelard (1884-1962) questionou o Positivismo, enquanto método de análise, 

ao formular uma crítica à epistemologia tradicional, na obra “A formação do espírito 

científico” (BACHELARD, 1996). Ele inovou o estudo da imaginação, ao explorar o 

devaneio, a fantasia e a profundezas da arte, que antes não haviam sido explorados pela 

imaginação e o imaginário. 

A proposta de Bachelard (1996) abrange a dupla determinação do espírito sobre o 

objeto e deste sobre a experiência científica. Ele considera que nada para o ser humano é 

insignificante e que a imaginação é parte fundante da relação entre sujeito e realidade. 

Tal concepção sinaliza a relação entre razão e imaginação, em que a última conduz à 

liberdade e favorece o surgimento de uma nova epistemologia no estudo das imagens, no que 

concerne ao método, à fisionomia das imagens, à tipologia das imagens, à imaginação 

criadora, às leis das imagens, à nova crítica literária e à imaginação como arte de viver e ética, 

de forma que podemos afirmar que os estudos de Bachelard foram fundamentais no campo do 

imaginário. 



61 

 

Ao considerar os campos da “psique” junguiana, Mircea Eliade (1907-1986) considera 

que, para se explorar a realidade e buscar a sua plena significação, é necessário reconhecer as 

representações e significados das imagens, para além do que é disposto manifestamente, uma 

vez que 

 
a imagem como tal, na qualidade de feixe de significações, que é verdadeira, 

e não uma só das suas significações ou um só dos seus numerosos pontos de 

referência. Traduzir uma imagem numa terminologia concreta, reduzindo-a a 

um só dos seus planos de referência, é pior do que mutilá-la: é aniquilá-la, 

anulá-la como instrumento de conhecimento. (ELIADE, 1979, p. 16). 

 
Para o estudioso das religiões, tal compreensão da imagem revela a hierofania eliadiana 

quanto à percepção da imagem, pensada de forma transcendente, com base em um imaginário 

que não se limita às considerações reducionistas do pensamento. Assim, é a imaginação, 

como um instrumento de conhecimento, que concebe o sagrado a partir de algo que é revelado 

em dado momento. Uma manifestação que acontece em uma disposição diferente, presente no 

imaginário religioso de cada pessoa. 

Eliade ressalta que “não estamos autorizados a interpretar o retorno periódico ao 

tempo sagrado da origem como uma recusa do mundo real e uma evasão no sonho e no 

imaginário” (ELIADE, 1992, p. 50) como uma imersão em uma “nostalgia do paraíso”, dado 

que vivemos no tempo presente. Assim, a ressignificação do mito religioso acontece, no 

momento atual, representado por símbolos das mais variadas naturezas – uma pedra, uma 

árvore –, entre diversas possibilidades imaginantes no imaginário religioso, posto que, “o 

homem é como é hoje porque uma série de eventos teve lugar ab origine. Os mitos contam-

lhes esses eventos e, ao fazê-lo, explicam-lhe como e por que ele foi constituído dessa 

maneira”. (ELIADE, 2016, p. 85).  

Ao considerar a imaginação como instrumento de conhecimento, envolta com 

imaginação criadora e das imagens primordiais, Eliade reflete sobre o imaginário, em que 

 
a experiência imaginária é constitutiva do homem, tanto quanto o são a 

experiência diurna e as atividades práticas. Se bem que a estrutura da sua 

realidade não seja homologável às estruturas das realidades “objetivas”, o 

mundo do imaginário não é “irreal”. A imaginação revela estruturas do real 

inacessíveis quer à experiência dos sentidos quer ao pensamento racional. 

(ELIADE, 1979, p. 8). 

 

 Uma experiência em que Eliade pensa o imaginário religioso como um conjunto de 

imagens que possui um universo de estruturas do real, inacessíveis numa dimensão vasta em 



62 

 

significações, planos, produções de subjetividades, criação, liberdade manifestos na religião, 

na mitologia, no estudo das místicas e espiritualidades. 

Henry Corbin (1903-1978) estudou o Islã iraniano e, em especial, a gnose xiita. 

Estudioso da filosofia islâmica, com ênfase no estudo de textos medievais árabes e persas, 

contribuiu com os estudos do imaginário ao atribuir denominações como, por exemplo, 

mundus imaginalis em que a 

 
função específica desse mundus imaginalis – ao romper radicalmente com a 

dicotomia corpo/mente, desmaterializando as formas sensíveis e 

imaginalizando as formas inteligíveis de modo a conferir-lhes “figura e 

dimensão” –, é impor ao seu agente a imaginação ativa, uma disciplina 

inconcebível àquela outra – passiva e muitas vezes degradada pelo senso 

comum como fantasia capaz de todos os excessos. (ANAZ et al., 2014, p. 

12). 

 

 Ao romper com a “dicotomia corpo/mente”, Corbin considerou a imaginação em uma 

dinâmica própria, uma consciência religiosa, que, em sua relação com a teoria do imaginário, 

volta-se para o “suprassensível”, para além do sensível, pois 

 
[...] é tão ontologicamente real quanto o mundo dos sentidos e o mundo do 

intelecto. Esse mundo requer uma faculdade de percepção que pertença a ele, 

isto é, uma potência imaginativa, uma faculdade com uma função cognitiva, 

um valor poético que é tão real quanto o sentido da percepção ou a intuição 

imaginativa ou imaginação cognitiva, não equivale à “fantasia” que produz o 

“imaginário”, na linguagem corrente se confunde intelectual. (CORBIN, 

1972. p. 5). 

 

 Trata-se de um mundo no qual a potência imaginativa se constitui a partir da 

imaginação cognitiva, não fantasiosa, favorecendo a construção de uma consciência 

imaginativa.  

Edgar Morin desenvolveu seus estudos com vistas para o surgimento de uma 

consciência voltada para o sapiens-demens, por considerar que na visão da complexidade, a 

razão 

 
[...] já não concebe em oposição absoluta, mas em oposição relativa, isto é, 

também em complementaridade, em comunicação, em trocas, os termos até 

ali antinômicos: inteligência e afetividade; razão e desrazão. Homo já não é 

apenas sapiens, mas sapiens/demens. (MORIN, 2005, p. 168). 

 

Uma “oposição relativa” que o filósofo toma como ponto de reflexão, a representação 

simbólica da morte. Morin reflete sobre a relação que existe entre corpo, morte e o 

pensamento simbólico, em dada cultura, como um movimento que se retroalimenta, 

reacendendo o mito e o imaginário da morte, num vaivém de sentidos, em constante relação 



63 

 

de complexidade, que envolve ordem, organização e desordem. Um movimento em que, no 

horizonte do imaginário, Morin contribui para que, por intermédio do sensível, seja possível 

compreender que a complexidade “substituiu a imagem da máquina artificial reprodutora, 

dependente e desumanizadora, por uma nova matriz flexível, autorreguladora e andrógina, e 

trouxe à luz imagens de criação e potência, nas quais predomina o fogo” (OLIVEIRA, 2015, 

p. 316). 

Morin sugere, como um dos elementos centrais, uma descida à caverna, com maior 

profundidade na compreensão do simbólico. Ele elimina a dualidade cartesiana “homem que 

sabe/inconsciência”, para avançar com os estudos do imaginário e elege, pelos estudos da 

complexidade, uma terceira via, a consciência sapiens/demens. Ajuda a pensar o imaginário 

distante das certezas e leis históricas em que a pessoa é importante na construção do presente 

na interpretação da fronteira entre o real e o imaginário, “janela aberta para o mundo real e os 

mundos imaginários....” (MORIN, 2003, p. 83). 

Gilbert Durand (1989) elaborou o argumento de que, para além da razão, o imaginário 

se apresenta como forma de aprender a lidar com a inevitabilidade do tempo diante da 

angústia da morte. Contribuiu, mediado pelo imaginário, para o equilíbrio humano em sua 

relação com o meio, em suas mais variadas dimensões. 

Ao articular a teoria do imaginário “pelas estruturas irredutivelmente plurais, mas 

limitadas a três classes gravitando em torno dos schèmes matriciais do ‘separar’ (heroico), do 

‘incluir’ (místico) e do ‘dramatizar’ – suspender no tempo as imagens numa narrativa – 

(disseminatória)” (DURAND, 1994, p. 26), o autor redimensiona teórica e 

metodologicamente aspectos da cultura, à medida que reconhece a relação existente entre o 

imaginário e a produção humana. Para tanto, apresenta que 

 
a pré-história estabelece que desde o aparecimento do gênero homo, há dois 

milhões de anos, na África, o homem manifesta além da capacidade de talhar 

ferramentas, mas ainda – graças à anatomia das caixas cranianas descobertas 

– que as zonas cerebrais de Broca e de Wernicke (zona temporo-parietal 

esquerda) estão em seu lugar no volumoso cérebro hominídeo, portanto, que 

o homo erectus era dotado de palavra. A disposição dos lugares funerários 

mostra igualmente que ao menos ele é capaz de escoltar a morte por meio de 

um conjunto de signos e de objetos rituais. Então, desde suas mais 

longínquas aparições, o homem claramente distinto dos outros seres vivos, é 

dotado de um cérebro que faz dele um homo symbolicus. (DURAND, 1994, 

p. 14). 

 

Assim, a teoria do imaginário de Gilbert Durand permite estabelecer relações entre as 

imagens presentes nas manifestações culturais e o pensamento mítico, pois 

 



64 

 

O estatuto da identidade não é mais, como dizem os lógicos, a “extensão” do 

objeto/conceito (isto é, o conjunto dos objetos que ele subsume), mas a 

“compreensão” (isto é, o conjunto de suas qualidades, de seus “atributos”). 

A identificação não reside mais, segundo a velha fórmula, “in subjecto” 

(praedicatum inest subjecto...), “num sujeito”, mas num tecido relacional de 

atributos, que constituem o “sujeito” – ou melhor, o objeto. (DURAND, 

1994, p. 24). 

 

Ao se distanciar de definições conceituais rígidas e de paradigmas que se pretendem 

dominantes, pautados no pensamento moderno cristão e na ciência racional cartesiana, o 

imaginário pode, então, ser compreendido como “o grande denominador fundamental onde se 

vêm encontrar todas as criações do pensamento humano” (DURAND, 1989, p. 14). 

Tais concepções sobre o imaginário relativo à constituição do pensamento humano 

auxiliam na compreensão do contínuo processo de (trans)formação das pessoas, que vai além 

do que já é posto racionalmente pelo pensamento científico e confirma que “o imaginário é 

esta encruzilhada antropológica que permite esclarecer um aspecto de uma determinada 

ciência humana por um outro aspecto de uma outra” (DURAND, 1989, p. 14-15). O 

imaginário, numa percepção interdisciplinar, possibilita compreender, sem determinar, como 

acontece a relação com a realidade, com as pessoas. Tal campo entrecruza as mais diversas 

ciências das humanidades (Antropologia, Sociologia e afins) que norteiam o universo humano 

em sua relação entre o cosmos e o meio-ambiente, intermediados por representações e valores 

culturais, como religiões, natureza, artes, ademais. 

A intenção de estudo deste campo do saber está voltada para as abordagens 

transdisciplinares que possibilitam reunir “representações” expressas presentes na relação da 

pessoa com o meio social, mediadas por processos simbólicos. Assim, em um período que se 

insere “num século de aceleração técnica, uma pedagogia táctica do imaginário surge como 

mais urgente do que no lento desenrolar da sociedade neolítica, onde os reequilíbrios se 

faziam por si mesmos, ao ritmo lento das gerações.” (DURAND, 1964, p. 103). O imaginário 

reúne linguagem, ciência, arte, religião, sentimentos, sem com isso contrapor o real e o 

imagético, com vistas a uma abordagem de múltiplas problemáticas, pois “a pedagogia da 

imagem não segue assim um sentido histórico determinado” (DURAND, 1989, p. 268). 

Ao valorizar a relação entre as pessoas e a cultura Cassirer contribui com os estudos 

de Durand na compreensão do imaginário, na dimensão simbólica pelo sensível. No que 

pertine à reflexão relativa à imaginação criadora, Durand toma como ponto de partida os 

estudos do seu mestre Gaston Bachelard. Dos colegas participantes do Círculo de Eranos
11

, 

                                                 
11

 Informações sobre o Círculo de Eranos em (SILVA; GOMES, 2013) disponível em:  

http://revista.faculdadeunida.com.br/index.php/reflexus/article/view/194 

http://revista.faculdadeunida.com.br/index.php/reflexus/article/view/194


65 

 

Durand considera o pensamento de Mircea Eliade sobre o imaginário religioso e de Henry 

Corbin quanto à consciência religiosa, bem como, o mundus imaginalis como consciência 

imaginativa, visto que “é nesta corrente que se situam dois dos principais inovadores do papel 

do imaginário nas aparições (hierofania) do ‘religioso’ no centro do pensamento humano” 

(DURAND, 2104, p. 73). Sobre a concepção de imaginário pensada por Edgar Morin com a 

teoria da Complexidade, Durand reflete sobre a imaginação que muito tempo fora considerada 

a “louca da casa” (DURAND, 1989, p. 15). 

Do conjunto de concepções apresentadas, que contempla distintas racionalidades e que 

privilegiam a imaginário, reafirmamos a contribuição da teoria do imaginario de Gilbert 

Durand, como arte de viver e ética, conforme discorremos no próximo subtópico. 

 

 

2.2 GILBERT DURAND E O IMAGINÁRIO COMO ARTE DE VIVER E ÉTICA 

 

Nem apolíneo em demasia, nem dionisíaco em excesso. Com o subtópico, buscamos 

apresentar o equilíbrio entre as referidas representações, como caminho viável para a 

reequilibração do ser humano nos planos biológico, psicológico, social, cultural e planetário. 

Vivemos imersos, culturalmente, em universos de imagens que possibilitam despertar 

sentidos das mais diversas naturezas. Imagens que impulsionam a imaginação a buscar o 

(re)equilíbrio diante de acontecimentos, por vezes agradáveis, por vezes desafiantes, visto que 

“uma sociedade não é uma fotografia imobilizada e instantânea de um certo estado social. 

Como todo ser vivo ou todo o ser pensante, ela ‘dura’, inclui-se numa duração concreta que 

ela segrega, por assim dizer, ou afirma a sua identidade de adaptar-se às diversas mudanças.” 

(DURAND, 1996, p. 175) 

À luz do imaginário, observamos que, mesmo em momentos em que nos deparamos 

com imagens negativas, a imaginação trabalha como forma de impulsionar a busca por 

imagens profusas uma vez que o imaginário é concebido como “a essência do espírito, 

representa o esforço do ser para levantar uma esperança viva face e contra o mundo objetivo 

da morte” (DURAND, 1989, p. 296) em que as pessoas buscam nas imagens formas para 

viver melhor. Mobilizam forças dinamizadoras para vencer as imagens negativas, que, 

simbolicamente, representam o monstro. Recorremos ao Imaginário como arte de viver no e 

com o mundo, na busca da harmonia e do reequilíbrio com o meio. 

Quanto à ética, concebemos que ela se desenvolve em uma dimensão potencializadora, 

na relação entre as pessoas, no cuidado de si e das demais, na e com a Natureza, em que 



66 

 

 
a imagem mediática está presente desde o berço até o túmulo, ditando as 

intenções de produtores anônimos ou ocultos: no despertar pedagógico da 

criança, nas escolhas econômicas e profissionais do adolescente, nas 

escolhas tipológicas (a aparência) de cada pessoa, até nos usos e costumes 

públicos ou privados, às vezes como “informação”, às vezes velando a 

ideologia de uma “propaganda” e noutras escondendo-se atrás de uma 

“publicidade” sedutora... A importância da “manipulação icônica” (relativa à 

imagem) todavia não inquieta. No entanto é dela que dependem todas as 

outras valorizações – das “manipulações genéticas”, inclusive. (DURAND, 

2004, p. 33-34). 

 

Imagem que favorece o reequilíbrio pelo imaginário em todas as dimensões. No plano 

biológico, possibilita o equilíbrio vital como empreendimento eufêmico, por meio da criação 

do ser humano nas artes, ciências, cotidiano, que são maneiras de ultrapassar o destino mortal. 

No âmbito psicossocial permite estabelecer a síntese entre as nossas pulsões individuais e o 

meio em que vivemos. Terapias na intenção de equilibrar nossos regimes diurno e noturno. 

Quanto ao social, por reconhecermos que o equilíbrio ocorre de geração para geração, cumpre 

um ciclo sócio-histórico na sociedade. E planetário porque o equilíbrio antropológico tenta 

contrapor ao excesso de valorização da racionalidade conhecimentos de técnicas de 

espiritualização e desenvolvimento de possibilidade abundantes do corpo. Dessa forma, o 

imaginário, ao ser dimensionado no tempo, no corpo e no espaço no âmbito biológico, 

psicossocial, social e planetário, compreende que 

 
todo imaginário humano articula-se por meio de estruturas plurais e 

irredutíveis, limitadas a três classes que gravitam ao redor dos processos 

matriarcais do “separar” (heroico), “incluir” (místico) e “dramatizar” 

(disseminador), ou pela distribuição das imagens de uma narrativa ao longo 

do tempo. (DURAND, 2004, p. 40).  

 

Tais articulações do imaginário apresentam-se em meio ao desafio cotidiano de vencer 

e ou apaziguar o “monstro”, a partir de alternativas de equilibração que possibilitem uma 

pedagogia do imaginário para a superação das tragédias pessoais e ou coletivas. Vai além do 

mundo material objetivo, para criar o que Bachelard chamava de um suplemento da alma. 

Que possibilita ampliar, pelo sensível, entendimentos outrem do meio no qual estamos 

imersos. 

De modo complementar ao que compartilhamos, vislumbramos com o subtópico a 

seguir trajetos que nos direcionam para o entendimento sobre a pedagogia do imaginário. 

 

 



67 

 

2.3 A PEDAGOGIA DO IMAGINÁRIO: CONTORNOS DE UM CONCEITO EM 

FORMAÇÃO 

 

Com o subtópico apresentado, intentamos compartilhar, brevemente, contornos 

teóricos que abriram percursos e entendimentos para a concepção de uma pedagogia do 

imaginário, cientes de que “o nosso mais imperioso dever é trabalhar para uma pedagogia da 

preguiça, da libertação (défoulement) e do lazer. Demasiados homens neste século de 

‘esclarecimento’ veem-se usurpados do seu imprescritível direito ao luxo noturno da fantasia” 

(DURAND, 1989, p. 295) e da livre imaginação criadora.  

Na perspectiva da pedagogia da “libertação” durandiana, com vistas à necessidade de 

resgatar tais direitos, que, por séculos, foram “usurpados”, conectamo-nos com o pensamento 

de Paulo Freire (1921-1997) por uma pedagogia da “libertação”, que, por sua vez, dialoga 

com o trajeto antropológico das pessoas em seu cotidiano mais próximo do cultural, do local, 

do sensível e que é desafiadora porque 

 

vem sendo, através dos tempos, a de superar os fatores que o fazem 

acomodado ou ajustado. É a luta por sua humanização, ameaçada 

constantemente pela opressão que o esmaga, quase sempre até sendo feita — 

e isso é o mais doloroso — em nome de sua própria libertação. (FREIRE, 

1967, p. 42)  
 

Tal pensamento freireano, na perspectiva crítica, tem relação com a proposta que 

apresentamos, por uma pedagogia do imaginário, por entendermos uma educação mais ampla, 

dimensionada para a ação e reflexão, posto que o termo pedagogia 

 

Derivada de Paidéia, que significa a própria cultura construída a partir da 

educação, ela se transformou em ciência que estuda o processo educativo do 

ponto de vista da relação pedagógica. Identificada com tecnicismo, ela foi 

adquirindo, entre nós, conotações negativas nos últimos anos. No entanto, 

descartar de plano o termo pedagogia, como muitos têm feito, simplesmente 

pelas associações negativas que ele suscita, seria, como diz o ditado popular, 

“jogar fora a criança com a água do banho” (TEIXEIRA, 2006, p. 216) 
 

Pedagogia que pressupõe a relação das pessoas com os saberes presentes no vivido, 

mediados pelo diálogo e pela busca da transformação, do pensamento crítico, ao sugerir uma 

educação problematizadora que não se limita a paradigmas definidos. 

Na mesma esteira que defende uma pedagogia mais próxima do vivido, partilhamos do 

pensamento de Demerval Saviani, que, na perspectiva histórico-crítica, questiona o 



68 

 

pensamento sobre a pedagogia como “teoria prática da educação”, de Émile Durkheim (1858-

1917), a qual traz marcas de uma tradição positivista, ao considerar que “tal definição põe em 

evidência a estreita ligação entre as ideias pedagógicas e a prática educativa.” (SAVIANI, 

2013, p. 7) 

Com a proposta de uma Pedagogia Profana, Jorge Larrosa contribui com os estudos 

que visam à pedagogia do imaginário, ao passo que nos convida a romper com o caráter moral 

pedagógico da escola, ao privilegiar o riso necessário à construção do saber, dado que “há 

momentos em que uma aula se parece com uma igreja, com um tribunal, com uma celebração 

patriótica ou com uma missa cultural” (LARROSA, 2010, p. 172). Centrada, na maior das 

vezes, apenas nos dogmas do pensamento moderno cristão, manifestos, aberta ou de forma 

velada, durante as aulas, o fazer pedagógico e a formação dos professores. 

Assim, almejamos uma pedagogia do imaginário enquanto prática do imaginário que 

perturbe a razão, “entendida como uma frequência efetiva (frequente, e não subordinada), 

uma exploração regular, um ‘consumo’ a uma ‘visita’ esclarecida da paisagem do imaginário” 

(DUBORGEL, 1995, p. 197), presente nos mitos, símbolos rituais, iconográficos, bem como 

narrativas (romances, contos, lendas) e poemas. 

A proposta de uma pedagogia do imaginário parte da compreensão de que 

 

é necessário desejar que uma pedagogia venha esclarecer, senão ajudar, esta 

irreprimível sede de imagens e sonhos. O nosso mais imperioso dever é 

trabalhar para uma pedagogia da preguiça, da libertação (défoulement) e dos 

lazeres. Demasiados homens neste século de “esclarecimento” veem-se 

usurpados do seu imprescritível direito ao luxo noturno da fantasia. 

(DURAND, 1989, p. 295). 

 

O excesso de “esclarecimento” fez com que as pessoas se distanciassem da noção da 

pedagogia enquanto uma sinergia, um movimento que impulsiona o conhecimento mediado 

por uma imaginação livre, criadora, aberta, sem fantasias, nem delírios: uma pedagogia do 

equilíbrio, que, entre razão e imaginação, permite se (re)inventar. A contribuição da teoria do 

imaginário de Gilbert Durand apresenta elementos que fundamentam a pedagogia imaginante, 

em que 

 
os “níveis da educação” se sobrepõem na formação do imaginário: em 

primeiro lugar encontra-se o ambiente geográfico (clima, latitude, 

localizações continentais, oceânicas, montanhosas etc.), mas desde já 

regulamentado pelos símbolos parentais da educação, o nível dos jogos (o 

lúdico) e das aprendizagens por último. E, finalmente, pelo nível de René 

Alleau denomina “sintomático”, ou o grau dos símbolos e alegorias 



69 

 

convencionais determinados pela sociedade para a boa comunicação dos 

membros entre si. (DURAND, 2004, p. 91). 

 

Assim compreendida, o termo pedagogia se ressignifica e corporifica-se em diferentes 

práticas possíveis, à luz da teoria do imaginário, em recusa permanente ao saber puramente 

racionalista já elaborado, entendido como verdade absoluta. 

Uma Pedagogia do imaginário cogitada na construção de um conceito, visto que “sem 

disso se dar conta, a nossa civilização abusou de um regime exclusivo do imaginário, e a 

evolução da espécie no sentido do equilíbrio biológico parece bem ditar à nossa cultura uma 

conversão sob pena de declínio e de abastardamento” (DURAND, 1989, p. 295). Tal 

limitação resultou em uma pedagogia racional limitadora, que não se permite espontânea, pois 

categoriza e hierarquiza os saberes, ao limitar as suas relações com o mundo, presente nos 

mitos, símbolos rituais, iconográficos, bem como, narrativas (romances, contos, lendas) e 

poemas. 

Longe de pretender encaixar a teoria do imaginário de Gilbert Durand em conceitos 

determinados, os estudos sobre o imaginário não se constituem de modo estanque, 

paradigmático, uma vez que “uma pedagogia persegue a outra e a duração de uma pedagogia 

é limitada apenas pela duração da vida (DURAND, 1964, p. 102)” de quem partilha o 

conhecimento em um movimento que é constante e dinâmico na dimensão do imaginário. 

Revela uma pedagogia do imaginário em que a cada estudo, a cada percepção na e 

com a imagem, uma experiência diferente impulsiona novas concepções a “criar condições 

para acedermos às produções do imaginário, muito particularmente através dos estudos 

literários e artísticos, visto que Gilbert Durand considera crucial que a obra de arte volte a 

encontrar um estatuto antropológico conveniente no museu das culturas” (ARAÚJO; 

TEIXEIRA, 2009, p. 12). Permite a compreensão de como  acontece a formação da pessoa 

imaginante a partir dos processos que envolve a dinâmica dos símbolos e a imaginação 

criadora no desenvolvimento das culturas, das ciências e da educação. 

Os contornos apresentados acerca da construção de um conceito de pedagogia do 

imaginário nos possibilitaram a compreensão de que ela “não é o conjunto de técnicas ou 

estratégias de ensino e muito menos uma disciplina cujo conteúdo trate do imaginário ou da 

criatividade” (TEIXEIRA, 2006, p. 224). Pelo contrário, o imaginário precisa ser concebido 

na concepção transdisciplinar que integra razão e imaginação. Destarte, 

 

a natureza da pedagogia do imaginário na obra do autor, na medida em que 

se esta pedagogia tem a sua justificação na função eufêmica da imaginação, 

também não pode descartar a sua responsabilidade de mediação, de 



70 

 

equilíbrio (biológico, psíquico, sociológico e remitologizador) e de apelo no 

tocante às restantes funções da imaginação simbólica (ARAÚJO; 

TEIXEIRA, 2009, p. 12) 

 

 Tais funções contemplam o âmbito psicossocial, humanista e teofânico das pessoas 

presentes no meio sociocultural. As concepções desenvolvidas pelos estudiosos do imaginário 

delineiam de modo desafiante a formação do conceito de pedagogia do imaginário, em vista 

da necessidade de nos distanciarmos de uma intenção utilitarista do termo, enquanto função 

imaginante, subtópico de que tratamos adiante. 

 

 

2.4 A FUNÇÃO IMAGINANTE: DO SÍMBOLO AO SIMBÓLICO À IMAGINAÇÃO  

 

 As reflexões apresentadas ao longo deste subitem implicam conceber o símbolo, o 

simbólico e a imaginação para além do que, por muito tempo, foi desconsiderado pelo 

pensamento racional e que fez com que a cultura fosse apresentada de forma deturpada, 

dualista, distante. 

O símbolo é a linguagem do inconsciente que supera a lógica racional e indica a 

potência da subjetividade humana. A relação entre as pessoas é, então, o resultado da 

interação que se constitui consigo e com o meio em que se vive. É recorrente não perceber as 

propriedades do símbolo na concepção criadora e libertadora para além do que foi imposto no 

Ocidente, graças à imposição do pensamento apoiado na racionalidade técnica. É cultural, 

também, não compreender o mito como experiência vivida, e preferir, equivocadamente, que 

ele esteja limitado apenas a uma história fantasiosa da humanidade, denominada Mitologia. 

Na contramão do pensamento limitado sobre os símbolos, marcadamente tradicional, 

patriarcal, racional, Ernest Cassirer (2011) nos leva a refletir sobre a importância do simbólico 

na vida, porque 

 

a visão realista do mundo conta sempre, como firme substrato de semelhante 

explicação, com a realidade dada, a qual ela pressupõe em alguma 

construção definida, em uma estrutura determinada. Aceita esta realidade 

como um todo integrado de causas e efeitos, de coisas e propriedades, de 

estados e processos, de configurações estáticas e em movimento, e só pode 

perguntar-se qual destes componentes foi captado primeiro por uma 

determinada forma espiritual, pelo mito, pela linguagem ou pela arte. 

(CASSIRER, 2011, p. 25). 

 

 O pensamento de Cassirer inspirou Durand (2014) na compreensão de que tudo é 

simbólico. Ao observar que o símbolo, na lógica racionalista, é pensado de forma limitada, 



71 

 

estática, Cassirer (2011) avança com tal pensamento ao considerar a potência simbólica com 

que as pessoas interagem no meio social. Por ser dinâmico, o símbolo se apresenta em 

constante movimento e que, ao nível do imaginário durandiano, envolve, ao mesmo tempo, 

schèmes, arquétipos, símbolos e mitos. 

Os schèmes são anteriores à imagem, aos gestos. Configuram-se por intermédio da 

ação baseados na Reflexologia
12

 (Bechterew), na deglutição, verticalização, copulação, 

representada pelos verbos que remetem a ideia de acolhida, conduzir, aconchegar, acolher, 

nutrir. Estão presentes no cotidiano e contribuem para a reflexão sobre ações que apontam 

para a construção da identificação coletiva, dada a forma como os realizamos repetidas vezes, 

em momentos distintos no dia a dia. 

Os schèmes estruturam os arquétipos, os quais 

 
constituem um bem inalienável de toda psique, “sendo o tesouro no campo 

dos pensamentos obscuros”, no dizer de Kant, vastamente documentado por 

inúmeros temas do folclore. Um arquétipo, por sua natureza, não é de modo 

algum um preconceito simplesmente irritante. Ele só o é quando não está em 

seu devido lugar. Pertence aos mais supremos valores da alma humana, 

tendo por isso povoado os Olimpos de todas as religiões. (JUNG, 2000, p. 

94). 

 

A partir de Jung, é possível considerar que os arquétipos, por pertencerem aos 

supremos valores da alma humana, se manifestam livremente nos gestos como algo 

espontâneo. Revela comportamentos que, por vezes, se confundem com símbolos. Assim, 

destacamos que “o que diferencia precisamente o arquétipo do simples símbolo é geralmente 

a sua falta de ambivalência, a sua universalidade constante e a sua adequação ao esquema” 

(DURAND, 1989, p. 43). Dito de modo semelhante, o arquétipo é representado de modo 

universal, já o símbolo é ambivalente, pois vai depender de cada cultura. 

Partimos da diferenciação entre arquétipos e símbolos, por compreendermos que “os 

gestos diferenciados em esquemas vão, em contato com o ambiente natural e social, 

                                                 
12

 Reflexologia significa, literalmente, o estudo dos reflexos e corresponde à escola de fisiologia objetiva de 

origem russa, que teve como um dos seus epígonos o neurologista russo Wladimir Mikhailovitch Bechterew 

(1857-1927). Ver mais em Souza Júnior; Cirino (2009), disponível em <https://www.e-

publicacoes.uerj.br/index.php/mnemosine/article/viewFile/41437/pdf_163>. Durand explica que “é à 

reflexologia Bechtereviana que iremos buscar o princípio da nossa classificação e a noção de ‘gestos 

dominantes’: Só a reflexologia nos parece apresentar uma possibilidade de estudar esse ‘sistema funcional’ que 

é o aparelho nervoso do recém-nascido e em particular o cérebro, ‘esse velho instrumento adaptado a fins bem 

determinados’” (DURAND, 1989, p. 34).  

https://pt.wikipedia.org/wiki/Reflexo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Fisiologia
https://pt.wikipedia.org/wiki/R%C3%BAssia
https://www.e-publicacoes.uerj.br/index.php/mnemosine/article/viewFile/41437/pdf_163
https://www.e-publicacoes.uerj.br/index.php/mnemosine/article/viewFile/41437/pdf_163


72 

 

determinar os grandes arquétipos mais ou menos como Jung os definiu. Os arquétipos 

constituem as substantivações dos esquemas
13

” (DURAND, 1989, p. 42), em que, 

 
No prolongamento dos esquemas, dos arquétipos e dos simples símbolos 

podemos considerar o mito. Não tomaremos este termo na acepção restrita 

que lhe dão os etnólogos que fazem dele apenas o reverso representativo de 

um ato ritual. Entenderemos por mito um sistema dinâmico de símbolos, de 

arquétipos e de esquemas, sistema dinâmico que, sob o impulso de um 

esquema, tende a compor-se em narrativa. O mito é já um esboço de 

racionalização dado que utiliza o fio do discurso, no qual os símbolos se 

resolvem em palavras e os arquétipos em ideias. O mito explicita um 

esquema ou um grupo de esquemas. (DURAND, 1989, p. 44). 

 

Os arquétipos representam a primeira representação do schème, porém numa 

perspectiva coletiva. A partir das ações, é factível identificar, segundo os estudos de Carl 

Gustav Jung (2000), arquétipos: o do sábio, o da grande-mãe, o do chefe, o do herói, o do 

velho, o da criança, o do palhaço, ademais. Para exemplificar, de forma breve, um arquétipo 

por intervenção dos schèmes que se repetem numa dimensão coletiva do imaginário, é 

possível observar a posição de uma pessoa ao embalar um(a) bebê, sua(seu) ou de outrem... 

observa-se que esses gestos de acolhida, de aconchego, possivelmente, representam o 

arquétipo da Grande-mãe. 

Exemplo próximo é o do arquétipo do herói: em uma situação em que vemos schèmes 

que se repetem ao representar a força, a disposição, a postura de uma pessoa diante dos 

desafios da vida, é possível identificar o arquétipo do herói. Este que pode estar representado 

em filmes (“Mulher Maravilha”, “Super-Homem”, por exemplo) mas também, na atitude de 

pessoas que decidem tomar a frente de uma determinada situação para resolver algum 

problema, um conflito, por exemplo. Luiz Gonzaga ao divulgar o forró; Ariano Suassuna com 

o Movimento Armorial, Lia de Itamaracá com a ciranda, assim como artesãos ao produzirem 

sua arte ilustram representações de arquétipos do herói, a partir das repetidas ações em prol da 

cultura popular. 

Na teoria do imaginário de Durand, destaca-se, então, “o símbolo como signo concreto 

evocando por uma relação natural algo ausente” (MOTA; CARVALHO, 2018, p. 209) com a 

sensibilidade. Representam o arquétipo num panorama social coletivo e podem mudar entre 

culturas distintas, mediado pelas imagens, palavras, emoções, enfim, os símbolos são 

formados na dimensão existencial. 

                                                 
13

 Importante salientar que a tradução para o português da obra do Durand, feita pelo Godinho, traduz schème 

por esquema, no entanto a palavra schème não tem tradução. 



73 

 

No entendimento que dialoga com o pensamento de Durand sobre os símbolos, “o 

símbolo é, portanto, muito mais do que um simples signo ou sinal: transcende o significado e 

depende da interpretação que, por sua vez, depende de certa predisposição. Está carregado de 

afetividade e de dinamismo.” (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2019, p. 18).  

O mito, por sua vez, é o conjunto de schèmes, arquétipos e símbolos que convergem 

para um relato fundante. Para ilustração do exemplo do mito, atentamos, inicialmente, que 

algumas indagações podem nos ajudar na concepção da imagem mítica: a) quais schèmes se 

repetem? A que arquétipo está relacionado tais schèmes? Quais os símbolos representam o 

arquétipo? Que mito está representado por tais símbolos? 

Tomemos o exemplo do “mito da sabedoria”, que, no cenário atual, possibilita 

relacionar com a imagem do professor ou, numa na perspectiva mitológica grega, com a 

imagem de Atena (também chamada de Minerva ou Palas). 

Ao reunirmos o conjunto de elementos com base no imaginário coletivo, é factível 

identificar “o mito da sabedoria” pelos mesmos schèmes (refletir, ler, analisar, observar, 

discernir) arquétipos (o sábio) e símbolos (os que representam a sabedoria): 

 

 Schèmes       arquétipo       símbolos       mito       (1) 

 

Procuramos, com a concepção atual do “mito do professor”, provocar a reflexão dos 

mitos que estão presentes no contexto atual, como forma de ressaltar que eles não morrem, 

enquanto vivos no imaginário popular. Ressignificam-se de acordo com a sensibilidade e 

imaginação simbólica. Esta que, a partir da teoria do imaginário, contribui para a promoção 

do reequilíbrio nos planos bio-psico-social, que integra a função simbólica que guarda. 

A função simbólica do imaginário é a reequilibração do ser humano, na concepção 

biopsicossocial e diante da vontade humana em buscar estratégia de combate ao inevitável 

monstro da morte, afinal “a aceitação do destino, da morte, quer dizer, do natural é a caução 

de uma vida em que todos os possíveis são vividos em plenitude.” (MAFFESOLI, 2010, p. 

69). Mesmo assim, o ser humano vai se submeter aos mais diversos meios, como forma de 

combater esse grande monstro que a morte é representada para cultura, pelo trabalho, 

atividades físicas, tratamentos de beleza, cirurgias, medicamentos, roupas, acessórios e 

demais estratégias de combate. 

No imaginário, esse grande monstro se revela representado pelos semblantes do 

tempo, a angústia, a partir de três símbolos: teriomórficos, ligados à animalidade; 



74 

 

catamórficos, ligado à queda; e nictomórficos, ligado às trevas. Todos eles representados por 

imagens que se sinalizam no cotidiano em caminho com o tempo. 

 Os estudos do imaginário nos ajudam a refletir sobre símbolos que estão presentes no 

meio social, para que, a partir deles, possamos colocar em questão ideias pautadas apenas no 

cientificismo. Tomemos, como exemplo, a representação simbólica da “raposa”, no universo 

de viabilidades de representações simbólicas presentes em várias hipóteses imaginantes. 

 Nas Ciências da Natureza, temos a raposa animal. A raposa, numa percepção negativa, 

é a representa simbólica que, personificada em quem despreza com arrogância, como vemos 

na fábula “A raposa e as uvas”, de Esopo, na Grécia antiga. De modo aproximado, 

observamos a imagem negativa da raposa na literatura, na Alemanha, ao considerarmos que 

“no vale do Reno ficaram famosas as histórias de ‘Rhijnhaert de Vos’, a raposa que, 

juntamente com o lobo e o urso, infernizavam as florestas da região.” (LUYTEN, 1992, p. 

28). 

Não obstante, a imagem da raposa surge como símbolo da virtude do amor no clássico 

“O pequeno príncipe”, de Exupéry (2009). Em desenhos animados, a raposa, por vezes 

aparece como animal astuto – “a raposa e corvo” – e por vezes como animal emotivo – “a 

águia e a raposa”. 

Pretendemos apresentá-la numa dimensão contrária ao paradigma cartesiano e que 

possibilite múltiplas formas de pensar. Uma contribuição que tanto a formiga quanto a cigarra 

podem oferecer para a formação da moral humana, quando diz “nós que acabamos de dar um 

lugar tão belo à imaginação, pedimos modestamente que saiba dar lugar à cigarra ao lado do 

frágil triunfo da formiga” (DURAND, 1989, p. 295). 

Possivelmente, a intenção de Durand (1989), nessa fábula, que, por sua essência, é 

metafórica, considera como factível harmonizar trabalho e diversão de forma equilibrada, 

promovendo o surgimento de uma nova reflexão a partir do texto literário, que, neste caso, 

deixará de ser concebido como um fardo para pensar o futuro, na visão capitalista, em 

detrimento de buscar harmonizar capital e qualidade de vida. 

 Possibilita associar “a formiga” ao mito do trabalho, e “a cigarra” ao mito do prazer, 

constituintes dos seus trajetos antropológicos, em que 

 
não é o sentido descritivo do trajeto antropológico que define as categorias, 

mas sim cada uma das categorias que suporta trajetos característicos. É a 

combinatória global que constitui a realia e não a univocidade discursiva da 

sua descrição explicativa. O conceito de trajeto antropológico é a afirmação 

simultânea da reversibilidade garante da globalidade do fenômeno humano e 



75 

 

da obrigação lógica de começar a descrição por uma ponta categorial do 

quadro. (DURAND, 1996, p. 63). 

 

Ao in(concluir) esta seção, consideramos que as reflexões apresentadas rumo a uma 

tópica pela teoria do imaginário possibilitaram o encontro com teóricos que ancoram os 

estudos por outra racionalidade proposta, mediados pelo imaginário. Uma epistemologia. Ao 

reconhecermos o imaginário como a arte de viver e ética, percebemos profusas possibilidades 

de reequilibração do ser com o meio, em todas as dimensões da vida. Na contramão de uma 

pedagogia limitada, encontramos na pedagogia do imaginário, viabilidades de impulsionar 

novos saberes mediados pelo equilíbrio entre razão e imaginação, em que o símbolo, o 

simbólico e a imaginação compreendem a função imaginante que impele o ser a perceber-se 

em seu trajeto antropológico, que a vida acontece em constante movimento, envolvendo 

simultaneamente o ser, tanto biológico como socialmente. Concepções que estruturam a teoria 

do imaginário de Gilbert Durand, dimensionada de encontro a questões racionalistas. 

Portanto, não se esgotam rumo a uma tópica. 

Para tanto, na seção adiante mantemos a intensão desafiante de caminhar fora dos 

trilhos do racionalismo, por experiência e outros saberes, conforme vemos a seguir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



76 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



77 

 

A xilogravura de J. Borges “O tatu”, representando o animal presente na paisagem 

do Agreste pernambucano, tal uma metáfora de uma dança com o mesmo nome
14

, inicia esta 

seção como um convite a participarmos da dança do conhecimento num “enlace” e 

“desenlace” necessários, que nos levem a caminhar fora dos trilhos do estrito racionalismo. 

De modo complementar à apresentação da xilogravura para a abertura desta seção, 

inspiramo-nos na representação simbólica do que o tatu faz, ao cavar novas direções e evitar 

trilhas prontas. Assim, é possível experienciar diferenciadas vias, que permitam uma 

caminhada mais livre, que possibilitem o desenvolvimento da pesquisa, em busca de 

vivências e saberes diversos. 

Nesta seção, abordamos questões que dialogam sobre a experiência, a partir de 

concepções filosóficas que concebem a palavra na perspectiva das subjetividades. Em 

seguida, tematizamos o saber-experiência ou por uma educação que considere o vivido. 

Direcionamos a crítica para o pensamento racionalista, por se pretender universal. Por fim, 

refletimos sobre as questões do vivido, da cultura e da educação, distantes da lógica 

econômica e política que cerceiam a produção cultural. 

 

 

3.1 A EXPERIÊNCIA: NOTAS FILOSÓFICAS 

 

A concepção do termo experiência pode ser remontada a partir de períodos filosóficos 

e históricos diversos. Optamos por apresentar um breve trajeto de reflexões, a partir da 

filosofia clássica até a contemporaneidade, como estratégia para demonstrar que novas 

percepções filosóficas foram responsáveis por problematizar o termo e superar a lógica 

racional imposta pela filosofia clássica sobre tal noção. 

Diferente do seu mestre Platão (428/427 – 348/347 a.C.), Aristóteles (384 – 322 a.C.) 

concebe a existência de apenas um mundo, que é o que vivemos. Em relação à arte, a poética 

em Aristóteles alude às reflexões sobre a vida, com ênfase na tragédia, sobre o que é 

experienciado emocionalmente enquanto obstáculo para o verdadeiro conhecimento. Destarte, 

“para Aristóteles a experiência é necessária, mas não o suficiente, não é a própria ciência e 

sim seu pressuposto necessário” (LARROSA, 2018, p. 39). 

A experiência, na visão aristotélica, é situada em inferioridade à ciência, conforme 

aponta o filósofo, ao afirmar que “em geral, a possibilidade de ensinar é indício de saber; por 

                                                 
14

 Tatu – Dança de pares, cujos participantes evoluem enlaçados e depois se desenlaçam, para executar o bate-pé. 

Integra o baile do fandango no sul do Brasil. Ver mais sobre a dança “Tatu” no Tesauro de Folclore e Cultura 

Popular Brasileira, disponível em <http://www.cnfcp.gov.br/tesauro/00001661.htm>  

http://www.cnfcp.gov.br/tesauro/00001661.htm


78 

 

isso nós consideramos mais ciência a arte do que a experiência, porque [os homens da arte] 

podem ensinar e os outros não” (ARISTÓTELES, 1984, p. 12). Assim, a influência do 

pensamento aristotélico sobre o que é experienciado, numa dimensão racional e em 

detrimento do mundo sensível, é confirmada pela ciência moderna. Por quase dois milênios, a 

produção de subjetividades foi colocada à margem do pensamento, este concebido, 

equivocadamente, como verdadeiro, universal, científico. 

Ancorado nos estudos de Martin Jay (2004) na obra Canções da experiência: 

Variações modernas americanas e europeias sobre um tema universal, Pedro Pagni (2014) 

avança com a concepção do termo experiência enquanto experientia (latina) e empeiria 

(grega), limitada a uma perspectiva não reflexiva, crua, experimento científico. Pagni opta por 

explorar a palavra experiência vinculada aos termos alemães Erlebnis e Erfahrung, por 

entender que tais categorias podem ser utilizadas para problematizar as restrições dos termos 

latino (experientia) e grego (empeiria), estes que limitam a experiência ao campo empírico e 

ao experimento. Defende que tais expressões alemães contribuem para a filosofia da 

educação, visto que “buscam tanto restituir a base mais ontológica que epistemológica 

necessária ao sujeito da experiência, oferecendo-lhe um sentido transcendental, quanto 

devolver à ação formativa seu sentido moral, em função da aquisição de sua autoconsciência 

na história” (PAGNI, 2014, p. 26), o que torna possível alargar a concepção do termo 

experiência numa perspectiva mais livre e possível, como ponto de partida que constitui as 

atividades da formação humana e cultural. 

A questão é que, apenas nos dois últimos séculos, vemos surgir na filosofia 

pensamentos que dão sinal de ruptura com o paradigma moderno e que possibilitam demais 

abordagens relacionadas com o vivido. Arthur Schopenhauer (1788-1860) foi um dos 

expoentes do pensamento ocidental e cogitou que a filosofia concebia o mundo como vontade 

e representação. Para o filósofo, o mundo se mostra não a partir daquilo que podemos 

representar, mas por um saber experienciado, que acontece pelo corpo em que cada 

fenômeno, cada manifestação se revela como vontade única de representação. Assim, 

questiona o pensamento moderno, por entender que 

 
[...] também a experiência e a história ensinam a conhecer o homem; 

contudo, mais frequentemente OS homens e não O homem, isto é, a 

experiência e a história fornecem mais notícias empíricas sobre o 

comportamento mútuo das pessoas, de onde surgem regras para a própria 

conduta, em vez de um olhar profundo na natureza interior do homem. 

(SCHOPENHAUER, 2005, p. 322-323) 
 



79 

 

Tal concepção parte da compreensão de que somos mais que animais racionais, pois 

constantemente somos atravessados por um fluxo de desejos, paixões, afetos, sonhos inerentes 

ao ser. Produção de subjetividades míticas, que, por sua própria essência, nos leva ao desejo 

de estar juntos; sentir juntos, sofrer juntos. Schopenhauer (2005) valorizou o olhar, o sensível, 

a causalidade, em que a vontade vai além do tempo e do espaço, uma vez que “através da 

experiência, aprendemos a conhecer a nós mesmos e aos outros.” (SCHOPENHAUER, 2005, 

p. 390) 

Gaston Bachelard (1996), no texto O mito da digestão, na obra A formação do espírito 

científico, retoma o pensamento de Schopenhauer, para afirmar que 

 
[...] o que se busca nas relações sociais é o bom ou o mau humor: é no 

relacionamento com o homem que Schopenhauer procurava argumentos para 

sustentar seu sistema, ou, como ele dizia de modo tão sintomático, alimentos 

de misantropia. Na realidade, o conhecimento dos objetos e o conhecimento 

dos homens procedem do mesmo diagnóstico e, por certos traços, o real é 

antes de tudo um alimento. (BACHELARD, 1996, p. 209). 

 

A aproximação entre os dois filósofos no excerto, dá-se por Bachelard aludir ao 

pensamento de Schopenhauer para iniciar o estudo do mito da digestão, ao considerar que 

otimismo e pessimismo são questões de estômago, que envolvem as relações sociais refletidas 

pelo bom ou mau humor, respectivamente: “a experiência física trabalhará no plano da 

experiência biológica” (BACHELARD, 1996, p. 216), possível de relacionar com ditos 

populares como “Saco vazio não fica em pé!”, em alusão à necessidade de se alimentar 

primeiro para trabalhar de bom humor depois; “Parece que não comeu hoje!”, para aludir à 

representação de pessoa mau humorada; além de metáforas, como “fome de leão”, “come 

como um cavalo”, “morto de fome”, e ademais que materializam o mito da digestão em 

tempos atuais. 

Na obra Estudos, Gaston Bachelard, ao propor a noção em torno da razão aberta, 

considerou que 

 
No século XIX [...] a ciência era real pelos seus objetos, hipotética pelas 

ligações estabelecidas entre os objetos [...] o novo físico inverteu a 

perspectiva [...] agora os objetos é que são representados por metáforas, e é 

sua organização que representa a realidade [...] a reflexão é que vai dar 

sentido ao fenômeno inicial, sugerindo uma sequência orgânica de pesquisas, 

uma perspectiva racional de experiências. (BACHELARD, 2008, p. 13). 
 

Esta abertura suscitou um movimento de mudança na concepção da experiência que 

por muito tempo foi tida como um saber inferior. Tal mudança permite compreender que  

 



80 

 

Num sentido mais específico, o significado da palavra experiência se 

desdobra e, num primeiro momento, se refere ao conhecimento adquirido na 

prática.  Sendo isso um “acumulado”, sua origem está no passado. A 

experiência aqui implica em memória. Mas, se pensarmos justamente na 

origem desse processo, vimos que se trata de um vivido.  O que está na 

origem da experiência adquirida não é um livro, mas são vivências. Essas 

vivências foram produzindo em nós um conhecimento tácito que foi 

crescendo e se firmando a partir de alguma forma de inscrição na 

consciência. (AMATUZZI, 2007, p. 13). 

 

Assim, a experiência que está no vivido apreendido a partir dos percursos da vida e, 

por assim dizer, subjetivos, inscritos na consciência que forma o imaginário das pessoas. Tal 

concepção nos leva a refletir que o vivido constitui o trajeto antropológico de Gilbert Durand, 

entendido como “o incessante intercâmbio existente, ao nível do imaginário, entre as pulsões 

subjetivas e assimiladoras e as intimações objetivas emanando do meio cósmico e social” 

(DURAND, 2014, p. 38). 

O trajeto antropológico é experiência e se constitui, desde a infância, como algo em 

constante movimento entre objetividades e subjetividades que integram a vivência de cada 

pessoa, no processo de transformação do meio a que pertence.  Os estudos da reflexologia “do 

recém-nascido parece-nos evidenciar a trama metodológica sobre a qual a experiência da vida, 

os traumatismos fisiológicos, a adaptação positiva ou negativa ao meio virão inscrever os seus 

motivos e especificar o ‘polimorfismo’ tanto pulsional como social da infância” (DURAND, 

2014, p. 34). Reúne imagens que, simbolicamente, representam crenças, práticas, costumes 

em um grande caldeirão de saberes que constitui imaginário humano do sagrado ao profano. 

Ao refletirmos sobre a experiência, enquanto vinculada ao nosso trajeto antropológico, 

observamos que Jorge Larrosa (2018), ao perceber a educação sob dois pontos de vista – um 

firmado na ciência e na técnica (herdado da corrente positivista) e o segundo, na política e na 

crítica (amparado na ideia de que o professor precisa desenvolver seu lado crítico) –, propõe 

uma terceira forma de refletir sobre a educação, alicerçada na experiência e no sentido. 

Larrosa (2018) compreende que experiência é tudo que nos acontece, tudo o que ocorre 

conosco, no sentido da vida. Entende que, a cada dia, se passam muitas coisas com as pessoas, 

mas experienciam-se poucas. Isso decorre de questões como excesso de informação, excesso 

de opinião, falta de tempo e excesso de trabalho. 

 Um excesso de informação que, por sua vez, leva a uma quase “antiexperiência” 

(LARROSA, 2018), em sociedades que mais priorizam a informação do que o saber refletido 

na experiência. Excesso de opinião que se confunde com o fluxo de informação obtido e que 

torna, por assim dizer, as pessoas arrogantes, ao se definirem prontas a ter opinião sobre tudo; 



81 

 

tal obsessão afasta a experiência e faz com que nada aconteça. A falta de tempo com tudo que 

passa demasiadamente depressa provoca a busca pelo novo, pelo mundo moderno, 

dificultando a conexão significativa com o que nos acontece. Excesso de trabalho, em que as 

pessoas confundem, equivocadamente, experiência com trabalho e isso impossibilita 

experienciar algo novo. Experiência que não deve ser confundida com experimento, 

considerando que 

 

A experiência, a possibilidade de que algo nos aconteça ou nos toque, requer 

um gesto de interrupção, um gesto que é quase impossível nos tempos que 

correm: requer parar para pensar, parar para olhar, parar para escutar, pensar 

mais devagar, olhar mais devagar, e escutar mais devagar; parar para sentir, 

sentir mais devagar, demorar-se nos detalhes, suspender a opinião, suspender 

o juízo, suspender a vontade, suspender o automatismo da ação, cultivar a 

atenção e a delicadeza, abrir os olhos e os ouvidos, falar sobre o que nos 

acontece, aprender a lentidão, escutar aos outros, cultivar a arte do encontro, 

calar muito, ter paciência e dar-se tempo e espaço (LARROSA, 2018, p. 25). 

 

Assim, o sentido subjetivo do termo “experiência” reconhece probabilidades 

abundantes, nas quais a noção implica a desconstrução de paradigmas conceituais 

estabelecidos. Toda vivência é válida e bem-vinda para a arte e a filosofia, visto que “a 

experiência é o que nos passa, o que nos acontece, o que nos toca. Não o que se passa, não o 

que acontece, ou o que toca” (LAROSSA, 2002, p. 21). É algo que perpassa a 

intersubjetividade das pessoas enquanto vivência manifesta por vezes de modo individual, por 

vezes com a coletividade, como um fenômeno que organicamente integra o trajeto 

antropológico de cada pessoa. 

A experiência, na coletividade, pode ser observada num momento em que entendemos 

que “a formação grupal estruturada cede espaço à socialidade, que é um movimento das 

massas que não se funda tão-somente a partir da lógica da identidade, mas na lógica da 

emocionalidade, das experiências e dos sentimentos compartilhados”, conforme explica 

Maffesoli (1998, p. 105). O que é experenciado move as pessoas pelo prazer de estarem 

juntas, que por sua vez ajuda a compreender tal noção no contexto das estruturas sociais e 

formativas da pós-modernidade. 

Maffesoli (2009) ressalta a necessidade de experienciar o amplamente vivido, 

considerando que “o critério da verdade não é mais considerado como simples encadeamento 

de pensamentos, mas que dele fazem parte os curtos-circuitos, as tentativas atrevidas, em 

suma, a audácia daquilo que está vivo” (MAFFESOLI, 2009) no imaginário coletivo, por 

meio dos saberes populares de um país que possui uma vasta produção cultural. 



82 

 

De modo complementar, Pedro Pagni e Rodrigo Gelamo (2010) ajudam a pensar a 

experiência como tema filosófico, cogitada como um problema da contemporaneidade, visto 

que, se por um lado, a palavra é entendida no meio acadêmico apenas como experimentum, 

graças às ciências modernas, por um viés distinto é concebida como inerente à formação 

humana no âmbito da existência cotidiana, portanto circula em várias áreas do saber, inclusive 

na educação.  

Assim, “por ser portadora do sensível, do subjetivo e do inefável, dos quais a filosofia, 

a ciência e a linguagem, constituintes dos saberes educacionais, se esquivam para garantir a 

racionalidade da prática educativa, a experiência é deixada de fora de sua planificação ra-

cional.” (PAGNI; GELAMO, 2010, p. 17) Tais autores sugerem a reflexão sobre a 

experiência na dimensão estética como contraposição e resistência ao reducionismo do termo. 

Isto posto, o retorno à concepção de experiência recria espaços em que seja possível 

“dignificar e reivindicar tudo aquilo que tanto a filosofia como a ciência, tradicionalmente, 

menosprezam e rechaçam: a subjetividade, a incerteza, a provisoriedade, o corpo, a 

fugacidade, a finitude, a vida” (LARROSA, 2018, p. 40). A palavra tem um sentido afiado, 

preciso, necessita de direcionamento sensível para se permitir utilizar, de forma mais livre em 

tempos atuais, depois de ter atravessado um percurso que se iniciou na filosofia clássica e que 

foi ressignificada para legitimar sua perspectiva na pós-modernidade recente.  

Nesse sentido, abordamos no subitem a seguir “o saber-experiência ou por uma 

educação que considere o vivido”, após contemplar os itinerários e concepções filosóficas que 

a experiência percorreu para se tornar acessível e fomentadora de pesquisa na perspectiva do 

sensível. 

 

 

3.2 O SABER-EXPERIÊNCIA OU POR UMA EDUCAÇÃO QUE CONSIDERE O 

VIVIDO 

 

 O saber-experiência decorre da valorização do conhecimento, mas, ao mesmo tempo, 

não permanece nele. Avança ao questionar estereótipos e preconceitos por uma educação que 

considere o vivido em si mesmo. Trata-se de um debate sobre a noção do que é experienciado 

na Educação, sobre o entendimento da liberdade criativa, para transcender a educação técnica 

e racionalista. 



83 

 

O subtópico em tela parte da concepção de que há pessoas que conseguem aprender 

sem necessariamente vivenciar o cotidiano escolar. Pessoas que aprenderam com a 

experiência da vida e que nos levam a refletir que 

 
A potência não se divide. Não há senão um poder, o de ver e de dizer, de 

prestar atenção ao que se vê e ao que se diz. Aprendem-se frases e, ainda, 

frases; descobrem-se fatos, isto é, relações entre coisas e, ainda, outras 

relações, que são da mesma natureza; aprende-se a combinar letras, palavras, 

frases, ideias... Não se dirá que adquirimos a ciência, que conhecemos a 

verdade, ou que nos tornamos gênios. Saberemos, contudo, que, na ordem 

intelectual, podemos tudo o que pode um homem. (RANCIÈRE, 2015, p. 

47). 

 

O trecho alude à capacidade que possuímos, a partir do vivido, na mediação entre as 

coisas e o mundo e para além do que o discurso científico oferece. Alerta para o que vemos, 

dizemos e sentimos como um saber experienciado inscrito para além da retórica escolar do 

conhecimento, como um alerta para o que se vive. Trata-se de considerarmos que não se 

escreve “somente com a mão: o pé também dá sua contribuição. Firme, livre e valente ele vai 

pelos campos e pela página” (NIETZSCHE, 2001, p. 43). Como criação e transformação do 

mundo, a consideração do vivido, epistemologicamente, possibilita a construção de vivências 

sem limitar o saber-experiência dos fenômenos. 

Recorremos à arte, a partir da ilustração da transformação do barro em tijolo batido, 

em que o oleiro usa os saberes experienciados como um movimento constante e, no momento 

que se encerra a experiência com a produção, novamente ela se renova para que a produção 

continue, mas nunca será igual à anterior, posto que é nova. O saber-experiência
15

 parte do 

vivido, “posto que não se pode antecipar o resultado, a experiência não é o caminho até um 

objetivo previsto, até uma meta que se conhece de antemão, mas é uma abertura para o 

desconhecido, para o que não se pode antecipar nem ‘pré-ver’ nem ‘pré-dizer’” (LARROSA, 

2002, p. 28). Trata-se de um movimento que remete ao eterno retorno, dado que organiza e se 

reorganiza constantemente. 

O trabalho do oleiro, como metáfora de um movimento cíclico, envolve 

continuamente o processo para a confecção do artefato: os moldes de madeira vazados para 

preparação do tijolo; a preparação do local para organização da olaria; a retirada e preparação 

do barro; a montagem da olaria com os tijolos produzidos; a organização do fogo para 

                                                 
15

 Elegemos o pensamento de Larrosa sobre a noção de experiência por entender que, na dimensão do sensível, 

existe uma íntima ligação que conflui com o que propomos na pesquisa em relação à produção das 

xilogravuras do participante da pesquisa. O autor considera a experiência enquanto “o que se adquire no modo 

como alguém vai respondendo ao que vai lhe acontecendo ao longo da vida e no modo como vamos dando 

sentido ao acontecer do que nos acontece (LARROSA, 2018, p. 32). 



84 

 

cozinhar os tijolos; a venda do produto; a manutenção da casa. O molde da madeira como 

base para fazer nascer o tijolo. Finalizado o que foi experienciado uma nova experiência é 

(re)organizada, em que os saberes diferenciados demonstram que “em qualquer caso, seja 

como território de passagem, seja como lugar de chegada ou como espaço do acontecer, o 

sujeito da experiência se define não por sua atividade, mas por sua passividade, por sua 

receptividade, por sua disponibilidade, por sua abertura” (LARROSA, 2002, p. 24). 

O cuidado com o tempo e o respeito a todo o processo necessário para a confecção do 

tijolo confirma a paciência do oleiro como fundamental. Uma produção de subjetividade 

alcançada com o tempo e que nos convida a refletir a respeito do saber-experiência que 

permite ser compreendido “na relação entre o conhecimento e a vida humana. De fato, o que 

foi experienciado é uma espécie de mediação entre ambos. É importante, porém, ter presente 

que, do ponto de vista do vivido, nem ‘conhecimento’ nem ‘vida’ significam o que significam 

habitualmente” (LARROSA, 2018, p. 30-31). Demonstra que o saber experienciado é cada 

vez mais raro, por falta de tempo e por remeter a um excesso de trabalho ao ser comparado 

com o imediatismo atual. 

As olarias de ontem ficaram guardadas no imaginário e perderam seu calor humano ao 

serem ressignificadas pelas novas tecnologias, o que tem possibilitado a reflexão quanto ao 

que foi vivenciado, uma vez que “existe na experiência cotidiana do espaço vivido uma forma 

de junção, de ajustamento ao outro do grupo e a esse ‘outro’ que é a natureza. O ritmo, 

ruthmos, é, ao mesmo tempo, fluxo e fonte. Movimento e repouso.” (MAFFESOLI, 2010, p. 

92) As olarias foram transformadas em silêncio e memória, ambos inimigos mortais da 

produção de subjetividades. Rechaçam viabilidades distintas de conhecer e se conhecer a 

partir dela, visto que, por se tratar de atividade manual, a partir da queima da madeira, articula 

também com a metáfora do artesão que trabalha com a madeira. Ao talhar a madeira e 

constituir uma nova obra, o artesão lança mão do fazer artístico, em que seus saberes-

experiências moldam peças das mais variadas formas: um galho seco transforma-se em uma 

ave, um tronco em um animal, um pedaço de madeira em objeto de decoração, pedaços de 

madeira que viram telas, uma cruz. 

Árvores secas e ou pedaços de madeira, que antes virariam lenha para queimar no 

fogo, agora, mediados pelo imaginário, transformam-se em objetos de arte. Madeiras que na 

lógica racional-utilitária serviriam apenas para queimar, ressurgem como fênix, 

simbolicamente, transformadas em brasas para aquecer no frio; lembranças como as brasas 

para o antigo ferro de passar. O saber-experiência remete à compreensão do mundo a partir da 

representação simbólica da árvore: 



85 

 

 
[...] toda árvore e toda madeira, enquanto servem para confeccionar uma 

roda ou uma cruz, servem, em última análise, para produzir o fogo 

irreversível. É por esses motivos que na imaginação qualquer árvore é 

irrevogavelmente genealógica, indicativa de um sentido único do tempo e da 

história que se tornará cada vez mais difícil inverter (DURAND, 1989, p. 

236). 

 

Assim, o sentido que guarda o saber experienciado, como forma de se permitir parar 

para pensar, olhar, escutar, sentir com calma, aduz à leveza do pensamento. Devagar, o que é 

experienciado segue. Abre caminhos e constrói saberes populares presentes no imaginário que 

integra a vida humana e o conhecimento. 

O saber-experiência suscita a reflexão de como temos percebido o cenário social e 

cultural a partir uma educação que considere o vivido, o sentido, numa concepção ampla em 

que os saberes experienciados, a cultura e a educação estejam integradas. Temas a serem 

tratados no próximo subtópico. 

 

 

3.3 EXPERIÊNCIA, CULTURA E EDUCAÇÃO 

 

 O subtópico que se apresenta sugere a reflexão sobre a experiência em sua relação 

com a cultura e educação como tríade que entrecruza a produção artística popular. A 

educação, imbricada com a cultura – por considerarmos que a origem latina da palavra 

educação, etimologicamente, também envolve a cultura – é relacionada com o que é vivido e 

que, organicamente, aprendemos no cotidiano, uma vez que “para imaginar a possibilidade de 

falar, temos que reinventá-la, ressemantizá-la, dar-lhe um novo rigor, um novo sentido, para 

que possa continuar dizendo, dizendo-nos” (LARROSA, 2018, p. 87).  

Assim, ao invés de pensarmos conceitos estanques e pontuais de cada termo isolado, 

passamos a considerar, com a tríade experiência, cultura e educação, a compreensão de que a 

cultura popular é aquela que, de certa forma, nasce com as pessoas, “qualquer um de nós é 

mestre, que sabe contos, mitos, lendas, versos, superstições, que sabe fazer caretas, apertar 

mão, bater palmas e tudo quanto caracteriza a cultura anônima e coletiva” (FOLHETIM, 

1979, online). Que dinamizada, a partir das vivências, a interação com o meio amplia-se na 

convergência de saberes e conhecimentos revelados de modo diverso e dinâmico, nunca 

passível de ser meramente categorizada individualmente, posto que é coletiva: 

 



86 

 

[...] uma “grande cultura” é aquela que sabe articular os seus pluralismos, 

aquela que sabe que, ao lado, em torno das suas instituições, das suas 

pedagogias e das suas hierarquias funcionais, dar lugar a efervescência das 

suas margens, tecer o seu texto cultural com todos os intertextos que o 

compõem. (DURAND, 1996, p. 183). 

 

Articulada com seus “pluralismos”, a experiência educativa pensada a partir da cultura 

envolve a diversidade e o dinamismo. Ressalta as criações, transmissões, aproximações, 

apropriações e interpretações de elementos simbólicos nas relações que se estabelecem entre 

as pessoas e com o meio como algo processual, que enaltece seus processos simbólicos 

enquanto constituintes da formação humana, que, ao mesmo tempo, reúne e intersecciona a 

experiência, a cultura e a educação. 

Paulo Freire contribui com a reflexão proposta, ao considerar que “a cultura é todo o 

resultado da atividade humana, do esforço criador e recriador do homem, de seu trabalho por 

transformar e estabelecer relações de diálogo com os outros homens” (FREIRE, 1980, p. 38). 

Ele percebe a cultura como algo fundamental, cujas atividades que as pessoas realizam entre 

si estão imbricadas em suas experiências de vida, que transformam a própria cultura. Percebe 

que a educação, em especial a educação popular, deve partir da realidade do povo para uma 

construção coerente da formação humana. 

Por se tratar de uma educação construída em conjunto com o povo, entende que 

precisamos, não de “uma pedagogia para o oprimido, mas uma pedagogia com o oprimido” 

(FREIRE, 2005, p. 17), que promova a libertação do ser. Defende que é da relação teoria e 

prática que os saberes experienciais se (re)constroem, como busca da superação do senso 

comum, para se tornar conhecimento consciente e crítico. Assim, é importante que elas se 

percebam como promotoras de sua história. 

A tríade experiência, cultura e educação, na dimensão dos estudos do imaginário, 

permite compreender como acontece o processo que integra organicamente saberes, culturais 

e educacionais. 

Ao contemplar tais saberes, a relação entre experiência educativa e cultura conflui no 

sentido teoria/prática e integra, organicamente, vivências que surgem a partir dos costumes e 

tradições culturais de um povo como “possibilidades de um pensamento de educação 

elaborado a partir da experiência” (LARROSA, 2018, p. 38). A ampliação epistemológica da 

educação compreende a dinâmica sociocultural que se encontra latente nos modos de ser, 

sentir e agir das pessoas, a partir da cultura, relaciona imagens que, por sua vez, veiculam 

múltiplos sentidos mediados simbolicamente entre o eu e a pessoa próxima. Tal argumento 

poético a respeito da experiência cultural nos leva a crer que 



87 

 

 
Se os homens se podem compreender mutuamente através do tempo da 

história e das distâncias das civilizações, se os mitos, as literaturas e, 

inclusivamente, os poemas podem ser universalmente traduzidos, é porque 

toda a espécie homo sapiens possui um patrimônio inalienável e fraterno que 

constitui o império do imaginário. (DURAND, 2014, p. 69). 

 

Imersos no referido patrimônio inalienável da cultura, ao retomar espaços de produção 

de cultura que existem em Pernambuco, como o Memorial J. Borges, em Bezerros, por 

exemplo, vemos o quanto integramos e somos atravessados por saberes e experiências que 

retroalimentam o imaginário e os sentidos do vivido. Nos cordéis e xilogravuras produzidas 

no local, razão e imaginação criadora convergem e tornam-se processos inerentes ao ser e ao 

modo como as pessoas interagem entre si, em que: 

 
A produção cultural e a própria construção de um conceito para a região não 

podem ser explicadas apenas pela perspectiva econômica ou política, e sim 

que eles são o resultado do percurso histórico de um espaço social e afetivo, 

decorrente de muitas décadas, montados a partir de diferentes discursos que 

lhes concederam vários atributos morais, culturais, simbólicos etc. 

(AZOUBEL, 2006, p. 2). 

 

A produção cultural ou a criação de dados conceitos e saberes escapa à leitura 

mimetizada comumente relacionada às práticas culturais, em que artesãs(ãos), cordelistas, 

poetisas(poetas), contadoras(es) de histórias, cantadoras(es) populares, em seus espaços de 

produção de cultura, integram organicamente o processo de constituição do percurso histórico 

de cada pessoa. Os valores conservados e transmitidos remetem a uma diversidade de 

representações simbólicas, que, em sua gênese, são artefatos importantes à compreensão da 

Educação. Assim, a percepção dos mitos e narrativas (contos, fábulas, lendas, literatura, arte) 

que veicularam imagens arquetípicas possibilitam a criação de uma tipicalidade sociocultural 

e formativa, em que 

 
[...] não há desenvolvimento do cérebro sem “educação” cultural. Longe de 

pôr a cultura no singular – já que o homem tem um instinto demasiado 

disperso para subsumir toda a espécie num único comportamento social – o 

trajeto antropológico pluraliza e singulariza “as culturas” sem esquecer a 

natureza biológica do homem que, para a ciência, não é de forma nenhuma 

um “paradigma esquecido”. (DURAND, 1996, p. 82). 

 

“Educação cultural” como um processo em que os grupos passem a interagir como um 

ecossistema social organizado, que sinaliza a experiência também integrada à cultura e à 

educação, de modo orgânico. Vivência, cultura e educação, que se materializam na produção 

do artista e revelam saberes populares que superam a lógica racional dita determinante. 



88 

 

Assim, das reflexões propostas com a tríade experiência, cultura e educação, é 

possível superar concepções estanques para vislumbrar a produção cultural de modo mais 

orgânico – considerando o imaginário – em que a cultura popular e variadas sensibilidades 

participam e trazem elementos para a discussão. 

A próxima seção, “A imagem para além da ilustração, à luz da teoria do imaginário”, 

apresenta-se como um convite para pensarmos a dimensão imagética, conforme vemos a 

seguir. 



89 

 



90 

 

 

A xilogravura “Os pássaros”, de J. Borges representa simbolicamente “os estados 

superiores do ser” (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2019, p. 686), a abertura simbólica à 

imaginação, ao flanar. Como pássaros, permitamo-nos alçar voos por meio do horizonte de 

imagens. 

Assim, ao longo desta seção, abordamos os aspectos relacionados à fisionomia e à 

tipologia da imagem, em uma perspectiva do sensível. Em seguida, de modo complementar, 

refletimos sobre como é idealizada a relação entre imagem e mito. Adiante, discutimos como 

a imagem é manifesta pelos regimes diurno e noturno propostos por Gilbert Durand. Por fim, 

relacionamos algumas premissas sobre a imagem para além da ilustração, percebida a partir 

de uma fantástica transcendental. 

 

 

4.1 A FISIONOMIA E A TIPOLOGIA DA IMAGEM: ASPECTOS INTRODUTÓRIOS 

 

Neste subtópico, contemplamos os aspectos introdutórios da fisionomia e a tipologia 

da imagem, na percepção do sensível, ancorados nos estudos do imaginário. De início, 

consideramos pertinente resgatar a reflexão durandiana da imagem, ao rememorar que é este 

artefato que nos faz (re)criar o que se percebe ao nível da visão. Por ser dinâmica, surge como 

“uma imagem que, antes de mais, tem por função um reconhecimento social” (DURAND, 

1964, p. 29), media a apreensão sensível dos fenômenos. 

Apenas no final do século XIX é que surgem os estudos das imagens, na compreensão 

do sensível, dada a potência imagética para além do pensamento moderno racional. Tal 

resistência decorre do fato de que, diferente do Oriente
16

, “o pensamento ocidental e 

especialmente a filosofia francesa tem por constante tradição desvalorizarem ontologicamente 

a imagem e psicologicamente a função da imaginação, ‘fautora de erros e de falsidades’” 

(DURAND, 1989, p. 17). A concepção epistêmica da imagem foi percebida, durante muito 

tempo, apenas numa concepção descritiva. 

                                                 
16

 Foi o filósofo chinês Confúcio (552 a.C. - 479 a.C) quem afirmou pela primeira vez que “uma imagem vale 

mais que mil palavras”. O pensamento do filósofo potencializou a comunicação simbólica no Oriente, 

conforme observamos até os dias de hoje, por meio dos ideogramas e outras imagens, como a xilogravura, que 

nasceu na China, conforme explica Souza (2007). Todavia, a cultura ocidental priorizou a escrita em 

detrimento da imagem e só mais adiante rendeu-se ao poder das imagens. 
  



91 

 

É Gaston Bachelard (1996) que, de início, propõe a transcendência da fisionomia da 

imagem, ao reconhecer que a imaginação criadora exerce fundamental importância, dada a 

capacidade que possui em relacionar as imagens, no processo de interpretação do mundo. É 

autor que, em sua obra, reconhece que as imagens formam instâncias do psiquismo, em que os 

conceitos construídos surgem a partir do processo de oposição das imagens, uma vez que não 

há imagem sem imaginação, que, por si, provoca o surgimento de novas representações. A 

imaginação apela à capacidade de cada pessoa de conceber as imagens e produzir o 

imaginário. 

Durand (1989), a partir das concepções de Bachelard (1996), observa que a fisionomia 

da imagem, na dimensão do imaginário, possibilita concebê-la de maneira mais aprofundada. 

Avança para além da concepção descritiva da imagem, que, superficialmente, considera 

apenas simetria, padrão, textura, de maneira sistematizada e sintética, ao ressaltar que, “no 

domínio tão complexo da antropologia, é preciso desconfiar das sistematizações fáceis da 

tipologia que alinha a obra de arte, ou o esboço de obra de arte que é a imagem, pelo 

comportamento pragmático” (DURAND, 1989, p. 262). A desconfiança em torno do que se 

apreende apenas em nível da visão se revela como uma atividade primordial à criatividade, 

ligada à formação e à expressão que a imagem remete.   

Ao passo que a imaginação permite ampliar a percepção do cosmos, em elo com o 

mundo interior, dimensiona uma energia vital para além do racional, potencialmente poética, 

criadora. É fantástica. Em constante movimento, envolve cargas afetivas, que por si mesmas 

revelam-se enquanto atração. Com as imagens, metaforicamente, reconhecemos as 

potencialidades do psiquismo ativo, as mudanças que a imaginação permite dimensionar e 

emergir a tendência poética.  

 Compreender a tipologia das imagens implica considerar, inicialmente, que elas se 

apresentam em uma diversidade de sentidos e de intencionalidades narrativas, a depender do 

nível de expressão. Interessa-nos com a pesquisa o estudo das tipologias das imagens 

“literárias” (BACHELARD, 1997), (DURAND, 1989) e “arquetipais” (JUNG, 2000) e 

(DURAND, 1989). 

Na obra “A água e os sonhos”, Bachelard (1997) recorre à imagem da água como 

elemento condutor da imaginação. Faz uma crítica à noção de complexo de cultura na 

psicologia literária, entendido como cultura escolar, tradicional: 

 
[...] a crítica literária que não quer limitar-se ao levantamento estático das 

imagens deve acompanhar-se de uma crítica psicológica que revive o caráter 

dinâmico da imaginação seguindo a ligação entre os complexos originais e 



92 

 

os complexos de cultura. Não há, a nosso ver, outros meios para medir as 

forças poetizantes em ação nas obras literárias. A descrição psicológica não 

basta. Trata-se menos de descrever formas que de pesar uma matéria. 

(BACHELARD, 1997, p. 20).  

 

Assim, Bachelard, ao criticar o caráter meramente descritivo da imagem, dimensiona o 

termo para “imagens literárias”, que, no sentido psicanalítico, ressignifica a concepção da 

palavra. Imagem criadora, que, por ser “mais viva que qualquer desenho”, transcende a forma 

e é “movimento sem matéria” (DURAND, 1989, p. 34).  

Bachelard (1997) e Durand (1989) entendem que as imagens literárias guardam 

possibilidades de interpretação de modo mais livre, em que a imagem transcende e favorece 

compreensões que avançam para além da descrição psicológica. As imagens arquetípicas, 

pelo fato de terem “um sentido a priori tão profundo que nunca questionamos seu sentido 

real” (JUNG, 2000, p. 24).  

Jung (2000), participante do círculo de Eranos, do qual Durand também era membro, 

fundou a psicologia analítica e desenvolveu os conceitos de “inconsciente coletivo” e 

“arquétipo”. O pensamento de Jung contribuiu com os estudos da imagem desenvolvidos por 

Durand, bem como na compreensão das imagens arquetipais. 

Jung (2000) explica que “o inconsciente coletivo não se desenvolve individualmente, 

mas é herdado. Ele consiste em formas preexistentes, arquétipos, que só secundariamente 

podem tornar-se conscientes, conferindo uma forma definida aos conteúdos da consciência” 

(JUNG, 2000, p. 54). Ou seja, o inconsciente coletivo, por ser inato ao ser humano, é 

transmitido de geração a geração, desde os primórdios da espécie humana. 

Quando a pessoa nasce, tais potencialidades inatas, que estavam guardadas no 

inconsciente coletivo, são potencializadas e colocadas em prática, como arquétipos, a cada 

experiência vivida. Para Jung (2000) “o conceito de archetypus só se aplica indiretamente às 

représentations collectives, na medida em que designar apenas aqueles conteúdos psíquicos 

que ainda não foram submetidos a qualquer elaboração consciente.” (JUNG, 2000, p. 17). Tal 

conceito foi desenvolvido a partir da observação de que existem imagens que são formadas a 

partir da vivência de cada pessoa, mas que têm estruturas semelhantes. 

No que tange à forma e ao conteúdo dos arquétipos, são determinados “apenas quanto 

à forma e não quanto ao conteúdo, e no primeiro caso, de um modo muito limitado. Uma 

imagem primordial só pode ser determinada quanto ao seu conteúdo, no caso de tornar-se 

consciente e, portanto, preenchida com o material da experiência” (JUNG, 2000, p. 57) 

relacionada a ele. 



93 

 

A concepção de imagem arquetípica de Jung (2000) é retomada por Durand, que a 

considera como “imagem sempre ativa” (DURAND, 1989, p. 76), em constante movimento a 

partir da experiência das pessoas. 

 Nesse sentido, os aspectos introdutórios da fisionomia e tipologia da imagem 

demonstram que a dimensão sensível destes artefatos se distancia da concepção racional, 

pautada apenas na descrição da imagem, como algo externo às pessoas. Formam, pela 

imaginação criadora, o imaginário das pessoas. Sugerem um entendimento voltado para a 

dimensão subjetiva da visão, da introspecção da narrativa visual, como uma imersão em si e 

possibilidade de perceber o poder da inventividade, da imaginação de cada pessoa, do 

conjunto de imagens que constituem o seu imaginário.  

Uma experiência que revelará imagens e mitos que participam do cotidiano de cada 

pessoa, conforme entendemos no próximo subtópico. 

 

 

4.2 IMAGEM E MITO 

 

No subtópico, refletimos como ocorreu a passagem entre imagem (e a imaginação) e 

mito, na perspectiva filosófica. Recorremos aos estudos de pensadores do imaginário, para 

propor tal reflexão neste campo do saber, dada a necessidade de ancorar teoricamente as 

discussões. 

Durand faz ressalvas ao estrito racionalismo e às demais correntes que antecederam 

e/ou deram continuidade ao pensamento cartesiano. Racionalismo que desvalorizou a função 

da imaginação, ao considerá-la promotora de erros, diferentemente da razão. Ao criticar, 

explica que se poderia esperar, parece, que a psicologia geral fosse mais clemente para com a 

“louca da casa” (DURAND, 1989, p. 17). Na contramão da intenção reducionista da imagem, 

a teoria do imaginário reconhece as ciências humanas como um largo campo de reflexão e de 

sua essência, a partir de um repertório nunca exaustivo, que possibilita conceber as tessituras 

múltiplas da imagem. Integra razão e imaginação como um caminho que constitui o 

imaginário, visto que 

 
Pela arquetipologia, pela mitologia, pela estilística, pela retórica e pelas 

belas artes, sistematicamente ensinadas, poderiam ser restaurados os estudos 

literários e reequilibrada a consciência do homem de amanhã. Um 

humanismo planetário não se pode fundar sobre a exclusiva conquista da 

ciência, mas sobre o consentimento e a comunhão arquetipal das almas. 

Assim, a antropologia permite uma pedagogia e reenvia naturalmente a um 



94 

 

humanismo de que a vocação ontológica manifestada pela imaginação e suas 

obras parece constituir o coração. (DURAND, 1984, p. 498). 

 

Em relação ao Brasil, país que guarda belas imagens da diversidade cultural, 

manifestas no calendário artístico-cultural, o pensamento de Durand (1984) provoca a 

reflexão sobre a contradição que se encontra em pleno século XXI, ao se colocar a imagem, e 

por conseguinte, a imaginação e o mito, em suspeição. 

É contraditório, porque, de um lado, vemos um progresso técnico em constante 

desenvolvimento, pela imagem reproduzida para a comunicação nas redes sociais, por 

exemplo. E, igualmente, um pensamento que persiste em desconfiar da imagem como 

potência imagética para a construção de saberes múltiplos na perspectiva do mito, posto que 

“a consciência mítica, dá, para lá da linguagem, a primazia da intuição semântica, à 

materialidade do símbolo, e visa a compreensão fideísta do mundo das coisas e dos homens.” 

(DURAND, 1996, p. 42). Possibilita-nos desprender da razão cientificista para atualizar a 

consciência mítica para o contexto atual. Concebemos que o mito é existencial. Revela-se 

redimensionado na realidade. 

Gilbert Durand reconhece que as imagens possuem uma “pedagogia” que as 

possibilita ser estudadas por elas mesmas, a partir do imaginário. Tal estrutura simbólica entre 

imagem e mito remete que 

 
[...] não podendo figurar a infigurável transcendência, a imagem simbólica é 

transfiguração de uma representação concreta através de um sentido para 

sempre abstrato. O símbolo é, pois, uma representação que faz aparecer um 

sentido secreto, é a epifania de um mistério. (DURAND, 1964, p. 11-12, 

grifo do autor). 

 

São dimensões que possibilitam vislumbrar a imagem como materializadora e 

significante do mito, porque veicula dado sentido, no que concerne à significação imaginária. 

Imagens do corpo, imagens mediáticas, imagens da realidade, que se fazem representar na 

convergência dos schèmes, arquétipos, símbolos e mitos, que constituem o imaginário 

sociocultural ao longo dos tempos e sua perspectiva mítica. 

Ao criticar o saber científico do modo como se apresenta nos moldes da ciência 

moderna, Bachelard (1996) sugere um novo espírito científico mediado pela imagem:  

 
Já que todo saber científico deve ser reconstruído a cada momento, nossas 

demonstrações epistemológicas só têm a ganhar se forem desenvolvidas no 

âmbito dos problemas particulares, sem preocupação com a ordem histórica. 

Também não hesitaremos em multiplicar os exemplos, pois queremos 

mostrar que, sobre qualquer questão, sobre qualquer fenômeno, é preciso 

passar primeiro da imagem para a forma geométrica e, depois, da forma 



95 

 

geométrica para a forma abstrata, ou seja, seguir a via psicológica normal do 

pensamento científico. (BACHELARD, 1996, p. 10-11). 

 

 Ao resgatar a concepção de que a imagem vem primeiro, por entender que a imagem 

se explica automaticamente, Bachelard (1996) provoca um movimento sobre a concepção da 

imagem, em sua relação com o mito, ao considerar que “quando nos apoiamos em fatos 

mitológicos, é porque reconhecemos neles uma ação permanente, uma ação inconsciente 

sobre as almas de hoje.” (BACHELARD, 1996, p. 19). 

Outro pensador que contribuiu com o pensamento de Durand e Bachelard sobre a 

imagem e o mito foi Eliade (1992), ao compreender que 

 
O mito conta uma história sagrada, quer dizer, um acontecimento primordial 

que teve lugar no começo do Tempo, ab initio. Mas contar uma história 

sagrada equivale a revelar um mistério, pois as personagens do mito não são 

seres humanos: são deuses ou Heróis civilizadores. Por esta razão suas 

gestas constituem mistérios: o homem não poderia conhecê-los se não lhe 

fossem revelados. O mito é, pois, a história do que se passou in illo tempore, 

a narração daquilo que os deuses ou os Seres divinos fizeram no começo do 

Tempo. (ELIADE, 1992, p. 50). 

 

O excerto aponta para a possível presença de imagens que contribuíram para 

materializar o mito desde os primeiros primórdios da humanidade, para que “lhe fossem 

revelados”, aduz a existência de uma imagem primeira.  

Ao compartilhar as concepções de Durand, Bachelard e Eliade sobre a relação imagem 

e mito, ressaltamos que, imersos em uma civilização da imagem, faz-se necessário, mediados 

pelos estudos do imaginário, reconhecer que a imagem, em sua essência, possui um repertório 

quase exaustivo, que a coloca como materializadora do mito. 

É necessário colocar as imagens em campos distintos, como procedeu Durand (1989) 

ao dividi-las nos regimes diurno e noturno da imagem, conforme observado no próximo 

subtópico. 

 

 

4.3 OS REGIMES DIURNO E NOTURNO DA IMAGEM 

 

Neste subtópico, fazemos uma imersão nos estudos da teoria do imaginário de Gilbert 

Durand quanto às estruturas do imaginário e os regimes diurno e noturno da imagem. 

Importa-nos ressaltar que os aspectos teóricos a seguir apresentados potencializam a leitura de 

imagens que circulam no cotidiano e na arte. 



96 

 

A teoria do imaginário de Gilbert Durand (1989) está alicerçada em três estruturas do 

imaginário, relacionadas com a maneira que determinada cultura, ou pessoa, comporta-se 

diante da angústia do tempo que passa, a morte. A estrutura  heroica (ou esquizomórfica) do 

Regime Diurno e as estruturas mística e sintética do Regime Noturno, em que o autor da 

teoria 

 
[...] coloca a luz no seu regime diurno tipificado pelas estruturas heroicas 

(Zeus, Apolo, Prometeu, Teseu, Hércules, entre outros, encarnam a luz, com 

os seus símbolos mais significativos: a arma heroica, o sol, o ar, o batismo), 

enquanto as trevas aparecem do lado do regime noturno tipificado pelas 

estruturas sintéticas e místicas (Hades e Dioniso encarnam as trevas, com os 

seus símbolos mais significativos: a noite, a lua, a caverna, o ventre). 

(DURAND, 1984, p. 506-507).  

 

Tais regimes apresentam, em suas respectivas estruturas, um dinamismo de 

representações opostas, tendo em vista que, de um lado, relaciona-se com as representações 

de imagens que remetem ao combate, à luta, ao externo de si, o regime Diurno. De maneira 

distinta, relaciona-se com as representações de acolhida, aconchego, calma, do mergulho 

dentro de si, o Regime Noturno. 

O Regime Diurno, na perspectiva dos opostos, é antitético, sugere dividir, partir, ir de 

encontro, “tem a ver com a dominante postural, a tecnologia das armas, a sociologia do 

soberano mago e guerreiro, os rituais da elevação e da purificação” (DURAND, 1989, 41). A 

estrutura heroica simbolizando o Regime Diurno apresenta-se por imagens da divisão, da 

separação, do reinar. Um Regime de antítese vai de encontro, combate o monstro, luta contra 

as trevas, contra o tempo mortal, contra o Cronos. 

Segundo Durand (1989), o Regime Diurno está dividido em duas partes antitéticas “As 

faces do tempo” e “O cetro e o gládio”. “As faces do tempo”, por intermédio dos símbolos 

teriomórficos, nictomórficos e catamórficos, aludem à angústia da morte representada, 

simbolicamente, por imagens que revelam/potencializam distintas imagens alusivas à 

animalidade, treva e queda, respectivamente. Gilbert Durand, ao reconhecer que, “de todas as 

imagens, com efeito, são as imagens animais as mais frequentes e as mais comuns” (1989, p. 

51), elege como representação da angústia da morte, a “animalidade”, atribuída aos símbolos 

teriomórficos. Animais, tanto no aspecto negativo como positivo, participam do imaginário 

humano.  

Sobre os símbolos teriomórficos, por fazerem relação com a “animalidade”, Durand 

alerta-nos para a necessidade de que é preciso realizar uma imersão no imaginário. Buscam 

pelas imagens avançar na dimensão arquetipal e geral. Consideram também características 



97 

 

que aludem às representações desses animais existentes ou fantásticos. Na mitologia grega, 

percebemos papeis que remetem a personagens como Minotauro, Medusa, Sátiro, Centauro, 

Sereias e demais isomorfismos. Na dimensão social atual, é interessante observar que pessoas 

adjetivam as outras. Atribuem a elas imagens de animais com representações simbólicas: “o 

fera” (pessoas tidas inteligentes por terem alcançado algo como uma aprovação em concursos 

ou provas), “o touro” (pela força ao desempenhar atividades que exigem esforço físico), “a 

cobra” (pessoa em que não se deve confiar), “o urso” (pessoa peluda). 

 Os símbolos nictomórficos relacionam-se com a angústia da morte, representados por 

“paisagens noturnas” (DURAND, 1989, p. 66) e se apresentam simbolizados em situações de 

trevas, como a noite, os calendários noturnos, a representação do diabo, o racismo, a cegueira, 

a água negra, o astro noturno (lua), a feminilidade e demais relacionados com a representação 

das trevas. 

Os símbolos catamórficos representam, simbolicamente, a angústia do tempo e da 

morte “diante da temporalidade, parece residir nas imagens dinâmicas da queda” (DURAND, 

1989, p. 79-80). Temos como ilustrações atribuídas à queda: a vertigem, o abismo, a 

moralização, o fluxo menstrual, a gulodice, o tubo digestivo, o intestino, o ânus, a boca 

dentada, o sexo feminino, e variados símbolos relacionados. 

O segundo grupo de imagens do Regime Diurno, O cetro e o gládio, indicam 

simbolicamente ascensão, por estarem direcionados para o alto ao representar poder, força, a 

verticalidade. Indica-se simbolizada pelos elementos “a flecha e o gládio”. Tal regime 

mobiliza verbos de ação, como dividir, separar e lutar. Possibilita às pessoas a eliminação das 

suas angústias no enfrentamento aos desafios da vida, como vencer e/ou superar os obstáculos 

do caminho. 

Os “três temas” que integram o grupo de imagens d’“o cetro” e “o gládio” são os 

símbolos ascensionais, espetaculares e diairéticos. 

Os símbolos ascensionais “acompanham-se sempre de símbolos luminosos, de 

símbolos tais como a auréola ou o olho” (DURAND, 1989, p. 31) e representam a luz contra a 

queda. Entre os símbolos de ascensão ou ereção, identificamos a representação que alude à 

imagem do soberano, como, por exemplo, Deus “enquanto a pureza se metamorfoseia em 

‘anjo’” (DURAND, 1989, p. 32), aves, pássaros, asas, flechas, lugares altos, a imagem do 

soberano. 

No mesmo esquema de ascensão, opondo-se aos símbolos sombrios, os símbolos 

espetaculares associados com “a luz contra as trevas” “descrevem automaticamente 

horizontes luminosos na prática da elevação imaginária, horizontes ‘deslumbrantes’, de ‘azul-



98 

 

celeste’ e dourado” (DURAND, 1989, p. 102), representadas simbólicas por imagens 

isomórficas presentes na luminosidade, nas religiões, na água purificada, nas cores branca e 

azul, do sol, de Apolo, da coroa, das auréolas, do olho, da visão, da transcendência. 

Já os símbolos diairéticos representam a luta do herói contra as trevas, “o dinamismo 

de tais imagens prova facilmente um belicoso dogmatismo da representação. A luz tem 

tendência para se tornar raio ou gládio e a ascensão para espezinhar um adversário vencido” 

(DURAND, 1989, p. 111). Divide, separa, corta ao meio “bem e mal”. Percebemos como se 

dá a representação da lança e/ou espada dos santos e divindades guerreiras, a tesoura na hora 

do parto, a cruz para algumas religiões, a guia, o terço, o escapulário, armas que simbolizam a 

força de espiritualização e de sublimação. 

Importa ressaltar que os símbolos diairéticos fazem alusão à sexualidade masculina, 

em que o “símbolo do sentimento de potência não é sentida pelas crianças humanas como 

doença ou vergonhosa ausência. É nesse sentido que se encontram, numa espécie de 

tecnologia sexual, as armas cortantes ou pontiagudas e os instrumentos aratórios” (DURAND, 

1989, p. 111-112) representados por falo, flecha, espada, arco, lança, enxada, machado, pau, o 

avião ao cortar o céu, e profusas imagens “cortantes ou pontiagudas”; incluímos também as 

armas divinas e as “maças de armas”. Envolve, por assim dizer, as armas do herói e as armas 

divinas, que participam do imaginário como um grande arsenal dos símbolos diairéticos que 

distinguem as trevas da luz. 

 Ao refletirmos sobre o Regime Diurno, constatamos o isomorfismo que liga os 

diversos símbolos apresentados pelos grupos “As faces do tempo” e “O cetro e o gládio”. 

Dada a relação aprofundada dos estudos do imaginário com a psicanálise e por se tratar de um 

Regime de antítese, que visa transgredir a imposição da lógica racional, Durand reconhece o 

parentesco dos seus estudos com as representações dos esquizofrênicos, para explicar que 

 

Chegamos mesmo a forjar o neologismo “esquizomorfo” decalcando-o do 

termo “esquizofrenia”. [...] Esta sistemática não só se harmoniza com todos 

os trabalhos científicos anteriormente mencionados, como, sobretudo, 

permite compreender, talvez, as categorias dos saberes pré-lógicos: alquimia, 

astrologia, cartomancia (divertimo-nos, no nosso livro, a demonstrar que as 

quatro “cores” do jogo do tarot se distribuíam equilibradamente pelos três 

grandes conjuntos categoriais que havíamos instituído: esquizomorfia do 

“ceptro” e da “espada”, mística da “taça” e dialética do “denário”. 

(DURAND, 2014, p. 67). 

 

Assim, as estruturas esquizomorfas do imaginário fazem alusão à angústia e à euforia 

em um mesmo Regime antitético, representado por polos distintos. No que pertine a “As faces 



99 

 

do tempo”, em sua relação com “O cetro e o gládio”, não discorremos diretamente sobre a 

esquizofrenia, mas “tem interesse em esclarecer nitidamente por estruturas esquizomorfas que 

podíamos estudar desmesuradamente aumentadas pela lupa da doença, resta-nos mostrar 

como a imaginação pode inverter os valores atribuídos aos termos da antítese” (DURAND, 

1989, p. 131) como possiblidade de aprendizagem e transformação humana, que o imaginário 

possibilita pela psicologia. 

 Adentramos no estudo do Regime Noturno da imagem, apresentado numa dimensão 

voltada para a harmonia, ou Regime do “eufemismo” (DURAND, 1989, p. 138), que, na 

intenção de unir, harmonizar, convergir, suavizar, ir ao encontro, sugere peculiares do 

materno. Um regime que, ao reconhecer que não só a noite sucede ao dia, mas também as 

trevas nefastas, apresenta-se pela imagem, funde, harmoniza as duas estruturas que o 

compõem: a estrutura mística e a estrutura sintética. 

 Enquanto o Regime Diurno tem relação com a dominante postural dos seus símbolos, 

ao representar a tecnologia das armas, o soberano, o mago, o guerreiro, rituais de elevação e 

de purificação, de modo inverso observamos que 

 
[...] o Regime Noturno subdivide-se nas dominantes digestiva e cíclica, a 

primeira subsumindo as técnicas do continente e do hábitat, os valores 

alimentares e digestivos, a sociologia matriarcal e alimentadora, a segunda 

agrupando as técnicas do ciclo, do calendário agrícola e da indústria têxtil, 

os símbolos naturais ou artificiais do retorno, os mitos e os dramas 

astrobiológicos. (DURAND, 1989, p. 41). 

 

As dominantes do Regime Noturno da imagem direcionam sua organização em dois 

grupos: A descida e a taça e Do denário ao pau. 

O primeiro grupo, A descida e a taça, apresenta-se subdividido pelos símbolos da 

inversão, símbolos da intimidade e As estruturas místicas do imaginário. Os símbolos de 

inversão se apresentam “metamorfoseando os grandes arquétipos do medo e transformando-

os, como que do interior, por integração prudente dos valores benéficos.” (Durand, 1989, p. 

151). Como ilustração do símbolo em questão, compreendemos que a imagem do Deus 

masculino e único no imaginário religioso em que  

 
[...] também as grandes deusas que, nessas constelações, vão substituir o 

Grande Soberano masculino e único da imaginação religiosa da 

transcendência serão simultaneamente benéficas, protetoras do lar, dadoras 

de maternidade, mas, quando necessário, conservam uma sequela da 

feminilidade temível, e são ao mesmo tempo deusas terríveis, belicosas e 

sanguinárias. (DURAND, 1989, p. 139). 

 



100 

 

Temos, como breve exemplo dos “símbolos de inversão”, no Brasil, as Grandes-Mães, 

a imagem d’A Senhora Aparecida, na Igreja Católica, como também Oxum, no Candomblé e 

na Umbanda, em que, pelas celebrações, ocorrem a mater e materia do Deus soberano em 

deusas benéficas, cultuadas por religiões no Brasil. Para além do exemplo envolvendo a 

religiosidade, inserem-se também nos símbolos de inversão outras representações simbólicas, 

que nos permitem compreender que  

 
Podemos, assim, constatar, para concluir, o perfeito isomorfismo, na 

inversão dos valores diurnos, de todos os símbolos engendrados pelo 

esquema da descida. O trincar eufemiza-se em engolimento, a queda refreia-

se em descida mais ou menos voluptuosa, o gigante solar vê-se 

mesquinhamente reduzido ao papel de Polegar, o pássaro e o levantar voo 

são substituídos pelo peixe e pelo encaixe. A ameaça das trevas inverte-se 

numa noite benfazeja, enquanto as cores e tintas se substituem à pura luz e o 

ruído, domesticado por Orfeu, o herói noturno, se transforma em melodia e 

vem substituir pelo indizível a distinção da palavra falada e escrita. 

(DURAND, 1989, p. 163). 

 

Uma constelação de símbolos de inversão representados, simbolicamente mediados 

por inversões que aludem a miniaturização, encaixamento, gulliverização, engolimento, 

representados pelo corpo (digestão, ato sexual), da água, da mulher, de animais, da Grande-

mãe, da música e demais formas simbólicas que aludem à “inversão”.  

É possível tomarmos o trecho metafórico dos símbolos da intimidade, em que Durand 

(1989) explica que “o complexo do regresso à mãe vem inverter e sobredeterminar a 

valorização da própria morte e do sepulcro. Poder-se-ia consagrar uma vasta obra aos ritos de 

enterramento e às fantasias do repouso e da intimidade que os estruturam” (DURAND, 1989, 

p. 163). 

Um “complexo regresso à mãe”, em que os símbolos da intimidade possibilitam ser 

representados por imagens que remetem ao regresso, enterro, sepulcro, morte, caverna, casa, 

chaves, mandala, o sagrado, ovo, leite materno, mãe, mel, ouro, a barca, a casca de noz, a 

concha, por exemplo. Como representações simbólicas da intimidade, percebamos que as 

imagens guardam algo materno, que protege e que acolhe. 

Antes de adentrarmos nos estudos do tópico “As estruturas místicas do imaginário”, 

esclarecemos que o termo místico dista do que foi disseminado apenas no sentido religioso. 

Referimo-nos à mística relacionada à quietude, à vontade de união, à intimidade secreta. 

Guarda quatro estruturas, facilmente, visíveis: 1) perseveração: podemos associar a imagem 

das bonecas russas em seus desdobramentos, umas dentro das outras, a revelar a dupla 

negação que ilustram; 2) viscosidade: pensamos que a imagem do pé-de-jabuticaba permite 



101 

 

relacionar com a compreensão eufemizante que harmoniza árvore e fruto em uma recusa à 

separação, uma insubmissão ao regime da antítese; 3) aspecto concreto: como um caso 

particular da segunda estrutura, retomamos a imagem do pé-de-jabuticaba para reafirmar que 

a imagem em seu aspecto concreto revela no trajeto imaginário que demonstra a íntima 

relação entre árvore e fruto, e 4) resumo liliputiano: ilustramos, por meio da imagem dos 

contos “O pequeno polegar”, de Charles Perrault (1697) , “As viagens de Gulliver” de 

Jonathan Swift (2006), “A chave do tamanho”, de Monteiro Lobato (1942), a compreensão 

das narrativas envolvendo grande reviravolta dos valores e das imagens que constituem o 

imaginário. 

O segundo grupo de imagens do Regime Noturno – Do denário ao pau – nos remete 

“agora uma constelação de símbolos que gravitam todos em torno do domínio do próprio 

tempo” (DURAND, 1989, p. 193). Está organizado pelos símbolos cíclicos; Do esquema 

schème? rítmico ao mito do progresso; Estruturas sintéticas do imaginário e estilos da 

história e Mitos e semantismo. 

Quanto aos símbolos cíclicos representados, simbolicamente, a partir da poesia, da 

história, da mitologia (ou da religião) e percebidos no calendário lunar, no ano solar, 

celebrações ritualistas anuais que nos remetem às festas de renovação de ciclo, ao relógio, à 

aurora, ao crepúsculo, divindades do tempo, à domesticação de animais, ao ciclo vegetal, 

caracol, serpentes, escaravelho, ouroboros, relativos aos símbolos cíclicos. 

Para a compreensão do esquema rítmico ao mito do progresso, Durand (1989) parte da 

representação simbólica da cruz e demonstra que está presente em diferentes culturas, sob 

vários aspectos sócio-histórico-culturais. Considera que o isomorfismo da árvore, em sua 

ligação com a cruz de madeira, a sexualidade e distintas representações simbólicas, 

constituem uma constelação mítica representada por intermédio do fogo, da música, da 

fricção e demais elementos simbólicos. 

Gilbert Durand (1989) demonstra, mediante o esquema rítmico ao mito do progresso, 

“o arquétipo temporal da árvore, embora conservando os atributos da ciclicidade vegetal e da 

ritmologia lunar e técnica, do mesmo modo que as infraestruturas sexuais desta última, é 

dominado pelo simbolismo do progresso” (DURAND, 1989, p. 236) uma vez que a 

dinamicidade em sua produção (roda, cruz, fogo) como um ciclo constante da história que se 

tornará cada vez mais difícil inverter no meio social, dado que não é só o simbolismo, mas a 

aprendizagem que ele traz como conhecimento. 

Ao analisar as Estruturas sintéticas do imaginário e estilos da história Durand (1989), 

vemos, com efeito, que “estas últimas são sintéticas em todos os sentidos do termo, e antes de 



102 

 

mais nada porque integram, numa sequência contínua, todas as outras intenções do 

imaginário” (DURAND, 1989, p. 236), no que tange ao tempo manifesto numa dimensão 

revolucionária. 

Dividida em quatro subestruturas, a 1ª) da harmonização dos contrários, conforme a 

estrutura indica, possibilita ser ilustrada na xilogravura “Luar do sertão” (J. Borges), remete a 

imagens que guardam gestos eróticos, direcionadas para a grande rítmica da astrobiologia; 2ª) 

do caráter dialético ou contrastante da mentalidade sintética, recorremos à xilogravura da 

capa do cordel “O casamento do bode” (J. Borges), que possibilita relacionar com a forma de 

um drama em que a paixão é modelo; 3ª) da histórica, ao se basear na hipotipose, possibilita 

ilustrar, ao visualizarmos a xilogravura da capa do cordel “O encontro de Pinto do Monteiro 

com Zé Limeira no céu” (J. Borges), que remete à representação que aniquila a fatalidade da 

cronologia no centro da noção de síntese, pensada em relação a um devir por tematizar a 

morte, e 4ª) da hipotipose futura, compreendemos a partir da xilogravura da capa do cordel 

“Exemplo da cabra que falou sobre crise e corrupção” (J. BORGES), na qual exemplificamos, 

na perspectiva messiânica, que “a quarta estrutura se manifesta pela hipotipose futura:  futuro 

é presentificado, é dominado pela imaginação.” (DURAND, 1989, p. 241). Tais estruturas 

inauguram a estrutura progressista e instalam na consciência a vontade de acelerar a história 

e o tempo, a fim de os perfazer e dominar. 

Nas considerações a respeito dos Mitos e semantismo que integram o Regime Noturno 

da imagem, Durand (1989) critica o pensamento de Lévi-Strauss sobre o mito, porque, para 

Lévi-Strauss, “se poderia definir o mito como o modo do discurso em que o valor da fórmula 

traduttore, traditore tende praticamente a zero” (DURAND, 1989, p. 243). A concepção 

limita o entendimento sobre mito a apenas relações sintáticas. Os questionamentos ao 

pensamento de Lévi-Strauss sobre o mito se levantam porque, na concepção da teoria do 

imaginário, de Gilbert Durand, compreendemos o mito constituído por uma linguagem 

arquetipal que não é fixa, dado o caráter diacrônico da narração mítica. 

Ao discorrer sobre o mito em sua relação com a música, a Mãe d’água e aproximados 

contextos míticos, como a mitologia mexicana, por exemplo, Durand (1989), com os estudos 

do imaginário, conclui sua crítica a Lévi-Strauss, ao afirmar que todo mito, “seja como for, 

pelo seu duplo caráter discursivo comporta estruturas sintéticas” (DURAND, 1989, p. 255) a 

procura do tempo perdido, num esforço de reconciliação entre tempo eufemizado e morte 

simbólica. 

Realizadas as considerações dos dois regimes, percebemos a oposição dos regimes à 

convergência de ambos para o equilíbrio humano com o meio ambiente, em todas as suas 



103 

 

dimensões. Ao observamos a oposição entre os dois regimes, ressaltamos a importância da 

convergência de ambos como favorecedores que atuam no cotidiano, como forma de 

promover o (re)equilíbrio das pessoas, de modo orgânico, no e com o planeta. Ao apresentar 

trechos musicais e/ou poéticos como representação da imagem comentada confirmamos que 

os regimes estão presentes na vida das pessoas e da coletividade como um movimento 

dinâmico e constante, que não se encerra aos olhos das pessoas que observam as imagens. 

Pela potência imagética que a imagem possui, à luz do imaginário, vislumbramos a 

imagem por uma fantástica transcendental, conforme o próximo subtópico. 

 

 

4.4 A IMAGEM: POR UMA FANTÁSTICA TRANSCENDENTAL  

 

Neste subtópico, entendemos, mediados pelos estudos do imaginário, que a 

imaginação transpassa a imagem interligada meramente ao mundo exterior, numa dimensão 

transcendental. É um movimento de imersão e emersão da imagem, que ocorre a partir da 

percepção das pessoas em sua relação com a história, com a sociedade, com a cultura, com a 

relação forjada com os objetos materiais e com as pessoas, uma “Fantástica transcendental”, 

em que 

[...] esta expressão seria mais que um simples jogo de palavras se 

pudéssemos mostrar agora que essa função de imaginação é motivada não 

pelas coisas, mas por uma maneira de carregar universalmente as coisas 

como um sentido segundo, como um sentido que seria a coisa do mundo 

mais universalmente partilhada. Por outras palavras, se pudéssemos provar 

que há uma realidade idêntica e universal do imaginário. (DURAND, 1989, 

p. 260). 

 

 Percebemos que, devido ao imediatismo tecnológico das imagens, apenas um dos 

órgãos dos sentidos tem sido privilegiado: a visão. Esta atua de forma limitada, descritiva e 

distante de uma perspectiva sensível. Diferentemente, “uma imagem simbólica precisa 

constantemente de ser revivida” (DURAND, 1964, p. 29) por intermédio das mais variadas 

linguagens que contemplam, inclusive, profusos sentidos, para além da visão.  

A concepção transcendente, dada a potência que imagem possui, vai além do que é 

posto diante dos olhos, percebe-se com a alma. É a capacidade do espírito humano, interligada 

à imaginação, e que possibilita o sensível, a percepção da imagem como artefato potencial 

para além da leitura dos olhos, longe das teorias intelectualistas que, de modo equivocado, 

concebem a imagem e a sua simbologia. Tal concepção sugere ler com todos os órgãos. 



104 

 

A educação pelas imagens alude, inicialmente, que desconfiemos das limitações da 

própria imaginação para que possamos imergir no “Museu imaginário” que 

 
[...] também permite um inventário geral dos recursos imaginários, uma 

arquetipologia geral. Impõe-se então uma educação estética, totalmente 

humana, como educação fantástica à escala de todos os fantasmas da 

humanidade. Não só nos é possível reeducar a imaginação no plano do 

traumatismo individual como o tenta a “realização simbólica”, não só se 

pode corrigir individualmente o déficit imaginário, causador de angústia, 

pela psicoterapia que utiliza o “sonho acordado”, como também as técnicas 

ditas “de ação psicológica”, as experiências “sociodramáticas” esboçam uma 

pedagogia da imaginação que a educação deve ter em conta para o bem e 

para o mal.  (DURAND, 1989, p. 295). 

 

Assim, é movimento de valorização das subjetividades que impele a pessoa a buscar 

conhecimentos nas experiências, no vivido, o que, por sua vez, está relacionado com a 

ampliação do repertório de imagens inconscientes. Integram tal repertório elementos que 

contribuem para estruturar o processo de educação pelas imagens, à luz da teoria do 

imaginário de Gilbert Durand, de modo que 

 
A imagem pintada, esculpida, etc., tudo o que se poderia chamar símbolo 

iconográfico, constitui múltiplas redundâncias: «cópia» redundante de um 

sítio, de uma cara, de um modelo decerto, mas também representação pelo 

espectador daquilo que o pintor já representou tecnicamente... É certo que 

existem variações na intensidade simbólica de uma imagem pintada e na 

intensidade significativa do sistema de redundâncias iconográficas. A 

imagem veicula mais ou menos «sentido». (DURAND, 1964, p. 14-15, 

grifos do autor). 

 

 Como “símbolo iconográfico”, reconhecermos a premissa de que o símbolo não é do 

domínio da semiologia, mas ligado a uma semântica sensível, que atravessa o ser humano, 

que possibilita ser pensado para além da lógica do mero realismo fático, artificialmente dado. 

Vislumbra a essência das imagens mediante movimentos ligados ao sensível, num sentido 

intersubjetivo do trajeto de criação e de imaginação. 

 Sobre universalidade dos arquétipos, Durand (1989) alude à necessidade constante de 

desconfiança, com relação à sistematização simplificada da tipologia da imagem. O autor 

alerta, no fundo, sobre o perigo da lógica dualista. Alerta-nos para não categorizarmos, por 

exemplo, o Regime Diurno como uma corrente de consciência masculina. 

Quanto aos estudos que envolvem a imagem observada quanto “o espaço, forma ‘a 

priori’ da fantástica”, Durand (1989) a concebe que “nunca o cubo percepcionado será tão 

espontaneamente cubo como o cubo imaginário. A imaginação voa imediatamente no espaço 

e a flecha imaginada por Zenão perpetua-se para além da contagem do tempo existencial.” 



105 

 

(DURAND, 1989, p. 272-273, grifo nosso). Critica a forma como são analisadas de modo 

imediatista e que indicam, a princípio, uma pobreza essencial, carente de percepções 

abundantes pelo imaginário. Sugere o aprofundamento sobre a imagem pelo sensível, 

interligado com todos os sentidos. Durand recorre a Piaget para ressaltar três aspectos da 

imagem que contribuem para a sua fantástica. 

A primeira é a ocularidade, ao lançar o olhar sobre a imagem, o sujeito experiencia 

sensações e excitações sensoriais. Possibilita o olhar poético, na dimensão do sensível 

(DURAND, 1989). A segunda é a profundidade da imagem, concebida em seu aspecto 

psíquico e não apenas geométrico (DURAND, 1989). Uma percepção a mais do espaço à 

viagem longínqua, que, tal como a vida, é manifestação. A terceira é a ubiquidade da imagem, 

que, de encontro à geometria euclidiana, envolve ao mesmo tempo a participação e a 

ambivalência das representações imaginárias (DURAND, 1989). Três aspectos que guardam 

em seu bojo a imagem por uma fantástica, que é eufemismo, a esperança, o espírito. 

Ao tematizar a “universalidade dos arquétipos” e “o espaço, forma ‘a priori’ da 

fantástica” é o momento de analisar “o esquematismo transcendental do eufemismo” que 

integram os elementos para uma fantástica transcendental 

No que envolve o esquematismo transcendental do eufemismo, em sua relação com o 

tempo, Durand (1989) reconhece o espaço numa dimensão afetiva, que, numa topologia 

fantástica, possibilita qualquer estudo da imaginação como uma espécie de jogo espacial e 

qualitativo ao mesmo tempo, em dois grupos, com direções qualitativas do espaço e estruturas 

arquetipais que unem e constituem as categorias do imaginário.  

A imagem está para além da possiblidade de superar o imediato, o aparente, o 

superficial. É um movimento de imersão em que, guiados pelo eufemismo, pela esperança, 

pela dúvida, nos permitimos atravessar o pensamento humano para além da lógica realista ou 

como quem busca a mera essência da imagem. Imaginar é essência de espírito, converge para 

a imagem, numa dimensão transcendental. 

As reflexões propostas nesta seção possibilitaram a apresentação dos elementos que 

estruturam a teoria do imaginário de Gilbert Durand, com vistas a pensar a imagem para além 

da ilustração. Impulsionou-nos a perceber nas imagens de si e dos demais movimentos que se 

integram organicamente e sinalizam saberes em várias dimensões do imaginário humano. São 

imagens guardadas no inconsciente coletivo das pessoas, como um grande museu do 

imaginário, sobre a imagem como materializadora do mito. Ao tecermos as concepções sobre 

os Regimes Diurno e Noturno da imagem, ressaltamos o equilíbrio das pessoas, ao 

convergirem organicamente. Parte de uma justificável (re)construção de uma civilização da 



106 

 

imagem, numa concepção transdisciplinar, como uma imersão no universo das imagens, à luz 

da teoria do imaginário. 

A próxima seção apresenta os “Caminhos metodológicos pelo imaginário”, elaborados 

a partir da pesquisa qualitativa e dos aspectos voltados para a reflexão sobre as xilogravuras, 

na obra do participante da pesquisa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



107 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



108 

 

 

A xilogravura “A cabra e os bodinhos”, de J. Borges abre esta seção como “um 

instrumento de atividade celeste em benefício da terra” (CHEVALIER; GHEERBRANT, 

2019, p. 156). Uma representação simbólica como metáfora da importância de considerar 

metodologias que se conectam com o mundo. A cabra, que consegue subir montanhas, 

atravessar passagens estreitas, íngremes, dificuldades, sobrevive. Gera vidas. Geramos novos 

conhecimentos com a pesquisa que, simbolicamente, localiza a exterioridade. 

Nesta seção, discorremos sobre os sentidos que possibilitaram a aproximação com 

uma concepção das imagens eleitas para a pesquisa. Refletimos, inicialmente, sobre a 

contribuição do método fenomenológico e arquetipológico para os estudos do imaginário. Em 

seguida, demonstramos o quanto a abordagem qualitativa é bem-vinda no estudo, com vistas à 

produção do saber simbólico. Adiante, tratamos dos tipos utilizados e, na sequência, 

apresentamos as concepções que dimensionam o sensível nas xilogravuras de J. Borges. Por 

fim, apresentamos a técnica e as categorias de análise eleitas.  

 

 

5.1 O CARÁTER FENOMENOLÓGICO E ARQUETIPOLÓGICO DA PESQUISA 

 

A metodologia da pesquisa se insere na perspectiva fenomenológica. Entendemos que 

“para explorar o universo do imaginário, da recondução simbólica, é a fenomenologia que se 

impõe e só ela permite ‘reexaminar com um olhar novo as imagens fielmente amadas’” 

(DURAND, 1964, p. 63). Tal dimensão acentua e potencializa, pelo imaginário, a 

fecundidade de representações que as imagens guardam. Na busca pela origem que antecede 

as explicações, a recepção do método fenomenológico instiga a reconstruir significados da 

imagem, para além do que já está sedimentado, pronto, acabado, determinado. 

Buscamos, ancorados do imaginário, ressaltar o caráter sensível do saber, afinal “uma 

fenomenologia do imaginário deve, antes de tudo, entregar-se com complacência às imagens e 

seguir o poeta até o extremo das suas imagens sem nunca reduzir esse extremismo, que é o 

próprio fenômeno do élan poético” (DURAND, 1989, p. 20). Trata-se, pois, da possibilidade 

de recriação do que podemos apreender com a imagem. 

De modo simultâneo, contemplamos a perspectiva arquetipológica de Gilbert Durand, 

por considerarmos que os elementos centrais da reflexão propostas são os mitos e os 

arquétipos justificados pela oportunidade histórica e pela permanência relativa ao objeto, com 



109 

 

vistas à concepção de uma pedagogia do imaginário presente na obra de J. Borges. As 

perspectivas, fenomenológica e arquetipológica, contribuem para pensar que 

 
Sempre que um “novo espírito científico” se manifestou – e o espírito 

científico é sempre novo, senão o espírito não passa de um arrazoado 

escolástico – o conforto intelectual insurgiu-se contra aqueles que, “fora do 

círculo”, parecem impedir que as coisas se processem sossegadamente. Mas 

quando uma revolução epistemológica se vem abater nas margens da 

antropologia – o que significa que, mais cedo ou mais tarde, toca na moral, 

nos costumes, nos critérios de verdade, religião, etc... – a efervescência 

indignada dos letrados é mais ativa. É exatamente o que sucede com o 

nosso empenhamento arquetipológico, esse crime de lesa majestade 

mítico constituído pela proclamação de “estruturas antropológicas” 

para a totalidade das representações do sapiens sapiens. (DURAND, 

1996, p. 147, grifo nosso). 

 

 O caráter fenomenológico e arquetipológico da presente pesquisa se apresentam 

enquanto resistência ao racionalismo científico clássico e abrange a opção pela abordagem 

qualitativa. Compreendemos que não existe apenas uma ciência dominante ou, igualmente, 

apenas um ponto de vista científico definido e respaldado exclusivamente em princípios da 

racionalidade moderna, mas que diferenciadas epistemes são apresentadas a partir de tais 

perspectivas.  

Pretendemos a horizontalidade entre quem pesquisa e o participante da pesquisa, a 

partir da sua arte, com vistas para a construção do saber, mediados por uma abordagem 

qualitativa. Consideramos que, a partir desta abordagem, revela-se um processo de 

deslocamento epistêmico, reconhecendo nos atores sociais possibilidades diversificadas de, de 

repente, redimensionar a pesquisa, “onde a vivência na pesquisa – e a pesquisa da vivência – 

(re)orienta os sujeitos a construir novos modos de interagir e de descrever a realidade em que 

se inserem” (CARDOSO; CARVALHO, 2018, p. 201), ao passo que fomenta novas 

epistemologias. A contemporaneidade trouxe para a pesquisa viabilidades distintas e, aqui, 

redimensiona as possibilidades de se investigar a partir da relação pessoa/pessoa ou 

pensamento/imagem. A nós, a investigação realizada de modo linear, hierarquizado, não mais 

se sustenta, dada a concepção da realidade cíclica das coisas. É o mito, em sua forma 

espiralada, que tem demonstrado o eterno devir, que se renova na relação do eu com o meio 

como algo transcendente. 

Encontramos na perspectiva qualitativa, em interface com a teoria do imaginário, o 

aporte necessário para nos afastar de metodologias reducionistas, guardiãs de premissas e 

representações homogêneas. Afinal, 

 



110 

 

Uma das estruturas que fundam a dimensão sensível da realidade e da 

existência está relacionada com as formas pelas quais é produzido o 

conhecimento. Na contemporaneidade, a natureza do social, as relações entre 

sujeito e quotidiano, entre a ação e seus sentidos e significados, são valores 

que, quando incorporados no processo de conhecimento dos fenômenos 

sociais, podem levar à junção sensível entre imaginário e saber. 

(CARDOSO; CARVALHO, 2015, p. 106). 

 

 Cardoso e Carvalho (2015) argumentam que não é possível conceber a neutralidade 

científica enquanto paradigma estruturante da produção do saber. O elo entre pesquisador, 

ator social e campo de pesquisa surge a partir de formas variadas de pensar a pesquisa e que 

possibilitem a revalorização do comum. Assim, com a teoria do imaginário, a dimensão 

qualitativa é (re)orientada pelo fato de que o sensível revela a pluralidade de saberes 

silenciados, subalternizados, mas que podem (e devem) emergir redimensionados na pesquisa. 

 

 

5.2 OS TIPOS DE PESQUISA ELEITOS E OUTROS ASPECTOS 

 

Os tipos de pesquisas eleitos para o estudo são o bibliográfico e o exploratório. A 

escolha deu-se devido à subjetividade com que realizamos o estudo, ancorados na Teoria do 

imaginário de Gilbert Durand, tanto na perspectiva teórica, quanto na acepção das 

xilogravuras eleitas para análise. Assim, buscamos com a pesquisa exploratória, melhorar a 

aprendizagem, mediados pelas xilogravuras do participante da pesquisa. 

Procuramos ampliar o conhecimento que as imagens das xilogravuras conservam para 

além de respostas racionais e descobrir múltiplas possibilidades de enfoque, visto que, na 

acepção durandiana, “o imaginário não é, como ainda se pensa, uma vaga abstração, uma vez 

que segue regras estruturais, com vistas a uma hermenêutica” (MELLO, 1994, p. 48), pois 

fomenta leituras para além do entendimento reducionista da imagem. Ressaltamos que a 

perspectiva bibliográfica da pesquisa mantém relação com a organização teórica da discussão 

e a perspectiva exploratória com a análise simbólica empreendida. 

Destarte, a coleta de dados contempla: revisão bibliográfica sobre a vida e obra do 

participante da pesquisa; visita ao Memorial J. Borges; conversa com o artista; estudo sobre 

xilogravuras do artesão. 

A escolha pela conversa com o artista aponta para a metodologia mais adequada e 

coerente com o que pretendemos a pesquisa. Como um caminho que se distancia de planos e 

roteiros pré-definidos, a conversa nos aproxima do participante da pesquisa, visto que a 

experiência e a espontaneidade de J. Borges têm muito a nos dizer para a construção do 



111 

 

trabalho. Entendemos que, por intermédio das conversas, não incorreremos na mera 

reprodução de perguntas e respostas e, assim, nos distanciamos do mito grego de Procrustes:  

 

Procrustes ou Procrusto era um ladrão que recebia, em sua casa, diversos 

viajantes. Sempre os oferecia sua cama para estadia. Contudo, aos visitantes 

que eram maiores que a cama oferecida, cortava-lhes os membros; aos que 

eram menores, esticava-lhes as extremidades até caberem milimetricamente 

na cama. (RIBEIRO; SOUZA; SAMPAIO, 2018, p. 168) 
 

Por se tratar de um momento da pesquisa que prioriza a experiência e busca dar voz de 

modo mais espontâneo aos percursos vividos pelo participante, acolhemos a conversa como 

procedimento pensado para o estudo, sem com isso perder o rigor metodológico, posto que: 

 

Não se trata, no bojo da conversa como metodologia de pesquisa, de 

categorizar as falas dos sujeitos interlocutores da ação investigativa, de 

inseri-las em quadros descritivos ou em conceitos-chave, recolher dados dela 

e analisá-los. Trata-se, antes, de pensar com elas, escutá-las, pensar a partir 

delas, com toda imprevisibilidade, incomensurabilidade, inventividade e 

contingência que a pesquisa pode revelar. (RIBEIRO; SOUZA; SAMPAIO, 

2018, p. 169) 

 

 Uma conversa que possibilita o despertar do pesquisador na e com a investigação de 

modo horizontal junto ao participante da pesquisa, a partir da experiência do vivido, 

compartilhada durante a conversa. 

 

 

5.3 XILOGRAVURAS: DO PARTICIPANTE AO UNIVERSO DA PESQUISA 

 

Elegemos a produção artística de J. Borges porque, na dimensão do sensível, as 

xilogravuras do artista aludem a uma (possível) pedagogia do imaginário, que entrecruza 

educação e cultura popular e revela saberes múltiplos para uma “pedagogia imaginante”. 

O universo da pesquisa corresponde à produção de xilogravuras de J. Borges. 

Buscamos explorar a obra do artista, bem como investigar produções artísticas e biográficas 

complementares acerca da idealização e organização do seu acervo, que auxiliem na leitura 

simbólica das imagens. Vislumbramos, por meio das xilogravuras, dimensões que constituem 

o imaginário sociocultural, do ponto de vista mítico, representado pela convergência dos 

schèmes, arquétipos, símbolos e mitos presentes nas imagens.  As xilogravuras foram eleitas 

para as categorias centrais da pesquisa, a saber: 1) Pedagogia do imaginário; 2) Experiência e 



112 

 

Educação e 3) Imagens e função imaginante, a partir da interlocução entre educação e a 

cultura popular. 

Não pretendemos criar estereótipos da cultura popular com as xilogravuras analisadas, 

mas oferecer uma possibilidade para pensar a representação da cultura popular pelas imagens 

enquanto um universo epistêmico de saberes relacionado à pedagogia imaginante do artista 

em questão.  Cogitamos pensar sobre como a Pedagogia do imaginário acontece, na medida 

em que possibilita, a partir das xilogravuras, ressaltar, na concepção do sensível, elementos 

que compõem e representam, simbolicamente, o museu das imagens nas dimensões 

pedagógica e cultural. 

 

 

5.4 A TÉCNICA E AS CATEGORIAS DE ANÁLISE 

 

Antes de apresentar a técnica de análise eleita para este trabalho, julgamos pertinente 

abordar o termo forjado por Gilbert Durand: a Mitodologia do método arquetipológico, nos 

estudos do imaginário. 

A Mitodologia é uma ferramenta de análise que possibilita contemplar diversas áreas: 

Linguagens, Psicologia, Sociologia, Medicina, História, Estética e ademais. Com a 

Mitodologia, discutimos sobre as bases fenomenológica e arquetípica da pedagogia do 

imaginário, a partir da leitura interdisciplinar das xilogravuras do artista. Tal leitura suscita 

percepções variadas. Questiona paradigmas idealizados pelo pensamento moderno-cristão-

cartesiano. 

Ao planejarmos analisar as bases simbólicas que interseccionam a educação e a cultura 

popular, cogitamos a organicidade com que as duas perspectivas porventura dialoguem, 

quanto ao estudo da imagem, em que a Mitodologia, por intermédio da mitocrítica, é 

apresentada como técnica de análise mais adequada ao estudo. 

Uma proposta que sugere um diálogo interdisciplinar, em que a Educação, concebida 

como experiência e ferramenta de transformação liberta do pensamento dominante, abre-se 

como um leque, que traz entre suas varetas uma gama de probabilidades de intersecção 

epistêmica. Entre elas, a cultura popular. A Cultura Popular imbricada com a Educação é 

observada enquanto capaz de revelar saberes populares, que, por muitas vezes, foram 

silenciados e não chegaram a ser compartilhados.  

Ao intentarmos cogitar acerca dos elementos que fundamentam a pedagogia 

imaginante na obra de J. Borges, cogitamos, a partir das xilogravuras escolhidas, um viés 



113 

 

mais amplo de conhecimentos possíveis, para além da pedagogia cientificista. Ao ser 

concebida como pedagogia imaginante libertamo-nos do pensamento tido como verdadeiro e 

fechado para desenvolver, pelo sensível, possibilidades e olhares distintos.  

O contato direto com as xilogravuras escolhidas sugere refletir em que medida a 

pedagogia do imaginário articula o pensar sobre as xilogravuras de J. Borges. De início, por 

se tratar de imagens que transcendem o caráter meramente descritivo, para além da pedagogia 

cientificista técnico-racionalista. Por conseguinte, pela potência imagética que as xilogravuras 

guardam no imaginário das pessoas sensíveis à arte nordestina brasileira, tanto por parte de 

brasileiros como de apreciadores de nacionalidades diferentes. 

À luz da teoria do imaginário de Gilbert Durand, com base na Mitocrítica, idealizamos 

a análise simbólica das imagens. O estudo pretendido das xilogravuras percorre as trilhas do 

imaginário, em que a produção artística de J. Borges dimensiona a pedagogia do imaginário, 

plena de uma sinergia entre artista e obra. Então, as técnicas de análise eleitas para a pesquisa 

foram: a mitocrítica e análise simbólica, com vistas a refletir sobre a pedagogia do imaginário 

de J. Borges. 

A mitocrítica, análise proposta por Durand a partir dos estudos sobre Psicocrítica de 

Charles Mauron, traduz-se na significação do “emprego de um método de crítica literária (ou 

artística), em sentido estrito ou, em sentido ampliado, de crítica do discurso que centra o 

processo de compreensão no relato de caráter ‘mítico’ inerente à significação de todo e 

qualquer relato” (DURAND, 1985, p. 251-252). Visa, assim, a síntese de todas as críticas que 

envolve o mito nas mais profusas dimensões voltadas para a compreensão do caráter mítico 

passível de ser aplicado, tanto no sentido restrito, quanto ampliado. 

A mitocrítica compõe o estudo amparado na Mitodologia, ferramenta de análise que 

permite o estudo mítico de modo convergente, nas xilogravuras de J. Borges, uma vez que “se 

debruça sobre o mítico, quer ele esteja patente ou latente, nas suas mais variadas facetas 

(mitemas, mitologemas etc.)” (ARAÚJO; ALMEIDA, 2018, p. 21). 

Para o estudo de tais xilogravuras, elegemos a mitocrítica (DURAND, 1996) como 

possibilidade de análise das narrativas míticas presentes nas mais diversas mitologias, cientes 

de que “a maioria dos mitos gregos foi recontada e, consequentemente, modificada, articulada 

e sistematizada por Hesíodo e Homero, pelos rapsodos e mitógrafos” (ELIADE, 2016, p. 10). 

Fabulações míticas que se transformam culturalmente, ao longo dos séculos, e se 

ressignificam a cada período, num movimento que mantém viva a presença do mito em 

tempos atuais. 



114 

 

A partir dos direcionamentos sobre as técnicas de análise, passamos a explicar as 

categorias de análise da pesquisa: 1) Pedagogia do imaginário; 2) Experiência e Educação, e 

3) Imagens e função imaginante, conforme passamos a refletir a seguir, brevemente. 

Na primeira categoria, Pedagogia do imaginário, debruçamo-nos quanto à perspectiva 

pedagógica que emerge das xilogravuras. Buscamos relacionar os entendimentos manifestos 

nas imagens, explícita e implicitamente. Destacamos a subjetividade do artista e metaforizada 

nas produções, revelada como uma simbiose que une artista, obra e expectadoras(es), numa 

encruzilhada imagética de saberes, ligados ao vivido e ao imaginado. 

Com a segunda categoria, Experiência e Educação, foram apreciadas, nas 

xilogravuras, aspectos que possibilitam a reflexão sobre a valorização da experiência mesma. 

Consideramos que a imagem e o que ela materializa ao nível da imaginação cogita 

pressupostos para uma educação que considere o cotidiano e as vivências com o mundo. São 

xilogravuras que integram, de modo orgânico, o processo de construção da experiência a 

partir de valores presentes em meio à diversidade de representações simbólicas manifestas no 

social. 

A terceira categoria, Imagens e função imaginante, é apresentada enquanto 

possibilidade de demonstrar o aparato educacional, cultural e literário que as xilogravuras 

guardam, numa dimensão transcendente. Vislumbramos a singularidade da imagem, cientes 

de que imaginar é essência do espírito e, por assim dizer, concebemos a imagem para além da 

ilustração. A imagem é ressaltada como materializadora do mito, um convite à reflexão do 

pensamento humano, num panorama transdisciplinar. 

 Tais categorias convergem à mitocrítica durandiana, por compreendermos que, 

segundo Durand (1996), o mito constitui-se por um arranjamento de símbolos e arquétipos 

que se dispõem em um discurso segmentável em mitemas, relativo ao ser, no qual está 

investida uma crença que propõe realidades instaurativas. 

Mesmo cientes de que o método mitocrítico visa à imagem literária, principalmente 

com um papel privilegiado na transmissão do imaginário, em que a imagem literária é 

veiculada através da literatura escrita ou oral, de forma indireta, com o método proposto 

alargamos “as aplicações da mitocrítica a outros discursos: belas-artes” (DURAND, 1996, p. 

158), no que se refere às pinturas apresentadas nas xilogravuras. 

Em tais imagens, os mitemas, constitutivos da narrativa mítica, são “pontos fortes”, 

repetitivos, e que permitem a análise sincrônica, enquanto leitmotiv da narrativa. Ela desvela, 

por detrás de uma leitura superficial, um nível de compreensão maior, que se alinha com os 

grandes mitos clássicos. Para a identificação dos mitemas e do mito diretivo do “texto 



115 

 

cultural”, Durand estabelece três momentos: lº) um levantamento dos “elementos” que se 

repetem na narrativa, de forma obsessiva e significativa, e que constituem as sincronias 

míticas da obra; 2º) um exame do contexto em que aparecem, das situações e da combinatória 

das situações, personagens, cenários etc.; 3º) a apreensão das diferentes lições do mito 

(diacronia) e das correlações de uma tal lição de um tal mito, com as de demais mitos de uma 

época ou um espaço cultural determinados. 

 Pode-se dizer que o mito se define a partir da organização de símbolos e de um 

quorum de mitemas, pois o mitema é um “átomo mítico”, de natureza estrutural. Segundo 

Durand (1996), os mitemas podem se manifestar, e semanticamente atuar, de dois modos 

diferentes: 1º) de modo patente – repetido de forma explícita e de conteúdo homólogo e 2º) de 

modo latente – repetido de forma implícita, pela intencionalidade. 

Ao elegermos a mitocrítica como o caminho proposto para o estudo das imagens, bem 

sabemos que “nenhuma interpretação é infalível” (DURAND, 1996, 245). Dessa forma, a 

interpretação das xilogravuras de J. Borges deu-se pela mitocrítica durandiana como uma 

análise despretensiosa, livre com o pensamento e aberta para o resgate do que está no cerne da 

formação humana, o mito, como modelo matricial no estudo realizado, posto que 

 

o “sentido” de uma obra humana, de uma obra de arte, está sempre por 

descobrir, ele não é automaticamente dado através de uma receita fastfood de 

análise. E é o “mito” que “descobre” a interpretação, o mito com suas 

marcas de referência metalépticas, as suas redundâncias diferenciais do 

“alguns”, seja ele “mito pessoal”, seja mito de uma época, seja mito de uma 

cultura, seja mito eterno e universal... (DURAND, 1996, p.251)  

 

Por assim entendermos, na próxima seção apresentamos os achados alcançados a partir 

da análise simbólica das imagens, no qual pretendemos compartilhar o que a pedagogia do 

imaginário de J. Borges revela a partir das xilogravuras eleitas e analisadas à luz da teoria do 

imaginário. 

 

 

 

 

 

 

 

 



116 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



117 

 

A xilogravura “A coruja” (J. Borges), que anuncia esta seção, representa, 

simbolicamente, a “guardiã da morada obscura da terra” (CHEVALIER; GHEERBRANT, 

2019, p. 293) como metáfora de uma imersão e análise dos resultados da pesquisa. Ave de 

Atena, que simboliza o conhecimento, com todo o “simbolismo noturno” (DURAND, 1989, 

p. 152), a coruja remete à busca do conhecimento pelo sensível, como uma pedagogia que 

transcende a imagem. Uma imagem que guarda a potência imagética produzida pelas mãos de 

quem talha a arte em madeira, nas interlocuções entre educação e cultura popular. Arte que 

constituiu o trajeto antropológico de J. Borges, e que “funda uma generalidade compreensiva 

que nenhuma explicação, mesmo simbólica, pode transpor totalmente” (DURAND, 1989, p. 

268). 

As “mãos”, como metonímia da seção proposta, sugerem que o trajeto antropológico 

de J. Borges se (re)faz entre movimentos (subjetivos, sociais e simbólicos) imbricados na 

produção do artista. São xilogravuras que, ao transcenderem imagens, antes limitadas à 

narrativa do cordel, para um panorama que entrecruza educação e cultura popular, revelam a 

potência imagética da imagem pela imagem. É um movimento que cogita elementos e 

fundamentos de uma pedagogia imaginante na obra do artista, que, na perspectiva do sensível, 

envolvem num panorama mais amplo, schèmes, arquétipos, símbolos e mitos presentes nas 

xilogravuras. 

A partir do que experienciamos ao longo da pesquisa, apresentamos nos subtópicos a 

seguir as partilhas referentes às visitas ao Memorial J. Borges, assim como a análise simbólica 

das xilogravuras do artista, na perspectiva do sensível e sob o viés da mitocrítica. 

 

 

6.1 VISITA AO MEMORIAL J. BORGES OU DA ENTRADA NA CASA DOS MITOS 

RESSIGNIFICADOS NAS XILOGRAVURAS DO ARTESÃO 

 

O Memorial J. Borges localiza-se em Bezerros-PE, cidade natal do participante da 

pesquisa. É um espaço de cultura, e o primeiro contato com o local revela-se como um 

desdobramento de possíveis novas visitas, devido ao encanto das imagens que guarda. A 

forma como as pessoas são acolhidas no local perfaz um movimento que remete ao costume 

popular da acolhida nordestina “entre e fique à vontade”. 

A sala principal é um convite à apreciação das várias xilogravuras (coloridas e em 

preto e branco) disponíveis nas paredes e bases daquele local. Um universo de imagens que 

revelam a potência cultural do povo nordestino, como um mergulho nos saberes 



118 

 

representados,  simbolicamente, em temáticas diversas como educação, cultura popular, amor, 

mistérios, animais, árvores, frutas, flores, cotidiano, folguedos, religiosidades, picardia, 

cangaço, cotidiano) e múltiplos temas. 

Ao canto da sala, na parede lateral, um universo de cordéis produzidos pelo artista 

guarda e disponibiliza, para venda e consultas, memórias narrativas dos temas abordados nos 

folhetos. Ao centro, além das xilogravuras afixadas nas colunas, peças decorativas, folhetos, 

livros, matrizes xilográficas e variados objetos produzidos com imagens de xilogravuras do 

artista (base para copos, blocos de notas em espiral, canecas, canetas e itens próximos) e que 

podem ser adquiridas pelos visitantes. Em dias de visita e oficina in loco, o espaço possibilita 

reunir um público de aproximadamente trinta (30) cadeiras, para realização das atividades. 

A sala ao lado é uma extensão das produções do artista, acrescidas de xilogravuras e 

objetos produzidos por seus filhos e neto, seguidores de sua arte. A sala de produção de J. 

Borges fica localizada num espaço reservado ao fundo do ateliê, onde, em meio a matrizes 

fixadas nas paredes e aos pedaços de madeira, o artista desenvolve sua criatividade, por vezes 

em seu silêncio compenetrado, por vezes interagindo com sua equipe e/ou visitantes. 

Espontaneidade e simpatia são qualidades do artesão, que demonstra prazer e disposição em 

não dispensar a oportunidade para uma boa prosa sobre as experiências da vida. 

O ateliê congrega um movimento cíclico, em que o(a) visitante conhece os quatro 

espaços físicos do local, no percurso pelo qual optar, espontaneamente. A oficina de 

confecção das xilogravuras fica localizada próximo ao salão principal do ateliê. Mesas, 

matrizes, tintas, prensa para xilogravura, pinceis, papeis, cadeiras, suporte para as 

xilogravuras secarem, colheres e “carrilhos” para impressão e acabamento das xilogravuras 

compõem a rotina da equipe de trabalho, formada, em sua maior parte, por parentes do artista. 

Na oficina, todas as pessoas ajudam em tudo, de forma orgânica. Reunidas, 

representam um encontro de saberes singulares do fazer profissional, cujo resultado é a 

alegria e a satisfação em ver mais uma xilogravura finalizada. 

Por todo canto do memorial, é perceptível o vigor da obra de J. Borges. Um cenário 

que entrecruza educação e cultura popular, revelando saberes abundantes, que exaltam a 

cultura popular nordestina, por intermédio de imagens que concebem, simbolicamente, o 

imaginário do artista, nas dimensões educativa, cultural, como uma extensa colcha de saberes. 

Tal experiência no memorial remete à entrada na casa dos mitos, no momento em que 

nos permitimos afastar da mera descrição das imagens e transcender em camadas possíveis, 

direcionadas para o estudo sobre as xilogravuras de J. Borges. Os mitos pululam nas 

xilogravuras produzidas pelo artesão. Com vistas para a ressignificação dos mitos nos 



119 

 

trabalhos do artista, ingressamos por uma pedagogia imaginante, em sintonia com os schèmes, 

arquétipos, símbolos e mitos que podem ser evocados a partir das imagens. Um 

estranhamento fenomenológico diante da imagem, em que, a cada modo, uma nova estrutura 

se apresenta, por meio de um olhar mais amadurecido, diante das obras. 

Como um fenômeno, consideramos que todas as narrativas da humanidade partem de 

mitos, seja na perspectiva do profano ou do sagrado, e vice-versa, por entendermos que “o 

prestígio excepcional do conhecimento das “origens” e da “história” antiga (isto é, das 

existências anteriores) deriva, em última instância, da importância atribuída ao conhecimento 

dos mitos “existenciais” e “históricos” (ELIADE, 2016, p. 84), os quais integram e 

constituem simbolicamente as narrativas humanas. Assim, schèmes, símbolos e arquétipos 

convergem para a revelação mítica que as xilogravuras de J. Borges guardam sobre o 

imaginário nordestino brasileiro. 

Para além da xilogravura vinculada ao cordel, transcendemos com as imagens, dada a 

potência imagética que guardam e cogitam, acerca dos elementos que fundamentam a 

pedagogia imaginante, na perspectiva do sensível. Em meio ao universo de xilogravuras 

produzidas pelo artista, elegemos para a análise mitocrítica: I) A professora; II) A colheita da 

banana; III) A passarada; IV) Iemanjá; V) Feira livre do Nordeste; VI) Santa ceia; VII) 

Coração na mão; VIII) Dragão devorador; IX) O pôr do sol; X) Bicho de sete cabeças; XI) 

Festa dos capetas; XII) Cantoria de viola e XIII) Bumba-meu-boi. 

A realização da mitocrítica não se pretende estanque, para não incorrer em critérios 

cientificistas demasiadamente formais. A sugestão dos três passos mitocríticos apresentados 

adiante deram-se na tentativa de aumentar “o prazer da vossa interpretação” (DURAND, 

1996, p. 259). Convidamos, com o método proposto, a experienciar a análise mitocrítica nas 

obras apresentadas. 

 Um dos primeiros passos para contemplar a análise mitocrítica consistiu em identificar 

“a repetição, a redundância” (DURAND, 1996, p. 247) presente nas xilogravuras produzidas 

pelo artista: “digamos que elas se revelam como conjuntos simbólicos ‘obsessivos’ (C. 

Mauron) que, numa obra ou conjunto de obras, permitem que se faça uma leitura sincrônica” 

(DURAND, 1996, p. 252). Percebemos que, reunidas, tais imagens guardam algo que se 

repete em cada obra: a temática nordestina. Tal persistência é evidenciada na produção de J. 

Borges ao observamos imagens que remetem à temática em questão. 

 O segundo passo no estudo mitocrítico foi a “qualificação” (DURAND, 1996, p. 253) 

das ideias que se destacam nas xilogravuras, em que percebemos a resistência das 

personagens, a natureza, a fé, a cultura, o fantástico. São ideias-forças que se sobressaem na 



120 

 

produção do artista, cientes de que “é preciso que não nos contentemos em colar de uma vez 

por todas uma etiqueta numa obra e de arrumar esta última num bocal de uma das estruturas 

figurativas que estabeleci!” (DURAND, 1996, p. 253). 

 O terceiro passo da análise direcionou-se acerca da possibilidade da “mudança do 

mito” (DURAND, 1996, p. 254) e suas nuances, pois entendemos a cautela de não nos 

limitarmos ao que encontramos como conceitos prontos em dicionários de mitologia, como se 

o mito pudesse ser concebido como algo pronto, o que não procede, dada a complexidade 

mítica em sua fabulação. Interessa-nos, nessa “mudança do mito”, o estudo do “mitema (o 

elemento significativo mais pequeno de um mito, caracterizado pela sua redundância, a sua 

metábole) varia com a dimensão e a escala da amostra” (DURAND, 1996, p. 254). 

Com os passos mitocríticos compartilhados, permitimo-nos concordar que “o poder 

poético do símbolo define a liberdade humana melhor do que qualquer especulação 

filosófica” (DURAND, 1964, p. 33). Assim, tal escolha deu-se mediante a manifestação 

sensível do trajeto antropológico da pessoa pesquisadora, ao reunir emoções, experiências e 

sentidos presentes no encontro com as obras. Trata-se de algo que não se consegue explicar 

pelo viés da razão pura, posto que compreende a experiência do vivido ao reunir 

organicamente emoções, lembranças, afetividades, memórias, saberes variados, que formam 

um imaginário que não se permite individualizado, pois é coletivo, ao tematizar educação, 

cultura e imagem. 

Complementamos que, para tais escolhas, “as obras de arte operam uma mediação 

estética entre o humano e o mundo, pela qual o mundo passa a ser sentido, compreendido e 

expresso” (ALMEIDA; ARAÚJO, 2020, p. 1) em um movimento que transcende a mera 

contemplação das imagens pela potência imagética que as xilogravuras guardam, de modo 

simbólico e imaginário. 

Na perspectiva mitocrítica, as xilogravuras eleitas favorecem a interpretação acerca 

das relações imagéticas que representam o imaginário; as categorias de análise nas 

xilogravuras de J. Borges deram-se pela potência imagética que as obras possuem. Destarte, 

atentos ao cuidado na pesquisa e cientes de possibilidades diferenciadas de análise, 

delimitamos os estudos às três categorias eleitas apresentadas: 1) Pedagogia do Imaginário; 2) 

Experiência e Educação e 3) Educando pelas imagens. 

 Cientes de que tais categorias convergem na perspectiva do sensível e do simbólico, 

entendemos que cada uma aponta para especificidades e revelam a potência imagética que as 

xilogravuras guardam, ao serem tematizadas. 

 



121 

 

6.1.1 Pedagogia do Imaginário (ou por uma pedagogia da imagem) 

 

Com a pedagogia do imaginário, potencializamos o termo “pedagogia”, numa intenção 

de superar a lógica tecnicista educacional filiada ao pensamento moderno racionalista 

positivista. Assim, aproximamo-nos de uma pedagogia que promova a autonomia das pessoas 

(FREIRE, 1967) e dos saberes guardados no imaginário (DURAND, 1989), tendo os schèmes, 

arquétipos, símbolos e mitos (e mitemas) presentes nas imagens analisadas como pressupostos 

epistêmicos. 

Enquanto a pedagogia, até o início do século XX, pautada em paradigmas tradicionais 

estabelecidos, concebe a imagem limitada ao pensamento racional descritivo, a pedagogia 

imaginante sugere a aproximação com o pensamento sensível, vislumbrando o estudo do mito 

sagrado ou profano, presentes nas imagens. É uma pedagogia que reabilita a imagem para 

além do que está disposto, de modo meramente descritivo. Possibilita a interpretação e 

transcende a imagem, com base na qual a imaginação flui mediada pelo sensível e o 

simbólico, ao anunciar e ou ressignificar os mitos manifestos. 

Com a pedagogia do imaginário, entendemos ser possível pensar a educação de modo 

holístico, em um movimento horizontal, que permite o reconhecimento de saberes e pessoas 

que participam organicamente da construção do societal e em detrimento da imposição de um 

saber dominante. Não pretende ser detentora dos saberes pedagógicos, mas defende que, ao 

conferir voz a conhecimentos silenciados por paradigmas escolares, ao possibilitar o resgate e 

ampliação do repertório de aprendizagens pautadas no sensível, revelar-se-á como necessária 

para o equilíbrio bio-psico-social da pessoa, no âmbito sociocultural. 

Como possibilidade de se pensar a pedagogia do imaginário proposta, sugerimos o 

pensamento sobre mitos que fundam a narrativa da humanidade no Ocidente e como eles se 

manifestam nas xilogravuras analisadas. Proposta possível, que contempla saberes profusos 

ao reunir educação, cultura e imagem em um movimento que avança com o pensamento 

definido e institucionalizado. 

Elegemos a xilogravura “A professora” (J. Borges) por entendermos que, no âmbito da 

pedagogia do imaginário, a representação simbólica da professora transcende a centralização 

do conhecimento, a qual, com sua potência sensível, nos remete à imagem das mulheres que, 

simbolicamente, compartilham seus conhecimentos no processo de formação humana: 

divindades, matriarcas, líderes comunitárias, donas de banco de feiras, mulheres políticas, 

donas de comércio, avós, mães, tias, patroas, donas de casa chefes de família, professoras, em 

um sem fim de representações femininas, que aludem à percepção do mito da grande-mãe. Tal 



122 

 

representação é ressignificada, ao longo dos tempos, pois “os arquétipos não se difundem por 

toda parte mediante a simples tradição, linguagem e migração, mas ressurgem 

espontaneamente em qualquer tempo e lugar, sem a influência de uma transmissão externa” 

(JUNG, 2000, p. 90) 

 

Figura 8 – A professora (J. Borges) 

Fonte: Borges (1998). 

Na perspectiva da mitocrítica, percebemos na xilogravura a representação simbólica 

do mito da Grande-mãe, pela forma como os schèmes estruturais estão compreendidos (a 

partir dos gestos e símbolos presentes na imagem), os quais revelam o arquétipo materno da 

acolhida. 

Consideramos que os gestos das mãos na imagem representam “as ideias de atividade, 

ao mesmo tempo que as de poder e de dominação” (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2019, p. 

589). A representação simbólica enquanto instrumento de concentração, maestria e 

autoridade. A forma como os braços e olhares das demais pessoas se apresentam na 

xilogravura, a postura verticalizada e os gestos com as mãos demonstram uma aparência 

autônoma e interativa, que remete ao Regime Diurno da imagem. Percebemos, na mesma 

dimensão do regime heroico, que a postura da figura da professora, ao centro da imagem, 

vestida de vermelho, “universalmente considerado como o símbolo fundamental da vida, com 



123 

 

sua força, seu poder e seu brilho” (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2019, p. 944), ressalta o 

poder feminino.  O vermelho remete à cor da paixão, do desejo, do amor pelo ensino. 

Os cabelos longos da professora potencializam a feminilidade, uma vez que “o uso de 

cabelos longos marca a qualidade aristocrática ou régia” (CHEVALIER; GHEERBRANT, 

2019, p. 154). Tomamos a palavra “régia” por analogia ao fato de a professora reger a aula, 

localizada na parte central da imagem, o cerne do artefato. Atualmente ainda é comum a 

relação entre a expressão “regência” e a alusão à prática docente em sala de aula, comumente 

associada ao fazer educativo de mulheres. 

Vemos, no entorno da figura central da professora, representações de crianças, jovens 

e algumas pessoas adultas, em sua maior parte figuras femininas, atentas às partilhas da 

educadora. Reunidos(as) em um mesmo espaço de aprendizagem, misturam-se, 

organicamente, desfazendo a hierarquização e assimetrias. Juntas, convergem, mediadas pela 

condução dos gestos apresentados pelos braços elevados e em direção às reflexões propostas 

no quadro. 

Vestida de vermelho e com os cabelos longos, símbolos da feminilidade e da acolhida, 

a professora compartilha saberes com as pessoas que a acompanham em seu fazer. A 

saudação, uma vibração, aos dizeres “A Educação é a base de tudo”, traduz-se em uma 

palavra-imagem que transcende o sentido do escrito e que está presente no imaginário de 

todos(as) que compõem a cena. O semblante alegre das demais personagens, fruto do diálogo 

e respeito recíproco, gestados pela figura da professora, representa, simbolicamente, a 

confiança na mulher em um movimento que converge para o Regime Noturno, manifesto a 

partir dos gestos de acolhida, símbolos e arquétipo materno, em que temos a figura mítica de 

Minerva, deusa da sabedoria na mitologia romana, e que em grego remete à representação de 

Atena. Na mitologia, Minerva (Atena) está relacionada com a deusa que ensinou aos homens 

como domar cavalos e às mulheres a arte de bordar, entre diversas outras atividades. São 

ensinamentos que foram ressignificados na educação e, por assim perceber, a ressignificação 

do mito na representação simbólica da xilogravura que remete à professora. 

A fabulação mítica de Minerva revela-se na xilogravura a partir da representação do 

mito da Grande-mãe, colocada ao centro, como referência, para que as pessoas aprendam com 

os conhecimentos partilhados pela professora. O mito ressignificado, em tempos atuais, perfaz 

a simbologia da professora como relato fundante para as pessoas que se dispõem a 

compartilhar o que sabem. 

O mito da Grande-mãe, interpretado na xilogravura, é justificado pelos seguintes 

mitemas que contribuem para a construção da narrativa mítica presente na cultura de 



124 

 

diferentes povos, de modo convergente: a pessoa que ensina, simbolicamente, a “professora”; 

as pessoas que aprendem, as(os) “aprendentes”; e a partilha como representação da 

“aprendizagem”. Permitimo-nos considerar que os mitemas patentes são: a professora e as(os) 

aprendentes; e como mitema latente, a aprendizagem. 

 

Figura 9 – A colheita da banana (J. Borges) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Borges (2014). 

 

Na xilogravura, percebemos que a terra, enquanto um organismo vivo, permite a 

alimentação e ensina sobre a vida em si, sobre a fertilidade, crescimento, abundância, fartura e 

partilha. A imagem representa o mito da Mãe-Terra, Gea (Geia, Gaia ou Gé), aquela que 

cuida da terra e, por conseguinte, permite a colheita, “tais concepções míticas correspondem 

às crenças relativas à fecundidade espontânea da mulher e a seus poderes mágicos religiosos 

ocultos, que exercem uma influência decisiva na vida das plantas” (ELIADE, 1992, p. 72). 

 O mitema manifesto de modo patente na imagem da mulher que transporta o cacho de 

banana remete ao mito de Gea, a partir do qual “o fenômeno social e cultural conhecido como 

matriarcado está ligado à descoberta da agricultura pela mulher. Foi a mulher a primeira a 

cultivar as plantas alimentares. Foi ela que, naturalmente, se tornou proprietária do solo e das 

colheitas” (ELIADE, 1992, p. 72). De modo latente, o mitema também se manifesta na 

imagem do homem carregando, em plano de menor destaque, o cacho de banana. 

Na xilogravura, as aves “simbolizam os estados espirituais, os anjos, os estados 

superiores do ser” (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2019, p. 687); o pássaro, ao sobrevoar o 

casal, emana equilíbrio e proteção, no caminho para casa, depois de um dia de colheita. A 



125 

 

mulher, de vermelho, traz em suas vestes “o vermelho vivo, diurno, solar, centrífugo, incita a 

ação, ele é a imagem de ardor e de beleza, de força impulsiva e generosa, de saúde, de 

riqueza, de Eros livre e triunfante” (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2019, p. 945). Com tais 

representações, vemos que a mulher segura, apoiado na cabeça, um cacho de banana verde e o 

homem frutos maduros. Frutos que são “símbolo de abundância, que transborda da 

cornucópia da deusa da fecundidade” (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2019, p. 453); a 

representação simbólica das bananas, por extensão, representa fonte de riqueza e felicidade, 

potencialmente capaz de matar o monstro da fome. 

Assim, na imagem da mulher e do homem, a segurar os cachos de banana, ao saírem 

do roçado, percebemos que “tal como mostra a mitologia, é uma característica da Grande Mãe 

o fato de ela aparecer muitas vezes junto com seu par masculino” (JUNG, 2000, p. 113), o que 

nos remete à convergência do animus e anima junguiano. As duas personas indicam alguns 

schèmes como cortar, segurar e transportar. O cuidado em conduzir as frutas para alimentar a 

família reúne o Regime Diurno e o Noturno na mesma imagem. O Regime Noturno, 

representado pelos gestos que direcionam para o arquétipo da Grande-Mãe (JUNG, 2000), 

pelo cuidado ao levarem o alimento para casa, como um rito preparatório que possibilita 

vencer a angústia da morte representada pela fome.  Quanto ao Regime Diurno da imagem, os 

instrumentos utilizados para vencer o monstro da fome e que estão representados pela foice e 

a faca, ambas usadas para cortar o cacho de bananas. 

Percebemos que as bananeiras presentes na imagem não foram destruídas e que 

continuam disponíveis para alimentar os seres que sabem fazer o bom uso da terra, numa 

perspectiva que remete ao movimento cíclico sazonal e que como “emblema de um definitivo 

triunfo da flor e do fruto, de um retorno, para além das provas temporais e dos dramas do 

destino, à vertical transcendência” (DURAND, 1999, p. 220). Reconhecemos a bananeira 

como uma imagem que transcende. Planta materna que gera vida a partir de seu fruto para 

alimentar as pessoas. Trata-se de um ritual que é cíclico e que se renova a cada período, 

contribuindo para o equilíbrio entre as pessoas e a natureza, dimensionando os cuidados que 

se deve ter com o meio ambiente, nos mais diversos aspectos que integram a vida no planeta. 

Tais considerações perfazem o pensamento simbólico e que converge para uma 

pedagogia do imaginário, ao considerar que os símbolos presentes na imagem articulam 

também a eufemização do pensamento, no que tange à relação entre as pessoas e a natureza. 

A imagem remete à reflexão sobre aprender com a natureza e com o mundo, cuidando da 

vida, em todas as suas dimensões. A terra, que é a Grande-mãe, que alimenta com os frutos 

que oferta gratuitamente, é a própria “escola”. 



126 

 

No trajeto antropológico das pessoas do campo, identificamos, simbolicamente, o 

equilíbrio biossocial. Ao passo que as árvores não são cortadas, o que remete à ciclicidade da 

vida e ao equilíbrio do meio ambiente, a esperança pela chuva renova o mundo e a si. As duas 

personagens, ao conduzirem a quantidade necessária para o consumo, representada por um 

cacho de banana verde e um maduro, ressaltam a necessidade do equilíbrio, para que a comida 

atenda a um maior número de pessoas possível. Assim também é o conhecimento, 

complementar, cíclico. 

As árvores não estão cercadas o que indica que a terra é para todas as pessoas, as 

quais, do mesmo modo, são responsáveis pelo equilíbrio do meio ambiente. Os instrumentos 

de corte usados durante a colheita são simples e dispensam alta tecnologia em sua confecção, 

remetem à pessoal em si, não à complexidade do instrumento.  

A poética de uma pedagogia imaginante que a xilogravura aduz refere-se ao processo, 

a pensar sobre o equilíbrio bio-psico-social na relação entre as pessoas e o meio ambiente, ou 

entre os distintos saberes. 

 

Figura 10 – A passarada (J. Borges) 

 

Fonte: Borges (2002). 

 



127 

 

A pedagogia do imaginário é manifesta na imagem para além da descrição das aves 

que a imagem apresenta, visto que “o voo dos pássaros os predispõe, é claro, a servir de 

símbolos às relações entre o céu e a terra. Em grego, a própria palavra foi sinônimo de 

presságio e de mensagem do céu” (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2019, p. 687). A 

imagem, portanto, é relacionada à potência imagética como ponto de partida e de chegada 

(ciclos). 

A imagem dos pássaros possibilita a compreensão de que “presentes nos mitos, os 

pássaros são os atributos dos deuses: a pomba é o pássaro de Citera, consagrado a Afrodite; o 

pavão é o de Hera; a águia está associada a Zeus; a coruja, a Atena... Eles acompanham os 

heróis em suas viagens” (JULIEN, 2005, p. 170). Tal concepção também está relacionada 

com a mitologia nórdica no que alude ao mito de Odin, deus que determinou os cursos do Sol 

e da Lua nos períodos do dia e da noite, bem como das estações. 

Do seu trono, Odin avistava o céu e a terra, auxiliado por dois corvos “Hugin e Munin, 

que voam todo o dia sobre o mundo e, quando voltam, contam ao deus tudo que viram e 

ouviram” (BULFINCH, 2014, p. 313). Esta simbologia remete ao pensamento sobre a 

ressignificação do tempo e da forma de lidar com ele, assim como do próprio mito na cultura 

popular, quando alguns pássaros se apresentam como mensageiros de notícias boas ou 

indesejadas, os acontecimentos e sua conexão com as pessoas. 

 A partir do universo das aves retratadas na xilogravura, ancorado na pedagogia do 

imaginário, salientamos aspectos que emergem do próprio imaginário popular nordestino. A 

coruja, com seu canto à meia-noite, é sinal de agouro, indicando a morte de alguém próximo e 

que, ao mesmo tempo, também aduz à sabedoria, ao mistério, à inteligência e ao 

conhecimento. Trata-se de um ser que é capaz de voar no escuro e enxergar o que muitos 

pássaros não conseguem ver, a ave que acompanha a deusa Atena, que guia o conhecimento. 

O urubu, na cultura popular remete a um presságio de morte, se visto sozinho a voar 

sobre a casa e/ou pousado no telhado. Contudo, se percebidos em dupla ou em mais de dois a 

voar no céu são sinal de sorte. Os urubus, na perspectiva simbólica, estão relacionados aos 

corvos de Odin, que, como aves mensageiras, voavam entre o céu e a terra, entre o sagrado e 

profano, o terreno e a razão. 

É possível observarmos a pomba que representa, no Cristianismo, o mito do Espírito 

Santo: “por essa razão a pomba, e o pássaro em geral, é puro símbolo do Eros sublimado, 

como o manifesta a célebre passagem do Pedro ou a miniatura do Hortus deliciarum onde se 

vê a pomba do Espírito Santo, sobredeterminada pelo angelismo do levantar voo” (DURAND, 

1989, p. 93). 



128 

 

A andorinha, o azulão, o assum-preto, o rouxinol, o pardal, a rolinha, o galo de 

campina, entre diversas outras aves, que simbolizam o Nordeste brasileiro e a vida no campo, 

quando em gaiolas, participam da vida das pessoas campesinas e de cidades do interior. Entre 

essas aves, algumas mais fortes não se deixam engaiolar e se mantêm livres, resistentes aos 

climas da região, que podem ser relacionadas ao mito da Fênix, pássaro que, conforme a 

mitologia grega, quando morria, entrava em autocombustão e, em alguns instantes, ressurgia 

das próprias cinzas. Tal fabulação mítica se assemelha a pássaros do agreste nordestino 

representado na xilogravura por sua capacidade de ressurgir da seca e do calor escaldante, 

como a asa branca, o bem-te-vi e a rolinha. 

Na xilogravura, as asas abertas das aves se apresentam como schèmes que refletem a 

liberdade do voo. Reunidas, remetem ao arquétipo da liberdade, ao perfazerem juntas o 

mesmo movimento em direção ao alto, “as asas são os galões das milícias celestes, como 

mostram os serafins com as asas sêxtuplas da visão de Isaías” (DURAND, 1989, p. 94). As 

diversas aves são símbolos que metaforizam o ressurgimento da Fênix, em meio aos conflitos 

da vida. São aves que, por sua vez, representam os mitemas patentes da narrativa mítica da 

Fênix e que, pela complexidade do mito, interliga-se com a possibilidade de as pessoas se 

(trans)formarem a cada experiência. É possível haver situações em que um regime de imagem 

predomine em detrimento de outros. Tal situação se exemplifica, na xilogravura, pelos 

elementos de ascensão, simbolizados pelos schèmes, arquétipos, símbolos e mitos que 

realçam o regime diurno da imagem. 

 

Figura 11 – Iemanjá (J. Borges) 

 

Fonte: Borges (2009). 

 



129 

 

A xilogravura “Iemanjá” representa o mito da Rainha das águas. É “considerada 

protetora dos pescadores e jangadeiros, o seu nome deriva da expressão YéYé Omó Ejá, que 

significa, mãe cujo filhos são peixes. Na África, era cultuada pelos egbá, nação Iorubá da 

região de Ifé e Ibadan onde se encontra o rio Yemojá” (BASTOS, 2016, p. 1). Assim, os 

mitemas latentes relacionados ao mito da Rainha das águas são: Yèyé omo ejá, Iemanjá, 

Janaína, Oxum, Nossa Senhora da Conceição, Nossa Senhora dos Navegantes. O mitema 

patente é revelado no imaginário mítico pela mulher de cabelos longos, aquela que governa as 

águas derramando sobre a humanidade a sua proteção.  

 Presente no centro da tela, a imagem flaneia a localização das duas sereias, por não 

indicar se estariam na água ou na terra. O plano de fundo da imagem, de cor branca, por sua 

vez dimensiona que “o branco pode situar-se nas duas extremidades da gama cromática” 

(CHEVALIER; GHEERTBRANT, 2019, p. 141). As mãos elevadas, braços abertos e os 

cabelos longos remetem a schèmes que vão ao encontro de quem pede sua proteção. 

Na xilogravura, podemos compreender que o lugar “para Yemanjá também varia, 

como se os terreiros tivessem feito uma partilha da paisagem marítima, das águas dormentes e 

dos rios” (BASTIDE, 1945, p. 122), mas que, pela potência e transcendência mítica, é 

possível imaginar o arquétipo de Iemanjá a nos acompanhar, nos mais variados lugares e 

situações, a proteger seus filhos (Salve Iemanjá!). 

Tal possibilidade nos provoca a refletir que “a filosofia do candomblé não é uma 

filosofia bárbara, mas um pensamento sutil, que ainda não foi totalmente desvendada por nós” 

(BASTIDE, 1945, p. 134). Nesta bacia semântica, a pedagogia do imaginário alude a 

elementos que integram o ritual presente na cultura religiosa das pessoas e que reconhecem o 

mito da Rainha das águas manifesta nas religiões afro-brasileiras e católicas como 

significados que orientam a própria vida. 

Atentamos, na imagem, para a representação do sol, que, enquanto símbolo cósmico, 

“ocupa a posição de uma verdadeira religião astral, cujo culto domina as grandes civilizações 

antigas, com as figuras dos deuses-heróis gigantes, encarnações das forças criadoras e da 

fonte vital de luz” (CHEVALIER; GHEERTBRANT, 2019, p. 839), em harmonia com as 

Rainhas das águas. 

 A observação das xilogravuras, na perspectiva da pedagogia do imaginário, suscita a 

compreensão de que a “pedagogia da imagem não segue assim um sentido histórico 

determinado” (DURAND, 1989, p. 268), uma vez que, na riqueza de símbolos que ela guarda, 

é possível vislumbrar uma interpretação sensível e disponível para percepções abundantes, 



130 

 

para além do que já está posto aos olhos, de forma determinada, em um plano limitado por 

simples ilustração. 

 O Regime Noturno predomina na obra, tendo em vista que a imagem alude à materna 

Iemanjá. De modo convergente, a análise do elemento sol está relacionada com o Regime 

Diurno da imagem. A xilogravura em questão possibilita a reflexão sobre a educação em um 

país nomeadamente laico, onde a instituição educativa – presa às amarras institucionalizadas 

pela Igreja – deve ampliar a experiência educativa a partir de diferentes saberes religiosos e 

para além do pensamento cristão. 

 Com as abordagens propostas nas xilogravuras “A professora”, “A colheita de 

banana”, “A passarada” e “Iemanjá”, esperamos que “guardadas as devidas proporções, o 

conceito de pedagogia do imaginário possa servir à consciência pedagógica. Mas, ao mesmo 

tempo, não podemos depositar todas as nossas esperanças nesta conceituação, porque no seu 

furor explicativo, os conceitos limitam” (TEIXEIRA, 2006, p. 217). Assim, não cortar ou 

excluir concepções possíveis, dada a importância dos símbolos na perspectiva da pedagogia 

do imaginário como potencializadores da compreensão do termo pedagogia, direciona-nos 

para uma dimensão mais ampla do conhecimento. 

 Com a presente categoria sugerimos uma pedagogia relacionada com saberes 

cotidianos, por vezes silenciados nos espaços de aprendizagem e em detrimento de um saber 

dominante. As xilogravuras simbolicamente analisadas contribuem para a concepção de uma 

poética imaginante, pois permitem demonstrar, organicamente, as aprendizagens que 

acontecem, envolvendo simultaneamente culturas, transcendências e vivências cotidianas, 

mediadas por múltiplas dimensões do sensível e da vida. 

 

6.1.2 Experiência e educação (ou por uma experiência do vivido) 

 

Com a categoria Experiência e Educação, percebemos e sugerimos, com base na 

análise simbólica, trajetos possíveis para a educação, que ressaltem as aprendizagens da vida 

junto às pessoas que detêm experiências e saberes construídos, fundamentados no cotidiano. 

Tal categoria é concebida para além dos saberes formais e informais, na qual a subjetividade é 

assumida como potencializadora de compreensões que transcendem a simples descrição do 

mundo-imagem. 

 No que tange ao participante da pesquisa, a liberdade criativa com que J. Borges 

produz as xilogravuras transcende ao conhecimeto teórica e metodologicamente organizado. 

São imagens que revelam uma “fantástica transcendental” (DURAND, 1989) que resgata e 



131 

 

valoriza os saberes-experiências do imaginário popular, sobretudo das pessoas que vivem no 

nordeste brasileiro. Diante das xilogravuras, somos provocados a superar estereótipos 

determinados pelo senso comum,  a ultrapassar pressupostos estabelecidos, priorizando a 

experiência do vivido em si mesma. Tais saberes-experiências estão presentes em espaços nos 

quais a aprendizagem acontece de modo orgânico, espontâneo e livre. 

O ponto de partida que escolhemos para a análise da categoria é a imagem da feira 

livre como o grande centro de compras nas cidades de interior, que congrega a representação 

de vários mitos e símbolos. Na perspectiva cultural, é o local que materializa costumes que se 

integram harmoniosamente: chegar à feira cedo para comprar verduras e frutas mais frescas, 

além de poder tomar um café quente com beiju de coco ou um suco de maracujá com pão 

doce, poder transitar tranquilamente entre os produtos de cama, mesa e banho vendidos no 

local. A feira é, também, ponto de encontro entre parentes e vizinhos que conversam sobre 

assuntos corriqueiros e cotidianos. Tais práticas revelam que a feira é um espaço de troca, de 

saberes e de experiências populares, que constituem o mito. 

 

Figura 12 - Feira livre do Nordeste (J. Borges) 

 

Fonte: Borges (2020). 

 

Ir à feira é uma experiência educacional manifesta nos hábitos populares; as pessoas, 

sem protocolos, (re)constroem saberes na experiência do vivido. Na feira, os schèmes se 

manifestam: as pessoas se aproximam, em constante interação com os próprios produtores e 

agricultores(as) da região. Nas conversas informais, criam-se vínculos de amizade, trocas e 

negociação, em que, ao final, é criado um movimento cíclico que suscita novas experiências e 



132 

 

saberes, a cada ida e vinda a este espaço. São gestos que se repetem nas mãos, olhares, toques, 

cheiros, sensaçoes e emoções, em uma interação na qual práticas como o pechinchar ou 

buscar o melhor preço constituem uma postura ecônomica que contraria a lógica capitalista 

dos mercados formais e aproxima as pessoas e as suas vivências. 

A feira é um lugar onde o imagiário popular é ressaltado por saberes que pululam num 

movimento dinâmico, efervescente e intenso, como uma orgia de saberes transdisciplinares, 

conforme observamos na xilogravura acima. Convergem em imagens que remetem aos 

Regimes Diurno e Noturno, dadas as peculiaridades analisadas. 

O homem da cobra, com seus unguentos para a alma e para o corpo, que desperta um 

fascínio capaz de fazer as pessoas comprarem seus produtos, confiantes no poder de cura. É o 

arquétipo do sábio, personificando e ressignificando o fascínio do mito de Medusa, na 

mitologia grega: uma Górgona que transformava em pedra quem a olhasse diretamente. Uma 

metáfora das pessoas, na feira, fascinadas pelo homem da cobra, que se petrificam, por um 

instante, atentas apenas aos produtos oferecidos. É a cultura popular, com seus unguentos, que 

fascina e reforça a fé no poder de cura pelas plantas, raízes, garrafadas, produtos de origem 

animal e afins. É pelo mitema patente da “cobra” que o mito de Medusa surge no meio da 

feira.  

As barracas de frutas têm símbolos que remetem ao mito de Demeter da mitologia 

grega (ou Ceres na mitologia romana), deusa da colheita, da agricultura, da fertilidade e das 

estações do ano. Os mitemas patentes – grãos, frutas e cereais – ao constituirem a fabulação 

do mito de Demeter, cumprem o ritual das estações do ano, os quais aparecem 

disponibilizadas pelas(os) feirantes nos bancos de frutas ou organizadas no meio da feira, 

trazidas pelos carregadores em balaios. A terra é fertil e, na imagem, vemos a fertilidade da 

deusa Demeter representada simbolicamente pelas frutas (abacaxi, caju, jaca, graviola, 

melância e banana), grãos e cereais moídos (feijão, milho, farinha,  arroz). 

Sobre a pessoa que carrega o balaio com as frutas, a sua feição simbólica está 

relacionada com a repetida atividade dos (des)carregadores de carros, que, na madrugada de 

cada feira, aparecem e se oferecem para fazer o serviço. É uma atividade braçal e densa 

carregar fardos de frutas para os feirantes montarem as barracas ou arrumarem no chão, nas 

primeiras horas da manhã.  Ao carregar um fardo pesado, representado, simbolicamente, pelo 

balaio cheio de frutas, temos a representação do mito de Sísifo. Na mitologia grega Sísifo foi 

condenado a repetir continuamente a tarefa de transportar uma pedra até o alto da montanha e, 

quando a pedra estivesse quase a chegar no topo, rolaria ao ponto de origem, impulsionada 

por uma grande força, invalidando o seu esforço. Os carregadores, ao realizarem a tarefa 



133 

 

repetitiva de carregar fardos pesados na feira livre, a cada madrugada, remete ao mito de 

Sísifo por, igualmente, submeterem-se a carregar fardos sem a garantia de uma renda 

contínua, mas somente pela obtenção de “trocados” que não valorizam o serviço prestado. 

Temos, no balaio pesado e no trabalho repetido, dois exemplos de mitemas latentes que 

correspondem, respectivamente, à pedra e ao castigo imputado, assim como no mito de Sísifo. 

A representação da mulher com uma quartinha de barro e artefatos do mesmo material, 

simboliza a natureza a partir dos mitos da Mãe-Terra, Gea, cuidadora da terra, como o mito de 

Deus na cultura cristã. É o barro que, na narrativa bíblica cristã, simboliza a origem da vida, 

conforme o livro de Gênesis (2:7): “o Senhor Deus formou, pois, o homem do barro da terra, 

e inspirou-lhe nas narinas um sopro de vida e o homem se tornou um ser vivente”. 

Os artefatos de barro remetem às representações míticas de Gea e de Deus por 

manterem a sua essência simbólica ao representar a vida, seja como um utensílio da 

cozinha, para guardar a água que mata a sede ou para cozinhar o alimento para saciar a 

fome, ou também como material de construção, ao ser transformado em tijolos, a proteção 

da vida a partir da casa. O barro relaciona-se, então, ao mitema patente dos mitos da Mãe-

terra e de Deus. Os demais artefatos de barro remetem, no conjunto, ao período mítico das 

potarias. Na antiguidade, os potes eram usados nos rituais sagrados ou para guardar os 

primeiros remédios, compostos para armazenar água, grãos e alimentos. Tais práticas se 

mantêm ressignificadas pela dimensão simbólica dos potes de barro vendidos nas feiras.  

As roupas são vendidas na feira para todas as idades. São peças confeccionadas, na 

sua maioria, por facções locais ou de cidades circunvizinhas e por um custo mais acessível, 

se comparados aos preços das lojas. As peças de vestuário correspondem aos schèmes de 

vestir e embelezar. São símbolos que remetem aos mitos das deusas Afrodite, na mitologia 

grega, e Vênus, na mitologia romana, Oxum, no Candomblé, e os deuses Adônis, Apolo e 

Narciso, da mitologia grega, todas(os) ressignificados(as) na contemporaneidade das feiras. 

Tais mitos convergem, em suas narrativas míticas, para o mitema patente “beleza física” 

tendo em vista o imaginário físico de como são apresentados nas fabulações. É recorrente, 

hoje, as pessoas elogiarem a beleza física de uma pessoa adjetivando-a de “deusa” ou “deus 

grego”, mitema recorrente no imaginário popular. 

Como acessório das roupas, há na feira bancos de sapato para todos os tipos de pés. 

Há até sapateiros que confeccionam o artefato por encomenda, quando o pé é 

demasiadamente grande. Tal profissão tem origem cristã com os santos “Crispim e 

Crispiniano” (DURAND, 1995, p. 15). O sapateiro, mesmo compreendido como uma das 

profissões mais antigas do mundo, a recente presença de sapatos como peças que 



134 

 

representam a inovação, marcadamente tecnológica, acabam por ofuscar a tão bela arte, 

posto que “será possível dispensar os sapatos?” (DURAND, 1995, p. 13). 

Percebemos, na imagem, a presença de bancos que vendem peixes frescos e 

caranguejos, destinados, em sua maior parte, ao preparo das refeições vespertinas. Na 

mitologia grega, por descenderem das águas, remetem a Poseidon, deus das águas (ou 

Netuno, na mitologia romana). São narrativas míticas cujos mitemas patentes são o peixe e 

a água, aguçadores da relação com símbolos zodiacais e deuses das águas, de acordo com a 

intencionalidade proposta, uma vez que “o mito, dimensão diacrônica de sequências 

(mitemas) e de símbolos, sistema último, e esse discurso exprime em última análise a 

‘guerra dos deuses’” (DURAND, 1996, p. 85). 

A interpretação da imagem apresentada revela que, da reunião entre experiência e 

educação, vemos a recorrência mítica das feiras enquanto um movimento que transcende o 

vivido e que é presente nas interações das pessoas que participam das feiras livres, 

sobretudo do Nordeste, com base nos símbolos presentes nesse espaço de aprendizagem e 

saberes. 

 

Figura 13 – A Santa Ceia (J. Borges) 

 

Fonte: Borges (2019). 

 

Na xilogravura, vemos que a experiência do artista, ao recriar a Santa Ceia de modo 

mais aproximado ao que experiencia o povo nordestino, ressignifica o mito de Cristo, 

acrescentando personagens e novos símbolos na cena ilustrada. Assim: “nutrir-se não é 



135 

 

simplesmente um ato fisiológico, mas igualmente um ato ‘religioso’: comem-se as criações 

dos entes sobrenaturais, assim como foram comidas pelos ancestrais míticos, pela primeira 

vez, no princípio do mundo” (ELIADE, 2016, p. 45). Tais elementos representam, 

simbolicamente, o Regime Noturno da imagem. 

Na imagem, os schèmes revelam ora um momento de fé, com as mãos erguidas, ora a 

prática de uma alimentação em grupo, exemplificação do Regime Diurno. A repeticão das 

mãos erguidas, por boa parte dos personagem da imagem, remete ao arquétipo da fé, braços 

erguidos em oração. A bebida, acrescida ao pão, relaciona-se, imagética e simbolicamente, à 

cultura católica cristã durante o ritual da missa, com destaque para a Santa Ceia, celebrada 

durante a Semana Santa e as cerimônias religiosas, como a primeira comunhão e o casamento 

católicos. De modo convergente, temos nos elementos interpretados, então, a relação com o 

mito de Cristo.  

 O conjunto de símbolos associados à representação de pessoas de gêneros diversos que 

participam da ceia sugere a ampliação da percepção da imagem pela tradição cristã como 

forma de ressignificar o mito de Cristo, que, conforme a narrativa bíblica cristã, deu a vida 

para/por todas as pessoas e não apenas para/pelos homens. A imagem provoca um movimento 

ampliado de encontro ao pensamento moderno cristão, amparada pela experiência do vivido, a 

cada ritual que integra e constitui o imaginário e a religiosidade popular do Nordeste. 

Vemos, sobre a mesa, além do vinho e do pão, a presença do peixe e do caju. Estes 

alimentos simbolizam a presença do sagrado celebrado na Semana Santa, como comidas que 

representariam simbolicamente o corpo de Cristo. O caju, que surge como opção de “mistura” 

na mesa do sertanejo, que comumente substitui a carne por frutas da região (caju, abacaxi, 

manga, banana, ademais), metaforiza o cotidiano representado pelo artista, na xilogravura. 

Todavia, o caju, associado à pinga, remete ao mito de Baco (Dioniso). Ao invés do vinho, 

tem-se a cachaça como bebida a ser ingerida, com o “tira-gosto” caju. Na perspectiva da 

mitologia greco-romana, a imagem acima apresenta o vinho como símbolo  dos mitos de 

Baco, deus do vinho na mitologia romana, e Dioniso, na mitologia grega. Assim, temos no 

imaginário católico, como parte constituinte do mito de Cristo, os mitemas patentes e latentes 

pão e vinho. No que tange ao mito de Dioniso, temos o mitema patente e latente vinho. 

 



136 

 

 

 

 

Figura 14 – Coração na mão (J. Borges) 

 

 

Fonte: Borges (2014). 

 

É o coração, com toda representação simbólica eufemizante, que resguarda, em várias 

dimensões, o pulsar da vida. Ao passo que é eufemizado como centro da bios, em detrimento 

do cérebro, a imagem pode ser relacionada com o Regime Noturno. Assim, a xilogravura 

possibilita a interpretação acerca da experiência relacionada à fé e remete ao que a 

humanidade considera culturalmente como centro da vida, o coração, o sangue que pulsa. 

Representa a fé que as pessoas do Nordeste guardam em seu imaginário religioso, 

diante das adversidades da vida. A chama vermelha, assemelhada ao fogo, é flama positiva, 

de esperança. A mão, como metonímia do corpo, remete ao mito do Imaculado Coração de 

Maria, ao abrir seu coração como prova de amor e entrega aos(às) seus(suas) filhos(as). 

Conforme observamos, o mito revela de modo patente, o mitema coração, bem como o 

mitema latente fé. 

A experiência do vivido, diante da obra do artista, foi manifesta durante a visita ao 

ateliê de J. Borges: uma senhora, ao se deparar com a xilogravura “Coração na mão”, afixada 



137 

 

na parede, fitou a imagem por alguns instantes e em seguida benzeu-se com o sinal da cruz. 

Tal experiência permite-nos referir que pessoas católicas, ao se depararem com a imagem 

apresentada, reconhecem que é o coração, aqui o Sagrado Coração, a força motriz que dá 

ânimo para manter a fé, diante dos desafios da vida. Temos, com o schème da mão erguida, o 

arquétipo da fé, simbolizado pelo coração na palma da mão, constituinte do mito de Maria, 

que, com a imensa misericórdia existente em seu coração, volta o seu olhar compassivo para o 

mundo e revela-se como consolação dada por Deus, fortaleza que guia e protege as pessoas 

dos conflitos. A defensora, a que luta pelas(os) suas(seus) filhas(os). 

Considerando a cultura religiosa católica cristã, os pássaros, nas extremidades da 

imagem, relacionam-se com o mito do Espírito Santo, cujo mitema patente é a pomba e o 

mitema latente é a fé. Terceira entidade que compõe a Santíssima Trindade, junto com Deus 

Pai e Deus Filho, a narrativa cristã católica explica que “porque a profecia nunca foi 

produzida por vontade de homem algum, mas os homens santos de Deus falaram inspirados 

pelo Espírito Santo” (2 Pedro 1:21), representação simbólica que integra o Regime Diurno da 

imagem. 

O Espírito Santo é uma imagem que, individualizada ou acompanhada de 

representações religiosas, é possível de ser encontrada nas feiras, assim como artefatos 

religiosos presentes em maior número em momentos de festejos sagrados, como também em 

centros de religiosidades como São Severino do Ramo, em Paudalho - PE; Padre Cícero, em 

Juazeiro do Norte-CE, e outras localidades. 

As xilogravuras dimensionam a experiência do vivido, imbricada no cotidiano das 

feiras, na religiosidade e na fé, respectivamente, com as pessoas e suas subjetividades. São 

experiências que revelam saberes populares construídos no cotidiano sociocultural, no qual os 

mitemas patentes e latentes são elementos constituintes do mito manifesto e/ou ressignificado. 

Experiência e educação transcendem a compreensão sobre o que é o conhecimento, para além 

de uma percepção limitada do que se convencionou como saber. As imagens aludem sobre a 

possibilidade de perceber a experiência potencializada em espaços distintos. 

 

6.1.3 Educando pelas imagens (ou a imagem em sentidos outros) 

 

São as imagens e experiências que formam o trajeto antropológico das pessoas nas 

mais diversas dimensões e sentidos. Enquanto constituintes do imaginário, as funções 

imagéticas ajudam a compreender e perceber o mundo, e transcender significados, seja como 

uma imersão no conhecimento seja na cultura. De modo sensível, vemos, ouvimos, tocamos, 

https://www.bibliaonline.com.br/acf/2pe/1/21+


138 

 

sentimos, cheiramos, transcendemos com os órgãos do sentido pela imaginação criadora, 

numa constante troca no e com o meio. Por sempre imaginar, entendemos que o imaginário 

humano “não é de forma nenhuma a ‘imaginação’ inesgotável, senão uma ‘obra de 

imaginação’ – e elas são-no todas! – não poderia jamais transmitir-se, comunicar-se e, 

finalmente, ‘traduzir-se’. O preço da universalidade do imaginário é a sua limitação” 

(DURAND, 1995, p. 255), que, por sua vez, contribui, pelo sensível, para o equilíbrio bio-

psico-social entre percepção e saber. 

 Ressaltamos que tal aspecto não está restrito ao que já está posto pelo pensamento 

dominante, uma vez que entendemos que a educação, na dimensão cultural, ocorre pelo 

esplendor educacional que as imagens articulam no imaginário social. São as imagens que 

educam. Pela potência imagética, podem-se transcender obstáculos epistêmicos e fomentar 

saberes sensíveis, tal qual compartilhamos com base nas xilogravuras eleitas, sobre a 

capacidade de educar pelas imagens. A função imaginante permite o flanar sensível. A 

imagem se manifesta livre de dogmas e (pre)conceitos que moldam e reduzem amplitude do 

olhar. É sentir a imagem livre, posto que “quando uma linguagem social se institucionaliza 

em ‘verdades’ (verum), perde a sua pregnância [...] simbólica, escapa àquilo que serve de 

âncora ao mítico no Einfühlung
17

” (DURAND, 1996, p. 178) 

 Tal percepção durandiana dialoga com o pensamento de Ernest Cassirer (2011) que 

concebe a “linguagem e conceituação” na perspectiva simbólica. Conforme o autor, é 

necessário reunir os dois conceitos, o linguístico e o mítico, para a compreensão de como se 

constitui o pensamento mítico. Cassirer (2011) ressalta que tais premissas reunidas “em um só 

‘gênero’ independente e a distingui-los dos conceitos lógicos é, antes de tudo, a circunstância, 

de que em ambos parece manifestar-se a mesma classe de apreensão intelectual, que se 

contrapõe a nossos processos de pensar teórico” (CASSIRER, 2011, p. 52). Ao passo que 

reunimos linguagem e mito a partir de um mesmo sistema, a ideia de pensamento se expande 

se interliga ao olhar e pensar livre e poético. 

Entendemos que “apenas a expressão simbólica cria a possibilidade da visão 

retrospectiva e prospectiva, pois determinadas distinções não só se realizam por seu 

intermédio, mas ainda se fixam como tais dentro da consciência” (CASSIRER, 2011, p. 57). 

Educar pelas imagens sugere deslocamentos, experienciar lugares e sentidos diversificados. É 

um movimento que transcende a imagem e redimensiona o sentido do pensar. 

                                                 
17

 Empatia (tradução nossa) 



139 

 

Para tal categoria, ancorado no plano do simbólico, sugerimos a livre atividade de 

interpretação da imagem, e que se transporte para o mundo, como algo que excede a lógica 

meramente descritiva do artefato. Para além da síntese ideacional, do conceito determinado, 

da univocidade do objeto aos olhos de uma coletividade ou pessoa, da mera categorização do 

objeto, propomos o pensamento mítico e as interpretações possíveis a partir deste campo. 

 

 Figura 15 – Dragão devorador (J. Borges) 

 

Fonte: Borges (2018). 

 

 Na xilogravura acima, a postura verticalizada do dragão remete aos schèmes da 

divisão, ligados ao Regime Diurno da imagem. Os dentes apresentam-se como símbolos 

teriomórficos (relativos à animalidade) e, assim, associam-se ao terror ameaçador da morte. 

O dragão, presente na imagem, representa o arquétipo do caos; a árvore, o arquétipo 

da Grande-mãe; a ave, o arquétipo do sábio. Reunidos, evocam, na mitologia nórdica, o mito 

de Nidhogg (GAIMAN, 2017), um dragão/serpente que vive a devorar cadáveres e mastigar 

as raízes da Yggdrasill, “uma árvore poderosa, a mais bela e perfeita de todas as árvores. É 

também a mais extensa. Ela cresce entre os nove mundos e os une entre si. É a maior árvore 



140 

 

que existe ou já existiu, e também a mais robusta” (GAIMAN, 2017, p. 23), representada por 

sua base frondosa na xilogravura analisada.  

Ao se alimentar dos cadáveres e mastigar as raízes da Yggdrasil, por ela estar ligada 

aos nove mundos (Asgard, Álfheim, Nídavellir, Midgard, Jötunheim, Vanaheim, Niflheim, 

Muspell e Hel) o dragão projeta a destruição da humanidade como metáfora que representa a 

eterna busca da morte. Por assim considerar, o mitema patente do mito de Nidhogg é o 

dragão. O mitema latente, no mesmo mito, é o terror. 

Na xilogravura, observamos que, de acordo com a fabulação nórdica, “uma grande 

águia habita os galhos mais altos da Árvore do Mundo, um ser que sabe muitas coisas” 

(GAIMAN, 2017, p. 23), conforme podemos observar simbolicamente na imagem, 

representada pelo pássaro que sobrevoa a árvore e o dragão. 

Tal aspecto permite analisar que “não é menos verdade que o pássaro em geral é o 

coroamento da Obra, enquanto a serpente é a base e os outros animais o centro” (DURAND, 

1989, p. 94). Assim, a ressignificação do mito de Nidhogg, potencializado como símbolo de 

terror, apresenta-se na cultura popular brasileira manifesto no âmbito da religiosidade cristã 

católica, vinculado ao mito de São Jorge, em que o monstro é combatido pelo santo guerreiro. 

Como mitema patente, manifesto no mito de São Jorge, tem-se o dragão, posto que, no 

imaginário cultural religioso, é o monstro que constitui a narrativa do santo guerreiro. A 

narrativa alude, pois, ao Regime Diurno.  

Ao limitar a narrativa mítica do dragão apenas à perspectiva religiosa, são tolhidas as 

possibilidades de discussão sobre mitos que constituem o imaginário, posto que o dragão, ao 

participar do “esquema cíclico eufemiza a animalidade, a animação e o movimento, porque os 

integra num conjunto mítico onde desempenham um papel positivo, dado que, numa tal 

perspectiva, a negatividade, mesmo que seja animal” (DURAND, 1989, p. 214). Também 

representa a positividade, o que o torna polimórfico por excelência. Nas diferentes formas, o 

dragão ora desempenha um papel positivo, ao “devorar cadáveres”, ora de negatividade, ao 

“mastigar as raízes” da árvore da vida. 

De modo semelhante, o dragão de São Jorge concebe o aspecto negativo quando é 

assumido como o monstro que devora a princesa, e seu papel positivo quando é necessário 

para a narrativa mítica de São Jorge, posto que não temos conhecimento do santo sem a 

presença do dragão, no imaginário religioso cristão, como também no imaginário social. 

De modo aproximado, tanto na mitologia nórdica quanto na cultura católica cristã, o 

dragão “é o arquétipo fundamental que resume o Bestiário da lua: alado e valorizado 



141 

 

positivamente como potência uraniana pelo seu voo, aquático e noturno pelas escamas, é a 

esfinge, a serpente com penas, a serpente cornuda” (DURAND, 1989, p. 214). 

Assim, a xilogravura analisada possibilita, hoje, a ressignificação do mito de Nidhogg 

como arquétipo do caos. Ao passo que nos deparamos com cenários de destruição da 

natureza, no qual árvores são destruídas até as raízes, e, com elas, vidas, provocando o 

desequilíbrio; o mito de Nidhogg é reposicionado por metaforizar um movimento de busca 

pela morte, mediante a destruição da natureza. 

 

Figura 16 – O por do sol (J. Borges) 

 

Fonte: Borges (2018). 

 

A partir da xilogravura “O pôr do sol”, o artista confere importância semântica ao 

cotidiano das pessoas campesinas, que, ao final da tarde, costumam recolher os animais para 

seus cercados. A imagem, simbolicamente, realça, a partir da condução dos animais pela 

mulher e pelas crianças, a relação com o mito de Artêmis, deusa grega, senhora dos animais. 

Na mitologia romana a deusa Artêmis equivale a Diana. 

De modo complementar ao estudo mitológico, na mitologia celta, tais ações realizadas 

pelas três personagens também recuperam o arquétipo da cuidadora, que, ajudando a conduzir 

os animais para a cocheira, converge simbolicamente para o mito de Épona, deusa protetora 

dos cavalos, burros e mulas. Esses movimentos aludem ao Regime Noturno da imagem, pela 

representação entre seres sencientes. 



142 

 

Nas representações míticas de Artêmis, Diana e Épona, os schèmes manifestos 

demonstram calma, controle e segurança. Ao conduzir os animais, a mulher organiza o 

percurso daqueles que metaforizam a natureza em direção ao possível abrigo. Tais gestos 

revelam o arquétipo da horizontalidade entre a cuidadora e os demais seres, pois os símbolos 

de condução dos animais, cajado na mão da mulher e as mãos das crianças indicando o 

caminho à frente, e/ou trotando de modo calmo no cavalo, revelam os mitos que têm como 

mitemas patentes a mulher e os animais, e mitema latente a natureza. São gestos 

instrumentalizados pelo cajado e pelas mãos – os quais indicam movimento à frente – e que 

estão relacionados com o Regime Diurno da imagem. 

 

Figura 17 – O bicho de sete cabeças (J. Borges) 

 

Fonte: Borges (2003). 

 

Na xilogravura “O bicho de sete cabeças”, temos a representação do arquétipo do caos, 

que, na mitologia grega, é a hidra de Lerna. Uma das narrativas do mito da hidra de Lerna é 

que o animal foi criado pela deusa Juno para matar Hércules, um dos filhos de seu marido, 

Júpiter, com uma mulher mortal, Alcmena. A fabulação mítica da hidra de Lerna explica que 

“o monstro tinha nove cabeças sendo a do meio imortal. Hércules esmagava essas cabeças 

com a sua clava, mas em lugar da cabeça destruída, duas outras de cada vez. Afinal, com a 

ajuda de seu fiel servo Iolaus, o semideus queimou a cabeça da hidra” (BULFINCH, 2014, p. 



143 

 

146). E, assim, Hércules conseguiu matar o monstro. A fabulação remete ao Regime Diurno, 

representado pela luta, pelo combate entre o semideus e o monstro. 

 Por analogia, o bicho de sete cabeças apresentado na xilogravura perfaz a 

representação simbólica da hidra, adaptada na produção do artista e no Nordeste brasileiro. A 

partir de diferentes perspectivas, Égua (ou cavalo), mulher, cobra, vaca (ou boi), galinha (ou 

galo), cabra (ou bode) e teju simbolizam o arquétipo da hidra potencializada pelas asas para se 

movimentar entre o céu e a terra. A alusão à imagem mitológica da hidra de Lerna e do bicho 

de sete cabeças converge, simbolicamente, à representação do mito de Thanatos, deus da 

morte, segundo a forma como se apresentam. É o conjunto de animais reunidos em um único 

bicho que causa o medo, o caos, devido à potência animalesca que amedronta. 

A postura ereta do bicho corresponde ao Regime Diurno da imagem, de um 

isomorfismo de schèmes, arquétipos e símbolos, que, reunidos verticalmente, contemplam a 

representação imaginária do mito de Thanatos, no qual os mitemas latentes são o medo, a 

angústia, a morte, reforçados pelo mitema patente do bicho de sete cabeças. O schème da 

verticalidade e o arquétipo da morte presente no bicho, reunido num símbolo polimorfo, 

constituem o mito de Thanatos. 

 Com efeito, as imagens alusivas à “animalidade” possibilitam considerar que, na 

xilogravura, “a imaginação do devir cíclico vai procurar um triplo simbolismo: o do 

renascimento periódico, o da imortalidade ou da inesgotável fecundidade, garantia do 

renascimento, e enfim, por vezes, o da doçura resignada ao sacrifício” (DURAND, 1989, p. 

215), a partir dos animais representados na obra. 



144 

 

Figura 18 – Festa dos capetas (J. Borges) 

 

Fonte: Borges (2018). 

 

A xilogravura “Festa dos capetas” está vinculada, na mitologia grega, a Dioniso, o 

deus das festas, do prazer. Outro mito grego, presente na imagem, e que “estando já Psique 

em tempo de parir, nasceu-lhes uma filha, a qual chamamos Prazer” (APULEYO, 2008, p. 

154), esta que também é apresentada como Hedonê, daemon, ou deusa do Prazer, filha de 

Eros e Psiquê. 

A imagem, interpretada sob a ótica do pensamento cristão, revela o mito do Diabo na 

relação de oposição ao mito de Deus, posto que “quando nas Escrituras se lê: ‘Deus é 

espírito’, isto soa como a definição ou qualificação de uma substância. O diabo é investido, ao 

que parece, da mesma substância espiritual, embora esta seja má e corrupta” (JUNG, 2000, p. 

211). Essa situação é exemplificada no costume popular das pessoas que participam da oração 

católica ao pedir no “Pai-nosso” que “não nos deixeis cair em tentação” provocada pelo 

tentador, o diabo ou o capeta. 

Em tal pensamento religioso cristão, seja para igrejas católicas quanto para templos 

evangélicos, as pessoas caem em tentação ao passo que participam da festa profana, 

considerando que o imaginário religioso cristão “sofre, hoje em dia, uma reversão infernal, na 

medida em que o lobo, sob a pele de cordeiro, anda por aí, sussurrando aos ouvidos de todos 



145 

 

que o mal na realidade nada mais é do que um mal-entendido do bem e um instrumento útil 

do progresso” (JUNG, 2000, p. 110). 

Na imagem interpretada, os schèmes das mãos, braços e posturas verticalizadas 

manifestam-se pelos capetas mesmo quando estão de cócoras, em um movimento que, ao se 

repetir na xilogravura, perfaz o arquétipo do prazer (do desejo, do convite) para cima ou a 

conduzir alguém. As armas, foice, pau e cajado, seguradas por alguns dos capetas, são 

símbolos do Regime Diurno, que, pela redundância, remetem ao mito do Diabo. Quanto aos 

chifres (cornos) explicamos que “na anatomia animal, é o corno, imputrescível e cuja forma 

oblonga é diretamente sugestiva, que vai simbolizar excelentemente a potência viril, tanto 

mais que são os machos que têm cornos” (DURAND, 1989, p. 100) 

Assim, ao passo que a imagem representa a festa dos capetas, vislumbramos o mito do 

Diabo em festa na religião cristã, relacionado ao mito de Dioniso na mitologia grega, os quais 

se justificam, em suas narrativas míticas, pelos mitemas latentes da libido, do prazer e do 

sexo. Na cultura popular nordestina consideramos que os mitemas patentes chifre e rabo 

constituem o mito do Diabo. 

 

Figura 19 – Cantoria de viola (J. Borges). 

 

Fonte: Borges (2002). 

 

A xilogravura “Cantoria de viola” é uma representação simbólica da cultura popular 

que encontramos nas feiras-livres, espaços musicais e festas populares. A presença de dois 

artistas, ao centro da imagem e, em seu entorno, a plateia, distribuída em homens, mulheres e 

crianças, realça os elementos mencionados. Os violeiros, ao realizarem suas cantorias para 

os(as) espectadores(as), apresentam elementos da oralidade que caracterizam a cultura 

popular: o local, as pessoas, os costumes, as crenças, o festivo, ademais. Ao analisar a 



146 

 

recorrência dos elementos presentes na imagem, observamos como os seus contornos 

isomórficos se organizam à luz do imaginário popular, com base nos schèmes, arquétipos, 

símbolos e mitos identificados na xilogravura. 

A viola segurada pelas mãos dos cantadores desvela os schèmes da imagem, os gestos 

relacionados com a verticalidade da postura dos dois violeiros e pela forma como cada um 

segura o seu instrumento musical. As emoções e afeições que eles têm por suas violas 

demonstram, de forma inconsciente, o aconchego, na intimidade que existe entre viola e 

cantador, entre o povo e a cultura popular. Ao observar os cantadores, ao centro da 

xilogravura, é possível relacionar a imagem dos dois com a representação do arquétipo de 

artistas, aqueles que congregam as atenções no momento de suas apresentações, o que 

também é recorrente no contexto popular local das festividades de interior. 

Da ligação entre schèmes e arquétipos presentes na imagem é possível identificar o 

mito de Apolo que, na mitologia greco-romana, é considerado o deus das artes, da poesia, da 

música. É representado na xilogravura acima pelas violas, cantadores e plateia, presentes na 

imagem. Dada a observação do mito de Apolo e as unidades que compõem a narrativa mítica, 

os mitemas latentes são poesia, harmonia, arte; e os mitemas patentes viola e música. 

Considerando que “o Regime Diurno tem relação com a dominante postural, a 

tecnologia das armas, a sociologia do soberano mago e guerreiro” (DURAND, 1989, p. 41), é 

possível perceber a representação simbólica do referido Regime (ou o regime da antítese) na 

figura em análise, mediante a dominante postural dos “trovadores” (DURAND, 1989, p. 49), 

segurando suas violas, seus instrumentos de trabalho. Estes mantêm-se reinantes durante as 

suas apresentações, divididos “em duas grandes partes antitéticas” (DURAND, 1989, p. 49). 

Os regimes convergem. No que tange à reflexão sobre o Regime Noturno, que, 

simbolicamente, relaciona-se com a “intimidade do ser” (DURAND, 1989, p. 153), ao fundir 

e harmonizar, a imagem é colocada como representação simbólica da cultura popular por 

intermédio da tradição oral. Na cantoria, a melodia é “o tema de uma regressão às aspirações 

mais primitivas da psique, mas também o meio de exorcizar e reabilitar por uma espécie de 

eufemização constante a própria substância do tempo” (DURAND, 1989, p. 156), configurado 

como uma descida ao encontro da raiz do povo nordestino, revelando, a partir dos motes e 

improvisos cantados em verso, os valores e costumes do seu povo. A xilogravura em análise 

representa o imaginário nordestino simbolizado pelo artista, em sua relação com a cultura 

popular, com elementos que participam do cotidiano do povo do Nordeste e da sua cultura. 

Em relação aos traços dos semblantes dos cantadores de viola, observamos que, 

enquanto um sorria, possivelmente pela conquista com o repente, o que se encontra ao lado na 



147 

 

imagem se apresenta de modo pensativo, refletindo sobre o que irá apresentar como resposta 

ao desafio. Os semblantes revelam a disputa entre os dois cantadores que compartilham do 

mesmo olhar da plateia pela forma como se colocam na “peleja”. Os dois buscando alcançar a 

vitória ao final de cada cantoria. Neste momento, os Regime Diurno e Noturno convergem, 

revelados entre “aplausos e conquistas” e “expectativas na elaboração de nova cantoria”, aos 

olhos da plateia, que acompanha cada gesto atentamente, aplaudindo e silenciando na espera 

da nova cantoria. 

Temáticas de elogio à figura feminina são comuns nas cantorias de viola. Ao centro da 

imagem, o semblante pensativo da figura feminina, entre os dois cantadores, possibilita 

associar, simbolicamente, ao Regime Noturno da imagem, à medida que remete à reflexão 

sobre qual melhor cantoria a mulher elegerá entre os cantadores de viola. 

 

Figura 20 – Bumba-meu-boi (J. Borges) 

 

Fonte: Borges (1996). 

 

Elegemos a xilogravura “Bumba-meu-boi” com a intenção de relacionar uma das 

festividades mais conhecidas na cultura popular brasileira – com destaque para o imaginário 

do Nordeste brasileiro – ao mito de Dioniso, o deus das festas. 

Na imagem, destaca-se um dos elementos presentes na cultura popular, sobretudo no 

Nordeste, o bumba-meu-boi. Em Estados e períodos distintos, durante o ano, podem ocorrer 

pequenas alterações nas denominações, mas os elementos fundantes permanecem com as 

redundâncias: o boi, Mateus e Catirina. Esses três elementos são recorrentes no imaginário 

popular brasileiro, a partir dos isomorfismos de imagens presentes na obra. O ritual, sob 



148 

 

várias representações simbólicas e culturais, é celebrado a cada ano, com as festas realizadas 

em vários Estados brasileiros, quase sempre com a mesma narrativa. 

Se, por um lado, tal prática enriquece a cultura popular brasileira, dentro dos festejos 

de carnaval, como ocorre em Pernambuco, nos festejos juninos, como no Maranhão, e outros 

Estados do país, cada um com sua simbologia ora peculiar, ora universal, mantendo a 

essência, o isomorfismo do boi, de Mateus e Catirina. Contudo, observamos que “a imagem 

simbólica, ao encarnar-se numa cultura e numa linguagem cultural corre o risco de esclerosar-

se em dogma e em sintaxe. É neste ponto que a escrita ameaça o espírito quando a poética 

profética é suspeita e amordaçada” (DURAND, 1964, p. 30), pondo em questão os aspectos 

míticos, literários e visuais, em meio aos elementos próprios da cultura. 

No caminho ao encontro da escrita estabelecida, a poética imagética do bumba-meu-

boi se transforma durante as festividades. Tal situação é observada mediada por elementos 

simbólicos que a manifestação cultural transcende em sua relação com as diversas 

manifestações que têm, por essência cultural, o elemento simbólico em diversos Estados do 

país. A experiência artística, em cada apresentação, possibilita num mesmo isomorfismo de 

schèmes, de arquétipos e de símbolos, que redimensionam o mito de Dioniso na xilogravura 

em análise. A partir do mito de Dioniso identificamos o mitema patente, festa, e o mitema 

latente, alegria. 

  Durante o ritual da festividade o boi, antes tido como um animal físico, transcende 

simbolicamente e passa a fazer parte do simbolismo humano, posto que transcende a vida ao 

ressuscitar, no momento em que passa pela angústia existencial da morte, em relação ao 

tempo cronológico. Além da situação apresentada, “todas as culturas paleorientais simbolizam 

a potência meteorológica e destruidora pelo touro” (DURAND, 1989, p. 60) 

O boi participa dos símbolos taurinos do Regime Diurno como sendo um dos animais 

temidos pelas pessoas, devido a sua representação mítica de força “ligado à fúria atmosférica” 

(DURAND, 1989, p. 60). Consideramos, na imagem analisada, que o boi corresponde ao 

Regime Noturno da imagem, à estrutura sintética do imaginário, dos “símbolos cíclicos”, uma 

vez que, em meio à agonia da morte, é restabelecido para a vida, representando um 

movimento de retorno, em que “a poesia, a história, assim como a mitologia ou a religião, não 

escapam ao grande esquema cíclico da conciliação dos contrários” (DURAND, 1989, p. 202). 

A festa do bumba-meu-boi, na perspectiva do imaginário, também se insere como 

símbolo cíclico porque, conforme a narrativa literária, ao passo que o boi está em vias de 

morte, por Mateus ter cortado a sua língua, é pelo ritual do curandeiro, da fé, que o boi 

renasce e se transforma simbolicamente, um ritual de passagem no qual “o tema da morte e da 



149 

 

ressurreição é acrescentado para indicar a instabilidade do presente que morre e renasce 

perpetuamente” (DURAND, 1989, p. 207), representando assim não o fim, mas o recomeço. 

De modo convergente, os schèmes manifestos pela agonia do boi, ao se apresentar, 

repetidamente, em cada ritual artístico remete ao arquétipo da morte, mas com o simbolismo 

presente na fé do curandeiro subverte o mito de Thanatos para o mito de Dioniso, deus das 

festividades, das alegrias como forma de lembrar que “nunca um mito se apresenta 

ornamentado com todas as suas ‘lições’ como é o caso nos artigos de um Dicionário ou de um 

Léxico!” (DURAND, 1996, p. 255) 

 Compartilhamos, com as xilogravuras, possibilidades de conceber a educação pelas 

imagens. Trata-se de buscar sentidos profusos guardados no imaginário social, como forma de 

situar a potência criativa das imagens. O destaque maior para as xilogravuras interpretadas 

nesta categoria deu-se de modo intencional, por considerarmos que, na perspectiva do 

sensível, a necessidade de potencializar as imagens, ancoradas no pensamento mitocrítico, 

para o que está na base da formação humana, o mito. A justificação sobre o caráter educativo 

das imagens conecta-se com os mitemas e é aprofundada semântica e organicamente pelos 

schèmes, arquétipos e símbolos que desvelam saberes presentes nas imagens, em um 

movimento ao encontro de uma possibilidade educacional sensível. 

 

 



150 

 

7 OBSERVAÇÕES FINAIS 

 

“Já não é sem tempo – a enunciar uma série de observações 

finais. Não são conclusões. Um trabalho de pesquisa nunca 

está concluído!” 

(DURAND, 1996, p. 115) 

É salutar ter a consciência da (in)conclusão dos estudos ancorados no imaginário 

humano. Em vista do universo de imagens que nos é oportunizado como fonte inesgotável do 

conhecimento, qualquer conclusão tecida será alheia aos achados alcançados.  

Dada a necessidade de se pensar a educação de modo mais amplo, livre de paradigmas 

hegemônicos instituídos acerca da imagem, o problema central da pesquisa – em que medida 

é possível conceber a poética de uma pedagogia imaginante a partir da análise simbólica das 

xilogravuras de J. Borges? – as premissas ressaltadas conferem, tão-somente, sentido 

epistêmico à questão proposta. 

Na busca por pressupostos para a pergunta que fundamentou o estudo, permitimo-nos 

experienciar, teórica, epistêmica e metodologicamente, distintas possibilidades de 

interpretação sobre as imagens do artista, de modo que razão e imaginação convergiram para 

a consideração de uma poética à pedagogia imaginante. Para tanto, recorremos ao mito como 

base das narrativas formuladas pelo artista em questão. 

 Com o estudo sobre os mitos, ponderamos que a potência simbólica metaforizada nas 

xilogravuras do artista interage, no meio social, com os sentimentos que norteiam o cotidiano. 

Dão-se, por meio da mitologia, ressignificados na contemporaneidade. Igualmente, a cultura, 

a partir da essência poética que congrega, articula sentimentos e percepções das mais variadas 

possibilidades, que, por sua vez, estão relacionadas com as narrativas míticas.  

A compreensão articulada ao longo deste estudo levou-nos a entender que os mitos se 

mantêm presentes no imaginário cultural e social, de modo ressignificado, nas mais variadas 

manifestações socioculturais, como, por exemplo, nas xilogravuras de J. Borges. São imagens 

que congregam múltiplas dimensões míticas e representações simbólicas vinculadas a saberes 

e experiências que integram o imaginário das pessoas; e aqui aproximamo-nos, 

particularmente, daqueles que são mediados pela cultura popular e pelo cotidiano. 

As reflexões em torno do problema de pesquisa, amparadas pela teoria do imaginário 

de Gilbert Durand foram impulsionadas pelo saber sensível, na intenção de ressaltar a 

diversidade cultural, que, para nós, é dimensionada pela pedagogia do imaginário de J. 

Borges. 



151 

 

A reflexão acerca dos saberes e pressupostos epistêmicos que a imagem suscita revela 

um entrelugar de aprendizagens, que reúne, organicamente, saber e experiências culturais que 

integram o imaginário do povo nordestino.  

Na perspectiva da educação e da diversidade, o estudo apresentou possibilidades de se 

pensar a aprendizagem em diferentes espaços e contextos (escolares e não-escolares), ao 

passo que permitiu a reinvenção e ressignificação do real, a criação de símbolos, imagens e 

narrativas sensíveis, que, mediadas pela cultura e por conhecimentos diversos que surgem da 

experiência do vivido. 

J. Borges, artista que, do alto dos seus 85 anos celebrados no último dia 20 de 

dezembro de 2020, mantém, de forma simples, a disposição e o vigor de sua criação e que 

confirma a arte como expressão da cultura, da educação e do imaginário local. A sensibilidade 

com que ilustra sua arte na madeira reforça o sentimento de pertença cultural que nos 

representa por meio das imagens que perfazem o imaginário e nos (re)ligam às nossas origens.   

Durante a pesquisa, sentimo-nos provocados a superar o argumento de que a visão 

imediatista oferece, de modo meramente descritivo, formas de compreender sobre a imagem. 

A fabulação mítica conservada em cada xilogravura analisada permitiu cogitar sobre o que, a 

priori, não estava manifesto nas imagens. São as dobras que têm mais a dizer que a mera 

descrição que se apresenta na superfície. 

Reconhecemos a contribuição que esta pesquisa compartilha, na medida em que 

ressalta a perspectiva do sensível, a partir de elementos que constituem o imaginário 

(schèmes, símbolos, arquétipos e mitos) presente nas xilogravuras do artista. De modo 

convergente, os mitemas patentes e latentes (como unidades menores do mito que são) foram 

de grande importância para a identificação dos mitos ressignificados nas imagens analisadas. 

Por meio das análises, pudemos entender que a pedagogia imaginante transforma a 

relação entre a percepção e a criatividade, no que concerne à curiosidade crítica articulada 

imagética e simbolicamente nas xilogravuras. O estudo ressalta a educação como um processo 

forjado por experiências e sentidos construídos no cotidiano. 

Assim, o estudo, ancorado na teoria do imaginário de Gilbert Durand, traduz 

desdobramentos quanto à análise das categorias apresentadas, destacando que os achados 

articulam a pedagogia do imaginário em conexão com o ato de experienciar o mundo, a partir 

da capacidade contemplativa que as xilogravuras de J. Borges oferecem. 

A pedagogia do imaginário dimensiona a arte manifesta na produção do artista 

enquanto lócus que entrecruza e valoriza os saberes populares. Tal pedagogia sugere o 



152 

 

pensamento mítico, simbólico, imaginante, amplo, inclusivo, afetivo, aberto, formativo, 

poético, livre, sensível. 

É mítica, a partir da contemplação dos mitos, em suas nuances epistêmicas e profanas 

ressignificadas, que articula importantes premissas à presente investigação. A referida 

abertura simbólica permite interpretar, a partir dos símbolos presentes em determinada 

cultura, o caráter imaginante do olhar e do pensamento, na medida em que razão e imaginação 

convergem, articulando a arte e outras linguagens.  

A postura imaginante é possibilidade de contemplar conhecimentos e áreas 

diversificadas. Permite reunir elementos e símbolos de diversas matrizes. Agrega saberes 

(escolares ou não-escolares), por acolher concepções distintas de quem experiencia a imagem. 

Não se refere à objetificação estanque e determinada do mundo, de modo a incluir diferentes 

saberes culturais e sociais. Assim, surge como possibilidade de indicar novas aprendizagens 

poeticamente, porque reconhece na poesia potência subjetiva para criar. Permite, pois, 

entendimentos múltiplos em detrimento do pensamento dominante, de modo que só o sensível 

é capaz de oportunizar o equilíbrio bio-psico-social das pessoas no e com o mundo. 

Tais concepções se apresentam como partes de um mesmo argumento e, quando 

reunidos, vislumbram a educação a partir da função imaginante. Privilegiam a imagem em 

suas múltiplas possibilidades, como forma de contribuir para o resgate e valorização de 

saberes míticos e culturais. 

Quando cogitamos acerca de elementos que fundamentam a pedagogia imaginante na 

obra de J. Borges, a partir da análise sensível da produção de xilogravuras do artista, a eleição 

de categorias de análise – pedagogia do imaginário, experiência e educação e educar pelas 

imagens – aprofunda o olhar sensível e poético, em busca do que constitui o imaginário 

manifesto pelos mitos ressignificados em suas obras. A interpretação das imagens, a partir das 

categorias de análise eleitas na pesquisa convergiu, a partir do viés mitocrítico, de modo a 

dialogar organicamente sobre aspectos ainda pouco explorados, com base na teoria do 

imaginário de Gilbert Durand. 

De modo complementar, com a categoria pedagogia do imaginário foi possível, a 

partir das imagens, experienciar a transformação de ações, ressaltar novas propostas 

epistêmicas e entender a curiosidade crítica como de possibilidade mais ampla à 

aprendizagem. Participamos de um movimento que se renova na busca por conhecimentos 

possíveis, mediados pelo mito. São pressupostos sensíveis, guardados no museu do 

imaginário social, e que constituem as narrativas sobre o humano. 



153 

 

Com a categoria experiência e educação articulamos o quanto a estrutura das imagens 

revela elementos míticos que, na maioria das vezes, não são tematizadas pela educação 

formal, mesmo integrando aspectos relacionados com a formação humana e no que tange às 

relações sociais (costumes, fé e outros) num sentido mais amplo e holístico. 

A categoria de análise educar pelas imagens permitiu interpretações para além do 

caráter descritivo da imagem e aproximadas em relação à percepção como responsável pela 

organização do pensamento e da criação. A partir de aspectos que transcendem a imagem, em 

um movimento de desconstrução, é cogitada a poética que a função imaginante dimensiona. 

Tais categorias possibilitaram conceber a poética de uma pedagogia imaginante, considerando 

os elementos imagéticos que analisamos simbolicamente nas xilogravuras de J. Borges eleitas 

para a análise. 

Constatamos, neste estudo, que, mesmo ressaltada a potência imagética que as 

xilogravuras guardam, poucas vezes a obra do artista foi tematizada em espaços escolares, 

particularmente no Estado em que o nasceu. Tal percepção confirma a necessidade de outras 

abordagens sobre a sua produção, como forma de valorizar a cultura local. 

Por se tratar de uma pesquisa que vislumbrou contemplar a pedagogia do imaginário 

na perspectiva da mitocrítica durandiana, o trabalho sugere a continuidade dos estudos, no que 

tange à investigação das imagens eleitas, igualmente, na perspectiva da mitanálise. Com base 

na percepção compartilhada, indicamos pistas para a continuidade da pesquisa sobre os temas 

em questão, por entendermos que o estudo não se encerra com o que foi apresentado. 

De modo complementar ao método arquetipológico, na perspectiva da mitanálise 

durandiana, esta pode representar uma estratégia ampliada para alargar os pressupostos 

apresentados nesta pesquisa. Abre-se como possibilidade de questionamentos às seguintes 

indagações em relação à análise no campo sociocultural: Que mitos exteriores são recorrentes 

nas xilogravuras de J. Borges? Que formulações de anima surgem representadas nos 

personagens que compõem as xilogravuras de J. Borges? Em que circunstâncias são 

representados nas xilogravuras do artista? Como diferentes marcadores sociais estão 

representados nas xilogravuras de J. Borges? Que sensibilidades são manifestas em suas 

representações religiosas e políticas? 

Enunciadas as observações finais desta pesquisa, consideramos que a cultura popular 

dimensiona sensibilidades que fazem das xilogravuras do artista participante da pesquisa um 

campo epistêmico que valoriza e constrói uma poética à pedagogia imaginante. 

Como reflexão complementar relacionada ao problema da pesquisa, ressaltamos o 

movimento de transformação que os achados da pesquisa causam no trajeto antropológico da 



154 

 

pessoa que investiga: antes, um mero apreciador da obra de J. Borges, movido pela empatia 

que as obras do artista causam na convergência de um aproximado imaginário cultural 

nordestino brasileiro. No presente, um apreciador atento ao que representa, simbolicamente, a 

obra de J. Borges. 

Tal experiência potencializou a valorização e reconhecimento da obra do artista nas 

mais diversas dimensões socioculturais, bem como o desejo de continuar investigando o 

Nordeste do Brasil, no que tange aos movimentos de resistência, representados a partir de 

outras manifestações culturais. Com a realização deste estudo, não desejamos cogitar a 

criação de estereótipos da cultura popular, mas tão-somente nos aproximar das práticas e 

vivencias culturais, enquanto elementos potentes à produção do conhecimento. 

Privilegiamos o sensível e alertamos sobre aspectos que, a partir do imaginário, podem 

ser realçados na educação: esperança, afeto, cuidado, natureza, liberdade, inclusão, 

diversidade, fé.  Retorno à feira livre, que tanto me ensinou a sair da “caverna”, nas mais 

diversas dimensões e sentidos, para, em meio ao pensamento dominante, ser resistência (ao 

meu modo sensível de ser e ver o mundo), sem prescindir do meu equilíbrio bio-psico-social. 

Afinal, a arte é um bálsamo para curar os males da humanidade, a arte salva!  

 

 



155 

 

REFERÊNCIAS 

 

A FEIRA de Caruaru. Intérprete: Luiz Gonzaga. Compositor: Onildo Almeida. In: LUIZ 

Gonzaga ao vivo. Volta para curtir. Intérprete: Luiz Gonzaga. [S. l.]: Spotfy, 1972. 1 álbum, 

faixa 14. Disponível em: spotify:track:5GPk0eAVhhrQe42EYHBS5c. Acesso em: 11 jun. 

2020. 

 

ALMEIDA, Rogério de; ARAÚJO, Alberto Filipe de. A transcriação do mundo pela 

experiência: esboço para uma educação estética. Eccos - Revista Cientifica, São Paulo, n. 53, 

p. 1-18, e16676, abr./jun. 2020. Disponível em: https://doi.org/10.5585/eccos.n53.16676. 

Acesso em 18 dez. 2020 

 

AMATUZZI, Mauro Martins. Experiência: um termo chave para a Psicologia. 

Memorandum, v. 13, p. 8-15, out. 2007. Disponível em: 

http://www.fafich.ufmg.br/~memorandum/a13/amatuzzi05.pdf. Acesso em: 23 jan. 2020 

 

ANAZ, Sílvio et al. Noções do imaginário: perspectivas de Bachelard, Durand, Maffesoli e 

Corbin. Revista Nexi, São Paulo, n. 3, 2014. Disponível em: 

https://revistas.pucsp.br/nexi/article/view/16760/15660. Acesso em: 18 jan. 2020. 

 

APULEYO. El asno de oro. Estudio Preliminar y Traducción de Vicente López Solo. 

Barcelona: Editorial Juventud, 2008. 

 

ARAÚJO, Alberto Filipe; TEIXEIRA, Maria Cecília Sanchez. Gilbert Durand e a pedagogia 

do imaginário. Letras de Hoje, Porto Alegre, v. 44, n. 4, p.7-13, out./dez. 2009. Disponível 

em: http://revistaseletronicas.pucrs.br/ojs/index.php/fale/article/view/6539/4746. Acesso em: 

31 ago. 2020. 

 

ARAÚJO, Alberto Filipe. ALMEIDA, Rogério de. Fundamentos metodológicos do 

imaginário: mitocrítica e mitanálise. Téssera, Uberlândia, v.1, n.1, p.18-42, jul./dez. 2018. 

DOI 10.14393/TES-V1n1-2018-2. Disponível em: 

http://www.seer.ufu.br/index.php/tessera/article/view/42944/24672. Acesso em: 9 jun. 2020.  

 

ARAÚJO, Maria Emília Carvalho de. Lugar é laço: o saber profundo nas comunidades 

goianas de Cibele e Caiçara. 2006. 242f. Tese (Doutorado em Educação). Programa de Pós-

Graduação em Educação, da Universidade Federal de Goiás, Faculdade de Educação. 

 

ARISTÓTELES Poética. Tradução de Eudoro de Souza. São Paulo: Abril S.A. Cultural, 

1984.  

 

AZOUBEL, Roberto. A (des)invenção do Nordeste. Laboratório de Automação de Museus, 

Bibliotecas Digitais e Arquivos da Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro, 

Rio de Janeiro, 2006. DOI 10.17771/PUCRio.escrita.8416. Disponível em: 
http://www.maxwell.vrac.puc-rio.br/8416/8416.PDF. Acesso em: 15 jan. 2020. 

 

BACHELARD, Gaston. A água e os sonhos: ensaio sobre a imaginação da matéria. 

Tradução: Antônio de Pádua Danesi. São Paulo: Martins Fontes, 1997. 

 

______. A formação do espírito científico: contribuição para uma psicanálise do 

conhecimento. Tradução de Estela dos Santos Abreu. Rio de Janeiro: Contraponto, 1996.  

https://doi.org/10.5585/eccos.n53.16676
https://revistas.pucsp.br/nexi/article/view/16760/15660
https://doi.org/10.14393/TES-V1n1-2018-2


156 

 

 

______. Estudos. Tradução de Estela dos Santos Abreu. Rio de Janeiro: Contraponto Editora 

Ltda, 2008. 

 

BASTIDE, Roger. Imagens do Nordeste místico em branco e preto. Rio de Janeiro: O 

Cruzeiro S.A. 1945 

 

BASTOS, Lucas. Yemanjá: a grande mãe do Candomblé. 2016. Disponível em Nosso 

Amanhã - iG @ http://nossoamanha.ig.com.br/orixas-buzios/2016-10-27/yemanja-a-grande-

mae-do-candomble.html - Acesso em 20 set. 2020. 

 

BORGES, José Francisco. O encontro de Pinto do Monteiro com Zé Limeira no céu. 

Bezerros: O autor, [20--].  

 

BULFINCH, Thomas. O livro de ouro da mitologia: história de deuses e heróis. Tradução: 

David Jardim. Rio de Janeiro: Agir, 2014. 

 

BUMBA meu boi. [S.l.], [201?]. Disponível em: https://bumba-meu-boi.info/. Acesso em: 15 

jun. 2020.  

 

CARDOSO, Fernando da Silva; CARVALHO, Mário de Faria. Questões teórico-

epistemológicas à pesquisa social contemporânea: o pesquisador, o ator social e outros 

aspectos. Cadernos da Fucamp, Monte Carmelo, v. 17, n. 30, p. 187-201, maio/ago. 2018 

Disponível em: http://www.fucamp.edu.br/editora/index.php/cadernos/article/view/1307 - 

Acesso: 20 mar. 2020 

 

CARVALHO, Mário de Faria, CARDOSO, Fernando da Silva. Contemporaneidade, pesquisa 

social e imaginário. Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 7, n. 13, jul./dez. 2015. Disponível 

em: http://www.fecilcam.br/revista/index.php/nupem/article/view/793. Acesso em: 21 mar. 

2020. 

 

CASSIRER, Ernst. Ensaio sobre o homem: introdução a uma filosofia da cultura humana. 

Tradução de Vicente Félix de Queiroz. São Paulo: Mestre Jou, 1977.  

 

CASSIRER, Ernest. Linguagem e mito. Tradução de J. Guinsburg e Miriam Schnaiderman. 

São Paulo: Perspectiva, 2011.  

 

CASTRO, Josué de. Homens e caranguejos. São Paulo: Brasiliense, 1967. 

 

CELORIO, José Aparecido. Narrativas e imaginários de professoras readaptadas: rumo a 

uma pedagogia da observância. 2015. 245 f. Tese (Doutorado em Educação) – Programa de 

Pós-Graduação em Educação, Universidade Federal de Pelotas, Pelotas, 2015.  

 

CHEVALIER, Jean; GHEERBRANT, Alain. Dicionário de símbolos (mitos, sonhos, 

costumes, gestos, formas, figuras, cores, números). Tradução de Vera da Costa e Silva. 32. 

ed. Rio de Janeiro: José Olympio, 2019 

 

CORBIN, Henri (1964). Mundus imaginalis or the imaginary and the imaginal. (Trad. 

Ruth Horine). Zürich/New York: Spring, 1972/Mundus Imaginalis, o l'Immaginario e 

http://nossoamanha.ig.com.br/orixas-buzios/2016-10-27/yemanja-a-grande-mae-do-candomble.html
http://nossoamanha.ig.com.br/orixas-buzios/2016-10-27/yemanja-a-grande-mae-do-candomble.html
http://nossoamanha.ig.com.br/orixas-buzios/2016-10-27/yemanja-a-grande-mae-do-candomble.html
http://nossoamanha.ig.com.br/orixas-buzios/2016-10-27/yemanja-a-grande-mae-do-candomble.html
https://bumba-meu-boi.info/
http://www.fucamp.edu.br/editora/index.php/cadernos/article/view/1307
http://www.fecilcam.br/revista/index.php/nupem/article/view/793


157 

 

l'Immaginale Disponíveis em: http://imagomundi.com.br/espiritualidade/mundus 

_imaginalis.pdf; Acesso em: 10 jan. 2020 

 

DELEUZE, Gilles. Lógica do sentido. Tradução de Luiz Roberto Salinas Fortes. São Paulo: 

Perspectiva, 1974. 

 

DUBORGEL, Bruno. Imaginário e pedagogia. Tradução de Maria João Batalha Reis. 

Lisboa: Instituto Piaget, 1995. 

 

DURAND, Gilbert. A imaginação simbólica. Tradução de Carlos Aboim de Brito. 6. ed. São 

Paulo: Cultrix, 1964.  

 

______. As estruturas antropológicas do imaginário. Tradução de Hélder Godinho. Lisboa: 

Editora Presença, 1989.  
 

______. Campos do imaginário. Tradução de Maria João Batalha Reis. Lisboa: Instituto 

Piaget, 1996. 

 

______. Les structures anthropologiques de l’imaginaire. 10. ed. Paris: Dunod, 1984.  

 

______. L’Imaginaire. essai sur les sciences et la philosophie de l’image. Paris: Hatier, 1994 

 

______. O imaginário: ensaio acerca das ciências e da filosofia da imagem. Tradução de 

Renée Eve Revié. 6. ed. Rio: DIFEL, 2014.  

 

______. Sobre a exploração do imaginário, seu vocabulário, métodos e aplicações 

transdisciplinares: mito, mitanálise e mitocrítica. Tradução de José Carlos de Paula Carvalho 

e Denis D. Badia. Revista da Faculdade de Educação, São Paulo, v. 11, n. 1-2., p. 244-256, 

dez 1985. DOI 10.1590/S0102-25551985000100015. Disponível em: 

http://www.revistas.usp.br/rfe/article/view/33348/36086. Acesso em: 18 maio 2020 

 

ELIADE, Mircea. Imagens e símbolos: ensaios sobre o simbolismo mágico-religioso. 

Tradução de Maria Odozinda Oliveira Soares. São Paulo: Martins Fontes, 1979.  

 

______. Mito e realidade. Tradução de Pola Civelli. São Paulo: Perspectiva, 2016. 

  

______. O Sagrado e o profano. Tradução de Rogério Fernandes. São Paulo: Martins 

Fontes, 1992.  

 

FERREIRA, Clodo. J. Borges por J. Borges. Brasília: Editora Universidade de Brasília, 

2006. 

 

FOLHETIM. O velho que sabe tudo. Folha de São Paulo, São Paulo, 7 jan. 1979. Disponível 

em: http://almanaque.folha.uol.com.br/leituras_23mai01.shtml. Acesso: 11 jan. 2020. 

 

FREIRE, Paulo. Conscientização. 3. ed. São Paulo: Morais, 1980. 

 

______. Educação como prática da liberdade. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1967. 

 

______. Pedagogia do Oprimido. 44. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2005. 

http://www.revistas.usp.br/rfe/article/view/33348/36086
http://almanaque.folha.uol.com.br/leituras_23mai01.shtml


158 

 

 

GAIMAN, Neil. Mitologia nórdica. Tradução de Edmundo Barreiros. Rio de Janeiro: 

Intrínseca, 2017. 

 

INSTITUTO BRASILEIRO DE INFORMAÇÃO EM CIÊNCIA E TECNOLOGIA. 

Biblioteca digital brasileira de teses e dissertações. Brasília, 2002. Portal de busca dos 

textos completos das teses e dissertações defendidas nas instituições brasileiras de ensino e 

pesquisa. Disponível em: http://bdtd.ibict.br/vufind/. Acesso em: 10 jun. 2020. 

 

JAY, Martin. Canções da experiência: Variações modernas americanas e europeias sobre um 

tema universal. x + 431 pp., índice. Berkeley / Los Angeles: University of California Press, 

2004 

 

JULIEN, Nadia. Dicionário Rideel de Mitologia. Tradução: Denise Radonovic Vieira; 

Ilustração: Mônica Teixeira. São Paulo: Rideel, 2005. 

 

JUNG, Carl Gustav. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. Tradução de Maria Luíza 

Appy, Dora Mariana R. Ferreira da Silva. Petrópolis: Vozes, 2000. 

 

LARROSA, Jorge. Notas sobre a experiência e o saber de experiência. Tradução de João 

Wanderley Geraldi. Revista Brasileira de Educação, Rio de Janeiro, n. 19, p. 20-28, 

jan./abr. 2002. DOI 10.1590/S1413-24782002000100003. Disponível em: 

https://www.scielo.br/pdf/rbedu/n19/n19a02.pdf. Acesso em: 11 jun. 2020.  

 

______. Pedagogia Profana: danças, piruetas e mascaradas. Tradução de Alfredo Veiga-

Neto. 5. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2010 

 

______. Tremores: escritos sobre experiência. Tradução de Cristina Antunes e João 

Wanderley Geraldi. 1. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2018.  

 

LIMA, Telma Cristiane Sasso de; MIOTO, Regina Célia Tamaso.   Procedimentos 

metodológicos na construção do conhecimento científico: a pesquisa bibliográfica. Revista 

Katálysis, Florianópolis, v. 10, n. especial, p. 37-45, 2007. DOI 10.1590/S1414-

49802007000300004. Disponível em: 

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1414-

49802007000300004&lng=pt&tlng=pt. Acesso em: 14 maio 2020.  

 

LUYTEN, Joseph Maria. O que é literatura popular. 5. ed. Pinheiros: Brasiliense, 1992.  

 

MADEIRA que cupim não rói. Intérpretes: vários(as) artistas. Compositor: Capiba. In: 20 

super sucessos: grandes carnavais. Intérpretes: vários(as) artistas. [S. l.]: Spotfy, 2001. 1 

álbum, faixa 6. Disponível em: 

https://open.spotify.com/track/5xmNQiHQ4ARBkCKLwSkFQN?si=x8RpL-7QTbaxFl-

ehmRaZQ. Acesso em: 11 jun. 2020. 

 

MAFFESOLI, Michel. A conquista do presente. Tradução de Marcia C. de Sá Cavalcante. 

Rio de Janeiro: Rocco, 1984. 

 

______. A república dos bons pensamentos. Tradução de Ana Goldberger. São Paulo: 

Iluminuras: Itaú Cultural, 2009. E-book 

https://www.scielo.br/pdf/rbedu/n19/n19a02.pdf


159 

 

 

______. O imaginário é uma realidade. Entrevista. Revista FAMECOS – Porto Alegre – nº 

15 – agosto 2001 – quadrimestral - p. 74 a 82 

 

______. O instante eterno. Tradução de Maria Ludovina Figueiredo. Lisboa: Instituto Piaget, 

2003. 

 

______. O tempo das tribos: o declínio do individualismo nas sociedades de massa. 

Tradução: Maria de Lourdes Menezes. 2. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1998 

 

______. Saturação Tradução de Ana Goldberger. São Paulo: Iluminuras: Itaú Cultural, 2010.  

 

MARQUES, Francisca Ester de Sá. Bumba-meu-boi: A dança-mãe do espetáculo 

maranhense. In: Mídia e experiência estética na cultura popular: o caso do bumba-meu-boi / 

Francisca Ester de Sá Marques. - São Luís: Imprensa Universitária, 1999.  Disponível em: 

http://www.terrabrasileira.com.br/folclore2/e72dbmae.html.  - Acesso em 08 jun. 2020 

 

MORIN, Edgar. Ciência com consciência. Tradução de Maria D. Alexandre e Maria Alice 

Sampaio. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2005. 

 

______. Terra-pátria. Traduzido de Paulo Azevedo Neves da Silva. Porto Alegre: Sulina, 

2003.  

 

MOTA, Larissa Fernanda de Barros; CARVALHO, Mário de Faria. Iluminogravuras: análise 

do movimento armorial a partir da abordagem sensível da teoria do imaginário de Gilbert 

Durand. Revista de Educação, Ciência e Cultura, Canoas, v. 23, n. 2, p. 205-222, 2018. 

DOI 10.18316/recc.v23i2.4308. Disponível em: https://revistas.unilasalle.edu.br/index.php 

/Educacao/article/view/4308. Acesso em: 16 jan. 2020 

 

NIETZSCHE, Friedrich W. A gaia ciência. Tradução de Paulo César de Souza. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2001. 

 

NOGUEIRA, Maria Aparecida Lopes. O imaginário: uma viagem ao universo do 

“acolhedor-acolhido”. 1994. Dissertação (Mestrado em Antropologia) – Programa de Pós-

Graduação em Antropologia, Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 1994.  

 

OLIVEIRA, Juliana Michelli. Máquinas de Morin: o vivo como modelo do artificial. In: 

CONGRESSO INTERNACIONAL DO CENTRE DE RECHERCHES 

INTERNATIONALES SUR L’IMAGINAIRE, 2., Porto Alegre, 2015. Anais [...]. Porto 

Alegre: Imaginalis, 2015. Disponível em: https://www.ufrgs.br/imaginalis/wp-

content/uploads/2018/11/Anais-do-CRI2i.pdf. Acesso em: 19 jan. 2020. p. 307-321.  

 

PAGNI, Pedro Angelo. Experiência estética, formação humana e arte de viver: desafios 

filosóficos à educação escolar. São Paulo: Edições Loyola, 2014.  

 

PAGNI, Pedro Angelo. GELAMO, Rodrigo Pelloso. Experiência, educação e 

contemporaneidade. Pedro Angelo Pagni e Rodrigo Pelloso Gelamo (Organizadores).  

Marília, SP: Editora Poeisis, 2010. Disponível em: 

https://www.marilia.unesp.br/Home/Publicacoes/poeisis.pdf - Acesso em: 07 ago. 2020. 

 

http://www.terrabrasileira.com.br/folclore2/e72dbmae.html
http://dx.doi.org/10.18316/recc.v23i2.4308
https://revistas.unilasalle.edu.br/index.php%20/Educacao/article/view/4308
https://revistas.unilasalle.edu.br/index.php%20/Educacao/article/view/4308
https://www.ufrgs.br/imaginalis/wp-content/uploads/2018/11/Anais-do-CRI2i.pdf
https://www.ufrgs.br/imaginalis/wp-content/uploads/2018/11/Anais-do-CRI2i.pdf
http://lattes.cnpq.br/4107347396869362
https://www.marilia.unesp.br/Home/Publicacoes/poeisis.pdf


160 

 

PENTEADO, José Octávio. MILLS, Tania; TJABBES, Pieter. A arte de J. Borges do cordel 

à xilogravura. Recife: Estado de Pernambuco, 2004.  

 

RANCIÈRE, Jacques. O mestre ignorante: cinco lições sobre emancipação intelectual. 

Tradução de Lílian do Valle. 3 ed. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2015 

  

RECIFE. Cartório de Registro de Títulos e Documentos e Registro Civil de Pessoas Jurídicas 

do Recife. Estatuto. Ata da Assembleia Geral Extraordinária da Associação Ylê Setí do 

Imaginário. Registrado em: 28 dez. 2004. Disponível em: http://www.yle-seti-

imaginario.org/home/artigo/Estatuto/32. Acesso em: 30 dez. 2019.  

 

RESENDE, José Camelo de Melo. Romance do pavão misterioso. João Pessoa: O autor, 

1923. 

 

RIBEIRO, Tiago; SOUZA, Rafael de. SAMPAIO, Carmen Sanches. É possível a conversa 

como metodologia de pesquisa? In: RIBEIRO, Tiago; SOUZA, Rafael de; SAMPAIO, 

Carmen Sanches (Org.). Conversa como metodologia de pesquisa: por que não? Rio de 

Janeiro: Ayvu, 2018, p. 163-180. 

 

SAVIANI, Demerval. História das ideias pedagógicas no Brasil. – 4 ed. – Campinas, SP: 

Autores Associados, 2013. (Coleção memória da educação) 

 

SCHOPENHAUER, Arthur. O mundo como vontade e como representação. Tradução de 

Jair Barboza. São Paulo: Editora UNESP, 2005. 

 

SERRA Monique de Oliveira. Os museus de cultura popular de São Luís como espaços 

educativos: configurações e perspectivas para uma pedagogia do imaginário. Dissertação – 

Programa de Pós-Graduação em Educação, da Universidade Federal do Maranhão, 2012. 

 

SILVA, Maria do Rosário da. Histórias escritas na madeira: J. Borges entre folhetos e 

xilogravuras na década de 1970. 2015. 257 f. Tese (Doutorado em História) – Programa de 

Pós-Graduação em História, da Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2015. 

 

SUASSUNA, Ariano. As fases do movimento armorial. Recife, 20 dez. 1998.  Site da 

Universidade Católica de Pernambuco. Disponível em: 

http://www.unicap.br/armorial/movimento/produtos/amusica-armorial.pdf. Acesso em: 07 

jan. 2020. 

 

TEIXEIRA, Maria Cecília Sanchez. Pedagogia do imaginário e função imaginante: 

redefinindo o sentido da educação. Olhar de professor, Ponta Grossa, v. 9, n. 2,  p. 215-227. 

mar. 2006. Disponível em:  https://www.revistas2.uepg.br/index.php/olhardeprofessor/article/ 

view/1461/1106. Acesso em: 21 jan. 2020.  

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO. ATTENA – repositório institucional da 

UFPE. Recife, 2014. Modelo de gestão para documentos eletrônicos. Disponível em: 

https://repositorio.ufpe.br/. Acesso em: 11 jun. 2020.  

 

http://www.yle-seti-imaginario.org/home/artigo/Estatuto/32
http://www.yle-seti-imaginario.org/home/artigo/Estatuto/32
http://www.unicap.br/armorial/movimento/produtos/amusica-armorial.pdf

