SOBRE A ARTE DO APRENDER E ENSINAR NO DIDASCALICON DE HUGO DE
SAO VITOR: uma pedagogia voltada para formacio do homem enquanto um ser para
Deus

ON THE ART OF LEARNING AND TEACHING IN THE DIDASCALICON
WRITTEN BY HUGH OF SAINT VICTOR: A pedagogy that aims the formation of the
man as a human being to god's sight

Aluno: José Bartolomeu Gomes da Silva Junior
Orientador: Prof. Dr. Marcos Roberto Nunes Costa (UFPE)

Resumo: O presente artigo visa examinar o Didascdlicon de Hugo de Sao Vitor (1095 —
1141), uma obra considerada por muitos como um marco na histéria da educacao
medieval, em busca de uma pedagogia filosofica que forneca as bases para o
conhecimento. Nesta obra, Hugo apresenta uma metodologia que conduz o(a) estudante
ao conhecimento das artes, que, por sua vez, leva ao conhecimento da Sapiéncia. Essa
filosofia — amor a Sapiéncia —, se inicia com a leitura, estagio dos iniciantes, e se conclui
com a contemplagdo, degrau da perfeicdo. Portanto, procuraremos demonstrar como o(a)
estudante avanga em cada periodo desse processo, destacando aquilo que pode influenciar
esse aprendizado, seja positiva ou negativamente, concluindo com uma aplicabilidade
dessa pedagogia para os nossos dias.

Palavras-chave: Sapiéncia, Hugo, Didascdlicon, estudante, leitura.

Abstract: This article aims to examine the Didascalicon written by Hugh of Saint Victor (1095
—1141). The work is considered by many as a milestone in the history of medieval education,
in search of a philosophical pedagogy that may provide the basis for knowledge. In this work,
Hugh presents a methodology that leads the student to the knowledge of the arts, which, in its
turn, leads to the knowledge of Wisdom. This philosophy - love of Wisdom - begins with
reading, the first step to the beginners, and concludes with contemplation, the last step of
perfection. Therefore, we will demonstrate how the student advances in each stage of this
process as well as highlighting what can influence this learning, whether positively or negatively
and at last concluding with an applicability of this pedagogy for our present time.

Keywords: Wisdom, Hugh, Didascalicon, student, reading.

1  CONSIDERACOES INICIAIS

“A palavra Pedagogia tem origem na Grécia, paidos (crianga) e agodé (conducdo). A
palavra grega Paidagogos ¢ formada pela palavra paidos (crianga) e agogos (condutor).
Portanto, pedagogo significa condutor de criangas, aquele que ajuda a conduzir o ensino”
(HAMZE, s.d.). Assim sendo, a pedagogia esta ligada ao ato de condugdo do saber. E até hoje

a preocupacao da pedagogia ¢ encontrar formas de levar o individuo ao conhecimento.



E no tocante a essa preocupagdo que encontramos a justificativa para a nossa pesquisa,
pois se a pedagogia visa conduzir o0 homem ao conhecimento, é mister que este também seja
instruido acerca do Criador, da Razao universal e do proposito estabelecido por Ele para a
existéncia humana. Tal perspectiva comegou a ser subvertida no século XIII, com um prenuncio
da modernidade, a partir de Abelardo e varios universitarios, como estd escrito na Introdugéo

de Eduardo Zaratini a obra 4 Instrugdo dos Principiantes, de Hugo de Sdo Vitor:

Eis o ideal da tradi¢do cristd continuada pelos vitorinos, subvertido por
Abelardo e por muito universitarios do século XIII que, prenunciando
a modernidade, viam como reinos radicalmente separados a vida do
corpo, a vida moral, e o trabalho da razdo, a 16gica e o discurso (2021,

p.13)
Dando mais corpo a essa denuncia, acrescenta:

a separacdo do estritamente logico e racional, puramente “filos6fico”,
da pedagogia que visava a formacgdo de uma personalidade inteiriga,
baseada na unidade da vida de um individuo, cujo objetivo era a
sabedoria e a contemplacdo, com a qual ‘tem-se um antegosto nesta
vida do que serd a recompensa futura (/bid., p. 7).

Essa subversdo aumentou exponencialmente, principalmente, na época da Renascenca,

como observamos no escrito anonimo Principios Fundamentais da Pedagogia:

Com o advento da educagio a que se chamou de humanista, o estudo
foi utilizado somente como instrumento para a formacao do carater; se
as escolas religiosas ainda orientavam os alunos a respeito da vida
espiritual, esta orientacdo era algo paralelo ou acrescentado a escola e
ndo tinha mais rela¢do necessaria com o estudo nela desenvolvido pelos
alunos (PRINCIPIOS fundamentais. .., 2021, p. 5).

No entanto, outro movimento paradigmatico da educag@o aconteceu nos séculos XVIII
e XIX, onde o principio da educagao humanista que objetivava a formagao do carater deu lugar

a um novo propodsito, denominado de tecnicista, como constatamos na supracitada obra:

O espirito da educacdo humanista e o objetivo mais importante do
sistema escolar deixou de ser a formag@o do carater do aluno para se
tornar a aquisicdo de determinadas habilidades uteis para a sociedade
ou exigidas pelo mercado de trabalho. A formacdo do carater foi
buscada, principalmente, indiretamente através da aquisi¢do e do
exercicio destas habilidades (/bid., p. 5).

Hoje, como a educag@o perpassa ndo apenas um conceito acerca de um conhecimento
cientifico, formal e profissional, mas prioriza a propria formacao do sujeito enquanto ser social

que interage, que exerce a cidadania, que toma decisdes e se expressa, se faz ainda mais



necessario apresentar propostas pedagogicas fundamentadas neste ser integral, incluindo os
aspectos religiosos.

Portanto, pensar numa pedagogia sem a perspectiva religiosa, no sentido de uma
reflexdo com o Transcendente ¢ Seu telos para a criatura, & desprezar o valor e o impacto que
essa vem efetuando ao longo de toda histdria crista.

E nesta perspectiva que situamos o nosso objeto de estudo, a saber, “Sobre a arte do
aprender e ensinar no didascadlicon de Hugo de Sdo Vitor: uma pedagogia voltada para
formagdo do homem enquanto um ser para Deus”. Pois, como disse um certo escritor acerca
da pedagogia vitorina: “a pedagogia aqui descrita transcende a época em que se realizou como
fato historico; ela pertence, pensamos também nds, ao numero daquelas coisas que ndo passam
mais” (PRINCIPIOS fundamentais..., 2021, p.16).

Hugo de Sao Vitor, abandonando uma perspectiva filosofica centrada apenas na teoria,
propunha a “verdadeira filosofia, como ele mesmo define: a verdadeira filosofia, extraida do
ser mesmo ‘como o mel de uma colmeia’ — a virtude, a beleza dos costumes e a divina
sabedoria” (apud ZARATINI, 2021, p.9), que, segundo ele, da continuidade a uma tradigdo
“que supde um estilo de vida antes do cultivo das letras, e que serve deste com vistas ao seu
ideal de vida eterna” (/bid., p. 9).

Antonio Marchionni, ao introduzir sua tradu¢do do Didascdlicon, diz que este foi “um
dos livros medievais mais lidos nos circulos culturais do mundo” (2001, p. 9), no inicio do
século XXI. Riquissimo na descri¢do da cultura europeia do inicio do segundo milénio, ele
apresenta um renascimento das escolas apds os tempos de anarquia feudal. Sua relevancia € tao
marcante, que o famoso pedagogo Ivan Illich e escritor do Du Lisible au visible, um ensaio
acerca da transformacdo intelectual do século XII fundamentado no Da arte de ler afirma,
segundo Antdnio Marchionni: “este livro de Hugo de Sao Vitor é considerado um divisor de

aguas no saber mundial, de maneira a poder-se falar de um “antes e ap6s Hugo” (/bid., p. 9).

2 HUGO DE SAO VITOR E O DIDASCALICON

A partir de uma extensa pesquisa sobre a biografia de Hugo de Sao Vitor e suas obras,
especialmente o Didascdlicon, objeto prioritario deste trabalho, seu contexto historico e suas
influéncias, encontramos diversas informagdes importantes para entendermos em que

circunstancias nasceu a perspectiva pedagogica/filosofica deste mestre medieval.



2.1 O contexto historico que precedeu Hugo de Sao Vitor

De acordo com Wesley Rodrigues, para termos uma descri¢do mais adequada de Hugo
de Sdo Vitor precisamos iniciar falando sobre Guilherme de Champeaux, que nasceu em 1068
e faleceu em 1121 (cf. 2009, p. 22). Foi ele que, apds dedicar alguns anos dedicados ao
magistério na escola da catedral de Notre-Dame, criou a comunidade de conegos que se tornou
uma relevante escola, inicialmente chamada de abadia de Sdo Vitor. Segundo o mesmo
comentador, apos estudar em Paris com Manegolo de Lautenbach, grande influenciador de sua
espiritualidade, e com Anselmo de Laon e de Roscelino, Guilherme de Champeaux encerrou
sua docéncia na catedral de Paris para reinici-la na abadia de S3o Vitor, para onde resguardou.
Em consequéncia da sua chegada a abadia e da implementagao dos seus pensamentos, Sdo Vitor
se consagrou como a produtora dos dois mais importantes pensadores do século XII, sendo
reverenciados pelos “pelos escolasticos do século XIII” (/bid.), a saber, Hugo de Sao Vitor
(1090 — 1141) e Ricardo de Sao Vitor (1110 — 1173). Gragas a estes dois nomes, a escola de
Sdo Vitor foi considerada “uma das primeiras entre as que deram origem a Universidade de
Paris” (/bid.). Para além das questdes institucionais, Hugo de Sdo Vitor também escreveu
inameros livros vinculados a educacdo que, segundo Wesley Rodrigues, continuavam sendo
editados até hoje.

Retornando a Hugo de Sdo Vitor, e usando como base os trabalhos de Wesley Rodrigues
e Silvia Faethe, possivelmente ele nasceu no ano de 1096, periodo da alta Idade Média®, em
Hartigham, na Saxo6nia — no Sacro Império Romano Germanico.

Algumas mudangas sociais e econdmicas ocorreram no final do primeiro milénio,
periodo em que o poder era dividido entre o principe e a Igreja, que se tornara uma forte aliada
do imperador devido a sua capacidade unificadora entre o povo e o império. Como o milénio
se aproximava do fim, e os fiéis temiam a destrui¢do geral do mundo, a Igreja catolica, através
dos seus dogmas e mitos, propagou as indulgéncias como meio de salvagdo e tranquilizagdo

das almas temorosas.

1 O autor apresenta que Abelardo comenta na Histéria de minhas calamidades o seu turbulento relacionamento
com Guilherme e a retirada deste para a vida religiosa (cf. /n: ABELARDO, Sao Paulo: abril, 1973, Col. Os
Pensadores, p. 250 — 253).

2 Segundo Silvia Faethe, o periodo que se estende a Idade Média vai de 476, ano do fim do império Romano do
Ocidente, e em torno aproximadamente de 1492, quando foram descobertas as Américas (cf. FAETHE, Silvia
Berbert de Andrade. Contribuigdes de Hugo de Sdo Vitor para as universidades. /n: VII Jornada de Estudos
Antigos e Medievais. Disponivel em: http://www.ppe.uem.br/jeam/anais/2009/trabalhos.html. Acesso em:
07.08.2022)




Nesse tempo, conforme citagdo que Silvia Faethe apresenta de Franco Cambi, da obra
Historia da Pedagogia, a composicdo da estrutura social seguia o modelo de pirdmide, onde os
guerreiros e os clérigos estavam no topo, € 0s camponeses e artesaos, ou seja, 0 povo, ocupavam
a base dela, cada grupo com seus direitos bem determinados que, em suma, colocava o povo na

condi¢do de servido:

A sociedade feudal é, portanto, uma sociedade fixa, com escassa mobilidade
social e pouca reciprocidade; é uma sociedade de ordens, onde os homens se
acham colocados com um papel social bem determinado. No vértice estdo os
bellatores (os guerreiros) e os oratores (os clérigos), embaixo estdo os
laboratores (camponeses, artesdos, ou seja, 0 povo), mas, cada ordem tem
direitos precisos... sdo bastante impositivos e caracterizam a condi¢do dos
laboratores como de serviddo (os ‘servos da gleba’ eram, de fato, os
camponeses, colocados no degrau mais baixo da sociedade feudal (CAMBI
apud FAETHE, 2022, p. 2)

Tal condigdo social caracterizou o feudalismo como uma hierarquia social e de poderes,
onde o povo tinha direito a terra, cultivo e seguranca, sob a prerrogativa de pagar um certo
numero de taxas aos senhores feudais e a Igreja.

A base dessa piramide ¢ constituida pelos camponeses, também chamados de leigos.
Nesse ponto, acrescenta Silvia, Faethe citando Jacques Le Goff: “na base dessa piramide social
estd a massa dos leigos, que somam 90% dos camponeses, uma parte deles, até o séc. XI, ndo é
livre. Ainda existem escravos e servos, e as alforrias libertam grande parte deles” (LE GOFF
apud FAETHE, 2022, p. 3). Continuando na descri¢cdo da hierarquia social ¢ econdmica do

sistema feudal,

acima deles estdo os senhores, que sdo os proprietarios, os beneficiarios da
terra ¢ dos produtos econdomicos, em geral. Ao lado e acima dele, uma
hierarquia politica dividida em governos urbanos com magistrados urbanos e
governos que, pouco a pouco, a partir do séc. XI e XII, assumem um aspecto
estatal e geram monarquias, das quais as principais sdo a inglesa, francés e
castelhana (FAETHE, 2022, p. 3)

Ap6s o desmoronamento do império carolingio, houve um tempo de instabilidade que
promoveu a edificagdo de castelos fortificados, também nomeados de burgus, pelos senhores
feudais, que forneciam protecdo a seu povo através das suas muralhas, contornadas por um
fosso. A principal atividade era agricola, realizada fora dos muros, ¢ em momentos de ameaca
refugiavam-se no castelo.

Com a expansdo comercial nas proximidades do castelo, a partir da segunda metade do

século X, houve tanto uma crescente habitagdo das imediagdes das fortalezas, chamadas de



r

foris-burgus, quanto transito de comerciantes. Segundo Silvia Faethe, ¢ a partir deste
movimento de crescimento que surgem as cidades do medievo (cf. 2022, p. 3).

Esse crescimento também gera trés novos contextos. Primeiro, a necessidade de
aperfeicoar algumas atividades profissionais que fomentou o surgimento das corporagdes.
Segundo o aumento da populagdo emancipada que morava além das muralhas dos castelos deu
origem as comunas. Terceiro a Igreja assumiu a responsabilidade de instruir o povo por meio
de varios tipos de escolas (monacais ou episcopais), demonstrando que esta acompanhava de
perto as transformagdes sociais e suas demandas visando uma resposta satisfatéria (cf.
FAETHE, 2022, p. 4).

E nesse contexto que surgem os grandes pensadores como Hugo de Sdo Vitor, uma das
expressdes mais fortes neste periodo.

Falando sobre sua filiagdo, Silvia Faethe afirma que “cle descendia da estirpe dos
Condes Blakenburg, era filho de Conrado, também conde de Blackenburg”. Ainda falando da
sua parentela, mesmo diante de uma escassez de informagoes, Silvia Faethe assevera que Hugo
de Sao Vitor “tinha um tio chamado Reinardo o qual, em sua juventude, demonstrou vocagio
para a vida religiosa e inclinagdo para os estudos” (cf. 2022, p. 4). Esse tio teria se mudado para
Paris, desejando melhores oportunidades académicas e religiosas, ja que Paris era um dos mais
notaveis centros do renascimento cultural da Europa. Foi nessa busca que ele conheceu
Guilherme de Champeaux e construiu uma amizade s6lida. Apds um periodo de vivéncia em
meio aos Vitorinos, Reinardo retornou a Saxonia, onde foi consagrado bispo de Halberstadt.

Desejoso em promover um avivamento na diocese, Reinardo, segundo Silvia Faethe,
“convida os conegos Regulares de Sdo Vitor a se instalarem na Saxonia, convidando também
seu sobrinho Hugo de Sdo Vitor a estudar com eles” (2022, p. 5). Foi exatamente neste contexto
que Hugo conheceu os Vitorinos, abandonou a heranga do titulo de conde e enveredou pelo

caminho da vocacdo, como cita Wesley Rodrigues:

Tivesse se tornado o Conde Blackemburg, teria se tornado ilustre pelo seu
valor em algum campo de batalha, ou por sua sabedoria no governo de seu
condado, mas seu nome jamais teria chegado até nds. Agora, porém, seu nome
estd inseparavelmente ligado as coisas que ndo perecerdo jamais, a ciéncia
teologica da qual ele foi um dos restauradores, aos nomes de Pedro Lombardo
e de Sdo Tomas de Aquino, que sempre 0 viram como o seu mestre (2009, p.
23).

Em face do inicio de uma guerra na Saxonia, Hugo, sob direcionamento do seu tio, deixa

sua terra natal e retorna a Paris, aos conegos de Sdo Vitor e a abadia, onde, segundo Silvia



Faethe, “futuramente viria a se tornar uma das maiores escolas de teologia da época e com
algumas outras escolas da cidade, em pouco tempo, originariam a mais prestigiosa universidade
do mundo ocidental latino” (2022, p. 7).

Os trabalhos dos conegos em Sdo Vitor que, para além dos atos religiosos também se
estendia a copia de manuscritos, proporcionou a abadia a edificacdo de uma riquissima
biblioteca, conhecida posteriormente como biblioteca de Sdo Vitor, facilitou ainda mais o
acesso de Hugo a um acervo inigualavel em outros lugares.

Desta forma, ainda jovem e na companhia de seu avo, Hugo chegou a Paris, onde

compusera o quadro de religiosos da abadia de Sao Vitor, conforme Wesley Rodrigues:

Assim, Hugo, com a idade de dezoito anos, acompanhado de seu avo, cujo
nome também era Hugo, dirigiram-se para Paris, onde se tornaram religiosos
na abadia de Sdo Vitor. Portanto, Hugo chegara jovem a Paris e a Sdo Vitor
(provavelmente em 17 de julho de 1115)” (2009, p. 24).

Pouco tempo depois, Hugo ja era mestre na abadia, sucedendo seu orientador Tomas e
tendo como caracteristica marcante a especulagdo e submissao de cada problema encontrado a
minucioso exame.

Ainda segundo informacdes obtidas com Wesley Rodrigues (cf. 2009, p. 24), Hugo veio
a falecer na abadia de Sao Vitor quando tinha apenas 44 anos, em fevereiro de 1141, sucedido
pelo seu discipulo Ricardo de Sdo Vitor que, sob orientagdo de Hugo, veio a ser um tedlogo
respeitado. Este, em face do seu respeito e admiragdo a seu mestre, continua com sua obra
gerando um unico compéndio de ensinamentos pedagogicos e teologicos.

Uma caracteristica marcante da escola de Sao Vitor era a énfase filosofica e cientifica
da cultura, sempre fundamenta na oragdo e contemplagdo a Deus. E por isso que também
encontramos essa valorizacdo por varias areas do conhecimento em Hugo de Séo Vitor, tais
como: a filosofia, a teologia, a historia ¢ as artes (artes t€xteis, fabrica¢do de armas, agricultura,
arte de caga, conservagao de alimentos, teatro, etc.). Dentre as obras mais destacadas temos o
De sacramentis christianae fidei, Epitome in philosophiam, Commentum in hierarchiam
celestem e Didascalicon. Além desses, Antonio, Marchionni (cf. 1998) da-nos noticias das
seguintes obras de Hugo de S&o Vitor: Sobre a hierarquia celeste do Santo Dionisio, Sobre o
Eclesiastes, Da unido do espirito e do corpo, Dos trés dias, Da esséncia do Amor, Soliloguio
sobre o penhor da alma, Em louvor do Amor, Da arca mistica de Noé, Da arca moral de Noé

e um livro de geografia Descri¢do do mapa do mundo.



Podemos considerar Hugo de Sdo Vitor como o responsavel pelo pontapé inicial no
“processo educativo sistematizado na Idade Média” (RODRIGUES, 2009, p. 25). No De
sacramentis christianae fidei, encontramos um trabalho semelhante as sumas teoldgicas
subsequentes, com um carater bem dogmatico, como a de Sdo Tomas de Aquino. Ja no tratado
pedagogico Didascalicon, obra que esta sob nossa analise neste trabalho, temos uma das
principais obras dos séculos XII e XIII, que apresenta o educador como aquele que deve
conduzir o aluno na transi¢do “do mundo sensorial, que da acesso ao conhecimento secular,
para o mundo sobrenatural, que abre as portas a verdade divina, a inica que € eterna e imutavel”
(RODRIGUES, 2009, p. 25), uma influéncia tanto platonica quanto agostiniana — sobre isso
trataremos no proximo topico.

Essas obras pedagogicas, como, por exemplo, o Didascdlicon, conseguem reunir quatro
aspectos relevantes raramente vistos numa mesma obra e autor, de acordo com Wesley
Rodrigues (2009), os quais sdo: uma vida de manifesta santidade, inteligéncia notadamente
brilhante, atividade docente e a direcdo de uma das mais importantes escolas do século XII. O
resultado dessa convergéncia ¢ que Hugo de S@o Vitor ndo apenas ministrava conteudos, mas
ainda apresentava aos discentes uma metodologia de aprendizagem. Com relagdo aos docentes,
sua orientacdo consistia numa metodologia de ensino. E no que diz respeito a escola, ele
administrava uma metodologia de organizacdo. Notadamente sobressai na sua perspectiva
pedagdgica uma visdo de que o todo corrobora ou compromete o aprendizado do estudante, ndo
apenas aspectos isolados na pratica do docente, ou no comportamento do discente, ou ainda na
gestdo escolar. E o fim desse engajamento do todo (professor, aluno e escola) ¢ a “efetiva
realizagio da verdade e a plenitude da vida moral” (RODRIGUES, 2009, p. 26). E pertinente
destacar que no meio corporativo ja existe uma forte énfase no cuidado integral do(a)
profissional, pois ha o entendimento de que ndo apenas as habilidades técnicas sdo suficientes
para uma boa produtividade. Os aspectos emocionais, psiquicos e espirituais também sdo
fundamentais a produgéo deste. Neste sentido, Hugo de Sdo Vitor parece estar a frente de sua
época, pois sua pedagogia ja contemplava a perspectiva de que a vida intelectual e espiritual,
tedrica e pratica, agiam conjuntamente no ensino-aprendizado, seja na condigdo de docente,
seja na condi¢do de discente.

Contemplando essa perspectiva ¢ que certo autor declarou que “Hugo de Sao Vitor

organizou o estudo como um instrumento de ascese crista a ser utilizado conjuntamente com os



demais meios para o desenvolvimento da vida do espirito”

, porque, continua o autor, “o estudo
¢ a ascese ndo sdo atividades independentes nem paralelas”; pelo contrario, pelo fato de Hugo
de Sao Vitor enxerga a vida e os estudos como a busca da Sapiéncia, a Mente Divina, ndo ha
separagdo entre o desenvolvimento espiritual e a busca do conhecimento cientifico, ambos estdo

interligados como uma Unica coisa, de acordo com a afirmagao do supracitado autor:

uma coisa faz parte da outra, a tal ponto que este pode ser corretamente
identificado como um dos elementos que distinguem o que se pode chamar de
espiritualidade vitorina, uma determinada forma de desenvolvimento da vida
cristd que inclui dentro dela a pedagogia, e que pode se desenvolver como em
um lugar préprio, em uma escola” (Zbid.).

2.2 As propostas pedagdgicas existentes no inicio da Baixa Idade Média

Quando pensamos na educagdo e pedagogias existentes na Idade Média, e mais
especificamente no século XII, precisamos recordar que mesmo ainda no inicio do século XXI
este periodo ¢ visto, ainda hoje, como obscurantista, retardado, ignorante, supersticioso,
fanatista, etc. E ainda que ja estejamos no ano 2022, com inimeros avancos académicos no
estudo da filosofia medieval e areas afins, como a educa¢do, ndo € incomum oOuvirmos
comentarios ou lermos obras que retratem o medievo como “idade das trevas”.

Continuando a reflexao sobre esse tipo preconceito medieval, Wilson Arnhold cita uma
leitura da relag@o passado-presente exposta por Jacques Heers: “Cada sociedade inventa os seus
bodes expiatdrios, reflexo para justificar fracassos ou desenganos, e sobretudo para alimentar
animosidades” (HERRS, apud ARNHOLD, 2014, p. 11). Isto é, nem sempre o que se diz sobre
um determinado momento historico € o que aconteceu de fato, mas reflete o propdsito de quem
fala. Ainda nesta direcao de justificar essa postura moderna/contemporanea contra o medievo,
o autor ainda acrescenta: “Cumular o passado de todos os males e de todos os maleficios,
revesti-lo de uma imagem sombria®, permite-nos a nés sentir-nos melhor, mais felizes no nosso
tempo e na nossa pele” (2014, p. 11), ou seja, se 0 nosso bem-estar atual depende do sacrificio

de alguém ou de algum fato historico, que néo seja eu o sacrificado, e, sim, o outro. Entdo, para

3 Trecho extraido do texto Notas sobre a pedagogia de Hugo de Sdo Vitor, sem declaragdo do autor e disponivel
no enderego eletronico: file://D/Documenta%20Chatolica%200mnia/99%20-%20Pr...s%20Library/001%20-
Da%?20Fare/01/NotasPedagogia-2.htm(1 of 2)2006-06-02 15:18:59

4 No texto original a palavra existente é “negra” que, de acordo com o contexto de luta contra o racismo, foi por
mim substituida pelo termo “sombria”, sem, contudo, alterar o sentido do texto.




10

a conveniéncia da modernidade/contemporaneidade e consolidacdo do seu pensamento, ¢é
melhor exorcizar definitivamente a reflexdo medieval e toda a sua riqueza.
Foi exatamente isso que afirmou, segundo Wilson Arnhold, o historiador da filosofia

Anthony Kenny, de Oxford:

Néo ha tanto tempo, em muitas universidades, os cursos de historia da filosofia
iam diretamente de Aristoteles para Descartes, pulando a Antiguidade Tardia
e a Idade Média. Havia a crenga bastante difundida nos circulos académicos
que a filosofia medieval ndo merecia ser estudada. Esta crenga ndo era
geralmente baseada em qualquer familiaridade com os textos principais: tinha
mais probabilidade de ser uma heranga acritica de um preconceito religioso
ou humanista (KENNY, apud JUNIOR, 2014, p. 12)

Contudo, no meio académico esse preconceito esta cada vez mais ultrapassado, ao ponto
que encontramos varios estudos sobre filosofia e educagdo a partir dos autores e obras
medievais, resultando ndo apenas na difusdo do pensamento medieval, mas, principalmente, na
grande contribuigio que estes proporcionam ao pensamento moderno. E nessa diregdo que
Wilson Arnhold apresenta em seu trabalho a citagdo de Albert Zimmermann, ex-diretor do

Thomas- Institut da Universidade de Koln:

Por mais diferentes que fossem os ensinamentos dos pensadores medievais,
todos eles tinham uma convicgdo fundamental em comum: a saber, que a base
e o padrdo das suas deliberagdes sobre questdes éticas e politicas ¢ o valor ¢ a
dignidade do individuo humano. Tal concordancia ndo sera encontrada no
pensamento moderno, apesar da énfase com que os herdeiros do Iluminismo
se referem tdo frequentemente a prescrigdo ética basica deduzida da dignidade
do homem por 1. Kant, ou seja, que uma pessoa ndo deve ser considerada e
tratada meramente como um meio para um fim (ZIMMERMANN, apud
JUNIOR, 2014, p. 12)

Voltando o nosso olhar para o século XII, temos diante de ndés inimeras mudangas, e,
porque ndo dizer, transformagdes essenciais na educacdo, desde sua organiza¢do enquanto
instituicao, quanto da crescente ampliag@o nas areas do conhecimento.

Na perspectiva institucional, nos deparamos com o movimento sucessivo do ensino nas
escolas rurais, para as escolas relacionadas as catedrais na zona urbana. Ainda outra
possibilidade de ensino surgiu nesse tempo, a saber, as escolas privadas originadas por mestres
auténomos, aulas particulares, etc. que abririam as portas das primeiras universidades, logo
mais.

Ja no tocante aos conteudos, houve um desenvolvimento dos métodos dialéticos, traco
marcante nas obras de Abelardo; a inclusdo de conhecimentos manuais como as artes mecanicas

através da inovagao pedagogica presente no Didascdlicon de Hugo de Sdo Vitor, e, como afirma



11

Wilson Arnhold, “retornam a circular com vigor as obras parcialmente esquecidas de autores
como Virgilio, Ovidio, Cicero, ¢ outros classicos da antiguidade” (2014, p. 14).

Em face das transformacdes supracitadas, que trouxeram uma verdadeira revolugdo na
educacio medieval, a afirmacdo Renascimento do século XII° tornou-se uma insignia deste
periodo.

O resultado desse periodo frutifero tornou-se mais volumoso no século seguinte, com o
surgimento das universidades e as grandes elaboragdes teologicas da Escolastica, que Wilson
Arnhold, citando um trecho da obra que expde a cultura monastica medieval, O amor as letras
e o desejo de Deus, escrita por Jean Leclercq, afirma: “Admite-se agora que esse periodo
exerceu um papel capital na preparagdo da teologia escolastica do século XIII” (2014, p. 15).

Contudo, além deste legado deixado para o século XIII, outro importante dado sobre o
século XII foi o crescimento das cidades, que impulsionou a necessidade de mao-de-obra
qualificada, suscitando o nascimento de escolas profissionalizantes, objetivando a capacitacdo
em alguns oficios praticos. Ou seja, em certa medida o aumento territorial e comercial
potencializou um crescimento na educagdo, e no quantitativo de mestres e alunos, que
buscavam nos estudos a condigdo necessaria para o engajamento no mercado de trabalho. Hoje,
quando pensamos em escolas profissionalizantes, estamos falando sobre uma pedagogia
tecnicista, que, segundo Juliana Miranda, escritora do site Grupo Escolar, “¢é uma area de estudo
criada nos Estados Unidos. Este campo adota um modelo empresarial da educagao, moldando

296

os padrdes educacionais para a sociedade moderna e tecnologica”®. Ainda falando sobre a

pedagogia tecnicista, Juliana afirma:

o objetivo da pedagogia tecnicista é preparar profissionais para o mercado de
trabalho a partir de métodos de ensino tayloristas, nos quais as atividades sdo
divididas entre técnicos, com um planejamento racional. Na pratica, a
pedagogia tecnicista busca eficiéncia, racionalidade e produtividade [...] A
escola tecnicista organiza o processo educativo para torna-lo objetivo e
operacional [...] O pesquisador Skinner é considerado um dos principais
representantes da andlise experimental do comportamento humano e da
pedagogia tecnicista (GRUPO ESCOLAR, 2006 — 2022).

r

Entretanto, ¢ relevante destacar que embora a educag@o estivesse respondendo as

demandas territoriais, demograficas e materiais, as escolas de Sdo Vitor, de Charles ¢ o ensino

5 Segundo Wilson Arnhold, esse termo foi criado por Charles Homer Haskins, em 1927, na obra The Renaissance
of the Twelth Century (cf. 2014, p. 14).

®Texto consultado no dia 16 de agosto de 2022 e disponivel no enderego eletrénico
https://www.grupoescolar.com/pesquisa/pedagogia-tecnicista.html




12

de Pedro Abelardo, tinham como objetivo principal a formacdo do individuo, conforme

assevera Wilson Arnhold:

muitas das principais expressdes pedagodgicas deste século — tais como a
Escola de Sdo Vitor, a Escola de Charles, e mesmo o ensino de Pedro Abelardo
— ndo visavam a transmitir um oficio, ou uma técnica que pudesse ser
remunerada, mas tinham como objetivo a formagao da alma do individuo, e o
aprimoramento do intelecto (2014, p. 15).

Independente do propoésito dominante em cada pratica pedagogica vivenciada no século

XII, ¢ inquestionavel a contribuicdo deste periodo a histéria da educagdo, como afirma o

historiador brasileiro Ruy Afonso da Costa Nunes na obra Historia da Educag¢do na ldade

Meédia:

Quem estuda a histdria da Idade Média percebe com meridiana clareza que o
século XII representa a confluéncia de toda a semeadura e de toda a
fermentagdo dos séculos anteriores no surgimento da nova civilizagdo
medieval, que chegara ao apogeu no século XIII e no inicio do surto cultural
do Ocidente que nunca mais se deteve, e se estendeu em linha reta, desde a
recuperagdo da ciéncia antiga até as invengdes e as descobertas da era atdmica
e espacial em que estamos a viver (NUNES, 2018, p. 195 — 196).

Voltando os nossos olhos para as propostas pedagdgicas vigentes no inicio do segundo

milénio, iniciamos dizendo que o curriculo das escolas monasticas e episcopais era constituido

das “sete artes liberais”, que até o século XII eram semelhantes aquilo que chamamos hoje de

matérias ou disciplinas. A partir do século XIII, com a descoberta dos escritos filosoficos de

Aristoteles, esse conceito foi ampliado, como afirma Ruy Costa, na obra Historia da Educagdo

na Idade Média:

Apods o renascimento da filosofia no Ocidente, depois do século XII, a
introdugdo da filosofia aristotélica no curriculo ¢ o comentario da obra de
Aristoteles por Santo Tomas de Aquino durante o século XIII, os estudiosos
medievais tomaram perfeita consciéncia do significado e do alcance da
expressdo artes liberais [...] Na primeira parte da Idade Média [...] as artes
liberales eram entendidas simplesmente no mesmo sentido com que hoje se
fala de matérias do ensino ou de disciplinas curriculares (NUNES, 2018, p.
162).

Essa postulagdo das artes liberais em sete também fora defendida por Santo Isidoro de

Sevilha, em 600, na obra Origines sive Etymologiae, por Cassiodoro na obra Intitui¢cées Divinas

e Seculares e por Severino Boécio nos seus escritos logicos e matematicos. Alcuino foi outro

que escreveu sobre as “artes liberais”, no século IX, dos quais, segundo Ruy Costa, apenas os

referentes ao Trivium — gramatica, retorica e dialética — chegaram até nos.



13

Para além desses documentos, temos um riquissimo relato de Valfrido Estrabao,
estudante do mosteiro de Reichenau, nos meados do século IX, o Didrio de um Estudante, que
descreve o curriculo e o cotidiano do estudante no mosteiro. Este material s6 foi descoberto no
final do século XIX, segundo Ruy Nunesa, traduzido ¢ publicado em alemio por Augusto
Messes na obra Historia da Pedagogia.

Nesse contexto cristdo, o nimero sete carregava em si uma profunda simbologia, ja que,
segundo Ruy Nunes, “sdo sete as peticdes do Padre-Nosso, sete os Dons do Espirito Santo, sete
os sacramentos e existem sete virtudes, sete pilares da sabedoria e sete céus” (2018, p. 164).

Além das “setes artes liberais”, continua Ruy Nunes, os estudantes deveriam conhecer
“as sete artes mecénicas necessarias a vida social e a utilidade dos homens: as artes da
tecelagem, do ferreiro, da guerra, da navegacdo, da agricultura, da caca e da medicina, e as
quais se acrescentavam as do teatro, da danca, da luta e da condugdo de veiculos” (2018, p.
164). E até quando se pensava na preparacdo de um cavaleiro o niimero sete aparecia
constituindo a educac@o dos jovens desde a infincia como pajens e na adolescéncia como
escudeiro: “equitacdo, esgrima, torneio, luta, corrida, salto e arremesso da langa ou noutro
elenco: equitacdo, natacdo, tiro de flecha, luta, caga, xadrez e versificacdo” (2018, p. 164).

Assim como houve esse transbordamento das artes mecénicas, que, por isso, faz parte
da reflexdo filosofica de Hugo de Sdo Vitor na obra em questio, uma inovagdo na investigagao
filosofica do século XII, as “artes liberais” também sobressairam a luz do contexto, de forma
que foram ampliadas, a partir deste século, com a “introducgdo da enciclopédia aristotélica e da
ciéncia mugulmana no Ocidente cristdo” (2018, p.164), levando a criagdo de novas escolas ¢ a
ampliacdo do numero de disciplinas nos curriculos, especialmente com a proeminéncia da
dialética e da matematica, a partir do século X.

A dialética ganha destaque com as leituras e pesquisas realizadas nas obras 16gicas de

Severino Boécio, como ressalta Ruy Nunes:

No fim do século X, Gerberto lhe conferiu papel de relevo no ensino na escola
episcopal de Reims, Fulberto cultivou-a na escola episcopal de Chartres,
enquanto o seu ensino coruscava e atraia alunos na escola monastica de Bec
sob o impulso e a dire¢@o dos italianos Lanfranco e Santo Anselmo (2018, p.
165).

Outra informagdo importante a ser pontuada, ¢ que na Idade Média as “artes liberais”
sdo disciplinas do ensino escolar com o propo6sito de contribuir na reden¢@o da ignorancia e no

desvio do erro. Por isso, elas sdo bem abrangentes que, segundo Ruy Nunes, incluem as



14

disciplinas literarias como a gramatica e retdrica, filosoficas como a dialética
— que foi a unica representante da filosofia no ensino durante séculos — ¢
cientifica como as quatro artes do quadrivio que se enriqueceram
soberbamente, por ocasido do renascimento cultural do século XX (2018, p.
165).

Dessa forma, estamos diante de uma educacdo que contempla todos os aspectos do ser
humano medieval, com o estudo das letras, das ciéncias e da filosofia, levemente traspassada
pelo espirito sobrenatural do Evangelho.

As “sete artes liberais” foram apresentadas para os medievais por Marciano Mineu Félix
Capela, um estudioso de lingua latina da antiguidade tardia. Foi ele que, segundo Ruy Nunes,
inspirou os artistas de tal forma com sua apresentacdo das artes, que estes a utilizaram como
fundamento para decorar as catedrais e ornamentar os manuscritos. A descricdo do

supramencionado Marciano, de acordo com Ruy Nunes:

A Gramdtica é uma matrona que viver quase a vida inteira na Africa e se
apresenta revestida de manto romano trazendo nas maos um estojo de marfim
com tinta, penas e tabuinhas, a férula para castigar os mais alunos e, ainda, um
escalpelo para corrigir na lingua e nos dentes os vicios da linguagem e mais
uma lima dividida em oito partes por riscos doirados, simbolos das divisdes
do discurso. A Dialética, de rosto esperto e bela cabeleira, tem na mao
esquerda uma serpente meio oculta pelo vestido e, na direita, uma tabuinha de
cera e um anzol. A Retdrica, a virgem mais impotente e bela, armada como
um guerreiro, marcha ao som das trombetas. A Geometria é linda mulher cujo
vestido ostenta as formas e os movimentos dos astros, bem como a sombra da
terra no céu. Ela traz na mao direita um compasso (radius) e, na esquerda,
uma esfera. A Aritmética apresenta-se com a cabeca resplandecente, a sua
roupa traz representacdes dos seres da natureza e os seus dedos agitam-se
como vermes inquietos. A Astronomia aparece num globo de fogo, coroada
de estrelas, com asas doiradas e penas de cristal. Numa das méos segura um
instrumento brilhante e, na outra, um livro em que se veem os caminhos dos
deuses ¢ os cursos dos astros. Por fim, surge a Harmonia ou Musica com a
sonora cabeca coberta por folhas de ouro coruscante e revestida de laminas
que retiniam ao menor movimento, de modo que ela é melodiosa da cabega
aos pés (CAPELA, apud NUNES, 2018, p. 167)

3 UMA PEDAGOGIA PARA A FORMACAO DO HOMEM ENQUANTO UM SER
PARA DEUS

A obra Didascdlicon de Hugo de Sao Vitor traz uma resposta pedagogica efetiva, pois
sua riqueza ¢ tdo abrangente que, a depender da 6tica empregada em sua analise, podemos

enxerga-la como uma obra filosofica, mistica, ética, antropologica ou pedagdgica. O método



15

presente nesta obra reivindica a maxima de Santo Inacio de Loyola (1491 — 1556): “ora et
labora” — Ore como se tudo dependesse de Deus e trabalhe como tudo dependesse de vocé’.
Segundo Silvia Faethe, o Didascdlicon ¢ composto de seis livros, trés dedicados ao
conhecimento das coisas do homem pela leitura dos escritos literarios e trés dedicados ao
conhecimento das coisas de Deus pela leitura da Sagrada Escritura” (FAETHE, 2022, p. 8).
Ainda de acordo com Silvia Faethe, Hugo de Sdo Vitor disp0s sua obra da seguinte

forma:

nos primeiros capitulos (I, II, III) define alguns principios do estudo, as
disciplinas e cita autores das artes, aconselha principios basicos de como
estudar e apresenta algumas atitudes necessarias para o estudo que sdo:
discernimento, meditacdo, memoria, disciplina, humildade, siléncio,
despojamento e exilio.

... nos capitulos posteriores (IV, V, VI), ja no estudo das Escrituras, é que ele
mostra para nds profundamente um espirito de carater investigativo
apresentando a ordem, ressaltando com sabedoria a importancia de saber as
origens das obras, como também quem as traduziu. Aconselhar a usar a
tradug@o mais fiel ao sentido das palavras. D4 importancia também ao periodo
historico-social em que foi escrita, quem escreveu a obra, qual o assunto
tratado pela obra [...] eleger sabiamente quais serdo lidas e em que ordem
(Ibid.).

Todo empenho e dedicacdo de Hugo na recomendagdo dos estudos das Escrituras e seu
método ¢ justificado na concepgdo de que a Sapiéncia Criadora “é¢ mente viva e Unica razao
primordial das coisas” (HUGO de Sdo Vitor, 2001, p. 53). Acrescentando a essa defini¢do, diz
Antonio Marchionni na Introdu¢@o a sua tradu¢do da obra Didascdlicon: da arte de ler, de Hugo

de sao Vitor:

A Sapiéncia ¢ forma do bem perfeito. Ela ¢, antes de tudo, a forma do proprio
Deus, que € bom e perfeito. Em segundo lugar é forma do mundo. O mundo e
0 homem estiveram dentro daquela forma e foram moldados por ela antes de
serem criados [...] Como forma causal que cria o mundo, esta forma transfere
a sua bondade perfeita para todo o universo (MARCHIONNI /n: HUGO de
Sao Vitor, 2001, p. 11)

Ora, se a Sapiéncia ¢ a fonte de tudo, todo conhecimento sé sera legitimo, ou cumprira
seu objetivo formativo, pedagogico, se conduzir o homem ao conhecimento de si mesmo no

conhecimento da Sapiéncia, como asseverou o supracitado comentador:

Por que esta Sapiéncia deve ser a primeira a ser procurada? Porque ela —
explica Hugo — é a nossa origem. Conhecendo-a, conhecemos a n6s mesmos
[...] estava escrito na tripode do templo de Apolo em Delfos o famoso ditado:
‘Conhece-te a ti mesmo’. Mas, o que significa para o homem conhecer-se a si

7 https://pt.linkedin.com/pulse/ora-et-labora-ore-como-se-tudo-dependesse-de-deus-e-todescatto-mba



16

mesmo, sendo conhecer a sua propria origem, o lugar divino de onde veio?
(Ibid.., p. 10-11)

Esse caminho de conhecer a Sapiéncia para conhecer a si mesmo acontece,
primeiramente, através da leitura, conforme acentua o0 mesmo comentador: “Hugo responde
que tudo comega com o ato de ler” (/bid., p. 11).

Mas, € importante acrescentar que Hugo ndo estava pensando em qualquer tipo de leitura
ou em uma leitura despretensiosa; pelo contrario, além de estabelecer um método de leitura,
Hugo também encoraja os estudantes a lerem com paix@o, com fervor e dedicacdo, sem

desprezar nenhum conhecimento que seja, como ele mesmo afirma:

o estudante prudente, portanto, ouve todos com prazer, 1é tudo, ndo despreza
escrito algum, pessoa alguma, doutrina alguma [..] N&o considere vil
conhecimento algum, portanto, porque todo conhecimento ¢ bom [...] Se vocé
ndo lucra, também ndo perde nada, sobretudo porque ndo ha nenhum escrito,
creio eu, que nao proponha algo desejavel, se ¢ tratado no lugar e no modo
devido, e ndo ha nenhum escrito que ndo contenha algo especial ndo
encontrado alhures, algo que o diligente escrutador da palavra ndo possa
agarrar com tanta maior graga quanto mais ¢ raro (HUGO de Sao Vitor, 2001,
p. 157)

Ainda nessa reflexdo sobre o conhecimento de si através do conhecimento da

Sapiéncia é que chegamos ao conceito do que ¢ a filosofia, sua divisdo ¢ a sua relagdo com a
Sapiéncia.

Sobre a primeira questdo, o que ¢ a filosofia, Antdnio Marchionni apresenta quatro
possibilidades de respostas:

Na primeira, ele fundamenta sua resposta no aspecto etimologico, atribuido a Pitagoras,
“a filosofia € o amor (filia) da Sapiéncia (sofia)” (MARCHIONNI /n: HUGO de Sao Vitor,
2001, p. 16). Consequentemente, a figura do filésofo ndo ¢ o possuidor da Sapiéncia, porém
aquele que, reconhecendo sua ignorancia e limitacao, se entrega diligentemente na busca, como
o amante anela sua donzela, da Sapiéncia. E, segundo afirmag¢des anteriores, Hugo entende que
a Sapiéncia ¢ a mente divina, “que ndo carecendo de nada, ¢ mente viva e Gnica razdo primordial
das coisas” (HUGO de Sao Vitor, 2001, p. 53). Sendo assim, a filosofia ¢, segundo Antdnio
Marchionni, “amor e zelo e em um certo sentido uma amizade para com a Sapiéncia”
(MARCHIONNI, /n: HUGO de Sao Vitor, 2001, p.16).

A segunda defini¢@o apresentada conceitua a filosofia como a “disciplina que investiga
exaustivamente as razdes de todas as coisas humanas e divinas” (/bid., p. 16). E uma perspectiva

bem metafisica encontrada nos circulos filoséficos romanos, bizantinos, agostinianos e latinos.



17

A terceira defini¢@o atrai nossa ateng@o para o pensamento grego quando afirma que “a
filosofia é arte das artes e a disciplina das disciplinas” (/bid., p. 16). Neste caso, segundo o
proprio Hugo declara, “esta diferenca entre arte e disciplina foi estabelecida por Platdo e
Aristoteles” (HUGO de Sao Vitor, 2001, p. 85). Como Platdo divide a realidade em dois
mundos distintos, o inteligivel e o sensivel, no primeiro estdo as ideias essenciais e originarias
de todas as coisas que existem, ja no segundo encontramos apenas as copias ou formas sensiveis
das coisas do mundo ideal. Dessa forma, para Platdo, a arte acaba distanciando mais as pessoas
do ideal, pois, sendo copias produzidas no mundo sensivel, sdo copias das copias, gerando mais
afastamento e dessemelhanca da realidade do que aproximando o ser da sua esséncia. E assim
que Platdo invalida o conhecimento alcangado pela arte, voltando-se a filosofia, contemplagéo
racional em busca das verdades ideais na alma outrora conhecedora de todas as coisas no mundo
das Ideias®. J4 quando nos voltamos para Aristoteles, percebemos que ele nio faz essa divisio
da realidade entre o mundo sensivel e o inteligivel. Ele entende que a realidade ¢ unica e
sensivel. Sendo assim, falando sobre a arte, no livro da Metafisica, Aristoteles considera que o
ensinavel ¢ uma evidéncia de saber, razao pela qual ele declara “por isso nds consideramos mais
ciéncia a arte do que a experiéncia, porque [0os homens de arte] podem ensinar e os outros nao”
(ARISTOTELES, Metafisica, 1, 2, 1973, p. 212). Mas, segundo Aristoteles, as artes se
multiplicaram gerando uma subdivisdo: as artes que visam as necessidades, as artes que visam
a satisfacdo e outras que sdo produzidas no dcio’. J4 a filosofia, lida com as causas primeiras,
uma ciéncia tedrica que possibilita ao filésofo conhecer todas as coisas, mesmo que nao tenha
a ciéncia de cada uma particularmente. A filosofia ndo busca apenas o conhecimento das causas,
mas a maior exatidio deste conhecimento. E por isso que, para Aristoteles, a filosofia é a

disciplina das disciplinas, como ele afirma:

E, das ciéncias, a que escolhemos por ela propria, e tendo em vista o saber, é
mais filosofia do que a que escolhemos em virtude dos resultados; e uma
[ciéncia] mais elevada ¢ mais filosofia do que uma subordinada, pois ndo
convém que o filésofo receba leis, mas que as d€, e que ndo obedeca ele a

8 Teria da reminiscéncia, que segundo Platdo, “o ser humano é formado de uma parte mortal, a saber, o corpo; e
uma parte imortal, a saber: a alma; antes de habitarmos este mundo, nossa alma habitava o mundo das ideias. La
ela possuia todo o conhecimento possivel, ndo era ignorante a respeito de nada. No entanto, quando nossa alma
se junta ao corpo, ela acaba se esquecendo de tudo aquilo que ela sabia 14 no mundo das ideias. Assim, o
conhecimento para Platdo ¢ reminiscéncia (ou seja, lembranga) daquilo que nossa alma ja viu quando habitava o
mundo inteligivel. Conhecer €, portanto, nada mais do que lembrar, trazer de volta & memoria aquilo que ja
vimos em outro mundo” (PLATAO: reminiscéncia e conhecimento em filosofia. Disponivel em:
https://descomplica.com.br/d/vs/aula/platao-reminiscencia-e-conhecimento/. Acesso em 29/08/2022)

® Viver no écio significa estar aliviado de trabalho manual e de cuidados materiais e, portanto, usufruir condi¢des
que permitam o exercicio da atividade intelectual, ou teorética, sem a preocupacdo de obter o que ¢ essencial a
vida de cada dia (cf. ARISTOTELES, Metafisica, 1,2, 1973, p. 212).



18

outro, mas a ele quem é menos sabio (ARISTOTELES, Metafisica, 1, 2, 1973,
p.213)

A quarta defini¢do apontada por Antonio Marchionni trabalha com a reflexdo sobre a
morte, pensamento presente no estoicismo que a enxerga como o grau mais elevado de
liberdade. Segundo Hugo, essa perspectiva ¢ predominante no Cristianismo, ja que os cristaos
devem viver abnegadamente na terra, ou seja, desprovidos de anseios materiais e terrenos,
sempre atentos e desejosos dos prazeres vindouros e da cidade celestial, como ele mesmo diz:
“a filosofia ¢ a meditacdo da morte, coisa que convém sobretudo, aos cristdos, os quais
desprezada a ambicao terrena, vivem num estilo de vida disciplinado, a semelhanca da patria
futura” (HUGO de Sao Vitor, 2001, p. 85).

Passando para a divisdo da filosofia, segundo Anténio Marchionni Hugo apresenta duas
perspectivas que estavam presentes no seu horizonte de reflexdo na Idade Média: “a) a tradi¢do
platonico-estoico-agostiniano-isidorense, que divide a filosofia em fisica, ética e logica, b) a
tradigdo aristotélico-alexandrino-boeciana, que divide a filosofia em tedrica, pratica e poiética”
(MARCHIONNI, /n: HUGO de Sao Vitor, 2001, p. 16). Aproximadamente durante trés séculos
ndo houve nenhum desenvolvimento nas “Introducdes a Filosofia”. E exatamente nesse hiato
na construg¢do do pensamento filosofico, que o século XII emerge, depois da repercussdo dos
“textos greco-arabes e dos primeiros textos cientificos de Aristoteles”, com Hugo de Sdo Vitor
e o Didascdalicon, propondo uma nova disposi¢do ao aprendizado.

Portanto, o grande diferencial dessa introdugdo ao saber de Hugo ¢ a inclusdo das
ciéncias mecanicas, manuais, na reflexao filosoéfica que, diferenciada das anteriores, é dividida
em quatro partes: teorica, prdtica, mecdnica, logica. Antdnio Marchionni apresenta a divisdo

da filosofia proposta por Hugo na Introdu¢do do Didascalicon da seguinte forma:

A teorica se divide em teologia, matematica e fisica; a matematica
compreende aritmética, geometria, astronomia e musica. A prdtica se divide
em solitaria (ética, moral), privada (econdmica, dispensativa), publica
(politica, civil). A mecdnica engloba 7 ciéncias: manufatura da 13, armadura,
navegacao, agricultura, caga, medicina, lazer. A ldgica se divide em gramatica
(arte de escrever) e ratio disserendi (arte de argumentar); a arte de argumentar
se divide em demonstrativa, provavel e sofistica; a provavel se divide em
dialética e retorica (MARCHIONNI, /n: HUGO de Sao Vitor, 2001, p. 17)

A introdug@o da mecanica na reflexdo filoso6fica também chama a atencdo para uma
concepgao aristotélica de que a filosofia deve abranger a diversidade dos seres.
Porém, o destaque dessa introducao ndo se restringe apenas ao acréscimo de mais uma

area no conhecimento filoséfico, a saber, a mecénica (o trabalho humano); mas ao fato de que



19

a base indispensavel na constru¢ao do(a) aluno(a) para o conhecimento da Sapiéncia acontece
a partir das ciéncias pratica, mecanica e logica. O caminho que conduz os(as) estudantes a
Sapiéncia, depois da preparacdo estabelecida, € a investigacdo do quadrivio — constituido pela
aritmética, geometria, astronomia ¢ musica — em conjunto com a teologia e fisica.

Esse caminho de conhecer a Sapiéncia acontece através da leitura, da reflexdo e da
contemplacdo.

O ato de ler, destaca Antonio Marchionni, para Hugo, é 6cio (otium). O significado do
otium em latim é: “a) inagdo, repouso, tempo livre (em oposi¢do a negdcio — negagdo do otium
— trabalho, pressa), b) dedicac@o aos estudos e a expressdo da consciéncia humana (scribendi
otium, disponibilidade para escrever, diz Cicero em Oficios 2,4)” (MARCHIONNI, /n: HUGO
de Sao Vitor, 2001, p. 33). Neste sentido, o 6cio € um tempo livre onde o(a) estudante se dedica
a leitura em busca do conhecimento que conduz a Sapiéncia e ao autoconhecimento. Mas, o
6cio ndo diz respeito apenas a leitura, ele abrange todo o processo de saber, ou seja, comeca
com a leitura, passa pela meditag@o e termina na contemplacdo. Assim, segundo Hugo, o dcio
¢ quietude, como ele mesmo assevera: “a quietude da vida, seja interior, para que a mente ndo
se perca em desejos ilicitos, seja exterior, para que o 6cio ¢ a comodidade permitam estudos
honestos e uteis, ambas pertencem a disciplina moral” (HUGO de Sdo Vitor, 2001, p. 165).
Todavia, o éxito na busca pelo saber ndo depende somente do 6cio e da leitura, também é
necessario o método adequado para se alcancar o objetivo. Sobre isso, Hugo declara que
independente do trabalho realizado, dois fatores sdo indispensaveis: a aplica¢do ¢ o método da
aplicagdo. E ambos os itens sdo indissociaveis, porque, por um lado, se desejarmos realizar
algum trabalho sem o método, desferiremos golpes sem dire¢do alguma, desperdigando energia
aleatoriamente. Por outro lado, se edificarmos sem aplicacdo, nos faltara vigor e foco suficiente
para levar a €xito o nosso propdsito, como Hugo esclarece: “Aquele que trabalha sem método,
trabalha muito, sim, mas ndo avanga e, como a chicotear o ar, espalha as forcas ao vento” (/bid.,

p. 217). Conectando essa reflexdo com a leitura da Escritura, ele continua:

E o que denominaria eu a Escritura sendo uma floresta, cujas frases colhemos
na leitura como se fossem frutos dulcissimos e as ruminamos na reflexao?
Aquele, portanto, que em tdo grande multiddo de livros ndo mantém um
método e uma ordem de leitura, este, como se vagueasse na densidade da
floresta, perde o caminho do percurso certo ‘sempre estudando — como se diz
— nunca chegando ao saber’ (/bid., p. 217)



20

Isto €, sem o 6cio ndo ¢ possivel, segundo Hugo, alcangar o conhecimento, pois o(a)
estudante estaria dividido(a) com outras atividades. Porém, o 6cio sem o método transformaria
o trabalho improdutivo.

Pensando nos obstaculos que podem surgir nesse caminho do conhecimento, Hugo
administra trés situagdes: 1) a negligéncia, 2) a imprudéncia, 3) a ma sorte. A negligéncia ¢
estudada considerando duas possibilidades: o desvio pleno do objetivo no estudo ou a falta de
empenho necessario no processo de aprendizagem. A imprudéncia diz respeito a
desorganizacao, ou seja, nos desviamos do método pré-estabelecido. A ma sorte tem a ver com
um infortinio, uma situagdo inesperada, de for¢a maior, que nos afasta dos estudos, seja nos
afetando, ou acometendo os professores, ou até mesmo a instituigao.

Como toda acdo gera uma reagcdo, Hugo adverte que pela negligéncia o(a) estudante
deve ser repreendido(a). Se o caso for a imprudéncia, o(a) estudante deve ser instruido(a). Se a
situagdo for caracterizada como ma sorte, o(a) estudante deve ser socorrido(a).

Contudo, se o 6cio for vivenciado na integra, ele se torna, como diz Anténio Marchionni,
“reparador, restaurador e inspirador” (MARCHIONNI, /n: HUGO de Sao Vitor, 2001, p. 34).
E nesse contexto que a leitura manifesta uma relagio de afetividade, de moralidade e de
sociabilidade, um verdadeiro estilo de vida que produz ndo apenas conhecimento, mas “consolo
a quem a procura, felicidade a quem a encontra, beatitude a quem a possui” (/bid., p. 34), porque
leva o(a) estudante ao encontro com a Sapiéncia.

Ainda falando sobre a leitura, é preciso entender que, de acordo com Hugo, a leitura
divide. Essa defini¢do diz respeito a natureza do que se 1€, porque isso gera impacto na selegdo
das coisas que lemos. Segundo o autor, existem as coisas finitas e infinitas e, em face da
proximidade conosco, a ciéncia parte das coisas mais aproximadas, divisiveis e inteligiveis para
as mais distantes, ou seja, comegamos pelas coisas finitas para progredirmos até as infinitas,
como ele mesmo afirma: “A aprendizagem comega das coisas mais nitidas e, pelo conhecimento
delas, chega ao conhecimento das ocultas” (HUGO de Séo Vitor, 2001, p.149). Neste caso, esse
método racional ¢ evidenciado quando “descemos dos universais para os particulares dividindo
e investigando a natureza de cada coisa” (/bid., p. 149). Contudo, quanto mais particularizamos
o conhecimento das coisas, mais diversificado se torna nosso horizonte de pesquisa e,
consequentemente, mais complexo. Por isso, Hugo defende que os(as) estudantes iniciem seus
estudos comegando pelas coisas mais conhecidas, determinadas e abrangentes, porque sao

menos complexas. Apos assegurar-se da apreensao destes saberes, ai sim o(a) aluno(a) estara



21

em condi¢cdes de, lentamente, buscar o entendimento das coisas mais particulares e mais

divisiveis, sempre partindo das mais singulares, esquadrinhando a esséncia destas.

Entretanto, também se faz necessario a reflexdo sobre o que deve ser lido, porque, como

vimos acima, a leitura deve ser proposital e metodologica, ndo acidental e sem um fim.

Pensando nisso, antes de oferecer uma sequéncia daquilo que deve ser lido, Hugo descreve as

artes e seus criadores:

Tedlogo, entre os gregos, foi Lino. Entre os latinos foi Varro. E o te6logo do
nosso tempo ¢ Jodo Escoto...

A fisica natural foi iniciada entre os gregos por Tales de Mileto [...] e entre os
latinos foi Plinio...

A aritmética foi iniciada por Pitagoras [...] Entre os latinos foi traduzida
primeiro por Apuleio e depois por Boécio...

Inventor da musica foi, como disse Moisés, um certo Tubal [...] para os gregos
foi Pitagoras ou, segundo outros, Mercurio...

A geometria, dizem, foi primeiro descoberta no Egito, e seu melhor expositor
entre os gregos foi Euclides [...] Eratdstenes, que mediu a circunferéncia da
terra.

A astronomia, dizem alguns, foi iniciada primeiramente por Cam, filho de Noé
[...] a astrologia foram os caldeus [...] José¢ afirma que foi Abrado o primeiro
a formar os egipcios na astrologia. Ptolomeu, rei do Egito, reorganizou a
astronomia [...] o gigante Nemrot foi um astrologo eximio [...] Os gregos
dizem que esta ciéncia foi ideada primeiro por Atlas...

O inventor da ética foi Socrates [...] Platdo, discipulo dele, compilou varios
livros Sobre a republica a respeito das duas justicas, a saber, a natural e a
positiva. Mais tarde Cicero organizou os livros Sobre a Republica em lingua
latina. Também o filésofo Fronto escreveu o livro Strategematon, isto €, sobre
a conduta militar.

A mecanica teve diversos iniciadores. Hesiodo de Ascre, entre os gregos [...]
depois dele Democrito. Mago, o cartaginés [...] entre os romanos o primeiro a
escrever Sobre a agricultura foi Catdo, argumento que, em seguida, Marco
Teréncio aperfeicoou. Também Virgilio escreveu as Gedrgicas, e depois dele
vieram Cornélio e Julio Atico, Emiliano e também Columela [...] Vitravio
escreveu Sobre a arquitetura e Paladio Sobre a agricultura.

A arte de fabricacdo de I~, conforme se conta, foi ensin’ada aos gregos por
Minerva [...] Discipulo dela foi Dédalo [...] No Egito foi Isis [...] Na Libia, o
primeiro uso da 13 adveio do templo de Antdnio.

O primeiro a promover guerras foi Nino, rei dos assirios. Cré-se que Vulcano
foi o primeiro fabro, mas a Escritura Sagrada diz que foi Tubal. Prometeu foi
o primeiro que inventou o uso do anel...

O uso de navios foi introduzido inicialmente pelos pelagios. Ceres foi a
primeira na Grécia a descobrir o uso do trigo, e no Egito foi {sis. Pluno, na
Italia [...] enquanto Tago, na Espanha, introduziu o método de semear. Entre
os egipcios foi Osiris que descobriu o cultivo da uva, e entre os indianos foi



22

Libero. Dédalo foi o primeiro a fazer a mesa e a cadeira. Um certo Apicio foi
0 primeiro a compor o receitudrio da cozinha...

O iniciador da medicina entre os gregos foi Apolo, cujo filho Esculapio [...]
enobreceu esta ciéncia [...] Hipocrates, engendrado pelo pai Asclépio na ilha
de Coo, trouxe-a de novo em evidéncia.

Acredita-se que os espetaculos publicos iniciaram com os lidios, os quais
vieram da Asia...

O alfabeto hebraico, conforme tradi¢do, iniciou com Moisés na Lei. O dos
caldeus e dos sirios com Abrado. Isis inventou o alfabeto dos egipcios; os
fenicios inventaram o alfabeto grego [...] Carmenta [...] o alfabeto latino.

Moisés foi o primeiro a escrever uma historia divina. Entre os pagaos, foi o
frigio Darete a escrever a historia de Troia [...] na Grécia foi Herodoto [...]
depois dele brilhou Ferécide, na mesma época que Esdras escreveu a Lei. Cré-
se que Alcmone de Crotao foi o primeiro a inventar as fabulas.

O Egito é mie das artes [...] nos tempos de Osiris, marido de [sis, foi inventada
pela primeira vez a gramatica. Também de 14 foi inventada pela primeira vez
a dialética por obra de Parménides [...] Platdo [...] na Academia, que era a casa
dele, dedicou-se aos estudos da filosofia [...] O primeiro a traduzir a dialética
do grego para o latim foi Marco Teréncio Varro. Em seguida, Cicero elaborou
os Topicos. Diz-se que o inventor da retdrica entre os gregos foi Demostenes
[...] entre os latinos Tisia, entre os siracusanos Corace. A retdrica, escrita em
grego por Aristoteles, Gorgias e Hermagoras, foi traduzida para o latim por
Tulio, Quintiliano e Ticiano (HUGO DE Séo Vitor, 2001, p. 131 —137)

De todas as artes (ciéncias) expostas acima, tanto Hugo quanto os antigos enfatizaram
sete delas, pois notaram que o profundo conhecimento destas levaria ao conhecimento das
demais. A utilidade dessas artes também se encontra no fato de que elas fornecem as condi¢des
necessarias para o conhecimento filoséfico que, consequentemente, conduz o ser humano ao

conhecimento da Sapiéncia, como afirma Hugo:

Elas sdo como instrumentos 6timos e tirocinios pelos quais ao espirito é
preparada a via para o pleno conhecimento da verdade filosofica. Por esta
razdo se chamaram ‘trivio’ e ‘quadrivio’, pois por elas, como se fosse por
algumas vias, o espirito vivo penetra nos segredos da Sabedoria (/bid., p.139).

Ainda podemos acrescentar um beneficio existente na dedicacdo ao estudo do trivio e
quadrivio, a saber, o conhecimento de si mesmo. Porque ¢ no conhecimento filosoéfico que o
estudante penetra nas profundezas da Sapiéncia, e a conhecendo ele conhece a si mesmo, como
disse Antonio Marchionni “conhecendo-a, conhecemos a nés mesmos” (MARCHIONNI, /n:
HUGQO de Séo Vitor, 2001, p. 10).

Dada a importancia do estudo dessas ciéncias e, obviamente, da leitura como meio para
se adquirir esse conhecimento, ¢ necessario que o(a) estudante se comporte com muita

dedicagdo, investindo tempo ndo em coisas supérfluas que dispersam a mente, mas focando



23

naquilo que util e promissor. Por isso, Hugo indica a escolha do estudo das artes, ndo dos seus
complementos, ja que somente aquelas estdo submetidas a filosofia, que, por sua vez, conduz
aos resultados supracitados.

Entretanto, para Hugo, ha quatro degraus na busca por esse conhecimento, ¢ a leitura ¢
apenas o primeiro. Além deste, ele menciona a meditacdo, a oracdo e a pratica. Ainda existe um
quinto, que também pode ser denominado como resultado dos quatro primeiros: a
contemplacdo.

A leitura, como primeiro passo, ainda que bem regulamentada por Hugo, ¢ dos
principiantes. A perfeicdo estd na contemplagdo. Hugo apresenta o passo-a-passo € 0s
resultados de cada etapa na vida do(a) estudante: “o primeiro degrau, a leitura, da o
entendimento; o segundo, a meditagdo, engendra o discernimento; o terceiro, a oragdo, pede; o
quarto, a pratica, procura; o quinto, a contemplacdo, encontra” (HUGO de Sao Vitor, 2001, p.
229).

A leitura proporciona o entendimento daquilo que precisa ser realizado, mas nem ¢ o
estagio final, nem ¢ suficiente a perfeigao.

Depois dele, continuando na busca da plenitude, a meditacdo é o proximo passo. Nela o
propdsito a ser conquistado ¢ o discernimento, ou pensar com discernimento, o fim da
aprendizagem. Sobre isso acrescenta Wesley Athayde: “A meditacdo ¢ mostrada como método
para seguir os vestigios da causa origem ¢ proveito das coisas” (2009, p. 19). A meditaggo, cujo
objetivo ¢ vislumbrar a verdade, tem o seu prazer em trés coisas: a averiguagdo da verdade, o
anseio pelo conhecimento profundo e a clareza no entendimento. Ela também € proveitosa para
consolar a alma humana, pois, nos livrando ou suspendendo temporariamente do terreno, nos
langa na experiéncia com o Eterno nos fazendo desfrutar de um dos beneficios da eternidade,
isto é, da paz. Outra virtude da meditacdo é que nos concede tanto o conhecimento quanto a
alegria, ja que a busca pela filosofia ¢ amor a sabedoria, e a sabedoria ¢ a Sapiéncia. O encontro
com a Sapiéncia € um espago de gozo, por a alegria ser um atributo da Sapiéncia. Outro ponto
importante acerca da meditacdo ¢ que ela nos possibilita realizar os deveres conhecidos. Sobre
isso, Wesley Athayde diferencia as realizacdes humanas das realizagdoes animais. Estes agem
sob instinto, aqueles ndo sdo orientados apenas pelo instinto, mas antecedidos pelos seus
pensamentos, ou seja, a reflexdo deve preceder a execucdo. Porque, € possivel ter o
entendimento e ndo saber utiliza-lo de forma pratica, ¢ ndo sdo poucos 0s que conseguem
desenvolver uma admiravel intelectualidade sem, contudo, tornar-se sabio, ja que é proprio do

sabio encontrar a melhor aplicagdo do conhecimento. Assim retornamos a filosofia, porque a



24

reflexdo e o pensar sdo caracteristicos do labor filosofico. Logo, a filosofia deve reger todos os
nossos atos que, segundo Hugo, sdo do dominio desta: “os estudos da natureza das coisas, da
disciplina dos costumes e todos os atos e esforcos humanos” (ATHAYDE, 2009, p.18). Ainda
sobre a meditagdo, Hugo descreve trés tipos: “O primeiro consiste no exame da conduta, o
segundo no conhecimento minucioso dos mandamentos, o terceiro na investigacdo das obras
divinas” (HUGO de Sao Vitor, 2001, p. 151). A meditagdo da conduta se refere aos vicios e
virtudes. A meditagdo nos mandamentos divinos produz o conhecimento dos trés tipos de
mandamentos: preceptivo, promitente, aterrador. A meditacdo nas obras de Deus também
proporciona uma reflexdo sobre os trés tipos: as criadas por sua poténcia, as guiadas pela sua
Sapiéncia, as refor¢adas pela sua graca.

Prosseguindo rumo ao topo, Hugo destaca a ineficiéncia do ser humano sem o auxilio
divino. Porquanto, mesmo que este alcanga o nivel do discernimento através da leitura e da
meditagdo, ainda assim se encontrard em fraqueza e ineficacia, condicao caracteristica humana,
segundo o autor. Para suprir esta necessidade, Hugo estabelece como o proximo degrau a
oragdo, sem a qual ndo seria possivel acessar a graca de Deus, produzindo dois efeitos na vida

pratica, a saber, a iluminagdo do caminho e a realizagdo do bem, como ele afirma:

Levante-se para a oracdo, e peca a ajuda de Deus, sem a qual vocé€ ndo pode
fazer bem algum, de modo que a graca dele, a qual, indo a sua frente, o
iluminou, seguindo-o, dirija os seus pés no caminho da paz e leve ao efeito da
boa obra aquilo que ainda esta somente na vontade (HUGO de Sao Vitor,
2001, p. 229).

A graca de Deus, encontrada na pratica da oragdo, leva a efeito o caminho ideal a
realizacdo da vontade, como a propria Sapiéncia diz: “Quem permanece em mim, e eu, nele,
esse da muito fruto; porque sem mim nada podeis fazer” (Jo 15, 5).

Entretanto, ndo ha valia na preparacdo promovida pela leitura, meditagdo e oracdo se
esta nio conduzir o ser humano a realizagdo. E na pratica que a graca de Deus, capacitadora de
todo o processo efetuado anteriormente, manifestara os seus frutos. Se, mencionado, sem Deus
nada podemos fazer, sem fazermos nada podemos realizar, porque nada merece aquele que ndo
se dispOe a trabalhar, como destaca Hugo: “Se vocé€ opera sozinho, nada consegue, se Deus
opera sozinho, vocé nada merece. Portanto, opere Deus para que vocé possa, € opere vocé
também, para que mereca algo” (HUGO de Sao Vitor, 2001, p. 229).

Com essa combinacdo entre a preparacdo humana, aquilo que compete a nos, ¢ a
manifestacdo da graca divina, aquilo que depende de Deus, ¢ que o ser humano vivencia o

caminho que conduz a vida, a perfei¢do, que se diferencia do viver. Quando falamos “a vida”



25

ndo nos referimos simplesmente ao ato de existir, mas a existéncia em sua plenitude, ou seja,
realizando o telos divino, aquilo para o qual fomos criados pela Sapiéncia. Tal perfeicao
encontrada por aquele que passa por todos esses degraus ¢ a contemplagdo. A contemplagido
consiste na validagdo do agir, na significag@o e retroalimentacdo dos quatro passos anteriores —
a leitura, a meditacdo, a oragdo e a pratica —, na procura ¢ entendimento do Criador através da
sua criagdo, na compreensdo da ética, dos mandamentos ¢ das obras de Deus, e, finalmente,
ainda nos oferece um extremo consolo e conforto na hora da adversidade, pois nos elevando a
Sapiéncia nos abriga no refigio seguro da paz que sera plena apos a morte.

Em suma, quando, segundo Hugo, o(a) estudante ascende pelos quatro degraus, a
contemplagdo/perfeicdo o encontra. Por isso, assevera ele, o objetivo do(a) estudante “deve ser
o de sempre subir” (HUGO de Sao Vitor, 2001, p. 231). Todavia, Hugo ndo € ninguém alheio
a realidade da vida e seus contratempos. Ele ¢ plenamente consciente de que mesmo desejando
“subir”, muitas sdo as situagdes existenciais que nao apenas nos impedem de tal feito, como
também nos impulsionam no sentido contrario, ou seja, para baixo. Pensando nisso, ele discorre

sobre algo indispensavel na vida que € o desejo de subir:

Aquele que na pratica ¢ avancado, reza, para que ndo canse; aquele que
persiste nas oragdes e ndo quer equivocar-se no rezar, medita sobre o que deve
rezar; e aquele que vez e outra ndo confia no seu proprio discernimento, volta
a consultar a leitura. E assim acontece que, mesmo tendo sempre a vontade de
subir, as vezes a necessidade nos obriga a descer, de maneira tal, porém, que
0 nosso objetivo seja determinado pela vontade e ndo por esta necessidade. O
nosso objetivo ¢ subir, e por causa deste objetivo as vezes devemos descer.
Em todo caso, o mais importante ndo ¢ descer, mas subir (/bid., p. 231)

Além dos quatro degraus que levam o(a) estudante a perfeicdo, Hugo ainda destaca o
valor das qualidades morais descritas por um sabio, relativamente ao modo e a forma de
aprender. O sabio disse: “Mente humilde — respondeu — ansia de querer, vida quieta,
consideragdo silenciosa, pobreza, terra estrangeira. Isto costuma descortinar a muitas coisas
obscuras da leitura” (2001, p. 153 — 154). Sendo assim, o sabio apresentou duas qualidades
morais: humildade e &ansia por conhecimento (também representada como dedicacdo a
pesquisa); ¢ quatro qualidades na vida: vida quieta, analise detalhada ou consideracdo
silenciosa, pobreza e terra estrangeira.

Quando o(a) estudante desenvolve essas qualidades morais e vitais, vence os obstaculos
que procuram desfocar a atengdo necessario para o aprendizado e consegue avangar nos cinco
degraus propostos por Hugo, o resultado ¢ o conhecimento das artes, que conduz ao

conhecimento da Sapiéncia — o proposito da filosofia —, e uma vida que cumpre o felos divino.



26

4 CONSIDERACOES FINAIS

Concluimos, portanto, que mesmo estando diante de um autor da baixa Idade Média, no
século XII, que vivencia problemas de sua época ¢ escreve buscando resolver essas questoes,
ou propor possiveis solugdes, estamos, também, diante de uma pedagogia que parece
transcender os tempos ¢ nos alcangar hoje, em pleno século XXI, como disse certo escritor
citado acima: “a pedagogia aqui descrita transcende a época em que se realizou como fato
historico; ela pertence, pensamos também nos, ao nimero daquelas coisas que ndo passam
mais” (ibid, 2001, p. 16).

Ela transcende o tempo, porque em minha experiéncia no PIBID — Programa
Institucional de Bolsas de Iniciagdo a Docéncia —, que perdurou dezoito meses, € aconteceu em
duas escolas de referéncia (EREM — Escola de Referéncia do Ensino Médio), e em uma escola
da rede privada onde leciono no momento, pude perceber uma grande dificuldade na educagio
basica, a partir deste pequeno recorte, a saber, a falta de leitura por parte dos(as) estudantes.
Contexto bastante agravado com o incentivo da utilizagdo de aparelhos eletronicos, proposto
em algumas metodologias que tentam redirecionar esse impeto pelo visual no processo de
aprendizagem, mas, que, em alguns cendrios, termina promovendo uma substitui¢ao dos livros
e da leitura pelos videos e visual.

Porquanto, faz-se necessario um contrabalango que reafirme a importdncia de uma
leitura teleologica, porque o ato de ler, segundo Hugo, requer um proposito, contribuindo na
formacdo integral do(a) estudante e no seu protagonismo juvenil, ja que a proposta
filosofico/pedagogica dele tem como finalidade a constru¢do de uma autonomia por meio de
principios norteadores que comegam com a leitura e conduzem o(a) discente a contemplagdo —

a perfeigdo do saber.

REFERENCIAS

HUGO de Sao Vitor. Didascalicon: da arte de ler. Tradugdo e introducdo de Antonio Maschionni.
Petropolis: Vozes, 2001. 293 p.

. A instrucao dos principiantes. Traducao e introdugdo de Eduardo Zaratini. Campinas: Kirion,
2021. 90 p.



27

PRINCIPIOS fundamentais_de pedagogia_de Sao_Vitor_de Vitor. Disponivel em:
http://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/sine. Acesso em: 23.11.2021.

FAETHE, Silvia Berbert de Andrade. Contribui¢des de Hugo de Sdo Vitor para as universidades. In:
VIII Jornada de Estudos Antigos e Medievais. Maringd: Universidade Estadual do Parana, 2010.
Disponivel em: http://www.ppe.uem.br/jeam/anais/2009/trabalhos.html. Acesso em: 07.08.2022.

ATHAYDE, Wesley Rodrigues. As artes liberais e mecanicas: uma via para o conhecimento da
sapiéncia, segundo Hugo de Sdo Vitor. Sdo Paulo: PUC-SP, 2009, 105 p. Dissertagdo (mestrado em
Historia)

ALMEIDA, Jodo Ferreira. Biblia de estudo Genebra. Sao Paulo: Cultura Crista, 2009, 1969 p.

ARISTOTELES. Metafisica. Trad. Tradugdo de Vicenzo Cocco e notas de Joaquim de Carvalho. Sdo
Paulo: Abril Cultural, 1973 (Colecdo Os Pensadores)

MARCHIONNI, Ant6énio. Trabalho e razio no Didascalicon de Hugo de Sao Vitor. Campinas:
UNICAMP, 1998, 220 f. Dissertacdo (Mestrado em Filosofia).

NOTAS sobre a  pedagogia de Hugo de Sdo  Vitor. Disponivel  em:
file://D/Documenta%20Chatolica%200mnia/99%20-%20Pr...s%20Library/001%20-
Da%?20Fare/01/NotasPedagogia-2.htm(1 of 2). Acesso em: 2006-06-02 15:18:59

JUNIOR, Wilson Arnhold Chagas. De Hugo de Sao Vitor a Pedro Abelardo: a importancia das virtudes
morais para a vida de estudos no século XII. TCC, Bacharelado em Historia, UFRGS, Porto Alegre, p.
46, 2014.

HAMZE, Amélia. HAMZE, Amélia. Professor Pedagogo. Brasil Escola. Disponivel em:
https://educador.brasilescola.uol.com.br/trabalho-docente/professor-pedagogo-condutor-de-criancas-a-
empreen.htm#:~:text=Trabalho%20Docente,ajuda%20a%20conduzir%200%?20ensino. ~Acesso em
24.10.2022.

GRUPO ESCOLAR, 2006. Disponivel em: https:/www.grupoescolar.com/pesquisa/pedagogia-
tecnicista.html. Acesso em: 16.08.2022.

NUNES, Ruy Afonso da Costa. Historia da educacio na Idade Média. Campinas: Editora Kirios,
2018.

. Instrucées Didaticas. Tradugdo de Ary Estevao Pintarelli. /n: Scintilla, v. 3, n. 2, p. 129 — 147,
2006.

. Do modo de aprender e meditar. /n: Scintilla, v. 9, n. 2, p. 179-, 2012.
. Textos notaveis sobre a memoria.

. Opusculo sobre 0 modo de aprender e meditar.

Obras secundarias

ATHAYDE, Wesley Rodrigues. A sapiéncia e as artes liberais segundo Hugo de Sao Vitor.
Humanidades em Dialogo, vol. I, n. I, 2007.

BONETTI, Carolina Peixoto Gontijo de Oliveira. Leitura e meméria em Didascalicon de studio
legendi: recursos didaticos atemporais. Paranavai: UEPA, 2018, 128 f. Dissertacdo (Mestrado em
Ensino).

CARNEIRO, Douglas de Castro. O ensino no Didascalicon de Hugo de Sao Vitor. /n: VIII Jornada

de Estudos Antigos e Medievais.

COSTA, Ricardo da. A ciéncia no especulativo medieval (Hugo de Sdo Vitor). SINAIS — Revista
Eletronica Ciéncias Sociais. Vitoria, v. 1, n. 5, 2009.



28

FERNANDES, Clistenes Hafner. Opusculo sobre o modo de Aprender e Estudar — Hugo de Sio
Vitor

IRIE, Michele Cristina. Método de ensino de Hugo de Saint Victor.

HTTPS://pt.linkedin.com/pulse/ora-et-labora-ore-como-se-tudo-dependesse-de-deus-e-todescatto-
mba.

LACALLE, Juan Manuel. Das artes liberais as humanidades digitais: a leitura antes e depois do
Didascalicon de Hugo de San Victor. Revista Signum, v. 15, n. 2, 2014.

MARCHIONI, Antonio. As arts mechanicae como via para o conhecimento de Deus em Hugo de S&o
Victor e Sao Bernardo. Revista Espaiiola de Filosofia Medieval, n. 60, p. 661 — 685, 2004 (PDF)

NOGUEIRA, Maria Simonde Marinho. O Didascalicon de Hugo de Sdo Victor — regras de leitura
enquanto normas de vida. Revista Eletronica Mirabillia, n. 16, p. 53 — 64, 2013.

NUNES, Ruy Afonso da Costa. Histéria da educagio na antiguidade cristd. Campinas: Kirion, 2018.

OLIVEIRA, Terezinha. Didascdlion, da arte de ler: a leitura como instrumento educativo no século
XII Medievo.

PACHECO, Maria Candida Monteiro. A filosofia e as ciéncias no Didascalicon de Hugo de Sdo Victor.
Revista da Faculdade de Letras — FLUP -Série I, v. 14, p. 107 — 117, 1997.

PERIN, Conceigdo Solange Bution; OLIVEIRA, Terezinha, MENDES, Claudinei Claudio Magno
Magre. Um estudo sobre alguns dos ensinamentos realizados por Hugo de Sdo Vitor e Sdo Boaventura
de Bagnoregio. Interfaces Cientificas, v. 5, n. 3, p. 113 — 122, 2017.

REINHARDT, Elisabeth; SARAYANA, Josep Ignasi. La configuracion de la ciencia teoldgica: de Hugo
de San Victo a Tomas de Aquino. Veritas, v. 43. n.3. p. 471 — 472, 1998.

SANTOS NETO, Jodo Paulo dos. Pensados na mente de Deus: os fundamentos do saber em Hugo de
Sdo Vitor. Manaus: UFAM, 2019, 95 f. Dissertagdo (Mestrado em Histdria).

SILVA, Filipe. Teologia e teoria das ciéncias em Hugo de S. Vitor. Mediaevalia — Textos e Estudos,
v. 21, p. 21 -36, 2002.

SILVA, Pedro Henrique Ciucci da. Didascalicon e a educagdo para Hugo de Sao Vitor. Revista
Pandora Brasil.

SPEER, Andréas. Amor vel studium sapientiae — filosofia e sabedoria em Hugo de Sdo Victor e Theirry
de Chartres. In: STEIN, Ernildo (org). A cidade de Deus e a cidade dos homens: de Agostinho a Vico.
Festschift para Luis Alberto de Boni. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2004. v. 1, p. 275 — 290.

STAMMBERGER, Ralf. Hugh of Saint Victor and Peter Abelard. Revista Portuguesa de Filosofia,
Braga, v. 58, p. 6592, 2002.

VIANA, Ana Paula dos Santos; OLIVEIRA, Terezinha. Abelardo e Hugo de Sant Victor: um estudo da
educacdo citadina no século XII. /n: Anais do IX Congresso Brasileiro de Educagao. Curitiba, [s.d.].

VIANA, Ana Paula dos Santos; OLIVEIRA, Flavio Rodrigues de. A arte de ler: uma analise entre Hugo
de Saint Victor e a educagdo. /n: IX ANPEDSUL, 2012



