UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE EDUCACAO
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM EDUCACAO
DOUTORADO EM EDUCACAO

ANA GREGORIA DE LIRA

O RESSOAR DA FE NO PROCESSO DE FORMACAO HUMANA':
DESVELAMENTOS SOBRE O CAMINHO DE AQUISICAO E DE AFIRMACAO DE
UMA FE PROPRIA EM MARTIN BUBER

RECIFE
2022



ANA GREGORIA DE LIRA

O RESSOAR DA FE NO PROCESSO DE FORMACAO HUMANA:
DESVELAMENTOS SOBRE O CAMINHO DE AQUISICAO E DE AFIRMACAO DE
UMA FE PROPRIA EM MARTIN BUBER

Tese de Doutorado apresentada ao Nucleo de
Educacdo e Espiritualidade, do Centro de
Educagdao (NEE/CE) da Universidade Federal
de Pernambuco (UFPE) — Doutorado em
Educacao.

Orientador: Prof. Dr. Ferdinand Rohr

Coorientador: Prof. Dr. Ezir George Silva

RECIFE
2022



Catalogacéo na fonte
Bibliotecaria Anaise de Santana Santos, CRB-4/2329

L768r

Lira, Ana Gregéria de.

O ressoar da fé no processo de formagdo humana: desvelamentos sobre o
caminho de aquisi¢do e de afirmacdo de uma fé prdpria em Martin Buber. /
Ana Gregoria de Lira. — Recife, 2022.

341 f.: 1l

Orientador: Ferdinand Rohr.

Coorientador: Ezir George Silva.

Tese (Doutorado) - Universidade Federal de Pernambuco, CE. Programa
de Pos-graduacgdo em Educagdo, 2022.
Inclui Referéncias.

1. Fé prépria. 2. Formagdo humana. 3. Martin Buber. I. Réhr, Ferdinand.
(Orientador). Il. Silva, Ezir George. (Coorientador). Il1. Titulo.

370 (23. ed.) UFPE (CE2023-042)




ANA GREGORIA DE LIRA

O RESSOAR DA FE NO PROCESSO DE FORMACAO HUMANA':
DESVELAMENTOS SOBRE O CAMINHO DE AQUISICAO E DE AFIRMACAO DE
UMA FE PROPRIA EM MARTIN BUBER

Tese apresentada ao Programa de P6s-Graduagdo
em Educacdo da Universidade Federal de
Pernambuco, como requisito parcial para a obtencéo
do titulo de doutora em Educacao.

Aprovada em: 03/11/2022.

BANCA EXAMINADORA

Prof. Dr. Ferdinand Rohr (Orientador)
Universidade Federal de Pernambuco - UFPE

Prof. Dr. Ezir George Silva (Examinador Interno)
Universidade Federal de Pernambuco - UFPE

Prof. Dr. Alexandre Simao de Freitas (Examinador Interno)
Universidade Federal de Pernambuco — UFPE

Prof*. Dr". Maria Betania do Nascimento Santiago (Examinadora Externa)
Universidade Federal de Pernambuco — UFPE

Prof®. Dr". Conceicao Clarete Xavier Travalha (Examinadora Externa)
Universidade Federal de Minas Gerais — UFMG



DEDICATORIA

Dedico o presente estudo as memorias das minhas avos Nenzinha, Rita, Zefinha ¢ Lalinha.
As minhas duas primeiras avos estiveram presentes desde o meu nascimento. Elas sdo simbolos
de perseveranca e resiliéncia. Ambas, em uma época marcada pelo patriarcalismo e pelo
machismo, decidiram ndo se submeter aos desmandos dos seus maridos € assumiram a
responsabilidade por suas vidas e pelas vidas dos seus filhos. Mesmo sendo analfabetas, elas
lutaram para que seus filhos pudessem ter acesso a uma outra realidade através da tio falada
Educagdo. Foram essas duas mulheres, a partir de suas decisdes, que permitiram que esse
trabalho pudesse comegar a ser escrito, posto que, com suas vidas, elas mudaram o rumo da
historia de varias geragdes. As minhas duas ultimas avos me foram presenteadas pelo proprio
curso da vida. Vové Zefinha encarnava a propria suavidade da vida, seu olhar era doce e
acolhedor; mesmo em momentos dificeis, ela preservava uma sublime serenidade. Vovo
Lalinha tinha uma presenga forte, um olhar persistente na sempre renovada possibilidade de
sermos melhores, apesar das vicissitudes; ela nos fazia perceber que a vida exige de nds
decisdes que muitas vezes ndo sdo faceis, mas sdo necessarias. Ter tido o privilégio de ter a
presenca dessas mulheres em minha vida criou em mim o embrido da perseveranca, resiliéncia,
acolhimento e determinacao. Todas, cada uma a seu modo, me ensinaram a enfrentar a vida e
a acreditar em dias melhores. Assim, as linhas aqui escritas se veem coloridas pelo ressoar

de suas presencas em minha vida.



AGRADECIMENTOS

So6 existimos dentro de uma relagdo, a partir dos vinculos que estabelecemos. Hoje,
olhando para minha trajetoria, a qual nunca foi s6 minha, penso que tudo o que acabei estudando
nos ultimos quinze anos foram temas que sempre fizeram sentido para minha existéncia; foram
assuntos que, antes de serem teorizados, j4 me afetavam. Assim, esse trabalho que aqui se
apresenta ¢ fruto das relacdes, dos vinculos estabelecidos ao longo de uma vida e, de forma
alguma, poderia ser considerado apenas meu. Por isso, as pessoas que me
possibilitaram/possibilitam existir ¢ que contribuiram com a concretizagdo desse estudo, meu
muito obrigada!

Peco licenca aos leitores, nesse momento, para agradecer de forma particular as pessoas
a quem este trabalho também pertence. Minha eterna gratidao!

As minhas avos Nenzinha, Rita, Zefinha e Lalinha. Pois, como diria Clarice Lispector
(1999, p. 73), “Tenho recebido olhares que valem por uma reza”; os olhares de vocés eram uma
espécie de reza, de acolhimento existencial.

Aos meus pais, Valdilene e Naercio, pelo Amor expresso em cuidado, doacdes, em
acolhimento, em rentncia, em educa¢do, em oracdes, em disponibilidade a mim e a Cecilia.
Com vocés, aprendi que a Educaciao nao € uma utopia, ¢ uma realidade pela qual devemos lutar
sempre; aprendi também que quem luta nunca luta sozinho. “Eu apenas queria que vocés
soubessem. Que esta menina hoje ¢ uma mulher. E que esta mulher é uma menina. Que colheu
seu firuto, flor dos seus carinhos. [...] E que a atitude de recome¢ar é todo dia, toda hora. E se
respeitar na sua for¢a e fé. [...]”. Gratidao, meus pais, por tudo e por tanto.

A minha irmé, Camila Soledade, por tanto amor, por tanta generosidade, por tanta
presenca em minha vida e na vida da minha filha. Sou o que sou ante a sua presenca, € nao
poderia ser diferente. “Eu vi a mulher preparando outra pessoa. O tempo parou pra eu olhar
para aquela barriga” [Eu queria saber qual seria o seu futuro!]; “4 vida é amiga da arte. E a
parte que o sol me ensinou” [A sua luz iluminou e ilumina meu caminho; assim, descobri que
mais importante do que saber qual seria o seu futuro era ter vocé no presente]. “Por isso uma
for¢a me leva a cantar. Por isso essa for¢a estranha.” [Se em muitos momentos ndo desisti, foi
por poder caminhar ao seu lado. Foi por essa “for¢a estranha” que vocé sempre me emanou e
emana. A vocé minha irma, minha gratidao; que possamos nos encontrar em tantas outras

jornadas!



Ao meu cunhado Carlos, pelo bem-estar instaurado pela sua presenga na vida de toda a
nossa familia, mas, principalmente, pela aten¢do, carinho e dedicagdo que genuinamente vocé
sempre dedicou/dedica a minha filha.

Ao time do qual orgulhosamente fago parte! Rique, Thiago, Bela, Manu e Holney: vocés
ndo imaginam o quanto a presenca de cada um de vocés me devolve o meu lugar no mundo.
Quantas conversas, quantos abragos apertados, quanto compartilhar de sonhos e perrengues,
quantas aprendizagens, quantas transcri¢des de orientagdes, quantas traducdes, quantas
gravacdes de video, quanto acolhimento, quanto tempo dedicado a Cecilia para que eu pudesse
ter tempo para fazer um trabalho, quanto Amor! Sou muito mais eu na presenca de vocés.

As minhas tias de coragdo: Tia Catarina, Tia L&da, Tia Luciana, Tia Beliza, Tia Virginia,
Tia Serra, Tia Lenilda. Deus me agraciou com a presen¢a de vocés em minha vida. Vocés, que
me acolheram/acolhem como a uma filha, que cuidaram/cuidam de mim, que torcem por cada
conquista minha e que s3o capazes de ser presenga, tanto nos momentos bons, quanto nas
situacdes mais desafiadoras. Poder partilhar minha existéncia com vocés ¢ um presente que
Deus me deu.

Ao meu Tio Carlos, pela generosidade de dividir comigo os sonhos e a concretizacao
deles. Pela auténtica torcida pela minha felicidade. Acho que, desde que me entendo como
pessoa, o senhor esteve ao meu lado. Para mim, o senhor sempre foi uma referéncia, uma pessoa
com a qual queria ser parecida quando crescesse, seja pela sua letra, pela forma franca em
encarar as situagdes, pela sua organizagdo, pela sua dedica¢do aos estudos, pelo seu
comprometimento para com os seus educandos, pela sua responsabilidade para com os que
estdo a sua volta.

A Rai, pelo acolhimento a minha existéncia, pelas oragdes, pela escuta generosa, pelo
exemplo de pessoa que encarna o papel de educar com todo o comprometimento tao necessario
a essa tarefa. Voc€ me inspira a ser uma educadora melhor.

Aos meus Tios Dilson e Tonho. Sempre pude contar com a disponibilidade de vocés em
tornar minha vida mais possivel, ndo tenho como agradecer as incontaveis vezes que me
resgataram e me devolveram a paz.

A Georgia, Flavinha, Toinha, Flavio, Felipe e Fernanda pelas boas energias emanadas
através de uma oragdo, de uma palavra, de uma sopa, de uma mensagem, de um ensinar a Cecilia
uma tarefa ou de leva-la para passear enquanto eu estudava, de uma carona, de organizar uma

festinha ou até mesmo de uma ida a uma farmécia para comprar um remédio enquanto eu estava



doente. Esses e tantos outros momentos do cotidiano foram e sdo coloridos pela disponibilidade
de vocés.

Ao meu sogro Braz, pela promog¢do do bem que ele instaura durante suas visitas, pela
compreensdo de nossas auséncias e pelo seu aceitar espontaneo da minha existéncia, pelo amor
que emana.

As minhas sogras (Simone e Gilda), pela compreensdo em relagdo as auséncias, pelas
oracgoes, pelas palavras de encorajamento, pelas boas energias e pelo amor que chega através
de suas acoes.

Aos anjos que fizeram e fazem parte da minha vida, posto que, como diz um dos
ensinamentos hassidicos, os anjos nascem da ajuda realmente dada; sendo assim, minha
gratiddo a alguns desses anjos que Deus colocou em meu caminho, em diferentes momentos da
minha trajetéria: Thati, Delly, Olga, Tacia e Elenn, por estarem ao meu lado ha quase duas
décadas, sonhando, lutando, chorando, sorrindo, sendo felizes pelo simples fato de nos
encontrarmos; nao imagino minha vida sem vocés, minhas amigas. Mitsy, Renata, Bia, Betania,
Felipe Joaquim e Marcelo, por me possibilitarem ver que o mundo era muito maior que o meu
limitado mundo. Foi gragas a relagdo que estabeleci com vocés que tive forgas para seguir,
numa época em que acreditava ndo ter mais nada de bom a oferecer ao mundo. Rosicleide
Xavier e Ana Paula, por me acolherem, por compartilharem comigo varios aprendizados, pela
franqueza das palavras, pelas inumeras trocas, pelo cuidado, pela confianca e pelo carinho.
Admiro muito vocés e, mesmo ndo trabalhando mais juntas, sinto que uma parte de mim ¢
guiada pelos ensinamentos de vocés; acho que vocés nao sabem, mas as inquietacdes que deram
inicio a esse trabalho foram oriundas, principalmente, das interacdes com vocés. Jane que,
desde que chegou em nossas vidas, trabalha, junto com a gente, para que nossa casa seja um lar,
um ambiente onde possamos nos sentir bem; também pela aceitagdo e dedicacgao a Cecilia; nao
tenho palavras para agradecer o cuidado e o amor que vocé nos transmite com suas atitudes.
Dr* Rejane pelo apoio, acolhimento e contribuicao ndo s6 no processo de formacao de Cecilia,
mas também no de Rodrigo e no meu. Joana Gongalves, por me acolher, desde o primeiro
momento, por confiar em mim, por lutar comigo pela concretizagdo desse trabalho. Eu, que
parecia um animal ferido quando a conheci, fui, através de suas atitudes, cicatrizando as feridas
e voltando a acreditar na existéncia de pessoas boas em cargos de poder. A senhora, com a sua
simplicidade, me ensina cotidianamente a permanecer no mundo da Educacdo de forma

responsavel. Socorro, pelas conversas, pelas caronas, pela escuta atenta, pelo carinho, pela



preocupacao, pela sua luta por um mundo mais justo e plural. Dona Selma e Sr. Sérgio, pela
disponibilidade e o cuidado desde a primeira interagdo que tivemos. Numa época em que nao
podiamos estar presentes na vida das pessoas que amamos, vocés, através dos seus trabalhos e
das suas presencas, cuidaram deles por nds; mais do que fornecer alimentos, vocés oferecem
cuidado, zelo e carinho. Rosana e Elder que, generosamente, nos ofereceram um espago para
que pudéssemos viver de forma mais tranquila. Rodrigo Lucas que, gentilmente, sempre se faz
presente em minha vida, na vida da minha familia e na vida de meus educandos. Michele e
Edson que numa época dificil de nossas vidas nos acolheram e de forma tnica nos devolveram
a paz que tanto havia sido subtraida de nossas vidas.

As pessoas que coloriram/colorem minha existéncia a partir de suas presencas nos
diversos ambientes de trabalho em que passei e em que estou passando: Ana Claudia, Gisele,
Dona Josefa, Sr. Gerson, Antdénio Souza, Dona Edileuza, Nathalia, Nezias, Silbert, Valéria
Franca, Joselma, Rosineide, Dona Enivalda, Isis Fragoso, Patricia Leite, Marilda, Claudia
Franca, Ivanildo Junior, Rosely Conrado, Roberta Luz, Fatima Buonora, Erlane, Fatima
Campelo, Carmem, Elisangela, Carlos e Telma. Suas presengas em meu cotidiano foi o que
muitas vezes me permitiu continuar a caminhar, as suas palavras de incentivo e forca me
acolhiam/acolhem e tornam mais leves as situagdes de trabalho que nem sempre sdo faceis.

A algumas pessoas queridas que torcem, rezam, ajudam e acolhem a Cecilia, a Rodrigo
e a mim: Eliane, Ranieri, Licia Magno, Sr. Marcone, Eduardo, Pedro, Dani, Renata Cabral,
Danilo, Dani, Mayara, Dona Nalda, Pedro, Gustavo, Ju, Mizael, Silvania, Dayse e Jaci.

A Mario e a sua esposa pela ajuda na tradugdo de um dos livros estudados e a Julienne
por gentilmente aceitar o convite de revisar o0 nosso texto.

A alguns seres humanos que, infelizmente, ja ndo se encontram tao presentes em meu
cotidiano, mas que seguem comigo em meu coragdo. Assim, gratiddo ao grupo dos ordinarios,
pelas lembrangas das noites das sextas-feiras regadas a vinho, pizza, boas conversas, risadas e
sonhos sonhados juntos. Muitas vezes foram as memorias dessas nossas noites que me
permitiram nao sucumbir ante as intempéries; ao Inclujovem, lugar onde apreendi que posso
concordar e discordar, nem por isso vou deixar de ser acolhida. Aos estudantes, os quais me
foram confiados participar dos seus processos de Educacdo, ao longo desses anos em que sou
educadora. Cada um de vocés foi/é importante nessa minha trajetoria; ao NEIMFA, pelo
acolhimento a algumas das pesquisas que fiz e por me mostrar o quanto uma dadiva tem o poder

de mudar vidas. A Tio Paulo, por doar parte do seu tempo para cuidar de mim e me possibilitar



ter tantas memorias felizes da minha infancia. A Rosinha, Sr. Braz, Sr. Antonio e Dona Regina
pelo incentivo, apoio em uma das fases da minha jornada (dguas e chocolates para fazer o
vestibular, passagens, livros...). Aos(as) companheiros(as) de jornadas académicas, de viagens
de onibus, conversas de parada, de grupos de estudo porque o bem que circula reverbera mesmo
depois de tanto tempo. Obrigada pelas boas energias e pelos aprendizados compartilhados:
Monalize, Roberta Gulart, Claudio Fernandes, Ana Paula Mota, Elizangela, Veridiana Alves,
Cassiana Maria, Alessandra Santos, Manuela Souza, Gisele, Beth, Paula, Amanda Kelly, Milena,
Musa Antonino, Vaninha, Luciene, Dayane, Poly, Janeh, Nayana, Julia, Antonieta, Fabiana
Moura, Silvia, Andrea, Marco, Leandro, Sidney, Doriele, Marcela, Felipe, Morgana, Monalisa,
Josemar e Thayanne. As minhas amigas Manuela Dias e Laila Anine, por dividirem comigo,
mesmo que a distancia, as anglstias de uma folha em branco e a felicidade das conquistas ao
longo desses tltimos cinco anos.

A toda equipe que compde o Programa de Pés-Graduagdo em Educacdo da UFPE. Um
obrigado especial a Morgana, que, num periodo dificil, em que realizar as burocracias me
custava existencialmente muito, ela pdde mais do que dirimir minhas dividas sobre alguns dos
processos burocraticos. Através de sua atengao, ela me acolheu enquanto ser humano. Obrigada
também a Coordenacdo de Aperfeicoamento de Pessoal de Nivel Superior (CAPES), pelo
financiamento da pesquisa.

Aos homens/mulheres-educadores(as) com os quais tive o privilégio de ter sido
educanda. Vocés me ensinaram mais do que contetidos; me afetaram, me possibilitaram refletir
sobre mim mesma e sobre minha existéncia no mundo: Tia Maria, Tia Aninha, Cristiane
Monteiro, Telzita, Alexandre Luna, Marta Luna, Alexandre Estevao, Alexandre Beltrao, Ericka,
Rosilda Arruda, André Ferreira, Thereza Didier, Daniel Rodrigues, Flavio Brayner, Rafaella
Asfora, Danielle Bastos, Wilma Pastor, Evson Malaquias, Ana Lucia Borba, Katia Ramos,
Dayse Moura, Cristiane Pessoa, Everson Melquiades, Rosinalda Telles, Clarissa Martins, Paula
Eugénia, Artur Morais. Ao professor Ezir, pela disponibilidade, colaboracdo, compreensdo e
atengdio na tessitura dessa pesquisa. A professora Betinia, por me possibilitar presenciar o
extrapolar do vinculo entre educador e educando. Presenciei o cuidado amoroso da senhora com
o professor Ferdinand, quando ele se encontrava no hospital. Nao tenho como expressar em
palavras o que vi, mas apenas enfatizo que carrego aquela imagem no coragdo. A professora
Teca, que, de forma singular, nos faz sentir em casa a partir da sua forma de existir e de ensinar.

Ao professor Alexandre Freitas, pelas dadivas de si que perpassam suas aulas. Tive o privilégio



de poder estudar com o senhor em diferentes momentos da minha vida universitaria e em todos
eles me senti cuidada e acolhida. Quero aqui registrar que uma de suas palavras me acompanha
desde o segundo periodo da minha graduacdo: “quando compramos, de fato, um projeto,
arcamos com as suas consequéncias”. Assim, professor, todas as vezes que me lanco em um
projeto, tenho essas palavras a me guiar. A professora Tatiana Aratjo, a quem hoje posso
chamar de amiga. Nao tenho como agradecer os livros, as passagens, as inscricdes em
congressos, a ajuda mensal quando sai da Prefeitura do Recife, as viagens de carros, a procura
de casa para alugar, a confian¢a com a qual sempre me acolheu, a generosidade em nos ensinar
sobre a escrita de um projeto de pesquisa, os ‘puxavancos’ de orelha quando dizia que ndo
conseguiria apresentar algum trabalho, a paciéncia em ter uma orientanda que ¢ mae, a sua
Humanidade no momento da minha exoneragdo da Prefeitura do Recife; pela presenca sempre
generosa e educativa em minha vida, e na vida de minha familia, nosso muito obrigada.

Sao tantas coisas a agradecer, Professor Ferdinand, que vou me limitar a apenas algumas
delas... Primeiramente, agradego pelo seu exemplo de coeréncia, de honra e de bom humor!
Obrigada também por me acolher em sua vida para além dos muros da Universidade e pela
confianga depositada em mim. Gratiddo por me ensinar, com sua presenca no mundo, que “se
mantermos um convivio sagrado com nosso pequeno mundo, que nos é familiar [...] entdo
estamos promovendo, no lugar onde vivemos, uma moradia de Deus, estamos permitindo que
Ele entre” (BUBER, 2011, p. 49). Por tudo isso e por tanto mais, obrigada meu eterno orientador!

Ao amigo Antonio Mattos. E dificil colocar em palavras nossos agradecimentos a vocé,
porque achamos que todas as linhas que mais expressam o que realmente queriamos dizer, neste
trabalho, foram escritas a partir de voc€ e para vocé. Assim, amigo, pedimos licenca para
agradecermos através das palavras de Clarice Lispector, por acreditarmos que, através das
palavras dela, possamos transmitir nossos agradecimentos: “A vida me fez de vez em quando
pertencer, como se fosse para me dar a medida do que eu perco ndo pertencendo. E entdo eu
soube: pertencer é viver. Experimentei-o com a sede de quem estd no deserto e bebe sofrego os
ultimos goles de agua de um cantil. E depois a sede volta e é no deserto mesmo que caminho”.
Gratidao, amigo, por nos possibilitar pertencer!

Ao meu companheiro de vida, ao meu eterno ndo institucionalizado, a quem posso
chamar de Tu, Rodrigo. Ha tanto pelo que agradecer: sdo conversas, risadas, reflexoes,
tradugdes, transcrigdes, leituras, correcdes, escritas, pesquisas, escuta, incentivo, abracos,

doagdes, ndo incomodo com os livros espalhados pela casa... E talvez o mais importante, a



abertura e a disponibilidade para caminhar juntos, para formar uma familia, para querer ser pai
e me ajudar a ser mae. “Tem vez que as coisas pesam mais do que a gente acha que pode
aguentar”, mas ao seu lado, consigo suportar esses momentos. “Felicidade é so questdo de ser”;
aprendi isso estando ao seu lado, porque, a partir da sua forma de Ser, entendi que “Melhor
viver, meu bem. Pois hd um lugar que o sol brilha para vocé. Chorar, sorrir também e depois
dangar na chuva quando a chuva vem”. Grata, Amor!

A minha filha, Mariah Cecilia. Talvez esse seja o agradecimento mais dificil a fazer,
porque ndo sei nem por onde comegar. Sou o0 que sou porque me tornei sua mae. Foi preciso o
seu nascimento para que pudesse iniciar minha jornada na busca por ser um ser humano melhor.
Sua existéncia, filha, me impele a procurar uma versao melhor de mim mesma. Mas, como toda
tentativa, nem sempre consigo acertar e seguimos vivendo com os paradoxos “despencados de
voos cansativos. Complicados e pensativos. Machucados apds tantos crivos. Blindados com
nossos motivos. [...] E no meio disso tudo, 'tamo tipo... Passarinhos, soltos a voar dispostos. A
achar um ninho nem que seja no peito um do outro”. Como foi e é importante encontrar um
ninho em vocé e saber que vocé também pode encontrar um ninho em mim. E como vocé disse,
certa vez, “somos tipo a dadiva e a fé, eu enquanto uma dadiva e vocé enquanto a fé”. Vocé
realmente ¢ uma dddiva na minha existéncia e, se posso ser comparada com a fé, € porque antes
recebi a dadiva de ser sua mae. Obrigada, filhotinha.

A Apuh! Sim, ndo poderia deixar de agradecer ao cachorrinho que encheu/enche nosso
lar de Vida, numa época cinzenta de nossas vidas. E incrivel com um ser é capaz nos devolver
a dimensao de eternidade da vida.

Por fim, gostaria de agradecer a Deus por se fazer presente através da presenga singular
de cada uma dessas pessoas. No mais, como ja disse, acredito que todas essas pessoas aqui
citadas contribuiram para o gestar e o desenvolver deste trabalho; o qual ndo chegou ao fim,
porque como diria Clarice Lispector, “nem tudo o que escrevo resulta numa realizagdo, resulta

mais numa tentativa”. E como diria 0 avo do Pequena Arvore!: “Da préxima vez, serd melhor”.

1 Personagem do filme “A Educacio de Pequena Arvore”.



“[...] Mas sei de uma coisa: meu caminho ndo sou
eu, é outro, é os outros. Quando eu puder sentir
plenamente o outro estarei salva e pensarei: eis o
meu porto de chegada”.

(Clarice Lispector)

“Estou certa de que, enquanto estivermos aos
cuidados dessa forca de fé, aquilo que pareceu
morto ndo estard morto, aquilo que pareceu
perdido também ndo estard mais perdido, aquilo
que alguns alegaram ser impossivel tornou-se
nitidamente possivel, e a terra que esta sem cultivo
esta apenas descansando — a espera de que a
semente venturosa chegue com o vento, com todas
as béngaos de Deus. E ela chegard”.

(Clarissa Pinkola Estés)



RESUMO

O contexto no qual se desenvolveu a presente pesquisa foi marcado por varias questoes que
dizem respeito a pratica cotidiana e atual dos educadores: como ndo sucumbir diante da cadtica
realidade educacional? Em que sentido a acdo educativa tem contribuido com a formagao
humana dos educandos? O que possibilita aos educadores acreditarem nas potencialidades dos
seus educandos? Em um primeiro entendimento, talvez fosse a fé o elemento a possibilitar a
persisténcia em favor da formagio humana de seus educandos. A época, entendia-se a fé como
uma fagulha de luz que ilumina uma a¢do humana vivida, ou seja, um possivel elo entre nossos
valores propriamente humanos e nossas agdes. Nesse sentido, o objetivo desta pesquisa buscou
indicar um tipo de f¢é que fomente o processo singular e tnico de conquista do sentido da vida
de cada Ser humano e que possibilite ao pensamento pedagodgico uma abordagem do
desenvolvimento integral do educando, buscando compreender as formas de aquisicdo e de
afirmacdo dessa fé ao longo do percurso existencial. Para tanto, a base metodoldgica foi
elaborada a partir de quatro perspectivas: a hermenéutica, a fenomenologia, a teoria da
multidimensionalidade de Ferdinand Rohr e a esséncia relacional que marca a filosofia de
Martin Buber. Assim, chegou-se a elaboracdo da lente metodoldgica hermenéutica-
fenomenoldgica-multidimensional-relacional. Aliada a essa lente, foi feita a escolha de Buber
como principal tedrico a iluminar o caminho de pesquisa. Através do estudo de algumas obras
e da biografia desse filosofo, desvelou-se um tipo de fé propria a habitar o intimo de cada
homem e que o conecta com o seu Ser mais profundo. Na busca por desvelar a fé propria de
Buber, resgataram-se quatorze momentos, ou fotografias, de sua vida, relacionando-as as suas
obras. Derivou desse movimento a percepcao de que a fé propria de Buber foi sendo desvelada
a partir de relagdes auténticas que ele estabeleceu com algumas pessoas, as quais podem ser
consideradas como educadoras, visto que elas fortaleceram as forgas atualizadoras/formativas
de Buber e, consequentemente, contribuiram para o desenvolvimento de sua integralidade.
Através da atitude educadora dessas pessoas, cada qual com sua forma singular, Buber acabou
por ter os seus proprios valores humanos suscitados e, consequentemente, passou a adquirir
uma fé propria. Isso ndo se deu através de um processo persuasivo ou impositivo. Entdo, se a
presenga de pessoas educadoras na vida de Buber foi de suma relevancia para sua formagao
humana e para a aquisi¢do de sua fé propria, depreende-se que a afirmagao dessa fé, ao longo
da vida de Buber, e a consequente abertura dele para o estabelecimento de relagdes auténticas,
também possibilitaram a outras pessoas seguirem o caminho de aquisi¢do de uma fé propria e
de seus desenvolvimentos humanos. Assim, as reflexdes suscitadas indicam que a fé propria
precisa ser conquistada por cada homem de forma singular. Dentro desses horizontes, chegou-
se ao desvelamento de que os processos de formagdao humana e de aquisicdo de uma fé propria
fazem parte de um mesmo movimento e que o educador carrega consigo uma grande
responsabilidade dentro desse processo.

Palavras-chave: fé propria; formacao humana; Martin Buber.



ABSTRACT

The context of this research is marked by several questions that concern the daily and current
practice of educators: how not to succumb to the chaotic educational reality? In what sense has
educational action contributed to the human formation of students? What makes it possible for
educators to believe in the potential of their students? In a first understanding, perhaps faith
was the element that made it possible to persist in favour of the human formation of its students.
At the time, faith was understood as a spark of light that illuminates a vivid human action, that
is, a possible link between our properly human values and our actions. In this sense, this
research sought to indicate a type of faith that promotes the singular and unique process of
conquest of the meaning of life of each human being and that allows pedagogical thinking to
approach the integral development of the student, seeking the forms of acquisition and
affirmation of that faith along the existential path. Therefore, the methodological basis was
elaborated from four perspectives: hermeneutics, phenomenology, Ferdinand Rohr's theory of
multidimensionality and the relational essence that marks Martin Buber's philosophy. Thus, we
arrived at the hermeneutic-phenomenological-multidimensional-relational methodological
lens. Allied to this lens, Buber was chosen as the main theorist to illuminate the research path.
Through the study of some works and the biography of this philosopher, a type of faith was
revealed to inhabit the depths of each man and that connects him with his deepest Being. In the
quest to reveal Buber's own faith, fourteen moments, or photographs, of his life were rescued,
relating them to his works. Derived from this movement the perception that Buber's own faith
was being unveiled from authentic relationships he established with some people, who can be
considered as educators, since they strengthened Buber's updating/formative forces and,
consequently, contributed to the development of its integrity. Through the educative attitude of
these people, each with their own unique form, Buber ended up having his own human values
raised and, consequently, began to acquire a faith of his own. This did not take place through a
persuasive or imposing process. So, if the presence of educators in Buber's life was of
paramount importance for his human formation and for the acquisition of his own faith, it
follows that the affirmation of this faith, throughout Buber's life, and his consequent opening
for the establishment of authentic relationships, they also made it possible for other people to
follow the path of acquiring their own faith and their human developments. Thus, the reflections
raised indicate that one's own faith needs to be conquered by each man in a unique way. Within
these horizons, it was revealed that the processes of human formation and the acquisition of
one's own faith are part of the same movement and that the educator carries a great
responsibility within this process.

Keywords: own faith; human formation; Martin Buber.



SUMARIO

1 INTRODUCAO 21

1.1 HORIZONTES COMPREENSIVOS: PRIMEIROS TRACEJOS DA | 21
PESQUISA

1.2 HORIZONTES COMPREENSIVOS: UM POUCO MAIS SOBRE O | 23
CAMINHO

1.3 DESVELANDO UM POUCO MAIS O FENOMENO ESTUDADO E | 26
SITUANDO NOSSOS OBJETIVOS

1.4 O PENSAMENTO DE MARTIN BUBER E SUA RELEVANCIA | 28
PARA O NOSSO CAMINHO DE PESQUISA: UMA
CONTRIBUICAO PEDAGOGICO-EXISTENCIAL

14.1 Martin Buber: breves apontamentos de vida e obra 34

1.5 IDAS E VINDAS EM TORNO DO NOSSO OBJETO AO LONGO DO | 43
CAMINHO DE PESQUISA E APONTAMENTOS GERAIS SOBRE
0S CAPITULOS QUE FORAM ESCRITOS COM E A PARTIR
DESSE CAMINHAR: PORQUE DAR UM “FIM” E PRECISO

2 FUNDAMENTOS E PROCEDIMENTOS METODOLOGICOS 48

2.1 APONTAMENTOS SOBRE A ABORDAGEM HERMENEUTICO- | 51
FENOMENOLOGICA

2.2 AS MULTIPLAS DIMENSOES CONSTITUTIVAS DO HOMEM, DA | 64
REALIDADE E DA EDUCACAO

2.3 O HORIZONTE RELACIONAL DE NOSSA METODOLOGIA 70

2.3.1 Primeiros Contornos do Pensamento Dialégico de Martin Buber 71

2.3.1.1 O Homem 73

2.3.1.2 Relagao 75

2.3.13 Tu Eterno 81

23.14 Relagdo Eclipsada e a Possibilidade Sempre Presente de Estabelecer | 85
Relacdes Auténticas

2.4 ESBOCOS DE UMA METODOLOGIA HERMENEUTICA-| 89

FENOMENOLOGICA-MULTIDIMENSIONAL-RELACIONAL

TRACEJOS INICIAIS DE UMA FORMACAO HUMANA
CONFORME O PENSAMENTO BUBERIANO

92




3.1 APROXIMACAO AOS ELEMENTOS DO INTER-HUMANO 93

3.1.1 Acontecimentos Entre os Homens: fendmenos sociais x fenomenos | 94
inter-humanos

3.2 ELEMENTOS DO INTER-HUMANO 95

3.21 Duas formas de Existéncia Humana: ser x parecer 95

3.2.2 Tornar-se Presente: a tomada de conhecimento intimo do outro 96

3.23 O Dom Humano que nos Aproxima do Nosso Proximo: a fantasiado | 99
real

3.24 Pressupostos do Inter-Humano 99

3.2.5 Conversaciao Genuina: a fecundidade do encontro humano 100

33 A ONTOLOGIA DO INTER-HUMANO E A FORMACAO | 102
HUMANA: BREVES DESVELAMENTOS

4 AS POSICOES SOBRE A FE ENCONTRADAS NOS | 107
DICIONARIOS

4.1 0S DICIONARIOS DE LINGUA PORTUGUESA 107

4.2 O QUE DIZEM OS DICIONARIOS DE FILOSOFIA E DE | 111
TEOLOGIA SOBRE A FE

4.2.1 Fé e Razio: alguns delineamentos 114

4.2.1.1 A Ideia de uma Fé e de uma Razdo que Juntas se Aproximam das | 114
Verdades de Deus

4.2.1.2 Apenas a Fé Direciona o Homem ao Conhecimento do Divino 116

42.13 A Relagao Existente Entre Fé e Verdade 120

4.2.1.3.1 | AFée o Aceitar as Verdades Reveladas 120

4.2.1.3.2 A Fé e Suas Verdades sdo Alcancadas por Cada Homem, de Modo | 123
Particular

4.2.1.3.3 | Discussées sobre a Fé Para Além do Ambito Religioso Confessional 129

4.2.1.3.4 | Kant: fé racional e as condi¢oes de possibilidade da existéncia de Deus, | 129
da imortalidade e da liberdade

4.2.1.3.5 | A Fé Filosofica de Karl Jaspers 135

4.2.1.3.6 | Algumas Consideragoes a partir das Pesquisas nos Dicionarios 142

5 REVISAO DA LITERATURA SOBRE FE E EDUCACAO 147




5.1 A EXISTENCIA DE UMA DIMENSAO ATRELADA A BUSCA DO | 150
TRANSCENDENTE: A RELIGIOSIDADE

5.1.1 Relacao da Religiosidade com um Eu Profundo, Auténtico 151

5.1.2 Religiosidade como Elemento Constitutivo que Envolve a | 152
Totalidade da Pessoa Humana

5.1.3 A Distingado Imprescindivel entre a Religiosidade Humana e a | 154
Religiao Institucionalizada

5.14 A Interligacio entre a Religiosidade Humana e a Educacao 156

5.2 OS HORIZONTES DA FE SEGUNDO A REVISAO DA 158
LITERATURA

5.2.1 Fé: muito além da razao, elemento atrelado a totalidade humana 158

5.2.2 A Intima Relacdo entre a Integralidade do Ser, a Sua Fé e Aquilo 160
que lhe é Incondicional

5.2.3 Fé: o transitar entre a certeza e a incerteza 161

5.2.4 A Fé e seu Carater Relacional 162

5.2.5 A Face Divina/Transcendente da Fé: abertura, busca e vivénciano | 163
cotidiano

5.2.6 Fé: aposta cega, adesdo pura, entrega antes de qualquer 165
racionalidade

5.2.7 Fé e Liberdade: um elo possivel sob a égide do comprometimento 167
com nossa autenticidade

5.2.8 Fé: resposta a uma palavra revelada 168

5.2.9 A Dinamica da Fé 169

5.3 CONSIDERACOES A PARTIR DA REVISAO DA LITERATURA: O | 170
IMBRICAMENTO ENTRE RELIGIOSIDADE, FE E EDUCACAO

6 REVISAO DA LITERATURA SOBRE BUBER E A EDUCACAO | 172

6.1 PRESSUPOSTOS INDISPENSAVEIS A COMPREENSAO 174
HUMANA E EDUCACIONAL DE MARTIN BUBER

6.1.1 Ontologia da Relaciio / Primazia do Dialogo 175

6.1.2 A Realidade Primordial e o Impulso (Instinto) de Interligacao 179

6.1.2.1 A Realidade Primordial 180




6.1.2.2 O Impulso (Instinto) de Interligagao 183

6.1.3 Liberdade na Educacio: possibilidade de comunhio com o Mundo | 186

6.2 MUNDO 189

6.2.1 Concretude do Mundo: segundo Buber, nocdo fundamental a 190
formaciao humana

6.2.2 Imediatez, Categoria Importante para Compreendermos a No¢ao 191
Antropo Filoso6fica e Educacional de Buber

6.2.3 Educacio e Comunidade 193

6.3 HOMEM 195

6.3.1 Formac¢ao Humana: finalidade de toda acao educativa 196

6.3.2 Autenticidade, Espontaneidade e Coeréncia Diante da Concretude | 198
do Mundo

6.3.3 O Grande Carater: a responsabilidade humana como resposta 202
auténtica as solicitacoes do Mundo

6.4 TRANSCENDENCIA 207

6.4.1 O Homem, a Religiosidade (ou a Espiritualidade) e o Horizonte de | 211
Eternidade

6.4.2 A Abertura como Postura/Atitude Necessaria e Fundamental no 215
Processo de Formac¢ao Humana

6.4.2.1 A Defesa Incondicional da Alteridade (Pressuposto Irredutivel) 215

6.4.2.2 Postura Essencialmente Educativa: busca pela abertura dos educandos | 215
as suas realidades primordiais e as for¢as formativas

6.4.2.3 Abertura a Um Sentido Mais Amplo, a Dimensdo Espiritual 218

6.4.3 Confianca no Ser e no Mundo: unica via de acesso a formacao 219
integral e obra mais intima da relacdo educacional

6.4.3.1 Desvelando as Linhas mais Gerais da Confian¢a Segundo o 220
Pensamento Buberiano

6.4.3.2 Como se Materializa Essa Confianga no Dia a Dia da Relacao 224
Educativa

6.4.4 Buber e a Fé que Acompanha o Educador: a fé nas forcas 226

atualizadoras e no processo de atualizacio




6.4.4.1 O Educador e a Fé nas Forgas Atualizadoras da Formag¢ao Humana 227

6.4.4.2 A Intima e Indissociavel Relacdo Entre o Homem, o Mundo e Deus 229

6.5 CONSIDERACOES A PARTIR DA REVISAO DA LITERATURA: | 231
BUBER E A EDUCACAO

7 A CONCEPCAO QUE BUBER TEM DO JUDAISMO E DO | 240
HASSIDISMO

7.1 A FORMA PECULIAR DE INTERPRETACAO BUBERIANA DAS | 245
LENDAS HASSIDICAS

7.2 REFLEXOES ENTRE UMA DAS LENDAS HASSIDICAS E O | 249
PENSAMENTO BUBERIANO

7.2.1 Nossa Interpretacio da Lenda: desvelamentos buberianos 252

7.2.2 O Sempre Presente Desfiladeiro Estreito 253

7.2.3 A Redencao do Lugar Onde Estamos 254

7.2.4 A Necessidade que Deus Tem de Cada Um 255

7.2.5 A Inteireza no Momento Presente 256

7.2.6 O Dialogo 256

7.2.7 Esbocando Alguns Breves Comentarios 257

8 BREVE CONCEITUACAO BUBERIANA SOBRE A FE E UM | 258
PRIMEIRO MOVIMENTO EM BUSCA DE UMA
COMPREENSAO SOBRE O PROCESSO DE AQUISICAO E DE
AFIRMACAO DE UMA FE PROPRIA EM SAO FRANCISCO DE
ASSIS

8.1 BREVE CONCEITUACAO BUBERIANA SOBRE A FE 258

8.2 A FE EM SAO FRANCISCO DE ASSIS: UM CAMINHO DE | 260
ABERTURA PARA AS VERDADES DE CRISTO E PARA A SUA
VERDADE PROPRIA

9 BUBER, O SENTIDO DIVINO DE SUA EXISTENCIA E O SEU | 273
PROCESSO DE FORMACAO HUMANA: AS TESSITURAS DE
UMA FE PROPRIA EM UM DESFILADEIRO ESTREITO

9.1 UM COMECO DE (DES)ENCONTRO 273

9.2 O LEGADO DE SEUS AVOS: A IMPORTANCIA DE PROFERIR A | 276




PALAVRA LEGITIMA

9.3 SEU PAI E O VERDADEIRO CONTATO HUMANO 278

9.4 ARELACAO EU-TU COM ELEMENTOS DA NATUREZA 280

9.5 O PERIGO ENCONTRADO NA TOLERANCIA: A ESCOLA 282

9.6 A ACEITACAO DE QUALQUER NORMA DEVE SEMPRE 284
PASSAR PELOS NOSSOS VALORES ETICOS

9.7 A INFLUENCIA DE ALGUNS FILOSOFOS NA VIDA DE MARTIN | 285
BUBER

9.8 VIENA: A ABERTURA DE BUBER E A ESCUTA A PALAVRA | 288
DIRIGIDA

9.9 O SIONISMO, HERZL E O EU DEMONIACO 291

9.10 PAULA: UM VERDADEIRO ENCONTRO 294

9.11 A PRESENCA DE GUSTAV LANDAUER NA VIDA BUBER: | 298
PORQUE E NA RELACAO QUE VAMOS NOS ENCONTRANDO

9.12 UMA PERGUNTA E UMA REFLEXAO PARA TODA A VIDA 301

9.13 A CONVERSAO RELIGIOSA: DO EXTASE RELIGIOSO A | 303
CONCRETUDE DE CADA HORA VIVIDA

9.14 FRANZ ROSENZWEIG 306

9.15 ENTRELACAMENTO ENTRE A FORMACAO HUMANA E O | 310

CAMINHO DE AQUISICAO E DE AFIRMACAO DA FE EM
MARTIN BUBER: O RESSOAR DE UMA FE PROPRIA

10

PALAVRAS CONCLUSIVAS

314

REFERENCIAS

327




21
1 INTRODUCAO

1.1 HORIZONTES COMPREENSIVOS: PRIMEIROS TRACEJOS DA PESQUISA

“[...] Entendi entdo que, de qualquer modo, viver
é uma grande bondade para com os outros. Basta
viver, e por si mesmo isto resulta na grande
bondade. Quem vive totalmente esta vivendo para
os outros, quem vive a propria largueza estd
fazendo uma dadiva, mesmo que sua vida se passe
dentro da incomunicabilidade de uma cela. Viver
é dadiva tdo grande que milhares de pessoas se
beneficiam com cada vida vivida. — Doi em ti que
a bondade de Deus seja neutramente continua e
continuamente neutra? Mas o que eu antes queria
como milagre, o que chamava de milagre, era na
verdade um desejo de descontinuidade e de
interrupg¢do, o desejo de uma anomalia: eu
chamava de milagre exatamente o momento em
que o verdadeiro milagre continuo do processo se
interrompia. Mas a bondade neutra do Deus é
ainda mais apelavel do que se ndo fosse neutra: é
SO ir e ter, é sO pedir e ter. E também o milagre se
pede, e se tem, pois a continuidade tem intersticios
que ndo a descontinuam, o milagre é a nota que
fica entre duas notas de musica, é o numero que
fica entre o niimero um e o nimero dois. E s6
precisar e ter. A fé — é saber que se pode ir e comer
o milagre. A fome, esta é que é em si mesma a fé —
e ter necessidade é a minha garantia de que
sempre me_serd dado. A necessidade é o meu
guia”.

(Clarice Lispector)

Apbs o término da nossa dissertagio? sobre a importancia da dadiva de si dos educadores
para a formagao humana dos educandos, ou, sendo mais explicitos, o quanto a doagao do que

ha de melhor em cada educador para seus educandos possibilita a constru¢do de vinculos e uma

2 O titulo de nossa dissertagdo ¢ “A Dadiva de si e sua Dimensdo Moral: contribui¢cdes para a formagdo
humana”. Esse estudo teve como objeto de pesquisa a dadiva de si, e buscou, ao longo de sua realizagao,
caracterizar este tipo de dadiva a partir da intersec¢ao entre a nogdo de dadiva em Marcel Mauss e a compreensao
de duragdo e de moral em Henri Bergson, apontando sinais desta forma da dadiva de si na pratica pedagogica dos
educadores e suas contribui¢cdes para a formagdo humana dos educandos. Ao término da pesquisa notamos que
independente de ser remunerado ou ndo, os educadores demonstraram momentos de doagdo e de abertura aos
valores propriamente humanos, caracterizando-se em um agir pedagogico baseado em fagulhas de moral aberta.
Estes momentos de abertura, por conseguinte, se constituiram enquanto um convite aos educandos a encontrarem
os valores humanos que lhes sdo proprios, o que contribuiu para o desenvolvimento da formagao humana destes.
Dissertacdo defendida na P6s-Graduagao em Educagdo da Universidade Federal de Pernambuco, pelo Nucleo de
Educacao e Espiritualidade, em 2015.



22
atmosfera pedagdgica propulsora de valores humanos, ingressamos como professores em uma

escola publica na modalidade de ensino da Educacao Infantil. Tudo o que haviamos estudado,
observado em praticas pedagogicas exitosas poderia ser agora colocado em pratica por nos.
Tinhamos nossa sala de aula, nossos educandos e mil ideias.

Mas a realidade de assumir uma sala de aula, mesmo para quem sabe dos desafios que
estdo por vir®, pode ainda ser superada pelas vicissitudes, pelas iniimeras faltas e auséncias de
comprometimento, que vao desde as nossas proprias, se ndo tivermos cuidado, até o mais alto
escaldo, que sdo as politicas publicas. O primeiro ano como docente foi um periodo de ir em
busca de aprendizados que nao tinhamos, tanto tedricos quanto praticos. Daquele ano restou a
certeza que tudo o que haviamos nos dedicado a estudar nos anos anteriores foi o elemento que
permitiu ndo desistirmos.

Sabiamos, a partir de nossa formacao, que enquanto buscavamos alternativas para o
desenvolvimento dos nossos educandos, estaivamos nos desenvolvendo também. Com toda
certeza, a nossa turma do ano seguinte ja encontrou uma professora mais serena € menos
desesperada. E incrivel como as criangas sdo sensiveis aos nossos estados emocionais. Foi ao
longo do segundo ano de docéncia na educagdo basica que comecamos a fazer indagagdes*
sobre o trabalho pedagodgico em meio as adversidades, tais como: o que possibilita aos
educadores acreditarem nas potencialidades dos seus educandos? Como nao sucumbir diante
da realidade cadtica educacional®? Como continuar ao longo dos anos doando-se aos seus
educandos®? Em que sentido estamos contribuindo com a formagio de nossos educandos?

Depois de muitas reflexdes e discussdes com nossos companheiros, chegamos a ideia
de que talvez fosse a fé o elemento que nos possibilite continuar no mundo da Educacao,
insistindo e lutando pela formacdo humana dos nossos educandos. Talvez seja a fé a resposta
para as nossas inquietacoes.

Foi a partir desse contexto que essa pesquisa foi sendo gestada. Nao tinhamos
embasamento tedrico algum sobre a fé e comecamos, de modo insipiente, a denominar a ¢

como uma fagulha de luz que ilumina uma a¢ao humana vivida, ou seja, um possivel elo entre

3 Tinhamos certa nogdo do que significa uma sala de aula, uma vez que, durante nossa graduagdo, ja
haviamos estagiado em escolas da rede publica.

4 Vale salientar que, nessa época, além da escola, também trabalhdvamos como técnica pedagdgica na
Secretaria de Educagao do Recife.

5 Chamamos cadtica porque a realidade educacional passa por problemas estruturais, como: salas lotadas,
pequenas e sem ventilacdo; pouco material escolar; merenda de ma qualidade etc.; além dos problemas éticos
como desvios de recursos, falta de compromisso dos governantes e da propria comunidade escolar.

6 Esse questionamento ja pairava em nosso intimo desde o término de nossa dissertagdo, mas naquele
momento ganhou mais espago em nosso cotidiano.



23
nossos valores propriamente humanos e nossas agdes. Vale ressaltar que entendemos como

valores propriamente humanos aqueles pontuados por ROHR: “liberdade, amor, amizade,
solidariedade, esperanga, confianga, verdade, sentido da vida etc” (2013a, p. 268). Tais valores
encontram-se na dimensdo mais sutil do ser humano, a espiritual. Sendo assim, através da fé,
podemos nos aproximar da nossa humanidade.

A partir deste ponto, retornamos aos estudos de alguns teéricos com os quais ja
haviamos tido contato durante a graduacdo e mestrado, os quais sabiamos que convergiam com
os nossos horizontes e que podiam nos subsidiar nessa nova incursdo compreensiva no campo
educacional. Foi entdo que voltamos a ler algumas obras e artigos de Ferdinand Rohr (2013a),
Régis de Morais (2002), Martin Buber (2004), Karl Jaspers (1973) e Henri Bergson (2005).
Todos esses estudiosos possuem um olhar responsavel e sensivel para esse campo, desvelando
elementos sutis que perpassam o ato educacional e que influenciam diretamente a formagao de
nossos educandos. Mas serd que encontrariamos algumas mencgdes sobre a fé em seus estudos,
sobre a importancia da fé para a Educagao? Nas obras dos quatro primeiros tedricos
supracitados encontramos, de forma direta, um estudo sistematico sobre a f¢ e apenas em
Bergson a fé sendo tratada de forma indireta.

Esse novo contato com os autores e com essa temadtica nos encaminhou a escrita de um
projeto de pesquisa para o doutorado. A época, nossa escrita contou apenas com nossas
primeiras leituras dos tedricos supracitados e com nossas convicgdes praticas e tedricas.
Voltamos, assim, ao mundo da academia com muitas indagacdes e tendo a necessidade de
maiores compreensdes. Como diria Clarice Lispector, ter a necessidade € a garantia de que nos
sera dado. A fome ¢ ela mesma a fé. E assim tivemos fé de que, ao longo dessa pesquisa,
pudéssemos iluminar nossa pratica e contribuir para a elucidacdo dessa tematica no horizonte

educacional.

1.2 HORIZONTES COMPREENSIVOS: UM POUCO MAIS SOBRE O CAMINHO

“[...] Aquelas (pessoas) que sabem que a
aproximagdo, do que quer que seja, se faz
gradualmente e penosamente — atravessando
inclusive o oposto daquilo que se vai aproximar”.

(Clarice Lispector)

Nao se tem como realizar uma pesquisa na area de formagdo humana isolando o

fenomeno a ser pesquisado da vida do pesquisador e do contexto historico em que esse trabalho



24
esta inserido. Por isso, achamos importante registrarmos o momento historico em que

realizamos este trabalho e as vicissitudes do caminho.

O inicio dessa pesquisa foi marcado por uma incerteza democratica do pais, a espreita
do medo de uma nova ditadura, haja vista o golpe que, na época, a atual presidenta havia sofrido.
Nao queremos questionar aqui se, de fato, vivenciamos em algum momento, a “democracia
plena” no Brasil. Com isso, queremos apenas ressaltar que aquele momento de nossa historia
nos assaltava o pensamento e nos fazia temer por dias ainda mais sombrios do que os de outrora.

Porém, se o principiar dessa pesquisa havia sido dificil, nem de longe imagindvamos o
que nos aguardava o porvir. Vivenciamos um momento politico marcado pela insensatez, pelo
preconceito e, porque nao dizer, pela monstruosidade. Foi eleito presidente um ser que
abertamente se dizia contrario aos valores humanos € que a0 mesmo tempo se assumia cristao.
Foi dificil ver um amigo, um familiar, um vizinho, um conhecido que se dizia a favor do que
aquele ser defendia. Foi dificil ver pessoas boas silenciarem, se absterem e nao estarem ao nosso
lado no combate aquelas atrocidades propagadas com tanta veeméncia por aquele ser. Como
esse homem pdde ser eleito? Por que as pessoas escolhem alguém como ele para representa-
las? Essas eram perguntas que nos assombravam em qualquer momento do dia, mas tinhamos
que encontrar uma forma de caminhar apesar de tudo o que vivenciadvamos como individuos
dentro de uma sociedade onde o ddio as diferencas era a tonica do cotidiano.

Muitas vezes, durante aqueles primeiros anos de pesquisa, pensamos em trocar de
tematica, pois como estudariamos a importancia da fé para a formacao humana se, em muitos
momentos, questiondvamos sobre nossa propria fé. Contudo, através da nossa relagdo com
nosso orientador, com os tedricos estudados e com algumas outras pessoas que fizeram parte
desse caminho, tomamos a vivéncia da pesquisa como um processo de autoformagdo, ou seja,
a0 passo que pesquisavamos sobre a fé e a formagdao humana, também iamos trilhando o
caminho da nossa formagado e da constitui¢do de nossa propria fé. Assim, pesquisar sobre a fé
e a formacdo humana em tempos hostis ndo deixava de ser dificil, mas se tornava uma
possibilidade de resistirmos aqueles dias.

Foi dessa forma que chegamos até a metade do tempo de pesquisa e, mais uma vez,
fomos surpreendidos por uma situacao impensavel até¢ aquele momento. Fomos acometidos por
uma pandemia’ que, por si 6, ja era ruim; mas para além dela, tinhamos que conviver com as

monstruosidades de um presidente que dizia que a doenga era uma “gripezinha”, que era

7 Covid-19.



25
contrario aos protocolos sanitarios € a vacinacao, € que incitava a populacdo a nao seguir as

recomendacdes sanitarias € a tomar medicamentos comprovadamente ineficazes. O nimero de
vidas perdidas foi muito alto, ndo s6 no Brasil, como no restante do mundo. S6 que no contexto
brasileiro, tinhamos que enfrentar a jungdo entre a pandemia e um governo que negava a
letalidade do virus e que nao criava condigdes para que as pessoas mais vulneraveis pudessem
sobreviver tanto ao virus, quanto a fome que, naquele momento, se tornava um problema tao
grande quanto a propria pandemia. O isolamento social era uma das orientagdes da Organizagao
Mundial de Saude, assim, as escolas fecharam e outras institui¢gdes também. Precisavamos
evitar a disseminacao do virus e, consequentemente, salvar vidas. Com o passar dos meses, a
estatistica dos noticiarios j& deixava de ser apenas numeros e se materializava na perda da vida
de alguém que nos era proximo. O medo e a indignagdo tomavam conta dos nossos dias e mais
uma vez o processo de pesquisa se tornava um alento em meio ao caos. Nao vamos dizer que
foi facil escrever nesse periodo, mas, sem duvida, parte do que nos mantinha acreditando em
dias melhores advinha da forca encontrada no que estdvamos estudando. Os tedricos aos quais
nos aproximavamos tinham sobrevivido a situagdes extremamente adversas, como a Primeira
e a Segunda Guerra Mundial, e tinham deixado de legado estudos que insistentemente mostram
a possibilidade de o homem ser melhor apesar das situacdes em que se encontra. Para além
disso, nosso orientador, em meio a todas essas intempéries e a uma situacao de saude delicada,
mostrava-se perseverante em relagao a vida. Em momento algum o vimos reclamar, ser apatico
ou desistir. Foi dentro dessa atmosfera que qualificamos o nosso trabalho. As linhas contidas
naquele texto eram a expressdao da suspensdo de nossas preconcepgdes; eram a expressao de
nossa abertura para o que os autores diziam, para o que o0 nosso orientador nos inspirava, para
o que o mundo nos exigia. O texto da qualificacdo ndo estava como pretendiamos, mas ele era
0 nosso possivel.

A qualificagdo do texto passou, mas a pandemia continuava e s6 meses depois
chegariam as vacinas aqui no Brasil. Cada pessoa vacinada aquecia os nossos coracdes e coloria
de vida os nossos dias. No campo educacional, as discussdes pairavam em torno da volta ou
ndo as aulas presenciais; algumas escolas voltaram, outras ndo. Se falava da defasagem
educacional que a pandemia havia criado ao longo de mais de um ano de escolas fechadas; se
falava da reinvencdo do professor que, de repente, teve que dar aulas remotas, hibridas, editar
videos, trabalhar através de plataformas, realizar busca ativa de estudantes etc. Se falava do
escancaramento da discrepancia entre o ensino privado e o publico. E nds nos indagdvamos

sobre nosso papel como educadores em uma sociedade entorpecida por atrocidades e descasos;



26
sobre a nossa responsabilidade cotidiana conosco € com aqueles que nos cercam, € sobre o que

nos move. Mais uma vez o processo de pesquisa nos devolvia o chao para caminharmos.

Em meio a esses horizontes, a presente pesquisa foi chegando as suas derradeiras
conclusdes, ainda inserida num contexto pandémico, denotando n3o apenas o fendmeno
estudado, mas também a nossa possibilidade de encontro conosco mesmos em um tempo tao
desolador. Desse modo, a primeira vista, pode parecer que esse trabalho ¢ um texto
autobiografico, mas acreditamos que para falar de certas tematicas — como a dadiva, a f&, o
amor, a paz, a compaixao etc. — temos que encontrar, de alguma forma, um respaldo interior,
algo que tenha um sentido maior, que va além das linhas de um texto e dos muros académicos.
Assim, podemos dizer que a pesquisa tem muito de nos; no entanto, isso nao quer dizer que ela
nao reflita com toda seriedade necessaria o fendmeno da fé e seu ressoar no campo educacional,
muito pelo contrario, se assumimos a responsabilidade de falarmos de uma tematica tao
relevante nesses tempos € porque encontramos um sentido para esse estudo em nossas vidas.
No mais, gostariamos de enfatizar que esse texto que por ora apresentamos ¢ o reflexo do nosso
possivel; ndo queremos com isso dizer que ele esta acabado, mas como diz nosso orientador,
esse nao € o texto final das nossas vidas, € apenas um texto.

Por fim, ressaltamos que esse trabalho ndo visa a cristalizar uma ideia sobre a fé e a
formagao humana, ele ¢ um convite para que os pensamentos aqui expostos possam encontrar
com os de outros educadores e juntos fitarem horizontes possiveis no campo educacional sem
esquecer que cada um tem um caminho proprio e que o caminho de escrita desse texto foi, como
diria Clarice Lispector, feito por aproximacdes graduais, penosas e atravessando muitas vezes

o oposto daquilo a que se desejava aproximar.

1.3 DESVELANDO UM POUCO MAIS O FENOMENO ESTUDADO E SITUANDO
NOSSOS OBJETIVOS
“Olhe, o facil é facil; dificil mesmo, so o dificil; e
este ¢ que deve interessar aos espiritos de boa
vontade”.
(Alceu Amoroso Lima)
Nas proximas linhas procuramos delinear um pouco mais o nosso fenomeno de
pesquisa, desvelando a sua presenca em nossas adesdes pedagogicas.
Ao longo do percurso historico, inimeras foram as metas educacionais existentes, pois,

como diria MORALIS, “a educagdo sempre supde uma meta que se deseja atingir e caminhos

para a buscarmos” (2003, p. 113). Tais metas sdo tragadas com base no ideal de homem que



27
gostariamos de ver formado; assim, para Platdo, um dos filésofos da Antiguidade, a meta

educacional estava ligada a formacgao da alma individual para contemplagao do bem. Ja na Idade
Média, a educagdo deveria formar um bom cristdo ou, em outras palavras, deveria incutir os
dogmas da religido catdlica. Dentro da percepgdo do “pai da pedagogia contemporanea’®, Jean-
Jacques Rousseau, a educagdo primaria pela autenticidade humana, a qual residiria na
esséncia/natureza da crianca. A partir da logica positivista de Comte, a educacao tornaria o
homem socialmente produtivo. Para o Nazismo, a educacdo objetivava militarizar o ser
humano. Para a Ecopedagogia, a educac¢ao deve conscientizar o homem para preservar o meio
ambiente e promover a¢des sustentaveis®.

Nao tendo como esgotar as infindaveis metas educacionais que apareceram e aparecem,
podemos dizer ainda que elas sao sempre susceptiveis a interesses politicos, sociais, ideoldgicos
e econdmicos (ROHR, 2013a, p. 16), o que faz com que as mesmas variem. Vale ressaltar que,
independentemente do tipo de interesse que determina uma meta educacional, ela (qualquer que
seja) estd baseada em pressupostos que supdem uma fé em determinado principio, em um
sentido da vida.

Ainda sobre o imbricamento existente entre os pressupostos que validamos e o sentido
que atribuimos a vida/nossa visdo de mundo, CORETH afirma que “Toda ‘constatagdo’ de uma
realidade em proposicdes protocolares, todo enunciado a ser verificado ou declarado falso ja
pressupde sempre o sujeito cognoscente, que dd ao enunciado, a partir de seu ‘mundo’, um
determinado sentido” (1973, p. 36). Corroborando com essa compreensao dos limites que a
ciéncia possui na apreensao de certas realidades e da relagdo existente entre visdo de mundo e
fé, ROHR pontua que “Em geral, todas as questdes que sdo baseadas, pelo menos no sentido da
vida humana, a real realizagdo existencial do ser humano, sdo questdes de fé e nunca podem ser
respondidas pela ciéncia” (2016a, p. 1). Assim, por tras de toda adesdo a uma meta educacional,
paira um ato de fé€, posto que acreditar ou ndo nos argumentos contra ou a favor dos
pressupostos se dard em virtude do sentido que atribuimos a vida.

Nao podendo a meta educacional ter uma fundamentagao cientificamente verificavel e
sabendo que toda ela se baseia na f¢ em determinados principios, podemos dizer que a fé se
torna uma questao crucial para o debate educacional. Todavia, essa questao ¢ pouco tematizada

no campo da educacdo, uma vez que os pesquisadores da area acreditam na verdade quase

8 Esse termo foi grafado por Franco Cambi (1999) no sumario do seu livro “Historia da Pedagogia”, ao se
referir a Rousseau.
9 Elencamos essas metas educacionais de forma aleatéria, sem uma preocupacgdo cronoldgica ou de

importancia historica.



28
absoluta dos proprios pressupostos € ndo reconhecem que, na verdade, a aceitagdo desses

pressupostos significa uma questao de fé. Assim, os diferentes grupos/comunidades, sejam eles
politicos, filos6ficos, sociologicos etc., situados no passado ou no presente e que defendem,
com afinco, as suas metas educacionais, podem ser considerados grupos/comunidades de f¢.

Vale ressaltar ainda que existe uma confusao sobre a questdo da fé. Usamos o termo fé
em variados sentidos e contextos. Sendo assim, abordar a questdo da f¢, de forma mais
sistematica, nos leva a perceber que se faz necessario fazer distingdes sobre os tipos de fé. Esses
tipos de fé se distinguem, em ultima instancia, pela forma como a adquirimos: se através de
uma transmissdo de um sujeito para outro, de forma direta ou camuflada, ou se através de uma
aquisi¢do existencial propria, singular.

Dentro desse contexto, a presente pesquisa tem a inten¢do de realizar um estudo sobre
um tipo de f€é que contribui para o campo pedagdgico ao fomentar o que lhe ¢ basilar: o
desenvolvimento do que ¢ proprio de cada educando e a necessidade de que estes assumam o
sentido de suas proprias vidas.

Para a condugdo desse caminho, partimos das seguintes indagacdes: Como se
desenvolve, em uma perspectiva da integralidade, a fé na propria condigdo humana? E, a
proposito, como vivencia-la enquanto caminho particular?

A partir desses questionamentos, propomos o seguinte objetivo geral: indicar um tipo
de fé que fomente o processo singular e Unico de conquista do sentido da vida de cada Ser
humano e que possibilite ao pensamento pedagodgico uma abordagem do desenvolvimento
integral do educando, buscando compreender as formas de aquisi¢do e de afirmagdo dessa fé
ao longo do percurso existencial. O desdobramento desse objetivo geral nos conduz aos
seguintes objetivos especificos: a) compreender um tipo de fé que contribui para o processo de
formagdo humana; b) analisar os momentos de aquisi¢ao e de afirmacdo de uma fé propria
através da biografia e da obra do filosofo Martin Buber; e c) delinear as caracteristicas desse

tipo de fé e apontar algumas contribui¢des a formagao humana.

1.4 O PENSAMENTO DE MARTIN BUBER E SUA RELEVANCIA PARA O NOSSO
CAMINHO DE PESQUISA: UMA CONTRIBUICAO PEDAGOGICO-EXISTENCIAL

Apo6s esse breve desvelamento do nosso objeto de pesquisa, das nossas indagacdes
norteadoras € de nossos objetivos, também achamos importante fazer algumas consideracdes

sobre o processo de aproximacao e de escolha do principal autor que fundamenta o presente



29
trabalho: o filésofo e educador austriaco Martin Buber. Nessa direcdo, achamos valido

rememorar algumas questdes ja afirmadas anteriormente, a fim de melhor entendermos como
chegamos a Buber.

Logo nas primeiras linhas desse trabalho procuramos explicitar, de maneira geral, as
razoes que nos levaram a pensar e a propor um projeto de doutorado que tematizasse a fé e suas
implicagdes para a formag¢ao humana. Naquela ocasido, procuramos revelar nossas razoes
existenciais para nos langarmos nesse caminho. Desse modo, enfatizamos que nossa pratica,
enquanto educadora de Educacao Infantil em uma rede publica de ensino, nos fez realizar varias
indagacdes pedagogicas e existenciais; ao buscar respondé-las, a fé se desvelou como elemento-
chave para a grande maioria dessas questdes. Esse, entdo, foi o inicio de nosso caminho de
pesquisa; ou seja, a tematica da fé e suas implica¢des para a formagao humana se desvelaram
para nés a partir da nossa existéncia enquanto educadora que indaga sua realidade/concretude.

Ainda no inicio de nossa pesquisa, precisavamos de um tedrico que nos ajudasse a
compreender tal fendmeno e a situa-lo a partir de uma lente pedagdgico-existencial. Havia
varios tedricos que ja nos eram conhecidos e que convergiam com as nossas perspectivas de
pensamento sobre os elementos mais sutis da existéncia e sobre a formac¢do humana. Essa lista
de tedricos se tornou ainda maior apos a nossa primeira revisao da literatura, uma vez que os
trabalhos estudados nos apontaram outros tedricos que também abordavam o fendmeno da fé
dentro do prisma educacional e levavam em consideragdo as sutilezas da existéncia. Todavia,
dentro desse vasto horizonte, escolhemos dialogar com Martin Buber . E por que
especificamente Buber, mas nao outro tedrico?

Escolhemos Buber porque, para nds, pensar a formag¢do humana implica encarnar o
sentido de nossa existéncia; implica buscar percorrer o caminho de encontro com a nossa
verdade; implica tentar estar presente no mundo e buscar pertencer a ele. Assim, Buber chega
em nosso caminho como um velho amigo que, através de suas palavras, nos devolve ao mundo;
que, através de sua vida, nos possibilita ver que, mesmo diante das vicissitudes do cotidiano,
pertencemos ao mundo; e que nos faz compreender que s6 podemos encontrar com nossas
verdades quando nos fazemos presentes no mundo e nas relagcdes com aqueles que nos chegam.
Para explicitarmos a reverberagdo que Buber teve e tem em nossas vidas e em nossas
compreensdes educativo-existenciais, fazemos uso das palavras de Clarice Lispector: “Escrever

¢ procurar entender, procurar reproduzir o irreproduzivel, € sentir até o tltimo fim o sentimento

10 Isso ndo quer dizer que ndo dialoguemos com outros estudiosos; essa ¢ apenas uma &nfase necessaria de
se situar, uma vez que Buber foi escolhido como o tedrico norteador da pesquisa.



30
que permaneceria vago e sufocador. Escrever ¢ também abencoar uma vida que nao foi

abengoada” (LISPECTOR, 1999, p. 134). Dessa forma, pensamos que Buber, através de suas
obras, nos abengoou e abengoa nesse caminho de compreensao da fé, da formacdo humana e,
porque ndo dizer, de nossa propria existéncia.

Para compreendermos melhor essa nossa escolha por Buber, esbogaremos mais alguns
comentarios sobre a realidade na qual estamos situados e, depois, apresentaremos como o
pensamento desse autor nos possibilitou/possibilita uma aproximagao a uma existéncia propria
e a0 mesmo tempo formativa, apesar das hostilidades existentes na concretude.

Temos observado, nos ultimos anos, que o niumero de atrocidades cometidas em nome
da “f¢” aumentou de forma recorrente. Nao ¢ necessario irmos muito longe geograficamente,

44

nem temporalmente, para nos depararmos com a “fé¢” sendo circunscrita em agdes grotescas.

Em nosso pais foi eleito um presidente que tinha como slogan de campanha “Brasil acima de

tudo, Deus acima de todos!”'%;

mas ele mesmo, em suas falas durante a campanha, € mesmo
apos ser eleito, reverenciava/reverencia torturadores, assassinos e ditadores famigerados. Dai ¢
de se questionar: que tipo de fé ¢ essa proclamada por ele, uma vez que ela fere os valores
humanos.

Como ¢ sabido, grande nimero dos eleitores desse politico pertence a uma dada corrente
religiosa, a qual tem certo predominio dentro do universo politico. Assim, os politicos ligados
a essa corrente religiosa vém, ao longo dos ultimos anos, propondo projetos de lei (PLs)
considerados retrocessos dentro da perspectiva dos direitos humanos. Segundo o relatorio da
Organizagao das Nagdes Unidas (ONU), datado de janeiro de 2017, o Brasil € considerado “um
pais com uma discriminagao estrutural, intolerante, com altas taxas de violéncia e até com seu
carater secular ameagado por pressdes de grupos e bancadas religiosas dentro da politica” (UOL

NOTICIAS, 2017). Essa afirmacdo dos relatores da ONU, que tragaram um panorama sobre o

Brasil, so reitera a ideia do quao problematica ¢ essa ligagdo entre a politica e a religido em

11 Achamos importante salientar o que afirma PASSOS sobre essa frase no discurso do atual presidente para
apenas situar os desdobramentos que ela tem na realidade ¢ no momento historico dessa pesquisa “O lema de
campanha que conduziu o atual mandatario ao poder escondia um propésito real de governo de viés teocratico,
embora naquele momento soara mais como uma frase de efeito do marketing politico conservador. Era um
proposito auténtico do lider construido pelas for¢as conservadoras em uma alianga um tanto inédita que conciliou
elite, liderancas militares, igrejas pentecostais e catdlicos tradicionais. Deus e patria ndo eram, de fato, um
conteudo politico inédito; na verdade, um par bem-casado que atuou em momentos da politica nacional. [...] trata-
se de uma teologia do poder: Deus todo-poderoso que quer implantar seu Reino por meio de um eleito investido
de poder para tal missdo” (2021, p. 103-104).



31
nosso pais. E isso nos faz indagar sobre que/quais tipo(s) de fé esta(ao) por tras de determinadas

religides®?.

Ainda sobre a bancada de politicos ligados a essa determinada corrente religiosa, e sobre
a influéncia desta no atual Governo Federal, podemos dizer que ela ¢ uma das principais
defensoras do Movimento Escola Sem Partido3, o qual embasa os Projetos de Lei n. 867/2015
e n. 193/2016 que tramitam, respectivamente, na Camara de Deputados e no Senado. Segundo
GUILHERME e PICOLLI, tais projetos de lei “apresentam como pano de fundo a compreensao
de que a escola deve limitar sua atuagdo na instrucdo e instrumentalizagdo, na transmissao do
conhecimento” (2018, p. 4). Compreendendo que a Educagdo, enquanto processo de formagao
humana, vai além da mera aprendizagem de técnicas e de conhecimentos, € ndo pode e nem
deve ficar subserviente as diversas instituicdes sociais'®, depreendemos que os projetos de lei
supracitados destituem o educador e a propria Educagdo de suas responsabilidades para com
aqueles que chegam ao mundo carregando consigo singularidades que devem ser desenvolvidas
ao longo de suas formacdes. Compreendemos que essa destituicio da responsabilidade
educativa ocorre porque o educador, no contexto de uma escola sem partido, passa a ser um
mero “executador de ordens externas a ele” (ROHR, 2014, p. 60) e ja ndo é mais capaz de
contribuir com uma Educagdo que permita a seus educandos o desenvolvimento de seus
caminhos proprios. Para nds, o papel do educador ¢ fundamental numa educagdo que vise

florescer a nossa humanidade. Como diria BUBER,

O educador que tenho em mente vive num mundo de individuos, do qual uma
determinada parte esta constantemente confiada a sua guarda. Ele reconhece cada um
destes individuos como apto a se tornar uma pessoa Unica, singular e portadora de
uma especial tarefa do Ser. Que ela, somente ela pode cumprir. Todo o ser com
caracteristicas pessoais mostra-se para ele como incluido num tal processo de
atualizacdo e ele sabe de propria experiéncia que as forgas atualizadoras estdo cada
vez mais empenhadas numa luta microcésmica com forcas contrarias. Ele aprendeu a
se compreender como um auxiliar das forgas atualizadoras (2014, p. 150).

Desse modo, notamos que os projetos de lei abordados acima seriam, nas palavras de
Buber, forgas contrarias ao processo de formagao humana. Nesse contexto, a leitura buberiana
nos indica que cabe ao educador lutar contra essas forgas contrarias a partir de sua pratica

cotidiana, para que, assim, possa auxiliar o processo de atualizacdo daqueles seres que lhe sdo

12 Muito embora essa ndo seja nossa questao de pesquisa, acabamos por tangenciar esse questionamento
quando tratamos dos diversos tipos de fé.
13 De acordo com o proprio Programa Escola Sem Partido, o mesmo objetiva “inibir a pratica da doutrinagao

politica e ideologica em sala de aula e a usurpagao do direito dos pais dos alunos sobre a educagdo moral dos seus
filhos” (PROGRAMA ESCOLA SEM PARTIDO. O que é o Programa Escola Sem Partido. Disponivel em:
http://escolasempartido.org/programa-escola-sem-partido/. Acesso em: 22 ago 2021).

14 Sejam elas a familia, a igreja, o Estado etc.



http://escolasempartido.org/programa-escola-sem-partido/

32
confiados a educar. Nos, enquanto educadores, também encaramos essa luta como uma

responsabilidade nossa; e a presente pesquisa se constitui, assim, como parte do exercicio dessa
nossa responsabilidade.

A partir dessas breves constatagdes de nossa realidade, podemos dizer ainda que a
aquisicdo de uma f¢é fanatica pode ser utilizada — como j& observamos na atualidade do campo
politico brasileiro — para manipular as pessoas, instituindo falsas verdades® que devem ser
seguidas por todos. Nesse sentido, a educacdo ¢ utilizada como uma excelente serva
propagadora de ideias totalitarias e segregadoras. Esse ¢ mais um elemento que reforga nossa
iniciativa de pesquisar o fendmeno da fé em face de uma nog¢ao educativa que assuma como
meta educacional a formac¢dao humana integral, no sentido do desenvolvimento do que ¢ proprio
em cada educando e da necessidade de que estes assumam o sentido de suas proprias vidas.

Acreditamos que chafurdar nos problemas diagnosticados na realidade ndao nos
possibilita ampliarmos nossos horizontes € procurarmos outras formas de viver. E ¢é ai que, mais
uma vez, Buber nos aparece: nao como um herdi, mas como uma pessoa que, mesmo tendo sido
educado dentro de uma perspectiva religiosa ortodoxa (judaismo); que, mesmo tendo vivido
trés grandes guerras (Primeira e Segunda Guerra Mundial e a Guerra entre judeus e palestinos
na Palestina), ndo sucumbiu diante das atrocidades e nem se fechou dentro dos rituais e dos
dogmas da religido a qual foi inserido desde crianga. Pelo contrario, ele enfrentou a realidade
partindo de sua autenticidade, se contrap0s a alguns conteudos de fé transmitidos pela religido
na qual foi criado e ndo se curvou diante das adversidades impostas por aqueles que pensavam
diferente dele (incluindo nesse grupo as diversas “autoridades” religiosas e sociais que tinham
visoes de mundo diferentes). Enfim, Buber procurou viver conforme sua verdade mais intima
e arcou com as consequéncias de tal atitude. Assim, ele nos inspirou e nos inspira a
percorrermos os caminhos ténues da nossa realidade confiando nos valores que nos sdo

proprios, mesmo que a realidade que nos cerca se imponha como oposta a estes. Esta realidade

15 Concordamos com PASSOS quando diz que “A consciéncia fanatica habita entre nds em tempos de pos-
verdade praticada pelas fake News e dos regimes de ultradireita. O apoio a esses regimes revela de modo dramatico,
sendo catastrofico, as concessodes de individuos, grupos, igrejas, partidos, militares, midias convencionais e grupos
financeiros a valores que a sociedade moderna julgava essenciais e basilares da vida social. Hoje ja ndo seria
correto identificar o fanatismo somente em grupos militantes socialmente visiveis e politicamente organizados,
como o caso dos neonazistas, dos grupos tradicionalistas catélicos, dos QAnon ou Estado islamico. Embora esses
grupos crescam pelo mundo afora, o fanatismo dos militantes de ultradireita, com suas afinidades religiosas
fundamentalistas e tradicionalistas, tem ocupado novos espacos e agido por meio de novas estratégias. As redes
virtuais oferecem o territorio (desterritorializado) mais anénimo, agil e legitimo, onde ser fanatico se torna mais
legitimo” (2021, p. 212). Essa afirmagao de Passos € importante para percebermos o quanto essas falsas verdades
instituem um modo de vida social pautado em valores distorcidos e que sua dissemina¢do engendra cada vez mais
praticas fanaticas, fés fanaticas.



33
que nos cerca e que se opde aos valores que consideramos como nossos necessita ser mais do

que denunciada; necessita ser encarada a partir de todo o nosso ser, de nossa integralidade, pois
s6 podemos interferir nela, fazer alguma diferenga, na medida em que procuramos nos
desenvolver humanamente, apesar dessa realidade.

O que Buber nos diz sobre isso ¢ que, quando desejamos algo para nés e/ou para o
mundo, devemos concretizad-lo no mundo a partir de nds, de nossa realidade pessoal, dos
contextos nos quais nos inserimos e dos quais tomamos parte — ao invés de apenas idealizarmos
tal cendrio. O que ele nos indica ¢ que a realidade da existéncia humana estd atrelada a
concretude de sua acdo-no-mundo. Em sua época, Buber vivenciou trés guerras — momento
historico que fez a humanidade se voltar para as questdes de igualdade, representadas na
imagem de uma comunidade justa e prospera. Partindo dessa ideia de comunidade que vigorava
em sua época, Buber enfatizou a radicalidade da existéncia concreta de cada ser singular ao nos
dizer que, se queremos realmente tal comunidade, devemos parar de concebé-la como um ideal

e comecar a materializa-la em nossas a¢des cotidianas.

A quest@o que aqui apresento, s6 pode ser respondida, na pratica, experiencialmente,
por pessoas. Se, de fato, existe este anseio, este desejo pela comunidade do qual se
fala muito hoje, se tal desejo existe como forga real, que regenera e constrdi a vida, se
isto é entusiasmo ou realidade, s6 pode ser evidenciado quando os homens que
possuem este ideal cessem de considera-lo como ideal, quando tais pessoas com a
realidade de sua vida, nos contextos nos quais se inserem — seja familiar, profissional
ou social — levem a sério sua vida, somente sua propria vida. Nada mais hd que ser
levado a sério. Esta é a unica realidade que, na verdade, possuimos. Somente aqui
podemos construir algo. Esta vida vivida, quotidiana, esta profissdo, este contexto
onde cada um de nos esta inserido pelo destino; esta realidade totalmente pessoal, é
este o elemento para a constru¢do da comunidade (BUBER, 1987, p. 89) (grifo nosso).

Sendo assim, Buber contribuiu para que amplidssemos nossos horizontes no que diz
respeito a realidade, uma vez que ele nos legou a compreensdo de que a Unica realidade que
possuimos ¢ a nossa realidade pessoal, enquanto seres humanos, enquanto cidadaos, enquanto
profissionais etc., em face de cada contexto no qual nos inserimos. Isso foi fundamental para
que escolhéssemos Buber para nos acompanhar nessa nossa jornada, a qual ndo se limita a
universidade, mas se expande para todos os meandros de nossa existéncia.

Para além de todos esses motivos elencados acima para a escolha de Buber como tedrico
fundamental da nossa pesquisa, achamos valido pontuar que esse fildsofo pode ser reconhecido
por demonstrar uma grande coeréncia entre o que escreveu € o que fez em sua vida, como bem

afirma SANTIAGO:

A filosofia de Buber é propriamente afirmagao do primado da vida, que ele entende
essencialmente como encontro, relagdo; responsabilidade de responder
existencialmente a realidade humana, as solicitacdes do mundo. Essa foi a maneira
com a qual ele mesmo conduziu sua existéncia (2008, p. 19).



34

Ter essa coeréncia entre vida e obra foi um dos elementos que nos fez escolher o filosofo
austriaco como nosso teoérico principal, posto que, se visamos nos aproximar de um fendmeno
tdo sutil quanto o ressoar de uma fé propria no processo de formagdo humana, ndo podemos
separar nossos pensamentos de nossas agdes; ndo podemos separar nossas agdes como
educadores de nossas referéncias existenciais. Desse modo, achamos importante, nesse
momento, desvelarmos algumas informagdes mais gerais da biografia de Buber, com o intuito
de apresenta-lo. Contudo, gostariamos de situar que no capitulo nove dedicaremos uma ateng¢ao
maior a alguns fatos de sua vida, uma vez que, a partir dessas passagens (as quais trataremos
como imagens/fotografias de sua vida), pretendemos desvelar o processo de aquisi¢do de sua

fé propria e o desdobramento dessa fé no seu processo de formag¢ao humana.

1.4.1 Martin Buber: breves apontamentos de vida e obra
“E quanto mais cada individuo desenvolve e
descobre as fontes secretas de sua propria
personalidade incomunicavel, mais ele pode
contribuir para a vida do todo”.
(Thomas Merton)
Antes de iniciarmos a biografia de Martin Buber, gostariamos de dizer que o presente
texto que segue trata de forma mais geral os aspectos da vida do fildsofo e apresenta algumas
obras que consideramos importantes para entender o desenvolvimento do pensamento dele.
Sendo assim, ndo temos aqui, nesse espago, o intuito de um aprofundamento maior sobre a vida
do filosofo austriaco, uma vez que no capitulo nove nos debrugaremos sobre alguns momentos
de sua vida, os quais acreditamos estarem relacionados com seu processo de aquisi¢cdo de uma
fé propria e seu processo de formacdo humana. Entdo, no capitulo nove, faremos um giro sobre
a vida do filésofo de forma mais profunda.
O filésofo Martin Mordecai Buber nasceu em 8 de fevereiro de 1878, na cidade de
Viena, na Austria, e faleceu em 13 de junho de 1965 na cidade de Jerusalém, em Israel. Filho
de Carl Buber e Elise Buber, ambos judeus. Ainda durante a sua primeira infancia, Buber foi
morar na cidade de Lemberg (na Galicia) com seus avos paternos Salomoén e Adele Buber, em

virtude da separagdo dos seus pais e da ida de sua mae para a Russia. Vale ressaltar que o avo

de Buber possuia grande notoriedade entre os judeus, dentre suas acdes, destaca-se o fato de



35
que ele era hebraista, compilador e estudioso do Midraschim'® e autoridade sobre o Haskalah®'.

Vejamos o que diz o estudioso buberiano SIDEKUM sobre a atmosfera em que Buber vivia na
casa dos seus avos: “Neste clima de piedade e muito estudo, Buber pdde realmente desenvolver
mais tarde varios tratados sobre a vida mistica do movimento do Hassidismo e outros estudos
sobre a Biblia e a teologia” (1979, p. 13); ou seja, o exemplo de seu avo e as vivéncias que o
pequeno Buber teve junto aos seus avds ressoaram no filésofo do didlogo por toda a sua vida.

No ano de 1899, Buber se casou com Paula Winkler e com ela teve dois filhos, Rafael e
Eva. Paula ndo era judia e o casamento de Buber com ela ndo era bem visto pelos judeus
ortodoxos, muito embora Paula, antes mesmo de se casar com Buber, j4 houvesse se convertido
ao judaismo. A partir das nossas leituras dos bidgrafos de Buber e de alguns dos poemas e cartas
que ele escreveu para Paula, pudemos compreender que esta era uma mulher de temperamento
forte e que a relagdo que estabelecera com Buber permitiu 0 mesmo ndo sucumbir ante aos seus
estudos e as intempéries do mundo, ou seja, a relagdo que os dois estabeleceram possibilitava a
Buber pertencer ao mundo e ndo ficar vagando nele.

No que se refere a sua vida estudantil, podemos dizer que comegou a estudar com
professores particulares na casa dos seus avos; depois, deu continuidade a seus estudos em uma
escola cristd. Desde muito cedo teve contato com obras de grandes filosofos como Platdo, Kant,
Kierkegaard, Feuerbach, Nietzsche, dentre outros. Estudou na Faculdade de Filosofia e Historia
da Arte, da Universidade de Viena. Segundo MONTEBELLER, durante o periodo que passou
em Viena, Buber “‘esqueceu-se’ de seu judaismo e entregou-se ao estudo da filosofia ocidental
e mundial” (1967, p. 5). Ainda de acordo com Montebéller, a filosofia de Buber ¢ bastante
influenciada por nomes como H. Cohen, E. Husserl, Brentano e, indo mais para o passado,
Kant, Kierkegaard e Nietzsche (MONTEBELLER, 1967). No ano de 1901, foi estudar na
Faculdade de Berlim e teve como professores Wilhelm Dilthey e Georg Simmel. Em 1904,

recebeu o titulo de doutor pela Universidade de Berlim.

16 “O termo Midrashim ¢ derivado do radical hebraico darash, que significa pesquisar, investigar. O
Midrash, entdo, € uma exposi¢do dos pessukim (versiculos) da Tora, que foi extraido por Nossos Sabios depois de
eles terem sondado as profundezas de cada passuk e todas as palavras e letras ali contidas, na busca por seu
verdadeiro significado.” (CHABD. o que Sao Midrahim. Disponivel em:
https://pt.chabad.org/library/article cdo/aid/4394825/jewish/O-que-so-Midrashim.htm. Acesso em: 21 set 2021).
De acordo com J.V. MONTEBELLER, estudioso que escreveu uma breve biografia de Buber no livro “Historias
do Rabi”, devemos a Salomao Buber “cole¢des de literatura da época do Segundo Templo que, ndo fosse sua
atividade, estariam hoje em imerecido esquecimento” (1967, p. 5).

17 “Haskala, também escrito Haskalah (do hebraico sekhel, “razdo” ou “intelecto”), também chamado de
Iluminismo Judaico, foi um movimento intelectual do final do século 18 e 19 entre os judeus da Europa central e
oriental que tentou familiarizar os judeus com as linguas europeias e hebraicas e com a educagao e cultura seculares
como suplementos aos estudos talmudicos tradicionais” (ENCYCLOPEDIA BRITANNICA. Haskala.
Disponivel em: https://www.britannica.com/topic/Haskala. Acesso em: 21 set 2021).



https://pt.chabad.org/library/article_cdo/aid/4394825/jewish/O-que-so-Midrashim.htm
https://www.britannica.com/topic/Haskala

36
No que diz respeito ao seu desenvolvimento como docente, podemos dizer que no ano

de 1923 assumiu como professor a cadeira de Historia da Religido e¢ Eticas Judaicas na
Universidade de Frankfurt e, neste mesmo ano, publicou sua principal obra, “Eu e Tu”. Buber
permaneceu nessa cadeira até 1933, quando se afastou de suas atribuigdes, antes mesmo de o
governo nazista afasta-lo. Ainda em 1933, Buber fundou a Central para a educagdo judaica e
também foi nomeado diretor da mesma (BARTHOLO JUNIOR, 2001). Ressaltamos que essa
época em que Buber ¢ escolhido para cuidar da Educagdo dos judeus adultos € um momento
bastante hostil para os judeus, uma vez que as persegui¢cdes nazistas estavam cada vez mais
intensas. Elucidamos as palavras de STIEHM e REICHET APUD BUBER sobre a presenca de
Buber na educacdo dos judeus nesse periodo marcado pela exclusdo e pelo preconceito no
processo formal de educagdo na Alemanha: “Na época do nazismo, a principio ele trabalhou,
juntamente com Ernst Simon'® intensamente na construcdo de uma educacdo judaica para
adultos, com a esperanga e o objetivo de dar ao ameagado judeu alemdo consciéncia do
proprio valor e for¢a para resistir’ (2011, p. 59) (grifo nosso). Em outras palavras, Buber
possuia a compreensao de que a Educagdo era fundamental para o povo judeu nao sucumbir
ante ao contexto de violéncia e mais, ela era uma forma de resisténcia a toda a barbarie que
estavam vivendo. Em virtude da truculenta opressdo nazista, Buber e Paula foram morar na
Palestina no ano de 1938. Estando na Palestina, Buber foi chamado para ensinar Filosofia Social
na Universidade de Jerusalém. Entre os anos de 1951 e 1953 dirigiu o Instituto de Educagao de
Adultos, em Israel. Faz-se importante enfatizar que, ao longo da sua vida na Palestina, Buber
defendeu com afinco a ideia de uma convivéncia pacifica entre arabes e judeus. Ao longo de
sua vida enquanto docente, procurou estabelecer relacdes dialdgicas com os seus alunos e sair
da perspectiva do professor enquanto detentor soberano do conhecimento e o aluno enquanto
mero receptor passivo; dentro desse contexto, Buber entendia seus alunos “[...] vendo neles ndo
simples repositorios de seu pensamento e conhecimentos, mas seres humanos a quem cabia
falar, questionar, captar e receber” (MONTEBELLER, 1967, p. 9).

Antes de falarmos sobre algumas das principais obras de Martin Buber, acreditamos que
devemos resgatar alguns dos fios que teceram sua trajetoria tedrica. Seus primeiros escritos,
segundo Von Zuben (2015), vao de 1903 a 1913 e se atém ao misticismo cristdo, trazendo a
tona, dentre outros, Mestre Eckhart e Jacob Bohme; também se destacou a abordagem do

misticismo judaico, com énfase notoria ao hassidismo. Nesse sentido, gostariamos de enfatizar

18 Amigo com o qual Buber ja havia trabalhado tempos atras na revista Der Jude.



37
que o hassidismo ¢ uma vertente menos ortodoxa do judaismo e que esse movimento judaico

esta presente nao s6 nas primeiras obras de Buber, mas também nas obras escritas em sua
maturidade, as quais também sdo fecundas dos ensinamentos hassidicos. Para GOES APUD

BUBER,

Martin Buber e os chassidistas!®: este nio ¢ um relacionamento de sabio, mas uma
amizade de toda a vida. Ele ouviu falar do chassidismo cedo, ainda na casa do avo, e
incorporou suas questdes e suas respostas. Mais ainda: toda sua existéncia. Ele sabia
da capacidade desses crentes ha duzentos anos: eles podiam pensar, brincar, sonhar,
dangar; eles podiam acreditar em Deus de uma maneira leve, como tdo poucos
conseguiam; e, ao mesmo tempo, eles podiam amar o mundo como lugar onde Deus
quer nos encontrar, em todas as agoes, em todas as coisas (2011, p. 56) (grifo nosso).

Saber que as obras e a vida de Buber foram notadamente coloridas pelo hassidismo ¢
uma compreensao necessaria para entendermos o chao onde pisam os pés de Buber. Claro que,
no seu percurso de vida, muitas reflexdes foram revistas, melhor compreendidas; mas essa sua
vinculagdo ao hassidismo ressoou e percorreu com ele o seu desenvolvimento humano;
iluminou sua humanidade e deixou uma camada de vida em suas obras. Vejamos o que diz VON

ZUBEN sobre a representatividade do hassidismo na vida de Buber:

O hassidismo representa uma forma popular da kabala, a qual enfatiza a
espontaneidade e o fervor do sentimento religioso e as preocupagdes de ordem ética.
Essa mistica procura suscitar uma renovacao na vida religiosa judaica, despertando o
entusiasmo do fiel (hassid), encorajando-o a uma constante renovagdo interior. O
hassidismo exerceu forte influéncia sobre Buber; presidindo, em grande medida, a
elaboragdo de sua concep¢do de Deus, do homem, do mundo ¢ da religiosidade na
existéncia humana (2015, p. 945-946).

Partindo dos horizontes hassidicos, Buber se afasta da ideia de religido enquanto um
dogma, uma seita, um passo a passo, um amontoado de regras e se aproxima da ideia de religido
como uma forma viva de relacdo com Deus, com o Absoluto, ou, em suas proprias palavras,
com o Tu Eterno.

Dentro desses horizontes, inspirado pelos ensinamentos hassidicos, Buber, em varios
momentos de sua vida, buscou transmitir esses ensinamentos, no sentido de expor essas ideias
de vida para as pessoas € ndao no sentido doutrinario. Nesse contexto, o referido fildésofo
acompanhou e participou de forma expressiva dos Congressos Sionistas?’, desde o primeiro,

em 1887. De acordo com MONTEBELLER, [...] foi ele um dos primeiros a sugerir e efetuar

19 Chassidismo e Hassidismo sdo palavras que tém o mesmo significado. Alguns tradutores grafam essa
palavra de uma forma, outros, de outra.
20 Sionismo ¢ um movimento que defende o direito do povo judeu em se fixar na regido dos seus ancestrais

biblicos (Jerusalém) e formar um estado judaico em que o povo judeu possa determinar o rumo politico de sua
nacdo. O nome Sionismo vem da palavra Sion, que significa um importante monte nas redondezas de Jerusalém
(Confederacio Israelita do Brasil. CONIB. (0] Sionismo. Disponivel em:
https://www.conib.org.br/glossario/sionismo/. Acesso em: 28 nov 2022).



https://www.conib.org.br/glossario/sionismo/

38
a sintese entre o sionismo pratico-politico de Theodor Herzl e Max Nordau e o sionismo

cultural-espiritualista de Ahad ha-Am (sua admiragao por este tltimo jamais esmaeceu, embora
seus caminhos préticos divergissem)” (1967, p. 6). E interessante saber sobre essa forma de
engajamento de Buber dentro do movimento sionista, uma vez que ela denota a sua percepgao
singular de que o resgate das raizes judaicas ndao poderia se dar apenas através do ambito
politico partidario, mas deveria levar em consideragao, também, a dimensao cultural e espiritual
do povo judeu. Ainda na perspectiva desse resgate das raizes do povo judeu, Buber, em 1901,
editou o Jornal sionista Die Welt ¢ em 1902, ao lado de outros membros, fundou a revista
Jiidischer Verlag (HUISMAN, 2001). A partir do ano de 1909, ele “passou a ministrar na
associacdo dos universitarios judeus de Praga ‘Bar Kochba’ suas palestras sobre o judaismo”
(STIEHM; REICHET APUD BUBER, 2011, p. 59). Apo6s a Primeira Guerra Mundial, Buber
“[...] militou no movimento das escolas superiores e atuou na Escola Judaica Livre, em
Frankfurt/Main, fundada por Rosenzweig. Uma nova fase de seu pensamento, assim como de
seu trabalho como escritor, comegou com o esclarecimento de sua visdo dialégica em Eu e Tu
(1923)” (STIEHM; REICHET APUD BUBER, 2011, p. 58).

Achamos pertinente ressaltar o vinculo de amizade de Buber com dois outros judeus
que, assim como ele, buscavam o fortalecimento do povo judeu, cada um a seu modo. Um
desses amigos de Buber ¢ Gustav Landauer. Os dois se conheceram em Berlim, na ocasido da

presenca deles numa comunidade

[...] fundada pelos irmaos H. e J. Hart, a “Neue Gemeinschaft”, que representava um
04asis para a jovem geracdo: ai os jovens podiam se expressar livremente. A
comunidade apresentava um desejo ardente de novos tempos: o lema era viver mais
profundamente a humanidade do homem (VON ZUBEN 4APUD BUBER, 2004, p.
14).

Landauer # influenciou bastante Buber, principalmente, quanto as suas ideias de
comunidade e esteve ligado ao filosofo do didlogo até a sua fatidica morte, em 1919.
O outro grande amigo de Buber foi Franz Rosenzweig, com o qual comecgou a traduzir

a Biblia hebraica para o alemao, a partir de 1922. Apds a morte do amigo, em 1929, Buber deu

21 “A amizade com Landauer foi decisiva na vida adulta de Buber. Buber o encontrou, em 1899, quando ele
tinha ainda 29 anos. Foi Landauer quem encorajou a mudanga nos estudos universitarios de Buber da ciéncia e da
historia da arte para o misticismo cristdo. Em 1906, Landauer havia publicado a primeira edicdo moderna do
grande mistico alemao, Mestre Eckhart, cujos principios basicos guiaram Buber em suas primeiras tentativas de
traduzir os escritos hassidicos. [...] Gustav Landauer (1870-1919), autor, critico, anarquista, ativista e tedrico,
pertenceu a oposi¢do da faccdo jovem dentro do Partido da Democracia Social da Alemanha e foi um dos
fundadores de A Nova Tribuna Livre do Povo em Berlim, em 1892. Era editor do jornal socialista Der Sozialist,
de 1893 a 1899 ¢ 1909 a 1915. Foi fundador da Alianga Socialista em 1908 e comissario de Instrucdo Publica do
Primeiro Conselho Republicano da Bavaria, em 1919. Foi assassinado por tropas contra-revolucionarias, em
1919[...]” (CARRARA, 2017, p. 53-54).



39
continuidade, sozinho, a essa tradugdao, a qual foi concluida no ano de 1961. Segundo

MONTEBELLER, a tradu¢io da Biblia por esses dois amigos tinha a intengdo de “[...]
transportar o homem ao didlogo com o Verbo Divino” (1967, p. 8). Para além da tradugdo da
Biblia, Rosenzweig também contribuiu com a nog¢do dialdgica?? de Buber. Destacamos, ainda,
o que disse VON ZUBEN sobre o caminho percorrido por Buber ao longo de sua vida:
“Reconhecendo sempre sua pertenga ao espiritualismo judeu, mantendo-se sempre fiel ao
sionismo, ele construiu seu proprio caminho” (2015, p. 942).

Ainda sobre o percurso de Buber e sua forma peculiar de colocar em agdo os
ensinamentos hassidicos e, consequentemente, assumir uma postura ética, elucidamos a
formacgao de um grupo em torno da Revista /hud, na Palestina, com Magnés e Simon; tal grupo
objetivava proporcionar o didlogo com os arabes.

Dentro desse emaranhado de agdes, pessoas e relagdes, Buber atravessou trés grandes
guerras sem sucumbir ao pessimismo, tdo comum naqueles tempos, e colocou o Didlogo como
expressdo de sua existéncia e de suas obras. Desse modo, gostariamos de chamar aten¢ao para

as palavras de MONTEBELLER:

Em Buber todos os temas se entrelagam, a interagdo das matérias ndo ocupa apenas o
plano teodrico das investigagdes intelectuais. Tal interagdo antes ocupa uma posicao
essencial no seu filosofar. [...] escritos destinados a ampliar sua posi¢ao fundamental
perante os temas que repontam constantemente em sua obra: o homem, o mundo,
Deus, que o colocam dentro das grandes linhas filosoficas do nosso século. Pois,
recusando-se a condicionar um ao outro a génese de quaisquer desses elementos
constitutivos do seu pensamento, vendo-se realmente for¢ado a trati-los
separadamente, acha-se Buber, ao mesmo tempo, na obrigac¢do de revelar a formula
que os relaciona entre si. Nisto, de fato, reside sua real grandeza: ndo misturar o que
ndo ¢ passivel de permuta, manter destacado o que se acha separado e descobrir o
elemento virtual que os une a todos: o Didlogo. Buber nao descobriu o didlogo por
via experimental ou mental: como ele mesmo insiste em afirmar, o didlogo “acontece”
—no hassid que espera do rabi palavras de conforto, auxilio e ensinamento, e no tzadik
que lhe responde; no homem que encontra seu semelhante e o vé€ e lhe fala; no outro
que nos responde, vé-nos, trabalha e coopera conosco; no artista que corporifica em
matéria a forma nele existente e a expde ao mundo; no mundo que nos recebe e sobre
quem exercemos nossa atividade; mas, e principalmente, no “grande didlogo”, em que
Deus se dirige a0 homem e o0 homem O ouve e responde e O louva e se queixa (1967,
p. 7-8) (grifo nosso).

Concordamos com Montebéller sobre ser o Didlogo buberiano a grande conexdo entre
os trés principais elementos de seu filosofar: o homem, o mundo e Deus. Sobre esses e varios
outros horizontes buberianos, iremos refletir com mais afinco no capitulo nove. Por ora,

afirmamos que essa reflexdo lhe foi possibilitada, em grande medida, a partir da sua fecunda

22 “[...] a presenca marcante de seu amigo e interlocutor, Franz Rosenzweig, foi decisiva na criacdo e
elaboracdo final de Eu e Tu. Rosenzweig leu o manuscrito e apresentou diversas sugestdes acatadas por Buber”
(VON ZUBEN, 2008, p. 94).



40
relagdo com o hassidismo e que, embora o Dialogo seja um fio importante para a compreensao

de sua filosofia, outros fios também se juntam a ele e, juntos, vao tecendo horizontes
compreensivos nao so sobre as obras, mas, também, sobre a vida do filosofo.

Feitas as considera¢des acima, vamos agora apresentar algumas obras de Buber que
consideramos importante para nos aproximarmos ao seu pensamento®. Escolhemos as obras
que seguem em virtude do seu marco temporal, uma vez que entendemos que o pensamento do
autor, ao longo dos anos de sua existéncia, foi tomando contornos mais profundos em relacdo a
certos temas que ja haviam sido introduzidos em seus primeiros escritos. Assim como o
pensamento de Buber foi tomando contornos mais profundos, o filésofo do didlogo também
reviu certas nogdes que tinha e incorporou outras reflexdes a tais nogdes. Outro aspecto que
levamos em consideracdo na escolha das obras que seguem foi a relevancia delas para a
Educacdo e para a compreensdo de fé¢ do autor. Vale ressaltar que so6 tivemos contato com
algumas obras de Buber que estavam traduzidas para o portugués, para o espanhol, para o
italiano e para o inglés, assim sendo, ndo temos como afirmar que essas obras que listamos
abaixo sdo, de fato, as mais importantes; apenas sinalizamos que, dentre os critérios que
elegemos, estas foram as que mais nos chamaram atenc¢ao. Abaixo dedicamos um espago para
cada uma dessas obras.

“A lenda do Baal Schem”, escrita em 1907, ¢ uma das primeiras obras de Buber. Nela,
o filosofo austriaco narra as historias do Rabi Isracl ben Eliezer, também chamado de Baal
Schem Tov (O Mestre do Bom Nome). Nessa obra, temos acessos as lendas hassidicas e aos
ensinamentos que as perpassam. De forma leve, mas ao mesmo tempo profunda, ela desvela
um pouco do mundo hassidico e nos aproxima da magia da possibilidade de realizar Deus no
mundo. Como diria Martin Buber, “A lenda do Baal Schem néo ¢ a historia de um homem, mas
a historia de uma convocagdo. Nao narra um destino, porém uma convocac¢ao” (BUBER, 2003,
p. 16). Sendo assim, as lendas contidas no livro nos convidam a encarnar Deus no mundo.

»24 escrita em 1903. Para Maurice Friedman, este

“Daniel: Didlogos sobre realizag¢do
livro “[...] ¢ importante para compreender o desenvolvimento do pensamento buberiano, seu
existencialismo juvenil, seu ensino sobre a santa inseguranga e a realizacdo e a sua maneira de

abordar o teatro e a poesia” (FRIEDMAN, 1993, p. 483) (traducao nossa). Lembrando que essa

23 Encontramos uma lista das obras mais importantes de Martin Buber traduzidas para o Inglés na biografia
de Buber escrita por Maurice Friedman (1993), em sua versio em espanhol, intitulada “Encuentro en el
desfiladero™.

24 Infelizmente ndo conseguimos realizar a leitura desse livro; apenas nos aproximamos as discussdes
contidas nele a partir da leitura da biografia de Buber, escrita por Maurice Friedman (1993).



41
¢ uma de suas primeiras obras e que algumas no¢des contidas nela foram sendo alteradas e/ou

ampliadas ao longo de sua maturidade.

“Eu e Tu”, escrita em 1923, ¢ considerada por Buber sua principal obra. Nela, o filésofo
resgata alguns conceitos que permeiam algumas de suas obras anteriores e suscita reflexdes que
foram aprofundadas em obras posteriores. A obra esta dividida em trés partes, a saber: Palavra,
Historia e Deus. Consideramos que essa obra ¢ composta de varias camadas que tratam
elementos filosoficos de maneira sublime, profunda e relacionada a concretude. Assim,
deparamo-nos, dentre outros elementos, com a natureza primaria do homem, o ser relacional;
com as formas de resposta do homem a concretude; com os paradoxos da vida; com Deus; com
o didlogo etc. Eu e Tu nos chama a pensar sobre n6s no mundo e sobre a origem humana a partir
das palavras-principio. De acordo com VON ZUBEN, Eu e Tu ¢ “[...] obra de um pensador
visionario que mobiliza seus conhecimentos em filosofia, em mistica, em hassidismo, em
hermenéutica. Os elevados principios que jazem no fundamento dessa filosofia, um tanto
quanto utdpica, configuram um éxito inesperado e imprevisivel” (2015, p. 943).

“O que é 0 homem?”?: a primeira edi¢io dessa obra é datada em 1938 e foi escrita em
hebraico. Este livro surge a partir de um curso de Verdo que Buber ministrou na Universidade
Hebraica de Jerusalém, em 1938. Envolto pelas preocupagdes que se faziam presentes desde a
Primeira Guerra e pelas atrocidades que se desdobravam na Segunda Guerra Mundial, esse livro
¢ escrito como uma forma de responder o que ¢ esse homem que € capaz de destruir a sua
espécie, mas ndo a partir de termos tedricos bioldgicos, psiquicos, fisicos. Em sua resposta a
esta questdo, Buber aponta para os horizontes antropoldgicos da existéncia humana, para o ser
relacional do homem, para o principio dialégico que se distancia do individualismo e do
coletivismo. Nesse contexto, Buber resgata as perspectivas historicas dessa interrogag¢ao sobre
o homem e seus desvelamentos que estdo presentes nos pensamentos de filésofos como:
Aristoteles, Kant, Hegel, Marx, Feuerbach, Nietzsche, Heidegger e Scheler. A partir dos
pensamentos desses autores, Buber vai desvelando o seu ponto de vista, ora discordando de tais
autores, ora convergindo, em parte, com seus pensamentos. Sobre o livro O que é o homem?,
SILVA nos diz que “Ap6s um olhar panoramico e critico sobre essa realidade historica, Buber
elabora sua reflexao antropoldgica, que tem como fundamento a ontologia da relagao, base para

uma antropologia que ele denomina de inter-humana” (2014, p. 56).

25 Trabalhamos com a versdo em espanhol dessa obra, intitulada “Que es el hombre?” (1985). No entanto,
essa obra também se encontra em um dos capitulos do livro de Buber que se chama “Between man and man”
(1961).



42
“Entre homem e homem” (Between man and man) ¢ uma obra composta por diferentes

artigos de Buber publicados em anos diferentes. Essa obra foi langada pela primeira vez no ano
de 1947; no entanto, ¢ valido evidenciar os anos em que cada artigo contido nesse livro foi
escrito, a saber: o primeiro artigo “Didalogo”, em 1929; o segundo artigo “A questdo para o
individuo”, em 1936; o terceiro artigo “Educag¢do”, em 1926; o quarto artigo “A educagdo do
carater”, em 1939; o quinto “O que é o homem”, em 1938. Na introducao da quinta edicao
desse livro, BUBER explicita que “As cinco obras que reuni neste volume para os leitores
ingleses surgiram em conexdo com meu livro ‘Eu e Tu’ (1923), como forma de complementar
e aplicar o que disse 1a, com particular atengdo as necessidades do nosso tempo” (1961, s/p)
(traducao nossa). Dentro dessa perspectiva, esse livro explicita certas questoes levantadas no
livro Eu e Tu e desvela a perspectiva educacional do fildsofo. Vale ressaltar que a traducdo para
o portugués do livro “Do didlogo e do dialogico” (2014) ¢ composto pelos dois primeiros
artigos do livro “Between man and man”, além de um artigo de Buber intitulado “Elementos do
inter-humano”, o qual foi publicado pelo filésofo em 1953 e que trata mais especificamente
sobre o que ocorre no limiar do ‘entre’, ou seja, no limiar do “espago onde se realiza o dialogo,
o encontro entre 0 Eu e Tu” (QUEIROZ; WEINBERG APUD BUBER, 2014, p. 10). Sendo
assim, “Do didlogo e do dialdgico” também pode ser considerada uma obra de suma
importancia para a compreensao do pensamento do autor.

“O Caminho do homem segundo o ensinamento chassidico” foi publicado em 1948,
num mundo pés-guerra e repleto de interrogacdes sobre o porvir, mas Buber, como um filosofo
que preza pelo momento presente e pela concretude, volta-se mais uma vez aos ensinamentos
hassidicos e, através das imagens de suas lendas, fala-nos sobre os elementos tdo
imprescindiveis e caros para o caminho do homem em qualquer época histérica. Assim,
deparamo-nos com seis ensinamentos hassidicos que, segundo o filosofo austriaco, sdo
importantes para o caminho de formagdo humana, a saber: a autocontemplagdo, o caminho
particular, a determinag@o, 0 comegar consigo mesmo, 0 ndo se ocupar consigo mesmo € o aqui

e agora. Sobre esse livro, vejamos o que diz GOES APUD BUBER:

A obra escrita ha quase cinquenta anos, na qual o “mistério da existéncia” foi
imaginado de maneira quase serena e luminosa, ndo perdeu nada de sua atualidade.
Nos leitores bisnetos de hoje, e nds, os leitores dos anos de 1950 que envelhecemos,
entendemos o que quer ser entendido corretamente: como ajuda; e a palavra “ajuda”
tem especial eco buberiano. “Os anjos”, dizem os chassidicos “nascem da ajuda
realmente dada”: Buber escreveu esta frase num agradecimento a Albert Scheweitzer,
a quem se sentia especialmente ligado como um “apoéstolo do imediato”; e nos,
aqueles que tocados a cada vez pela ayeka? divina, procuram pela resposta, pegamos

26 Em portugués, essa palavra hebraica significa “Onde vocé esta?”.



43

para nos as belas palavras da mao de Buber: recebemos ajuda, ao mesmo tempo atual
e atemporal (2011, p. 55-56) (grifo nosso).

“Eclipse de Deus” foi publicada em 1952 e contém alguns textos interdependentes de
Buber que foram escritos em situagdes € anos distintos. No entanto, todos os textos situados
nesse livro falam sobre a relagao entre Deus e 0 homem; assim, Buber tangencia o problema do
religioso na sociedade de seu tempo e na de outros tempos. Essa obra também contém uma
discussdo entre Buber e Carl Jung sobre o fendmeno religioso, no qual Buber demarca sua
critica a0 pensamento de Jung sobre a transcendéncia. Para FRIEDMAN, esse livro “E um
importante manifesto da filosofia da religido, com criticas sobre a maneira como pensadores
contemporaneos [...] contribuem ao eclipse de Deus ao negar a realidade da transcendéncia”
(1993, p. 484) (tradugdo nossa).

“Encontro: Fragmentos Autobiogrdficos” foi publicada em 1963 em sua versdo
definitiva; antes dela, ja haviam sido publicadas duas outras versdes desse texto. Nessa obra,
Buber deixou registrado algumas passagens da sua vida que o marcaram profundamente. Goes
APUD Buber se perguntara, no posfacio do referido livro, “Fragmentos autobiogrdficos: sera
suficiente? Serd uma atitude sébia no final contentar apenas com isto?”, € 0 mesmo pensador

respondera:

Fragmentos autobiograficos sdo, pois, como soma de momentos realizados numa
composicdo de cerca de cem paginas. Percebemos o que alguém experimenta na
relag@o consigo proprio. Depois, como o mundo e o meio ambiente 0 movem, formam
e transformam. Por altimo: como se manifesta a ele o eterno face a face, o eterno como
“tu” na sua vida (GOES APUD BUBER, 1991, p. 68).

Consideramos que essa € uma obra que nos permite uma aproxima¢dao ao caminho
particular de Buber e a alguns dos paradoxos que fizeram parte de sua vida.

A partir de tudo o que foi exposto nesse topico sobre a vida e parte das obras de Martin
Buber, gostariamos de dizer ainda que, em Buber, vemos encarnado aquilo que o escritor
Thomas MERTON APUD LISPECTOR diz e que, brilhantemente, Clarice Lispector resgata
em uma de suas cronicas: “[...] E quanto mais cada individuo desenvolve e descobre as fontes
secretas de sua propria personalidade incomunicavel, mais ele pode contribuir para a vida do
todo” (1999, p. 201); mas essa descoberta sobre as fontes secretas de sua propria personalidade
e as suas consequentes contribui¢des para o mundo ndo sao possiveis dentro de um isolamento
estéril e nem dentro de um coletivo sufocador de singularidades; ela s6 se torna possivel dentro

das relagdes que sdo estabelecidas ao longo da vida.

1.5 IDAS E VINDAS EM TORNO DO NOSSO OBJETO AO LONGO DO CAMINHO DE



44
PESQUISA E APONTAMENTOS GERAIS SOBRE OS CAPITULOS QUE FORAM

ESCRITOS COM E A PARTIR DESSE CAMINHAR: PORQUE DAR UM “FIM” E PRECISO
“O homem caminha na dire¢do daquilo que o
ultrapassa, como se isso quisesse dizer: na dire¢do
de si mesmo”.

(Lou Andreas-Salom¢)

O caminho de pesquisa, como qualquer outro caminho, ndo tem como ser delimitado
previamente com todos os seus desdobramentos. Assim, ao longo desses cinco anos de processo
de pesquisa, muitos passos foram dados no sentido de nos aproximarmos ao fendmeno que
queriamos compreender: a ligacdo entre a fé e a formagdo humana. Contudo, esses passos nos
levaram a percorrer caminhos que tanto ampliaram nossos horizontes, quanto nos exigiram um
tempo maior para entendermos aquilo que se desvelava. Sendo assim, os capitulos que seguem
foram tecidos a luz de cada passo, de cada ida e vinda em torno do nosso objeto de pesquisa.
Vale ressaltar que alguns passos foram mais ousados e amplos; outros, mais contidos e
detalhados; mas todos eles foram importantes para que pudéssemos nos aproximar de um
fendmeno tao sutil e relevante.

Dentro dessa perspectiva, o trabalho esta dividido em nove capitulos, a saber:

1) Introdugdo: no primeiro capitulo, procuramos mostrar nossas justificativas pessoais,
académicas e sociais, além de expor mais especificamente o fendomeno a ser estudado e os
nossos objetivos de pesquisa. Buscamos, também, elucidar as razdes de termos escolhido
Martin Buber para dialogarmos como nosso principal interlocutor, e ndo outros pensadores.
Assim, apresentamos, de forma sucinta, a vida e algumas das principais obras de Buber e, por
fim, explanamos como a tese esta dividida. Desse modo, em linhas gerais, o primeiro capitulo
buscou desvelar o chdo de onde partimos para realizar a presente pesquisa, revelar as nossas
afinidades pedagogicas e inaugurar uma sutil aproximagado ao fenomeno da fé e da formacao
humana a partir de nossas formas de existir no mundo naqueles momentos iniciais da pesquisa.

2) Fundamentos e Procedimentos metodologicos: no segundo capitulo, procuramos
desvelar as tessituras de uma metodologia propria, chamando-a de hermenéutica-
fenomenoldgica-multidimensional-relacional. Assim, primeiramente, refletimos sobre cada
uma dessas lentes de forma isolada, deixando emergir os elementos constitutivos de cada uma.
Apos esse movimento, procuramos interligar essas lentes entre si, a partir de alguns dos
elementos que elas tém em comum, 0s quais nos tocaram e nos possibilitaram percorrer nosso
caminho de pesquisa. Acreditamos que esse ¢ um dos capitulos centrais de nosso estudo, muito

embora admitamos que ndo conseguimos realizar o aprofundamento ideal as interligacdes entre



45
as lentes. Mesmo com as limitagdes enfrentadas, ter feito esse processo de tecer essa

metodologia nos permitiu vislumbrar o fendmeno estudado de uma forma mais terna € nos
possibilitou uma aproximacao as sutilezas presentes em cada movimento que ddvamos na
direcdo dos horizontes compreensivos do fendmeno.

3) Tracejos iniciais de uma formag¢do humana conforme o pensamento buberiano: no
terceiro capitulo, buscamos estabelecer um primeiro dialogo mais particular com os horizontes
educacionais de Buber, empenhando nossos esfor¢os em mostrar que a formac¢ao humana, vista
a partir de seu pensamento, ndo pode estar dissociada da esfera do inter-humano, nem da sua
perspectiva ontologica do homem. Dentro desse contexto, esse capitulo nos possibilitou uma
abertura para alguns elementos da filosofia buberiana que eram muito relevantes para a
compreensdo do nosso fendmeno, mas que ainda ndo haviamos nos aproximado.

4) As posigoes sobre a fé encontradas nos diciondrios: no quarto capitulo, realizamos
um estudo detalhado sobre os conceitos de fé presentes nos diciondrios de Lingua Portuguesa,
Filosofia e Teologia selecionados. Assim, através dos conceitos emergidos dos dicionarios de
lingua portuguesa, pudemos nos aproximar, mesmo que de forma incipiente, a uma nogao de fé
propria e de uma fé dogmatica e, com isso, tracar algumas linhas sobre os desdobramentos
desses tipos de fé para o campo educacional. A partir dos conceitos encontrados nos dicionarios
de Filosofia e de Teologia, aproximamo-nos dos conceitos de fé de alguns estudiosos. Com isso,
observamos que certas conceituagdes estavam mais voltadas para uma perspectiva confessional
da fé e outras, para horizontes de uma fé propria. Desse modo, pudemos notar nossas
aproximacoes a alguns desses estudiosos € o nosso distanciamento de outros. Esse nosso
movimento foi relevante para entendermos quais elementos estdo presentes em uma perspectiva
de fé ligada ao dogmatismo e quais elementos estdo presentes em uma perspectiva de fé voltada
para o caminho particular de cada homem. Assim, o presente estudo ndo se restringiu apenas
aos estudiosos com os quais temos uma afinidade teorica. Estudar os diferentes conceitos,
inclusive os que se apontavam como contrarios a nossa compreensdo, ampliou nosso
entendimento sobre o fendmeno da fé, pois englobou horizontes compreensivos que, até entao,
nos eram desconhecidos.

5) Revisdo da literatura sobre Fé e Educa¢do: no quinto capitulo, voltamos, mais uma
vez, a realizar um movimento amplo de compreensdo da fé; desse modo, realizamos uma
revisdo da literatura sobre pesquisas que abordassem os conceitos fé e educacdo; apds essa
nossa incursao junto aos estudos encontrados, percebemos que estes deixam de legado ao

campo educacional importantes consideracdes sobre a tematica da fé, uma vez que eles



46
propdem um estudo com maior aprofundamento, destoando de estudos que abordam a tematica

da fé de forma superficial e/ou catequética. A partir desse nosso movimento de contato com os
horizontes de pesquisa de outros pesquisadores que relacionam fé e educacao em seus estudos,
pudemos alargar nossas compreensdes sobre o fenomeno estudado e observar as lacunas
presentes nesses estudos, e, desse modo, procurar, de alguma forma, ao longo de nossa pesquisa,
trazer elementos que pudessem contribuir para diminuir as lacunas nessa area de estudo.

6) Revisdo da literatura sobre Buber e a Educagdo: no sexto capitulo, realizamos uma
segunda revisao da literatura a procura de estudos que relacionassem os termos Educagdo, Fé e
Martin Buber. A partir dos estudos encontrados nessa segunda revisdo da literatura,
conseguimos desvelar que o pensamento educacional de Buber, segundo os autores estudados,
enfatiza a condi¢do paradoxal da vida humana: saber que o homem ¢ ontologicamente
relacional e, portanto, social, a0 mesmo tempo em que deve buscar e afirmar sua singularidade
no e com o mundo, entendendo este tltimo como o conjunto dos demais seres, coisas e situagdes
concretas que o habitam. Tal compreensdo ¢ importante para o desvelamento de nosso objeto
de pesquisa porque situa o caminho de formagdo de cada ser humano, ao situd-lo como
inextrincavelmente relacional, mas marcado por uma esséncia singular que somente ele pode
discernir e assumir. Os autores estudados vao além e afirmam que Buber ¢é enfatico ao pontuar
que hd uma mutua necessidade de realizacdo entre o individuo singular e o mundo concreto,
uma vez que cada individuo tem uma tarefa inica do Ser que lhe cabe, tarefa essa que € decisiva
para a realizacdo deste mundo concreto. Ja o individuo singular, por sua vez, s6 pode se
desenvolver em sua esséncia propria em meio as relagdes que estabelece com este mundo
concreto. Este ¢ o paradoxo fundamental buberiano que aponta para uma existéncia
interdependente, interresponsavel e essencialmente inextrincavel.

7) A concepg¢do que Buber tem do judaismo e do hassidismo: no sétimo capitulo, foram
elucidados os horizontes de uma religiosidade para Martin Buber a partir de uma discussao
sobre sua percepcao acerca do judaismo e do hassidismo. Vale ressaltar que, para tanto, valemo-
nos inclusive de uma lenda hassidica para esbogarmos alguns comentarios sobre elementos
especificos da filosofia buberiana que nos inspiraram a compreender a vida e a obra de Buber
e, consequentemente, a afirmac¢do da sua f€ propria e de seu desenvolvimento humano. Sendo
assim, esse capitulo foi importante porque, dentre outras coisas, pudemos, a partir da linguagem
da lenda citada, explicitar elementos dificeis de serem apreendidos pela linguagem comum.

8) Breve conceituagdo buberiana sobre a fé e um primeiro movimento em busca de uma

compreensdo sobre o processo de aquisi¢do e de afirmagdo de uma fé propria em Sdo



47
Francisco de Assis: no oitavo capitulo, debrucamo-nos sobre um pequeno estudo acerca da

noc¢ao tedrica de fé para Martin Buber. Além disso, realizamos um primeiro movimento de
desvelar o processo de aquisi¢do e de afirmacao de uma fé propria em um personagem historico
do cristianismo, Sao Francisco de Assis. Deixamos claro, nesse capitulo, que nunca foi o nosso
objetivo estabelecer um estudo sobre o conceito de fé para Buber, mas essa nossa aproximagao
a esse conceito, mesmo que de forma geral, foi importante porque nos ajudou no desvelamento
da afirmagdo de sua fé propria, uma vez que o que ele escreve ndo ¢ divergente das suas agoes.
Também nesse capitulo, procuramos trazer os elementos biograficos de Sao Francisco de Assis,
os quais denotam seu processo de aquisi¢do e de afirmacdo de uma fé propria, evidenciando
que o processo de aquisi¢do de uma fé nunca pode ser imposto. Desse modo, esses dois
movimentos que compdem o capitulo oito foram significativos para a nossa pesquisa, posto
que, a partir deles, pudemos observar algumas lacunas em nosso proprio processo de pesquisa
e, assim, tentar rever alguns horizontes.

9) Buber, o sentido divino de sua existéncia e o seu processo de formagdo humana: as
tessituras de uma fé propria em um desfiladeiro estreito: no nono e ultimo capitulo, voltamo-
nos a tirar algumas “fotografias” da vida de Buber, as quais, ao nosso ver, permitiram-nos
visualizar o processo de aquisi¢do e de afirmacao de uma fé propria nas diferentes fases de sua
vida. Nesse capitulo, também relacionamos essas fotografias a alguns dos principais elementos
da filosofia buberiana e, assim, fomos desvelando a fé propria de Buber. Por fim, ainda nesse
capitulo nove, entrelagamos a fé propria de Buber a formagao humana e, assim, percebemos o
quanto uma fé propria contribui para o desenvolvimento humano. Consideramos que esse
ultimo capitulo ¢ um dos principais do presente estudo, visto que, nele, vemos os contornos de
uma fé propria e o seu ressoar na formac¢ao humana, ou, na verdade, vemos que o processo de
aquisicdo de uma fé propria e o processo de formacdo humana tecem, juntos, um mesmo
horizonte. Assim, dentro desse capitulo, foi-nos possibilitado perceber a importancia que tém
as pessoas educadoras nesse caminho de aquisi¢do de uma fé propria e do desenvolvimento da
formag¢do humana. Os educadores, assim, possuem a responsabilidade de, através de suas
presencas nas vidas de seus educandos, fortalecer as forcas atualizadoras e repelir as forgas
contrarias. Desse modo, a fé buberiana confia na possibilidade de que cada um possa encontrar
o seu caminho unico, realizar o sentido divino de sua existéncia, estabelecer relagdes auténticas
(Eu-Tu) e, no cerne dessas relagdes, encontrar-se na presenca do Tu Eterno. Assim, essa fé pode

ser compreendida como propulsora de uma formagao humana.



48
2 FUNDAMENTOS E PROCEDIMENTOS METODOLOGICOS

“Ndo entendo. Isso é tdo vasto que ultrapassa
qualquer entender. Entender é sempre limitado.
Mas ndo entender pode ndo ter fronteiras. Sinto
que sou muito mais completa quando ndo entendo.
[...] 86 que de vez em quando vem a inquietagdo:
quero entender um pouco. Ndo demais: mas pelo
menos entender que ndo entendo”.

(Clarice Lispector)

A epigrafe com a qual decidimos abrir este capitulo expressa um pouco do nosso
processo de pesquisa e da delimitacdo da nossa lente metodoldgica, ou seja, quando nos
lancamos a voltar a universidade e a estudar a tematica da fé e suas implicagdes para a formagao
humana, fomos guiados, parafraseando Clarice Lispector, pelo nosso ndo entender e pela nossa
vontade de entender um pouco, ndo demais a ponto de querermos cristalizar o pensamento.
Nesse dmbito, ¢ importante saber que toda metodologia ¢ um caminho que o pesquisador segue
na tentativa de alcancar os seus objetivos. Além disso, € interessante lembrar que, assim como
atematica a ser pesquisada € uma escolha do pesquisador, haja vista suas inquietacdes, a escolha
da metodologia também ¢ algo que lhe ¢ muito préprio. Desse modo, tanto o fendmeno estudado
quanto o caminho a ser percorrido para que esse estudo se concretize, em nossa compreensao,
partem de uma forma de existir no mundo.

Contextualizando melhor o nosso processo de escolha para o procedimento
metodoldgico, consideramos que, no mestrado, haviamos nos aproximado das lentes
metodoldgicas da hermenéutica e da fenomenologia. Naquela época, optamos por tais lentes
por achar que as sutilezas da nossa pesquisa exigiam lentes que nos ajudassem a desvelar nao
apenas o explicito, mas também o que estava implicito no fendmeno estudado. Tal escolha, ja
naquela época, encaminhava-nos a percorrer determinado caminho de pesquisa ao invés de
outros.

Sendo o mestrado o primeiro momento de nossa aproximacao a essas metodologias, ndo
¢ de se estranhar que ele tenha sido marcado por muitas incompreensdes e lacunas: com o tempo
que tinhamos de pesquisa, fizemos o possivel para dialogar com elas; porém, estavamos cientes
dos nossos limites de compreensdo. Mesmo dentro desse contexto de limite, a pesquisa foi
realizada, uma vez que saber dos nossos limites impulsionou-nos a buscar sempre compreender
um pouco mais, a mantermo-nos sempre abertos para o que porventura pudesse nos ajudar nesse
caminho compreensivo. Este nosso movimento de pesquisa, por si mesmo, ja era reflexo do

nosso contato com as lentes metodologicas citadas e ja fazia parte, para usar os termos dos



49
estudiosos da hermenéutica, de uma “pré-compreensao”. Assim, todas as vezes que buscavamos

compreender mais sobre as lentes da hermenéutica e da fenomenologia, suspendiamos nossa
compreensdo e, dessa forma, as transformavamos em uma pré-compreensdo. Desse modo, o
nosso mundo compreensivo era constantemente ampliado e, sabiamos, essa ampliagdo nao seria
nunca algo acabado, alcangado. Persistir nesse caminho, além de tudo, tornava-nos mais cientes
de nds mesmos ¢ do que estdvamos fazendo durante nossa pesquisa e, com estas reflexoes,
aproximamo-nos cada vez mais de uma metodologia hermenéutica-fenomenolégica.

Foi por conta de todo esse processo ja vivido que, quando chegamos ao doutorado, ndo
pensamos em outras lentes de pesquisa. Entendiamos que a hermenéutica e a fenomenologia
seriam as formas mais proximas para trilhar o nosso caminho. E por que nao pensar em outras
lentes? Porque esse caminho faz sentido para nos; porque tais lentes nos permitem refletir
melhor sobre o fendmeno estudado e sobre n6s mesmos. Talvez outros pesquisadores pudessem
estudar esse mesmo fenomeno utilizando outras lentes, o que ¢ totalmente valido; mas, para
nos, este caminho aqui apontado ¢ o caminho que mais faz sentido.

Remontar os motivos da nossa reaproximacao as lentes metodologicas dessa pesquisa
se faz necessario para sabermos o chao de onde partimos, pois, como diria Leonardo BOFF,
“cada um 1€ com os olhos que tem. E interpreta a partir de onde os pés pisam” (1997, p. 9).
Assim, ndo temos a pretensdo de alcar a lente metodoldgica hermenéutica-fenomenologica
como a melhor lente de pesquisa e/ou como a lente mais completa. Apenas enfatizamos que,
partindo de onde viemos, dos nossos processos formativos, de nossas vivéncias, de nossas
indagagoes, enfim, de nossa forma de existir no mundo, essa ¢ a metodologia que escolhemos.

’ e a hermenéutica sdo

Além do mais, dentro da nossa percepgdo, a fenomenologia 2
metodologias que se complementam muito bem, uma vez que a primeira busca compreender e
se aproximar dos multiplos sentidos que constituem um fendmeno dentro do mundo; e a
segunda, por sua vez, trata de compreender e interpretar os textos e contextos desse fenomeno.
Sabendo disso, o presente estudo que aqui delineamos esta apoiado nas obras de dois autores

inseridos nesses campos: para tratar da hermenéutica, nos baseamos nos escritos de Emerich

27 Vamos notar ao longo desse capitulo que a fenomenologia apresenta muitas aproximacgdes com a
hermenéutica, contudo, diferencia-se desta pelo fato de que nao se esgota na mera e necessaria interpretagdo, mas
busca sempre mais sentidos através de seus processos descritivos.



50
Coreth?® (1973); em relagdo a fenomenologia, ancoramo-nos estudos de Antonio Muniz de

Rezende?® (1990).

Antes de mais nada, ¢ importante pontuar que a fenomenologia nos ensina que uma
verdadeira pesquisa fenomenologica nao busca dizer o que outros autores dizem, mas realizar
sua propria metodologia. Porém, para tanto, faz-se necessario ler autores que ja tenham
trabalhado com esse tipo de metodologia (REZENDE, 1990). Assim sendo, procuramos ler®,
além da obra de Rezende, outros livros e pesquisas fenomenologicas e, também, buscamos ler
outras referéncias hermenéuticas para além de Coreth. Foi dentro desse movimento que nos
deparamos com a dissertacdo de Ledo (2018), a qual, em sua metodologia, sugere que seria
interessante uma pesquisa que realizasse uma relagdo entre a lente metodoldgica hermenéutica-
fenomenoldgica, a teoria da multidimensionalidade do educador e filosofo da educacdo
Ferdinand Réhr e o pensamento buberiano. Nas palavras de LEAO, “a abordagem
hermenéutico-fenomenologica, a Teoria da Multidimensionalidade e o pensamento buberiano
estdo sutilmente interligados” (2018, p. 32).

Sendo assim, inquietados pela sugestao de Ledo (2018), buscamos realizar a interligacao
entre esses trés horizontes com o intuito de tecer o nosso caminho de pesquisa. Tal interligacao
faz sentido para nos, uma vez que nosso percurso formativo como pesquisadores do campo
educacional esta lastreado, desde a graduacdo, na compreensdo multidimensional do homem,
da realidade e da educagido (ROHR, 2013a). Além disso, durante o percurso inicial da atual
pesquisa, identificamos no pensamento e na vida de Martin Buber um horizonte de referéncia
que nos ajuda a conceber o desenvolvimento do homem rumo a integralidade, sempre
conduzido por uma nogdo de existéncia propria, a qual s6 pode ser encontrada/conquistada a
partir das relacdes estabelecidas com o mundo, quer sejam com pessoas, com seres vivos e/ou

com situacdes — perspectiva relacional da existéncia.

28 Nasceu em 1919 na Austria, fez parte da Companhia de Jesus a partir do ano de 1937. No ano de 1950,
doutorou-se em Filosofia pela Universidade Gregoriana de Roma. Foi Professor de Filosofia Cristd na Faculdade
de Teologia de Innsbruck. Faleceu em 2006. Dentre algumas de suas principais obras estdo: Questdes
Fundamentais da Hermenéutica (1969); O que ¢ o homem? Caracteristicas Basicas de uma Antropologia Filosofica
(1973).

29 Nasceu em 1928. Doutor em Filosofia pela Universidade Catolica de Louvain, na Bélgica, doutor em
Teologia pela Pontificia Universidade Sdo Tomas de Aquino. Atualmente € professor aposentado da Faculdade de
Educagdo da Unicamp. Autor de alguns livros tais como: Concepgdo Fenomenologica da Educacdo (1990); O
Saber e o Poder na Universidade (1982).

30 Cordeiro (2006); Santiago (2008); Santos (2010); Chaves (2011); Bicudo (2011); Ledo (2018); Silva
(2019).



51
Foi a partir do intercruzamento entre esses varios horizontes que vimos ser tecida uma

metodologia que chamamos, em nosso trabalho, de hermenéutica-fenomenologica-
multidimensional-relacional®.

2.1 APONTAMENTOS SOBRE A ABORDAGEM HERMENEUTICO-
FENOMENOLOGICA

No presente tdpico, teceremos algumas consideragdes acerca da hermenéutica e da
fenomenologia e faremos a relagdo entre as categorias recorrentes dessas lentes metodoldgicas
e 0 nosso caminho de pesquisa.

Iniciamos com uma colocagao feita por Rezende (1990, p. 32), que, baseando-se em
Paul Ricouer, afirma: “a fenomenologia de que estamos falando é ao mesmo tempo existéncia
e hermenéutica”. A titulo do presente trabalho, assumimos a mesma atitude compreensiva
desses autores. Essa ¢ uma base importante para passarmos a compreensao dessas duas lentes
e, principalmente, do imbricamento entre elas.

Sobre a hermenéutica, podemos dizer que a mesma se debruga sobre a compreensao € a
interpretacdo desde os seus primoérdios. Esse tipo de metodologia ganhou grande notoriedade
devido as primeiras tentativas de interpretagdo das sagradas escrituras. Na perspectiva de
CORETH, “o problema da hermenéutica € o problema da compreensao. [...] Toda compreensdo
¢é apreensdo de sentido” (1973, p. 45) (grifo nosso).

A fenomenologia, por sua vez, surge com o intuito de mostrar que existe sempre mais
sentido do que o homem, habitante de um mundo fragmentado, consegue alcangar. Contudo, ¢
esse homem, através de sua existéncia, que atribui sentido ao mundo. Nas palavras de
REZENDE, “A preocupacao da fenomenologia ¢ dizer em que sentido ha sentido, € mesmo em
que sentido ha sentidos. Mais ainda, nos fazer perceber que ha sempre mais sentido além de
tudo aquilo que podemos dizer” (1990, p. 15) (grifo nosso). Ao buscar os variados sentidos, a
fenomenologia se volta para a concretude, para a realidade, para o mundo, para o homem, para

0 homem no mundo.

31 Como veremos, a Teoria da Multidimensionalidade de R6hr contempla a dimensao transversal relacional-
social; porém, nosso entendimento por situar a dimensao relacional como lente metodoldgica especifica deriva da
compreensdo dialégica de Buber, de sua perspectiva ontolégica-relacional. Ndo ¢ nosso intuito estabelecer
comparagdes entre os autores, mas, apenas, enfatizar essa categoria que ¢ fundamental ao pensamento buberiano
e que se tornou fundamental para o nosso caminho metodolédgico.



52
A partir do que expusemos sobre a hermenéutica e a fenomenologia, percebemos que

essas nogdes nos remetem ao sentido que o existir de cada homem em particular pode assumir
diante dos inumeros sentidos. Esse homem que se confronta com sua existéncia, que busca
compreender o sentido dela, que busca a plenitude desse sentido e que sabe que nunca alcangara
essa plenitude, mas que tem condigdes de, a cada passo, avangar nessa aproximacgao, ndo pode
ser um homem dogmatico e nem relativista. Ou seja, ndo ¢ um homem que aprisiona sua
existéncia a uma pré-compreensdo, mas que esta aberto para que outras compreensdes possam
emergir e lhe falar.

E comum, quando vamos estudar as metodologias da hermenéutica e da fenomenologia,
depararmo-nos com alguns termos que nao sdo tdo faceis de serem compreendidos para quem
teve a Pedagogia como sua principal formagao. Esses sdo termos filos6ficos que os estudantes
de Pedagogia ndo tém muito contato. Como viemos da Pedagogia e vivenciamos esses desafios,
achamos que poderiamos contribuir para uma maior elucidacao desses termos se realizdssemos
uma discussao sobre eles e os evidenciassemos em nossa pesquisa através das relagdes entre os
conceitos dos termos e o passo a passo metodoldgico da presente pesquisa. Entendemos, assim,
que estabelecer essas relagdes entre as teorias metodologicas e nossos procedimentos
metodologicos foi um movimento importante para ampliarmos a compreensdo pratica da
utilizagdo das lentes hermenéutica e fenomenoldgica em uma pesquisa educacional. Ainda
achamos valido ressaltar que os termos que vamos trazer para a discussdo perpassam tanto a
hermenéutica, quanto a fenomenologia.

O primeiro termo sobre o qual falaremos diz respeito a palavra fenomeno. Achamos
valido dizer que, no inicio de nossas leituras sobre a hermenéutica e a fenomenologia, nos
perguntdvamos se, quando os autores usavam a palavra fenomeno, estavam sempre se referindo
a um acontecimento. De acordo com REZENDE, “o fendmeno aparece desde o inicio como
uma ‘realidade’ tipica do mundo do homem™ (1990, p. 17); nesta mesma dire¢do, CORETH
atenta para o fato de que “o fendmeno ¢ visto, questionado e compreendido sob novos aspectos
e novos contextos” (1973, p. 98). Dentro dessa perspectiva, podemos dizer, ainda, que o
fendmeno € algo que acontece no mundo e que existem diferentes tipos de fendmenos e diversas
formas de compreender um mesmo fendmeno. A titulo da nossa pesquisa, debrugamo-nos sobre
os fendmenos da fé, da formacdo humana e da relagdo existente entre eles, que, por sua vez,
gera um outro fendmeno. Desse modo, a nossa forma de compreender todos esses fenomenos
¢ — e deve ser — diferente das de outros pesquisadores. Logo, nesse caminho compreensivo

acerca desse fendmeno, naturalmente nos aproximamos de alguns autores/pesquisadores e nos



53
afastamos de outros. Esse nosso movimento fica mais explicito em nossas revisoes da literatura

€ nas conceituacdes que trazemos sobre a fé a partir dos dicionarios de Lingua Portuguesa,
Filosofia e Teologia. O fato de discordarmos de alguns autores ndo significa dizer que eles nao
foram importantes para nds nesse processo de compreensao dos fendmenos. Como bem afirma

CORETH,

Ainda que ndo aceite tudo, e ndo possa tornar convic¢do propria, “compreenderei”,
isto ¢, apreenderei um sentido em uma perspectiva. Esse sentido penetrara em meu
proprio pensamento, operard nele enriquecedora e fecundamente, formular-me-a
novas perguntas e me abrird novas dimensoes até entdo fechadas, alargando, portanto,
o horizonte de minha compreensao (1973, p. 119).

Desse modo, reiteramos que a nossa abertura, nesse processo de compreensao, foi de
extrema relevancia para a ampliagao de nossos horizontes.

Feitas as reflexdes acima sobre o termo fenomeno, passamos agora a compreender o
termo horizonte. Segundo CORDEIRO, pesquisadora da fenomenologia, “o horizonte ¢ um
ponto no qual nunca chegamos, mas ele existe, estd 1a diante dos nossos olhos, ¢ um marco que
orienta nosso agir” (2006, p. 92). Complementando essa ideia de horizonte, REZENDE nos diz

que

[...] podemos distinguir o0 mundo como horizonte de todos os horizontes, referencial
inatingivel e ponto de vista da totalidade que nunca pode ser perdido de vista, € um
mundo como referencial concreto, histdrico e cultural, a partir do qual nos situamos
para considerar tudo o que pretendemos considerar (1990, p. 24).

Para uma melhor compreensdo do conceito de horizonte, citamos, por fim, CORETH,

que, baseando-se em Husserl, nos diz que o horizonte

significa o conjunto daquilo que no conhecimento individual é percebido ou
antecipado atematicamente; assim, ¢ proprio de toda experiéncia uma ‘estrutura de
horizonte’, na medida em que é acompanhada sempre de um ‘saber prévio’ de novos
conteudos ou determinagdes, que ainda ndo chegaram a ser dados tematicamente
(1973, p. 41).

Através dessas referéncias, pudemos concluir que o nosso horizonte maior ¢ o mundo,
mas ndo tdo somente o mundo da nossa percepg¢ao corriqueira: existe um mundo da facticidade,
o qual estamos situados, e existe um mundo mais amplo, que possui sempre mais sentidos do
que apenas aqueles que conseguimos visualizar. E assim que, para compreendermos um
fendmeno, formamos uma estrutura de horizontes, ou seja, partimos de uma pré-compreensao,

a qual se baseia na nossa realidade, mas ndo devemos ficar presos a ela: precisamos suspendé-

1a%2 para que outras compreensdes possam surgir, outros sentidos possam emergir. E é assim

32 Na fenomenologia, falamos em suspender as nossas pré-compreensdes, o que nao significa esquecé-las.
Ao suspender uma pré-compreensdo estamos nos colocando abertos para que outros sentidos possam surgir, €
assim ampliar nossos horizontes. Desse modo, esse movimento ¢ de suspensdo, mas nunca de esquecimento, uma



54
que realizamos o giro hermenéutico (ou circulo hermenéutico®) e, também, formamos as nossas

estruturas de horizonte. De acordo com CORETH, “toda compreensdao mostra uma estrutura de
horizonte. O conteudo singular ¢ apreendido na totalidade de um contexto de sentido, que € pré-
compreendido e co-apreendido, mas de maneira a se tornar condi¢do de abertura de sentido do
conteudo singular” (1973, p. 101).

Talvez essa ideia do circulo hermenéutico possa ficar mais nitida através do seguinte
exemplo: quando decidimos pesquisar sobre a tematica da fé e a formagdo humana, nossa pré-
compreensdo dizia que a fé era uma fagulha que iluminava uma acdo humana vivida, mas essa
ideia foi sendo ampliada, pois foi preciso suspender essa nossa pré-compreensao para, entao,
deixarmos que os textos que estavamos lendo pudessem também nos falar. Sendo assim, a cada
texto que liamos e interpretdvamos, aproximavamo-nos mais e mais de uma compreensao
acerca dos fendmenos estudados; contudo, essa compreensao logo se tornava pré-compreensao,
uma vez que novamente estdvamos em um novo movimento compreensivo. Nota-se, com isso,
que o processo de compreensdo hermenéutico-fenomenoldgico pode ser comparado a um
espiral que vai se alargando, e ndo a uma circunferéncia que gira em torno de si mesma, pois, a
cada nova volta que damos em torno da compreensao do fendmeno, ampliamos mais 0s n0ssos
horizontes sobre ele.

Tal situacdo leva-nos ao possivel questionamento: “quer dizer que nunca chegaremos a
uma compreensao absoluta de um fenomeno?”. Isso mesmo! Até porque um fenomeno, como
diria Rezende (1990), sempre abriga mais sentidos do que conseguimos ver. Desse modo, nossa
pesquisa nunca podera dar conta de todo o fenomeno da fé e as suas reverberagdes para o campo
educacional, uma vez que a estrutura de horizonte que formamos em torno do fendmeno que
estudamos estd impregnada pela nossa forma de ser e existir, pelas relagdes que estabelecemos,

pelo nosso tempo, pelas nossas raizes sociais e culturais®*.

vez que essa nossa pré-compreensio, por mais que em outro momento nos parega equivocada, fez parte do nosso
movimento compreensivo.

33 Coreth (1973) nos diz que Heidegger ira enfatizar essa nogéo de “circulo hermenéutico”, todavia, outros
autores como Scheleiermacher, Droysen e Dilthey, antes dele, ja situavam a compreensdo hermenéutica dentro de
uma estrutura circular. Ainda segundo CORETH, “Toda compreensdo apresenta uma ‘estrutura circular’, visto que
s6 dentro de uma totalidade ja dada de sentido uma ‘coisa’ se manifesta como uma ‘coisa’ [...]” (1973, p. 23).

34 E por isso que tanto a hermenéutica quanto a fenomenologia se distanciam da dicotomia que a ciéncia
moderna criou entre sujeito e objeto. O olhar do pesquisador sobre um objeto nunca é neutro porque sempre parte
de uma pré-compreensdo, de uma ideia que ele faz, mesmo que infima, sobre o objeto que observa e essa pré-
compreensdo esta imbuida de suas vivéncias. Isso € valido tanto para as ciéncias exatas como para as humanas.
Imagine um pesquisador que vai estudar sobre o controle do mosquito Aedys Aegypti; a depender do olhar desse
pesquisador ele pode procurar alternativas mais sustentaveis ou nio para lidar com essa questdo. E desse olhar do
pesquisador que podem surgir repelentes extraidos de plantas e de biodegradaveis ou repelentes de combinagdes
quimicas nocivas a saude do homem e da natureza. Pegamos um exemplo da area de exatas para mostrar que até
essa area, considerada por muitos pesquisadores como area dura, ndo tem como sustentar uma neutralidade e um



55
A fim de explicitar a constitui¢do de uma estrutura de horizonte, a qual ¢ feita a partir

dos giros hermenéuticos, Rezende (1990) nos diz que os fenomenodlogos sugerem que se faca
uma descricdo que deverd ser: significante, pertinente, relevante, referente, provocante,
suficiente.

Descrever significativamente o fenomeno significa “enumerar todos somente aqueles
aspectos que sao indispensaveis para ficarmos sabendo ‘que fenomeno ¢ este’” (REZENDE,
1990, p. 18). Deve-se, nesta descrigdo, levar em consideragdo os sentidos subjetivos, objetivos
e projecionais (REZENDE, 1990). Para explicitarmos essas nogdes, fazemos uso das palavras

de LIRA:

O sentido subjetivo esta presente dentro do lugar onde este é manifestado e a partir
das experiéncias do pesquisador. O sentido objetivo é a encarnacdo da subjetividade,
ou em outras palavras, ¢ quando o subjetivo se materializa ¢ encontra sentido no
objetivo. Quando falamos em sentido de projecdo do fendmeno estamos nos referindo
a projecdo de algo melhor para o futuro a partir daquele estudo, sem termos, no
entanto, como determina-lo (2015, p. 13) (grifo nosso).

Em relagdo a presente pesquisa, podemos dizer que o sentido subjetivo ¢ encarnado a
partir das nossas justificativas para a realizagdo deste estudo. No que tange ao sentido objetivo,
este pode ser visualizado durante todo o nosso trabalho, seja em nossa busca por compreensao,
realizando os giros hermenéuticos, seja em nosso processo de escrita — uma vez que a nossa
subjetividade se materializa através de nossas compreensoes € das linhas escritas, desvelando
o encontro do sentido subjetivo na objetividade. No que diz respeito ao sentido projecional
deste estudo, ele se situa em nossa liberdade de pensar novas formas de refletir a fé¢ e a formacgao
humana. Essa liberdade nos faz pensar em novas possibilidades, mas ndo nos da o direito de
determinar que elas sdo as Unicas e as melhores. Dentro desse contexto, dizemos que nossas
tentativas de descrigdes significantes buscaram dialogar com nossa existéncia, com o que
pudemos nos aproximar através de leituras de autores que convergiam ou divergiam dos nossos
horizontes e com aquilo que nos impeliu/impele a acreditarmos em outras formas de pensar o

homem, a Educa¢ao e o mundo.

distanciamento entre sujeito e objeto. Segundo CORETH, “O objeto, tal como se apresenta, ¢ necessariamente
codeterminado pelo sujeito. Isso vale também, analogicamente, para o conhecimento da ciéncia natural, que
esbarra com os limites de uma pura objetividade. Também ela € um processo histérico do qual resultam modos de
ver e questionamentos historicamente condicionados e possibilitados, atribuidos ao objeto. O fendmeno ¢ visto,
questionado e compreendido sob novos aspectos e novos contextos. Tudo isso penetra conjuntamente no
conhecimento do objeto. Ainda a mais exata das ciéncias, a fisica, sente limites da objetividade, uma necessaria
imprecisdo da observacao, que provém justamente da maneira como, na observagao, o sujeito v€ o seu objeto. Ndo
existe como se vé, uma pura objetividade de nosso conhecimento, simplesmente liberta do sujeito, visto que o
sujeito concreto penetra codeterminantemente em sua visdo do objeto” (1973, p. 98) (grifo do autor).



56
Sobre a descrigao pertinente, podemos dizer que ela busca formar a estrutura

compreensiva do fenomeno ou, em outras palavras, a estrutura de horizonte. Para REZENDE,

O senso da pertinéncia € o senso da estrutura do fendmeno tal como realmente ele se
constitui, como articulagdo do sentido e dos sentidos. A pertinéncia vem assim
intensificar e explicitar a significancia como sendo, precisamente, a da estrutura deste
fendmeno e ndo do outro. Ao contrario, sdo impertinentes os aspectos ndo integrantes
da estrutura fenomenal considerada. [...] O fendmeno ndo é uma ideia. E antes uma
existencializagdo do sentido, que por sua vez, se encarna em varios lugares. Como
tal, o sentido fenomenalizado s6 pode ser identificado a partir dos diversos lugares de
sua manifestacdo. Isto significa que seus aspectos correspondem aos pontos de vista
a partir dos quais os primeiros podem ser descobertos (1990, p. 21) (grifo nosso).

Vale ressaltar ainda que o senso de pertinéncia nos possibilitou ndo cair nem em um
fenomenismo e nem em um reducionismo. Em outras palavras, ele permitiu que formassemos
a estrutura de horizonte sabendo que nao poderiamos abarcar todos os sentidos, mas que,
também, ndo poderiamos limitar a apenas um sentido. A titulo do nosso trabalho, a descrigao
pertinente estd presente quando conseguimos perceber os elementos que fariam parte dos nossos
horizontes. Esses elementos ndo emergiram apenas da leitura dos livros ou de nossa
compreensdo prévia sobre o fendmeno, eles foram surgindo a partir dos véarios giros
hermenéuticos que davamos. Assim, percebemos que, para falar de fé e sua relacdo com a
formagdo humana, precisdvamos também compreender os diferentes elementos constituintes
desse fenomeno, a saber: alguns conceitos de f€¢ que existem; a no¢do da multidimensionalidade
humana; o que ¢ dogmatismo; religido; religiosidade; transcendéncia; espiritualidade;
liberdade; verdade; ética; sagrado; mundo; revelagdo; linguagem; presenca; didlogo; relagao;
formag¢do humana; integralidade; existéncia. Esses sdo os elementos que constituem a estrutura
de horizonte do fendmeno que estamos estudando. Sabemos que outros elementos ainda podem
surgir, uma vez que compreendemos o quanto essa estrutura estd diretamente relacionada com
o sentido da nossa existéncia. Sendo assim, inclusive, outros pesquisadores podem pensar sobre
esse mesmo fendmeno através de outras estruturas que ndo essas.

A descricao relevante esta relacionada a relevancia que o fendmeno possui na historia,
na realidade. A partir desse tipo de descri¢do, a estrutura de horizonte se reorganiza frente a

multifacetada busca de uma ordem que ¢ vivida no contexto da situa¢do. Segundo REZENDE,

Assim como a pertinéncia vem melhor caracterizar a significancia, a relevancia vem
melhor precisar a pertinéncia. Em outras palavras, as diversas caracteristicas do
discurso fenomenologico devem atuar juntas: para ser significante, um determinado
aspecto da descri¢ao deve ser a0 mesmo tempo pertinente e relevante, e o que € menos
pertinente ou relevante torna-se menos significante. Se a pertinéncia diz diretamente
respeito a estrutura fenomenal e a sua complexidade constitutiva, a relevancia diz
respeito a situag@o concreta de semelhante estrutura, ou melhor, a sua historia. [...] Em
nome da relevdncia é que a estrutura se reorganiza e sua multiplicidade se unifica em
fungdo de uma ordem que ndo é abstrata, meramente conceitual, mas vivida, no
contexto de uma situagdo existencial a partir da qual o sentido emergente em tal lugar



57

deve necessariamente ser privilegiado e considerado como principio de ordenagdo
dos sentidos que se manifestam em outros lugares (1990, p. 22) (grifos nossos).

Em nossa pesquisa, a descrigao relevante foi importante para escolhermos os elementos
que iriam compor a estrutura do nosso horizonte. Nessa ocasido, sempre buscavamos dialogar
com os textos, com 0s contextos em que esses textos foram escritos € com o que tais escritos
nos permitiam pensar sobre o fendmeno no momento em que o estdvamos pesquisando. Vemos
muito o ressoar da presenca desse tipo de descrigdo ao longo do trabalho, mas, o vemos com
maior énfase no capitulo em que tratamos da relacdo entre a biografia de Martin Buber e sua
aquisi¢ao e afirmacdo de uma fé propria.

A descricdo referente trata de perceber o fendmeno, tanto dentro de uma perspectiva
interna® dos horizontes, quanto dentro de uma perspectiva externa/mundo. Sendo assim, cada
vez que ampliamos a quantidade dos elementos em torno do fenomeno, a estrutura
compreensiva se modifica. Se apenas relacionarmos os elementos internos da estrutura de
horizonte do fenomeno, estaremos limitando-o e, dessa forma, ndo contemplaremos uma
perspectiva fenomenoldgica. Ao procurarmos relacionar os elementos internos com o0s
elementos do mundo, estamos fomentando a abertura compreensiva. E dentro desse contexto
que podemos compreender que a presente pesquisa, mesmo que encerrada, em virtude do tempo
cronoldgico de andamento, estard aberta para dialogar com outros horizontes em uma outra

situagdo. Ressaltando esse movimento da descricao referente, REZENDE afirma que

Uma descri¢do fenomenoldgica leva em conta essa dupla dimensdo da referéncia,
como relativizagdo de todo ponto de vista ante a totalidade do mundo, e a valorizagio
de cada ponto de vista como a necessaria e inevitavel situacdo de quem s6 pode abrir
os proprios olhos, quer no sentido fisico, psicologico, social e cultural (1990, p. 24)
(grifo nosso).

E interessante a fala de Rezende porque ela enfatiza a importancia dos inimeros sentidos
presentes no mundo, bem como a relevancia dos nossos sentidos. Dentro dessa perspectiva, os
pesquisadores precisam ter a humildade de reconhecer que seu ponto de vista, como diria
Leonardo BOFF, ¢ “apenas a vista de um ponto” (1997, p. 9), mas, ao mesmo tempo, ele
também ¢ importante para o mundo.

Seguindo essa mesma dire¢do, sobre a descrigdo referente, LIRA afirma que

[...] ao realizar este tipo de descrigdo, o pesquisador buscara levar em consideragao os
elementos da estrutura significativa da pesquisa, para, com isso, perceber se ambos se
interligam e se estdo também interligados ao contexto no qual a estrutura esta presente.
E neste momento, também, que o pesquisador poderé perceber se no contexto no qual
o fendmeno esta inserido existe algum elemento que ele ndo percebeu nas fases

35 Ressaltamos que, em nossa pesquisa, a perspectiva interna do nosso horizonte corresponde aos elementos
que citamos na descrigdo pertinente.



58
anteriores da descri¢do, mas que sdo importantes para a compreensdo do fendmeno
(2015, p. 13-14).

Em nossa pesquisa, realizamos esse movimento de descri¢do referente todas as vezes
que, ao girar hermeneuticamente, perguntavamo-nos se existia algum elemento que ndo estava
compondo a estrutura do nosso horizonte, mas que estava presente no mundo. Responder a essa
pergunta nos levou a modificarmos varias vezes a estrutura do nosso horizonte e, assim, a
percebermos novos sentidos.

Em relagdo a descricdo provocante, podemos dizer que, através dela, conseguimos
pensar sobre o fendmeno em um movimento criador. Ou seja, ndo vamos nos deter ao que os
teoricos estudados estdo dizendo, vamos propor outras formas de pensar o fenomeno estudado.
Assim, tentaremos provocar outras reflexdes que possam ampliar o sentido compreensivo do
fenomeno. Ressaltamos, mais uma vez, que nesse processo de criacao, de elaboragdo de novas
respostas, o pesquisador ndo pode acreditar que apenas a sua forma de pensar representa a

verdade sobre o fenomeno. Caracterizando a descri¢ao provocante, REZENDE declara que

De qualquer forma, porém, para ser provocante, uma descri¢do deve por em evidéncia
o sentido como sentido para o sujeito, diante do qual este ultimo se sinta provocado a
alternativa do engajamento consciente e livre ou da alienag@o, embora sabendo que
sua correspondéncia ndo serd necessariamente plena ou perfeita (1990, p. 25-26).

Buscamos fazer esse exercicio de descri¢do provocante ao longo da pesquisa; todavia,
acreditamos que esse tipo de descri¢do se revelou, em nossa pesquisa, atraves das “fotografias”
que tentamos tirar de momentos biograficos especificos da vida de Martin Buber,
especificamente aqueles que se constituem — para nds — como processo de aquisicdo e de
afirmag¢do de uma fé propria e de suas relagdes com o processo de formagao humana do referido
filosofo austriaco.

A ultima descri¢ao elucidada por Rezende (1990) diz respeito a descricao suficiente.
Falar de descrever suficientemente ndo significa dizer que a descri¢do seja completa, tampouco
acabada. Significa apenas dizer que nossos giros hermenéuticos nos permitiram estabelecer
relacdes significativas entre os elementos da estrutura de horizonte e o mundo, de modo a nos
aproximarmos sempre mais um pouco da compreensao do fenomeno. Ou seja, quando se volta
para o fendmeno buscando descrever o que € significativo, o que ¢ relevante, o que € pertinente,
o que ¢ referente e o que ¢ provocante, tem-se uma nova visdo do todo constitutivo do
fendmeno; ademais, ainda podemos voltar para rever tudo isso novamente. A cada volta que
damos para rever cada um desses movimentos, aprofundamo-nos mais na compreensao do
fenomeno e modificamos a estrutura de horizonte do mesmo. Ao fazer todo esse movimento,

estamos realizando uma descrigdo suficiente. E pertinente salientar que, para REZENDE,



59

O discurso fenomenologico descreve um espiral em torno do nucleo central que é a
existéncia, de sorte que se torna indispensavel completar ao menos uma volta,
percorrendo os diversos lugares de manifestagdo do sentido. As outras voltas
permitirdo ver ainda melhor o que a primeira comecou a revelar (1990, p. 26).

Em conformidade com o que Rezende afirma sobre a descricdo fenomenologica ser
suficiente e o seu discurso descrever um espiral, procuramos, em nosso trabalho, realizar mais
de um giro hermenéutico, procurando desvelar sempre mais sentidos e buscando estarmos
abertos ao que estes sentidos revelavam. Desse modo, esperamos que nossas descrigdes tenham
sido suficientes, dentro da perspectiva de Rezende, e que, sobretudo, ndo estejam acabadas.

Ainda na perspectiva de refletirmos sobre alguns termos recorrentes da fenomenologia
e da hermenéutica, propomo-nos agora a pensar sobre a palavra sentido.

Rezende (1990) ¢ enfitico ao dizer que ha sempre mais sentido, mas o que significa
dizer que “apreendemos um sentido”? Podemos encontrar o sentido pleno? Todo sentido ¢
apreendido dentro de um contexto de sentido, assim, o sentido esté ligado a algo significativo
(CORETH, 1973). Ao dizer que somos capazes de apreender um sentido, estamos dizendo que
conseguimos compreender o que porventura estamos lendo, ouvindo ou vendo, ou seja, que
algo de significativo nos toca. Concernente ao sentido pleno, nunca temos como alcancga-lo,
mas, como diria Rezende (1990), ndo podemos abdicar de buscar encontra-lo. Dessa maneira,
“o senso de sentido que falta, do mais sentido que ainda hd, é que dinamiza toda a nossa
procura e relativiza todas as nossas descobertas” (REZENDE, 1990, p. 29) (grifos nossos).

Nessa dire¢do, esse mesmo autor nos fala que a fenomenologia trabalha dentro de uma
perspectiva da ambiguidade, ou seja, ela recusa qualquer ldgica dogmatica para, desse modo,
permanecer numa “[...] atitude de constante busca, que tanto caracteriza a existéncia como uma
historia, quanto nossa fala como um discurso” (Idem). Em nosso trabalho, muitas vezes os
sentidos que emergiram e nos tocaram eram dificeis de serem colocados em palavras. O fato
disso acontecer ndo significa dizer que ndao haviamos compreendido ou que ndo nos
aproximamos do sentido. Nesses casos, procuramos a linguagem poética, as lendas, ou seja,
alguma forma de linguagem mais sutil que pudesse expressar o que gostariamos de dizer. Esse
nosso movimento so foi possivel gracas a fenomenologia, que nos ensina a estarmos abertos a
polissemia da existéncia e das formas de expressa-la.

Dentro desse contexto, achamos valido refletir sobre os simbolos, uma vez que, quando
procuramos alguma forma de nos expressar, estamos fazendo uso dos simbolos. Para a
fenomenologia, o simbolo ¢ uma “caracteristica essencial do mundo humano” (REZENDE,

1990, p. 27). Para a hermenéutica, “um sinal ou um simbolo somente manifesta seu sentido por



60
uma relagdo a uma coisa” (CORETH, 1973, p. 52). No entanto, o sinal ¢ univoco, ja o simbolo

¢ de ordem polissémica, ou seja, carrega consigo uma multiplicidade de sentidos. Podemos
acrescentar, ainda, que os simbolos t€ém, para 0 homem, na mediagao deste para consigo mesmo
e deste para com o mundo, uma grande importancia. Entendemos isso quando a fenomenologia
nos aponta duas caracteristicas fundamentais dos simbolos, a saber: a encarnagdo ¢ a
polissemia. Assim, os simbolos encarnam sentidos que partem do contexto, da realidade e, por
isso mesmo, podem possuir diferentes significados®. Seguindo essa direcdo, REZENDE afirma
que

Nao falamos de simbolos abstratos, mas concretos: é a propria existéncia que é
simbolica, é o proprio homem que é simbolo. Ao contrario do estruturalismo, a
fenomenologia ndo admite que a estrutura simbdlica seja indiferente aos elementos
que a constituem. O simbolo so é simbolico porque é constituido por essas realidades
— humanas — e ndo por outras. Em outras palavras, a fenomenologia reconhece no
simbolo a correspondéncia entre 0 homem e o sentido, ou, em termos mais técnicos,
entre o significante e o(s) significado(s): hd sentido no simbolo porque se trata do
homem; ha significantes porque ha significados existencialmente vivos (1990, p. 27)

(grifo nosso).

A partir dessa compreensao da vida como simbélica, podemos dizer que nossa pesquisa
também ¢ simbolica. Para nds, ela encarna o sentido da nossa compreensao sobre Educagdo e
desvela a forma como buscamos educar. Dizer que nossa pesquisa € simbdlica € evidenciar que
ela ¢ significativa, que ela nos toca, que ela faz sentido. Dentro desse mesmo horizonte
compreensivo, podemos ainda alegar que nossa pesquisa ganhava mais sentido ao passo que
iamos lendo os autores, interpretando seus textos, dialogando com seus pensamentos. Muitas
vezes, nos encontravamos elucubrando, parados ante um pensamento de um autor que estava,
assim como nos, refletindo sobre o mesmo fendmeno. Nossos horizontes eram diferentes, mas
estavamos 14, observando o mesmo fendmeno. Destarte, pudemos perceber que, quando nos
voltamos a olhar a mesma coisa, mesmo que possuindo horizontes diferentes, podemos avancgar
na compreensdao; podemos enxergar coisas que nao tinhamos condigdes de visualizar se
estivéssemos presos em nosso mundo. Através desta experiéncia também podemos afirmar que,
assim como dialogamos com uma pessoa sobre o mesmo objeto e através desse didlogo
podemos expandir nossa compreensdo, se, de fato, estamos olhando para o mesmo objeto,
similar processo acontece com o texto: ele pode nos falar; podemos, através dele, saber das
ideias do seu autor, qual o seu contexto de escrita, quais os elementos que compunham o seu

horizonte etc. Dessa forma, quando terminamos de ler um texto, podemos ter vivenciado uma

36 A depender do contexto, por exemplo, uma lagrima pode simbolizar um sofrimento ou uma felicidade.
Desse modo, vemos que a encarnagdo do sentido do simbolo depende da concretude em que este se apresenta.



61
experiéncia singular de compreensao®’ e de ampliagdo de mundo, e, assim, nossa existéncia ja

ndo ¢ mais a mesma.
Ainda sobre a possibilidade de ampliagdo de horizonte a partir da leitura, da
compreensio e da interpretagio de um texto, ou melhor dizendo, de uma forma de linguagem?®,

CORETH nos diz que

Quanto maior a razdo para que se compreenda o texto pelo contexto, tanto mais se
precisa perguntar sobre o fundo espiritual e cultural, sobre o modo de pensar e de
falar do autor, se ¢ que se deseja compreender corretamente suas palavras. Dessa
maneira, porém, também, semelhante compreensao, ainda que analogamente, possui
um cardater dialogal. Devo deixar que me falem e instruam; necessito dirigir ao texto
perguntas, que permito me sejam respondidas por ele; tenho que me abrir para o
sentido tencionado, olhando para a coisa, mantendo minha compreensdo sempre em
suspenso a fim de deixa-las ser completada, aprofundada e justificada pelo texto.
Se, como mostraremos ainda, ¢ condicdo do ato de compreender uma “pré-
compreensdo”, que d4 um primeiro acesso ao sentido da coisa, essa compreensiao
prévia, entretanto, ¢ essencialmente aberta; deve, por conseguinte, ser sempre
mantida em aberto, porque do contrario, se for fixa ¢ fechada em si, deformara a
compreensdo da coisa (1973, p. 58-59) (grifo nosso).

No periodo em que estdvamos lendo sobre as lentes metodoldgicas da hermenéutica e
da fenomenologia, um questionamento que faziamos era se primeiro compreendemos para
interpretar ou se interpretamos primeiro para compreender depois. Segundo a perspectiva de
Coreth, que se baseia em estudiosos como Dilthey, Heidegger ¢ Gadamer, nosso primeiro
movimento ¢ de compreensdo, ou melhor dizendo, de uma pré-compreensdo; uma vez que so
partir de uma ja pré-compreensao temos condi¢des de interpretar e, assim, depois, compreender

novamente. Nesse sentido, CORETH, baseando-se em Heidegger, afirma que

A interpretacdo ndo € que, primeiramente, leva alguma coisa a compreensao, antes
pressupde uma compreensdo e significa “elaboragdo da compreensdo”, elaboragdo
explicita do que foi compreendido. “Interpreta-se o mundo ja compreendido”.
Interpretagdo, portanto, so é possivel com base numa “pré-compreensdo’” que guia a
interpretagdo (1973, p. 83-84) (grifo do autor).

Destacamos esse nosso questionamento porque percebemos que ter tal nog¢do foi de
grande relevancia para nossa pesquisa, pois, assim, sabiamos que, ao lermos um texto,
estavamos sendo acompanhados por nossa pré-compreensao sobre o assunto. Dai que nossa
interpretacdo se baseava tanto nessa nossa pré-compreensdo (que estavamos deixando em
suspenso para nos abrirmos ao texto), quanto em nosso didlogo com o mesmo. Refletindo sobre

essa ligacdo mutua entre compreender e interpretar, CORETH diz:

37 Podemos ter nos aproximado mais da compreensdo do fenomeno, da compreensdo do autor e da nossa
prépria compreensao.
38 A partir dos principios que resultam da historia do problema, a questao significa compreender a linguagem

como um acontecimento vivo e originariamente unico, no qual o mundo se abre para nés, bem como se constitui
concreta plenitude e totalidade de um horizonte de nossa autocompreensao e compreensao do mundo (CORETH,
1973, p. 31).



62

Quando entendemos nesse sentido a dualidade de razéo e intelecto — apoiando-nos em
Hegel — como sendo “mediacdo” e “imediatez” abre-se-nos também a acepcao do par
de conceitos “compreender” e “interpretar”, muito usado na hermenéutica mais
recente, mas muitas vezes mal entendido. “Compreender” significa aqui a imediatez
da visdo da inteligéncia que apreende um sentido. “Interpretar”, ao contrario, quer
dizer a mediagdo pelo conhecimento racional, que pressupoe a imediatez da
compreensdo preévia, mediando-a, porém, racionalmente por decomposicdo,
fundamentagdo e explica¢do, e elevando-a assim a imediatez mediata de uma
compreensdo aprofundada e expressamente desenvolvida. Esta se tornou mais
diferenciadamente consciente de seus elementos, mas de novo — através da mediacdo
—possibilita uma nova mediatez de apreensao espiritual do sentido (1973, p. 48) (grifo
nosso).

A primeira vista, essa afirmagdo de Coreth pareceu-nos complicada, porém, ela fica
mais compreensivel se pensarmos que a nossa pré-compreensao (a imediatez) nao some quando
estamos lendo um texto ou discutindo com nosso interlocutor sobre um dado fendmeno. Desse
modo, quando interpretamos o que o texto diz ou o que nos ¢ falado por nosso interlocutor,
estamos sendo, por um lado, mediados pelo que eles nos trazem e, por outro, influenciados pela
nossa imediatez (nossa pré-compreensao). Assim, chegamos a uma imediatez mediata que nos
ajudara a enxergar elementos que comporao a estrutura do horizonte. Contudo, se quisermos
nos aproximar sempre mais do sentido pleno do fendmeno que estamos observando, precisamos
repetir este mesmo movimento varias vezes. Isso foi o que buscamos fazer ao longo de nossa
pesquisa quando nos dispusemos a ler cada texto e a realizar as diferentes etapas das descrigdes
sugeridas por Rezende (1990). Dessa forma, comecamos nossa pesquisa com uma pré-
compreensdo (com uma imediatez), mas, ao longo dela, essa pré-compreensdo mudou varias
vezes, interferindo, dessa forma, na propria interpretacao.

Como podemos notar, a mediagdo da linguagem falada ou escrita nos permite formar
uma estrutura dialdgica de compreensdo. Conforme ja dissemos, a compreensdo de um
fendmeno ou enunciado sé acontecera se olharmos juntos para a mesma coisa (nos € os textos
ou nds e um interlocutor, por exemplo) e se, através da linguagem, expressarmos nossos pontos
de vista. Desse modo, notaremos que também precisamos compreender os termos utilizados
pelo outro, ou seja, a lingua que ele fala. Pois, do contrario, ndo poderemos dialogar e,

consequentemente, nao poderemos ampliar nossos horizontes. De acordo com CORETH,

[...] s6 na linguagem descobrimos o mundo e inferimos seu sentido, visto que “as
linguas ndo sdo propriamente meios de apresentar a verdade ja conhecida, mas antes
instrumentos para descobrir o ainda desconhecido”. Assim, é primeiramente na
linguagem que se oferece a totalidade de uma cosmovisio®® e é somente nessa
totalidade ja enunciada verbalmente que consiste a objetividade. Eis também porque

39 Quando CORETH fala em cosmovisdo, ele esta se referindo a concep¢do de mundo. Esclarecendo um
pouco mais essa no¢ao, o referido autor afirma que a “[...] concep¢do do mundo ou cosmovisao ndo é o mesmo
que religido e fé religiosa, mas toda fé, enquanto cré em certo contetido que corresponde a uma significacao final
da existéncia humana no mundo, contém essencialmente um momento de concepgdo do mundo” (1973, p. 66-67).



63

a linguagem deve ser considerada e entendida em seu todo. A abstragdo e a analise de
palavras e regras isoladas, como se faz na dissecagdo cientifica, nunca esclarecera essa
totalidade (1973, p. 28) (grifo nosso).

Como percebemos, a linguagem medeia nossa compreensao de mundo: ela pode ser
considerada o meio pelo qual podemos tanto nos exprimir, quanto notar a expressao do outro.
Toda linguagem carrega consigo significados. Sendo assim, como diria Coreth (1973), a
linguagem nao apresenta a verdade, mas, antes, permite-nos percorrer o caminho de encontro
as nossas verdades, ao que nos ¢ desconhecido. Similarmente, disse REZENDE: “[...] a verdade
tanto se manifesta como se oculta, e seu ocultamento ainda é uma das formas de sua
manifestagdao” (1990, p. 29). Nesse sentido, a linguagem corrobora com o desvelamento da
verdade. No entanto, “o desvelamento consiste em descobrir que a verdade nunca se revela
totalmente” (Idem). Ainda nessa direcdo, REZENDE expde que “[...] tanto a descri¢do como a
compreensdo implicam, por sua vez, a interpretagcdo, a hermenéutica, como sendo a atitude que
de fato corresponde a busca da verdade: interpretar € tentar desvelar, no sentido em que o
desvelamento ¢ possivel” (Idem). Vemos, com isso, como a fenomenologia e a hermenéutica,
enquanto lentes metodologicas, bem dialogam e, juntas, contribuem para uma apreensao de
sentido mais pleno do mundo, do homem e da relacao existente entre homem-mundo € homem-
homem. Ou seja, essas lentes nos permitem percorrer os caminhos ténues da nossa existéncia e
sua inacabada busca pela verdade propria, a qual ndo pode ser a mesma para todos, mas tao
somente compreensiva a quem, numa atitude de abertura, permite-se dialogar com o mundo,
com as pessoas, com os textos etc.

Estamos chegando ao fim de nossas reflexdes acerca dos termos que sdo comuns a
fenomenologia e a hermenéutica e que, a nosso ver, nos ajudam a compreender como essas
lentes metodolodgicas contribuem para o processo de caminho da pesquisa. Optamos por refletir,
por ultimo, sobre o termo mundo. Que mundo € esse sobre o qual a fenomenologia e a
hermenéutica estdo falando? Podemos afirmar que o mundo ¢ onde o homem se situa
existencialmente; logo, ndo existe mundo sem homem, nem homem sem mundo. Para

CORETH,

ndo deparamos com o mundo como algo de neutro ‘em relagdo’ a0 homem, mas nos
achamos a nés mesmos ‘no mundo’. Ndo ha para o homem autorrealizagdo sem
realizagdo do mundo, auto-experiéncia sem experiéncia do mundo, nem
autocompreensdo sem compreensdo do mundo. Faz parte da natureza do homem ser
no mundo e ter um mundo (1973, p. 62).



64
Ainda sobre a relagdo entre homem e mundo, REZENDE elucida que “[...] a estrutura

basica ¢ homem-mundo, ser-ao-mundo, ¢ o0 mundo ndo ¢ algo exterior a estrutura fenomenal”
(1990, p. 23).

Chegamos ao final desse topico dentro dessa compreensdo de que o homem nao pode
conceber a si mesmo de forma apartada do mundo. Afirmamos que foi essa compreensao que
nos motivou a detalhar o presente subtopico, uma vez que ela ¢ fruto de uma busca
compreensiva em entender o que ndo entendemos, mas que gostariamos de entender um pouco.
Esse subtdpico foi escrito como uma forma de nos compreendermos no mundo e de
compreendermos o caminho de nossa pesquisa. Nessa perspectiva, muita coisa ainda nao foi
compreendida, mas isso € importante porque nos pde em um movimento continuo de
compreensdo. Enfatizamos que foi dentro do movimento compreensivo de entender a
fenomenologia e a hermenéutica que pudemos pensar que a nossa metodologia poderia ser

denominada como hermenéutica-fenomenoldgica-multidimensional-relacional.

2.2 AS MULTIPLAS DIMENSOES CONSTITUTIVAS DO HOMEM, DA REALIDADE E
DA EDUCACAO

Iniciamos esse subtopico afirmando que o processo metodoldgico, em nosso
entendimento, nao ¢ independente da ideia que temos do homem, da realidade e da Educacao.
Sendo assim, ndo poderiamos deixar de expressar, em nossa metodologia, a nossa afinidade
com a compreensdao que o professor e filosofo da Educagdo, Ferdinand Rohr, tem sobre o
homem, a realidade e a educacdo. Segundo Rohr (2013a), essas esferas de vida sdo constituidas
de multiplas dimensdes. Para o filésofo da educagdo, a meta educacional ¢ contribuir para o

desenvolvimento integral dos seus educandos. Em suas palavras,

[...] buscamos, para conceituar a meta educacional, uma visdo integral do ser humano
e darealidade na qual se encontra, que inclui, especialmente, a sua dimensao espiritual,
que tem uma importancia especial no nosso pensamento, sem negar, em momento
algum, a indispensavel atengdo que temos de prestar a todas as demais dimensoes
(ROHR, 2013a, p. 23).

Em outras palavras, a integralidade comporta multiplas dimensdes (bésicas e
transversais, segundo Rohr, 2013a), inclusive uma dimensao sutil, a espiritual. Dentro desses
horizontes, a Educagdo pode ser entendida como processo de formagdao humana. Em nosso
trabalho, filiamo-nos a essa percep¢io. ROHR ainda afirma que “Chamamos dimensdes basicas

aquelas que constituem, na nossa percepcao, efetivamente, o ser humano, que naturalmente



65
pertencem a ele e que sdo indispensaveis para a sua realizagdo” (2013a, p. 25); quanto as

dimensdes transversais, elas seriam iniimeras e perpassadas por todas as dimensdes basicas.
Numa resumida apresentacdo, as cinco dimensdes bésicas do ser humano sdo as
seguintes: fisica, sensorial, emocional, mental e espiritual. As quatro primeiras situam-se no
campo do imanente e a tltima, no campo do transcendente. Para uma melhor compreensao das
dimensdes basicas, dentro da perspectiva de Réhr, vejamos o que elucida LEAO sobre cada

uma delas:

A dimensao fisica é caracterizada por nosso corpo, por nossa corporalidade fisico-
biologica. A sensorial € caracterizada pelas sensagdes que temos a partir dos nossos
cinco sentidos: o tato, a visdo, o olfato, a audicdo e o paladar. Enfim, sdo nossas
sensagOes fisicas: calor-frio, dor-prazer, doce-amargo. A emocional envolve os
“estados emocionais (medo, inseguranga, cuforia, apatia, tristeza, melancolia,
impaciéncia, dispersdo, soliddao, saudade, indecisdo, pessimismo etc.) e suas
respectivas movimentacdes e compensagdes” (ROHR, 2013a, p. 25). A mental inclui,
primeiramente, nosso lado racional e 16gico no sentido mais restrito, ou seja, “aquela
parte em que correspondemos, naquilo que pensamos, com todos os seres humanos,
os pensamentos universais, formais (logica, matematica)” (ROHR, 2013a, p- 25-26);
abrange também nossa capacidade de reflexdo, na qual pensamos sobre as coisas e
sobre no6s mesmos, “a recordagdo e a memoria, a imaginagdo e a fantasia, a
compreensdo e a criagdo de ideias e, finalmente, a nossa intui¢do, em que sabemos,
sem poder justificar, em tltima instincia, por que sabemos” (ROHR, 2013a, p. 26). Ja
a dimensao espiritual é a mais dificil de identificar (2018, p. 26) (grifos do autor).

Mais adiante abordaremos detalhadamente a dimensdo espiritual. Em rela¢do as
dimensdes transversais do ser humano, Rohr (2013a) elucida a presenga de algumas delas, a
saber: relacional-social, estético-artistica, politico-econdmica, comunicativa, mistico-magico-
religiosa, sexual-libidinal, volutivo-impulsional-motivacional, ética, género, ludica, ecologica,
étnica, pratico-laborial-profissional. E importante enfatizar que o autor deixa abertura para que
outras dimensdes transversais sejam acrescentadas. Como ja& anunciamos, essas dimensdes
transversais sdo tangenciadas por todas as dimensdes basicas; se, por acaso, uma dimensao
basica ndo tangenciar alguma das dimensdes transversais, Rohr (2013a) nos diz que este ¢ um
caso de degradagdo de tal dimensdo“®. Sem ter espaco neste momento para um maior
aprofundamento sobre as dimensdes transversais, vamos pautar nossos esforcos de
compreensdo sobre as dimensdes basicas dando uma maior énfase a dimensdo espiritual, uma
vez que tal dimensdo ¢ de suma importancia para o nosso trabalho.

Uma observagao importante a fazer acerca das dimensdes bésicas ¢ que todas elas sdo

consideradas, por Rohr (2010), como sendo dimensdes materiais. As dimensdes imanentes sao

40 Para entender melhor esse tangenciamento das dimensdes basicas nas dimensoes transversais, ler Rohr
(2013a). Neste livro, o autor esboga alguns exemplos.



66
consideradas mais densas que a dimenséo transcendente, a qual é mais sutil*!. Ressalta-se ainda

que existe uma relagdo entre todas as dimensoes basicas, de modo que uma interfere na outra.
Pensemos, por exemplo, em um educando com fome assistindo a uma aula. Sua dimensao fisica
interferird diretamente em outras dimensdes, como a sensorial. Assim, o educando podera estar
com mais frio, com seu olfato mais apurado do que os demais sentidos. Também estara com a
sua dimensao emocional afetada, muitas vezes demonstrando impaciéncia e dispersao.
Possivelmente sua dimensdo mental encontrar-se-a4 voltada para pensamentos relativos a
comida, sendo dificil para ele a compreensao tedrica do que esteja sendo debatido em sala. E
estando com todas as suas dimensdes imanentes comprometidas, dificilmente se abrira para a
dimensao transcendente, a qual é responsavel pelos valores propriamente humanos.

Dessa forma, a Teoria da Multidimensionalidade de Rohr defende que nenhuma
dimensdo deve ser negligenciada ou supervalorizada, uma vez que o equilibrio das dimensodes
imanentes possibilita ao ser em formac¢ao uma abertura a sua dimensao espiritual. Todas devem
ser gradativamente desenvolvidas, cabendo a Educagdo contribuir com essa tarefa. Nas palavras
de ROHR, “a educacdo tem que atender as necessidades legitimas que cada dimensio precisa
para a sua expressao humana e combater os desequilibrios que podem surgir em qualquer das
dimensdes imanentes” (2016b, p. 33).

Dentro desse contexto, a partir de agora, procuraremos compreender a relagdo que existe
entre a formagao humana e a dimensdo espiritual, uma vez que esta, por ser uma dimensao mais
sutil e ndo observavel de forma direta, acaba por ndo estar tao presente nos debates educacionais.
Em nosso trabalho, essa ¢ uma dimensdao de suma relevancia para nos aproximarmos do
fendomeno estudado, a fé e seu ressoar no processo de formagao humana.

Quando falamos que a Educacdo, dentro da perspectiva da formacdo humana, deve
contribuir para o desenvolvimento das multiplas dimensdes que compdem o ser, ndo queremos
dizer que isso se dard num tempo de um ou dois anos, mas queremos afirmar que a meta
educacional deve ser a formacdo plena do ser humano e que cada passo que damos na dire¢ao
de contribuir para esse desenvolvimento ajuda nosso educando a se aproximar do seu eu mais
intimo, mais verdadeiro, de um agir auténtico e €tico. Partilhamos do pensamento de Lessing
(APUD ROHR, 2013a), o qual nos diz que essa ndo é uma tarefa para tdo somente uma vida,

mas que caminhar em busca dela se faz necessario.

41 “Podemos afirmar [...] que todas as cinco dimensdes mencionadas, em certo sentido, sdo matéria,
compreendendo matéria ndo necessariamente como matéria fisica. Temos de distinguir, nesse caso, entre matérias
mais densas e mais sutis. Isso significa também que as matérias das realidades mais sutis ndo tém as mesmas
caracteristicas e niio sio submetidas, necessariamente, as mesmas ‘leis’ da matéria fisica” (ROHR, 2010, p. 16).



67
E dentro dessa atmosfera que podemos dizer que a dimensio espiritual, a qual abriga os

42 ¢ uma dimensdo dificil de ser

valores propriamente humanos e os valores metafisicos
detectada, posto que, para isso, temos que estar em harmonia com as nossas dimensdes
imanentes, estar atentos as sutilezas que perpassam a nossa existéncia e, em ultima instancia,
precisamos acreditar € nos comprometermos com ela.

Para compreendermos a relagdo entre a dimensao espiritual e a formagao humana dentro
da perspectiva de Rohr, ¢ mister refletir sobre alguns elementos importantes que constituem
essa tessitura. Nesse sentido, Rohr (2016b) pontua que a intuigdo ¢ uma forma de acesso que
temos ao nosso eu mais profundo (nossa espiritualidade). Para tratar sobre esse assunto, o autor
se baseia nos estudos do filésofo francés Henri Bergson, o qual preconizava que a intuicao ¢é
capaz de captar o que ha de mais singular em algo ou em alguém. Nas palavras do proprio
BERGSON, a intuigdo ¢ “a simpatia pela qual nos transportamos para o interior de um objeto
para coincidir com o que ele tem de Unico e, consequentemente, de inexprimivel” (1984, p. 14).
Além disso, “a intuicdo humana nao alcanga sé o interior do homem, expande-se a vida em
geral e chega até o universo material” (BERGSON 4APUD ROHR, 1999, p. 5). Vale ressaltar
que, para esses autores, a intuicdo e a inteligéncia se complementam (ndo se excluem) no
processo de aquisicdo do conhecimento sobre algo ou alguém. Segundo SANTOS, “Rohr
reconhece que a razdo tanto pode consolidar os bloqueios [em rela¢do a atuagdo espiritual]
quanto dissolvé-los, mas que s6 a intuigdo pode ‘perceber’ a atuagdo espiritual” (2016, p. 212).

Destacamos também que o modo de apreensdo da realidade através da intuicao nao esta

1**. Com esta

relacionado aos 6rgdos do sentido*®, mas faz parte de uma atividade menta
perspectiva de conhecimento, Bergson ndo se fecha a uma bipolarizagdo (racionalidade e
intui¢do), mas expande a forma de conhecermos o mundo, e a n6s mesmos, para horizontes
mais sutis de apreensdo da realidade tdo importantes quanto a inteligéncia. Dessa forma, os
processos intuitivos sdo de suma importancia para sairmos da superficialidade do que
socialmente nos € incutido e acessarmos, de fato, quem somos (nossa dimensao espiritual).

Andando sobre essas linhas ténues de compreensdo da dimensdo espiritual, chegamos a

um dos valores situados nessa dimensdo, o qual, ao nosso ver, merece destaque: a liberdade.

42 Segundo Réhr (S/D, p. 32), “Pertencem ao ambito do transcendente todos os valores éticos-humanos
(amor, amizade, fraternidade, principio da nao-violéncia, caridade etc.) e metafisicos (liberdade, unido, Deus,
eternidade etc.). Todos esses fendmenos pertencem a dimensao espiritual”.

43 Nesse sentido, a intui¢do bergsoniana se diferencia da intui¢do de Kant, uma vez que, para Kant, a intui¢cdo
ocorre através dos 6rgaos do sentido, sendo meramente responsavel pela apreensdo empirica da realidade, mas nao
representando uma forma de conhecimento valida. Para melhor entendimento, ver Rohr (1999).

44 Concebemos a intuicdo como uma atividade mental ligada a respectiva dimensdo mental, assim como a
razdo, a imaginacdo, a fantasia e a memoria. Para uma melhor compreenséo, ver Rohr (2013).



68
Segundo os estudos de Rohr, podemos tanto provar quanto nao provar a existéncia da liberdade.

Em suas proprias palavras,

Podemos duvidar da possibilidade de que nossas decisdes sejam livres. S@o
inquestionaveis as multiplas possiveis influéncias nas nossas decisdes: sociais,
culturais, familiares, educacionais, politicas, econOmicas, religiosas, psiquicas,
ambientais e genéticas. Dessa forma, podemos, no maximo, falar de um espago de
liberdade no ambito dessas influéncias. [...] Com os mesmos argumentos, podemos
demonstrar que também ndo ¢ possivel provar a ndo existéncia da liberdade. Sempre
podemos manter a hipotese de que foi a liberdade que prevaleceu numa decisdo,
mesmo ndo sendo capaz de prova-la. Assim, ndo sabemos sequer da existéncia da
liberdade com base em fatos empiricos evidentes. O que conhecemos sdo atitudes
humanas que acreditam nela e as que ndo. Os ultimos sdo aqueles individuos que
nunca assumem a responsabilidade por qualquer ato. [...] O individuo que se assume
como ser livre aceita, em consequéncia, a responsabilidade por suas decisdes (ROHR,
s/d, p. 31) (grifo nosso).

Complementando a afirmagdo acima, podemos dizer ainda que nossas ac¢des sao livres
a medida que expressam nossa autenticidade. Ainda sobre esse assunto, Rohr (s/d) aponta que
sO temos a certeza profunda de nossa liberdade a partir de um processo intuitivo. Nesse caminho
de aquisicao de uma certeza profunda, ou seja, de uma convicg¢do, entendemos que as “nossas
convic¢des mais profundas se originariam ao longo do processo existencial, em um movimento
de recriagdo de si mesmo, no encontro com a sua propria duragio®®” (ARAUJO, 2009, p. 190).

Outro valor que também pertence a nossa dimensao espiritual diz respeito a ideia de
verdade. Rohr (2015b), baseando-se no filésofo alemao Karl Jaspers, distingue trés formas de
conceber a verdade. Essas ideias de verdade sdo, a saber: as verdades dogmaticas, as verdades
niilistas e as verdades existenciais. No primeiro tipo, a verdade corresponde a “cren¢a na
existéncia de uma verdade absoluta e na possibilidade de té-la nas mios” (ROHR, 2015b, p.
18). Isto ¢, existe uma verdade unica, valida para todos e que ¢ acessivel aos seres humanos.
No segundo tipo de verdade, a niilista, “[...] a verdade em si ndo existe. O que estd sendo
considerado verdade ¢ sempre construgdo historico-cultural do ser humano, portanto, mutavel
e sem fundamento seguro” (Ibid.). O terceiro tipo de verdade ¢ uma saida para a oposi¢ao que
se formou entre os polos dogmadtico e niilista. Rohr defende que a verdade absoluta existe, sim,
mas que ndo nos ¢ permitido acessa-la por inteiro. Contudo, desfrutamos da possibilidade de
nos aproximarmos dela, o que significa, nesse processo de aproximacgao, a aquisicao de uma
“verdade existencial valida para a pessoa que a alcanga” (ROHR, 2015b, p. 18). Assim, ¢

“possivel aproximar-se da verdade valida para o individuo e buscar verificagdes em

45 A palavra duracdo ¢ um termo bergsoniano que significa tempo real. Para ele, o tempo real “€ o progresso
continuo do passado que r6i o futuro e infla ao avancar. A partir do momento que o passado aumenta sem cessar,
infinitamente ele se conserva” (BERGSON, 1979, p. 16).



69
comunica¢do com outros, sem, portanto, chegar a verdades existenciais com validade universal

[...]” (Ibid.).

Nesses horizontes, o sentido da vida humana, em Rohr, corresponde a busca por
desenvolver proporcionalmente nossas multiplas dimensdes (integralidade), no que temos de
mais humano nelas. O detalhe que destacamos € que cada individuo € quem sabe sobre o seu
caminho particular. Aqui, a indicacao ¢ que todos busquem a integralidade, mas nao a mesma
integralidade; cada um deve buscar a sua propria esséncia, seu proprio caminho.

Em Ro6hr, como ja vimos, a liberdade passa ser a conquista humana daquele que busca
conhecer sua esséncia propria € a assume; passa a ser entendida como uma gradacdo que
aproxima o homem de sua plenitude. Logo, quanto mais o homem assume o sentido de sua vida,
mais desenvolve sua integralidade, mais se aproxima de sua plenitude e, consequentemente,
mais ¢ livre. Dentro dessa l6gica, ndo existem espacos para ideais totalitarios, relativistas e
deterministas. Nesse contexto, a formagao deve contribuir para que o educando se encontre com
o que lhe é mais proprio. Assim, ROHR também deixa transparecer sua posicdo acerca do
sujeito:

Essa posicao concorda com a critica de visdes dogmaticas e reducionistas em relagdo
ao conceito do sujeito humano. Contudo, ndo nega a existéncia do sujeito como algo
dado. Aceita o 6bvio: o ser humano é um ser no mundo e recebe constantemente
influéncias externas. Acredita, porém, na existéncia de um Eu que ¢é capaz de
identificar em que momentos e decisdes esse Eu se sente em sincronia consigo mesmo,
quer dizer, auténtico ¢ quando se encontra fora de si, em desarmonia com o que acha
adequado mais intimamente. As orientagdes que o Eu alcanca tem validade apenas
para ele, ndo universal (2014, p. 66).

Como podemos depreender, as linhas de horizontes de Rohr se imbricam e vao
iluminando um caminhar que indica ndo apenas uma autenticidade, mas também um caminho
ético, posto que, ao propor o desenvolvimento das multiplas dimensdes humanas (inclusive a
dimensdo que guarda consigo os valores ético-humanos e metafisicos), suas proposi¢des
inspiram educadores e educandos a buscarem seus caminhos plenos e ternos; a buscarem e
vivenciarem sua fé propria; a coincidirem com suas verdades mais intimas.

Como ¢ notorio, a compreensdo multidimensional de Rohr sobre o homem, a educagdo
e arealidade colore nosso estudo e nos faz perceber que cada giro hermenéutico, cada descrigao
do fendmeno ndo pode acontecer apenas através de uma dimensao, mas, através da busca para
que cada dimensdo participe dessas incursdes compreensivas do fenomeno. Assim sendo,
buscamos estudar o fendmeno da fé e seu ressoar na formagdo humana através de uma
aproximacao multidimensional. Embora ndo possamos afirmar que conseguimos realizar tal

feito, podemos dizer que nossas reflexdes sao expressoes dessa tentativa de aproximacao.



70

2.3 O HORIZONTE RELACIONAL DE NOSSA METODOLOGIA

O presente topico tem o propdsito de refletir sobre a perspectiva ontoldgica relacional
de Martin Buber e seus desvelamentos para a nossa pesquisa’®. A énfase do pensamento
buberiano defende que o homem s6 existe dentro de uma relagdo. Foi a partir dessa énfase que
Buber chegou ao horizonte dialogico, o qual acreditamos corresponder a fé propria do filésofo
austriaco. A partir do livro Eu e Tu, suas obras assumem, afirmam e ampliam esse horizonte
dialégico e, ndo obstante, revelam varios fios que constituem este horizonte; varios fios que,
juntos, permitem-nos uma aproximacdo a esse horizonte. Ao girarmos hermenéutica e
fenomenologicamente sobre as obras buberianas, fossem elas mais filoséficas, mais
educacionais ou voltadas a religiosidade, percebemos como Buber, ao longo delas, vai dando
contornos mais aprofundados ao dialdgico. Buscando uma metafora que elucidasse o
pensamento buberiano, acabamos dizendo que ele € constituido tal qual uma cebola, composta
por varias camadas e que, sempre que desvelamos uma delas, outras mais se apresentam;
mesmo assim, todas essas camadas desveladas tém como centro irradiador a auténtica relacgdo.

Foi fundamental para nds entendermos que o pensamento desse fildsofo ¢ composto por
varias camadas, porque, assim, desvencilhamo-nos da ideia de trazermos todos os elementos
constitutivos do dialdgico de uma tnica vez. Dessa forma, deixamo-nos ser tocados por esses
diferentes elementos sem necessariamente querermos compreender tudo. Desse modo, a
discussdo sobre o dialdgico que trazemos nesse espago ¢ reflexo do que chegou até nos e
permaneceu; entdo, ¢ de se imaginar que existem varios outros elementos para além desses que
expomos, os quais ajudam na compreensao do dialdgico buberiano. Nessa dire¢do, ¢ importante
ressaltarmos que, ao longo do nosso trabalho, varios desses elementos serdo evidenciados,
principalmente a partir da nossa segunda revisdo da literatura e das fotografias que tentamos
registrar dos momentos de aquisi¢ao e de afirmagado da fé de Buber. Sendo assim, consideramos
as reflexdes contidas nesse subtopico como um chao que construimos para nos aproximarmos
do horizonte dialogico buberiano e para caminharmos em direcdo ao fenomeno da fé propria e

seu ressoar na formag¢ao humana.

46 Na banca de qualificagdo do presente estudo, um dos membros pontuou que seria perigoso situarmos uma
discussao mais acurada sobre o pensamento buberiano dentro da metodologia. Assim, tinhamos ideia dos riscos
que corriamos; todavia, se o fizemos, foi porque essa pesquisa assumiu uma relacdo muito profunda com seu
caminho metodolégico. Nao tinhamos como chegar aos desvelamentos do fendmeno estudado se nao tivéssemos
o caminho iluminado por essa tessitura metodoldgica. Ainda mais, esse caminho metodolégico nos permitiu uma
aproximagao ndo apenas ao fendmeno estudado, mas também a nds mesmos.



71

2.3.1 Primeiros Contornos do Pensamento Dialogico de Martin Buber

Nas palavras de BUBER, “nds ndo encontramos o sentido nas coisas, também nao o
colocamos dentro das coisas, mas entre nos e as coisas ele pode acontecer” (2014, p. 72). E
justamente nesse entre que reside o mistério da filosofia buberiana. Buber nao ¢ um filosofo
especulativo nem idealista; ¢ um filésofo da concretude, a qual, para ele, ¢ onde o homem pode
se realizar. Para esse fil6sofo, ¢ dentro das vicissitudes do cotidiano que o homem pode se
encontrar existencialmente; contudo, esse encontro sé pode existir dentro de uma relagao®’.

Nessa perspectiva, em sua obra “Eu e Tu”, ele falard sobre os pares de palavras-
principio, Eu-Tu e Eu-Isso, as quais serao responsaveis por estabelecer dois tipos diferentes de
relagcdes. O primeiro par de palavras, ao ser proferido, possibilita o encontro ¢ o didlogo
auténtico; ja o segundo par de palavras coisifica os entes que se apresentam. Assim, Buber
afirma que “o mundo é duplo para o homem, segundo a dualidade de sua atitude. A atitude do
homem ¢ dupla de acordo com a dualidade das palavras principio que ele pode proferir”
(BUBER, 1979, p. 3) (grifo nosso). Aqui, ja notamos que todas as relacdes que o homem
estabelece passam pelo “Eu-Tu” ou pelo “Eu-Isso” proferidos pelo mesmo.

Ao olharmos para nos e para o mundo ao nosso redor, ja podemos saber quais desses
pares de palavras-principio sdo os que mais pronunciamos. Buber (1979) ndo ¢ contra a palavra-
principio Eu-Isso, até mesmo porque € através dela que o homem organiza seu mundo. Contudo,
o filosofo € enfatico ao dizer que quem apenas vive no mundo do Isso ndo pode ser considerado
homem. Fica notdria a percepcao buberiana de que a relagdo Eu-Tu € a propulsora da nossa
humanidade.

A relagdo estabelecida através das palavras-principio Eu-Tu ¢ uma relagdo que ndo ¢é
premeditada e nem pode ser interpretada; ela deve ser apenas vivida, realizada no agora. Com
todos e com tudo que se colocam em nosso caminho, podemos estabelecer uma relagao Eu-Tu.
Esse tipo de acontecimento ¢ capaz de nos permitir encontrarmos conosco mesmos; € capaz de
nos atualizar, ou seja, de nos colocar em contato com nossas proprias verdades. Buber ainda
nos diz que, ao realizarmos uma relagdo Eu-Tu, estamos nos relacionando com o Tu Eterno®,

estamos realizando-o no mundo.

47 Buber ndo limita as relagdes dialdgicas apenas entre homem e homem, mas expande para qualquer ser e
coisa que se apresente ao homem. No entanto, existe um tipo de relagdo especifica que € capaz de possibilitar ao
homem encontrar-se existencialmente, que ¢ a relagdo Eu-Tu.

48 O Tu Eterno pode ser considerado como Deus.



72
A forma propria com a qual Buber fala sobre esse caminhar humano, vivido dentro das

duas possibilidades de resposta, €, ao nosso ver, advinda das suas vivéncias. Pensamos que,
antes de teorizar sobre isso, Buber vivenciou esses acontecimentos. Em seu livro “Encontros:
Fragmentos Autobiogrdficos”, o filosofo do didlogo narra uma relagdo que, quando crianga,
estabeleceu com um cavalo da fazenda do seu pai*° e caracteriza tal vivéncia como uma relagio
Eu-Tu. Desse modo, observamos que, mesmo antes de ter qualquer discernimento acerca dos
pares das palavras-principio, Buber ja respondia ao mundo, em algumas circunstancias, a partir
do Eu-Tu. Parece-nos que as situagdes de encontros existenciais de Buber se faziam presentes
de muitas formas, talvez seja por isso que ele consiga falar sobre elas de uma forma tao propria.

Pensamos também que esses encontros, essas relagdes auténticas (Eu-Tu) ocorreram nao
s6 com pessoas, animais, plantas, mas, também, com os textos que Buber lia. Desse modo, ao
nosso ver, suas interpretacdoes das lendas hassidicas e sua tradug¢do da Biblia, junto com seu
amigo Franz Rosenzweig, bem como outros trabalhos, foram perpassados por esse encontro
Eu-Tu. Acreditamos que BUBER, em muitas situacdes de sua vida, encarnou a ideia que “[...]
propoe ao homem a realizagdo da vida dialogica, uma existéncia fundada no didlogo” (2004, p.
40). Ao falarmos isso sobre as relacdes que Buber parece estabelecer com alguns dos livros que
leu, ndo queremos dizer que eles foram mais importantes que as pessoas, apenas pontuamos
que essa sua forma de fazer parte do mundo ¢ tdo viva e concreta que € capaz de se expandir
para diversas situagdes do seu cotidiano, inclusive para as suas interacdes com os textos. Nas

palavras de BUBER,

Eu ndo sabia nada de livros quando me evadia do colo de minha mae, e eu quero
morrer sem livros, com uma mao humana na minha. Agora, ¢ verdade, eu fecho por
vezes a porta de meu quarto e entrego-me a leitura de um livro, porém apenas porque
posso abrir a porta novamente, € um homem levanta os olhos em minha dire¢ao (1991,
p. 64).

Essa colocagdo de Buber enfatiza a importancia das pessoas para a sua vida e confessa
que so € possivel se entregar aos livros porque existem homens com os quais tem a possibilidade
de se relacionar. Assim, pode parecer, a primeira vista, que o que haviamos afirmado sobre sua
relagdo com os livros seja incoerente com a afirmac¢do acima, no entanto, acreditamos que nao
haja incoeréncia, visto que essa entrega, essa relacdo, ela pode existir porque existem homens

com os quais possa compartilhar a vivéncia da leitura e porque os livros foram escritos por

homens que, através dos textos, lhe falam.

49 Refletiremos de forma mais detalhada sobre essa passagem da vida de Buber no capitulo 7, topico 7.4.



73
Feitos esses apontamentos mais gerais sobre o pensamento buberiano, nos proximos

subtdpicos vamos procurar entender alguns elementos que, a nosso ver, sao importantes para a

compreensdo do dialégico para Martin Buber.

2.3.1.1 O Homem

Diante da crise da humanidade do homem que se desenhou a partir da Primeira Guerra
Mundial e se intensificou na Segunda Guerra, Buber escreveu o livro “O que ¢ o homem?”.
Neste livro ele resgata quatro indagacdes de Kant, que delimita o campo da Filosofia, a saber:
O que posso saber? O que devo fazer? O que posso esperar? O que ¢ o homem? Dentro desse
contexto, Buber reflete sobre essa quarta questdo, por entender que as trés primeiras podem ser

respondidas a partir de uma reflexdo sobre a quarta, e nos diz que:

A questdo do que ¢ o homem ndo pode ser respondida considerando apenas a
existéncia ou “si mesmo”, como tal, mas considerando a conexdo essencial da pessoa
humana com o ser todo e de sua relagdo com tudo. Da consideragdo da existéncia ou
de si mesmo, como tal, nada mais resulta do que o conceito ¢ o perfil de um ser
espiritual quase espectral, que se ¢ verdade que tem conteudo corporal de seus
sentimentos fundamentais, de sua angtstia do mundo, de sua preocupagio existencial,
de sua culpa primaria, ele os tem, porém, de forma incorpérea, alheia a tudo o que é
corporeo (BUBER, 1985, p. 112) (grifo nosso).

Nessa afirmacao, fica nitido o movimento de Buber de nao restringir o homem a um si
mesmo, isolado, sozinho e fragmentado. Assim, Buber pontua a importincia de pensarmos o
homem dentro de suas relagdes e a partir de sua integralidade (o ser todo). Dentro desses
horizontes, vemos Buber afirmar a natureza ontologica do homem, um ser de relacdo, como ser
que sO é a partir de uma relagdo. Nesse sentido, BUBER ainda nos afirma que “S6 quando
procuramos abracar a pessoa humana em toda a sua situagdo, todas as suas possibilidades de
relacionamento com tudo o que ndo ¢ ele sO, entdo podemos apreender o homem™ (1985, p.
113). Nesse sentido, compreender o que ¢ o0 homem passa por compreender as possibilidades
relacionais desse homem. Um dos autores com os quais Buber converge, em relagdo a alguns
pontos de suas linhas argumentativas sobre o homem e a sua caracteristica essencial, ¢ com
Edmund Husserl*®. Buber, entdo, estabelece um didlogo com Husserl, que corrobora com o
pensamento de que a existéncia do homem est4 vinculada direta e intrinsecamente as relagdes

que este estabelece. Nesse contexto, Buber faz uma citagao direta do pensamento de Husserl:

“a humanidade consiste, essencialmente, em um ser humano em entidades humanas
generativamente e socialmente ligadas”. [...] Nesta proposi¢ao, Husserl nos diz que
ndo ¢é possivel encontrar a esséncia do homem em individuos isolados, porque a unido
da pessoa humana com sua genealogia e com sua sociedade é essencial e, portanto,

50 Acreditamos que seria de grande valor para o Nucleo de Educagdo e Espiritualidade uma pesquisa que
interligasse o pensamento de Martin Buber a tltima fase do pensamento de Husserl.



74

devemos conhecer a natureza dessa conexdo se quisermos conhecer a natureza
essencial do homem. Com isso, afirma-se que uma antropologia individualista v€ o
homem em um estado de isolamento, ou seja, em um estado que ndo corresponde a
sua esséncia; ou ainda que, se ele considera o homem em uma situagdo de conexao,
ele entende que os efeitos desta [antropologia individualista] minam a esséncia
genuina e, consequentemente, ela ndo se refere aquela conexdo fundamental de que
fala a proposi¢do husserliana (BUBER, 1985, p. 80-81).

A partir da afirmagdo acima, vemos uma aproximagdo de Buber ao pensamento de
Husserl, mas também enxergamos o distanciamento de Buber em relagdo a outros
fenomenodlogos, como Scheler ¢ Heidegger, os quais, tal qual Buber mesmo diz, apartam o
homem dessa esséncia de conexdo. Dentro dessas tessituras, Buber abre uma discussdo sobre
dois pensamentos muito presentes na sociedade moderna, a saber: o individualismo e o
coletivismo. A ideia individualista isola 0 homem do mundo, tudo se passa como se ele fosse
apenas um ser consigo mesmo, utilitario e egoista. Ja o coletivismo assume a postura de face
contraria ao individualismo, mas também aprisiona o homem a esteredtipos em que sua
existéncia e sua responsabilidade sao diluidos e somem diante da face do coletivo.
Corroborando com o que estamos pontuando, BUBER diz que “o individualismo vé o homem
apenas em relagdo a si mesmo, mas o coletivismo ndo vé o homem, vé€ apenas a ‘sociedade’.
Em um caso, o rosto humano esta desfigurado, no outro, oculto” (1985, p. 142). O homem
aprisionado em si mesmo nao existe; por mais utilitario e egoista que esse homem possa ter se
tornado, ele existe apenas dentro das relagdes que constitui e elas podem, por consequéncia da
atitude deste homem, estarem tao adoecidas e desfiguradas quanto ele; mas elas ndo deixam de
existir. O coletivismo, por sua vez, ¢ algado como o salvador do egoismo humano, desse
individualismo exacerbado, e, com suas boas intengdes de resgate de pertencimento a um grupo,
instaura uma cortina de fumaca que deixa turvo cada singularidade humana. Assim, o homem,
ao fazer parte de um coletivo, desobriga-se de pensar em si, em suas atitudes e apenas faz o que
o coletivo acredita ser o correto, posto que, agindo assim, estard fazendo parte daquele grupo.
Dentro dessa perspectiva, ¢ dificil identificar o homem, posto que as relagdes que este
estabelece passam, necessariamente, pelo aval do coletivo; dessa forma, o homem esta oculto,
esta destituido de suas responsabilidades, de suas decisdes e esta preso a relagdes forjadas sob
a validacdo do coletivo. Sabemos historicamente o quanto essa ideia de coletivismo pode
engendrar sociedades excludentes, preconceituosas e totalitarias; nessa direcdo, BUBER afirma
que

No individualismo, a pessoa por nada mais que expiragdo imaginaria de sua situagao
fundamental, encontra-se montada na ficgdo, por mais que acredite ou pretenda

acreditar que estd se afirmando como pessoa no ser. No coletivismo, ao renunciar a
decisdo pessoal direta e a resolugdo, ele renuncia a si mesmo. Em ambos os casos, ele



75

¢é incapaz de entrar em relagdo auténtica com o outro: so entre pessoas auténticas
existe uma relagdo auténtica (1985, p. 145) (grifo nosso).

A partir dessa afirmacdo, vemos Buber desvelando os horizontes de saida dessa
dicotomia estéril do homem moderno: nem individualismo, nem coletivismo, mas, sim, relacdes
auténticas entre homens auténticos. Mais uma vez achamos valido enfatizar as palavras do

filésofo austriaco:

O fato fundamental da existéncia humana ndo é nem o individuo como tal, nem a
coletividade como tal. Ambas as coisas, consideradas em si mesmas, nada mais sdo
do que abstragoes formidaveis. O individuo é um fato da existéncia na medida em que
estabelece relagoes vivas com outros individuos; a coletividade é um fato da existéncia
na medida em que é construida com unidades vivas de relacionamento. O fato
fundamental da existéncia humana é o homem com o homem. O que torna unico o
mundo humano é, antes de tudo, que entre o ser e o ser acontece algo que ndo se
encontra em nenhum outro recanto da natureza (BUBER, 1985, p. 146-147) (grifos
10SS0S).

Os horizontes apontados por Buber nos falam do homem sempre em relagdo, nos falam
do que ocorre no entre ¢ nos chamam a atengao sobre ndo podermos saber o que ¢ o homem
através de elementos que ndo sdo essencialmente seus. O que, de fato, é o homem, é o que
acontece nesse espago entre verdadeiras relagoes. Na tentativa de entender um pouco mais
sobre essa ideia ontologica do homem, enquanto ser relacional, iremos, no préximo topico, nos

ater a ideia de relacdo para Buber.

2.3.1.2 Relagao

O homem, a partir dos horizontes compreensivos buberianos, pode responder ao que lhe
chega a partir de todo o seu ser e, dessa forma, entrar em uma relagdo Eu-Tu, numa auténtica
relacdo; ou pode responder apenas com fragmentos do seu ser, estabelecendo uma relagdo Eu-
Isso. Inferimos que o homem que responde com todo o seu ser ao que lhe chega, faz isso com
toda a sua integralidade, usando os termos de Rohr, com um equilibrio entre todas as suas
multiplas dimensdes existentes, deixando, assim, falar a sua dimensao mais sutil, a espiritual.

Buber nio fala sobre dimensdes, mas nos fala sobre o espirito e diz:

Observe a crianga, principalmente naquela idade em que a linguagem ja esta dentro
dela, mas ainda ndo os produtos tradicionais armazenados nela. [...] De repente, a
crianga comega a contar, continua contando, fica em siléncio, rompe novamente.
Como e o que a crianca nos diz? Nao poderiamos caracteriza-lo de mais de uma
maneira; miticamente. Diz a mesma coisa, exatamente, que o0 homem primitivo conta
mitos, o que emergiu dos sonhos e da visao desperta, da experiéncia e da "fantasia" (a
fantasia ndo ¢ originalmente um modo de experiéncia?), fundida em uma unidade
indissoluvel. Ai temos o espirito de repente. Mas sem qualquer "ascetismo" ou
"sublimagao" anterior. O espirito, € claro, ja estava na crianga antes que ela comegcasse
a contar, mas ndo como tal, ndo por si mesma, mas fundida com os "impulsos" e com
as coisas! Agora ele aparece, de forma independente, na palavra. A crianga “tem
espirito” quando comega a falar, desde que ela quer falar. Antes de terem falado, as



76
imagens miticas ndo foram separadas, mas englobadas e amontoadas na substancia da
vida. Agora eles estdo 14, na palavra. Porque a crianca possui o impulso espiritual da
palavra, eles surgem para fora, eles adquirem, a0 mesmo tempo, uma consciéncia e
uma expressao independentes. O espirito comega como um impulso, como um impulso
de falar, isto ¢, como o impulso de estar junto com os outros em um mundo de
comunicagdo fluida de imagens que sdo dadas e recebidas (BUBER, 1985, p. 131-
132) (grifos nossos).

Observamos nessa afirmagdo de Buber que o espirito ¢ justamente esse impulso de
procura do outro, pois no principio € a relagdo, como nos diz o filésofo (BUBER, 2009). Nessa

perspectiva, a busca por se comunicar ¢ genuina; aqui,

A linguagem nada mais é do que seu signo e seu meio, toda obra espiritual foi causada
por esse algo. E o que torna um homem um homem; mas, seguindo seu caminho, o
homem ndo apenas se desdobra, mas também se encolhe e degenera. Suas raizes estdo
no fato de um ser buscar outro ser, como este outro ser concreto, para se comunicar
com ele em uma esfera comum a ambos, mas que vai aléem do campo de cada um.
Essa esfera que ja estd plantada com a existéncia do homem como homem, mas que
ainda ndo foi desenhada conceitualmente, eu chamo de esfera do entre (BUBER,
1985, p. 146-147) (grifo nosso).

Dessa forma, a linguagem em comum ¢ expressao de dois seres que entram em relacdo
e 0 que ocorre entre esses dois seres € tdo inédito que ndo tem como se descrever, mas apenas
vivenciar; como diria Saint-Exupéry, “o essencial ¢ invisivel aos olhos”. Nos vamos um pouco
além e dizemos que o essencial também ¢ indescritivel. Sobre essa interligagao entre o espirito

e a linguagem, achamos valido enfatizar uma das afirmac¢des de BUBER:

O espirito em sua manifestagdo humana ¢é resposta do homem a seu Tu. Homem fala
diversas linguas — lingua verbal, lingua da arte, da agdo — mas o espirito é um, e este
espirito é a resposta ao Tu que se revela dos mistérios, e que do seio deste mistério o
chama. O espirito é palavra. Assim como se fala se toma palavra primeiramente no
cérebro e em seguida som em sua laringe — ambos ndo sdo, se ndo reflexos do
verdadeiro fendmeno, ja que, na verdade, ndo ¢ linguagem que se encontra no homem,
mas o homem se encontra na linguagem e fala no seio da linguagem — assim também
acontece com toda palavra e com todo espirito. O espirito ndo esta no Eu, mas entre
0 Eu e o Tu. Ele ndo ¢ comparavel ao sangue que circula em ti mas ao ar que respiras.
O homem vive no espirito na medida em que pode responder a seu Tu. Ele ¢ capaz
disso quando entra na relagdo com todo o seu ser. Somente em virtude de seu poder
de relagdo que o homem pode viver no espirito (2009, p. 65) (grifos nossos).

Vemos, assim, o espirito como realiza¢do de uma relagdo auténtica e a linguagem, como
expressao desse espirito. Cada vez que proferimos a palavra principio Eu-Tu, podemos desvelar
nosso espirito. A relacdo Eu-Tu tem o poder de desvelar nosso espirito, de atualizar o homem,
de revelar a nossa face mais plena. Para Buber, é na esfera do entre que ocorre a atualizagdo
do homem; ¢é nessa esfera que lhe ¢ possivel encontrar com seus proprios valores. Aqui, cabe
uma énfase: para o filésofo austriaco, podemos estabelecer relagdes auténticas entre homens,
entes ou elementos da natureza. No posfacio do livro Eu e Tu, escrito quarenta anos apds a

primeira edi¢cdo, Buber (2009) respondera a questdo da diferenga entre essas relagdes, mas nao



77
deixard de apontar que, mesmo ndo existindo uma resposta uniforme sobre as diferengas

existentes entre essas relacoes, elas ndo deixam de ser auténticas. O que achamos importante
ressaltar sobre as relagoes auténticas é que elas sdo capazes de atualizar o homem, de colocé-
lo em contato com o que lhe é proprio.

Dentro dessa perspectiva, vamos nos ater a algumas reflexdes sobre as relagoes Eu-Tu
e Eu-Isso. As Relagdes Eu-Tu sdo fugazes, mas deixam marcas atemporais em quem as
vivenciou. Pela relagdo Eu-Tu se esvair rapidamente, o que encontramos com maior evidéncia
sdo as relagoes Eu-Isso. Nao importa que o Tu possa se tornar um Isso: “Quem diz Tu ndo
possui coisa alguma, ndo possui nada. Ele permanece em relagao” (BUBER, 2009, p. 44).

Dentro do ambito das relagdes Eu-Isso, existem, nelas, experiéncias que sdo aceitas e
validas para todos, bem como existem experiéncias que sdo aceitas apenas por alguns. Assim,
BUBER nos diz que “O experimentador ndo participa do mundo: a experiéncia se realiza ‘nele’
e ndo entre ele ¢ o mundo” (2009, p. 45). Pelo fato de a experiéncia se realizar no
experimentador, e ndo entre ele o mundo, nota-se que a experiéncia pode assumir uma variedade
de formas. “O mundo como experiéncia diz respeito a palavra-principio Eu-Isso” (BUBER,
2009, p. 45). Vale ressaltar que existem experiéncias que todos compartilham, como, por
exemplo, o exercicio da logica (exemplo: todos chegam ao mesmo resultado quando somam
dois mais dois) (ROHR, 2013b). Buber diz que, a partir da relagio Eu-Tu, ndo se chega a essa
base comum, regular. Com isso, o filésofo do didlogo afirma que “[...] o homem ndo se
aproxima do mundo somente através de experiéncias” (BUBER, 2009, p. 44). Pela lente
buberiana, ndo se encontra uma caracteristica humana que seja comum a todos os seres
humanos. Para Buber, o que ¢ comum a todos ¢ a possibilidade de estabelecer uma relacao Eu-
Tu. Assim, cada relagdo ¢ singular ao ser humano. Cada pessoa tem o seu caminho particular,
e, a0 encontrar esse caminho, encontra-se com Deus®’. Com isso, Buber evidencia o caminho
particular de cada homem. Todos os caminhos sdo diferentes, mas ninguém estd isento de
estabelecer relagdes Eu-Tu, de desvelar seu caminho até Deus, até o Tu-Eterno.

O que vale na relacdo Eu-Tu € o que se instala de imediato. Se a presenca for medida
pelo tempo cronoldgico, ela € passageira. Se for medida pela 16gica do tempo eterno, a presenga
¢ mais rapida ainda; quando se da conta, ela ja passou; dessa forma, “A relagao pode perdurar
mesmo quando o homem a quem digo Tu ndo o percebe em sua experiéncia, pois o Tu € mais

do que aquilo de que o Isso possa estar ciente” (BUBER, 2009, 48) (grifo nosso). Nao ¢ possivel

51 No livro “O caminho do homem segundo o ensinamento chassidico”, de Buber, o segundo ensinamento
trata justamente desse modo singular de cada um encontrar Deus.



78
medir a relagdo Eu-Tu no tempo, porque, no momento em que ela esta ocorrendo, o Eu esta

inteiramente disponivel ao Tu e vice-versa. A presenca corresponde a absoluta disponibilidade
frente ao outro. Mesmo com o passar do tempo, a relacdo Eu-Tu continua presente, pois a
memoéria dessa vivéncia ¢ diferente da memoria da experiéncia®?. Nesse sentido, BUBER
elucida: “O Tu encontra-se comigo por graca; nao ¢ através de uma procura que ¢ encontrado.
Mas enderegar-lhe a palavra-principio € um ato de meu ser, meu ato essencial” (2009, p. 49).
Para Buber, 0 homem se esconde em conceitos € o que existe fora desses conceitos ¢
tratado como menos importante. Ao se refugiar no mundo das ideias, o Eu ndo enxerga o Eu-
concreto, mas, sim, o Eu-individualizado. As pessoas se sentem muito bem quando vao
propagar ideias, mas costumam se perder da concretude do ser humano. Nesses horizontes,

BUBER pontua:

O Eu da palavra-principio Eu-Isso, o Eu, portanto, com o qual nenhum Tu esta face-
a-face presente em pessoa, mas ¢ cercado por uma multiplicidade de “contetidos” tem
80 passado, e de forma alguma o presente. Em outras palavras, na medida em que o
homem se satisfaz com as outras coisas que experiencia e utiliza, ele vive no passado
e seu instante € privado de presenga. Ele s6 tem diante de si objetos, ¢ estes sdo fatos
do passado (2009, p. 50) (grifos nossos).

Ou seja, quem vive apenas proferindo a palavra principio Eu-Isso, vive no passado;
apreende um objeto, mas ndo vive o presente, ndo estabelece uma relacdo auténtica; como
afirma BUBER, “O essencial ¢ vivido na presenca, as objetividades no passado” (2009, p. 50).
Contudo, ndo ¢ possivel viver apenas no presente, o Eu-Isso traz ordenamento e organizagao
que, em muitos casos, acomoda a existéncia dentro de uma regularidade que, geralmente, ¢

muito desejada. Nessa diregdo, BUBER nos dira que

Nao se pode viver unicamente no presente; ele poderia consumir alguém se nio
estivesse previsto que ele seria rapido e radicalmente superado. Pode-se, no entanto,
viver unicamente no passado, ¢ somente nele que uma existéncia pode ser realizada.
Basta consagrar cada instante a experiéncia e a utilizagdo que ele ndo se consumira
mais. E com toda a seriedade da verdade, ouca: o homem nao pode viver sem o Isso,
mas aquele que vive somente com 0 isso ndo ¢ homem (2009, p. 63).

52 Mais uma vez se faz necessario pedir para que o leitor desse texto resgate suas memorias mais ternas.
Aqui deixamos registrado uma dessas nossas memorias. Quando iniciamos a presente pesquisa, éramos professora
da Educag@o Infantil em uma Escola da Rede Municipal de Recife; a turma que acompanhavamos naquele ano ja
havia sido nossa no ano anterior. Tinhamos a pratica de apos o recreio pararmos por cinco a dez minutos,
colocarmos uma musica cléssica, fazermos alguns exercicios de respiragdo e passarmos pelas criangas fazendo um
carinho em suas cabecas. Isso ja fazia parte de nossa rotina. Semanas antes de pedirmos nossa exoneragao da rede,
estavamos passando por momentos de muita tens@o na escola e certa vez a dire¢ao, préximo ao horario da saida,
havia nos chamado para nos dar um comunicado que consideravamos injusto. Ao voltarmos para a sala,
empurramos abruptamente a porta; entdo, uma das criangas que estavam brincando veio até nds, nos olhou e disse
“tia, coloca aquela musiquinha para a gente respirar”. Nao temos como descrever o olhar da crianca, mas naquele
momento algo aconteceu, algo que nos acompanha até hoje. Grata, Miguel.



79
Nota-se, a partir dessa afirmacao, que Buber esclarece, mais uma vez, a efemeridade da

relagdo Eu-Tu e da impossibilidade de se viver apenas no presente; todavia, aquele que vive
apenas na estabilidade do Eu-Isso ndo pode ser considerado homem, ou seja, nossa humanidade
passa pela concretude da relagdo Eu-Tu. Em certo momento do livro Eu-Tu, BUBER chega a
afirmar: “infeliz aquele que deixa de proferir a palavra-principio, miseravel, porém, aquele que
em vez de fazé-lo diretamente utiliza um conceito ou um palavreado como se fosse o seu nome”
(2009, p. 51); ou seja, infeliz quem nunca vivenciou o Eu-Tu, mas miseravel quem o propaga
de modo vazio, sem sentido.

Dentro desses horizontes, Buber nos fala sobre o amor, o qual, para ele, nada tem a ver
com o amor platonico, mas, sim, com o estar presente no mundo. O amor acontece
concretamente no mundo e ¢ independente dos sentimentos e emogdes. Segundo BUBER, “os
sentimentos, nos os possuimos, o amor acontece” (2009, p. 51). Ainda para BUBER, “O amor
ndo esta ligado ao Eu de tal modo que o Tu fosse considerado um contetido, um objeto: Ele se
realiza, entre o Eu e Tu” (Ibid.); dessa forma, o amor ndo acontece numa relagao Eu-Isso, ele
sO pode existir no fecundo entre de uma relagao Eu-Tu. “Amar ¢ responsabilidade de um Eu
para um Tu” (BUBER, 2009, p. 52); nesse contexto, amar o inimigo ndo significa sentir
simpatia, mas, sim, ser capaz de contribuir para que ele possa encontrar o que existe de mais

proprio, mais pleno. Segundo BUBER,

Amor ¢ responsabilidade de um Eu para com um Tu: nisto consiste a igualdade
daqueles que amam, igualdade que ndo pode consistir em um sentimento qualquer,
igualdade que vai do menor ao maior do mais feliz e seguro, daquele cuja vida esta
encerrada na vida de um ser amado, até aquele crucificado durante sua vida na cruz
do mundo por ter podido e ousado algo inacreditavel: amar o homens (2009, p. 52)

(grifo nosso).

A partir da afirmag¢do acima, vemos o exemplo de Jesus como alguém que simplesmente
amou os homens, contribuiu para que os homens que encontrou em seu caminho encontrassem
com seu Eu mais intimo e profundo; posto que, como nos diz Buber (2009), existe uma secreta
substancia de alma em cada ser, o que nos aponta nossa responsabilidade de identificar o que
podemos fazer para levar essa alma a sua plenitude. Temos a responsabilidade de ajudar as
pessoas a serem mais plenas, mais idénticas com elas mesmas. Desse modo, nossa atuagao deve
contribuir para a completude do outro. A tarefa do outro ¢ perceber o que falta em mim; com
1ss0, nao queremos dizer que vamos atuar para a concretizagdo do desejo do outro, haja vista
que nem sempre o que se deseja € algo que realmente nos possibilita esse encontro com nossa
substancia secreta. Os seres que amam estdo fundamentalmente preocupados com a completude

do outro, com a sua atualizacao;



80

Quem esta na relagdo de uma atualidade, quer dizer, de um ser que ndo estd
unicamente nele nem unicamente fora dele. Toda atualidade ¢ um agir do qual eu
participo sem poder dele me apropriar. Onde ndo ha participa¢do ndo ha atualidade.
Onde ha apropriacdo de si ndo hé atualidade. A participagdo ¢ tanto mais perfeita,
quanto o contato do tu ¢ mais imediato (BUBER, 2009, p. 80).

Desse modo, podemos contribuir com a atualizagdo do homem, ou seja, ajuda-lo no
caminho de sua plenitude, mas nunca podemos obriga-lo. Na minha presenca, o Tu se sente
inclinado a realizar o que lhe completa. Uma pessoa incoerente ndo vai provocar em outra
pessoa a vontade de se completar. “Quando buscamos contribuir para a completude do outro
devemos nos desvencilhar de emogdes, até mesmo as positivas, pois do contrario isso pode
gerar possessividade” (ROHR, 2013b). Amor é um engajamento sem interesse para a realizagio
da completude do Tu. Sobre a fugacidade do amor, da relacdo auténtica — Eu-Tu, BUBER

afirma:

A contemplagdo auténtica ¢ breve; o ser natural que acaba de se revelar a mim no
segredo da acdo mutua, se torna um simples ponto de intersecgdo de varios ciclos de
leis. E o proprio amor ndo pode permanecer na relagdo imediata; ele dura, mas numa
alterndncia de atualidade e laténcia. O homem que agora mesmo era Unico e
condicionado, ndo somente & mdo, mas somente presente, que ndo podia ser
experenciado mas somente tocado, torna-se de novo um Ele ou Ela, uma soma de
qualidades, uma quantidade com forma. Agora eu posso, de novo extrair dele o
colorido de seus cabelos, de sua voz ou de sua bondade; porém enquanto eu fizer isso,
ele ndo ¢ mais meu Tu ou ndo se transformou ainda novamente em meu Tu (2009, p.
53).

Desse modo, vemos que o amor, dentro dos horizontes buberianos, s6 existe no presente
e “o presente puro ndo conhece nenhuma consciéncia temporal especifica” (BUBER, 1985, p.
46), ele ndo pode ser experienciado, caracterizado em sutilezas, posto que, se assim for feito, ja
estamos na esfera do Isso, mas ndo faz mal entrar nesta esfera do Isso, porque sempre contamos
com a possibilidade de sermos tocados novamente e termos transformada a relacdo Eu-Isso em
uma relacdo Eu-Tu, revelando o amor, o espirito. Como vemos, toda relacio Eu-Tu ¢
transformada numa relacdo Eu-Isso, e toda relacdo Eu-Isso tem a possibilidade de vir a se
transformar na relagdo Eu-Tu. No entanto, existe um Tu que nunca pode ser transformado em
Isso, que € o Tu eterno, Deus. Segundo FRIEDMAN, “O Tu eterno nao se torna ‘Isso’ como os
demais porque ¢ realidade presente, o presente sempre renovado do encontro, eternamente Tu.
E o vinculo do absoluto com o concreto e particular, ndo com o universal” (1993, p. 158)
(tradugd@o nossa); ou seja, o Tu eterno € presenca constante; “Através de cada Tu individualizado
a palavra-principio invoca o Tu eterno” (BUBER, 2009, p. 87); em cada rela¢do auténtica, o Tu

eterno se concretiza.



81
Compreendendo a importancia que tem essa nogao do Tu eterno e da sua concretizagao

nas relacdes auténticas e, consequentemente, o horizonte dialdogico de Buber, vamos, no

proximo subtopico, debrugar-nos sobre algumas reflexdes sobre o Tu eterno.

2.3.1.3 Tu Eterno

Como ¢ de se esperar, Buber ndo conceitua o Tu eterno; ele vai conduzindo seus
interlocutores a desvelarem as faces de Deus na concretude. Desse modo, ele é enfatico a dizer
que nao podemos falar sobre Deus, mas apenas falar com Deus (BUBER, 2007). Nessa direcao,
o0 texto que segue também buscou por essa aproximagdo e desvelamento do Tu eterno, o qual,
algumas vezes, também ¢ chamado por Buber como Tu inato ou Deus.

Para inicio dessa nossa aproximacao aos horizontes do Tu eterno buberiano, resgatamos

a perspectiva dual do mundo abordada pelo filésofo:

Tudo o que existe, ou confronta 0 homem, ou é para ele objeto passivo. E nessa
dualidade da relagdo com o ente — encontro ou observagdo — que o ser humano se
constroi. Nao s3o duas formas de manifestagdo, e sim duas formas basicas de nosso
coexistir com os seres. [...] O que aqui se torna manifesto ¢ a dupla estrutura da propria
existéncia humana: por serem ambas maneiras basicas de nossa coexisténcia com os
seres, sdo elas as duas maneiras bésicas de nossa existéncia em si: Eu-Tu e Eu-Algo®
(BUBER, 2007, p. 44).

Entender essa dualidade da existéncia se faz necessario para compreensao de que o
homem que se encontra realmente com outro ente, ou seja, que estabelece com o outro uma
relagdo auténtica, ndo ¢ um objeto, ndo pode extrair dessa relagdo evidéncias racionais a respeito.
Ele apenas ¢ tocado “Quando se vive numa relacdo realiza-se, neste Tu encontrado, a presenca

do Tu Inato” (BUBER, 2009, p. 59). De uma forma mais detalhada, BUBER nos diz:

[...] somente na relagdo Eu-Tu que podemos estar em relagcdo com Deus, porque dele,
em incondicional oposi¢do com qualquer outro ser, nenhum aspecto de objeto pode
ser atingido; também a visdo ndo fornece nenhuma contemplacio objetiva, € quem,
apds uma exposicao da plena relagdo Eu-Tu, se esforga por fixar posteriormente uma
imagem, este ja se distanciou da contemplagdo (2007, p. 118).

Assim, a cada relag@o auténtica que estabelecemos, estamos ante ao desvelamento do
Tu Eterno; a relagdo Eu-Tu pode ser transformada em Eu-Isso, mas a relagdo com o Tu eterno

¢ sempre relagdo, porque € presenga, ¢ a sempre a real possibilidade do encontro.

Sem duvida Deus é o “totalmente Outro”. Ele é porém o totalmente mesmo, o
totalmente presente. Sem divida, ele ¢ o “mysterium tremendum” cuja apari¢do nos
subjuga, mas ele é também o mistério da evidéncia que me é mais proximo do que o
meu proprio Eu. Na medida em que tu sondas a vida das coisas e a natureza da
relatividade, chegas até o insoluvel; se negas a vida das coisas e da relatividade,
deparas com o nada; se santificas a vida, encontras o Deus vivo (BUBER, 2009, p.
90).

53 Em algumas tradugdes, o Eu-Isso ¢ traduzido como Eu-Algo.



82

Corroborando com a compreensao da afirmagdo acima, podemos dizer ainda que cada
movimento do homem em dire¢do ao que lhe ¢ exigido pelo momento ¢ uma possibilidade de
santificar a vida, de encontrar Deus no mundo, de encontrar-se com o mistério, de se deixar ser
tocado pelo mistério e, consequentemente, descobrir o que lhe € mais proprio, a sua substancia
secreta.

Para BUBER, “Toda relagao atual no mundo ¢ exclusiva; o outro penetra nela e vinga a
sua exclusao. Somente na relagdo com Deus a exclusividade e a inclusividade absolutas se unem
numa unidade, onde tudo ¢ englobado” (2009, p. 102), ou seja, se a relagdo atual se restringe
ao ente que lhe chega, ao seu Tu®*, a relagdo com Deus abarca tudo e se faz presente tanto nos
momentos de atualidade, quanto nos momentos de laténcia.

Nessa perspectiva de desvelamento do Tu Eterno, Buber (2009) nos diz, ainda, que, o
homem precisa de Deus para existir e Deus precisa dele para realizar-se no mundo. Sendo assim,
BUBER afirma que “o mundo ndo é um jogo divino; ele ¢ um destino divino. O fato de que
exista o mundo, que o homem, a pessoa humana exista, que eu e tu existamos tem um sentido
divino” (2009, p. 92). O sentido divino de nossa existéncia, a realizacdo de Deus no mundo ndo
pode ser igual para todos os homens; dessa forma, Buber acredita que a revelagdo de Deus
acontece para cada um de forma tnica. O que acontece naquele instante do encontro, da relagao
auténtica, BUBER chama de “revelagdo” e diz que “as vezes parece um sopro, as vezes parece
uma luta, pouco importa: acontece” (2004, p. 124).

Mas como isso acontece? Isso ¢ um mistério, “a verdade € que recebemos algo que nao
possuiamos antes e o recebemos de tal modo que sabemos que isto nos foi dado” (Ibid, p. 121).
Ao homem, cabe viver a presenca na hora do encontro com o Tu, aceitar sua fugacidade e
inteireza. Assim, BUBER pontua que

Aquilo diante do que vivemos, aquilo no que vivemos, a partir do qual e para o qual
vivemos, o mistério, permaneceu como antes. Ele se tornou presente e se nos revelou
em sua presenca como a salvagao; nds o “reconhecemos’ sem, no entanto, termos dele
conhecimento que diminuisse ou atenuasse para nos o seu carater misterioso. NOs nos
aproximamos de Deus mas ndo adiantamos na decifragem, no desvelamento do Ser
(2004, p. 125).

Desse modo, percebemos que aquilo que aconteceu no entre da relagdo auténtica nos
convida a sermos outros, nos chama ao encontro com nossa humanidade, com nossa existéncia,

com 0 nosso caminho. A esse convite, 0 homem responde através da fé (VON ZUBEN, 2017).

54 “0 seu Tu ¢é destacado, posto a parte, o Unico existente diante de nés. Ele enche o horizonte, ndo como se
nada mais existisse, mas tudo o mais vive na sua luz. Enquanto dura a presenc¢a da relagao sua amplidao universal
¢ incontestavel” (BUBER, 2009, p. 89).



83
Nao temos como transferir a ninguém o que aconteceu conosco, O que vivenciamos ¢

particularmente nosso. Vale ressaltar, mais uma vez, que esse acontecimento se da rapidamente,
de forma inconstante e repentinamente.
O homem, entdo, dentro do seu mundo “organizado”, quer a continuidade do que

vivenciou naqueles instantes ternos de encontro. BUBER chega a afirmar que

O homem aspira possuir Deus; ele aspira por uma continuidade da posse de Deus no
espago ¢ no tempo. Ele ndo se contenta com a inefavel confirmacdo do sentido, ele
quer vé-la difundida como um continuo, sem interrupgdo espago-temporal que lhe
forneca uma seguranga a sua vida, em cada ponto, em cada momento (2004, p. 126).

Nesse movimento do homem de apreensdo de Deus, ele passa a se tornar um objeto de
fé; Deus, entdo, se torna um “Isso no qual se cré” (BUBER, 2004, p. 126) e, assim, se esvai
Deus enquanto presenga para se “formar” um Deus enquanto conteido determinado e
determinante de modos de servi-lo. Enfatizamos que Deus, enquanto contetido, ¢ um Isso dentre
tantos outros. Em um dos seus ultimos livros, intitulado “Os dois tipos de &, Buber vai refletir
sobre os dois tipos de fé que considera, realmente, como fé e ndo como contetido. Nao ¢ nossa
intencdo falar, nesse momento, sobre esses dois tipos de fé°°, mas achamos valido enfatizar que,
dentre eles, existe um que Buber diz, abertamente, que procura vivenciar, que € o tipo de fé que
se baseia na confianga. Nesse tipo de fé, o homem confia que pode se encontrar na presenga de
Deus. Assim, pensamos que esse tipo de fé € vivenciado a partir da resposta do homem ao
mundo, através da palavra-principio Eu-Tu. A fé vivenciada por Buber ndo ¢ algo imposto, €
um confiar genuino na possibilidade do encontro com Deus, em toda sua simplicidade e
inteireza; encontro este que se dd de forma unica para cada um, o que implica em um
distanciamento em relagdo as perspectivas dogmaticas da fé.

Antes de falarmos sobre o que significa dogma para Buber, ressaltamos duas nogdes
importantes, em seu pensamento, que nos ajudam a nos aproximar ainda mais ao ressoar do Tu
Eterno na vida humana. Dessa forma, passamos a busca por compreender o significado de

destino e liberdade para o filésofo do dialogo:

Destino e liberdade juraram fidelidade mutua. Somente o homem que atualiza a
liberdade encontra o destino. Quando eu descubro a agdo que me requer, € ai, nesse
movimento de minha liberdade que se me revela o mistério. Mas o mistério se revela
a mim ndo s6 quando ndo posso realizar esta agdo como eu pretendia, mas também
até na propria resisténcia. Aquele que se esquece de toda causalidade e toma a decisdo
do fundo do seu ser, aquele que se despoja dos bens e da vestimenta para se apresentar
despido diante da Face, a este homem livre, o destino aparece como réplica de sua
liberdade. Ele ndo ¢ o seu limite mas o complemento; liberdade e destino unem-se
mutuamente para dar sentido; e neste sentido o destino, até h4 pouco olhar severo
suaviza-se como se fosse a propria graca (BUBER, 2009, p. 74).

55 Faremos um maior estudo sobre esse assunto no capitulo 8, topico 8.1.



84
Vemos, em Buber, um destino que ndo ¢ uma mera fatalidade aprisionadora da liberdade

humana, mas, muito pelo contrario, ¢ encontrando-se com o destino, entendendo este como o
encontro com a substincia secreta que habita cada homem de modo particular, que nos
encontramos com a liberdade. Ou seja, somos tao livres quanto mais proximos de nés mesmos
nos tornamos, quanto mais realizamos Deus no mundo, quanto mais estabelecemos relacdes
auténticas, quanto mais amamos. Desse modo, ndo podemos falar em liberdade dentro de um
isolamento, a liberdade nasce do seio de relacoes auténticas.

Ao entendermos um pouco sobre o destino e liberdade para Buber, voltamos a falar
sobre sua critica em relacdo aos dogmas introjetados nas sociedades ao longo da historia da

humanidade, os quais, conforme o filésofo austriaco, sdo tratados erroneamente como destino:

O dogma do decurso progressivo. E a abdicagdo do homem face ao crescimento do
mundo do Isso. Assim, o nome do destino sera mal empregado; assim atribuir-se a ele
o nome de destino sera um erro, pois, o destino ndo ¢ uma campanula voltada sobre o
mundo dos homens; ninguém o encontra, sendo aquele que parte da liberdade. O
dogma do curso inelutavel das coisas ndo deixa, porém, lugar a liberdade, nem para a
revelacdo mais concreta, aquela cuja forgca serena modifica a face da terra; a
conversdo®®. Este dogma desconhece o homem que pode vencer a luta universal pela
conversao; aquele que rompe, pela conversao, as amarras dos impulsos de utiliza¢ao.
[...] O dogma do decurso ndo te deixa no tabuleiro sendo uma op¢do; observares as
regras ou te retirares; aquele, porém, que realiza a conversdo derruba todas as pecas.
Este dogma te permite, em todo caso, submeteres tua vida ao determinismo e,
“permaneceres livre” na alma. Aquele, porém, que realiza a conversdo considera esta
liberdade como a mais vergonhosa serviddo (BUBER, 2009, p. 76).

Os dogmas, sejam eles de qual tipo for, sdo vistos pelas lentes buberianas como formas
de aprisionamento dos homens a determinismos que os deixam encapsulados em existéncias
vazias, em que o Isso € o eixo central de suas vidas. Desse modo, conforme a perspectiva
buberiana, a liberdade ndo tem lugar dentro dos dogmas e até mesmo o processo de conversao
do homem se torna dificil quando o mesmo se encontra envolvido pelas amarras dogmaticas,
visto que “a conversdo consiste em reconhecer novamente o centro e a ele voltar-se novamente”
(BUBER, 2009, p. 103). Se o homem encontra-se fechado em seus dogmas, ele deixa de se
abrir ao que lhe chega, de acolher o convite a dizer as palavras-principio Eu-Tu e, assim, de

encontrar-se com Deus®’.

56 Segundo VON ZUBEN APUD BUBER, “a conversdo engaja o homem na total concretude de sua
existéncia” (2004, p. 148). [...] Naturalmente, Buber se coloca na tradicdo judaica quando acentua fortemente a
imediatez da relag@o dialogica com Deus. H4 uma diferenca clara entre a doutrina cristd da conversao, que ¢ uma
adesdo ao Cristo, e a doutrina judaica para o qual o homem pode converter-se a qualquer momento e ser aceito por
Deus, sem necessidade de mediagao.

57 Buber em seu livro “Fragmentos autobiograficos” ira falar do momento em que ocorre sua conversao,
que ¢ quando deixa de viver a religido a partir do éxtase mistico e passa a compreender a religido enquanto presenca
no momento presente.



85
A partir do que foi exposto, ressaltamos que esse modo tao particular de desvelamento

do Tu Eterno, por Buber, deve-se, dentre outras coisas, a uma vivéncia em sua juventude que
quase o fez suicidar-se, que foi a de pensar sobre a finitude e a infinitude do espago-tempo®®.
Ap0s passar por essa vivéncia, Buber comegou “[...] a vislumbrar que o eterno existe, que ¢
algo muito diferente do infinito, pois também ¢ muito diferente do finito e que, no entanto, pode
haver uma comunica¢do entre o homem que sou e o eterno” (BUBER, 1985, p. 40). Essa
comunicagdo entre 0 Homem e o Tu Eterno é real e colore de vida as tessituras de sua existéncia,
visto que existir ¢ estar dentro de uma auténtica relagdo e, nesses momentos fugazes, encontra-

se com o que existe de eterno.

2.3.1.4 Relacao Eclipsada e a Possibilidade Sempre Presente de Estabelecer Relagdes
Auténticas

“[...] Faze com que ele sinta que Tua mado esta
dada a dele, faze com que ele sinta que a morte
ndo existe porque na verdade ja estamos na
eternidade, faze com que ele sinta que amar é ndo
morrer, que a entrega de si mesmo ndo significa a
morte, faze com que ele sinta uma alegria modesta
e diaria, faze com que ele nao Te indague demais,
porque a resposta seria tdo misteriosa quanto a
pergunta, faze com que ele se lembre de que
também ndo ha explicag¢do porque um filho quer o
beijo de sua mae e no entanto ele quer e no entanto
o beijo é perfeito, faze com que ele receba o mundo
sem medo, pois para esse mundo incompreensivel
nos fomos criados e nos mesmos também
incompreensiveis, entdo é que ha uma conexdo
entre esse mistério do mundo e o nosso, mas essa
conexdo ndo é clara para nos enquanto quisermos
entende-la, abencoa-o para que ele viva com
alegria o pdo que come, o sono que ele dorme, faze
com que ele tenha caridade por si mesmo, pois
sendo ndo podera sentir que Deus o amou, faze
com que ele perca o pudor de desejar que na hora
da sua morte ele tenha uma mdo humana para
apertar a sua, amém’ .

(Clarice Lispector)

No presente subtdpico, procuramos refletir sobre a perspectiva ontoldgica buberiana, do

homem enquanto ser relacional, e seu ressoar na vida do homem moderno. Buber (1985, p.

58 No capitulo nove, topico 9.7, detalharemos esse momento da vida de Buber.



86
136), em seu livro “O que ¢ o homem?”, coloca-nos que a crise que homem moderno vivencia

¢, antes de tudo, uma crise de confianga; crise de confianga na possibilidade de relagdes
auténticas, na possibilidade de encontrar-se com o que hd de mais humano em nos, na
possibilidade desse encontro com o Tu eterno. Em suas argumentagdes sobre a crise do homem,
BUBER contestara veementemente a perspectiva de Freud, na qual o homem doente que vive

entre o recalque e a sublimacao ¢ o ser homem; assim, o filésofo do dialogo nos dira:

O significado central que no sistema de Freud corresponde ao recalque e a sublimagéo
¢ o resultado da analise de um estado patologico e ¢ valido para tal estado; as
categorias sdo psicoldgicas, mas seu poder preponderante ¢ um poder psicopatologico.
E verdade que se poderia demonstrar que, no entanto, o seu significado vale néo so
para o nosso tempo, mas também para outros que lhe estdo relacionados,
nomeadamente, para tempos que apresentam uma patologia semelhante, para tempos
de crise como o nosso, mas nao conheco na histéria nenhuma crise tdo profunda e
ampla como a nossa, dai a importancia maior que hoje corresponde a essas categorias.
Se tentassemos resumir nossa crise em uma formula, poderiamos chama-la de crise
de confianca (BUBER, 1985, p. 136).

Buber deixa claro que as categorias que Freud utiliza para compreender a crise de
humanidade do homem nao devem ser generalizadas e que essa patologia do homem nao pode
ser encarada como a natureza humana, posto que, se assim o fizermos, “Enquanto continuarmos
a imaginar que esse doente ¢ o homem, o0 homem normal, o homem em geral, ndo havera como
alivia-lo” (Buber, 1985, p. 139); assim, ndo poderemos cuidar desse homem em sua inteireza e
ajuda-lo no seu reencontro com sua humanidade.

Sabemos que Buber, ao apontar a crise de confianga como a crise do homem moderno,
fala a partir de um momento histérico especifico, a vivéncia de duas Guerra Mundiais. Todavia,
acreditamos que essa crise que abatia 0 homem naquele dado momento histérico ainda se faz
presente e, talvez, com maior intensidade, nos dias atuais. Desse modo, insistimos em refletir
sobre essa crise de confianga, sinalizada por Buber, porque acreditamos que ela nos inspira a
pensar sobre a nossa atual crise de humanidade e pensarmos caminhos para supera-la. Conforme

BUBER,

Ja vimos como ha momentos na historia em que o ser humano goza de seguranga no
cosmos com momentos de inseguranga, mas neste ultimo ainda existe, quase sempre,
uma seguranca social, sentindo-se carregada por uma pequena comunidade orgénica
que vive em uma comunidade real; a confianga que reina dentro desta comunidade,
ela compensa a inseguranga cosmica, fornece coesdo e seguranca. Onde reina a
confianga, muitas vezes o homem tem que acomodar seus desejos aos mandatos da
comunidade, mas ele nao ¢ forgado a reprimi-los a tal ponto que essa repressao adquira
um significado dominante em sua vida; esses desejos combinam-se de véarias maneiras
com as necessidades da comunidade, cuja expressdo sdo seus mandatos. Claro, para
que essa fusdo realmente aconteca é necessario que dentro da comunidade todos
vivam realmente tudo, deixe reinar nela, portanto, uma confianga ndo imposta ou
imaginada, mas genuinamente elementar. Quando a comunidade orgéanica esta se
desintegrando por dentro e a desconfianga se torna o tom fundamental da vida, é entdo
que a repressdo adquire valor preponderante (1985, p. 136-137).



87

Com toda certeza, nosso momento historico nao ¢ a de uma seguranga no cosmos € nem
tao pouco fazemos parte de uma comunidade real. Desse modo, nos chama atencao o que Buber
fala sobre o pertencimento do homem a uma comunidade real, em que os desejos particulares
deste homem coincidem com as necessidades da comunidade. Pertencemos a um tempo que,
como diria Buber, a comunidade encontra-se desintegrada e o que resta ¢ uma desconfianca
entre os homens e uma repressdo aos seus impulsos, os quais voltam-se para logicas
individualistas ou para o beneficio de grupos especificos. Desse modo, vivemos, sim, em uma
crise de confianga, como Buber havia constatado em seu tempo; no entanto, assim como o
filésofo do didlogo, “Insistimos em fazer parte de uma ‘raga’ sonhadora que se volta com
tenacidade, para os possiveis concretos que habitam os horizontes [...]” (MORAIS, 2003, p.
13); e, em concordancia com Buber, acreditamos que essa crise do homem tenha a possibilidade
de ser ultrapassada a partir de uma nova comunidade, uma comunidade real. Nesse momento,
achamos importante ressaltar as consideracdes feitas por DASCAL e ZIMMERMANN APUD
BUBER sobre essa perspectiva de Buber:

Uma comunidade real é uma associacdo organica de personalidades, mas uma
personalidade somente pode ser “definida por seu relacionamento com o Outro”,
dentro de uma comunidade. Uma personalidade ¢ assim orientada para o proximo,
sendo inerentemente antiegoista, e constituindo-se na verdade na unica entidade
inteiramente capaz de assumir a responsabilidade por suas agoes. Um “individuo”,
pelo contrario, ¢ dono de uma mera liberdade, i.e., da auséncia de dire¢do e fungéo,
como “particula” viva do coracdo de um embrido que Buber observara através de um
microscopio. As “massas” sdo agregados amorfos de tais “individuos”, e deixam
pouco lugar, ou mesmo nenhum, ao desenvolvimento e a verdadeira preservagdo de
genuinas personalidades. A experiéncia de Buber com o que estava acontecendo nas
ruas das cidades alemd, com o surgimento do nazismo, ndo ¢ alheia as suas reflexdes
sobre o tema, o que o faz tentar chegar a conclusdes praticas a partir de sua analise
tedrica. Porém, provavelmente ainda sob influéncia de uma experiéncia de juventude
reportada nos “Elementos do Inter-humano”, Buber proclama a sua crenca na
possibilidade de que mesmo no seio de uma coisa tdo amorfa e destruidora de
personalidades como as massas, a comunidade pode surgir, desde que o homem
“encare as massas com devog¢ao”, levando em consideragdo “seriamente” o fato de
que elas sdo também, no fim das contas, compostas por homens vivos. Aqui
detectamos ndo tanto um otimismo ingénuo e uma eventual cegueira as desastrosas
potencialidades do nazismo, mas sim o eco de uma convic¢ao muito anterior: a crenga
na existéncia de comunidade de “homens que nunca se viram dantes”, que pode vir a
existir como resultado da revelagdo de um olhar inesperado (1987, p. 29-30).

Dentro dessas linhas, uma comunidade real, ou uma nova comunidade, ¢ possivel a
partir do momento em que os homens, mesmo que desconhecidos, possam se olhar e entrar em
uma relagdo auténtica, possam atualizar-se, sejam capazes de amar, possam descobrir o sentido
divino de suas existéncias a partir de cada encontro, possam realizar Deus no mundo. Para que

essa comunidade nova surja, ndo sdo necessarios vinculos sanguineos ou proximidade espacial,



88
basta que o homem esteja presente em seu cotidiano, se responsabilizando por suas agdes, posto

que

A verdadeira responsabilidade ¢ sempre responsabilidade diante do outro. A auténtica
responsabilidade repousa sempre sobre a realidade do Eu e Tu [...]. Responsabilidade
da ultima realidade humana, Responsabilidade do Zic et nunc, do aqui e agora. Este é
o ultimo ponto que, na realidade, podemos atingir. Tudo o mais ¢ pessoal, tudo o mais
cada homem individualmente deve decidir por si proprio e ¢ uma questdo de tempo,
dependendo de sua situagdo, de seu talento, de suas possibilidades, de seu lugar, de
seu momento. Porém, ele deve decidir nesta responsabilidade, o que significa que o
homem se torna consciente de sua parte na realizacdo do reino, consciente de sua
contribui¢do na realizacdo da comunidade de criacdo (BUBER, 1987, p. 79).

Sendo assim, Buber deixa nitido que o0 homem que pode sair das amarras das massas ¢
o homem que encara sua responsabilidade diante do outro, que encara a responsabilidade de
contribuir para a realizagdo mais intima do outro, que encara a responsabilidade de ser parte na
realizagdo de uma comunidade em que o Tu eterno se faz presente. Nao vamos dizer que ¢ facil
realizar Deus no mundo e, assim, contribuir para o surgimento de uma nova comunidade, haja
vista que, como sabemos, enfrentamos uma crise de confianca ou, como também diria BUBER,
passamos por um momento em que o “eclipse da luz de celeste, eclipse de Deus ¢, com efeito,
0 que caracteriza 0 momento do mundo em que vivemos” (2007, p. 25). Contudo, como também
afirma BUBER, “Que o sol se eclipse ¢ um fato que ocorre entre ele € 0 nosso olho, nao dentro
deste” (Ibid.), ou seja, por mais que estejamos vivendo sob uma penumbra, sem enxergamos
com nitidez a luz, mesmo assim a luz ndo deixa de existir, Deus ndo deixa de estar presente,
presente na possibilidade de, de repente, encontrarmo-nos com nosso Eu a partir de um olhar
de um Tu, de encontrarmos com o Tu eterno que estava em laténcia. E dentro desses horizontes
que pedimos emprestado a prece de Clarice Lispector (1999, p. 32), a qual estd contida na
epigrafe desse subtopico, e fazemos dela a nossa propria prece, na intengao de que através dela,
talvez, possamos exprimir que, mesmo durante o eclipse de Deus, ¢ possivel encontrarmo-nos
com as fagulhas do Tu eterno no mundo.

E num olhar, numa mio estendida, numa palavra, numa oragio que podemos encontrar
com Deus, encontrar com o que nos ¢ mais proprio; mas a grande sutileza do pensamento
buberiano ¢ dizer que a agdo do homem s6 se encontra com seu sentido divino no seio de uma
relagdo auténtica, quando dirige o par de palavras-principio Eu-Tu. Dentro dessas tessituras,

Buber nos fala do entre das relagoes auténticas, nos fala do inter-humano, do dialogico:

A vida humana toca o Absoluto gragas ao seu carater dialogico, pois apesar de sua
singularidade, o homem, mesmo que mergulhe no préprio fundo, jamais encontrara
um ser que se apoie inteiramente em si mesmo e, assim, toque o Absoluto; o homem
ndo pode se tornar inteiramente homem por meio de seu relacionamento consigo
mesmo, mas por meio de seu relacionamento com o outro “ele mesmo” (BUBER,
1985, p. 93) (grifo nosso).



89

A partir de tudo o que foi exposto, podemos dizer ainda que, se insistimos em trazer essa
perspectiva de Buber sobre o ser ontoldgico do homem — o ser que s6 existe em face as relagdes
que estabelece — € porque, ao nosso ver, nosso caminho de pesquisa, nossa metodologia nao
poderia ser apartada da aproximacdo dessa realidade. Assim, esse horizonte relacional do
homem iluminou nosso caminho metodologico e nos possibilitou enxergarmos o fendmeno

estudado sob sua luz.

2.4 ESBOCOS DE UMA METODOLOGIA HERMENEUTICA-FENOMENOLOGICA-
MULTIDIMENSIONAL-RELACIONAL

Apbs a apresentacdo de cada feixe de luz>® que iluminou o caminho de nossa pesquisa,
gostariamos de pontuar algumas intersecgoes entre esses feixes de luz e seus desdobramentos
para o nosso estudo. Nao temos o intuito de esgotar as interligagdes existentes entre essas
perspectivas, e, assim como Ledo (2018), pensamos que seja importante a realizacdo de uma
pesquisa que se volte para essas interligacdes com o devido aprofundamento. Sendo assim, o
que por ora apresentamos sdo apenas os esbogos de uma perspectiva metodologica que
acreditamos ser importante para pesquisas do campo educacional que tenham as sutilezas da
existéncia humana como fendmeno estudado.

Feitas as considerac¢des acima, podemos dizer que a hermenéutica, a fenomenologia, a
multidimensionalidade e a perspectiva relacional buberiana estdo interligadas, entre outras
coisas, por seus horizontes de abertura ao concreto, ao mundo, ao homem. Tais perspectivas
ndo limitam o nosso olhar para o fendmeno, querendo apreendé-lo em sua totalidade; elas
sabem que os passos dados em direcio a compreensdo de um fendmeno sempre sdo
aproximacodes € nunca poderdo ser cristalizados e/ou tornados verdades universais. Assim, a
presente metodologia nos faz entender que ha sempre mais sentidos; que nossas estruturas
compreensivas nao estdo apartadas do mundo, nem tao pouco das relagdes que estabelecemos;
que toda e qualquer realidade/ser/fendmeno possui, em sua constitui¢do, multiplas dimensdes;
e que os pesquisadores que estudam estes fendmenos também possuem multiplas dimensoes.

Com isso, a presente metodologia entende que os pesquisadores devem realizar um esforgo

59 Os feixes de luz de nossa pesquisa sdo: a hermenéutica, a fenomenologia, a teoria da
multidimensionalidade de Rohr e a perspectiva relacional buberiana.



90
compreensivo no sentido de deixar que as multiplas dimensdes lhes falem durante esse processo

de aproximagao ao fendmeno estudado.

No contexto da presente metodologia, o homem-pesquisador ndo ¢ um homem que
encara sua existéncia como um conglomerado de acdes arbitrarias, sem referéncias, mas, sim,
um homem que sabe que existem varios sentidos e que aceita se abrir para eles em busca do seu
sentido mais pleno, do seu caminho mais préprio, o qual ndo se encontra dentro de um
isolamento, mas dentro das relagdes que estabelece. Esse ¢ o homem-pesquisador visto a partir
da lente hermenéutica-fenomenoldgica-multidimensional-relacional. E a partir desse
entendimento proposto pela lente metodolégica em foco que o homem-pesquisador € exigido a
olhar o fendmeno estudado a partir de varios horizontes, e, acima de tudo, a buscar vivenciar,
com todo o seu ser, esse movimento de procura de sentido, o qual ndo se limita apenas ao seu
estudo, uma vez que abrange toda a sua existéncia.

Desse modo, a metodologia hermenéutica-fenomenologica-multidimensional-
relacional nos exigiu uma aproximacao as multiplas tessituras que formaram os fenomenos
estudados. Na pratica, nosso caminho de pesquisa buscou uma aproximagdo respeitosa e
cautelosa aos fendmenos estudados, haja vista que sabiamos que, por mais que nos
aproximassemos deles, nunca os captariamos em suas inteirezas.

Tendo em vista essa base compreensiva, buscamos, enquanto homens-pesquisadores,
ndo nos limitarmos as nossas pré-compreensoes e deixarmos que as varias faces dos fendmenos
se mostrassem a nos a partir de cada giro hermenéutico, de cada horizonte que se iluminava.
Dessa forma, como pesquisadores, realizamos as juncdes de varios pontos, tecendo linhas entre
horizontes para que, quem sabe, numa noite iluminada, se formassem, diante de nos,
constelagdes de sentidos sobre os fenomenos estudados.

Assim sendo, ter o caminho iluminado pela perspectiva hermenéutica-fenomenologica-
multidimensional-relacional foi um desafio, posto que foi exigido de ndés uma abertura
constante ao que nos chegava — fossem eles textos, situacdes ou pessoas. Foi exigido, para além
de nossa dimensao racional, uma aproximagao as nossas dimensdes mais sutis. Nao podemos
dizer que tal caminho foi facil, mas podemos afirmar que ele nos formou para além da pesquisa
cientifica; ele nos formou para a vida.

Foi a partir da interligacdo entre os feixes de luz desses horizontes que nossa pesquisa
foi sendo tecida. Acreditar ou ndo nesse caminho e no que ele desvelou €, em ultima instancia,
um ato de fé. Isso porque ndo temos como provar o quanto nos tocaram os textos lidos; nao

temos como provar as relagdes estabelecidas com as pessoas, situagdes € seres que estiveram



91
presentes ao longo do estudo; ndo temos como provar nossas intuigdes, nossas convicgdes

profundas; enfim, ndo temos como comprovar os valores €tico-humanos e metafisicos que
foram suscitados. Porém, mesmo diante de tais obstaculos, enfatizamos que existe, no interior
de cada um, a possibilidade de reconhecer e acreditar nesses desvelamentos da sutileza humana
que aconteceram e que acontecem ao longo do processo de pesquisa. Chamamos de fé esse
acreditar no que existe de mais humano e essa busca por vivenciar tal humanidade.

Sendo assim, nossa metodologia iluminou nosso caminho de compreensdo em relagido
ao fenomeno da fé e seu ressoar para a formacdo humana; mas, a0 mesmo tempo, nossa
metodologia também se viu colorida por uma fé que se constituiu como elo entre quem somos,
nossa humanidade, nosso agir ético e nosso comprometimento com o que nos foi exigido pela

concretude do processo de pesquisa.



92
3 TRACEJOS INICIAIS DE UMA FORMACAO HUMANA CONFORME O

PENSAMENTO BUBERIANO

Como ja haviamos pontuado em capitulos anteriores, quando pensamos em Educacao,
estamos falando em formacdao humana. Inspirados no pensamento de Ferdinand Rohr,
concebemos a formagao humana como processo que visa contribuir para o desenvolvimento da
integralidade do homem, ou seja, para o desenvolvimento de suas multiplas dimensdes humanas,
inclusive a mais sutil delas, a dimensao espiritual. Falamos também que a dimensao espiritual
¢ importante para nosso estudo porque nela estdo contidos os valores propriamente humanos.
Salientamos também que Buber ndo fala da dimensao espiritual, mas fala de espirito, o que, de
um modo geral, podemos compreender que ¢ o impulso humano de ligagdo ao outro, é o impulso
que busca estabelecer uma relagdo Eu-Tu — esséncia relacional. Assim, entendemos que, quando
estamos dentro de uma relacdo Eu-Tu, estamos deixando falar nosso espirito, estamos nos
abrindo para a nossa dimens3o espiritual, a qual abriga os valores propriamente humanos®.
Compreender essas nogdes se faz importante porque acreditamos que a fé propria se encontra
diretamente ligada a dimensao espiritual (Ro6hr), ao espirito (Buber).

Observamos que essas afirmagdes acima contém um pequeno, mas importante, didlogo
entre Buber e Rohr, pois entendemos que esse espirito e essa dimensao espiritual, embora sejam
caracterizados pelos tedricos de formas diferentes, abrigam, em seu dmago, algo em comum,
que sdo os valores inicos de cada individuo®!. Nessa mesma dire¢io, podemos dizer que, se em
Rohr temos a formacdo humana dentro de uma perspectiva de contribuicdo para o
desenvolvimento da integralidade do ser humano, em Buber vislumbramos a formac¢ao humana
enquanto fortalecedora da inteireza do homem. Dessa forma, temos outra linha de convergéncia
entre esses dois pensadores a colorir nossas perspectivas educacionais.

Vale atentarmos também que, no presente capitulo, refletiremos a forma¢ao humana a
partir das linhas tecidas por Buber; contudo, Rohr ndo deixa de nos acompanhar, mesmo que

de forma indireta, nessa incursdo, posto que o caminho de formacdo de nossas convicgdes

60 Segundo SIDEKUM, “Buber ndo faz, especificamente, uma filosofia dos valores, mas coloca em grande
evidéncia certos valores que vigoram no mundo da relagdo dia-pessoal [...]. Hao de se destacar os valores
importantes, na filosofia do didlogo: a relacdo intersubjetiva, a linguagem, a liberdade, a fidelidade, a vida
comunitaria, o Tu eterno € o Amor” (1979, p. 90-91).

61 Nao tivemos condig¢des de relacionar os pensamentos de Rohr e de Buber com a profundidade necessaria.
Porém, acreditamos que se faz necessario um trabalho que aprofunde a interligagdo entre os pensamentos de Buber
e de Rohr, posto que compreender seus pontos de convergéncia e de divergéncia trard mais um horizonte propulsor
de Vida para o ambito educacional.



93
pedagogicas € perpassado pelos seus ensinamentos. Assim, nao temos a pretensao de exclui-lo

desse nosso processo de aproximacao aos delinecamentos de uma formagao humana buberiana.

Para Buber, a formac¢ao humana acontece diante da tensdo entre forgas dicotomicas que
estdo presentes na concretude. De um lado, estdo as forcas atualizadoras, as quais proporcionam
ao homem o encontro com o que lhe ¢ mais proprio; do outro, estdo as forcas contrarias, as
quais impedem que esse encontro acontega. Assim, o papel do educador, segundo Buber, ¢ o de
fortalecer a atuagdo das forgas atualizadoras no caminho de seus educandos e o de combater as
forcas contrarias®.

Antes mesmo de nos atermos aos horizontes buberianos sobre a formagao humana,
acreditamos ser necessario falar mais detalhadamente sobre o entre de uma relacao Eu-Tu,
esfera denominada por Buber de inter-humano, visto que, como nos diz VON ZUBEN, “A
palavra enderegada e respondida por for¢ca de um ‘entre’ se mostra did-logo e funda o inter-
humano, como encontro dialdgico entre seres humanos” (2008, p. 96) (grifos do autor). Assim,
nao podemos falar sobre a formagdo humana na perspectiva buberiana se nao desvelarmos as
sutilezas que fundam esse inter-humano. Como essa esfera ¢ fundamental para a compreensao
da filosofia e da no¢do educacional de Martin Buber, entendemos que era importante nos
aproximarmos e aprofundarmos nossa compreensdo sobre os elementos elencados por este
filésofo em seu ensaio intitulado “Elementos do Inter-humano”, o qual consta em seu livro “Do
Didlogo e do Dialogico”. Assim sendo, os subtdpicos que seguem sdo oriundos diretamente das
reflexdes trazidas por Buber no referido ensaio.

Nesse sentido, dividimos o presente topico em trés subtdpicos, a saber: a) aproximagdo
aos elementos do inter-humano, o qual possui um subtdpico intitulado “Acontecimentos entre
os homens: fenomenos sociais x fendmenos inter-humanos”; b) elementos do inter-humano, o
qual se subdivide em cinco subtopicos: “Duas espécies de existéncia: Ser x Parecer”, “Tornar-
se presente: a tomada de conhecimento intimo do outro”, “O dom humano que nos torna mais
proximos do nosso proximo: a fantasia do real”, “Pressupostos do inter-humano” e a
“Conversacao genuina: fecundidade do encontro humano”; ¢) a ontologia do inter-humano e a

formagao humana: breves desvelamentos.

3.1 APROXIMACAO AOS ELEMENTOS DO INTER-HUMANO

62 Para um maior aprofundamento dessa questao, ver Ledo (2018). Em seu estudo, esse pesquisador analisa
cada um dos seis ensinamentos contidos no livro “O caminho do homem segundo o ensinamento chassidico”,
depreendendo quais as forgas atualizadoras e as forcas contrarias estavam contidas em cada um destes. Desse
movimento, o pesquisador derivou contribuigdes para a formagdo humana.



94

3.1.1 Acontecimentos Entre os Homens: fendomenos sociais X fendmenos inter-humanos

A reflex@o filosofica sobre o ser humano exige de nés um posicionamento ante os
acontecimentos que se ddo entre estes seres: serdo esses acontecimentos vistos a partir de um
prisma social ou de um prisma inter-humano? Para a discussao de sua filosofia dialogica, Buber
distingue essas duas esferas, situando o social como uma experiéncia delimitada pela existéncia
de um grupo, de um coletivo; e o inter-humano como uma “dimensdo particular de nossa
existéncia” (BUBER, 2014, p. 136), onde o pano de fundo da coletividade da lugar ao encontro
entre as singularidades.

Essa distingdo ¢ percebida quando Buber explora as definicdes de fenomenos sociais e
de fendmenos inter-humanos. Por fendmenos sociais, esse autor entende que podemos falar

deles

sempre que a coexisténcia de uma multiplicidade de homens, o vinculo que os une
um-ao-outro, tem como consequéncia experiéncias e reagdes em comum. Mas este
vinculo significa apenas que todas as existéncias individuais sdo delimitadas por uma
existéncia de grupo e nela contidas; ele ndo significa que entre um e outro membro do
grupo exista qualquer espécie de relagdo pessoal (BUBER, 2014, p. 136).

Os fendmenos sociais referem-se a uma vivéncia de grupo, a um elo experienciado a
partir da existéncia do grupo, o que ndo implica numa relacao efetiva entre os membros deste.
Sobre isso, BUBER afirma que “em nenhum caso o pertencer a um grupo implica por si s6 uma
relagdo essencial entre um membro do grupo e outro” (2014, p. 136).

Ja a esfera do inter-humano refere-se ao espaco entre os seres que se posicionam
autenticamente um em relagdo ao outro. E relativa ao encontro que se da entre duas ou mais
pessoas, situadas num determinado espaco de tempo, em que cada uma delas se torna consciente
da outra, de tal forma que, precisamente por isso, assuma para com a outra um comportamento;
que ndo a considere e ndo a trate como seu objeto, mas como seu parceiro num acontecimento

da vida (BUBER, 2014). BUBER fala sobre essa esfera:

[...] por esfera do inter-humano entendo apenas os acontecimentos atuais entre homens,
déem-se em mutualidade ou sejam de tal natureza que, completando-se, possam
atingir diretamente a mutualidade; pois a participagdo dos dois parceiros €, por
principio, indispensavel. A esfera do inter-humano ¢ aquela do face a face, do um-ao-
outro; ¢ o seu desdobramento que chamamos de dialdgico (2014, p. 138).

Assim, Buber nos provoca e, ao mesmo tempo, nos convida a pensarmos sobre a
complexidade dessa esfera particular de nossa existéncia: o inter-humano. Ele nos conduz
através das particularidades dessa esfera, elucidando o homem, a sociedade e o mundo a partir

desse horizonte dialogico.



95

3.2 ELEMENTOS DO INTER-HUMANO

3.2.1 Duas formas de Existéncia Humana: ser x parecer

Adentrando na reflexdo sobre os elementos da esfera do inter-humano, Buber faz uma
distingdo fundamental entre dois tipos de existéncia humana. Segundo o filésofo, nossa
existéncia se guia a partir de duas vertentes: uma vida a partir do que somos, do Ser, ou uma
vida a partir da imagem que desejamos mostrar ao outro, da aparéncia. Esses dois tipos se
apresentam em nos de forma misturada (BUBER, 2014), pois ndo se trata de uma polariza¢ao

entre pessoas que se guiam exclusivamente pelo Ser ou pelo parecer. BUBER nos diz que

deve ter havido poucos homens inteiramente independentes da impressdo que
causavam nos outros, mas provavelmente sera dificil encontrar alguém que se guie
exclusivamente pela impressdo causada. Temos que nos contentar em distinguir entre
os homens aquele cujo comportamento essencial é predominantemente de uma ou de
outra espécie (2014, p. 142).

A importancia da esfera do inter-humano também ¢ situada na diferenciagdo entre o Ser
e o parecer: “Esta diferenga manifesta-se naturalmente com maior vigor no ambito do inter-
humano, isto €, nas relagdes dos homens entre si” (BUBER, 2014, p. 142).

Segundo Buber, 0 homem que vive conforme o seu ser, “olha para o outro precisamente
como se olha para alguém com quem se mantém relagdes pessoais; ¢ um olhar ‘espontaneo’,
‘sem reservas’[...] ndo ¢ influenciado por qualquer pensamento sobre a imagem que pode ou
deve despertar no outro” (Idem). Essa forma de viver revela a autenticidade do Ser, a busca pela
coeréncia que guia os passos na perspectiva de um conhecer a si mesmo de forma profunda.

Por outro lado, o homem que vive conforme as aparéncias, ou que “parece” ser
determinada pessoa aos olhos do outro, preocupa-se apenas com a imagem que gerou para o
outro, abdicando de sua autenticidade. BUBER nos diz que o que importa para esse homem “¢
a imagem que sua aparéncia produz no outro” (2014, p. 142).

Nesse ponto, ¢ importante diferenciar esse tipo de aparéncia da “aparéncia genuina”
(BUBER, Idem), na qual alguém imita aquele que admira, vivenciando, assim, um pouco da
facticidade dessa pessoa. Essa “imitacdo genuina” (Idem) ndo ¢ uma simulacdo, ndo ¢ falsa,
nao ¢ originada em uma mentira, mas representa parte de sua condi¢cdo natural. Buber resume
essa aparéncia genuina através da seguinte frase: “deixa-me, pois, parecer até eu ser” (Idem).

Tendo em vista essa discussdo sobre a importancia de sermos auténticos em nossa
existéncia, em buscarmos a verdade em no6s mesmos, Buber explica que o sentido da palavra

verdade, no campo do inter-humano, significa que os homens se comunicam



96

um-com-o-outro tal como séo. [...] importa unicamente que ele ndo permita que entre
ele e o outro se introduza sub-repticiamente alguma aparéncia. [...] E a autenticidade
do inter-humano que importa; onde ela ndo existe, 0 humano também nao pode ser
auténtico (BUBER, 2014, p. 143).

A auséncia dessa verdade, dessa autenticidade do Ser, ¢ um fator que contribui para a
relativizagdo das relagcdes humanas. Buber chega a dizer que a crise do homem ¢, na verdade, a
crise do “Entre”; ou seja, € a crise que se instala a partir da auséncia dessas relagcdes auténticas.
Assim, o autor defende a recuperagao do sentido da realizagao do ser-homem, o qual “sé pode
dar-se através da retidao da alma no seu caminhar, através de uma grande honestidade que nao
¢ mais afetada por nenhuma aparéncia, ja que ela venceu a simulagdo” (BUBER, Idem).

Buber, entdo, nos revela um pressuposto para a compreensao do inter-humano: a
realizacdo humana esta atrelada a autenticidade, a retiddo da alma no seu caminhar, a
honestidade consigo mesmo, o caminho do ser o que se é. Ele chega a chamar de covardia o
fato de cedermos a vida guiada a partir da impressao causada, enquanto a resisténcia a esse tipo
de vida ¢ tida como a verdadeira coragem do homem (BUBER, 2014).

E falso, porém, pensar que ¢ imutével a natureza do homem que vive da aparéncia que
causa nos outros: “Ela ¢ falsa; a fachada ¢ enganosa; o homem, enquanto homem, pode ser
redimido” (BUBER, 2014, p. 144). Nao ha, portanto, um fatalismo em relagdo a condigdo
humana; muito pelo contrério, todos podemos encontrar o caminho de nossa autenticidade e

caminharmos através da retiddao de nossa alma.

3.2.2 Tornar-se Presente: a tomada de conhecimento intimo do outro

No presente subtdpico, refletimos sobre o0 momento especifico da interagcdo entre as
pessoas, no qual temos a oportunidade de vivenciar autenticamente as relagdes humanas que
estabelecemos. Como vimos no subtopico anterior, ¢ importante que, nessa relagdo, a aparéncia
ndo se interponha entre 0 nosso ser € o ser de nosso proximo; isso contribui com a retidao de
nossa caminhada e com a nossa realizagdo humana.

Sendo assim, Buber problematiza a interacao entre duas pessoas através da conversagao.
Para ele, o que comumente chamamos de conversagao ndo ¢ mais que palavreado: “Em geral
os homens nao falam realmente um-ao-outro mas, cada um, embora esteja voltado para o outro,
fala na verdade a uma instancia ficticia, cuja existéncia se reduz ao fato de escuta-lo” (BUBER,
2014, p. 145).

Esse ¢ o palavreado para Buber: a troca de palavras entre pessoas que nao se dirigem ao

outro, nao falam uma-para-a-outra, mas, sim, falam a uma instancia ficticia. Soltar palavras a



97
um ouvido que escuta ¢ considerar o outro como um mero objeto, ¢ tirar-lhe a condicao de ser

um ser existencial e atribuir-lhe uma funcao objetiva relativa as necessidades de quem fala.
Deriva dessa concepcdo a caracteristica do “funesto fatalismo do homem moderno”
(BUBER, 2014, p. 146), termo que significa, para Buber, considerar que a existéncia do outro
so diz respeito a ele mesmo, bem como considerar que estamos isolados em nossa existéncia
interior € que o proximo, na verdade, ¢ um ser distante. Esse tipo de pensamento foi criticado
por Buber, que identificou no pensamento do filésofo existencialista Jean-Paul Sartre, a nogao
de que a existéncia humana pode ser compreendida como uma condenagio ao isolamento. Sobre

Sartre, BUBER comenta:

Ele considera os muros entre os parceiros de uma conversagdo como simplesmente
intransponiveis; para ele, o destino inevitdvel do homem ¢ que ele s6 tenha a ver
diretamente consigo mesmo e com 0s seus proprios assuntos; a existéncia interior do
outro diz respeito a ele e ndo a mim; nio existe e ndo pode existir contato direto com
o outro (2014, p. 146).

Esse isolamento intransponivel do homem moderno, suscitado em Sartre, fere um dos
principais pressupostos da filosofia dialdgica de Buber: a natureza imutdvel do homem como
propriamente dialogica/relacional, capaz de realizar seu potencial a partir do estabelecimento
de conexdes profundas entre esse ser e seu proximo. Para Buber, a esfera do inter-humano faz
parte da nossa natureza imutavel, a qual se vé degenerada por esse suposto isolamento. BUBER
sente a urgéncia em relatar esse desvio e convoca aqueles que acreditam na capacidade humana

de estabelecer relacdes profundas:

Quem reconhece realmente quio longe a nossa geragdo se transviou da verdadeira
liberdade, da livre generosidade do Eu e Tu, deve, por for¢a do carater de missdo de
todo grande conhecimento deste género, exercer ele proprio — mesmo que seja o unico
na terra a fazé-lo — o contato direto ¢ a este ndo abdicar, até que os escarnecedores se
assustem e percebam na voz deste homem a voz de sua propria nostalgia reprimida
(2014, p. 146).

,

E com esse espirito que Buber fala sobre a conversagdo genuina, detalhando esse
fendmeno humano no qual a reciprocidade se torna linguagem (BUBER, Idem). A
reciprocidade, entdo, necessita de sensibilidade em perceber e considerar o outro com o qual
entramos em dialogo e de disposi¢do para nos colocarmos inteiros nesse dialogo.

Sobre essa sensibilidade em perceber e considerar o outro como um ser unico, Buber
nos diz que é necessario tomarmos conhecimento intimo dele. Em suas palavras, o filosofo
austriaco nos diz que o principal pressuposto para o surgimento de uma conversacdo genuina ¢
que “cada um veja seu parceiro como este homem, como precisamente este homem €. Eu tomo
conhecimento intimo dele, tomo conhecimento intimo do fato que ele ¢ outro [...], desta maneira

determinada, inica, que lhe ¢ propria” (BUBER, 2014, p. 146). Tomar conhecimento intimo de



98
um ser, portanto, se torna uma categoria muito importante para compreendermos a esfera do

inter-humano, pois implica o vivenciar a totalidade do outro, sem abstra¢des, sem observacdes
analiticas; vivenciar toda a sua concretude (BUBER, 2014).

Nesse caminho de tomar conhecimento intimo do outro, precisamos considerar que os
seres humanos constituem categoria diferente dos demais seres. Assim, Buber nos indica a
especificidade humana que precisa ser considerada quando empreendemos a tarefa de tomar

conhecimento intimo de um ser humano:

0 homem s6 pode ser compreendido realmente do ponto de vista do dom do espirito
que entre todas as coisas e seres sO a ele pertence, o espirito como fazendo parte
decisiva da vida pessoal do homem, isto &, o espirito que determina a pessoa. Tomar
conhecimento intimo de um homem significa entdo, principalmente, perceber sua
totalidade enquanto pessoa determinada pelo espirito, perceber o centro dindmico
que imprime o perceptivel signo da unicidade e toda a sua manifestagdo, acdo e atitude.
[...] o conhecimento intimo s6 se torna possivel quando me coloco de uma forma
elementar em relagdo com o outro, portanto quando ele se torna presenga para mim.
E por isso que designo a tomada de conhecimento intimo neste sentido especial como
o tornar-se presente da pessoa (BUBER, 2014, p. 147) (grifos nossos).

Esse tornar-se presente da pessoa, portanto, implica num duplo movimento, pois, ao
mesmo tempo em que nos colocamos de forma elementar em relagdo ao outro,
disponibilizando-nos, também nos encaminhamos a aproximacdo ao centro dinamico de sua
esséncia, ou seja, do seu espirito.

Devemos dedicar nosso ser a esse encontro inter-humano, abrindo-nos a complexidade
que esse Entre exige de nds; s6 assim podemos experienciar o momento presente, sem
abstragdes ou redugdes; sO assim podemos nos aproximar da complexidade do outro,
percebendo sua totalidade, unidade e unicidade.

Buber aponta que a percep¢dao do homem como um ser concreto, Uinico e integral foi
prejudicada na modernidade, pois entre homem e homem predomina um “olhar analitico,
redutor e dedutivo” (BUBER, 2014, p. 147). Analitico porque trata da totalidade do ser como
composta e desmembravel; redutor porque tenta reduzir a multiplicidade do ser a estruturas
inteligiveis; e dedutivo porque acredita poder enquadrar a origem do homem, o destino e o
principio dindmico e central da individualidade a partir de uma formula geral. E importante
enfatizar que essa critica de Buber ndo descredencia o método analitico nas ciéncias humanas,
mas apenas evidencia que tal método apresenta limites de observagao.

Dada a impossibilidade em perceber o ser humano em sua totalidade através do método
analitico, permanece na atmosfera do texto de Buber uma inquietacdo sobre o que pode
contribuir para a tomada de conhecimento intimo de nosso proximo. Perceber a totalidade da

pessoa enquanto ser determinado pelo espirito ¢ uma tarefa, no minimo, desafiadora. Porém,



99
Buber nos indica um caminho: alguns o chamam de intui¢do, mas, devido a ambiguidade dessa

palavra, Buber (2014) prefere o termo fantasia do real.

3.2.3 O Dom Humano que nos Aproxima do Nosso Proximo: a fantasia do real
Separamos um subtdpico especifico para a fantasia do real por acreditarmos que ele ¢
relevante para a compreensao do inter-humano. Como seres humanos, ndo temos como
estabelecer uma relagdo espontanea de reciprocidade, de didlogo com outra pessoa, sem nos
aproximarmos do que lhe é mais proprio. Transcrevemos um trecho da fala de Buber que denota
a importancia desse dom, que habita em nos, para a concretizagao dessas relagdes inter-humanas

e para o nosso tornar-se presente onde quer que estejamos. Vejamos a sua fala:

Se queremos ao mesmo tempo nos dedicar com ateng@o aos assuntos do presente e
preparar com lucidez os de amanha, entdo devemos desenvolver em nds mesmos e
nas geragdes que nos seguirdo um dom que vive na interioridade do homem como
uma Cinderela predestinada a ser princesa. Alguns chamam o dom de intui¢do, mas
este ndo ¢ um conceito totalmente sem ambiguidade. Eu preferiria o nome de fantasia
do real, pois na sua esséncia este dom ndo é mais um olhar para o outro; ¢ um penetrar
no outro que reivindica o movimento mais intensivo do meu ser, a maneira de toda a
fantasia verdadeira, s6 que aqui o campo de minha a¢do ndo ¢ o todo-possivel, mas a
pessoa real e singular que vem ao meu encontro, que eu posso tentar tornar presente
para mim, assim mesmo e ndo de outra forma, na sua totalidade, sua unidade e
unicidade, e no seu centro dindmico que realiza tudo isto sempre de novo (BUBER,
2014, p. 148).

Buber faz questao de enfatizar que essa percepgao s6 pode ocorrer em uma parceria viva,
ou seja, em uma situagdo na qual tenhamos nos disponibilizado vitalmente ao encontro e que o
outro também o tenha. A importancia desse dom, nessa parceria, revela-se na abertura de nossa
mente, na abertura dos sentidos mais sutis para a percep¢ao do centro dindmico do outro. Nao
adianta forcarmos, pois, como BUBER diz: “Sem duavida, esta minha atitude bésica pode
permanecer sem resposta € a dialogica pode morrer em germe. Mas, se a mutualidade ¢

conseguida, o inter-humano desabrocha na conversacdo genuina” (Idem).

3.2.4 Pressupostos do Inter-Humano

Para a compreensdo dos pressupostos do inter-humano, precisamos ter em mente a
ontologia do inter-humano e a natureza imutavel deste ser. Segundo BUBER, o primeiro
pressuposto do inter-humano é que o homem ¢ “antropologicamente existente ndo no seu
isolamento, mas na sua integridade da relacdo entre homem e homem: é somente a
reciprocidade da acdo que possibilita a compreensao adequada da natureza humana” (2014, p.

152). Portanto, ndo podemos pensar o homem apenas em seu isolamento, em sua individuagao.



100
Tendo em vista a relevancia dessa relacao entre homem e homem para a compreensao

da natureza humana, ¢ necessario refletirmos sobre o segundo pressuposto do inter-humano,
que afirma que a aparéncia ndo deve intervir “perniciosamente na relagdo entre um ser pessoal
€ um outro ser pessoal; ¢ outrossim necessario, como foi também mostrado, que cada um tenha
0 outro em mente € que o torne presente no seu ser pessoal” (BUBER, 2014, p. 152). A
autenticidade das singularidades ¢ fundamental para a fecundidade desse encontro, bem como
o esforco para tornar-se presente.

O terceiro pressuposto basico do inter-humano se refere a importancia da nao imposi¢ao
de si mesmo por parte dos parceiros. Nao ¢ na imposi¢do de si que temos a oportunidade de
vivenciar o verdadeiro encontro inter-humano; mas, sim, € no propiciar, aos entes que podem
vir a ser, a abertura a seus valores proprios.

A cada homem deve ser inerente o destino de alcangar o ser-homem da maneira que lhe
for propria. Porém, ndo podemos nos perder na nogdo unica da individuagdo. E preciso ter em
mente as funcdes peculiares de cada ser nas relagdes inter-humanas e suas repercussdes no
mundo. E preciso ter em mente a obra da criagdo, concretizada neste Entre, como o sentido

maior de nossa existéncia (perspectiva relacional buberiana).

Nao € o ser-proprio como tal que € o essencial em ultima instancia, mas o fato que o
sentido da criacdo da existéncia humana se completa, vez ap6s vez, como ser-proprio.
E a funcio de abertura entre os homens, ¢ o auxilio ao vir a ser do homem enquanto
ser-proprio, ¢ a assisténcia mutua na realizagdo do ser-proprio da natureza humana
conforme a criagdo, é isto que leva o inter-humano a sua verdadeira altura. E somente
quando ha dois homens, dos quais cada um, ao ter o outro em mente, tem em mente
ao mesmo tempo a coisa elevada que a este é destinada e que serve ao cumprimento
do seu destino, sem querer impor ao outro algo da sua propria realizagdo, ¢ somente
ai que se manifesta de uma forma encarnada toda a gloria dindmica do ser do homem
(BUBER, 2014, p. 152).

Assim, acreditamos que Buber tenha nos apresentado o pano de fundo de toda a sua
filosofia dialogica: ¢ justamente essa gloria dindmica do ser do homem, manifestada a partir de
um encontro verdadeiramente humano, onde os seres t€m, reciproca e espontaneamente, o outro
em mente, bem como aquilo que lhe ¢ destinado e que serve ao cumprimento de seu destino,

sem imporem ao outro algo que € proprio de sua realizagao.

3.2.5 Conversacido Genuina: a fecundidade do encontro humano

Tendo refletido sobre os elementos do inter-humano e identificado que, a partir deles,
vemos manifestada a gloria dindmica do ser do homem, resta-nos especificar um momento
intenso do inter-humano: a conversagdo genuina. Buber destaca esse tema no ultimo topico

tematico de seu ensaio, antes de suas observagdes posteriores.



101
Nessa parte de seu ensaio, o filésofo austriaco aponta alguns elementos imprescindiveis

a conversacao genuina e reflete sobre sua importancia em relagao ao desenvolvimento humano.
Buber nos diz que, em uma conversagao genuina, € necessario voltarmos para o nosso parceiro
com todo o nosso ser, numa verdade total, pois “todo aquele que fala tem aqui em mente o
parceiro ou os parceiros para quem se volta enquanto existéncia propria de pessoa” (BUBER,
2014, p. 153). Nao podemos concebé-lo como um objeto a ser analisado ou uma instancia
ficticia que apenas nos ouve.

Nesse sentido, devemos ter em mente nosso parceiro, exercendo o tornar-se presente na
medida em que for possivel. “Os sentidos que fazem a experiéncia e a fantasia do real que
completa os resultados por eles encontrados atuam em conjunto, para que o outro se torne
presente como pessoa total e iinica, como precisamente a pessoa que ele ¢” (BUBER, 2014, p.
153-154). Portanto, devemos nos dedicar existencialmente a esse encontro, ao nosso parceiro,
de forma a tornarmo-nos presente e percebermos o centro dindmico de sua existéncia.

Por isso ¢ importante que cada um de nos traga a si mesmo para a conversagcao genuina;
que cada um de nds esteja pronto para dizer o que verdadeiramente tenha em mente sobre o
objeto da conversacao. Para Buber, isso significa que, em cada ocasido, o individuo deve fazer
“a contribui¢cdo do seu espirito, sem reducdo e sem desvio. [...] aquilo que tenho a dizer em cada
ocasido ja tem em mim o carater daquilo que quer ser dito, e eu ndo devo deté-lo, ndo devo reté-
lo dentro de mim” (BUBER, 2014, p. 154). O importante ¢ ndo nos esquivarmos daquilo que
quer ser dito, que se faz urgente em ser dito. Nao € necessario, no entanto, que os envolvidos
numa conversagao genuina sejam obrigados a falar. Falar por falar, lembra-nos Buber, € apenas
palavreado, e ndo conversagao genuina.

Por fim, achamos essencial refletirmos sobre a fecundidade dessa conversagdo genuina.
Destacamos um trecho da fala de Buber que enfatiza a importancia dessa conversagdao genuina

enquanto elemento inter-humano que fecunda o desenvolvimento do Ser-proprio do homem:

Mas onde a conversagdo se realiza em sua esséncia, entre parceiros que
verdadeiramente voltaram-se um-para-o-outro, que se expressam com franqueza e que
estdo livres de toda vontade de parecer, produz-se uma memoravel e comum
fecundidade que ndo ¢ encontrada em nenhum outro lugar. A palavra nasce
substancialmente, vez apo6s vez, entre homens que, nas suas profundidades, sdo
captados e abertos pela dindmica de um elementar estar-juntos. O inter-humano

propicia aqui uma abertura daquilo que de outra maneira permanece fechado
(BUBER, 2014, p. 155) (grifos nossos).

Novamente, Buber nos apresenta a fundamental importancia desse Entre, desse estar-

juntos para a constitui¢do do Ser-proprio dos individuos. O inter-humano propicia, através da



102
conversagao genuina, a abertura a nossa natureza mais profunda; que, de outra forma, nao nos

poderia ser revelada.

Como nos afirma Buber, somos seres em processo de atualizacdo. Esta no¢do nos
permite refletir também sobre a importancia da Educacdo no processo de formagdo desse
individuo humano, que ¢ destinado ao Ser-proprio e responsavel por uma tarefa que so ele pode
cumprir. Portanto, o processo de atualizagdo desses individuos se da através da influéncia de
um outro ser que ja 6%, que através de sua maneira de ser e de pensar propicia a esses individuos
abertura as suas naturezas originarias. Falamos aqui da influéncia do educador.

Mais importante do que refletirmos sobre processos educacionais globais ou filosofias
que pretendem solucionar os problemas do mundo, a filosofia dialégica de Buber, apresentada
aqui, lega-nos a urgéncia de nos langarmos nas relagdes humanas que se nos apresentam. E
importante que nos aproximemos de nossa natureza mais intima, que nos conhegamos melhor
e que estejamos atentos ao que nos ¢ demandado em nosso campo de acdo, a realidade presente.
E importante, também, que ndo nos percamos nem nos caminhos do individualismo, perdendo
de vista o carater de realiza¢do de nossa especial tarefa do Ser, que surge a partir da esfera inter-
humana; nem nos caminhos do coletivismo, despersonalizando as singularidades e desprezando
as contribui¢des dessa diversidade ao mundo.

Para nos, essas reflexdes buberianas contribuem para pensarmos o ser humano a partir
de um prisma mais humano e mais fraterno. Assim, ndo caminhamos apenas na rota de um
individualismo fragmentado ou de um coletivismo massificante. Buber nos possibilita pensar
sobre esse caminho do meio, sobre esse espago que nos circunda diariamente, que se nos
apresenta como um eterno potencial de nossa criagdo: a elevagdo da condigdo humana a sua
verdadeira altura, da realiza¢do do Ser-proprio na perspectiva inter-relacional, dialogica, inter-
humana. A Educacao, nesse sentido, também ¢ vista dentro de uma perspectiva propriamente
humana; o que se constitui, para noés, como uma possivel ruptura a légica moderna de

fragmentagao do ser.

3.3 AONTOLOGIA DO INTER-HUMANO E A FORMACAO HUMANA: BREVES
DESVELAMENTOS

63 Dizer que existe um ser que “ja é” nao significa dizer que esse ser esta pronto e acabado, mas que ele ja
tem identificado o seu caminho e se esfor¢a cotidianamente para a assungdo deste.



103
Ao longo dessas reflexdes, vimos os elementos que compdem o inter-humano pensado

por Buber. Vimos a importancia de buscarmos ser quem somos; de buscarmos nossa
autenticidade; de buscarmos estabelecer conversagdes genuinas; de tomarmos conhecimento
intimo de nosso proximo; de nos tornarmos presentes; de desenvolvermos o dom interior da
fantasia do real. Dentro desse contexto, Buber faz questao de ressaltar alguns impedimentos ao
crescimento do inter-humano. Ele ja havia mencionado dois deles: a aparéncia que nos invade
e a dificuldade de percepc¢do em relagdo ao outro. Dessa vez, porém, ele alerta para algo mais
perigoso: “Temos agora diante de n6s um terceiro fator, mais 6bvio que os outros dois e, nesta
hora critica, mais poderoso e mais perigoso que nunca” (BUBER, 2014, p. 149); Buber fala da
imposi¢do de si aos outros.

Ao longo do ensaio “Elementos do Inter-Humano”, o fildsofo austriaco distingue duas
maneiras basicas de influenciar os homens no seu modo de pensar e na sua forma de viver: uma
foi denominada de imposicao, a qual se caracteriza pela imposi¢ao de um modelo de pensar e
de ser; a outra foi denominada de abertura, a qual se caracteriza quando um ente que ja deu
alguns passos a mais em seu caminho de desenvolvimento humano busca a abertura de outro
ente para que este encontre seu caminho proprio e possa percorré-lo ao longo de sua jornada
(BUBER, 2014).

A imposic¢do que Buber apresenta ¢ aquela na qual “a pessoa quer se impor a si propria,
impor sua opinido e atitude de tal forma que o outro pense que o resultado psiquico da agdo ¢
seu proprio entendimento, apenas liberado por aquela influéncia” (BUBER, 2014, p. 149). Esse
¢ o perigo alertado por Buber, pois o resultado dessa imposic¢ao ¢ a crenca de que o pensamento
dos individuos que foram influenciados € proprio de cada um deles, apenas libertado por aquele
ente que os influenciou. Essa influéncia foi desenvolvida com mais intensidade na propaganda.

A abertura, por sua vez, ¢ apresentada como “uma possibilidade dentre outras
possibilidades” (BUBER, 2014, p. 150), na qual um ente que ja encontrou seu caminho e ja o
percorre de forma comprometida cré em uma verdade e cré no fato de que essa verdade também
habita o interior do outro: essa verdade ¢ que cada individuo tem um caminho préprio que
somente ele pode descobrir e trilhar (BUBER, 2014). A influéncia da abertura, portanto,
concretiza-se na abertura desse outro ente a essa verdade que habita em todos os seres. Essa
influéncia se desenvolveu mais no campo da Educacdo, e constitui, para Buber, argumento
importante para pensarmos a natureza e o desenvolvimento do ser humano.

Achamos pertinente realizar uma pequena pausa na apresentacao dessas duas formas de

influenciar o modo de pensar e o jeito de ser dos seres humanos para desvelarmos a concepgao



104
buberiana sobre o homem. Isso se faz necessario para entendermos melhor a esfera do inter-

humano, bem como para aprofundarmos as reflexdes sobre o presente topico. A visdo que Buber
tem do ser humano que conhece sua natureza profunda, o Ser-proprio, € apresentada a partir da
reflexdo sobre a figura e o papel do educador, representante da abertura.

Em sua argumentagao sobre o educador que tem em mente, BUBER nos diz que ¢ aquele
que vive num mundo de individuos, “do qual uma determinada parte estd constantemente
confiada a sua guarda” (2014, p. 150). O educador, portanto, ¢ visto como pessoa responsavel
pelo incentivo e pela busca da abertura do outro a sua natureza mais intima, ao seu jeito proprio
de ser, denotando a importancia do papel educativo na formacgao dos individuos.

Buber vai além e diz que esse educador “reconhece cada um destes individuos como
apto a se tornar uma pessoa unica, singular e portadora de uma especial tarefa do Ser que ela,
somente ela pode cumprir” (BUBER, 2014, p. 150). Retomamos, nesse ponto, a reflexao
buberiana sobre nossa natureza imutavel para estabelecermos uma relagao entre esta natureza e
a especial tarefa do Ser: nossa especial tarefa do Ser, ontologicamente falando, ¢ encontrada
por nds a partir de nossa capacidade de estabelecermos conexdes profundas com nossos
proximos, pois € justamente nesse encontro inter-humano que nossa especial tarefa nos €
revelada.

Buber (2014) complementa esse raciocinio dizendo que a natureza humana somente
pode ser compreendida a partir das relagdes auténticas que estabelecemos; afinal, o homem ¢
um ser ontologicamente relacional. Revela-se, entdo, a ontologia do inter-humano: a busca do
que nos ¢ originario, de nossa natureza mais profunda, conduz-nos ao encontro com 0 nosso
proximo, ao lugar entre-um-e-outro, ao l6cus do inter-humano, no qual realizamos nossa
humanidade®.

O perigo ou o éxito desse encontro humano vai depender da forma pela qual um homem
que ja tem algumas de suas verdades desveladas influencia um outro que ainda ndo vivenciou
o desvelamento de suas verdades. A imposi¢ao, portanto, nos desvia do curso de nossa natureza
singular; a abertura, porém, nos aproxima dela. Imposi¢do e abertura, desse modo, “sdo
processos entre homens, estados de fato antropologicos que apontam para uma ontologia,

justamente a ontologia do inter-humano” (BUBER, 2014, p. 151).

64 Buber detalha sua concepgao de homem, de mundo e da realizagdo humana em seu livro “O caminho do
homem segundo o ensinamento chassidico”; obra fundamental a compreensdo dessa ontologia do inter-humano.



105
Essa pausa argumentativa para explicar a visao buberiana do homem e de sua natureza

imutavel ¢ fundamental para compararmos imposicdo e abertura a luz da ontologia do inter-
humano, apontando a importancia da Educagdo nesse processo.

De uma forma geral, podemos dizer que, para Buber, o propagandista, representante da
imposic¢ao, nao se interessa pela singularidade dos individuos. Nao € seu objetivo incentivar as
naturezas Unicas que pertencem a cada um dos seres com os quais entra em contato. O que
interessa, antes de tudo, ¢ o seu interesse final; as caracteristicas individuais “sdo para ele
significativas somente na medida em que pode delas tirar proveito e conseguir a adesdo do outro
para os seus objetivos e para isto ele tem que chegar a conhecé-las [...] aquilo que ¢ individual
¢ antes um estorvo” (BUBER, 2014, p. 150).

Ja o educador, para Buber (2014), tem consciéncia de que vive num mundo de
individuos portadores de esséncias e de tarefas singulares, unicas. Esse educador pensado por
Buber também acredita que sua propria verdade habita o outro como uma possibilidade, e nao
como uma verdade inexoravel a ser assumida. Isso ¢ importante por ndo restringir o objetivo
educativo a adesao a essa verdade, mas, sim, expandi-lo a busca pelas verdades proprias de seus
educandos e pela coexisténcia de diferentes singularidades.

O esfor¢o do propagandista ¢ o da coagdo dos individuos a adesdo de sua ideologia; ndo
através da forga, mas através de uma forma sutil (BUBER, 2014). Porém, essa influéncia
representa uma forma de manipulagdo, uma vez que nao esta baseada numa adesdo consciente.
Dentro dessa perspectiva o propagandista fomenta as forcas contrarias, ou seja, ele desvirtua o
educando de encontrar com seu caminho proprio. Infelizmente existem pessoas incumbidas
pela educacdo de outras que atuam como propagandistas, tornando-se, assim,
pseudoeducadores.

O esfor¢o de um verdadeiro educador, segundo Buber, parte da premissa que o ser
humano se encontra num processo de atualizagdo, no qual forcas atualizadoras influenciam o
desenvolvimento daquilo que lhe € proprio. A agdo desse educador, portanto, constitui-se nesse
auxilio a estas forcas atualizadoras, posto que, em cada individuo, o certo esta instalado de
maneira singular, unica. O educador pode e deve, a partir de sua propria maneira de ser,
proporcionar a seus educandos a abertura ao que lhes € certo, as suas maneiras proprias de ser
(BUBER, 2014).

Buber nos diz que aquele que impde seu jeito de pensar e de ser aos outros, no fundo,
nao acredita na sua propria causa/verdade, pois “ndo confia na possibilidade de que ela atinja

seu efeito por suas proprias forcas, sem os métodos que ele usa, cujos simbolos sdo o alto-



106
falante e o antincio luminoso” (BUBER, 2014, p. 151). E por isso que sua causa precisa sempre

de mais e mais adeptos, para reforgar a nogdo de que ela ¢ verdadeira.

O educador, por outro lado, tanto acredita na verdade que habita em seu interior, que a
ela dedica sua existéncia, independente da efetividade de sua agdo: esse € o carater educativo
que Buber nos convida a refletir desde o inicio de seu texto.

Essa verdade que o educador traz consigo, por sua vez, esta atrelada a esfera do inter-
humano, do encontro com outros seres também singulares. Entdo, ¢ no inter-humano que o
educador toma conhecimento intimo de seus educandos e os sensibiliza, no sentido de uma

abertura as suas verdades proprias. Nas palavras de BUBER,

O educador que propicia a abertura cré na forga primitiva que se espalhou e se espelha
em todos os seres humanos para crescer dentro de cada um, tornando-se uma figura
particular; ele tem fé que este crescimento so necessite em cada momento do auxilio
prestado nos encontros, auxilio que também ele é chamado a dar (2014, p. 151)
(grifos nossos).

E assim que Buber concebe a a¢io educativa, a postura do educador e o papel que este
tem no desenvolvimento humano de seus educandos, atuando como um fortalecedor das for¢as
atualizadoras. A educagdo, portanto, assume uma relacdo intrinseca com a realizagdo humana,
com este devir do homem enquanto ser Uinico e singular. Essa preocupacao de Buber com o Ser-
proprio €, no intimo, uma preocupag¢ao com o proprio mundo, pois no cerne de sua reflexdo vé
o Ser-proprio e sua especial tarefa do Ser como fundamentais a realizacao da criacdo humana.

Desse modo, pensar a formagao humana a partir dos horizontes buberianos € saber que
o educador possui uma grande responsabilidade nesse processo e que seu papel ¢ o de fortalecer
as forgas atualizadoras e combater as forgas contrarias.

O esfor¢o compreensivo que realizamos ao longo desse topico € apenas um pequeno
raio de luz sobre o pensamento educacional buberiano. Ressaltamos que outros raios de luz
serdo irradiados a partir da nossa segunda revisdo da literatura, unindo-se, nessa perspectiva,

para iluminar um horizonte em que a formagao humana se veja colorida por uma fé propria.



107
4 AS POSICOES SOBRE A FE ENCONTRADAS NOS DICIONARIOS

Dentro da perspectiva de ampliarmos nossos horizontes sobre o conceito de fé,
procuramos nos dicionarios de Lingua Portuguesa, de Filosofia e de Teologia o significado do
termo. Vale ressaltar que embora nosso olhar sobre esse conceito almejava encontrar definigdes
de fé que desvelassem uma fé propria, mantinhamo-nos abertos e atentos aos demais conceitos
que surgiam.

Segue abaixo a descri¢do dos passos dados na pesquisa nos diciondrios e do que nos foi
possivel dirimir a partir desse caminho compreensivo. Atentamos para o fato de que as buscas
nos diciondrios de Lingua Portuguesa foram realizadas de uma forma e as buscas nos
diciondrios de Filosofia e de Teologia, de outra. Sendo assim, o presente capitulo ird expor,
primeiramente, as compreensdes tratadas pelos dicionarios de Lingua Portuguesa e, em seguida,
abordard as tessituras compreensivas que emergiram da interligagdo entre as pesquisas nos

dicionarios de Filosofia e de Teologia.

4.1 OS DICIONARIOS DE LINGUA PORTUGUESA

Nesse caminho compreensivo acerca da fé, realizamos uma pesquisa em sete dicionarios
de Lingua Portuguesa sobre a conceituagdo dos termos fé, crenca e convicgdo®. Foi possivel
nos aproximarmos dos principais conceitos atribuidos a palavra fé e distinguirmos alguns de
seus tipos. Nas linhas que seguem abaixo, apresentamos algumas compreensdes emergidas

dessa primeira aproximagao.

65 Procuramos também as definicdes das palavras crenga e convicgdo, além da definicdo da palavra fg,
porque é comum vermos associado o termo fé a essas outras palavras. Salientamos que, apos nossa pesquisa,
compreendemos que teria sido importante observamos o conceito da palavra confianga, em virtude de termos
notado que esse termo aparece, muitas vezes, atrelado ao conceito de fé. Contudo, gostariamos de ressaltar que
ndo realizamos a pesquisa conceitual sobre a confianca, nos dicionarios, porque quando atentamos para essa
necessidade, as bibliotecas que utilizamos para as pesquisas ja se encontravam fechadas ao publico, por causa da
pandemia de COVID-19.



108
Ao realizarmos a leitura dos conceitos de fé, crenca e convic¢ao nos dicionarios de

Lingua Portuguesa®, procuramos extrair tanto os conceitos mais gerais®’ quanto os que, de
alguma forma, desvelavam uma perspectiva que contemplasse os valores humanos. Desse modo,
0s conceitos que apresentamos agora ndo representam todo o corpo de significagdes que consta
nos dicionarios pesquisados, mas apenas um recorte que fizemos a partir da lente utilizada em
nossa pesquisa.

Assim, 0s conceitos que mais se destacaram sobre o termo “fé”, segundo nossa lente de
pesquisa, foram: confianga (5 dicionarios); sistema de crengas religiosas (4 dicionarios);
virtudes teologais (3 dicionarios); conjunto de dogmas e doutrinas que constituem um culto (2
dicionarios); crenga (2 dicionarios); adesdo do espirito ao que considera verdadeiro (2
dicionarios); confianca absoluta (1 dicionario); convicgao religiosa (1 dicionarios); fidelidade
a promessas e compromissos (1 dicionario); sinceridade, autenticidade (1 dicionario).

Dessa forma, percebemos que, para além da questdo religiosa, a palavra fé também esté
ligada a aspectos sutis como, por exemplo: aquilo que ¢ considerado verdadeiro pelo espirito;
confiancga; sinceridade; autenticidade. Vale ressaltar ainda que, de acordo com essa primeira
aproximacao, € notorio que boa parte dos dicionarios atrela a fé a elementos externos ao ser
humano (mediagao através da religido, dos dogmas, das doutrinas ou das virtudes teologais).

Os conceitos que ficaram mais evidentes sobre o termo “crenga” foram: ato ou efeito de
crer (4 dicionarios); convic¢do profunda (4 dicionarios); fé em termos religiosos (2 dicionarios);
fé (2 dicionarios); confiar (1 dicionario); estado, processo mental ou atitude de quem acredita
em pessoa ou coisa (1 dicionario); opinido manifesta com fé e grande seguranga (1 dicionario);
forma de assentimento que se d4 as verdades de fé, que ¢ objetivamente insuficiente, embora
subjetivamente se imponha com grande convic¢do (1 diciondrio); acreditar (1 dicionario).
Assim sendo, notamos que as conceituagdes da palavra crenga giram em torno do ato de

crer/acreditar, podendo esse ato estar atrelado a racionalidade e/ou a um processo interior.

66 Ao todo, pesquisamos em sete dicionarios de lingua portuguesa, a saber: 1) BUENO, Francisco da Silveira.
Grande Dicionario Etimolégico-Prosédico da Lingua Portuguesa. Santos: Editora Brasilia Limitada, 1974; 2)
CUNHA, Antoénio Geraldo da. Dicionario Etimolégico Nova Fronteira da Lingua Portuguesa. Rio de Janeiro:
Nova Fronteira, 1997; 3) FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Novo dicionario Aurélio de Lingua
Portuguesa. 4* Edigdo. Curitiba: Positivo, 2009; 4) HOUAISS, Antonio. Dicionario Houaiss de Lingua
Portuguesa. Rio de Janeiro: Objetiva, 2009; 5) LUFT, Celso Pedro. Minidicionario Luft. Sdo Paulo: Atica. 1998;
6) OLINTO, Antonio. Minidicionario Antonio Olinto da Lingua Portuguesa. Sao Paulo: Moderna, 2001; 7)
ACADEMIA BRASILEIRA DE LETRAS. Vocabuliario Ortogrifico da Lingua Portuguesa. Rio de Janeiro:
Editora Global, 2009.

67 Nao nos detivemos em conceitos especificos da fé como, por exemplo, fé conjugal, fé publica etc.



109
Os conceitos que achamos valido ressaltar em relagdo ao termo “convic¢do” foram:

persuasdo intima (4 dicionarios); efeito de convencer (2 diciondrios); certeza adquirida por
demonstragdo (2 diciondrios); certeza (2 dicionarios); certeza de um fato do qual apenas temos
provas morais (1 dicionario); crenca ou opinido firme a respeito de algo, com base em provas
ou razdes intimas, ou como resultado da influéncia ou persuasao de outrem (1 dicionario).
Notamos que as defini¢des da palavra convicgao trazidas pelos dicionarios estdo, na maior parte
das vezes, interligadas a influéncia que uma pessoa pode exercer sobre outra, derivando disso
um estado de convencimento. Outros elementos relacionados a conceituagdo dessa palavra sao
certeza, moral e crenca.

Como mostraram nossas primeiras aproximacgdes, poucos dicionarios de Lingua
Portuguesa relacionam a fé a uma acdo intima do homem e/ou a interligam a valores
propriamente humanos. O que se sobressai nessas conceituagdes € o aspecto religioso, podendo
este vir interligado a palavra crenca ou convic¢do. Quando analisamos os conceitos atrelados
ao termo crenca, notamos que estes transitam entre aspectos religiosos interligados a fé e
aspectos de uma convic¢do profunda. No que se refere a palavra convic¢ao, ndo percebemos
qualquer interligacao deste termo com a palavra f€ e apenas uma vez com o termo crenga, sendo
esta interligacdo ou de ordem intima ou adquirida por um processo de persuasao.

A partir desses primeiros passos que nos aproximaram aos conceitos fé, crenga e
conviccdo e que nos possibilitaram tecer as interligacGes entre tais conceituagdes,
depreendemos que uma das conceituagdes possiveis sobre a fé ¢ compreendida, muitas vezes,
como uma crenga religiosa alicercada numa convicgdo adquirida externamente (por um
processo persuasivo feito por outras pessoas). No entanto, a fé também pode significar uma
abertura do espirito ao que julga verdadeiro, bem como pode exprimir uma autenticidade, uma
sinceridade e uma confianca; tais conceitos sao admitidos através de um ato de crenga, de um
acreditar convicto e profundo que nao deriva da persuasao de ninguém, mas, sim, de uma
certeza intima.

A primeira nocdo de fé que depreendemos em nossa revisdo conceitual a partir dos
dicionarios de Lingua Portuguesa pode ser considerada uma nogao dogmatica e restritiva da f¢;
1sso porque a adesdo a esse tipo de fé se caracteriza por um assentimento externo a um lider
religioso, a uma institui¢do e/ou a um dogma. Temos algumas restricdes sobre as repercussoes
desse tipo de fé no campo educacional, uma vez que ela engendra um pensamento pedagogico
restrito a uma doutrina. Nesse caso, a Educacgdo se torna apenas uma serva da teologia e perde,

com 1isso, sua autonomia; perde um pensamento propriamente pedagogico ao se voltar ao



110
pensamento teologico®. Rohr (2007), ao discutir sobre o objeto epistémico da Educacdo, ira

pontuar que existem duas formas de se pensar a Educagdo: uma, seguindo o modelo das
Ciéncias da Educacgdo e a outra, seguindo o modelo da Ciéncia da Educagdo. No primeiro

modelo, ROHR afirma que

as chamadas Ciéncias da Educagdo, como Sociologia, Psicologia, Filosofia, Politica,
Economia, Antropologia, Biologia etc. da Educacdo s@o os pedacos que, no seu
conjunto, formam um agregado de conhecimentos sobre a Educacao, e ela propria se
esgota na jungao dessas areas (2007, p. 55).

Dessa forma, podemos dizer que uma fé que se baseia num assentimento externo
influenciard decisivamente a Educagao, asfixiando o que Buber (2014) pontuou como proprio
a Educacdo, que é o fortalecimento das forcas atualizadoras dos educandos. E importante dizer
que, para Buber, o papel educativo corresponde ao fortalecimento das forgas atualizadoras, o
que na pratica implica conceber que o educador carrega consigo uma grande responsabilidade
nesse caminho de possibilitar ao educando encontrar-se com suas verdades proprias. Na pratica,
o que deriva do ponto de vista educacional buberiano ¢ que esse educador nao pode, de forma

alguma, se envolver com perspectivas dogmaticas. Segundo BUBER,

Ele [0 educador] ndo pode querer impd-la [a sua verdade], pois cré na agdo das forgas
atualizadoras, isto é, cré que, em todo homem, o certo esté instalado de uma maneira
singular, de uma maneira unica, propria da sua pessoa; nenhuma outra maneira deve
impor-se a este homem, mas uma outra maneira, a deste educador, pode e deve
propiciar a abertura daquilo que ¢é certo — tal como aqui este quer se realizar — e ajuda-
lo a se desenvolver (2014, p. 151).

A segunda nocao de fé a que chegamos, em nossa revisao conceitual, pode ser entendida
como uma abertura do ser ao que lhe € auténtico, proprio, no sentido de uma ligagao entre nosso
agir no mundo e os valores humanos. Em nosso entendimento, esse tipo de fé s6 pode ser
adquirido através de um caminho proprio, através da busca de nossa autenticidade, de nosso eu
mais profundo. Sendo assim, nunca podemos universaliza-la, mas apenas vivencia-la e torna-
la viva. Esse tipo de fé, a nosso ver, aproxima-se mais ao pensamento pedagdgico propriamente
dito, o qual estd baseado no desenvolvimento integral do educando e na necessidade de que ele
encontre sua propria fé diante das varias possibilidades (ROHR, 2015b, p. 67)%, ou, como nos
diz Buber (2014), esse pensamento pedagogico especifico estd lastreado numa forma basica de

atuar sobre o outro.

[...] a pessoa quer encontrar também na alma do outro, como nela instalado, e
incentivar aquilo que em si mesmo ele reconheceu como certo; ja que € o certo, entdo

68 Para uma compreensao mais aprofundada desse assunto, ler Rohr (2007). Nesse estudo, o autor enfatiza
o problema que se delineia no momento em que a Educacdo ndo tem um objeto epist€émico proprio e se torna um
receptaculo das ciéncias afins.

69 Esse tipo de fé, para Rohr, corresponde a fé existencial.



111

deve também estar vivo no microcosmo do outro como uma possibilidade dentre
outras possibilidades; o outro deve apenas abrir-se nesta sua potencialidade e esta
abertura da-se essencialmente ndo através de um aprendizado mas através do encontro,
através da comunicagao existencial entre um ente que € e um outro que pode vir a ser
(BUBER, 2014, p. 149-150).

Com isso, queremos dizer que esse tipo de fé possibilita ao educando encontrar, ele
mesmo, o sentido da sua vida, o seu caminho proprio e singular e ndo ficar a mercé de
imposic¢oes da sociedade, de um modo geral, ou de autoridades em particular (pais, professores,
representantes religiosos, chefes etc.).

Desse modo, este tipo de fé contribui para o fortalecimento das forgas atualizadoras,
além de contribuir com o que Rohr denominou de modelo da Ciéncia da Educacao, ensejando
um objeto epistémico proprio da Educacgdo, o qual podemos compreender que, de um modo
geral, objetiva “[...] contribuir na humaniza¢io do homem” (ROHR, 2007, p. 57). Assim, as
responsabilidades assumidas pelos educadores que estdo movidos por uma fé propria e auténtica,
geram um ciclo de desenvolvimento humano continuo, tanto deles préprios, quanto de seus
educandos; este ciclo gera, por sua vez, a possibilidade de encontros sempre mais constantes

com o que lhes sdo proprios.

4.2 0 QUE DIZEM 0OS DICIONARIOS DE FILOSOFIA E DE TEOLOGIA SOBRE A FE

Além da pesquisa nos dicionarios de Lingua Portuguesa sobre o conceito de fé,
pesquisamos também este conceito em dicionarios de Filosofia (doze dicionarios’®) e de
Teologia (seis dicionarios!). A partir dessas pesquisas, percebemos que tal conceito, nestes

dicionéarios, ¢ abordado a partir dos estudos de alguns tedricos que se debrugaram sobre a

70 Os doze dicionarios de Filosofia foram: 1) ABBAGNANO, Nicola. Dicionario de Filosofia. 5* ed. Sao
Paulo: Martins Fontes, 2007; 2) BLACKBURN, Simon. Dicionario Oxford de Filosofia. Rio de Janeiro: Jorge
Zahar, 1997; 3) BUNGE, Mario. Dicionario de Filosofia. Sdo Paulo: Editora Perspectiva S.A., 2002; 4) CAYGILL,
Howard. Dicionario Kant. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2000; 5) FOULQUIE, Paul. Diccionario del Lenguagem
Filosdfico. Rio de Janeiro: Editorial Labor S.A., 1967; 6) HUISMAN, Denis. Dicionario das Mil Obras de
Filosofia. Porto: Porto Editora, 2001; 7) JAPIASSU, Hilton. Dicionario Basico de Filosofia. 3. ed. Rio de Janeiro:
Zahar, 1996; 8) JOLIVET, Régis. Vocabulario de Filosofia. Rio de Janeiro: Agir, 1975; 9) LALANDE, André.
Vocabulario Técnico e Critico da Filosofia. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1999; 10) MORA, José Ferrater.
Diccionario de Filosofia. Buenos Aires: Editorial Sudamericana, 1971; 11) OLIVEIRA, Loélio Lourenco de;
PENNA, J. B. Damasco. Pequeno Dicionario da Lingua Filoséfica. Sdo Paulo: Companhia Editora Nacional,
1968; 12) RUSS, Jacqueline. Dicionario de Filosofia. Sao Paulo: Editora Scipione, 2003.

71 Os seis dicionarios de Teologia foram: 1) DEN BORN, A. Van. Dicionario Enciclopédico da Biblia.
Petrépolis: Vozes, 1987; 2) DYRNESS, William A.; KARKKAINEM, Veli-Matti. Dicionario Global de Teologia.
Sao Paulo: Hagnos, 2016; 3) FERGUSON, Sinclair B. Novo Dicionario de Teologia. Sdo Paulo: Hagnos, 2009;
4) FRIES, Heinrich. Dicionario de Teologia: Conceitos Fundamentais da Teologia Atual. Sdo Paulo: Edigdes
Loyola, 1983; 5) LATOURELLE, Ren¢; FISICHELLA, Rino. Dicionario Teologia Fundamental. Petropolis:
Vozes, 1994; 6) LEON-DOFOUR. Dicionario de Teologia Biblica. Petropolis: Vozes, 1987.



112
tematica da fé. Desse modo, seguem os nomes dos tedricos mais citados e a quantidade de vezes

que seus nomes apareceram atrelados aos conceitos de fé nos dicionarios pesquisados: Sao
Paulo (citado em 9 dicionarios); Immanuel Kant (citado em 7 diciondrios); Seren Kierkegaard
(citado em 5 dicionarios); Sdo Tomas de Aquino, Karl Barth e Karl Jaspers (citados em 4
dicionarios); Santo Agostinho, Blaise Pascal, Friedrich Heinrich Jacobi e Jean Paul Sartre
(citados em 3 diciondrios). Vale ressaltar que dois tedricos, Jacobi e Sartre, foram citados apenas
por dicionarios de Filosofia.

Dentro desse contexto, para delinearmos nossas reflexdes sobre os conceitos de fé
trazidos pelos dicionarios de Filosofia e de Teologia, adotamos como um dos critérios a
quantidade de vezes em que a conceituacao do termo fé, de um dado teodrico, aparecia. Dessa
forma, foi-nos possibilitado uma aproximagio mais diversa’? aos conceitos de fé desses
teoricos. Outro critério que utilizamos para a escolha dos tedricos, para além da frequéncia com
que suas conceituagdes eram mencionadas, foi o de que suas citagdes constassem tanto nos
dicionarios de Filosofia, quanto nos de Teologia’®.

Ainda com o intuito de ampliar nossa compreensao acerca do fendomeno da fé, buscamos
ler algumas teses e dissertacdes que abordavam a biografia dos tedricos que teriam suas
conceituagdes analisadas; isso porque, como nos ensina a hermenéutica, ndo temos como isolar
as obras dos autores de suas vidas e de seus contextos histdoricos, uma vez que estes influenciam
seus pensamentos.

De uma forma geral, ao ler essas biografias, buscamos compreender as tessituras que
motivaram esses tedricos a propor tais conceitos sobre a fé e as possiveis reverberagdes desses
conceitos em suas vidas. Contudo, encontramos um entrave nesse processo de compreensao: as
biografias que lemos sobre Sao Paulo, Santo Agostinho e Sdo Tomdas de Aquino, as quais
estavam situadas em dissertacoes e teses, retratavam esses pensadores de uma forma
tendenciosa, uma vez que tais textos detiveram-se apenas em suas caracteristicas e agoes
valorosas. Dessa maneira, tais biografias ndo nos possibilitaram uma aproximagao critica aos
referidos pensadores. A partir desse obstaculo, decidimos ndo nos ater aos textos biograficos.
Ao tomarmos a decisao de ndo mais nos reportarmos aos estudos biograficos desses teodricos,

achamos importante realizarmos a leitura de alguma obra destes e/ou de seus pesquisadores em

72 A forma diversa se deve ao fato de que cada dicionario faz um recorte do que acredita ser mais
significativo para a conceituagdo da fé de um dado estudioso (filosofo ou te6logo). No entanto, em alguns casos,
os conceitos levantados por alguns dicionarios eram muito similares aos de outros; nestes casos, demos preferéncia
a trazer no corpo do texto os conceitos mais detalhados.

73 A partir desse critério, dois pensadores ficaram de fora de nossa pesquisa: Jacobi e Sartre, posto que eles
foram citados, ambos, apenas por dicionarios de filosofia.



113
que fosse abordado diretamente a tematica da fé. Com isso, nosso intuito foi o de

aprofundarmos um pouco mais os conceitos trazidos pelos dicionarios.

A partir desses caminhos, chegamos a algumas breves consideragdes que estdo expostas
nos subtdpicos abaixo. Vale ressaltar que ndo temos a intencao de fazer uma compilacdo dos
conceitos de fé desses autores, haja vista que os diciondrios ja realizaram tal feito. Assim,
objetivamos nos aproximar de tais conceitos e desvelarmos sua relagao com a ideia da conquista
de um caminho proprio do homem, de uma fé propria, posto que essa ideia, para nosso trabalho,
¢ de suma importancia. Contudo, antes de apresentarmos os subtopicos que contém as
categorias que emergiram a partir desse nosso giro hermenéutico nos dicionarios de Filosofia e
de Teologia, e em algumas obras, achamos valido ressaltar algumas questdes que sdo de ordem
geral e que demonstram algumas sutilezas que fazem parte das discussdes conceituais dos
diciondrios e das obras dos autores mais citados.

Uma primeira questao que percebemos ¢ que a maior parte dos diciondrios de Filosofia
e de Teologia faz uso das defini¢des trazidas pelos tedricos a partir da linha histérica do
aparecimento de seus pensamentos, ou seja, tendem a enfatizar o conceito a partir de uma ordem
cronologica. Ressaltamos também que, algumas vezes, os dicionarios de teologia englobam,
em um mesmo conjunto, tedricos com linhas argumentativas muito préximas, como acontece,

por exemplo, quando o Dicionario de Teologia de FRIES afirma:

Na teologia atual, ao problema da fé é mais do que nunca atribuida uma importancia
central. Num esforgo admiravel com o qual colaboram filosofia e teologia (K. Jaspers,
G. Marcel, M. Buber, P. Wust) procuram-se esclarecer o valor e a natureza proprios
da fé e do conhecimento da fé. Esse esforgo foi feito, antes de tudo, na polémica contra
as posigdes do séc. XIX (Gardeil e Rousselot para o neotomismo; Barth, Bultmann e
E. Brunner para a teologia protestante liberal) (1983, p. 243) (grifo nosso).

Outra questao que notamos € que os diciondrios de Filosofia priorizam os conceitos mais
amplos de fé dos teodricos, enquanto os de Teologia enfatizam os conceitos mais voltados aos
aspectos de uma doutrina religiosa. Isso ¢ evidenciado em varios momentos durante o estudo
dos conceitos de fé. Para uma demonstracdo do que estamos falando, trazemos abaixo a
conceituagdo de fé¢ de Sao Paulo, a qual ¢ ressaltada pelo dicionario de Filosofia de
ABBAGNANO: “Sao Paulo resumiu as caracteristicas fundamentais da F. religiosa nas célebres
palavras: ‘F. ¢ a garantia das coisas esperadas e a prova das que ndo se véem’ (Hebr, 11, 1)”

(2007, p. 432), e a conceituacao de fé enfatizada pelo dicionario de Teologia de FRIES.

O conceito paulino de fé apresenta toda a extensdo e a dindmica da fé. Fé significa
tornar-se crente (1 Tes 1,8; Rom 10,14), ser crente (1 Cor 2,5 Rom 14,1; 2 Tes 1,10),
crescer na fé (2 Cor 10,15) e indica também a plenitude da fé (Rom 4,21). Uma vez
que Deus ¢ aquele que opera, a fé lhe é enderegada, ndo s6 com o abandono de outras
poténcias salvificas e idolos (1 Tes 1,9), mas com explicita profissdo de fé em Jesus,



114
filho de Deus (1 Tes 1,10). Objeto da fé é a paixdo, a morte e a ressurrei¢do de Jesus
(1 Cor 15,1ss; 1 Tes 1,9s; Rom 10,4; Col 2,12; Ef 1,20; Gal 1,1; Rom 4,25 e outros).
A fé ¢ um abandonar-se ao agir salvifico de Deus em Cristo (Rom 5,2.8) (1983, p.
228) (grifo nosso).

A partir dessas duas citagdes, observamos que o conceito de fé atrelado a doutrinagao
fica mais evidente no dicionario de Teologia.

Por fim, gostariamos de destacar uma outra questao que nos chamou atencao, que ¢ o
fato de que todos os teoricos, dentre os mais citados pelos dicionarios, sdo autores que dialogam
direta ou indiretamente com a perspectiva religiosa biblica e que apenas um deles, o fil6sofo
Karl Jaspers, possui um didlogo com outras vertentes religiosas’®.

Feitas essas breves consideracdes, seguimos agora para as categorias que emergiram da
interligacdo entre nosso olhar em busca de uma fé que possibilite a0 homem o encontro com
seu caminho proprio, os conceitos trazidos pelos dicionarios e a propria obra dos autores e de

seus pesquisadores.

4.2.1 Fé e Razio: alguns delineamentos

A partir das defini¢des trazidas pelos dicionarios de Filosofia e de Teologia, bem como
da leitura que fizemos das obras dos teoricos e de alguns de seus estudiosos, percebemos que
existe uma tendéncia entre os autores de falar sobre a razdo quando tratam da tematica da fé.
Desse modo, trazemos abaixo alguns subtdpicos em que a fé e a razdo sdo vistas a partir de

diferentes perspectivas.

4.2.1.1 A Ideia de uma F¢é e de uma Razdo que Juntas se Aproximam das Verdades de Deus
Essa ideia de uma fé e de uma razdo que, juntas, aproximam-se das verdades de Deus ¢
levantada por Sao Paulo e por Santo Agostinho.
Ao falar sobre a fé em Sao Paulo, o Dicionario de Filosofia José Ferrater MORA nos

diz o seguinte:

Passagem de S3o Paulo (Hebreus, 11.1) onde a fé [...] é definida como [...] a
substancia das coisas que se esperam e que nos convence daquelas que nao podemos
ver. Esta passagem foi comentada por muitos tedlogos. Entre eles, Santo Tomas, que
sustenta que a fé, fides, é um habito da mente por meio do qual a vida eterna comega
em nos, na medida em que torna possivel ao intelecto dar seu assentimento a coisas
que ndo aparecem (1971, p. 376) (grifo nosso) (tradugdo nossa).

74 Karl Jaspers, em seu livro “Os Mestres da Humanidade — Sécrates, Buda, Confucio, Jesus”, estabelece
um dialogo com essas quatro grandes figuras e, consequentemente, com as formas distintas de horizontes
religiosos. A titulo desse trabalho ndo faremos uma discussao sobre os diferentes modos de fé contidos nas diversas
religides, uma vez que tais distingdes ndo sdo o foco do nosso trabalho, mas achamos valido um estudo com tal
perspectiva, no qual seja oportunizado refletir sobre as reverberagdes destas distingdes para o campo educacional.



115
Sendo assim, a partir da interpretacdo que Sao Tomas faz das palavras de Sao Paulo,

podemos dizer que a f€, para este, possibilita a razdo a compreensao das coisas que ndo sao
tangiveis. Ainda nesse caminho compreensivo da relagdo entre fé¢ e razdo, Silva (2009, p. 4)
pontua que, em inimeros textos, Sdo Paulo faz distingdo entre a sabedoria deste mundo e a

sabedoria do espirito. Ainda de acordo com Silva, para Sao Paulo,

A sabedoria do espirito ¢ divina, no entanto, ndo ¢ de modo algum irracional, cega,
mas examinada como afirma Paulo na I epistola a Jodo: “ndo deis fé a qualquer
espirito, mas examinai se os espiritos sio de Deus.” (I JOAO 4,1) Nesta passagem
Paulo reconhece o valor do exame e do trabalho intelectual na busca da verdade o que
comprova o carater racional de sua doutrina (SILVA, 2009, p. 4).

Desse modo, depreendemos que, para Sao Paulo, o homem precisa estar atento e agucar
seu raciocinio para nao ser ludibriado e acabar aderindo a fé que ndo ¢ condizente a Deus.
Assim, a racionalidade/o intelecto do homem deve contribuir nesse processo para que ele possa
realmente dar fé as verdades de Deus e ndo a outros tipos de verdades. Destarte, percebemos
em Sao Paulo uma interrelagdo entre fé ¢ razao.

Ampliando nossos olhares, chegamos em Santo Agostinho, segundo o qual a fé ¢
necessaria para que a razdo possa ser iluminada pelas verdades divinas. Na biografia de

AGOSTINHO, que consta no seu livro “Confissdes”, afirma-se que

Para Agostinho, o conhecimento abrange o homem inteiro, mente e coragdo. A alma
¢ uma substancia dotada de razdo e apta para governar o corpo. 4 fé serve de ponto de
partida para colocar a mente na direg¢do certa, marca os limites do campo que a razéo
devera preencher. A realizacdo vem quando se compreende aquilo em que se acredita
(2007, p. 195) (grifo nosso).

Nesse sentido, o Dicionério de Teologia de FRIES afirma que Santo Agostinho “[...] ndo
admite a fé apenas como primeiro passo mas, baseado em Is. 7,9, transforma a dupla divisao da
fé que os gnosticos () defendiam no processo dialético de uma fé que progride no conhecer, e
de um conhecimento que progride na f&” (1983, p. 245). E mister atentarmos que, em Agostinho,
a razdo faz parte do nosso lado espiritual e que o conhecimento das coisas s6 pode ocorrer
quando a razdo consegue acessd-lo. Assim, podemos compreender que a fé revelada nos
possibilita uma abertura para uma razao interior que nos permite acessar o conhecimento das
coisas mesmas. Compreendemos que tal entendimento de Agostinho estd expresso em um

didlogo dele com seu filho, Adeodato. Embora a citagdo seja longa, achamos necessaria sua

inser¢ao para ilustrar o que estamos falando.

[...] se para as cores precisamos de luz, e para as outras coisas que nosso corpo percebe
interpelamos os elementos do mundo, os objetos percebidos e os proprios sentidos sdo
instrumentos de que a mente se serve para conhecer as coisas externas. Todavia, para
aquelas coisas que conhecemos pela inteligéncia consultamos, por meio da razdo, a
verdade interior; € o que diremos, para que fique claro, sendo que pelas palavras nada
mais aprendemos além do som que atinge nosso ouvido? Pois fodas as coisas que



116
percebemos, ou sdo apanhadas pelos sentidos fisicos ou pela mente. Chamamos as
primeiras “sensiveis”, e as segundas “inteligiveis” ou, para usar a linguagem de nossos
autores, as primeiras “carnais” e as segundas “espirituais”. Quanto as primeiras, se
estiverem ao nosso alcance podemos responder, como quando estamos olhando a lua,
e alguém nos pergunte o que ¢ ou onde ela esta. Neste caso, quem pergunta, se nao
enxergam acredita ou ndo nas nossas palavras, mas nao aprende de modo algum; a
menos que também veja o que lhe estd sendo afirmado e, nesse caso, ndo aprende pelo
simples som das palavras, mas pelas coisas mesmas e que ferem seus sentidos. As
palavras, pois, tm o mesmo som para quem v€, como para quem nao vé. Se porém
somos indagados, ndo sobre as coisas presentes, mas sobre as que percebemos
outrora, respondendo, ndo fazemos referéncias ds mesmas, mas ds suas imagens
gravadas em nossa memoria; nao sei como poderiamos chamar tais imagens de
verdadeiras, pois percebemos serem falsas, a ndo ser que acrescentemos que sua visao
e percepcao ndo sdo atuais, mas pretéritas. Portanto, nos gravamos nos meandros da
memoria as imagens como documentos das coisas que percebemos; contemplando-as
com honestidade na nossa mente, ndo mentimos quando falamos. Mas estes sdo
documentos validos s6 para nos, pois quem nos ouve, se as percebeu ou presenciou,
ndo as aprende pelas minhas palavras, mas as reconhece nas imagens que também
levou consigo; fodavia, se nunca as percebeu, todos concordardo que ele mais do que
aprender, cré nas palavras. Tratando das coisas que percebemos pela mente, isto é,
por meio do intelecto e da razdo, estamos ainda tratando de coisas que temos como
presentes, sob a luz interior da verdade, que ilumina o homem interior, que dela
desfruta. Mas também aqui nosso interlocutor conhece o que eu digo pela sua propria
contemplagdo, e ndo mediante minhas palavras, posto que ele também veja por si a
mesma coisa com olhos interiores e simples. Portanto, nem sequer a este, que vé as
coisas na verdade, ensino algo dizendo-lhe a verdade, uma vez que ndo aprende pelas
minhas palavras, mas pelas proprias coisas que Deus a ele revela em seu interior; e
ele, interrogado sobre elas, sem mais, poderia responder (AGOSTINHO, 2007, p. 186)
(grifo nosso).

De acordo com as proprias palavras de Agostinho, conhecemos as coisas ou a partir dos
sentidos fisicos (visdo, olfato, audicdo, tato e paladar) ou a partir da nossa mente. Assim,
tratando do conhecimento inteligivel (ou do espirito), as pessoas aprendem a partir do momento
em que sao iluminadas pela luz interior (fé) que lhes € revelada por Deus e que guia sua razdo
até a verdade interior.

A partir do que expusemos acerca de Sao Paulo e de Santo Agostinho, notamos que,
nesses pensadores, a fé € a razado caminham juntas; contudo, a razdo ¢ uma faculdade a servigo
da fé, ou, em outras palavras, a razdo ¢ uma concordancia a algo que foi revelado. No entanto,
essa revelagdo em Agostinho se difere da revelagdo em Sao Paulo. No primeiro temos uma
revelacdo que acontece no interior de cada homem, ja no segundo a revelacao estd atrelada ao
crer e ao aceitar as verdades ja reveladas pelos apdstolos, assim ndo ha nesse caso uma relagao
direta entre a revelacdo e esse aspecto interior do homem, o qual ¢ tdo importante para Santo

Agostinho.

4.2.1.2 Apenas a Fé Direciona o Homem ao Conhecimento do Divino



117
Alguns autores sao mais enfaticos e afirmam que apenas a fé, e somente ela, direciona

0 homem ao conhecimento do divino. Dentre esses teoricos encontramos Sao Tomas de Aquino,
Blaise Pascal, Seren Aabye Kierkegaard e Karl Barth.

Ao ressaltar a perspectiva de f¢ de Sdo Tomas de Aquino, o Dicionario de Filosofia de
JAPIASSU ¢ MARCONDES afirma: “Segundo Tomas de Aquino, ‘foi necessario, para a
salvacdo do homem, que houvesse, fora das ciéncias filosoficas que a razdo perscruta, uma
doutrina diferente, procedendo por revelagdo divina’. Sindnimo de crenca” (1996, p. 412). A
partir dessa conceituagdo podemos notar que, para Aquino, a fé ou crenga tem um grau de
importancia maior que a razao ou ciéncia filoso6fica, haja vista que através daquela, o homem
pode encontrar as verdades eternas e, consequentemente, sua salvagdo. Ainda sobre a

supremacia da fé em relacdo a razdo, Santo Tomas de AQUINO afirma:

[...] toda a certeza do intelecto ou da ciéncia, enquanto dons, procede da certeza da
fé, assim como a do conhecimento, das conclusdes, da certeza dos principios.
Enquanto porém virtudes intelectuais, a ciéncia, a sapiéncia e o intelecto se apoiam
na luz natural da razéo, que ndo tem a certeza da palavra de Deus, em que se baseia a
fé (2017, p. 1772) (grifo nosso).

Achamos valido pontuar que, nessa dire¢do de discussdo sobre fé e razao em Aquino, o
Dicionario de Teologia de FRIES nos diz que “A certeza da fé ¢ livre (voluntaria certitudo), o
conteudo da fé supera o saber humano (supra rationem), mas nao o anula” (1983, p. 243).
Complementando essa compreensdo trazemos a leitura que CAMPOS faz de Sao Tomas de

Aquino em relagdo as diferencas entre as formas de conhecer através da fé e da razdo:

[...] a0 dominio da razdo esta todo aquele conhecimento que toma o sensivel como
ponto de partida, e que, portanto, pode ser demonstrado. [...] J& o dominio da fé
pertenceria tudo quanto diz respeito ao transcendental, e seu conhecimento se daria
por meio da revelagdo divina. Tendo, pois o que foi revelado, que ser aceito por um
ato de fé (2011, p. 8).

Podemos dizer ainda que, em Aquino, a razao também deve esforgar-se para entender o
divino. Nesse sentido, o proprio Sao Tomas de AQUINO APUD CAMPOS nos diz que “por
mais limitado que seja o nosso conhecimento acerca das substancias superiores, este pouco ¢
mais desejado e mais amado que todo o conhecimento que possamos adquirir das coisas
superiores” (2011, p. 10). Notamos, com isso, que, em Sao Tomads, embora a fé seja considerada
superior a razdo, elas ndo se contradizem; elas sdo fontes de conhecimento diferentes e
complementares, mas nunca contraditorias.

No que tange a relacdo existente entre f¢ e razdo em Pascal, podemos dizer que, nesse
autor, a fé também aparece como algo que aponta para as verdades eternas e, assim, se torna

superior a razdo. Segundo Pascal (1979, p. 70), noés, enquanto seres humanos, somos parte de



118
alguma coisa, mas nao tudo; desse modo, o que somos nao tem condi¢ao de saber a natureza

do infinito. A partir dessa no¢ao de Pascal podemos perceber os limites que ele coloca acerca
do processo de conhecimento do homem e assim percebemos também os limites da razdo, a
qual compreende as coisas que estdo dentro da finitude. Ampliando mais essa discussdo sobre
a fé e razao para Pascal, o Diciondrio de Filosofia de Russ traz uma citagao direta do proprio

filosofo:

A fé ¢ diferente da prova: uma ¢ humana, a outra um dom de Deus. Justus exfidevivit
(o justo vive da fé): dessa fé o proprio Deus pde no coragdo, cuja a prova ¢ amiude o
instrumento, fides ex auditu (a fé vem de haver ouvido), mas essa fé esta no coragéo
e faz que se diga credo (acredito) e ndo seio (sei) (PASCAL APUD RUSS, 2003, p.
104).

Esse mesmo dicionario ainda nos diz que a fé, segundo Pascal, ¢ a “certeza que se deve
a graga, por oposi¢do a razdo” (PASCAL APUD RUSS, Idem). Desse modo, observamos que
Pascal enfatiza que a fé é advinda de Deus e ndo pode ser explicada pela razao. Para uma melhor

compreensdo do que estamos falando, vejamos a explicagdo nas palavras do proprio filosofo:

Conhecemos a existéncia e a natureza do finito porque somos finitos e extensos como
ele. Conhecemos a existéncia do infinito e ignoramos a sua natureza, porque tem
extensdo, como nos, mas nao limites como nds. Nao conhecemos nem a existéncia
nem a natureza de Deus, porque ndo tem extensdo nem limites. Mas pela fé
conhecemos sua existéncia e pela gloria conheceremos sua natureza (PASCAL, 1979,
p- 101).

Nao obstante, notamos que a fé ¢ responséavel pelo conhecimento da existéncia de Deus.
Contudo, para Pascal (1979, p. 108), ¢ um erro desprezar a razao, como também ¢ um erro
apenas aceita-la como a unica forma de conhecimento do homem, haja vista os limites que a
razao possui na compreensao do infinito/de Deus.

Um outro filésofo que situa a distingdo entre fé e razdo, e coloca aquela como
possibilidade de encontro com Deus, ¢ Kierkegaard. Mas para entender melhor a fé e a razao,
conforme esse tedrico, faz-se necessario explicar que na sua obra Temor e Tremor (1984) ele
aborda a tematica da fé de um modo mais sistematico, partindo da histéria biblica de Abrado.

Abrado ¢ aquele que vivencia o tormento de ter que levar seu tnico filho (Isaac) a um
lugar, Morija, para maté-lo, porque Deus assim o solicitou. Durante o caminho em que percorre
até o lugar onde se dara o desfecho, Abrado convive com a dor e a angustia de ter que matar
seu filho, no entanto, cle se lanca e acredita no absurdo. Essa historia biblica acaba com Deus
enviando um anjo e impedindo que Abrado mate Isaac. Dentro desse contexto,

KIERKEGAARD afirma:

[...] vamos supor que Isaac fora realmente sacrificado, Abrado acreditou, ndo que um
dia fosse ditoso no céu, mas que seria cumulado de alegrias aqui na terra. Deus podia
dar-lhe de novo Isaac, chamar de novo a vida o filho sacrificado. Acreditou pelo



119

absurdo, pois todo humano cdlculo estava, desde longo tempo abandonado. |...]
também se vé, e ndo o tenho em menos conta, que existe uma forca de vontade capaz
de erguer-se tdo energicamente contra o vento que salve a razdo, embora, se fique um
pouco tonto; mas que se chegue a perder a razdo e, com ela o finito, de que a razdo ¢é
agente de transformacdo, para recuperar esse mesmo finito em virtude do absoluto.
Cré-se, em geral, que o fruto da fé, longe de ser uma obra-prima, constitui arduo e
grosseiro trabalho reservado as mais incultas naturezas, nada menos certo, porém. A
dialética da fé ¢ a mais sutil e notavel de todas; tem uma sublimidade de que posso ter
uma ideia, mas ndo mais que isso (1984, p. 129) (grifo nosso).

A partir da colocagdo acima percebemos que a fé ndo pode ser explicada pela
racionalidade, até mesmo porque ela a ultrapassa, e que a fé, por mais que esteja relacionada ao
eterno, a Deus, ela ndo deixa de atuar diretamente na concretude, na realidade humana presente.
Essa perspectiva de uma fé que transpassa os muros da racionalidade e dos valores morais
estabelecidos socialmente, ¢ algo que o proprio Kierkegaard diz ter dificuldade de compreender,
mas que nem por isso nega. Dentro desses horizontes, o Dicionario de Filosofia Kant, de
CAYGILL, pontua que Kierkegaard “defende a fé como um pressuposto do saber € como um
salto no absurdo” (2000, p. 328). Assim, a razao ndo pode compreender o absurdo, mas através
da fé, podemos acessa-lo, até mesmo “porque a fé comecga precisamente onde acaba a razao”
(KIERKEGAARD, 1984, p. 140).

Nesse horizonte compreensivo de uma fé que leva o homem ao conhecimento do divino,
temos também o tedlogo Karl Barth, que, em sua maturidade, assume como base de suas
discussdes o pensamento de Santo Anselmo de Cantudria, o que significa dizer que, em sua fase
madura, “a fé ¢ definida por ele como o conhecimento e a aceitacdo da palavra de Cristo e do
Credo, isto é, do ensino fundamental das igrejas cristds” (GOVEA IN: BARTH, 2000, p. 11).
Assim, ele se aproxima de uma perspectiva de fé em que o intelecto deve aceitar as verdades
que ja foram dispostas pela doutrina de Jesus, ou seja, a fé ndo necessita ser esclarecida pela
razdo. Ela é compreendida através dela mesma. Govéa (IN: BARTH, 2000, p. 13), ao falar sobre
o titulo do livro de Karl Barth, “A fé em busca da compreensao”, explica a que tipo de
compreensdo Barth estd se referindo: “A compreensao da propria fé e de nada mais. Nao se
trata de uma fé ambiguamente enfatuada pela razdo. Trata-se de uma fé apaixonada pelo
entendimento de si mesma”. Ou seja, a fé ndo necessita ser explicada e assentida pela razdo.

Ainda segundo GOVEA (IN: BARTH, 2000, p. 14), Barth teria dito, em uma palestra,
que ¢ danoso para a teologia assimilar certas categorias da Filosofia e das ciéncias humanas e
que, em sua percepcdo, foi essa atitude da teologia uma das acdes responsdveis por ter

conduzido a igreja alema ao seu apoio ao governo nazista. Segundo BARTH,

Nestes anos eu tive que aprender a doutrina cristd, se for merecedora deste nome, e se
for servir para edificacdo da igreja cristd no mundo da maneira em que a igreja precisa



120

ser edificada, tem que ser exclusivamente e consistentemente a doutrina de Jesus
Cristo... uma teologia da graca de Deus em Jesus Cristo... Eu descobri que,
concentrando-me neste Unico ponto eu posso dizer tudo claramente, mais
simplesmente e sem ambiguidades, de acordo com a f¢é da igreja, e no entanto, muito
mais livremente, abertamente e compreensivamente do que eu jamais pude fazer antes,
impedido ndo tanto pela tradicdo da igreja quanto pelas membranas de sistemas
filosoficos (2000, p. 14).

Ainda no que tange ao pensamento de Barth e a sua perspectiva de uma fé que por si s0
¢ capaz de se aproximar ao conhecimento divino, o Dicionario de Teologia de WILLAMS
afirma “[...] o que Barth entendia como f¢é tinha a revelagdo divina como fonte e era contrastado
com percepgdes obtidas apenas pela razdo humana (teologia natural)” (2016, p. 587).

Os quatro teoricos supracitados nesse subtopico, Sdo Tomds de Aquino, Pascal,
Kierkegaard e Barth, como podemos perceber, lancam mao de argumentos distintos na
compreensdo de fé e de razdo; no entanto, todos eles, aos seus modos, entendem que a fé e

somente ela pode encaminhar o homem as verdades de Deus.

4.2.1.3 A Relacao Existente Entre Fé ¢ Verdade

Uma outra tendéncia que percebemos nos autores mais citados pelos dicionarios de
Filosofia e de Teologia, ao definirem a fé, foi o estabelecimento da relacdo desta com a ideia de
verdade. Vale ressaltar que essa relacdo estabelecida vai variar de acordo com o autor. Nessa
diregdo, os subtopicos abaixo versam sobre esses imbricamentos entre fé e verdade, levando

em consideracao as especificidades argumentativas dos autores.

4.2.1.3.1 A Fé e o Aceitar as Verdades Reveladas

Observamos anteriormente que, em Sao Paulo, Sdo Tomads e Karl Barth, a f¢ esta ligada
a um aceitar daquilo que foi revelado; assim sendo, a verdade estd contida nesta revelacao.

O Dicionério de Teologia de FRIES, ao falar sobre o conceito de fé em Sao Paulo, afirma

que

O conceito paulino de fé apresenta toda a extensao e a dinamica da f¢€ [...]. Inteligéncia
e vontade na fé. A aceitacdo da mensagem da fé se faz na obediéncia (), i. é, na
renuncia da propria vontade e da propria sabedoria em completa submissdo a ordem
de salvagao disposta por Deus (). A essa forte acentuacdo da vontade que renuncia a
si mesma, corresponde a orientagdo objetiva para o saber na fé () e para professar tal
saber (). Esse saber esta ligado, antes de tudo, ao conteido da mensagem (), mas €
também saber a nova situagio diante de Deus e é assim verdadeira autocompreensao
do homem (). Crer, portanto, significa do mesmo modo conhecer Deus (), conhecer a

[l VERDADE (), obedecer a verdade () (1983, p. 244) (grifo nosso).



121
Nota-se, a partir dessa afirmagdo, que a fé em Sao Paulo conduz o homem ao

conhecimento de Deus, e que tal conhecimento pode ser considerado como verdade. Nessa

direcdo, o Dicionario de Filosofia Kant de CAYGILL nos diz que

No Novo Testamento, fé constituiu uma atitude de crenca em Cristo, quer em suas
palavras, seus dons de cura ou suas obras; foi codificada por Sdo Paulo, que usa o
termo mais de 200 vezes em suas Epistolas, como um meio de distinguir da atitude
dos judeus a atitude cristd perante a lei. Ele também instaurou a ideia extremamente
influente de que a fé era um dom da graga: “Porque pela graga sois salvos, mediante
a fé; e isto ndo vem de voés, ¢ dom de Deus” (2000, p. 340).

Em face dessas colocagdes dos dicionarios sobre a fé¢ Paulina, podemos dizer ainda que
a fé e a verdade, para Sdo Paulo, fazem parte de um mesmo movimento de aceita¢do plena da
existéncia e dos ensinamentos de Cristo, visto que, a0 mesmo tempo em que se cré em tais
verdades, o homem esta sendo agraciado por Deus em conhecer a verdade, cabendo ao homem
que alcangou essa graga obedecer a verdade divina.

A partir das conceituagdes dos diciondrios podemos dizer que Sdo Tomds tem uma
perspectiva muito parecida com a de Sao Paulo no que diz respeito a fé e a verdade que subjaz

nela. Vejamos entdo o que diz o dicionario de teologia de FRIES:

S. Tomas se interessou pela virtude da fé e seu valor religioso, recorrendo
decisivamente as afirmagdes principais da escritura sobre a fé justificante. A fé esta
completamente incorporada ao processo da justificagdo e aparece em reciproca
causalidade, seja como condi¢@o que torna possivel a justificago, seja como fruto da
propria justificagdo. No assentimento de fé a realidade escondida da salvagdo tem seu
inicio a vida eterna: Fides est habitus mentis quo inchoatur vita aeterna in nobis,
praelibatio futurae visionais (). A palavra revelada externa é necessaria (fides ex
auditu™®), mas pregacdo, milagres, argumentacdes etc. sdo somente condi¢des para a
possibilidade da fé e como tais ndo sdo motivo nem suficiente, nem necessario.
Quando o homem ja passou através de todas as etapas das mediagGes criadas, tunc
potest dicere quod propter nullum istorum credit, Nec propter rationem naturalem
Nec propter testimonia legis Nec propter praedicationem aliorum sed propter ipsam
veritatem tantum (). E decisivo o a priori interno da graga que S. Tomés descreve
como luz e instinto (); gratia facit fidem "®(). A luz da fé age magis per viam voluntatis
()"°, e leva a uma certeza de fé fundada, ndo na evidéncia, mas na experiéncia de um
valor (extra genus cognitionis, in genere affectinonis existens®) () no qual o ato de fé
aparece como obediéncia do homem que precisa de salvacdo (quidam appetitus boni
repromissi®t)() diante das exigéncias da palavra de Deus (). A certeza da fé é livre
(voluntaria certitudo®?), o contetido da fé supera o saber humano (supra rationem®®),
mas nao o anula (1983, p. 256).

75 A fé ¢ a atitude mental pela qual a vida eterna comega em nds, o prenuncio da visdo do futuro.
76 F¢é por ouvir.
77 “Entdo ele pode dizer que acredita, mas por nenhuma dessas coisas, nem por causa da razdo natural, nem

por causa dos testemunhos da lei, nem por causa da pregacdo de outros, mas apenas por causa da propria verdade”
(traducdo nossa).
78 “A Graga faz a & (traducao nossa).

79 “Mais pelo caminho da vontade” (traducao nossa).

80 “Fora do género de cognicdo, existindo no género de afeto” (traducdo nossa).
81 “Um certo desejo pelo bem prometido” (traducdo nossa).

82 “Certeza voluntaria” (tradug@o nossa).

83 “Acima da razdo” (traducdo nossa).



122

Assim, para Sao Tomas, a fé ilumina o caminho a verdade de Deus, permite a0 homem
a salvacao. Desse modo, a palavra revelada ¢ importante. Conforme o Doutor Angélico, “Assim
também, se considerarmos a razdo formal do objeto da fé, esse ndo € sendo a verdade primeira.
Pois a fé, de que tratamos, ndo adere a um objeto sendo enquanto revelado por Deus. Por onde,
apoia-se na verdade divina, como meio” (AQUINO, 2017, p. 1735). Assim sendo, vemos a &
em Sao Tomas ligada ao ato da revelagdo, porque crer € crer no que foi revelado por Deus, e o
que foi revelado ¢ a verdade.

Vale destacar também, nesse caminho de compreensao de uma fé que tem relagao direta
com as verdades reveladas, o que afirma o Dicionario d¢ ABBAGNANO, ao abordar a

concepgao de fé¢ de Karl Barth:

O homem ¢ colocado num dilema: crer ou ndo crer. Por um lado, a ele cabe escolher,
e por outro qualquer iniciativa é impossivel, porque Deus ¢ tudo, e dele deriva
inclusive a fé. Esse conceito foi substancialmente retomado por Karl Barth, que
interpretou a F. como inser¢do da Eternidade no tempo, da Transcendéncia na
existéncia (Comentério a Epistola aos romanos, 1919). (2007, p. 433)

Desta forma, vemos que, para Barth, a fé¢ se da através de uma revelagdo divina e que

cabe ao homem crer. Segundo MARTINES,

O teodlogo suigo [Karl Barth] insere-se numa orientagao intelectual (religiosa) de uma
fé que busca a compreensdo: o crer individual subjetivo supée o credo objetivo. [...].
Sua posi¢do sobre o problema do conhecimento de Deus manifesta-se de uma forma
radical: s6 temos, diz, uma tUnica fonte: a revelagdo judaico-cristd. Esta excluida,
portanto, toda e qualquer tentativa de teodicéia. Barth tinha o interesse de arrancar o
argumento ontolégico do monopdlio da filosofia e restitui-lo ao seu verdadeiro lugar:
a teologia (1996, p. 232).

Podemos dizer ainda que, para Barth, o ser humano ndo ¢ capaz de atingir as verdades
de Deus através da razao/intelecto. Ainda segundo Martines (1996), Barth reinterpreta as
argumentacdes de Santo Anselmo de Cantudria sobre a existéncia de Deus e a f¢. MARTINES

ainda diz que, para Barth,

[...] a procura do conhecimento ¢ imanente a fé. O credo ut intelligam, de origem
agostiniana, foi assim traduzido por Barth: “minha fé, ela mesma enquanto tal, ¢ um
apelo ao conhecimento” (1995, p. 16). [...]. 4 fé exige e torna possivel o conhecimento
que o cristdo busca. [...] A fé refere-se de inicio ao credo; dai o conhecimento da fé
ser continuacdo e explicacdo (nao justificagdo) do credo. O cristdo que procura a
inteligéncia da fé ndo coloca em duvida qualquer proposi¢do referente ao credo;
apresenta, por outro lado, a questdo do “como” pode ocorrer, por exemplo, a negagdo
de determinada proposigdo do credo. E tarefa do te6logo, diz Barth (p. 25), procurar
humildemente, enquanto puder, a razdo do “como” determinado artigo de fé
apresenta-se com tal ordem de inteligibilidade, pois “toda continuagdo, toda
explicagdo, toda meditagdo do credo afirmada pela fé ndo pode ser mais do que um
comentario do credo”. Essa procura da inteligéncia da fé aponta um limite: a
possibilidade de compreender racionalmente que a substincia suprema ¢
incompreensivel; ultrapassar esse limite € insensato (1996, p. 234).



123
A partir das afirmacdes feitas acima sobre Barth e suas perspectivas de compreensao da

fé, podemos observar que, para esse tedlogo, se deve acreditar nas revelacdes judaico-cristas e
que todo trabalho compreensivo das verdades de Deus sdo afirmacdes de fé.

Observamos que, em Sao Paulo, em Sao Tomés e em Karl Barth, a fé esta ligada a um
aceitar o que foi revelado e/ou a uma graca/dom divino e que estas revelagdes nos conduzem
as verdades divinas, contudo, ndo conseguimos ver em seus conceitos nenhum argumento que
elucidasse que esse aceitar do homem passaria por um reverberar interior. Em nossa
compreensdo, os argumentos utilizados por esses tedricos nos ddo margem para pensar que o
homem deve aceitar passivamente, de qualquer forma, aquilo que foi revelado e que esta na
Biblia. Isso significa que o homem deve aceitar as verdades consideradas validas pela doutrina
cristd. Assim, esse ato de aceitar essas verdades nao pode ser considerado algo préprio do
homem, porque tal verdade lhe é imposta®; logo, elas niio necessariamente representam a

autenticidade dos valores humanos que pulsam em cada homem.

4.2.1.3.2 A Fé e Suas Verdades sdao Alcancadas por Cada Homem, de Modo Particular

Esses horizontes de uma fé que tangencia o ser individual/particular/interior do homem
e aponta para um caminho proprio de encontro com esta fé&/Deus e suas verdades ¢ elucidada
por Santo Agostinho, Blaise Pascal e Seren Kierkegaard. Dentro desse contexto, esbogaremos
abaixo algumas consideracdes sobre as perspectivas dos referidos tedricos.

Conforme o Dicionario de Teologia de FRIES, o conceito de fé¢ encontrado em Santo

Agostinho

[...] esta ligado a sua experiéncia pessoal e se desenvolve com a sua doutrina da graga
contra Peldgio ® e o semi-pelagianismo, acentuando sempre mais o elemento
sobrenatural () que ele entende como movimento da vontade e iluminag@o do Espirito
(). A fé assinala o initium salutis; ¢ a0 mesmo tempo, porém, fundamento estavel do
caminho interior em dire¢do a salvac¢do e ndo indica somente o assentimento a
verdade, mas o inteiro processo da conversdo (1983, p. 244) (grifo nosso).

E valido ressaltar que Santo Agostinho fala sobre esse caminho interior e esse processo

de conversdo por inteiro baseando-se em sua propria vivéncia de aquisi¢ao de sua fé propria,

84 Veremos, no capitulo oito, como ocorreu o processo de aquisi¢do e afirmacdo da fé em Sdo Francisco. O
movimento de conquista da fé de Sao Francisco explicitara a diferenca existente entre ter que aceitar uma verdade
por meio de uma imposi¢cdo e encontrar a sua propria verdade, mesmo que esta esteja lastreada em valores ja
propostos.

85 “Pelagio afirmava que o livre-arbitrio humano possuia em si a capacidade de autossuficiéncia para viver
uma vida reta baseada nos preceitos dos Mandamentos e Leis divinas, ou seja, ‘o ndo pecar depende de nos, visto
que podemos pecar e ndo pecar’ (De nat.et grat., XLIX,57) sendo também, posto por tal doutrina que o pecado
original ndo atingiu a todos os homens, de forma que o pecado de Adao ndo seria transmitido ao homem (De grat.
Christ., 11, 19,21)” (SILVA, 2019, p. 10).



124
uma vez que, durante sua juventude e parte de sua vida adulta, Agostinho conviveu com a

inquietude e incompletude em busca da verdade e, assim, envolveu-se com a doutrina
maniqueista e com outras doutrinas que acabaram por afasta-lo dele mesmo e de Deus. Somente
em sua fase mais madura, Agostinho encontra a verdade que tanto buscava em seu interior, a
partir de sua conversao ao cristianismo. Dentro desse contexto, AGOSTINHO ira relatar, em

seu livro Confissoes:

Ai de mim, por que degraus fui descendo até a profundidade do abismo, exaurido e
devorado pela falta de verdade quando te buscava! E tudo isso, meu Deus — a quem
me confesso porque te compadeceste de mim quando ainda néo te conhecia — tudo por
buscar-te, ndo com a inteligéncia — com a qual quiseste que eu fosse superior aos
animais — mas com os sentidos da carne. E tu estavas dentro de mim, mais profundo
do que o que em mim existe de mais intimo, e mais elevado do que o que em mim
existe de mais alto (2007, p. 22) (grifo nosso).

Desse modo, através das palavras de Agostinho, vemos que a verdade que tanto ele
ansiava estava em seu intimo e que Deus ¢ a luz que ilumina a verdade dentro dos coragdes dos
homens (AGOSTINHO, 2007, p. 34). Nessa direcdo, o diciondrio de teologia fundamental de
LATOURELLE e FISICHELLA nos diz que, para Agostinho,

A fé ¢ livre, fundamentalmente porque eu aceito ser atraido, para além de tudo o que
posso conceber ou querer por mim mesmo, pelo bem representado pelo acesso a rede
das relagdes trinitarias. A graca atinge-nos naquela decisdo em que acolhemos um
sentido novo para nosso ser em sua globalidade. “Ndo é através da proclamagdo
exterior da lei e da doutrina — escrevia Agostinho, em sua refutagdo das teses de
Pelagio — mas através de uma poderosa agdo interior e secreta, admiravel e inefivel,
que Deus é autor, no coragdo dos homens, ndo somente das verdadeiras revelagoes,
mas também das decisdes voluntdria conformes ao bem” (1994, p. 356).

Relacionando o exposto acima com a vida de Agostinho, bem pontuada em seu livro
Confissodes (2007), observamos que o que ele expde acerca da fé ¢ condizente com o processo
que ele vivenciou até chegar a aquisicao e a afirmagdo de sua fé, haja vista que, até alcancar
esse ponto de sua vida, ele passou por longas e penosas angustias; assim, o que ele compreende
sobre a fé estd intimamente ligado as suas vivéncias, as quais o permitiram perceber que nem
doutrinas, nem leis exteriores sdo capazes de proporcionar ao homem um encontro com sua f&,
com a verdade que habita em seu interior, com Deus. Esse encontro s6 pode ocorrer a partir de
uma abertura individual e particular de cada homem a luz de Deus. Para elucidar nossa
afirmacdo, trazemos uma afirmacdo de AGOSTINHO sobre seu processo de conversdo e de

adesdo a fé que habitava em seu intimo:

Mas tu, Senhor, permaneces eternamente, e ndo te iras eternamente contra nos, porque
te compadeceste da terra e do pd, e foi de teu agrado corrigir minhas deformidades.
Tu me aguilhoavas com estimulos interiores para que estivesse impaciente, até que
por uma visdo interior, te tornasses para mim uma certeza. O inchago de meu orgulho
baixava gracas a mdo secreta de tua medicina; a vista de minha alma, perturbada e



125

obscurecida, ia sarando dia a dia gracas ao colirio das dores salutares (2007, p. 62)
(grifo nosso).

Notamos que o processo de conversdo de Agostinho ao cristianismo passa por um
processo interior seu, o que significa dizer que, mesmo que ele tenha passado a acreditar nas
verdades reveladas (as quais estdo presentes na Biblia), tais palavras tinham um rebatimento
direto em seu interior. Assim, vemos uma diferenga entre a forma de afirmar a fé em Santo
Agostinho e, por exemplo, as formas de Sao Paulo e as de Sao Tomas de Aquino.

Nessa tessitura compreensiva sobre os conceitos de fé dos tedricos mais citados pelos
dicionarios de filosofia e de teologia que apontam para uma fé ligada a um processo singular e
interior do homem, temos, entdo, o matematico e filésofo Blaise Pascal. Para compreendermos
melhor a concepgao de fé e sua relacdo com o homem particular para Pascal, fazemos uso das

palavras de Martin Buber, quando ele nos diz:

Naquelas poucas linhas rapidamente esbocadas e que nos atinge como gritos da alma,
escritas por Pascal em 1654, apds duas horas de éxtase, ¢ que até a morte ele levou
costuradas no forro de seu colete, diz-se, logo apds o titulo, “Fogo”: “Deus de Abrado,
Deus de Isaac, Deus de Jaco, ndo dos fildésofos e dos sabios”. Esta foi a mudanca que
se realizou nele: ndo a conversao de alguém para quem Deus ndo existe, e sim a do
Deus dos filésofos no Deus de Abrado. Invadido pela fé, ele ndo sabe mais o que fazer
com o Deus dos filésofos, isto é, com um Deus que ocupa um lugar determinado em
um sistema de pensamento. O Deus de Abrado, o Deus em quem Abrado cré, o Deus
que Abrado ama — “toda a religido dos judeus”, diz Pascal, “consistiu unicamente no
amor de Deus” — justamente por ser Deus ndo pode caber dentro de um pensamento;
ele simplesmente transcende, por completo, qualquer pensamento. O que os fildsofos
chamam de Deus é necessariamente uma ideia; mas Deus, o “Deus de Abrado”, nio é
ideia nenhuma — nele todas as ideias se anulam (BUBER, 2007, p. 47-48).

Essas palavras tdo bem colocadas por Martin Buber sobre a compreensao de Deus para

Pascal e o modo mistico®, por assim dizer, que esse matematico adquire sua fé em Deus e que

86 MODIN /N: LACAZ-RUIZ; QUINTINO; KOGEYAMA; PANSAMI cita as palavras de Pascal:

“Ano da graga de 1654, segunda-feira, 23 de novembro, dia de Sdo Clemente, Papa martir, e de outros no
martirologio. Vigilia de Sao Criségono, martir, e de outros. Das dez horas e meia da noite, mais ou menos, até
cerca de meia-noite e meia. Fogo.

Deus de Abrado, Deus de Isaac, Deus de Jaco, e ndo dos filosofos e dos sabios.

Certeza, certeza, sentimento, alegria, paz.

Deus de Jesus Cristo.

Deum meum et Deum vestrum (meu Deus e vosso Deus).

Esquecimento do mundo e de tudo, menos de Deus.

Nao se encontra fora das vias ensinadas no Evangelho.

Grandeza da alma humana.

Pai justo, o mundo ndo te conheceu, mas eu te conheci.

Alegria, alegria, alegria, lagrimas de alegria.

Eu me separei dele,

Derliquerunt Me fontem aquae vivae (Abandonaram a Mim, fonte da dgua viva).

"Abandonar-me-ias vos, meu Deus?"

Que eu nao separe dele pela eternidade.

A vida eterna ¢ esta: que eles te conhegam a ti, 0 Deus tinico e verdadeiro e aquele que

enviaste, Jesus Cristo.



126
carrega consigo pelo resto de sua vida, mostra-nos a relagao intima entre aquisi¢ao da fé e o

movimento singular deste tedrico. Desse modo, longe de procurar dizer o que Deus ¢ ou
procurar raciocinios logicos para evidenciar a sua presenca, Pascal entende que Deus ndo é uma

ideia, mas, sim, amor. Nas palavras do proprio PASCAL,

O coragdo tem suas razdes, que a razdo ndo conhece: percebe-se isso em mil coisas.
Digo que o coracdo ama o ser universal naturalmente e a si mesmo naturalmente,
conforme aquilo a que se aplique; e ele endurece contra um ou outro, a sua escolha.
[...]1 £ o coragdo que sente Deus, e ndo a razdo. Eis o que é a fé: Deus sensivel ao
coragdo, ndo a razdo. [...] A fé ¢ um dom de Deus; ndo imagineis que a consideramos
um dom do raciocinio. [...] Que distancia entre o conhecimento de Deus e o amor de
Deus (1979, p. 110) (grifo nosso).

Assim, Abrado, Jaco6 ¢ Rute amam a Deus em todos os momentos ¢, em todos os
momentos, eles tém Deus em suas vidas, em seus coragdes, porque assim Deus os agraciou.
Dentro dessa perspectiva de Pascal, qualquer pessoa pode crer em Deus, independente da classe
social ou do grau de instrucdo, haja vista que, para amar, sO € preciso existir ¢ Deus inclinar
sobre nds seu amor, porque “quanto a nos, amamos porque ele [Deus] nos amou primeiro” (I
Jodo 4:19). Decorrente dessa perspectiva, PASCAL chega a afirmar que “Nao vos admireis de
ver pessoas simples crerem sem raciocinio. Deus lhe d4 o amor a Ele e o 6dio a si mesmas.
Inclina-lhes o coracdo a crer” (1979, p. 111).

Tempos depois da vivéncia mistica que o fez perceber que Deus ndo ¢ uma ideia abstrata,
mas, sim, o puro amor, Pascal escreve alguns textos nos quais esbog¢a seus pensamentos sobre

temas relacionados a fé e faz consideracdes a partir de algumas indagagoes

“Deus existe ou nio existe”. Para que lado nos inclinaremos? A razdo ndo o pode
determinar: ha um caos infinito que nos separa. Na extremidade dessa distancia
infinita, joga-se cara ou coroa. Em que apostarei? Pela razao, ndo podereis atingir nem
uma nem outra; pela razdo, ndo podereis defender uma ou outra. [...], mas é preciso
apostar. Ndo ¢ coisa que dependa da vontade, ja estamos metidos nisso. Qual
escolhereis entdo? Vejamos. Ja que € preciso escolher, vejamos o que menos vos
interessa. Tendes duas coisas a perder: a verdade e o bem; e duas coisas a empenhar:
vossa razao e vossa beatitude; e vossa natureza tem que fugir de duas coisas: o erro e
a miséria. Vossa razao ndo se sentird mais atingida por terdes escolhido uma coisa de
preferéncia a outra, ja que ¢é preciso necessariamente escolher. [...] Pensemos o ganho
e a perda escolhendo a cruz, que ¢ Deus. Consideremos esses dois casos: se ganhardes,
ganhareis tudo; se perderdes, ndo perdeis nada [...] (PASCAL,1979, p. 102-103).

Jesus Cristo, Jesus Cristo,

Eu me afastei dele, evitei-O, reneguei-O, crucifiquei-O, que eu jamais me separe dele. Nao

se conserva sendo pelas vias ensinadas no Evangelho.

Rentncia total e doce.

Submissao completa a Jesus Cristo € ao meu diretor,

Alegria eterna por um dia de provagdo na terra.

Non obliviar sermones tuos. Amen (Ndo me esquecerei das tuas palavras. Amém)” (2010, p. 31).



127
Ainda de acordo com PASCAL APUD SILVA, “Deus quis redimir os homens e abrir a

salvagdo aos que o procurassem. Mas os homens se tornaram tao indignos disso que ¢ justo que
Deus recuse a uns, por causa do seu endurecimento, o que concede a outros por uma
misericordia que ndo lhes € devida” (2001, p. 38). Com isso, Pascal (1979, p. 108) assinala que
a abertura e a procura de alguns homens por Deus possibilita a estes serem agraciados; contudo,
1sso € uma possibilidade e nao uma certeza. Nao obstante, PASCAL nos diz também que para
ele “ha apenas trés espécies de pessoas: umas servem a Deus, tendo-o encontrado; outras
aplicam-se em busca-lo, ndo o tendo achado; outros enfim vivem sem o procurar € sem o ter
encontrado” (Idem).

Ainda em busca dessa compreensao em torno da fé em Pascal, atentamos para o que ele
nos diz quando comenta sobre os meios de crer ¢ admite que o homem precisa tanto de um
movimento externo quanto de um movimento interno; assim, “E preciso que o exterior se junte
ao interior para obter de Deus (61); isto €, que nos ponhamos de joelhos, oremos movendo os
labios etc., [...]” (PASCAL, 1979, p. 107). Nesse sentido, a f¢é em Pascal ¢ a via de acesso a
Deus e as suas verdades, bem como ela mesma ja ¢ a presenga de Deus em nossas vidas, a sua
graca. Todavia, esse ¢ um movimento particular, visto que a graca concedida por Deus de tocar
o coracdo humano através da fé ¢ dada a cada homem de modo tnico e singular.

Dentro dessa incursdo compreensiva acerca dos conceitos de fé e sua relacdo com o
homem particular e com as verdades divinas, vamos agora abordar o pensamento de

Kierkegaard. Segundo o Dicionario de Filosofia de ABBAGNANO,

[...] O carater compromissivo da F. consiste em seus lacos com a existéncia: ter fé
significa existir de certo modo: “Para ter F., [diz Kierkegaard] ¢é preciso que haja uma
situacdo que deve ser produzida com um passo existencial do individuo” (Ibid., X*, A
114). “Esse passo marca a ruptura com o mundo e com seu ideal de inteligibilidade.
O que é crer? E querer (o que se deve e por que se deve), em obediéncia reverente e
absoluta, de fender-se do vao pensamento de querer compreender e da va imaginagao
de poder compreender” (Ibid., X', A 368). Sob este ponto de vista, a F. ndo é feita de
certezas, mas de decisdo e risco. A F., diz Kierkegaard em Temor e tremor, é a certeza
angustiante, a angustia que se torna segura de si e de uma rela¢do oculta com Deus.
O homem pode rogar a Deus que lhe conceda a F., mas a possibilidade de rogar nao
é em si mesma um dom divino? Assim, ha na fé uma inegéavel contradicao, que a torna
paradoxal. O homem ¢ colocado num dilema: crer ou nao crer. Por um lado, a ele cabe
escolher, e por outro qualquer iniciativa € impossivel, porque Deus € tudo, e dele
deriva inclusive a fé. (2007, p. 433) (grifos nossos).

A partir do que o referente diciondrio aborda, notamos que, para Kierkegaard, a fé¢ ¢ uma
graca de Deus e o homem precisa abrir-se existencialmente para poder receber tal graga. Cada
homem tem um caminho a ser percorrido, situacdes em que Deus pode presented-lo com a fé,
cabendo ao homem seguir confiando. No que tange ao homem conquistar a fé,

KIERKEGAARD ira dizer que



128
O que esta ao alcance de qualquer homem é o movimento da resignagdo infinita e,
pela minha parte, ndo hesitaria em acusar de covardia quem quer que se julgasse
incapaz de o realizar. Porém, em relacdo a fé, ja € uma outra questdo. Nao é permitido
a ninguém fazer acreditar aos outros que a fé tem pouca importancia ou ¢ coisa facil,
quando €, pelo contrario, a maior € a mais penosa de todas as coisas (1984, p. 139).

A fé ndo ¢ movimento facil porque ¢ um voltar-se diretamente para o absoluto, para a
interioridade oculta de cada homem. Nesse movimento, as dobras do cotidiano e os valores
apregoados pela sociedade se tornam menores € o que se sobressai ¢ essa relacao direta com
Deus. Segundo Kierkegaard, foi esse 0 movimento que fez Abrado, foi esse 0 movimento que

Maria, mae de Jesus, fez. Nas palavras de KIERKEGAARD

O paradoxo da fé consiste, portanto, em que o individuo ¢ superior ao geral de maneira
que, para recordar uma distingdo dogmatica hoje ja raramente usada o Individuo
determina a sua relagdo com o geral tomando como referéncia o absoluto, e ndo a
relagdo ao absoluto em referéncia ao geral (1984, p. 151) (grifo nosso).

Assim, no movimento da fé, o interior € superior ao exterior; e Kierkegaard (1984) diz
ser possivel conseguir descrever os movimentos da fé, mas ndo ser possivel reproduzi-los.

Dentro desse contexto, o filésofo afirma que

Nao posso realizar o movimento da fé, ndo posso cerrar os olhos e langar-me de cabega,
pleno de confianga, no absurdo: tal coisa é impossivel, mas ndo me vanglorio por isso.
Possuo a certeza de que Deus é amor,; mas ndo tenho fé: ndo tenho coragem. O amor
de Deus ¢, para mim, a um tempo na razao direta e na razdo inversa, incomensuravel
com toda a realidade. Mas nem por isso tenho a fraqueza de me entregar a lamentagdes
nem a perfidia de negar que a fé seja algo muitissimo elevado. Posso acomodar-me e,
viver & minha maneira, feliz e contente, mas tal alegria ndo promana da fé e,
comparativamente, ¢ desgragada. Nao importuno Deus com mesquinhas inquietagdes;
ndo me preocupa o detalhe, fixo os olhos unicamente no meu amor, cuja chama, clara
e virginal, guardo dentro de mim; confia a fé em que Deus cuida das minimas coisas
(KIERKEGAARD, 1984, p. 127-128).

Pode-se afirmar ainda, em razdo das colocagdes de Kierkegaard, que a fé ndo ¢ algo
facil, mas que pode se tornar possivel desde que Deus, que ¢ Amor, se volte para esse homem
e o possibilite encontrar-se na fé. Quanto ao homem, cabe seguir confiando em Deus, rogando

a Deus, e se abrindo ao que lhe chega no caminho, ao infinito que existe no cotidiano®’.

87 Nesse sentido, Kierkegaard nos fala de Socrates como um exemplo de pessoa que se abre a0 movimento
do infinito, haja visto que tal movimento ¢ de suma importancia nesse caminho arduo de possibilidade de encontro
com a fé. “A fé é precedida de um movimento de infinito; ¢ somente entdo que ela aparece, nec inopinate (*e nao
inesperadamente), em virtude do absoluto. Posso compreendé-lo, sem por isso pretender que possuo a fé. Se ela
ndo ¢ outra coisa sendo o que a filosofia diz, ja Socrates foi mais longe, muito mais longe, enquanto que, no caso
contrdrio, ndo a alcangou. Fez o movimento infinito do ponto de vista intelectual. A sua ignordncia ndo é outra
coisa sendo a resignacdo infinita. Esta tarefa é ja suficiente para as for¢as humanas, ainda que hoje seja
desdenhada; mas antes de tudo, é necessario té-la realizado, é necessario primeiro que o individuo se haja
esgotado na infinitude, para chegar entdo ao ponto em que a fé pode surgir’. (KIERKEGAARD, 1984, p. 151)
(grifos nossos).



129
Em virtude de todas as nossas colocagdes e das afirmagdes contidas nos dicionarios

pesquisados, bem como daquelas feitas pelos proprios tedricos e por alguns de seus
comentadores, faz-se mister salientar que vemos nos tedricos citados no presente topico
(Agostinho, Pascal e Kierkegaard) uma convergéncia em relagdo a nogao por eles defendida
sobre Deus, o qual ¢ amor para todos eles. Tal no¢ao de Deus estd atrelada as suas perspectivas
de que apenas o homem, de forma particular e inica, pode chegar até Deus, chegar as verdades
divinas, posto que ¢ necessario que Deus dé€ a graga a esse homem, de encontra-Lo, mas também

¢ necessario que esse homem se abra para a possibilidade desse encontro.

4.2.1.3.3 Discussées sobre a Fé Para Além do Ambito Religioso Confessional

A partir desse nosso levantamento junto aos dicionarios, encontramos dois pensadores
que se distinguem dos demais pensadores em virtude de que suas conceituagdes de fé ndo se
limitam ao ambito religioso confessional, ou seja, suas conceituagdes de f€é ndo estdo restritas
a uma ideia de fé que abriga um arquétipo de crencas a serem seguidas e professadas; estes
tedricos sao Immanuel Kant e Karl Jaspers. Desse modo, as categorias que se desvelaram a
partir do estudo da conceituacdo de fé da maior parte dos teoricos, as quais foram tratadas
anteriormente, nao sdo as mesmas que se fazem presentes em Kant e em Jaspers. Contudo, ndo
foi possivel, dentro do nosso tempo de pesquisa, vislumbrarmos e aprofundarmos categorias
comuns que perpassassem tanto as discussdes sobre o conceito de fé de Kant, quanto as
discussoes de Jaspers. Com isso, ndo estamos querendo dizer que tais categorias ndo existam,
apenas queremos enfatizar que, em nossa pesquisa, nao tivemos tempo de realizar tal estudo.

E dentro desse contexto que nos proximos subtopicos procuramos tecer algumas
consideracdes acerca do conceito de fé em Kant e em Jaspers, e tangenciar algumas categorias
especificas que sdo relevantes para a compreensao desse conceito em cada um deles. Ainda
gostariamos de ressaltar que, embora nossa pesquisa tenha nos possibilitado perceber que Kant
e Jaspers se aproximam, em virtude de os dois ndo restringirem seus estudos em torno de uma
fé religiosa confessional, ambos se distanciam quanto aos pressupostos que circundam as suas

conceituagoes de fé.

4.2.1.3.4 Kant: fé racional e as condi¢oes de possibilidade da existéncia de Deus, da

imortalidade e da liberdade



130
O tedrico Immanuel Kant, em seu livro Critica da Razao Pratica (2020), falara sobre a

fé racional %8

, a qual nos permite compreender a possibilidade da existéncia de Deus, da
liberdade e da imortalidade. Antes de explicarmos mais especificamente sobre a fé racional,
achamos necessario realizarmos algumas consideracdes sobre outras categorias kantianas que
nos subsidiaram nesse caminho compreensivo desse tipo de f¢.

Primeiramente, gostariamos de pontuar a distingdo que Kant faz entre a Razao Pura e a
Razao Prética. A primeira razdo faz alusdo ao esfor¢o do homem em busca do conhecimento,
da compreensao; dentro dessa perspectiva, temos as inimeras filosofias. A segunda razao diz
respeito a uma ética® da agdo, ou seja, esta razdo ndo estd pautada em raciocinios reflexivos
comprovaveis, mas, sim, em uma atitude ética que enseja uma ac¢ao. Dentro desses horizontes
da razdo pratica, o homem tem liberdade para agir de forma ética, de forma moral, mesmo

estando, esse homem, dentro de um mundo em que fatos acontecem sem, necessariamente, o

seu consentimento. Assim, KANT afirma:

[...] a razéo pura pode ser pratica, isto ¢, pode determinar a vontade por si mesma,
independentemente de tudo o que é empirico — e expde isso, certamente, mediante um
fato no qual a razdo pura se torna pratica pelo ato, a saber, a autonomia nos principios
da moralidade pela qual ela determina a vontade do ato. Ela mostra, ao mesmo tempo,
que esse fato esta inseparavelmente ligado a consciéncia de liberdade da vontade,
sendo até mesma idéntica a ela, pelo que a vontade de um ser racional que, enquanto
pertence ao mundo sensivel, reconhece-se necessariamente submetido as leis da
causalidade, tal como outras causas eficientes, a0 mesmo tempo também no dominio
prdtico, é consciente, de um outro lado, a saber, enquanto ser em si mesmo, de sua
existéncia determinavel em uma ordem inteligivel das coisas, e certamente ndo
conforme uma intuigdo particular de si mesmo, mas conforme certas leis dinamicas
que podem determinar sua causalidade no mundo sensivel [...] (2020, p. 65-66) (grifo
Nn0sso).

Desse modo, percebemos que, para Kant, essa propria busca do homem pelo
conhecimento pode ser um agir perpassado pela ética e que tal agdo evidencia uma consciéncia
de liberdade. Mas antes de nos atermos a categoria da liberdade, a qual ¢ importante para a
nossa argumentacdo, faz-se necessario abrir alguns parénteses para pontuarmos dois termos
comuns nas obras de Kant, a saber, postulado e lei moral. Postulados, para Kant, sdo fatos que
ndo necessitam de uma comprovagao; assim, segundo ele, existem trés grandes postulados, que
sdo “os da imortalidade, da liberdade considerada positivamente (como causalidade de um ser

na medida em que pertence ao mundo inteligivel) e a existéncia de Deus” (KANT, 2020, p.

88 Na tradu¢do que lemos do livro de Kant, “Critica da Razao Pratica” (2020), o termo fé racional esta
traduzido como crenca racional. Desse modo, pode aparecer ao longo do nosso texto tanto o termo fé racional
quanto o termo crenga racional, mas ambos tém o mesmo significado.

89 Entendemos que na versdo da tradugdo que utilizamos da obra de Kant, o termo moralidade tem o mesmo
significado do termo ética, o qual ¢ utilizado em outras tradugdes de obras do autor.



131
171). J& a lei moral pode ser compreendida como consideragdes universalmente validas para

todos os homens. Para Kant, todos os postulados apregoados pela razao pratica “partem do
principio da moralidade, que ndo ¢ um postulado, mas uma lei, pela qual a razdo determina a
vontade imediatamente [...]” (KANT, 2020, p. 170). Ainda nas palavras de KANT, “[...] essa
lei moral se funda na autonomia de sua vontade, enquanto uma vontade livre, a qual tem de
poder, ao mesmo tempo, concordar necessariamente, segundo suas leis universais, com aquilo
a que ela deve se submeter” (Idem). A partir das leituras que realizamos das obras de Kant,
entendemos que a lei moral estd apenas submetida ao sumo bem. Ou seja, Kant acredita que
existe uma lei moralmente valida para todos os homens e que tal lei incide na razao e essa
determina a vontade humana; todavia, essa lei moral estd diretamente sujeitada a ideia do sumo
bem.

Nessa tessitura compreensiva, faz-se mister afirmar que Kant trabalha com a ideia da
existéncia de um sumo bem. E interessante atentarmos para essa categoria, uma vez que ela nos
permite compreender que a finalidade do homem ¢ a de se aproximar desse sumo bem,
entendendo que o mesmo esta pautado, em primeiro lugar, em uma moralidade e, em segundo
lugar, em uma felicidade, a qual deve ser uma consequéncia moral. Como afirmou KANT,
“apenas nessa subordinagdo o sumo bem ¢ o objeto completo da razdo pratica pura, que tem de
representd-lo necessariamente como possivel, porque ¢ um comando dessa razao contribuir com
tudo o que for possivel para a sua producao” (2020, p. 157).

E de se questionar por que o sumo bem néo est4 atrelado primeiramente & felicidade,
mas, sim, a moralidade. A resposta que Kant (2020) sinaliza ¢ que a felicidade nao
necessariamente ¢ algo bom universalmente; em outras palavras, as vezes, a felicidade traz o
bem particular para um determinado homem, mas esse bem nao obrigatoriamente ¢ algo bom
se pensado de forma universal®®; no entanto, a moralidade, esta sim, esta relacionada ao bem de
forma universal.

Mas serd que o homem € capaz de chegar ao sumo bem? Para KANT,

[...] a completa adequacdo da vontade com a lei moral ¢ a santidade, uma perfeicao da
qual nenhum ser racional do mundo sensivel ¢ capaz em nenhum momento de sua
existéncia. Entretanto, como ela ¢ todavia exigida como praticamente necessaria,
entdo ela s6 pode ser encontrada em um progresso que segue ao infinito em direcao
aquela completa e € necessario, segundo principios da razao pratica pura, admitir uma

90 Um exemplo que pode ilustrar isso € se pensarmos que quando recebemos um troco errado, a pessoa que
recebeu ficara feliz porque ganhou um dinheiro a mais, contudo, essa felicidade ndo pode ser universalmente valida
uma vez que ela ocorreu em detrimento do erro de uma pessoa que provavelmente sera penalizada pelo erro
cometido. Assim, a felicidade sentida pela pessoa que recebeu o troco ¢ algo particular e ndo esta atrelado a uma
moralidade.



132

tal progressdo pratica como o objetivo real de nossa vontade (2020, p. 160) (grifos
Nossos).

A partir da afirmac¢do acima podemos dizer ainda que o homem pode se aproximar desse
sumo bem, mas nunca sera capaz de alcangéa-lo totalmente, mas que € necessario que ele o
busque incessantemente em seu caminho. E dentro desse contexto de evolugdo e de
aproximac¢ao do homem ao sumo bem que Kant nos fala da imortalidade da alma como sendo
necessaria para a compreensdo desse continuo progresso em dire¢do ao sumo bem. Todavia,
dentro da perspectiva kantiana, a imortalidade da alma, como j4 mencionamos, ¢ um postulado;
ou seja, ndo necessita ser demonstrada. Dentro dessa perspectiva compreensiva, achamos valido

refletirmos mais sobre o sumo bem. Para KANT,

[...] o sumo bem s6 ¢é possivel no mundo na medida em que ¢ admitida uma causa
suprema da natureza, que tem uma causalidade conforme a intengdo moral. Ora, um
ser que ¢ capaz de agdes segundo a representagdo de leis € uma inteligéncia (um ser
racional) e a causalidade de um tal ser segundo essa representagdo de leis ¢ a sua
vontade. Portanto, a causa suprema da natureza, na medida em que ela tem de ser
pressuposta / para o sumo bem, é um ser que, mediante o entendimento e a vontade, é
a causa (por conseguinte o autor) da natureza, isto é, Deus (2020, p. 163-164).

Assim, a ideia do sumo bem passa também pela existéncia de Deus. Se admitimos a
possibilidade da existéncia do sumo bem, devemos também admitir a existéncia de um ser com
tamanha perfeicao, autor desse mundo. S6 que admitir esse postulado ndo passa por uma
demanda objetiva ou por uma obrigagdo®, mas, sim, por uma necessidade subjetiva (KANT,

2020, p. 164). Kant chama essa admissdo de crenga racional/fé racional:

[...] mas essa admissdo em relagdo a compreensibilidade de um objeto que nds é posto
como problema pela lei moral (do sumo bem) e, portanto, de uma demanda do ponto
de vista pratico, pode se chamar crenga e certamente de uma crenga racional porque
a mera razdo pura (tanto segundo o seu uso tedrico quanto seu uso pratico) é a fonte
da qual ela se origina (KANT, 2020, p. 164) (grifo nosso).

Desse modo, a fé racional nos permite admitir a possibilidade da existéncia de Deus,
mas nunca conhecer ou contestar a sua existéncia. Vale ressaltar ainda que essa fé ¢ considerada

racional porque

[...] se origina de uma intencdo moral, na medida em que ¢ uma determinacdo
voluntaria de nosso juizo, proveitosa para o proposito moral (comandado) e, além
disso, concordante com a demanda teodrica da razdo, a saber, uma determinagao de
admitir aquela existéncia e também de coloca-la como fundamento para o uso da razdo;
assim, ela pode hesitar frequentemente, mesmo no caso dos bem-intencionados, mas
nunca cair em descrenga (KANT, 2020, p. 186).

Admitir a existéncia de Deus ¢ uma escolha nossa, as agdes que empreendemos no

mundo também partem de uma vontade nossa, embora estejamos inseridos em um mundo

91 Conforme KANT, o dever que temos ¢ somente “o empenho na produgdo e promog¢ao do sumo bem no
mundo” (2020, p. 164).



133
repleto de fatores ja determinados (exemplo: nascemos no seio de uma dada familia e ndo de

outra etc.); no entanto, temos liberdade em nossas vontades, somos livres para que nossas agdes
no mundo sejam voltadas para a lei moral, a qual abriga o sumo bem. Corroborando com a
compreensdo da relagdo existente entre lei moral, liberdade, Deus e a imortalidade da alma,

KANT afirma:

[...] nés certamente ndo conhecemos nem a natureza da nossa alma nem o mundo
inteligivel, nem tampouco o ser supremo, segundo aquilo que eles sdo em si mesmos,
mas apenas unimos conceitos deles no conceito pratico de sumo bem, como objeto de
nossa vontade, ¢ de modo completamente a priori pela razdo pura, mas unicamente
mediante a lei moral e também meramente com relacdo a essa lei, em vista do objeto
que ela comanda. / No entanto, ndo se discerne desse modo como é possivel a
liberdade e como essa espécie de causalidade tem de ser representada de maneira
teorica positiva, mas apenas é postulada, pela lei moral e em fungdo dela, que tal
liberdade existe. Ocorre 0 mesmo com as outras ideias, que nenhum entendimento
humano jamais perscrutard quanto a sua possibilidade [...] (2020, p. 172) (grifos
Nnossos).

Dentro desse contexto, € possivel dizer ainda que os elementos que elencamos abaixo
nao podem ser demonstraveis, podem apenas ser admitidos pela fé racional, a qual tem origem
na propria razao pura; sao eles: a lei moral rege as vontades humanas ao caminho do sumo bem;
a ideia da imortalidade da alma — tdo necessaria ante esse caminho de aproximagdo ao sumo
bem; a existéncia de Deus (um sébio autor moral do mundo); bem como a existéncia da
liberdade humana, que ¢ capaz de romper com os determinismos do mundo e de pautar sua acdo
numa vontade moral, numa aproximacao ao sumo bem.

Ainda com o intuito de compreender melhor a fé racional, nos valemos das afirmagdes

que o Dicionario Kant de CAYGILL faz ao distinguir os tipos de fé para o respectivo filosofo:

[...] o caso da fé doutrinal como fisico-teologia, a qual aplica analogamente a certeza
subjetiva da fé moral a objetos da natureza. [...] Kant considera a fé doutrinal
inerentemente instavel /...]. 4 fé moral confere certeza a existéncia da liberdade,
imortalidade e Deus, e essa certeza estd baseada na incapacidade para rejeitar esses
postulados sem “tornar-se digno de desprezo a meus proprios olhos”. A fé racional
resultante dessa certeza moral envolve um insight das condigoes necessarias para se
realizar “a unidade de fins sob égide da lei moral”. (2000, p. 324) (grifo nosso)

[...] Embora Kant pareca sublinhar a existéncia de Deus e da imortalidade, suas
preocupagoes nao sdo primordialmente religiosas. Isso nao significa, porém, que ele
exclua consideragdes religiosas, pois estas sdo discutidas em consideravel detalhe em
RL. Kant usa ai a ideia de fé¢ como dom que confere certeza objetiva ao seu
beneficidrio para justificar a disting¢do entre religido, da qual existe somente uma e fés,
das quais ha muitas (judaica, mul¢gumana, hindu, crista). A religido estd “oculta no
intimo e esta relacionada com disposi¢oes morais”, ao passo que as ‘‘fés eclesidsticas”
sdo externas, empiricas e numerosas. Kant percebe (e recomenda) uma transi¢ao das
fés eclesiasticas para a igreja universal da religido, todo individuo “possui” uma ‘'fé
salvadora” ou “pura fé religiosa” - isto é, fé pratica - mesmo que pratique uma fé
eclesidastica. Estas sdo desenvolvimentos de “fés historicas” fundadas sobre atos
especificos e atestados da revelagdo, e sublinham os atos exteriores de “servilismos
e fé mercenaria”, os quais diferentemente da fé salvadora, podem muito bem ser
praticados com uma disposi¢do malévola. A “fé religiosa pura” ou salvadora tem



134
dois elementos: o primeiro é a fé numa expia¢do ou repara¢do por agdes injustas,
enquanto o ultimo é “a fé em que podemos tornar-nos benquistos aos olhos de Deus
através de uma vida exemplar no futuro”. Ambos os elementos sdo derivados um do
outro mas, em certas circunstancias, um pode preceder o outro. A fé
eclesiastica/historica privilegia a expiacdo, concedendo prioridade a fé numa
“expiagdo indireta” sobre uma boa conduta na vida ao passo que na religido vale o
inverso, com a fé prdatica tendo como preferéncia sobre a fé na revelacao Kant vé uma
possivel fusdo das duas posi¢ées numa forma de cristologia onde Cristo é o objeto da
fé salvadora ndo porque existiu outrora e era filho de Deus, mas porque é um
“arquétipo”’ exemplar existente em nossa razdo... de um curso de vida que agrada a
Deus (2000, p. 326) (grifos nossos)

Essas afirmagdes nos permitem notar que Kant, ao longo de seus estudos, esbogou
alguns comentarios acerca de alguns tipos de fé. Atentamos, primeiramente, para o que o citado
diciondrio apresentou como fé moral e fé racional. Se olharmos bem, esses dois tipos de fé estao
intimamente ligados, sendo dificil até distingui-los. A titulo do nosso trabalho, ndo fazemos
essa distingdo, visto que as leituras que realizamos de duas de suas obras (“Critica da Razao
Pratica”, 2020; e “O que significa orientar-se no pensamento”, 1985) ndo nos permitiram
realizar tal diferenciagio®?; nelas, Kant trabalha apenas com a fé racional.

Percebe-se também, por meio dessas citagdes acima, extraidas do referido dicionario,
que Kant diferencia a fé religiosa da fé eclesidstica. Sendo a primeira uma fé universalmente
valida porque estd pautada em valores morais; ja a fé eclesiastica, ou histérica, sdo fés pautadas
em assentimentos externos de verdades que foram reveladas. Nesses ultimos tipos de fé, a
peniténcia e o castigo fazem parte desse movimento de crer. Na contramao dessa fé eclesiastica,
vem a f¢é religiosa, que, em seu amago, aponta para uma vida moral/ética. Valendo-se desse
pressuposto, Kant nos coloca a figura de Jesus Cristo, ndo dentro de uma perspectiva da fé
eclesidstica, mas, sim, numa perspectiva religiosa em que Jesus ¢ um modelo de vida pautado
na moralidade e que, por isso, se aproxima de Deus, do sumo bem.

Observando a fé moral, a fé racional e a fé religiosa em Kant, percebemos que elas sao
partes de uma mesma fé, de uma fé que se origina dos principios morais universais, que t€ém o
sumo bem em seu horizonte e que seus desdobramentos nos permitem admitir a possibilidade
da existéncia de Deus, da imortalidade e da liberdade, haja vista que essas ideias sO sdo
comprovadas a partir de cada um que as assume, haja vista ndo serem passiveis de
comprovagoes.

Gostariamos de concluir o presente subtopico elucidando algumas palavras de Kant que,

a0 Nosso ver, transparecem as sutilezas de seu pensamento:

92 Nao queremos dizer com isso que a distingao realizada pelo dicionario estd errada, apenas salientamos
que nossas leituras dessas duas obras ndo nos possibilitaram identificar e diferenciar a f¢ moral da fé racional em
Kant.



135

[...] J& que nos temos, apesar de todo o empenho de nossa razdo/ apenas uma
perspectiva muito obscura e ambigua do futuro, de modo que o governante do mundo
nos permite apenas conjecturar e ndo apreender ou provar claramente sua existéncia
e seu esplendor, e visto que, em contrapartida, a lei moral em nos, sem nos prometer
nem ameacar algo com certeza, exige de nds um respeito altruista, permitindo contudo,
uma vez tornado ativo e dominante esse respeito, pela primeira vez e apenas desse
modo, perspectivas do reino do suprassensivel, embora apenas com uma visdo fraca;
pode entdo ter lugar a intengdo moral verdadeira, imediatamente consagrada a lei, e a
criatura racional pode se tornar digna de participar no sumo bem, que ¢ adequado ao
valor moral de sua pessoa e ndo meramente as suas agdes. // Portanto, aqui poderia
muito bem estar certo aquilo que o estudo da natureza e do homem nos ensina
suficientemente, a saber, que a sabedoria insondavel, pela qual nos existimos, ndo é
menos digna de veneragdo por aquilo que ela nos recusou do que por aquilo que ela
nos permitiu fazer parte. (KANT, 2020, p. 187-188) (grifos nossos)

Assim, para n6s, Kant instaura uma perspectiva muito propria de compreensao da fé,
uma vez que, para ele, a f¢ ¢ um movimento racional que possibilita ao homem tangenciar a
esfera do suprassensivel, se aproximar dos ideais transcendentais, mas que, nem por isso, nos
permite descrever tais ideais. Ou seja, ndo podemos nunca afirmar o que € Deus, a imortalidade
e a liberdade e nem tdo pouco a fé racional nos exige o dever de acreditar, pois como disse
KANT, “nao pode haver nenhum dever de admitir a existéncia de uma coisa” (2020, p. 164).
Assim, a fé racional apenas nos indica, de forma subjetiva, a possibilidade de existéncia de tais
ideais, os quais sdo necessarios a vida humana. Desse modo, concluimos esse subtopico
ressaltando o esfor¢o compreensivo de Kant de ir além da dicotomia fé-razao e de pensar a fé
como uma propria faculdade da racionalidade que aponta para os horizontes de uma ética, de

uma moralidade, de um sumo bem.

4.2.1.3.5 A Fé Filosdfica de Karl Jaspers

O filésofo Karl Jaspers foi um dos tedricos mais citados pelos diciondrios, quando estes
se lancaram ao trabalho de conceituagdo do termo fé; contudo, chamou nossa atengao o fato de
que todos os dicionarios, ao abordarem os conceitos desse autor, sempre fizeram uso de uma
defini¢do bem ampla e pouco explicativa. De acordo com o Diciondrio de Teologia de Ferguson
(2009) e o Dicionario de Teologia de Fries (1983), Karl Jaspers, Gabriel Marcel, Martin Buber
e Peter Wust tentaram, em seus estudos, compreender o valor e a natureza que sdo proprios da
fé e do conhecimento da fé. De uma forma mais explicativa, o dicionario intitulado Del

Lenguaje Filosofico de Foulquié, ao tratar da f€, traz algumas colocacdes de Jaspers acerca



136
desse assunto: “Ter fé é viver inspirado pelo abrangente®®, deixar-se levar e se encher dele”®*

(JASPERS APUD FOULQUIE, 1967, p. 291) (tradugio nossa); “[Para Jaspers] ocorre com a
psicanalise como com o marxismo: ¢ uma fé¢ que deve lembrar constantemente que vem de um
suposto conhecimento total do homem”® (Idem). O Dicionario de Filosofia de Abbagnano
(1962), no que tange ao conceito de fé de Jaspers, apenas nos diz que na contemporaneidade os
filosofos, de um modo geral, ndo t€m se debrugado sobre a tematica da f€; no entanto, filosofos
como Jaspers se voltam “por vezes em exaltar a propria fé e as suas possibilidades
privilegiadas” (1962, p. 412).

Dentro desse contexto, percebemos que mesmo Jaspers sendo citado por quatro
dicionarios, o que eles dizem nos da pouco ou quase nenhum subsidio para a compreensao da
fé para esse pensador. Assim, decidimos ler textos de autores que pesquisaram sobre Jaspers e
ler a sua propria obra, “A f¢ filosofica”. A partir dessas leituras conseguimos entender melhor,
por exemplo, o que o dicionario filos6fico Foulquié¢ quis dizer quando atrela a fé em Jaspers ao
abrangente, bem como também conseguimos nos aproximar de alguns horizontes singulares
que tangenciam a ideia de fé para o referido pensador. Dentro desse contexto, nas proximas
linhas, buscamos nos aproximar de alguns horizontes que perpassam a definicdo de fé em
Jaspers.

Para entendermos melhor o que Jaspers chama de fé filosofica, achamos valido, mesmo
que de forma sucinta, tecermos consideragdes sobre algumas categorias que contribuem para o
entendimento da fé filosofica.

Antes mesmo de conceituar o que estava chamando de f¢ filoséfica, Jaspers, em seu
livro que tem como titulo esse mesmo termo, reflete sobre a dicotomia sujeito-objeto, tdo
presente nas ciéncias modernas, e diz que ao falarmos sobre a fé ndo podemos pensar em um
sujeito € em um objeto isoladamente. Para JASPERS, “O ser ndo ¢ objeto diante de nos, na
percep¢ao ou no pensamento, nem € o sujeito” (1953, p 14) (tradugao nossa). O fildésofo ainda
nos diz que “[...] quando falamos de f¢, temos em mente o que abrange sujeito e objeto”
(JASPERS, 1953, p. 14) (tradugdo nossa). Dentro desse contexto, JASPERS introduz em suas
argumentacgdes a categoria do abrangente/englobante, que € o ser que “ndo ¢ apenas sujeito nem

apenas objeto, mas compreende os dois lados do dualismo sujeito-objeto. Embora esse

93 Em algumas tradugdes, esse termo também ¢ chamado de envolvente, englobante, todo-abrangente.
Segundo MENDONCA, “O todo abrangente ¢ a manifestacdo do ser através da sua relagdo sujeito-objeto, possui
assim, dois lados: subjetivo e objetivo” (2019, p. 58).

94 “Tener fe es vivir inspirado por lo englobante, dejarse conducir y colmar por él”.

95 [Para Jaspers], “/...] ocurre con ele psicoandlisis como el marxismo. es una fe de la que conveniente
constatemente recordar que procede de un pretendido saber total del hombre”.



137
englobante nao seja um objeto adequado, ao filosofar falamos a partir dele e com vistas a ele”

(1953, p. 14-15) (tradugdo nossa). Para esse teorico existem sete diferentes origens do
abrangente, ou modos dele se apresentar. Vejamos o que explica ROHR, a partir da leitura que

faz sobre os modos do abrangente em Jaspers:

Entre as sete maneiras distinguem-se as do lado subjetivo das do lado objetivo, bem
como as imanentes das transcendentes. Ser ai (Dasein) (p. 53-64), consciéncia geral
(Bewusstein tiberhaup) (p. 64-70) e espirito humano (Geist) (p. 76-83) sdo as maneiras
subjetivas e imanentes; mundo (Welt) (p. 85-107) é o correspondente objetivo da
imanéncia. Existéncia (Existens) (p. 76-83) ¢ o lado subjetivo e transcendéncia
(Transzendenz) (p. 107-113) o lado objetivo das maneiras transcendentes. Razdo
abrangente (Vernunft) (p. 113-120) ¢é identificado por Jaspers como lago de todas as
maneiras do englobante e perpassa, enquanto tal, tanto as maneiras subjetivas e
objetivas quanto as imanentes e transcendentes (2015a, p. 20).

Para uma melhor compreensdo das formas do abrangente, explicitaremos cada uma a
partir das palavras de Jaspers e/ou de algum de seus estudiosos. O sujeito vital/Ser ai/Dasein
“corresponde, nas suas caracteristicas basicas, ao que Platio chama de mundo sensivel. E a vida
bioldgica e social, sdo os impulsos, desejos, necessidades e fungdes fisioldgicas que sustentam
as nossas vidas, sem necessariamente ter consciéncia deles” (ROHR, 2015a, p. 20-21). A
consciéncia em geral, como modo do abrangente, pode ser compreendida pelo seguinte
pensamento: “[...] todos os seres humanos coincidem num pensamento idéntico. Engloba
principalmente os conhecimentos da légica, da matematica e das ciéncias.” (ROHR, 2015a, p.
21). Em relagdo ao Espirito, podemos dizer que, para Jaspers, esse modo do abrangente diz

respeito aos nossos pensamentos e seus significados tnicos. Nas proprias palavras de JASPERS,

[...] a vida espiritual é vida de ideias. As ideias — por exemplo, as ideias praticas de
missoes e tarefas para a nossa realizagdo, as ideias teéricas do mundo, alma, vida etc.
— conduzem-nos, e certamente por meio de impulsos que existem em nds, como tragédo
da totalidade de sentido que existe na coisa, como método sistematico de penetragéo,
apropriagdo e realizacdo. Eles ndo sdo objetos, mas aparecem em diagramas e figuras.
Eles agem no presente e a0 mesmo tempo sdo tarefas infinitas (1953, p. 18) (traducao
nossa).

Essas trés primeiras formas do abrangente fazem parte do lado subjetivo e imanente do
ser. Temos também o mundo como forma do abrangente; esse, como sabemos, representa o lado
objetivo do imanente. Para JASPERS, “[...] o mundo como um todo ndo ¢ um objeto, mas uma
ideia. O que sabemos estd no mundo, nunca ¢ o mundo” (1953, p. 17) (tradugao nossa), ou seja,
o mundo pode ser considerado “a correspondéncia objetiva desses trés modos imanentes, que
somos [...]” (ROHR, 2016a, p. 4). Jaspers ndo restringe os modos de ser do abrangente ao
imanente e reflete sobre os modos de ser dentro de uma perspectiva de transcendéncia. Assim,
inspirado em Kierkegaard, Jaspers fala sobre existéncia possivel e coloca essa existéncia como

um modo do abrangente correspondente a parte subjetiva da transcendéncia. Em suas palavras,



138
Somos existéncia possivel. Vivemos de uma origem que esta acima da existéncia que
se torna empiricamente objetiva, acima da consciéncia em geral e acima do espirito.
Esta nossa esséncia se manifesta: 1° na insuficiéncia que o homem experimenta em si
mesmo, pois nele hd uma inadequagdo constante a sua existéncia, ao seu
conhecimento, ao seu mundo espiritual; 2° no absoluto, ao qual a sua existéncia esta
submetida por meio de seu genuino ser, ou por aquilo que lhe ¢ dito de forma
compreensivel e valida; 3° no incessante impulso para o uno, visto que o homem néo
se contenta com um unico modo de englobar por si mesmo, nem com todos eles, mas
sente o desejo da unidade fundamental, pois s6 € o ser ¢ a eternidade; [...] (JASPERS,
1953, p. 18-19) (tradugdo nossa).

Os fundamentos da nossa individualidade — a constitui¢do oculta da qual eu venho em
direcdo a mim mesmo, que, como eu mesmo gero livremente, a0 mesmo tempo em
que sou dado como presente a mim mesmo — desaparece nesses trés modos de
abrangéncia quando eles sdo nada mais do que estes sdo. No entanto, esse fundamento,
essa liberdade, o fato de que sou capaz de ser eu mesmo em comunicagdo com 0s
outros eus, chamamos de Existéncia possivel (JASPERS APUD ROHR, 2016a, p-4).

Pensar nesse modo do abrangente, a existéncia possivel, ¢ ter em mente o caminho
particular do homem em busca de si mesmo, do que lhe ¢ mais proprio, entendendo esse
processo enquanto possibilidade e ndo uma fatalidade, enquanto processo que ocorre dentro de
uma comunica¢ao com o outro € nao em um isolamento.

Ao que diz respeito a transcendéncia, JASPERS afirma que

Transcendéncia € o ser que nunca se torna mundo, mas que se pode dizer que fala
através do ser no mundo. So6 existe transcendéncia quando o mundo ndo existe por si
mesmo, ndo se estabelece em si mesmo, mas aponta para além de si mesmo (1953, p.
17) (tradugdo nossa).

Ainda se pode dizer que, em relacdo a transcendéncia, embora nao possamos dizer com
exatiddo como ela ¢, podemos sentir sua torrente a partir de suas cifras. Segundo JASPERS
APUD ROHR, “Como existéncia, pensamos na direcdo da Transcendéncia em objetos

chamados de cifras” (2016b, p. 605) (tradugio nossa). Segundo ROHR,

Podemos encontrar as cifras de transcendéncia em todas as religides e culturas, em
mitos, literatura e lendas. Mas isso ndo esta restrito a eles. “Tudo o que € e foi criado
pelos humanos: realidades, imaginacdes, pensamentos” (JASPERS, 1962, p. 193)
pode se tornar cifra” (2016b, p. 605) (traducdo nossa).

Desse modo, as cifras de transcendéncia nos revelam aspectos da transcendéncia sem
torna-las algo mensuravel.
Por fim, o tltimo modo do abrangente ¢ o que Jaspers chama de razdo abrangente. De

acordo com ROHR, esse modo do abrangente

advém da distingdo entre Verstand (entendimento ou consciéncia em geral) e Vernunfi
(razdo abrangente) em Kant (JASPERS, 1963, p. 128). Além da consciéncia em geral
que fornece conhecimentos evidentes e gerais, Kant identifica uma capacidade
racional no ser humano, a razdo abrangente, que ndo se sustenta num discurso
argumentativo inquestionavel, mas numa percepcao daquilo que leva a uma certeza
interna sobre as condigdes ultimas da dignidade humana, ultrapassando os
conhecimentos da consciéncia em geral, porém sem desconsiderar as certezas dela.



139

Jaspers amplia a fung@o desse senso interno como juizo possivel sobre a unido das
maneiras do englobante (2015a, p. 22-23).

Assim, para JASPERS APUD ROHR,

De fato, aqui neste modo do Abrangente esta a sala do movimento de entrada que € o
propdsito de filosofar. Mas ela ndo pode se realizar em um espacgo sem ar, mas deve
entrar em todos os modos do abrangente, cujos conteudos sé se tornam claros e puros,
enquanto eles buscam em todas as diregdes o vinculo, pelo qual alcancam a unidade
(2016b, p. 606) (traducdo nossa).

A razdo abrangente perpassa todos os modos do abrangente, mas nao pode ser tida como
superior aos demais modos. Ela pode ser considerada o vinculo entre todos os modos do
abrangente (ROHR, 2016a).

A partir dos modos do abrangente, Jaspers cria um caminho particular para se filosofar,
para pensarmos nas nossas existéncias. Contudo, ele ndo cria um manual. Usando seu proprio
termo, podemos dizer que sua filosofia nos revela cifras de transcendéncia; nos convida a
procurar o que, em nods, nos € auténtico. A partir dessa compreensao basilar, Jaspers nos fala da
fé filosofica, a qual ¢ a crenca em cada um dos modos do abrangente, nessa indissociabilidade

entre sujeito e objeto, ou seja, a fé filosofica ¢:

O cumprimento do abrangente, no qual nem objeto nem sujeito é perdido, mas ambos
permanecem presentes na Unidade, nés chamamos a fé no sentido mais amplo e na
reafirmagdo, na garantia da fé. Fé em seu sentido crescente ¢ abrangente imanente,
encontramos na garantia da Existéncia e da Transcendéncia. A garantia de Vernunft
(Razdo em seu sentido mais amplo) como o sentido imperativo em filosofar elucida a
fé em Vernunft, que pertence a fé filosofica como seu poder mais verdadeiro
(JASPERS APUD ROHR, 2016a, p. 6).

Podemos dizer ainda que a f¢é filosofica € uma fé de uma experiéncia pessoal, de uma
convic¢do interior ou, como diria MENDONCA, a fé filosofica ¢ “condicionada pela
interioridade, um apelo da existéncia possivel. Ela ndo pretende ser a verdade unica para todos,
ndo se impde, ¢ absoluta, apenas para o sujeito” (2019, p 76). Vale ressaltar ainda que a fé
filosofica ¢ a fé a qual os diciondrios pesquisados atribuem como sendo a fé
conceituada/estudada por Jaspers. Todavia, por mais que os estudos de Jaspers tenham
evidenciado a f¢ filosofica, e que o mesmo declare que esse € seu tipo de f€, o fildsofo, em seus
estudos, ainda refletiu sobre outros tipos de fé opostos a fé filos6fica. Um desses tipos de fé ¢
a fé revelada, a qual ¢ advinda de uma revelacao feita por alguém, a qual deve ser entendida
como valida para todos (ROHR, 2015a). Dentro dessa logica, temos a fé cristd revelada: “Sé
existe para ela uma fé, uma sé e unica Revelagdo, aquela que atestam a palavra da Biblia e a
tradigdo. Portanto, para ela, ndo ha possibilidade de admitir outras pretensdes historicas a uma
revelagdo” (JASPERS 4PUD ROHR 1982, p. 89). Ainda de acordo com JASPERS 4PUD
ROHR,



140

Logo que a Revelagdo cristd se pretende explicitamente como a unica e exclusiva, €
preciso que ela fundamente esta pretensdo em argumentos que implicam a
generalizacdo. [...] Os crentes ndo se contentam com anunciar, desejam provocar a
convicgdo, conduzir por caminhos onde esta realidade tinica chegard a impor-se
(1982, p. 89-90).

Assim, vemos que esse tipo de fé enseja uma perspectiva de exclusividade e
universalidade, ou seja, apenas os homens que possuem esse tipo de fé sdo considerados
agraciados com a verdade, e esse tipo de fé ¢ a fé que, segundo seus adeptos, todos devem
proclamar. Desse modo, essa fé fala de uma verdade total e tinica para todos. A critica que
Jaspers levanta a esse tipo de fé é justamente em virtude dessa sua pretensa verdade universal
e exclusivista. Dentro da percepg¢ao de Jaspers, Deus nao fala através de apenas um homem, ou
seja,

A religido de Cristo contém a verdade de que Deus fala ao homem por meio dos
homens; mas Deus fala por meio de muitos homens; na Biblia por meio da série dos
profetas, em que Jesus aparece como o ultimo; nenhum homem pode ser Deus; Deus
ndo fala exclusivamente por meio de nenhum homem, e com varios sentidos por meio
de ninguém (JASPERS, 1953, p. 82) (tradugdo nossa).

No entanto, Jaspers ndo mostra apenas a diferenga entre a fé filosofica e a fé na revelagao
cristd, ele também distingue a fé filosofica de toda e qualquer forma de pensamento que
pretende universalizar um tipo de verdade; e € nesse contexto que ele faz algumas observacdes

sobre teorias mais gerais, como a marxista e a psicanalista:

Todo conhecimento do homem, quando ¢ absolutizado, fingindo tornar-se
conhecimento do homem como um todo, faz nossa liberdade desaparecer. O
mesmo acontece com as teorias do homem desenhadas com grande sentido
para horizontes limitados: pela psicanalise, pelo marxismo, pela doutrina racial.
Eles escondem o proprio homem quando tentam investigar mais do que
aspectos de seu fendmeno (JASPERS, 1953, p. 49-50) (traducdo nossa).

A partir de tudo o que até agora refletimos sobre a compreensdo de fé em Jaspers,
podemos afirmar a relagdo direta existente entre os modos do abrangente e a fé filosofica, que
¢ uma fé que possibilita a crenga no abrangente ¢ exige do homem uma eterna abertura. E
partindo dessa perspectiva que JASPERS afirma que a “fé ¢ uma experiéncia abrangente” (1953,
p. 15) (tradugcdo nossa), ou seja, a fé filosofica ¢ diferente de outros tipos de fé que se
fundamentam em uma verdade objetiva universalmente valida. A partir da leitura feita por
ROHR, a fé filosofica em Jaspers “Nio ¢ uma fé adquirida de alguma forma externa, como
revelacao divina ou testemunho de outros. Nos alcancamos quando alcangamos o estado de nos
sentirmos seguros em nossas proprias convicgdes” (2016b, p. 600) (traducdo nossa). Por mais

que a fé filosofica encaminhe o homem ao que ele tem de proprio, ela ndo ¢ uma fé trilhada no



141
isolamento ou no individualismo; esse tipo de fé busca a comunicagao, ela s6 € possivel dentro

da comunicacao entre os seres.

[...] a fé filosofica, que também poderia ser chamada de fé na comunicagdo. Pois bem,
neste caso as duas proposi¢des regem: a verdade € o que nos une — e: a verdade tem
sua origem na comunica¢do. O homem encontra o outro homem no mundo como a
unica realidade com a qual pode se unir com compreenséao e confianga. Em todas as
fases da unido entre os homens, encontram companheiros do destino amando o
caminho da verdade perdida para o homem que se isola, refratario ¢ obstinado, e que
se enraiza na soliddo (JASPERS, 1953, p. 40) (tradug@o nossa).

A fé filosofica ndo quer deter a verdade, ela exige do homem a comunicagdo para que,
diante do outro, a verdade possa ser desvelada, at¢ mesmo porque “a verdade comeca com dois”
(JASPERS APUD ROHR, 2015a, p. 27) e, assim, JASPERS ainda nos diz que: “Quem tem a
posse definitiva da verdade ndo pode mais falar bem com os outros — interrompe a comunicagao
em favor do contetido em que acredita” (1953, p. 63) (tradugdo nossa). E por isso que a fé
filos6fica ndo restringe o homem a uma verdade, ela convida o homem a perceber os modos do
abrangente e, a partir deles, buscar a comunicag¢do. Esse movimento do homem em torno da
comunicag¢do nao advém de uma série de conhecimentos, mas, sim, de um ato de fé; e mais uma

vez, aqui se faz necessario o resgate das palavras de JASPERS:

A disposigdo para uma comunicagdo ilimitada ndo é consequéncia do conhecimento,
mas sim a resoluc¢do de trilhar um caminho no ser-homem. A ideia de comunicagao
ndo ¢ utopia, mas fé. Cabe a cada um saber se tende para isso, se acredita nisso, ndo
como na vida apds a morte, mas em algo totalmente presente: que em no6s homens
existe a possibilidade de realmente vivermos juntos, de falarmos entre nds, e, gragas
a esta comunicagdo, encontrar o caminho para a verdade, e s6 assim, tornarmo-nos
devidamente nds mesmos (1953, p. 135) (tradug@o nossa).

Em todas as épocas, o problema estd em tensdo: encontrar a independéncia fora do
mundo, na renuncia ¢ na soliddo — ou no proprio mundo, através do mundo,
cooperando nele, sem sucumbir a ele. Assim, o filosofo, que s6 quer a sua liberdade
com a liberdade dos outros, a sua vida s6 na comunicagdo com os homens, ¢ o que
gritava o louco atras de Confucio: “aquele ¢ o homem que sabe que as coisas ndo vao
e continua a caminhar com elas” — uma verdade para o conhecimento finito, que ele
absolutiza seu status de aparente, mas uma verdade que ndo faz vacilar a verdade mais
profunda da fé filosofica (1953, p. 124-125) (tradugdo nossa) (grifos do autor)

As afirmagdes de Jaspers nos fazem perceber que a perspectiva da fé filosofica € a de,
através da comunicagao entre os homens, fazer revelar a verdade, ndo uma tnica verdade, mas
a verdade que habita em cada um, de forma singular, a qual s6 se revela em face ao outro com
0 qual nos comunicamos de forma genuina e aberta. A fé filosofica nos mostra que
cotidianamente somos convidados a termos, na comunicagdo, a possibilidade de realizagdo, a
possibilidade de concretizagdo da nossa humanidade; como afirmou JASPERS, “[...] a fé
filosofica € a crengca do homem em sua possibilidade. Sua liberdade respira nela” (1953, p. 60)

(tradugdo nossa).



142
Gostariamos de concluir esse subtopico refletindo acerca da importancia do pensamento

de Jaspers sobre esse tipo de comunicacdo como possibilidade de realizacdo humana,
principalmente nesses tempos hodiernos em que se passa a ideia de que a comunicagdo humana
genuina ndo existe, € o que existe no lugar dela é a persuasdo de uns aos outros — o jogo de
poder presente nas falas, a farsa contida nos “didlogos” curtos e espetaculares da internet. A
sutiliza e a for¢a que perpassam o pensamento de Jaspers, a partir da fé filosofica, a partir do
desvelamento dos modos do abrangente, a partir da nossa sempre presente possibilidade de
comunicagdo, nos abre a janela para o encontro conosco a partir de uma carateristica humana,
que ¢ a comunicacdo. Nao somos ingénuos, e Jaspers também ndo era quando escreveu suas
obras; com isso, queremos dizer que enxergamos as vicissitudes e as dificuldades de
estabelecermos uma comunica¢do em nosso dia a dia; no entanto, entender que existe uma
possibilidade no horizonte nos faz persistir nesse caminho e nos comprometer com ele, posto
que, como diria o proprio JASPERS, “A f¢ filosofica ¢ um principio proprio. Mas deixa aberta
para outras possibilidades de Revelagdo, sem a poder compreender. Ela quer, ndo a hostilidade,
mas a lealdade, ndo o rompimento, mas a comunicagao, nao a violéncia, mas a liberdade” (1953,

p- 90) (traducao nossa).

4.2.1.3.6 Algumas Consideragoes a partir das Pesquisas nos Diciondrios

Ao chegarmos as conclusdes do presente capitulo, achamos importante destacar que o
objetivo inicial de nossas pesquisas junto aos diversos dicionarios selecionados foi alcangado,
uma vez que nos aproximamos de algumas compreensdes sobre o fenomeno da fé. Nos
diciondrios da Lingua Portuguesa, tivemos acesso aos conceitos corriqueiros € mais sucintos.
Nos dicionarios de Teologia encontramos bases mais profundas a embasar os conceitos
utilizados pelos autores mais citados. Isso também vale para os conceitos encontrados nos
dicionarios de Filosofia, posto que o conceito de cada um dos autores citados nos foi
apresentado de forma ampla e contextualizada.

Como afirmamos no inicio deste capitulo, buscamos conhecer e desvelar um tipo de fé
que derivasse de um processo proprio/interno de aquisi¢do e de afirmagdo. Em outras palavras,
buscamos conhecer € nos aproximar a definicdes que nos indicassem a importancia do
desvelamento interno dos valores que temos como proprios, das verdades que passamos a
conservar como nossas, intimas.

Nesse sentido, destacamos os seguintes conceitos encontrados nos dicionarios de Lingua

Portuguesa: adesdo do espirito ao que considera verdadeiro; sinceridade, autenticidade;



143
confiancga; confianga absoluta. Da leitura que realizamos, a partir de nossa existéncia e de nossas

bases conceituais, tais conceitos nos conduziram a noc¢ao de uma fé que implica abertura e
adesdo ao que nos ¢ proprio/verdadeiro/auténtico, implica confianca absoluta, sincera e
auténtica. Em linhas gerais, tal definicdo nos aproximou a compreensdo de que existe um tipo
de fé relacionado a autenticidade humana, a sinceridade, a uma adesao do espirito (intima,
portanto) ao que considera como verdadeiro.

Nos diciondrios de Teologia e de Filosofia, encontramos basicamente dois grupos de
conceitos sobre a fé: um, direcionado a perspectiva religiosa/divina (abordando Deus e Suas
verdades que se nos revelam ou que sao alcancgadas através da fé) e outro, o qual vai além do
ambito religioso confessional, mas também finca seus horizontes compreensivos na dimensao
transcendente da existéncia®®.

E importante situar que nos aproximamos mais deste Gltimo grupo, tendo em vista que
os conceitos apresentados pelos seus representantes nao vinculam o estudo da fé
necessariamente a uma perspectiva religiosa, por mais que trafeguem pelos valores contidos na
dimensdo transcendente. Pensando nos conceitos que mais contribuiram para nossa
aproximacao ao desvelamento de uma f€ propria e das perspectivas de aquisicao e de afirmagao
desta, elencamos abaixo alguns pensadores e suas conceituagdes.

Com Sao Tomas de Aquino, Pascal, Kierkegaard e Barth, observamos diferentes
argumentos a relacionar fé e razdo. Cada um a seu modo, estes pensadores entendem que a fé e
somente ela pode encaminhar o homem as verdades de Deus. Especificamente em Kierkegaard,
a fé possibilita o encontro com Deus, mas ndo um Deus que estd ausente do mundo concreto,
mas um que atua diretamente na concretude da realidade humana. Como vimos, esta perspectiva
contém algo em si que o proprio Kierkegaard diz ter dificuldade de compreender, uma vez que
ela transcende a racionalidade, mas, nem por isso ele a rejeita. Em nossa compreensao, tal
achado no pensamento de Kierkegaard caminha na mesma dire¢do do entendimento de Rohr
sobre a realidade de nossa dimensdo transcendente, a qual existe mas ndo ¢ apreensivel por
nenhuma das formas imanentes; porém, “nem por isso deixa de ser realidade para quem se volta
para ela e se compromete com ela” (ROHR, 2013a, p. 26).

A partir da leitura das conceituacdes desses autores citados acima, desvelamos a

importancia de uma dimensao divina da existéncia, de uma dimensdo de eternidade a orientar

96 Aqui, apoiamo-nos na teoria da multidimensionalidade de Rohr (S/D) para situarmos a dimensdo
transcendente, que ¢ a responsavel por abrigar os valores ético-humanos e os valores metafisicos.



144
nossas existéncias. Tais autores buscaram apreendé-la de diferentes modos, mas o que os une,

em nossa perspectiva, € a assuncao da existéncia desta dimensao da realidade.

Nesse mesmo sentido, temos, em Sao Tomdas de Aquino, a fé como um meio que ilumina
o caminho a verdade de Deus e que permite a salvacdo ao homem. Mas o caminho até a
aquisicao desta f€, para este pensador, necessita da revelagao divina, uma vez que se vé apoiada
nas verdades divinas. Observamos algo semelhante em Barth. A fé, para esse pensador, da-se
através de uma revelagdo divina e, ao homem, cabe a crenga no que foi revelado. Assim,
também ndo percebemos uma énfase no processo de aquisicdo desta fé; menos ainda
observamos a énfase no processo singular de aquisicao desta verdade.

Os horizontes de uma fé que tangencia o ser individual do homem e aponta para um
caminho proprio de encontro com esta fé e com as verdades que derivam desta, podem ser
encontrados em Santo Agostinho, Blaise Pascal e Seren Kierkegaard. Para esses autores, os
quais convergem em relagdo a no¢do de Deus como amor, apenas o homem individual, de forma
particular e unica, pode chegar até Deus/as verdades divinas.

Em Agostinho, observamos que o que ele escreve sobre a fé € coerente com o que ele
vivenciou em sua vida até chegar a aquisi¢ao e a afirmacao de sua fé. Como vimos acima, até
alcangar o ponto de aquisicao e de afirmacao de sua fé, Agostinho passou por longas e penosas
angustias. Isso o fez perceber que a fé esta intimamente ligada as suas vivéncias, as quais o
permitiram perceber que nem doutrinas, nem leis exteriores sdo capazes de proporcionar ao
homem um encontro com sua fé, com a verdade que habita em seu interior, com Deus. Esse
encontro s6 pode ocorrer a partir de uma abertura individual e particular de cada homem a luz
de Deus. E foi justamente esse desvelamento possibilitado por Agostinho que nos permite ter
um vislumbre biografico de um processo de aquisi¢ao e de afirmacdo de uma fé propria.

Buscando desvelar os horizontes que nos ajudem a compreender o processo de aquisi¢ao
e de afirmacao de uma fé propria, encontramos em Pascal um outro horizonte importante. A f¢,
em Pascal, semelhante a outros pensadores vistos anteriormente, ¢ a via de acesso a Deus e as
suas verdades; mas Pascal acrescenta um elemento importante para o nosso objeto de estudo: a
fé, ela mesma, ja € a presenca de Deus em nossas vidas. Com isso, Pascal nos permite
compreender que a gracga da f¢ ja estd dedicada, de forma particular e individual, a cada coragao
humano. O movimento da fé, portanto, ¢ singular, individual, particular, posto que a graca
concedida por Deus de tocar o coragdo humano através da fé ¢ dada a cada homem de modo

unico e singular.



145
Em Kierkegaard encontramos um horizonte muito proximo a um horizonte defendido

pelo pensamento buberiano: o carater compromissado da fé. Como vimos no presente capitulo,
ter fé, para Kierkegaard, significa uma forma de existéncia especifica, singular (ABBAGNANO,
2007). Em nossa jornada de desvelamento dos possiveis caminhos particulares de aquisi¢do e
de afirmag¢do de uma fé propria, o pensamento de Kierkegaard nos ajudou a compreender que
0 processo de aquisi¢do dessa fé propria demanda uma decisdo existencial do individuo
(ABBAGNANO, 2007). Assim, semelhante ao pensamento buberiano, que compreende que
cada individuo tem seu proprio caminho formativo, Kierkegaard nos ajuda a compreender que
o processo fenomenoldgico da fé vai se consolidando de acordo com a afirmacao de um modo
particular de existir no mundo. Contudo, Kierkegaard se distancia de Buber quando pensa que
seu movimento de fé tem que estar apartado das relagdes que estabelece.

Em nossa jornada através das conceituagdes contidas nos dicionarios pesquisados,
encontramos dois pensadores que contribuiram de forma generosa com nossa busca por
desvelar os horizontes de uma fé propria. Sao eles Kant e Jaspers. Estes pensadores, cada um a
seu modo, trouxe a discussao sobre a fé para um ambito mais geral e, com isso, possibilitaram-
nos vislumbrar horizontes onde o individuo pode buscar sua fé¢ propria e afirmé-la em sua
existéncia.

Em Kant, o apelo da transcendéncia contido na ideia do sumo bem nos ajudou a
compreender a importancia dos horizontes contidos nos valores ético-humanos e nos valores
metafisicos, ambos pertencentes a dimensao transcendente. Assim, vimos que este pensador
citou a importancia de nos aproximarmos as nog¢oes possiveis de Deus, da imortalidade da alma,
da liberdade humana e do sumo bem. Vimos também, ao longo do presente capitulo, que admitir
tais possibilidades passa por uma necessidade subjetiva (KANT, 2020); tal admissdo dessas
possibilidades ¢ denominada por Kant de uma fé racional. E € esta fé racional que nos possibilita
admitir, mas nunca conhecer ou contestar, a existéncia de Deus. O aprendizado que Kant nos
possibilita, assim, ¢ o de pensarmos a fé como uma propria faculdade da racionalidade que
aponta para os horizontes de uma ética, de uma moralidade e de um sumo bem.

Em Jaspers, por fim, conhecemos a fé¢ filosofica. Esse tipo de fé reflete sobre a
impossibilidade de falarmos sobre a fé pensando no individuo isolado. O que Jaspers acrescenta
aos nossos desvelamentos ¢ que, semelhante ao pensamento de Buber, o ser humano nio pode
ser concebido de forma isolada; nem tampouco as formas de conhecer a realidade podem
separar pesquisador de seu objeto de estudo. Assim, antes de qualquer outro ponto importante,

Jaspers (1953) nos diz de um todo abrangente ao qual estamos inseridos e fazemos parte. Além



146
dessa €nfase na esséncia relacional do ser humano, este pensador atrela a fé filos6fica a uma

experiéncia pessoal, a uma convicgao interior. A fé filoséfica, portanto, parte de um apelo da
existéncia possivel, sem qualquer pretensdo de validade universal; ela, portanto, ndo se impde
a outros, ¢ absoluta para o individuo (MENDONCA, 2019). Essa critica feita por Jaspers as
formas que buscam validade universal foi um horizonte fundamental para desvelarmos o objeto
de nosso estudo. Como bem afirmou ROHR, a fé filosofica em Jaspers “Nao ¢ uma fé adquirida
de alguma forma externa, como revelagdo divina ou testemunho de outros. Nos alcangamos
quando alcangamos o estado de nos sentirmos seguros em nossas proprias convicgoes” (2016b,
p. 600) (tradugdo nossa). Assim, compreendemos que a fé filosdfica pensada por Jaspers nos
aponta, a0 mesmo tempo, tanto para o inimputdvel caminho singular de aquisicdo e de
afirmacdo de uma fé propria, quanto para a inevitavel condi¢do relacional humana.

Como pudemos observar, realizamos diversos giros hermenéuticos juntos aos
pensadores e aos seus conceitos sobre a fé no intuito de desvelarmos os varios elementos de
uma fé que nos ajudaram a compreender o processo fenomenologico de aquisicdo e de
afirmagao de uma f€ propria. Cada autor, com sua singularidade, contribuiu decisivamente para

a composi¢ao do todo que se encontra no presente estudo.



147
5 REVISAO DA LITERATURA SOBRE FE E EDUCACAO

Para melhor compreendermos a temadtica de nossa pesquisa, realizamos um
levantamento da literatura em busca de trabalhos que versassem sobre o fendmeno da fé e sua
influéncia no campo educacional. E importante destacar que essa revisdo foi feita a partir de
um horizonte de compreensao sobre a Educacao e o fendmeno da fé. Para tanto, partimos da
compreensdo de que a Educagdo implica na busca da integralidade humana e que a fé tem papel
fundamental nesse processo. Sendo assim, dirigimos nossas buscas por artigos, dissertagdes e
teses que tratassem desse assunto aos portais da ANPED, da BDTD e da CAPESY’.

Inicialmente destacamos a escassez de trabalhos que tratam do imbricamento entre a fé
e a Educacao, tendo em vista que a grande maioria deles ndo explora o fenomeno da fé em si,
mas, sim, o tema da religido na educagdo. Os assuntos encontrados versavam, frequentemente,
sobre a educacdo religiosa — assemelhando-se, muitas vezes, a textos de catequese. A ¢, nessas
pesquisas, era uma categoria ja conhecida da area teologica e, por isso, ndo era conceituada pela
maioria dos autores, uma vez que nao consistia em uma categoria principal para elucidar o
campo educativo.

Como essa abordagem superficial da tematica da fé ndo contemplava nossa pesquisa,
decidimos ajustar nossas buscas para encontrar trabalhos do campo educacional que
mobilizavam a fé como uma importante categoria em seus trabalhos®. Pesquisamos nos sites
dos encontros nacionais da ANPED, no periodo de 2000 a 2017%, em todos os Grupos de
Trabalho (GT’s), e s6 destacamos um Unico trabalho. Este, por sua vez, ndo falava diretamente
sobre o fendomeno da fé, mas, sim, a ma-fé sartriana; logo, por ndo abordar o fendmeno da fé
em si, ndo o incluimos na sele¢do final. Também pesquisamos no acervo da BDTD e
selecionamos duas dissertagdes e duas teses, sendo que dois desses trabalhos nao priorizavam
o fendmeno da fé em suas discussdes. De nossa pesquisa no portal de periédicos da CAPES,

selecionamos trés artigos, duas dissertagdes e uma tese, sendo que trés destes trabalhos nao

97 ANPED (Associagdo Nacional de Pos-Graduagdo e Pesquisa em Educagdo), BDTD (Biblioteca Digital
Brasileira de Teses e Dissertacdes) e CAPES (Coordenagao de Aperfeicoamento de Pessoal de Nivel Superior).
98 Buscamos, nos sites dos encontros da ANPED, trabalhos que abordavam a fé em seus titulos. No portal
da BDTD, testamos 4 combinag¢des diferentes de palavras-chave [Fé (titulo) e Educacdo (assunto); Fé (assunto) e
Educacdo (assunto); Fé (titulo) e Educacdo (titulo); Fé e formacdo humana (sem especificacdes de titulo ou
assunto)]. Por fim, priorizamos, no portal da CAPES, a busca por 6 combinagdes [(fé e educacao): (no titulo e no
titulo) (€ exato e é exato); (fé e educagdo): (no titulo e no assunto) (€ exato e é exato); (fé¢ e educacao): (no assunto
e no assunto) (€ exato e é exato); (fé¢ e educacdo): (no assunto e no titulo) (é exato e ¢ exato); (Fé e Formagdo
humana); (Fé e forma*)].

99 A excegdo da 33? reunido, realizada em 2010 — os trabalhos néo estavam disponiveis na rede.



148
abordavam com centralidade o fendmeno da fé. Vale ressaltar que nos portais da BDTD e da

CAPES nao determinamos um recorte temporal, tendo em vista a escassez de pesquisas.

Dessa pesquisa nos trés portais citados, selecionamos onze trabalhos gerais, mas sé
trabalhamos com cinco pesquisas'® (um artigo, duas dissertacdes e duas teses), todas da area
da Educacdo. Esse segundo recorte se deu porque os seis trabalhos nao escolhidos estavam
muito distantes da discussao que propomos. Para contextualizar o que nos afastou desses
trabalhos, destacamos a utilizagdo teoldgica/religiosa dos termos relacionados a fé sem a devida
conceituacdo filosofica, educativa ou até mesmo teologica do termo. Interessava-nos duas
coisas, a saber: o conceito de fé¢ que era mobilizado pelos autores e sua respectiva influéncia no
campo educacional.

Considerando nossos objetivos, analisamos as pesquisas citadas e depreendemos que
abordar o fendmeno da fé sob a perspectiva educacional requer, inicialmente, de qualquer
pesquisador, uma compreensdo mais holistica/integral do ser humano. Achamos importante
ressaltar que essa ¢ uma exigéncia implicita feita pelos autores para que enxerguemos o ser
humano a partir de uma visao mais ampla, plural, integral ou holistica. O homem, constituido
por varias dimensdes, s6 pode ser melhor compreendido quando se consideram também as
outras dimensdes de sua existéncia que ndo apenas a racional. Encontramos uma énfase sobre

esse assunto nas palavras de SCUSSEL:

Ha sinais de um novo paradigma com uma visdo mais holistica e integral do ser
humano que procura valorizar a relagdo entre as partes e o todo, transcendendo a
realidade concreta. Essa religiosidade, que anteriormente era restrita ao estudo da
teologia e da filosofia, retorna através de varias areas do saber como a fisica, a
psicologia, a neurologia, buscando compreender outras dimensdes da vida humana e
responder as perguntas existenciais. Essas areas trazem novos estudos sobre a
espiritualidade que estdo ganhando espago em nosso mundo e sairam do dmbito das
religiGes institucionalizadas, mostrando que a religiosidade esta presente em nossa
vida (2007, p. 16).

100 GUARINO, Lia. Razdo e Fé na contemporaneidade. Movimento: Revista de Educacio, Faculdade de
Educagio — Programa de Pos-Graduagao em Educago da UFF, n. 1, vol. 1, 2014.

SCUSSEL, Marcos André. Religiosidade Humana e Fazer Educative. 2007. 177 f. Dissertagcdo (Mestrado em
Educagio) - Pontificia Universidade Catdlica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2007.

PEREIRA, Eli Chiu. Buscando Caminhos entre a Violéncia e Fé: um estudo sobre a adolescéncia delinquente.
2003. 124 f. Dissertacdo (Mestrado em Educagido) — Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre,
2003.

PARADA FILHO, Carlos Jo2o. Entre Sentidos e Saberes: a religido na educagdo universitaria (um estudo de
caso: a FE-UFF). 2006. 207 f. Tese (Doutorado em Educagdo) - Universidade Estadual de Campinas, Campinas,
2006.

SANDRINI, Marcos. Religiosidade e Educaciio no Contexto da Pés-Modernidade: da ambivaléncia da fixacao
e da flutuagdo a aporia do amor. 2007. 244 f. Tese (Doutorado em Educacao) - Pontificia Universidade Catdlica
do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2007.



149
Sendo assim, achamos importante ressaltar a énfase dada pela maioria dos autores a uma

dimensao humana que trata de questdes mais sutis de sua existéncia, como o sentido da vida e
os valores humanos. Abordar essa dimensdo requer de nos, pesquisadores do campo
educacional, a consideragdo e o respeito as multiplas dimensdes!® que nos constituem;
principalmente em nossa época atual, notadamente marcada por um forte ceticismo, de um lado,
e pela ascensdo de fanatismos religiosos de outro. E nesse mesmo sentido que SANDRINI nos

alerta:

A luta contra a unidimensionalidade e a busca de uma visdo mais holista da vida, da
religido, da educagdo € que possibilita o discurso religioso. Aqui estd o caminho para
o didlogo entre a religiosidade e a pés-modernidade com a contribuicdo decisiva da
educagdo (2007, p. 196).

Guarino (2014), nesse mesmo sentido, faz um alerta sobre o perigo que existe nas
tentativas de monopolizagdo da tematica religiosa, no olhar univoco sobre uma realidade que ¢

plural:

O problema ¢ que cada religido vai desenhar este rosto divino com uma forma e ai
ocorre um confronto entre elas. Islamismo, Judaismo e Cristianismo (catolicismo e
protestantismo ai entendidos) sdo configuragdes diferentes do além. Por isso,
divergem, fazem guerra, ndo se entendem, disputam fiéis pelo mundo afora. Todas as
religides monoteistas acabam sendo excludentes, intolerantes, e particulares. Cada
uma delas supde que traz a verdade absoluta. O problema ¢ que todas pensam de forma
exclusivista e ai ndo conseguem conviver com a diversidade. Ndo sdo plurais
(GUARINO, 2014, p. 7).

Nao ¢ o foco de nossa pesquisa o detalhamento dos conflitos religiosos pelo mundo. O
que achamos importante € necessario enfatizar € a critica pontual as visdes de mundo que se
encerram em si mesmas, negando e condenando a pluralidade existente.

Acrescentamos que a maioria dos autores pesquisados enxergam, dentro da complexa

constituigio humana, uma dimensdo %

responsavel pela busca da esséncia humana e pelo
retorno ao seu proprio centro, como se fosse uma religacao a uma origem geradora relacionada
ao sagrado/divino (PARADA FILHO, 2006). Tais autores se referem a essa dimensdao como
uma dimensao mais intima ao homem, relacionada a sua religiosidade.

Tendo feito essas primeiras e fundamentais observagdes, passaremos, entdo, a apresentar
os dois topicos que resultaram dessa revisao. O primeiro topico diz respeito a Religiosidade,

uma vez que ela demonstrou ser uma categoria importante para compreendermos o fendmeno

da fé dentro do campo educacional. Subdividimos esse primeiro topico em quatro subtdpicos,

101 Enfatizamos que as nogdes de integralidade humana dos autores estudados ndo correspondem,
necessariamente, a no¢ao de Rohr — tedrico que norteia nossa concepgao educacional.
102 Os autores conceituam essa dimensdo, em sua maioria, como Religiosidade; mas também encontramos

referéncias a dimensao religiosa, vida religiosa, espiritualidade e vida espiritual.



150
a saber: a) Relagao da Religiosidade com um Eu Profundo, Auténtico; b) Religiosidade como

Elemento Constitutivo que Envolve a Totalidade da Pessoa Humana; c¢) A Distingdo
Imprescindivel entre a Religiosidade Humana e a Religido Institucionalizada; e d) A
Interligacdo entre a Religiosidade Humana e a Educacao.

Apos a discussao sobre a religiosidade humana, passaremos a refletir sobre a fé que ¢
retratada nas pesquisas € as categorias que emergiram de nossas aproximagdes, a saber: a) Fé:
muito além da razdo, elemento atrelado a totalidade humana; b) A Intima Relacdo entre a
Integralidade do Ser, a sua Fé e Aquilo que lhe é Incondicional; ¢) Fé: o transitar entre a certeza
e aincerteza; d) A Fé e seu Carater Relacional; €) A Face Divina/Transcendente da Fé: abertura,
busca e vivéncia no cotidiano; f) Fé: aposta cega, adesdo pura, entrega antes de qualquer
racionalidade; g) Fé e Liberdade: um elo possivel sob a égide do comprometimento com nossa

autenticidade; h) Fé: resposta a uma palavra revelada; i) A Dinamica da Fé.

51 A EXISTENCIA DE UMA DIMENSAO ATRELADA A BUSCA DO
TRANSCENDENTE: A RELIGIOSIDADE

Todos os autores pesquisados sdao unanimes em afirmar que a Religiosidade ¢ uma
dimensdo intrinseca ao ser humano. Pereira (2003) parte dos escritos de Viktor Frankl e
enxerga, nas profundezas de nosso ser, algo como uma religiosidade inconsciente; essa
religiosidade inconsciente €, na verdade, uma relagdo com o transcendente. O que Pereira
(2003) compreende, a partir dos estudos de Frankl, ¢ que a religiosidade faz parte de nossa
imanéncia que busca a transcendéncia.

PARADA FILHO afirma que essa dimensdo ¢ uma funcdo psiquica estruturante,
responsavel pelo “amadurecimento das sensibilidades, do sentimento de solidariedade e da
necessaria introspeccao” (2006, p. 42). A religiosidade, assim, ¢ uma das maneiras de nos
compreendermos, de sermos e de estarmos no mundo (PARADA FILHO, 2006).

Partindo da psicanélise, Guarino (2014) identifica a religiosidade como um movimento
humano da pulsao, do desejo em dire¢ao a transcendéncia. O que ela afirma € que essa dimensao
da religiosidade ndo existe em si, que o que existe em nds € uma pulsdo, uma aspiracao a
transcendéncia, como pertencente a imanéncia, mas que nunca pode se confundir com um
transcendente. Em linhas gerais, religido (religiosidade) ¢ uma configuragdo que fazemos do
além, da transcendéncia (GUARINO, 2014). Por isso, a existéncia de diferentes culturas e das

diferentes composigoes que as culturas fazem da transcendéncia engendra varias religiosidades.



151
O que ela situa de comum a Humanidade ¢ a pulsdo que nos encaminha a busca da

transcendéncia; o que deriva disso sdo singularidades pessoais/culturais/historicas. O que a
autora quer enfatizar ¢ que, segundo a perspectiva psicanalitica, essa aspiracao ¢ impossivel de
se materializar no mundo concreto, o que nos leva a uma “personificacdo deste além numa
entidade protetora a que a fé se refere como ‘Deus’, a transcendéncia, o além, o céu, o criador,
o pai garantidor da paz etc.” (GUARINO, 2014, p. 7). A esséncia argumentativa da autora nos
alerta para os riscos que derivam dos fanatismos daqueles que acreditam que sua personificagao
da transcendéncia ¢ a unica e valida para todo o universo.

SCUSSEL nos lembra que a tese feita por Rudolf Otto afirma a existéncia de uma

predisposigdo religiosa no ser humano originada em parte por estimulos exteriores e
em parte por pressoes internas. Para ele, as manifestagdes religiosas sdo fruto da
experiéncia do numinoso. A experiéncia religiosa ndo ¢ apreensivel somente pela
razdo, mas constitui-se também de elementos irracionais (2007, p. 28-29) (grifo do
autor).

SANDRINI, baseado nos estudos de Paul Tillich e Hubert Halfbas, nos diz que esses
autores entendem a religiosidade como a “dimensdo mais profunda da totalidade da vida
humana. E a busca da abertura ao transcendente, aquilo ou Aquele que ultrapassa a superficie

da vida, ¢ o sentido radical da existéncia. Religiosidade ¢ a abertura para a busca de sentido,

para a busca de radicalidade” (2007, p. 16-17).

5.1.1 Relacio da Religiosidade com um Eu Profundo, Auténtico

Assim, situando a Religiosidade como uma dimensao intrinseca ao ser humano, os
autores foram além e afirmaram que ela tem relacdo direta com um eu profundo, com a
autenticidade de cada individuo. Destacamos que um dos trabalhos pesquisados aborda essa
questdo e situa a Religiosidade como uma das dimensdes mais importantes da existéncia
humana, tendo em vista que ela toca o que ha de mais “belo e sublime no ser humano: o encontro
com sua esséncia, o retorno a seu proprio centro” (PARADA FILHO, 2006, p. 15). A
assertividade com a qual Parada Filho destaca a Religiosidade ¢ derivada diretamente dos
conflitos éticos enfrentados na atualidade. Segundo o autor, “Refletir a respeito dos desacertos
e acertos da humanidade nesta area ¢ hoje uma necessidade que nao pode ser ignorada” (Idem).

SCUSSEL também ressalta essa questao e, partindo dos estudos de William James,
ressalta que a experiéncia religiosa consiste “em identificar seu eu real com a ‘parte embrionaria
superior de si mesma’, conscientizando-se de sua presenca e relacionando-se com este universo

superior” (2007, p. 33).



152
Acreditamos que essa relacdo direta da Religiosidade com a existéncia de um eu

profundo/auténtico ¢ importante para compreendermos a fungdo que a fé tem no processo
educacional. Partindo do pressuposto que temos uma esséncia propria e que ela transcende
nossos meios de verificagdo empirica, entendemos que a fé assume, pois, um papel fundamental

no direcionamento dessa busca.

5.1.2 Religiosidade como Elemento Constitutivo que Envolve a Totalidade da Pessoa
Humana

Outro ponto importante a ser destacado de nossa revisdao ¢ que a Religiosidade esta
atrelada a totalidade da existéncia humana, isto €, que ela tem relagao direta com o sentido que
orienta nossas vidas (PARADA FILHO, 2006; SCUSSEL, 2007; SANDRINI, 2007). Os autores
estudados defendem a ideia de que quando agimos a partir de nossas referéncias existenciais®®,
sejam elas construidas ou encontradas, a totalidade de nossas agdes cotidianas ¢ preenchida por
esse sentido.

Sobre isso, encontramos uma referéncia que nos afirma que a religiosidade deve ser
encarada como “uma dimensao propria do ser humano, historica e culturalmente determinada,
e que se manifesta como construgdo de sentido articulado a totalidade da existéncia” (RIBEIRO
APUD PARADA FILHO, 2006, p. 20). Outra referéncia nos diz que a religiosidade implica em
uma “atitude total do homem diante da vida” (JAMES APUD SCUSSEL, 2007, p. 33).

SCUSSEL também nos diz que a “religiosidade envolve o ser humano como um todo” (2007,

p- 39). Baseado nos estudos de Tillich, SANDRINI vem afirmar que

a religiosidade € a mais profunda de todas as fun¢des da vida humana: ou melhor, da
vida humana como totalidade. Essa abertura ao sentido radical da existéncia humana
sera, por isso mesmo, abertura ao que nos transcende de modo absoluto (2007, p. 17).

Essa radicalidade citada por Scussel (2007), a partir do pensamento de Tillich, quer dizer
que o homem buscou responder seriamente as grandes questdes existenciais sobre o sentido de
sua existéncia e que estd aberto ao sentido radical/absoluto que deriva dessas respostas,

envolvendo-o em sua totalidade. Isso, para Tillich, ¢ parte de nossa religiosidade. Ser religioso,

assim,
significa estar apaixonado pela pesquisa do sentido da vida e estar aberto a qualquer
resposta que possa surgir. [...] A religido, enquanto autotranscendéncia da vida no
reino do espirito, € a busca por uma resposta pelo sentido da vida. [...] Essa concepcao
de religiosidade de Tillich nos aponta perspectivas de didlogo inter-religioso. Num
103 Nossas referéncias existenciais derivam do sentido da vida — radical, incondicional, absoluto — que

encontramos junto a transcendéncia, ao universo espiritual, a divindade etc.



153
pensar nas fronteiras, institui o didlogo critico como forma de ampliar a compreensdo
dos fendmenos (SCUSSEL, 2007, p. 142).

SCUSSEL complementa: “As respostas pelo sentido de nossa vida e daquilo que
fazemos e vivemos passa pela dimensao de nossas crengas, de nossa fé, de nossa religiosidade.
A maneira como respondemos a estas perguntas ¢ que caracteriza nosso desenvolvimento
espiritual” (2007, p. 49). Encontramos, no trabalho de Sandrini (2007), uma argumentagao
semelhante a de Tillich, que atrela a religiosidade a uma necessaria abertura do ser humano em
relagdo ao sentido radical/absoluto/fundamental de sua existéncia. Wolfgang GRUEN 4PUD
SANDRINI nos diz que a “religiosidade ¢ atitude dindmica de abertura do ser humano ao
sentido fundamental de sua existéncia, seja qual for o modo como ¢ percebido este sentido [...]”
(2007, p. 17).

Sendo assim, as reflexdes acima nos fizeram refletir sobre a importancia que tem o
contato e a reflexdo intima sobre nossa religiosidade, tendo em vista que ela estd atrelada ao
sentido de nossas existéncias e, consequentemente, de nossas a¢des mais ordinarias nesse
mundo.

Sobre esse aspecto especifico da religiosidade, destacamos a seguinte afirmagao:

E facil identificar, isolar e estudar a religiio como o comportamento exético de grupos
sociais restritos e distantes. Mas € necessario reconhecé-la como presenca invisivel,
sutil, disfarcada, que se constitui num dos fios com que se tece o acontecer do nosso
cotidiano. A religido esta mais préxima de nossa experiéncia pessoal do que desejamos
admitir (ALVES 4PUD SCUSSEL, 2007, p. 146).

Ressaltamos a énfase feita logo acima: a religiosidade como um dos fios com os quais
tecemos nosso cotidiano. Encontramos em outro autor um reforgo em relagdo a esse argumento:
“A religiosidade ¢ a vivéncia da espiritualidade de forma ritualistica. Vivemos nossa fé nos
rituais didrios, em nossas atitudes, em nosso fazer” (SCUSSEL, 2007, p. 57). Aproveitando,

ainda, as contribuig¢des encontradas no trabalho do SCUSSEL, destacamos que

para [Khalil] Gibran a religiosidade esta integrada em nossa vida de tal forma que ndo
conseguimos separa-la. Nossa espiritualidade perpassa todas as nossas agdes. Assim,
somos aquilo que pensamos, sentimos, percebemos, mas também aquilo em que
acreditamos. E baseado no que acreditamos que vamos fazendo as escolhas em nossa
vida. Vamos construindo-a segundo os valores que escolhemos e as regras morais,
sociais e religiosas que seguimos (2007, p. 60).

A religiosidade, assim, constitui-se em uma dimensao basilar para o ser humano, uma
vez que estd totalmente ligada ao sentido que o homem atribui a sua vida e, consequentemente,

as suas ag¢oes no mundo.



154
5.1.3 A Distincdo Imprescindivel entre a Religiosidade Humana e a Religiao

Institucionalizada

Dentre as reflexdes propostas pelos autores pesquisados, uma delas assumiu um papel
de destaque por evidenciar uma noc¢ao fundamental para a temdtica da f¢ e da Educacdo: existe
uma distingdo entre a religiosidade humana e a religido institucionalizada. O que notamos foi
uma distingdo ultima entre instituicao religiosa e religiosidade como dimensdao humana — a
primeira institui leis, ritos e se constitui como um meio para o contato com o divino; ja a
segunda consiste em algo que ¢ parte da natureza humana, do seu jeito de ser e de se relacionar
com o mundo. A maioria dos autores faz questdo de demarcar essa distingao. Tendo isso em
mente, também nos interessa detalhar e compreendé-la.

Parada Filho (2006) faz uma distingdo importante em seu trabalho: ele explica aos
leitores que, para evitar confusdes conceituais, ele utilizara os termos Religido, Religiosidade e
Espiritualidade (grafados com as iniciais maiusculas) para se referir a esfera dos valores, a
transcendéncia, ao sagrado; enquanto utilizard o termo religido (grafado com a inicial
minuscula) para se referir aos credos religiosos e as praticas religiosas institucionalizadas.

A énfase dos autores nos direciona a compreensdo de que a religiosidade ¢ parte da
natureza humana, de nossa busca direta pela transcendéncia, pelo sagrado, pelo divino, pelo
sentido radical/absoluto da existéncia. Essa dimensdo, portanto, ndo pode e ndo deve ser
confundida com os ritos e dogmas das institui¢des religiosas. A religiosidade humana nao pode
ser posse de qualquer instituicdo; muito menos pode ser cristalizada em dogmas e ritos validos
para todos, indistintamente. PARADA FILHO alerta que se ndo fizermos a correta distingao
entre a institucionalizagdo dessa dimensdo da vida e a dimensdo humana em si, “corremos o
sério risco de mutilar-nos a ndés mesmos e a realidade que pretendemos conhecer-explicar”
(2006, p. 44), uma vez que “as manifestagdes religiosas institucionalizadas sdo, na maioria das
vezes, maneiras desastradas de falar e vivenciar” a religiosidade. E complementa: “a vida
espiritual estd muito além de todo e qualquer dogmatismo, ela ndo ¢ propriedade das religides
instituidas, ela € parte constitutiva do ser humano. Negé-la ¢ desconhecer o proprio ser humano”
(PARADA FILHO, Ibid.). SCUSSEL também concorda com esse pensamento e afirma que a
“Religiosidade nao € institucionalizada, nao ¢ propriedade desta ou daquela tradigado religiosa,
mas ¢ a manifesta¢do do ser em busca de transcendéncia” (2007, p. 57).

Destacando, ainda, algumas contribuigdes do trabalho de SCUSSEL para essa tematica,

destacamos que,

Para William James (1842 — 1910), filosofo empirista, a religido é encarada mais como
uma vivéncia pessoal do que como a crenga institucionalizada na experiéncia alheia.



155

Na religido estdo os sentimentos, os atos e as experiéncias dos individuos, na medida
em que os relacionam com o que possam considerar divino (2007, p. 33).

Entendemos que James se refere a religido como essa “Religiosidade” descrita acima
por Parada Filho; isso porque James destaca a importancia da vivéncia pessoal da religido, dos
sentimentos, dos atos e das experiéncias dos individuos na constituicdo dessa busca pela
transcendéncia, pelo divino. Num sentido semelhante, o filésofo CICERO 4PUD SCUSSEL,
concebia religido como “aquilo que nos incute zelo e um sentimento de reveréncia por certa
natureza de ordem superior que chamamos de divina” (2007, p. 29). J4& em Friedrich
Schleiermacher, encontramos a descri¢ao da religido como um “sentimento de dependéncia
incondicional” (TILLICH APUD SCUSSEL, 2007, p. 82). Percebemos, assim, que essa
dimensio religiosa corresponde a busca imediatal® do homem pela re-ligagio com aquilo que
o transcende (seja a divindade, a transcendéncia, o Absoluto, a esséncia auténtica individual ou
os valores propriamente humanos).

SANDRINI, por sua vez, estabelece uma relagdo entre a religido e o fendmeno da
religiosidade:

A religido carrega ja algo de institucionalizado o que ndo existe no fendmeno da
religiosidade. [...] Podemos dizer que a religido € o instituido e a religiosidade o
instituinte. Por isso, toda religido precisa ser vivificada pela religiosidade. A religido
manifesta o lado objetivo e social da experiéncia religiosa. Ela corresponde as
exigéncias de objetividade, de sociabilidade, de historicidade do homo religiosus. [...]
Qual a rela¢do entre religido e religiosidade? A religio seria a resposta e a
religiosidade a pergunta. [...] A religido ¢ uma dimensdo antropoldgica, estrutural do
ser humano. Por isso sempre havera religides que buscam responder a esta dimenséo
(2007, p. 18).

Com essa observacao feita por Sandrini, entendemos que a religiosidade ¢ concebida a
partir do ponto de vista fenomenoldgico, imediato, pessoal; e que as perguntas feitas pela
religiosidade se referem as questdes existenciais (sentido da vida) enquanto envolvem, também,
a participagao da transcendéncia (como valores a guiar a vida humana). A religido, por sua vez,
seria a consequente tentativa humana de materializar essa experiéncia, de cataloga-la, de
sintetiza-la.

Encontramos, também no trabalho de Sandrini (2007), uma afirmag¢do fundamental

sobre a importancia da religiosidade em nosso cotidiano.

Hoje temos consciéncia de que o religioso ndo pode ser procurado exclusivamente nas
religides: nem tudo nelas é religioso; ¢ fora delas também cresce e vinga auténtica
religiosidade. Por isso, hoje partimos ndo de uma suposta “posse” (crenga), mas da
busca, da abertura (ndo s6 mental!) para o sempre mais e melhor; ndo necessariamente

104 Por imediatez/imediato, entendemos que ¢ tudo aquilo que nao precisa de media¢des ou de intermediarios,
que ¢ estabelecido através de uma relagao direta.



156
do numinoso, mas dos valores que estdo ao alcance de cada pessoa, em sua situagdo
concreta (SANDRINI, 2007, p. 18) (grifo do autor).

A partir da afirmag¢do acima, podemos compreender que a religiosidade ndo pode ser um
tema exclusivo das institui¢des religiosas; que a auténtica religiosidade habita o mundo
concreto como todo, o que significa ir muito além das institui¢des religiosas. Esta religiosidade,
por sua vez, deve ser abordada/buscada através da abertura do ser singular, em uma situagao

singular, aos valores (transcendentes) que estdo ao seu alcance.

5.1.4 A Interligacio entre a Religiosidade Humana e a Educacao

Ao nos debrugcarmos sobre os trabalhos dos autores investigados percebemos, também,
uma interligacdo entre a tematica da religiosidade e a Educacao. Essa relacdo ndo ¢ uma relagao
direta, no sentido de causa e efeito, mas uma relagdo indireta, na qual cabe a educagdo o
cuidado, o zelo, para que os educandos reconhecam essa dimensao humana e a desenvolvam de
forma ética e responsavel.

Na pesquisa feita por Pereira (2003), apoiada na filosofia de Viktor Frankl, encontramos
uma referéncia direta a singularidade da religiosidade humana: esta deve brotar
espontaneamente. Ou seja, a religiosidade ndo pode ser ensinada através de contetidos ou
imposta através de métodos coercitivos/impositivos. A religiosidade deve, pois, brotar durante
o percurso existencial do individuo. Achamos essa questdo importante porque partimos de uma
concepeao educacional que entende que o objetivo fundamental da Educagdo € contribuir para
o desenvolvimento integral do ser humano, incluindo-se ai a religiosidade. Compreendemos
que o que Frankl nos diz ndo ¢ a negagdo da relacdo entre a tematica da religiosidade e a
Educacao, mas, sim, que a relagdo que a Educacgdo queira estabelecer com a religiosidade, deve
ser uma relacao indireta, ndo-diretiva, ndo-dogmatica. Essa relacao indireta pode ser cultivada,
em nosso entendimento, através do zelo com a individualidade dos educandos, com uma
abordagem que os encaminhem a busca e a assungao de suas individualidades singulares.

No estudo de Parada Filho (2006), encontramos uma observacao muito enfatica em
relacdo a religiosidade humana: esta ndo deve se restringir as amarras institucionais.
Compreendemos que a observagdo feita pelo autor ¢ semelhante aquela feita por Frankl, logo
acima, no sentido de que essa dimensdao humana nio pode ser transformada em contetdo
institucional a ser transmitido/imposto; cabe as demais instancias sociais abragar essa tematica
e desenvolvé-la. Nesse sentido, o autor cita a Educacao e afirma que ela deve retomar “uma de

suas tarefas essenciais, alids, aquela que lhe confere maior sentido: a formagao espiritual das



157
futuras geragoes” (PARADA FILHO, 2006, p. 33). O que o autor nos alerta ¢ que essa formagao

é geralmente assumida por institui¢des que nem sempre agem de forma ética’®.

Num sentido muito semelhante, SANDRINI afirma que, por ser uma dimensao humana,
a religiosidade também “[...] precisa ser educada em todos os ambitos da vida humana [...]”
(2007, p. 24). A interligacao que o autor faz entre a religiosidade e a Educacao ¢ situada ja nas
escolas, através da educagdo religiosa. A énfase que o autor atribui a abordagem da religiosidade
nas escolas se ampara na compreensao de que a religiosidade “¢ uma dimensao significativa da
pessoa humana e, talvez, a mais significativa se entendemos por religiosidade a radicalidade da
pessoa®®” (SANDRINI, 2007, p. 27). Tendo em vista a fundamental importancia dessa
dimensao na formacgao ¢ no desenvolvimento de cada um de nds, o autor a situa em nossas vidas
desde a época escolar. Entendendo a importancia atribuida pelo autor a educagdo, no que diz
respeito ao conhecimento e ao desenvolvimento da religiosidade humana, achamos

fundamental situar a concep¢ao educacional que o embasa, tendo em vista a sua preocupagao

com a institucionalizagdo da religiosidade:

Para nos, educacdo significa acompanhar com o amor o crescimento das pessoas em
trés dimensdes. Primeiro, para entender-se a si mesmas como pessoas unicas €
irrepetiveis. Segundo, para entender-se inseridas numa realidade concreta, situadas
num entorno local em rede com o entorno maior que ¢ o mundo. Terceiro, para inserir-
se no mundo ndo apenas para repeti-lo e reproduzi-lo, mas para transforma-lo de modo
que seja uma grande casa de todos (SANDRINI, 2007, p. 29).

Assim, a compreensao educativa que direciona os estudos de Sandrini (2007) tem duas
caracteristicas que parecem ser uma constante nos autores estudados, quando abordam a
religiosidade humana sob a perspectiva educativa: 1) a énfase na ndo-diretividade, na ndo-
imposicao da religiosidade (traduzida pelo termo “acompanhar com amor”); 2) a no¢ao sutil de
que educar o ser humano traz consigo a nogao ética de cuidado com o préprio ser do educando
e com o mundo e com o0s seres com 0s quais ele convive.

Como forma de concluirmos as reflexdes sobre as categorias encontradas em nossa
revisdo da literatura, no que diz respeito a religiosidade humana, trazemos uma reflexao que
enfatiza a indissociabilidade existente entre a religiosidade humana, enquanto dimensao
relacionada ao sentido existencial, € nosso ser-e-estar-no-mundo (indicando ndo s6 uma

preocupacao formativa com o individuo humano, mas também com o mundo que o cerca):

A rigor, a consciéncia do mundo real estd intimamente ligada a descoberta do sagrado
[...] Viver como um ser humano ¢, antes de mais nada, um ato religioso. Por isso, o
tornar-se homem significa necessariamente a capacidade de ser religioso por

105 O autor faz referéncia aos perigos do “mercado de bens religiosos” (PARADA FILHO, 2006, p. 33).
106 Radicalidade da pessoa: conceito proposto por Tillich que indica que a pessoa ¢ guiada por um sentido
existencial radical, absoluto para ele.



158
exceléncia. [...] A capacidade religiosa ndo pode ser separada da capacidade de
pensamento e acao da criatura (MOSQUERA APUD SCUSSEL, 2007, p. 60).

5.2 0S HORIZONTES DA FE SEGUNDO A REVISAO DA LITERATURA

No presente topico falaremos das categorias que estao atreladas a fé, segundo os autores
estudados. Conseguimos depreender nove categorias, a saber: 1) Fé: muito além da razdo,
elemento atrelado a totalidade humana; 2) A Intima Relagio entre a Integralidade do Ser, a sua
Fé e Aquilo que lhe ¢ Incondicional; 3) Fé: o transitar entre a certeza e a incerteza; 4) A Fé e
seu Carater Relacional; 5) A Face Divina/Transcendente da Fé: abertura, busca e vivéncia no
cotidiano; 6) Fé: aposta cega, adesdo pura, entrega antes de qualquer racionalidade; 7) Fé e
Liberdade: um elo possivel sob a égide do comprometimento com nossa autenticidade; 8) F¢:
resposta a uma palavra revelada; 9) A Dindmica da Fé. Desse modo, passaremos agora a

discorrer sobre cada uma dessas categorias.

5.2.1 Fé: muito além da razao, elemento atrelado a totalidade humana

A primeira categoria encontrada na revisao da literatura diz respeito a f¢é como um
elemento diferente da razdo e que ndo necessita de comprovagdo racional. A fé, nesse caso, ¢
um elemento constituinte da complexidade humana e € tdo importante quanto a razdo. Nessa
direcdo, SCUSSEL afirma que “A fé ¢ existencial e ndo depende de comprovagdes cientificas,
nem de dados historicos” (2007, p. 56). Ainda com o intuito de desvelar algumas sutilezas da
fé, SCUSSEL faz um breve resgate historico sobre a cisdo entre ciéncia e espiritualidade e nos
diz que:

Para que pudesse evoluir, o0 homem precisava explorar a natureza, tirando dela seu
sustento e seus luxos. Mas, para isso precisou afastar-se da natureza e tirar-lhe a
sacralidade. Para que a ciéncia pudesse evoluir, o caminho foi separa-la da
espiritualidade. No século XIV, algumas concepgdes filoséficas, mesmo dentro da
igreja, ja dividiam as verdades em cientificas e espirituais. Guilherme de Occam
afirmava que a fé e a razdo deveriam manter-se separadas. A razdo deveria limitar-se
ao estudo da natureza e a fé deveria voltar-se para as questdes espirituais e divinas. A
ciéncia existia para confirmar a fé e se alguma verdade da razdo contrariasse uma
verdade de f¢é, esta deveria prevalecer. Com o passar do tempo, influenciado por uma
visdo mecanicista de mundo, o homem ocidental passou também a fragmentar sua
vida. As dimensdes fisica, mental e espiritual foram concebidas independentemente,
como se ndo fizessem parte de um todo. Reforgou os opostos, corpo e alma, mente e
espirito, ao invés de uni-los e integra-los. Fez escolhas e excluiu. Ao adotar o
racionalismo como unico modelo e meta, chegou ao ponto de transformar a sua vida
numa completa irracionalidade (2007, p. 18-19).

Através das palavras de Scussel, vemos que essa divisdo entre as verdades cientificas e

espirituais ja estavam presentes antes mesmo da modernidade. Contudo, na modernidade, a



159
razao foi eleita como a dimensdo suprema do ser e, a partir dela, tentou-se explicar toda forma

de existéncia. Ainda sobre essa fala de Scussel, notamos que o mesmo denuncia a
unidimensionalidade do homem como uma forma irracional de conducao da vida, tendo em
vista a exclusdo das demais dimensdes. A énfase feita pelo autor nos dirige as questdes
espirituais / divinas que se interpdem em nossa vida cotidiana e que sao apreendidas através de
um tipo de f€, e nao por meio de uma ldgica racional. Ainda dentro desses horizontes, PEREIRA

afirma que

O verdadeiro sentido da fé foi se perdendo com o advento do paradigma cartesiano de
prevalecimento da razéo. Foi pensada como parte do conhecimento racional e logico,
invalidando o seu aspecto sobrenatural e mistico, a fé colocada dentro de uma
dimenséo ao alcance da razdo humana (2003, p. 28).

Dentro desse contexto, compreendemos que, na modernidade, a fé foi subjugada em
detrimento da razdo. Nao € nosso intuito superdimensionar essa polariza¢ao entre fé e razao;
acreditamos que tanto a fé quanto a razao tém sua relevancia na formag¢ao do ser humano. Para

PEREIRA,

A fé ndo objetiva humilhar ou diminuir a autonomia da razao nem limitar a sua a¢do
mas, fazer compreender o sujeito da atualidade, que nos acontecimentos se torna
visivel e atua o Deus de Israel. Muda assim, pelo olhar da fé, o conhecimento do
mundo e os fatos de toda a historia de humanidade. A fé aperfeigoa o modo de se ver
o ser humano interiormente, e amplia sua mente na descoberta da presen¢a dinamica
de Deus nos acontecimentos cotidianos (2003, p. 31).

A partir da afirmagdo acima, notamos que a autora realiza uma espécie de alargamento
da compreensao do mundo e dos atos cotidianos, uma vez que nos aproxima da descoberta da
presenca dindmica de Deus nos acontecimentos cotidianos. O que chamamos a atengdo nessa
fala da Pereira vai muito além da discussdo teologica, porque se debruca sobre o acesso a uma
outra realidade que nao € visivel, mas que € capaz de impactar aquele que se abre para vé-la.

A nosso ver, e partindo dos autores que falaram sobre esse assunto na revisao da
literatura (PEREIRA, 2003 e SCUSSEL, 2007), a fé ¢ um elemento que esta relacionado as
dimensdes mais sutis do ser humano. Tais dimensdes, a titulo dos trabalhos pesquisados,
encontram-se expressas pelos termos religiosidade, espiritualidade, sagrado, divino,
sobrenatural e mistico. Assim, a fé€ nunca pode ser apreendida pela racionalidade, uma vez que
¢ de uma outra ordem. Segundo SCUSSEL, baseando-se em Paul Tillich, “a fé toca o corpo e o
psiquismo, contém todas as dimensdes do ser, ¢ o ‘estar possuido por aquilo que nos toca
incondicionalmente’, ¢ a base e origem do ser e torna-se o centro unificador da vida” (2007, p.

56). Notamos, assim, que a fé ¢ um movimento que exige o ser em sua integralidade, e nao



160
apenas uma parte dele; sendo assim, ela também nao pode ser compreendida apenas partindo

de uma unica parte do ser. Quando observamos a fé como elemento pertencente a totalidade do
ser, compreendemos que ela se configura enquanto uma ag¢do que engloba as multiplas

dimensdes do humano e que é capaz de suscitar o que lhe € proprio.

5.2.2 A Intima Relacio entre a Integralidade do Ser, a sua Fé e Aquilo que lhe é
Incondicional

Como vimos no primeiro subtopico, a fé¢ exige o ser humano como um todo. Essa ideia
de que a fé estd atrelada a nossa integralidade foi uma categoria recorrente nas pesquisas
selecionadas. Vale ressaltar que ndo podemos dizer que a integralidade humana que foi
suscitada pelos autores seja a mesma que embasa nossos estudos; também nao podemos dizer
que a no¢ao de integralidade entre os autores estudados seja a mesma. Porém, mesmo partindo
de nocdes diferentes sobre a integralidade, todos os estudos se referem a ela como totalidade
do ser humano. Partindo dessa compreensao inicial, vejamos a citagdo que Sandrini traz em seu
texto para evidenciar a relagdo existente entre a fé e as multiplas dimensdes constitutivas do

humano:

O ato de fé envolve todas as dimensGes da existéncia humana: racional, volitivo-
afetiva, historica, pratica, escatoléogica. Racional porque o ser humano busca
inteligibilidade para o que cré. Afetiva porque ama o que cré. Historica porque
interpreta tal verdade para o momento cultural em que vive. Pratica porque implica
obras, agdes, compromissos. Escatologica porque inicia ao que acontecerd em
plenitude para além da morte (LIBANIO APUD SANDRINI, 2007, p. 19).

Podemos ndo concordar com a citagdo acima no que diz respeito ao entendimento do
autor sobre quais sdo as dimensdes constitutivas do ser e como a fé se desvela em cada uma
delas, mas o que queremos mostrar, com essa afirmacdo, ¢ que o autor, partindo de sua
compreensdo das dimensdes que formam o ser humano, nos faz perceber que a fé perpassa todas
elas e que, dessa forma, o ato de fé € um ato da pessoa inteira. Nessa mesma direcdo, SCUSSEL

nos diz que

[...] existe em nds uma forga que nos toca incondicionalmente e que influencia nossas
escolhas. Paul Tillich chama esta forca de fé, e a caracteriza como um ato da pessoa
como um todo. E um ato de liberdade que participa da dindmica da vida pessoal. Ndo
¢ um simples sentimento, mas engloba o sentimento, a vontade, a razdo. 4 fé é um ato
da pessoa inteira, “é o ato mais intimo e global do espirito humano” (2007, p. 46)
(grifo nosso).

Desse modo, depreendemos que, para Scussel, quando o homem esta movido pela fé,
ele esta em contato com aquilo que lhe ¢ incondicional e assim realiza sua a¢do a partir de

todo o seu ser. Dentro dessa perspectiva, a fé ndo se resume a soma de acodes individuais do



161
ser; ela vai além de cada uma dessas a¢des enquanto cada uma delas ressoa a propria fé¢ do

ser. Ainda na tentativa de explicar sua nogao de fé, SCUSSEL nos diz que, quando o homem
se encontra em uma situagdo de inseguranca, ele busca encontrar o sentido de sua vida. Diante
dessa busca o homem “E movido por uma fé que o toca incondicionalmente e que faz parte
da sua vida como um todo, refletindo seu ser em seu fazer” (2007, p. 11). Baseado no
pensamento de Tillich, Sandrini (2007) enfatiza a importancia da preocupacao incondicional
do homem. Nesse ponto, observamos uma relagdo entre a unidade pessoal (cada homem), sua
fé e uma preocupacgao incondicional prépria. Dessa forma, a f¢ — uma orientacdo da pessoa
inteira em direcdo ao que percebe como incondicional — contribui para a assun¢ao do caminho
proprio de cada homem.

Faz-se mister enfatizar ainda que, a partir dessa breve discussdo, podemos notar que a
fé¢ demanda a totalidade do ser em todas as suas multiplas dimensdes e que ela nos toca naquilo
que ¢ incondicional para cada um. Nao obstante, a fé também nos coloca em contato com o

sentido e com o significado de nossas vidas.

5.2.3 Fé: o transitar entre a certeza e a incerteza

Alguns autores relacionam a fé a uma certeza e/ou a uma confianga, compreensao que
também foi evidenciada nas pesquisas que realizamos nos diciondrios de Lingua Portuguesa.
Nesse sentido, vejamos o que coloca PEREIRA

No Vocabulario Teolégico Biblico (:336-337) encontramos a definigdo de fé como
oriundas de duas raizes dominantes: aman (cf. amém) que conota a solidez e a certeza
e, batah a seguranca e a confianca. [...] O estudo do termo fé, na Biblia tem também
este significado... “A confian¢a que presta a uma pessoa ‘fiel’ e engaja o homem todo
inteiro [...]” (2003, p. 29) (grifo nosso).

A partir da afirmagdo acima, observamos que Pereira recorre, para falar sobre a certeza
e a confianca na fé, a sagrada escritura e aos seus estudos. Com isso, percebemos que a autora
trata a fé a partir de uma perspectiva teoldgica. Procuramos observar se, em seu texto, apareceria
alguma argumentagdo mais detalhada sobre a certeza e a confianca na fé, mas ndo notamos
outra menc¢ao a essa tematica.

Para SCUSSEL,

A fé engloba a certeza e a incerteza, por ser um ato realizado por um ser finito, que
esta tomado pelo infinito e para este se volta. “F¢é ¢ certeza na medida em que ela se
baseia na experiéncia do sagrado. Mas ao mesmo tempo a fé € cheia de incerteza, uma
vez que o infinito, para o qual ela esta orientada, é experimentado por um ser finito.”
(TILLICH, 2002, p. 15). A davida torna-se um elemento necessario e constituinte da
fé num processo dialdgico, no qual ndo ha separacdo e exclusdo, mas inclusdo e
dialogo (2007, p. 83) (grifo nosso).



162
Notamos que Scussel parte dos estudos de Tillich e entende que a fé transita entre a

perspectiva da certeza e a da incerteza, uma vez que ela ¢ a agdo de um ser finito tocado por
uma forca infinita (incondicional, sagrada). Nesse sentido, podemos depreender que, para esses
autores, a certeza da fé tem relacdo intima com a transcendéncia (aquilo que ¢ infinito),
enquanto a incerteza da fé estd ligada ao imanente (logo, finito, incerto). Numa compreensao
mais ampla, depreendemos que esse didlogo entre certeza e incerteza, no pensamento desses
autores, tem uma intima relagdo com a nossa realidade fenomenoldgica, a qual nunca pode ser
tomada como acabada e definitiva, mas que suscita no homem a busca por sua verdade mais

intima — aquilo que lhe ¢ incondicional.

5.2.4 A Fé e seu Carater Relacional

A partir da leitura das pesquisas encontradas em nossa revisao da literatura, observamos
que, em algumas delas, a fé estd diretamente ligada a relacdo que os homens estabelecem entre
eles. Vale ressaltar que, em Pereira (2003), a fé esta interligada a uma rela¢do entre um homem
comum e um outro homem que ja se encontrou com a fé. Enfatizamos que Pereira situa essa fé
dentro de uma perspectiva teoldogica-dogmatica, a qual se caracteriza como um assentimento a
uma verdade revelada através de uma outra pessoa. Ou seja, ¢ como se o homem, ao se
relacionar com certas “autoridades” da fé, pudesse encontrd-la através da mediacdo destas

pessoas. Vejamos as palavras de PEREIRA sobre esse tipo de fé:

O sujeito para ter uma fé madura deve ser “apresentado” a esse Deus através de
alguém. Ter recebido por alguém uma palavra sobre quem ¢ esse Deus, como fizeram
no antigo testamento os profetas, € no novo Jesus Cristo que apresentou Deus como
um Pai amoroso e cheio de misericordia (2003, p. 35).

Ressaltamos que, em nosso entendimento, a autora fala a partir de um ponto de vista de
uma fé dogmatica, na qual existe uma forma especifica e definida a priori de “encaminhamento
dos homens a Deus”. No entanto, existem autores que, como Scussel, falardo da importancia da
relacdo entre os homens para o desenvolvimento de uma fé¢ fomentadora da humanidade no
individuo. Desse modo, SCUSSEL cita diretamente Fowler para explicitar esse carater
relacional da fé: “A fé ¢ um verbo, ¢ uma forma ativa de ser ¢ comprometer-se, um meio de
adentrarmos € modelarmos as nossas experiéncias de vida. Ela é sempre relacional, sempre ha
um outro na f€¢” (2007, p. 40) (grifo nosso). Nas palavras do préprio SCUSSEL, “A fé ¢ um
processo interacional, ela existe na relagdo, se forma, funciona e ¢ modificada a partir da relacao
que estabelecemos com o mundo” (Idem, p. 46). A partir das reflexdes propostas por Scussel,

notamos que ndo podemos excluir a influéncia de outras pessoas em nosso percurso de busca e



163

107 Assim, outras pessoas e/ou comunidades podem ter importancia

de consolidacao de nossa fé
em nosso caminho de contato com o que reconhecemos como incondicional, com os valores
que, para nos, vao se tornando absolutos e com os quais nos comprometemos.

Chamamos a aten¢@o para a importancia dos outros no processo de desenvolvimento de
nossa fé — énfase que se confirma, no prisma buberiano, a partir de nossa esséncia ontologica:
somos seres relacionais; s6 nos desenvolvemos a partir das relagdes que estabelecemos em
nossas vidas. Vimos que os tipos de relacdo que os homens podem estabelecer entre eles podem
partir de suas totalidades (relagdo Eu-Tu, para Buber) ou de fragmentos de suas existéncias
(relagcdo Eu-Isso). Em nosso entendimento, quando alguns dos autores concebem uma relagao
humana que contribui para o desenvolvimento de uma fé ndo-dogmatica, eles estdo falando de

um tipo de relacdo em que os seres humanos estdo presentes com as suas totalidades.

5.2.5 A Face Divina/Transcendente da Fé: abertura, busca e vivéncia no cotidiano

Em nossas aproximagdes aos conceitos de fé apresentados pelos autores estudados,
encontramos, em algumas pesquisas, uma relagao existente entre a € e a postura de inteireza e
comprometimento do homem. Assim, a fé que se delineia dentro de uma perspectiva de
Religiosidade ndo ¢ simplesmente uma aceitacdo de uma verdade revelada por alguém, ela ¢é
uma acdo / um movimento que a presentifica nas atitudes do homem em seu cotidiano. Para
SCUSSEL, “A f¢ torna-se concreta, presente na vida humana, manifestando-se nos
comportamentos, nas atitudes, nos habitos e nos costumes” (2007, p. 28).

No estudo realizado por PEREIRA também encontramos uma meng¢ao a realizagdo da
fé no cotidiano do homem. Contudo, sua perspectiva se diferencia das perspectivas de Scussel

e de outros autores.

Partindo desses exemplos [a vida de Moisés, Abrado, Elias, e entre outros] a fé
ampliada em seu conceito tornando-se impulsora de mudanga, uma escolha
espontanea do sujeito que se engaja, em um processo de conversdo, buscando uma
mudanca de vida, onde realidades que ndo se véem, se tornam visiveis em atos e
situagdes concretas. Esse processo de conversdo, de mudanca de vida orientado pela
Palavra de Deus ¢ longo e arduo, transformando-se em ascese, que muitos sujeitos
ainda hoje em dia aceitam como desafio (2003, p. 67).

Pereira nos d4 exemplos biblicos que — como Moisés, Abrado e Elias — largaram suas
vidas e seguiram fielmente a palavra de Deus e, por isso, tiveram uma mudanca radical de vida.

Em nossa andlise, reafirmamos que compreendemos que a leitura da fé feita pela autora indica

107 Isso quer dizer que, mesmo pensando na fé¢ em uma perspectiva ndo-dogmatica, a relagdo do homem com
as outras pessoas ¢ um elemento importante para a formagao de sua fé propria.



164
uma visao dogmatica da fé; mas achamos importante extrapolar um pouco as palavras de Pereira

e refletir sobre outros elementos importantes que vao muito além dos dogmas. Nos chamou a
atencdo a énfase da autora para o fato de que a fé se torna propulsora de mudangas na vida
daquele que a cultiva, que se engaja a partir dela, tendo acesso, entdo, a realidades que ndo sao
visiveis, mas que “se tornam visiveis em atos e situagdes concretas”, como ela afirmou.

Pelo que compreendemos de nossas constantes aproximagdes ao fenomeno da f€,
conseguimos depreender que a dindmica da fé — num processo de abertura, de busca e de
confirmagdo dos valores transcendentes ou do sentido absoluto da existéncia — vai se
consolidando conforme compreendemos o que nos ¢ absoluto e o afirmamos em nossos atos
cotidianos. Esse processo continuo de aproximagao de uma esséncia propria, de busca e de
afirmacdo de uma autenticidade prépria pode, sim, aproximar nossos atos aos valores que
reconhecemos como absolutos para nos, tornando-os “visiveis” em atos e situagdes concretas —
como afirmou Pereira (2003).

Para SCUSSEL, na fé,

O que esta em jogo ndo ¢ uma atitude, um gesto, mas o ser, a pessoa como um todo.
Somente vivencio a experiéncia da fé quando me entrego incondicionalmente. Nao se
trata de algo de que podemos tomar posse, mas daquilo que o homem realmente
experimenta como incondicional, como aquilo que tem carater divino (2007, p. 82)
(grifo nosso).

Dessa forma, percebemos que a fé tem um carater divino/sagrado/transcendente e que
ela impulsiona o homem a uma vida ligada ao que lhe ¢ proprio e que ndo pode ser fruto de
uma mera transmissdo cultural; vida ligada a algo que estd enraizado naquilo que lhe ¢
incondicional. Na tentativa de tornar mais explicita a dimensao transcendente da fé, SCUSSEL

afirma que

Chamamos de Sagrado a tudo o que nos leva a esta relagdo com o transcendente, ao
que nos separa do profano, embora conviva com ele. A fé se expressa através da
linguagem dos simbolos. “4 fé como estar possuido por aquilo que toca
incondicionalmente ndo conhece outra linguagem sendo a dos simbolos. (...) O
simbolo fundamental para aquilo que nos toca incondicionalmente ¢ Deus”
(TILLICH, 2002, p. 33). Para Tillich, Deus ¢ o simbolo fundamental da fé. A¢ribuimos
caracteristicas humanas, como amor, poder, justi¢a, para designar simbolicamente o
divino, o santo. Ele chama o divino de santo e a santidade é um fendmeno passivel de
experiéncia. “O santo ¢ uma qualidade daquilo que preocupa o homem de forma
ultima. S6 aquilo que é santo pode dar ao homem preocupagao ultima. E s6 aquilo que
da ao homem preocupagao ultima tem a qualidade de santidade” (TILLICH, 1984, p.
183-184). (2007, p. 86) (grifo nosso)

A partir da afirmag¢@o acima, observamos que, para Scussel e para Tillich, a f¢ est4 ligada
a dimensao do divino, a qual também pode ser entendida enquanto santidade. Vale ressaltar que

essa dimensdo do divino / da santidade ndo ¢ algo que apenas alguns poucos iluminados



165
possuem. Para esses autores, todos nds somos capazes de agir divinamente, agir dentro de uma

santidade, uma vez que todos nds podemos ser movidos pelo incondicional. E partindo desses
horizontes que Scussel (2007) revela que a espiritualidade ndo pode ser restringida a rituais e
teorias religiosas, haja vista que, em certas circunstancias, essas perspectivas, ao invés de
colaborar com o caminho de desenvolvimento interior, acabam por abafar a dimensao divina

do homem. Conforme o referido autor,

E a fé que inicia em nods esse processo [de desenvolvimento interior] de forma
consciente. Sem ela, sem a crenga num poder Superior, sem a Esperanga da
transcendéncia, ndo havera alento, ndo havera motivacdo para o homem percorrer os
caminhos necessarios ao seu crescimento (SCUSSEL, 2007, p. 38).

Diante das colocagdes feitas ao longo desse subtdpico, podemos ainda dizer que a f&,
dentro dessas perspectivas aqui discutidas, ¢ propulsora de um desenvolvimento humano que

tem como base a transcendéncia.

5.2.6 Fé: aposta cega, adesio pura, entrega antes de qualquer racionalidade

O presente subtdpico aborda o fendmeno da fé a partir da leitura psicanalitica de Guarino
(2014), na qual a autora busca compreender tal fendmeno, seus mecanismos e sua importancia
em nossas vidas. Segundo a autora, compreender o fenomeno da fé € importante porque
vivenciamos, em nossa atualidade, uma crise de orienta¢ao / fundamentagao da vida humana,
cendrio em que se multiplicaram as seitas religiosas, os fundamentalismos e as guerras
decorrentes das diferentes orientacdes (GUARINO, 2014). E nesse sentido que a referida autora
concebe a relevancia do estudo do fenomeno da fé no presente momento.

Em seu trabalho, a autora parte da ideia de que a for¢a da fé se assemelha a forga de
uma aposta cega — pressuposto que permite, segundo a lente psicanalitica, comparar o
movimento da fé com o movimento da libido (GUARINO, 2014). Isso implica dizer que ambos
os movimentos “sao adesdes imediatas, irracionais, cegas, que antecedem a razao” (GUARINO,
2014, p. 6). Essa pré-compreensdo sobre o fendmeno da fé a situa no campo da irracionalidade,
anterior mesmo a razao.

Sobre os imbricamentos dessa comparagao entre a fé e a libido, achamos importante

contextualizar a explicagdo da autora:

Em que consiste a libido, a pulsdo? Trata-se de uma energia, uma for¢a que visa
encontrar um objeto que lhe dé total satisfagdo, um gozo absoluto, completo,
apaziguador, capaz de garantir sua realizagdo plena. [...] O apaziguamento absoluto
ndo ocorre, a satisfagdo nunca € plena, o desassossego permanece, volta, e a pulsdo
adere a certos objetos menores e procura realizar o gozo possivel, embora seu alvo
maior seja o impossivel. [...] Ora, segundo este raciocinio psicanalitico, a fé
[identificada como semelhante a libido] nada mais é do que esta for¢a que quer o que



166

ndo ha, que busca o impossivel e, ao invés de perceber que o impossivel é impossivel,
ocorre uma personificagdo deste além numa entidade protetora a que a fé se refere
como “Deus”, a transcendéncia, o além, o céu, o criador, o pai garantidor da paz etc.
Este lugar da plena paz ¢é preenchido por um rosto, uma entidade, um ente, um
transcendente, um nome (Deus, Jeova, Ala etc.). Este lugar ndo permanece vazio,
ganha um desenho, ¢ preenchido com uma fantasia delirante ou psicotica. Nao por
todas as pessoas evidentemente, mas para a grande maioria. S30 os chamados
religiosos (GUARINO, 2014, p. 6-7) (grifo nosso).

Nesse sentido, a fé busca uma transcendéncia, uma paz plena para o ser humano.
Contudo, para essa autora, a transcendéncia ou a paz plena nao existem. Gostariamos de refletir
um pouco mais sobre as implicagdes das colocagdes de Guarino no que diz respeito a
inexisténcia da transcendéncia. Para tanto, faremos um paralelo entre suas ideias e as ideias que
ancoram nossa pesquisa. Para nos, a transcendéncia em si ndo ¢ possivel de ser acessada em
sua plenitude; todavia, partimos da ideia de que ela abriga os valores propriamente humanos.
Sendo assim, o homem, quando se abre para os seus valores, se aproxima da transcendéncia.
Segundo Rohr (2013a), ndo temos como comprovar esses valores através da racionalidade, mas
também ndo conseguimos nega-los com plena seguranga através de nossa racionalidade. Ante
a esse imbroglio, o homem s6 pode ter certeza da existéncia de tais valores se ele se compromete
existencialmente com estes (ROHR, 2013a). Dentro desse horizonte, o pensamento de Rohr
abre espaco para a possibilidade de nos aproximarmos da transcendéncia. No caso de Guarino,
a mesma nega de antemao uma aproximacao do homem a dimensao transcendente. Em nenhum
momento de seu trabalho, a autora fala sobre os valores que estdo ligados a transcendéncia.

A fenomenologia e a hermenéutica nos ensinam que, mesmo divergindo dos autores
estudados, podemos e devemos ampliar nossos horizontes a partir do didlogo com eles. Sendo
assim, mesmo nao concordando com algumas concepgdes de Guarino, pudemos perceber,
através delas, que a fé, quando concebida estritamente a partir de pressupostos imanentes'®,
perde a conexdo com os valores transcendentes e, dessa forma, tem seu sentido existencial
esvaziado.

Ressaltamos ainda que nos chamou aten¢do o alerta feito pela autora contra as
identidades muito rigidas e as adesdes muito arraigadas a determinadas institui¢des, dogmas
etc. O que ela nos alerta ¢ que o apego demasiado a quaisquer desses elementos pode levar ao
fanatismo e as suas consequéncias nefastas: “Toda a violéncia encontrada entre os diversos
grupos sociais, sejam eles, povos, paises, torcidas organizadas nos estadios de futebol,

religiosos, etnias, casais, estados etc. tem como origem as adesdes demasiadamente fixadas, as

108 Em nosso entendimento, por basear seus estudos sobre a fé na psicanalise de Freud, a autora acaba por
ndo admitir a possibilidade de transcendéncia humana.



167
identidades muito rigidas, que se tornam sintomas” (GUARINO, 2014, p. 10). Trazer esse alerta

da autora para o debate sobre a influéncia da fé no processo de formagao humana reforga nossos
pressupostos fenomenologicos-hermenéuticos, uma vez que enfatiza a necessidade de
compreendermos esse processo da fé — partindo da concretude humana — de forma dinamica,

aberta e reflexiva.

5.2.7 Fé e Liberdade: um elo possivel sob a égide do comprometimento com nossa
autenticidade

Em dois dos autores pesquisados (SCUSSEL, 2007 e SANDRINI, 2007), notamos uma
interligacdo entre a fé e a liberdade. A partir de reflexdes de Scussel (2007) sobre o
imbricamento entre fé e liberdade, compreendemos que a fé significa/representa uma acao livre
do homem, a qual se baseia no centro de sua existéncia. Nesse sentido, a liberdade que
representa a acdo de um eu auténtico € uma acao livre porque podemos escolher ndo executa-
la, podemos recusa-la. Assim sendo, SCUSSEL evidencia que a fé “Nao ¢ uma forca irracional,
um ato inconsciente. A f¢ ¢ uma questdo de liberdade que nos leva a agir a partir do nosso
centro. Liberdade e fé ndo sdo antagdnicas, estdo juntas e transcendem tanto os atos racionais,
como os ndo-racionais da vida humana” (2007, p. 81) (grifo nosso).

Se Scussel apresenta uma fé que parte de uma abertura ao que nos € proprio e
incondicional, que caminha lado a lado com a liberdade, Sandrini (2007), por outro lado, nos
fala de uma fé que se baseia em uma palavra revelada e na aceitacao (ou ndo) de um dom de
Deus. Dentro desse contexto, a fé caminha unida a liberdade, no sentido de que a aceitacao do

dom de Deus (da fé¢) evidencia sua liberdade.

A fé ¢ uma resposta a uma palavra revelada e ela s6 existe quando ha um ser
transcendente que fala através da profecia ou da escrita. Ela ¢ um dom, inclusive a
propria resposta & palavra. E uma resposta livre porque o dom pode ser recusado,
igualmente (SANDRINI, 2007, p. 19).

Percebemos que Scussel e Sandrini refletem de formas diferentes sobre a interligacdo
entre a fé ¢ a liberdade. Particularmente, a nossa visdo da relacdo entre fé ¢ liberdade, a titulo
desse trabalho, se aproxima da discussao travada por Scussel (2007). Desse modo, podemos
dizer ainda que, a nosso ver, essa liberdade advém, primeiramente, de uma abertura ao que
consideramos proprio, nosso, auténtico; posteriormente, advém da percep¢ao daquilo que nos
toca de forma incondicional, de forma integral; e, por fim, do nosso comprometimento cotidiano
com aquilo que nos ¢ proprio/incondicional. Assim, fé e liberdade caminham sob a égide do

comprometimento com 0 nosso eu auténtico.



168

5.2.8 Fé: resposta a uma palavra revelada

O presente subtdpico apresenta uma outra categoria atrelada a fé: ela consiste, também,
em uma resposta a uma palavra revelada; ou seja, uma vez que o homem entra em contato com
algo que lhe exija e que represente o divino (o sagrado ou o transcendente) para ele, o homem
pode respondé-lo — e esta resposta ao que lhe representa o transcendente seria justamente a fé,
como uma espécie de resposta integral do ser humano a palavra revelada.

Nossa interpretacao encontra suporte no trabalho de SANDRINI, o qual afirma que

A fé é uma resposta a uma palavra revelada e ela s6 existe quando ha um ser
transcendente que fala através da profecia ou da escrita. Ela ¢ um dom, inclusive a
propria resposta & palavra. E uma resposta livre porque o dom pode ser recusado,
igualmente (2007, p. 19).

O autor parte da Teologia para conceituar a fé, mas nossa observacao sobre essa fala vai
mais além e vislumbra implica¢des filosoficas mais amplas. Partindo do que Sandrini afirmou
acima, depreendemos um elo possivel entre sua concepgao sobre a fé e a concepgdo dialdgica
que Martin Buber tem sobre a existéncia humana. Precisamos explicar: Buber entende que os
demais seres, coisas e situagdes “falam” conosco o tempo todo e que nds, enquanto seres
singulares, devemos escutar tais exigéncias do mundo e identificarmos, em nossa esséncia, uma
resposta auténtica (LEAO, 2018) — essa é a concepgdo dialdgica de Buber que engloba o
homem, o mundo que o cerca (com tudo aquilo que o habita) e uma nogao de santificagdo do
cotidiano, a qual se configura nesse didlogo ativo, continuo e vivo entre a esséncia singular do
homem e o mundo concreto que o cerca.

Pois bem, Sandrini (2007) concebe a fé como uma resposta a uma palavra revelada e ¢
aqui que vamos além do campo teoldgico, ampliando e problematizando o que significa essa
palavra revelada e essa resposta: partindo da concepgao dialdgica de Buber, concebemos a
palavra revelada como aquilo que nos ¢ exigido em nosso cotidiano pelos demais seres, coisas
e situagdes — exigéncia que corresponde ao apelo incondicional que nos aborda a partir de nossa
esséncia, avisando que algo nos ¢ demandado, que algo nos ¢ exigido naquele momento. A
resposta a essa palavra revelada, por outro lado, seria justamente a acao integral do homem que
escutou a exigéncia do mundo concreto que o cerca € buscou em seu intimo a resposta mais
honesta e propria.

Outro ponto importante a ser observado diz respeito ao trecho da fala de Sandrini (2007),
na qual ele afirma que uma palavra revelada vem de um ser transcendente que fala através de

uma profecia ou de uma escrita. Para melhor compreender essa passagem, precisamos,



169
primeiramente, resgatar a concep¢ao de Rohr (2013a) sobre a existéncia das dimensodes

imanentes e transcendentes em nossa constituicdo humana; e, posteriormente, analisar de
maneira mais ampla essa ideia de palavra revelada advinda de um ser transcendente. Como
vimos anteriormente, possuimos uma dimensao que esta situada na transcendéncia —a dimensao
espiritual. Como afirma Rohr (S/D), ao ambito da transcendéncia pertencem todos os valores
ético-humanos e os valores metafisicos. Com essa compreensao, voltamos a afirmacao de
Sandrini e entendemos que a f€, para esse autor, s6 existe quando estd atrelada a um elemento
da transcendéncia (identificados, por Rohr, como os valores supracitados). A presenca desse
“ser transcendente”, na verdade, pode ser concebida como a presenca de um (ou mais) dos
valores ético-humanos e metafisicos elencados anteriormente!®®. Em relacgdo ao trecho em que
Sandrini atrela a fé a uma palavra revelada ou a uma profecia, ndo temos como dizer com
precisdo se ele quis expressar uma ideia dogmatica ou ndo. A partir dos nossos estudos podemos
dizer que a palavra revelada na Biblia pode ndo se constituir enquanto um dogma, desde que
tal palavra seja capaz de tocar aquele que a leia, de possibilitar o encontro com o que lhe ¢
incondicional. Dessa forma, essa palavra revelada ndao pode ser tratada como uma norma de
conduta, mas tdo somente como uma possibilidade de encontro com o que nos foi revelado e,

consequentemente, nos € Unico.

5.2.9 A Dinamica da Fé

Achamos valido tecer algumas consideragdes acerca da dindmica da fé, muito embora
essa tenha sido uma categoria apenas enfatizada por um autor (SCUSSEL, 2007). Em nossa
compreensdo, essa categoria evidencia uma perspectiva de que a fé estd presente em toda a
existéncia, mesmo quando essa existéncia a nega, como no caso da logica cartesiana. Esse termo
dinamica da fé ¢ discutido no trabalho que analisamos a partir de Paul Tillich. Tanto Scussel
quanto Tillich evidenciam que a fé ndo some nem desaparece, pois ela € necessaria e universal;
evidenciam que a fé s6 pode ser trocada por outra manifestagdo de fé. Essa ¢ a esséncia da

dindmica da fé. Nessa dire¢ao, vejamos o que afirma SCUSSEL.:

Se a fé de uma pessoa se apresenta como ilusoria, fundamentada em coisas passageiras
e transitorias pode levar a pessoa a perder o sentido da vida. Quando somente uma ou
outra das fun¢des que constituem o ser humano ¢ identificada com a f€, o sentido da
fé e da vida desfigura-se. 4 fé esta ligada com a natureza humana, por isso é
necessaria e universal. Ela ndo surge da vontade, nem da razdo, nem dos sentimentos,
nem de autoridades externas. Envolve o todo do ser humano e é a sua preocupac¢do
ultima com a vida, o seu sentido e significado de viver. Ela ndo desaparece, s6 pode

109 Rohr (S/D) exemplifica os valores ético-humanos (amor, amizade, fraternidade, principio da nao-
violéncia, caridade etc.) e os valores metafisicos (liberdade, unido, Deus, eternidade etc.).



170

ser trocada por outra manifestagdo de fé. Se tivermos consciéncia desta dindmica da
fé ndo perderemos o sentido da existéncia, nem o significado do nosso viver estara
fundado em coisas finitas, terrenas e passageiras (2007, p. 83) (grifo nosso).

Refletindo sobre as palavras do autor e sobre o contexto que explica a dindmica da fé,
buscamos compreender mais detalhadamente essa dinamica. Desse modo, pudemos depreender
que a afirmag¢do do autor, que nao cai num relativismo superficial, é que a fé ¢ a preocupagao
ultima do ser humano com a vida, com o seu sentido e que, portanto, se ela se fundamenta em
coisas ilusorias ou passageiras, podera contribuir com o esvaziamento do sentido da vida. A fé
¢ dinamica, portanto, porque em sua condi¢do de elemento naturalmente humano (ou seja,
inegavelmente presente), pode apresentar uma oscilagdo no que diz respeito a sua
fundamentagdo — pode basear-se, de um lado, em elementos passageiros ou pontuais de nossa

existéncia ou pode, de outro lado, basear-se em algo que nos toca incondicionalmente.

5.3 CONSIDERACOES A PARTIR DA REVISAO DA LITERATURA: O IMBRICAMENTO
ENTRE RELIGIOSIDADE, FE E EDUCACAO

A partir de tudo o que refletimos nesse capitulo, gragas as contribuigdes das pesquisas
encontradas em nossa revisdo da literatura, achamos valido fazer algumas breves consideragdes
sobre os imbricamentos que percebemos entre as categorias encontradas nessa revisdo € o
campo educacional.

Como vimos anteriormente, falar em Educagdo implica em considerar que o processo
de formacdo humana é composto por algo que vai além das teorias, dos métodos e das técnicas.
Nesse sentido, os autores estudados em nossa revisao realgaram essa nogao ao defenderem,
primeiramente, que o ser humano ¢ multidimensional, enfatizando que a Educacdo ndo pode
conceber o ser humano como apenas um ser racional. Complementando esse argumento, a
grande maioria deles anuncia que o homem ¢ portador de uma dimensdo mais sutil, a
Religiosidade, atrelada a busca do sentido da vida e a uma autenticidade propria. Portanto,
compreender a existéncia dessa dimensdao humana e as consequéncias cruciais do cuidado com
ela consistem, em nossa analise, em uma grande contribui¢do para o campo educacional.

Outro elemento que consideramos uma contribui¢do importante das pesquisas para a
Educacao diz respeito a questdo ética. Ao tratarem sobre a tematica da fé, podemos dizer que a
grande maioria dos autores identifica esse fendomeno como constituinte da natureza humana e
diretamente atrelado a agdo ética, uma vez que a relacionam com os valores transcendentes que,

por vezes, sdo identificados como divinos. Nesse sentido, lembramos que, em nosso



171
entendimento, a educagiio implica a responsabilidade sobre a vida humana (ROHR, 2013a).

Sobre isso, os trabalhos pesquisados geralmente indicam que a educagao deve abordar a questao
da fé na formagao do homem porque esta tematica tem relacao direta com o sentido da vida que
esse homem desenvolvera. O que os autores parecem indicar é que a abertura, a aproximacao e
o cuidado do homem com os valores que ele identifica como proprios sao centrais a formagao
humana — principalmente em uma época marcada por uma crise de orientacao.

Apos essas breves linhas que retratam nossa incursao junto aos estudos encontrados em
nossa revisao da literatura, percebemos que estes deixam de legado ao campo educacional
importantes consideracdes sobre a tematica da fé. Esse nosso entendimento baseia-se
principalmente no contraste que pode ser observado entre as contribuigdes desses autores
pesquisados (conforme elencamos em nossa revisao) e as inumeras pesquisas do campo que
retratam a fé de forma superficial ou catequética; compreendemos, assim, que a tematica da fé
teve um importante desvelamento para o campo educacional. Nao obstante, percebemos que o
fenomeno da fé, concebido a partir do campo educacional, ainda apresenta inimeras e
importantes lacunas, a saber: a) aprofundamento sobre as diferentes formas de aquisi¢ao da fé
e suas consequéncias formativas; b) diferenciacdo entre os diversos tipos de fé e suas
implica¢des para o campo educacional; c) detalhamento comparativo sobre as diferencas
formativas de se basear a fé em elementos passageiros/finitos ou em elementos transcendentes;
d) pesquisas de campo que observem as nocgdes de fé dos educadores e as possiveis
reverberacgdes dessas nogdes no processo formativo dos educandos.

Nesse sentido, nosso trabalho avanga no que diz respeito ao desvelamento da forma de
aquisi¢ao de uma fé propria ao buscarmos elucidar como se deu esse processo de aquisi¢ao pelo
filésofo e educador Martin Buber. Esperamos, com isso, que possamos contribuir tanto para as
discussdes sobre as possiveis saidas ndo-dogmaticas a crise atual de sentido, quanto para a

(res)significagdo da tematica da fé no cendrio atual marcado por fundamentalismos religiosos.



172
6 REVISAO DA LITERATURA SOBRE BUBER E A EDUCACAO

A presente revisdo da literatura, a segunda que realizamos neste trabalho, foi feita com
o objetivo de levantarmos a literatura existente sobre o pensamento educacional de Buber e, por
conseguinte, referéncias nestes trabalhos sobre a tematica da fé. Especificamente, nossa busca
inicial nos direcionou a escolha de trés termos de pesquisa: Buber, Educacao e f¢.
Posteriormente, devido a escassez de trabalhos que abordassem diretamente estes trés termos,
direcionamos nossa ateng¢ao aos trabalhos que abordavam o pensamento educacional do filésofo
do didlogo e, dentro destes, possiveis mengdes a tematica da fe.

Nesse sentido, buscamos artigos, dissertacdes e teses que tratassem desse assunto nos
portais da ANPED, da BDTD e da CAPES; mesmo procedimento que o realizado na primeira
revisdo da literatura. Nosso intuito foi o de buscar trabalhos que abordassem as categorias
Educacdo e fé a luz de Martin Buber, mas ndo conseguimos encontrar trabalhos que tenham
abordado diretamente esses temas. A categoria fé ndo foi abordada diretamente nos trabalhos
estudados, foi apenas citada indiretamente ou utilizada como um termo usual de escrita — e ndo
como uma categoria de andlise. Por isso, nossa revisao da literatura se viu restrita as elaboragdes
buberianas sobre a Educagdo. Mesmo assim, encontramos algumas mencdes ao termo fé em
alguns trabalhos.

Em relacdo ao portal da ANPED, delimitamos o recorte de pesquisa entre o 23° encontro
nacional (realizado no ano de 2000) e o 28° encontro (realizado no ano de 2017). Dessa busca,
encontramos apenas um artigo que contemplava as condig¢des iniciais para escolha de trabalhos.

Sobre a pesquisa feita no portal da CAPES, realizamos dois tipos de pesquisa: no
primeiro, utilizamos trés termos de busca: Buber, Educacdo e Fé, mas ndo encontramos
trabalhos que se encaixavam em nossas condigdes de pesquisa; no segundo tipo, utilizamos
apenas os termos Buber e Educacao, dai apareceram 62 (sessenta e dois) resultados, dos quais
apenas 13 (treze) artigos contemplavam as condi¢des iniciais citadas anteriormente.

Por fim, também realizamos estes dois tipos de busca, citados acima, no portal do BDTD,
mas encontramos resultados distintos. Para a busca pelos trés termos, surgiram 207 (duzentos
e sete) resultados. Para a busca pelos dois termos, surgiram 1758 (um mil, setecentos e
cinquenta e oito) resultados. Apds uma pesquisa atenta aos titulos, aos resumos e as palavras-
chave dos trabalhos encontrados, filtramos 11 (onze) trabalhos que foram selecionados para

embasar a presente revisao da literatura, os quais se dividem em seis dissertagdes e cinco teses.



173
ApoOs a selegao destes 25 (vinte e cinco) trabalhos, passamos a fase de leitura dos

mesmos e de catalogacao dos conceitos utilizados pelos autores sobre as nogdes de Educacao e
de Fé em Martin Buber. Nesse sentido, realizamos varios refinamentos que nos ajudaram a
compreender quais categorias mais se destacavam na teoria buberiana sobre a Educacdo
humana e sobre a fé. Para retomarmos os termos utilizados em nossa metodologia, tais
refinamentos correspondem a giros hermenéuticos em busca de um sentido mais aproximado
ao utilizado pelos autores estudados.

Conforme as analises que realizamos dos conceitos destacados a partir dos estudos
encontrados, através dos diversos giros hermenéuticos, conseguimos compreender que quatro
categorias mais gerais se destacavam e pareciam abarcar as demais categorias; sdo elas: 1) os
pressupostos indispensaveis a compreensdo de homem e de Educacdo em Martin Buber; 2) a
compreensdo de Mundo para Buber; 3) a compreensio de Homem para Buber; 4) a
compreensdo de Transcendéncia para Buber.

Assim, apos realizarmos o levantamento dos conceitos educacionais que os autores
estudados destacaram da obra de Buber, achamos importante compreender como se desenhava
essa nogao educacional do referido tedrico. Isso nos levou a buscar os pressupostos
educacionais que embasam tal no¢do, os quais envolvem necessdria e intrinsecamente o homem,
o mundo e a transcendéncia. Tal movimento tedrico nos aproximou ao entendimento proprio
daquilo que ¢ a Educagdo do homem no pensamento de Buber.

Dessa forma, o primeiro horizonte que destacamos indica os tracejos do que Buber
compreende em relacdo ao homem — sujeito e objeto da Educagdo —, apresentando um elemento
que consideramos como pressuposto indispensavel a toda discuss@o aqui travada: o homem ¢
um ser essencialmente relacional (s6 se reconhece como tal em meios as relagdes que
estabelece), que vive em uma realidade essencialmente dialdgica (tudo ao seu redor o interpela,
“fala” com ele — sejam outros seres, situacdes ou coisas). Sendo assim, Buber nos diz que o
homem ¢ um ser essencialmente relacional que ndo nasce pronto para o didlogo com o mundo
— isto ¢, ndo nasce um ser dialdgico pronto e acabado; nasce, sim, dotado da capacidade de se
tornar um ser dialogico. A Educagdo, por sua vez, encontra seu lugar justamente no espago
existente entre esse ser relacional potencialmente dialogico e o mundo que o cerca. Ao longo
dos topicos abaixo, desenvolvemos alguns dos limites enxergados por Buber para a Educacao
e para o educador.

ApoOs a abordagem desse primeiro horizonte, no qual apresentamos os pressupostos que

entendemos como indispensaveis a compreensao humana e educacional de Martin Buber,



174
dedicamos outros trés topicos para apresentar e aprofundar as no¢des buberianas sobre o mundo,

o homem e a transcendéncia — lembrando sempre que estes elementos ndo podem ser
considerados isoladamente, sob o risco de enfraquecerem e falsearem a compreensdo
antropologica, filoséfica, educacional e ontologica de Buber. Essa no¢do de imbricamento e
indissociabilidade entre os conceitos buberianos ¢ um elemento que aparece enfaticamente nos
trabalhos pesquisados. Dificilmente achamos, nos autores selecionados, alguma referéncia
teorica buberiana sobre o homem que prescinda de sua relagdo com o mundo ou que ndo faga
mengao a questio transcendente de sua existéncia.

Essa afirmacao ¢ importante de ser ressaltada porque os elementos tedricos, praticos e
existenciais legados por Buber aos estudiosos sdo intensamente imbricados, inextrincaveis,
indissociaveis uns dos outros; ou seja, tecer qualquer explanacao que aborde um dos elementos
atribuindo a ele uma ordem de importancia sobre os outros corre o risco de perder-se em
coeréncia ou em fidelidade a obra.

Ap0s essa breve apresentacdo de algumas reflexdes que derivaram de nossa revisao da
literatura sobre Buber, Educag¢do e Fé, passamos ao desvelamento dos imbricamentos
encontrados e refletidos a partir da ampla e indissociavel gama de elementos que delineiam uma

nocao educacional em Martin Buber.

6.1 PRESSUPOSTOS INDISPENSAVEIS A COMPREENSAO HUMANA E
EDUCACIONAL DE MARTIN BUBER

Para compreendermos o pensamento buberiano sobre a educacao ¢ preciso compreender
0 que ¢ o homem para este tedrico. Um primeiro entendimento indispensavel nessa empreitada
diz respeito a defesa, feita por Buber, de uma ontologia da relagdo, segundo a qual o ser humano
sO se realiza essencialmente, em sua humanidade, numa relagdo com os outros seres. Ou seja,
concebido como um ser isolado do mundo, o ser humano ndo atinge sua esséncia humana. Essa
¢ uma concepcao ontolodgica que aponta para a esséncia dialogica de nossa existéncia (nos
encontramos sempre em relagdes que nos dirigem a palavra, que nos interpelam e que podem
se tornar dialdgicas). Compreender a nossa esséncia relacional, a primazia do didlogo e o
impulso de interligacdo que nos habita € um passo importante para compreendermos o papel da
educacdo no que diz respeito ao encontro pedagogico e ao percurso formativo dos educandos.
Nesse mesmo sentido, refletirmos sobre o conceito liberdade no pensamento buberiano também

¢ imprescindivel para desvelarmos seus horizontes educacionais.



175

6.1.1 Ontologia da Relacido / Primazia do Dialogo

O presente topico afirma a condi¢cdo humana como natural, essencial e necessariamente
relacional, isto é, que a humanidade do homem s6 se manifesta através das relagdes que este
estabelece. Essa ¢ a ontologia da relacao que Buber atribui aos homens, e ¢ dessa caracteristica
natural que derivam a primazia do didlogo e o impulso humano de interligar-se aos demais seres
e coisas existentes.

Quando buscamos identificar uma caracteristica essencialmente humana que sirva como
base a nogdo educacional buberiana (entendendo a Educagdo como formacao do homem),
encontramos na grande maioria dos autores que estudaram a filosofia buberiana a caracteristica
relacional e dialdgica (no sentido de que o homem est4 inserido em um mundo que lhe fala
através de varios seres, coisas e situagdes — aos quais o homem pode responder; para além disso,
esse mesmo mundo também pode escutar e responder as demandas proprias deste homem).
Essa ¢ a caracteristica ontoldgica relacional e dialégica do homem.

Essa compreensdo dialogica e relacional do homem nos faz conceber a importancia
desses elementos para a Educagdo em Martin Buber e, consequentemente, nos aproxima de sua
nog¢ao sobre a formacdo humana do homem. Conforme aponta SANTIAGO, ¢ justamente no
centro dessa discussdo sobre a esséncia relacional e dialégica do homem que compreendemos

o porqué de os tedricos chamarem Martin Buber de filésofo do didlogo:

O didlogo ¢ a propria esséncia do educativo, e ndo uma simples estratégia
pedagdgica. Nessa perspectiva, a interligacdo torna-se central ao projeto
formativo de Buber, que situa unicamente no didlogo a possibilidade da
realizagdo do humano: “Somos seres aos quais estd sendo dirigida a palavra;
pensando, falando, atuando, criando, influenciando podemos nos tornar seres
que respondem [Antwortende]” (2008, p. 329) (grifos da autora).

Sobre isso, Cardieri (2015) nos diz que a identidade do homem se constitui na relagdo
que o homem estabelece com os demais homens e que nessas relacdes somos movidos por um
desejo de estabelecermos uma relagdo mutua e dialdgica, na qual somos reconhecidos como

seres auténticos e na qual reconhecemos a autenticidade do mundo.

[a identidade do homem] se constitui nessa relagdo com o outro e, nessa vivéncia,
movemo-nos pelo “desejo de que o mundo se torne para nés pessoa presente [...] que
nos acolhe, nos reconhece assim como nds a ela, que se confirma em nos, assim como
nos nela.” (BUBER, 1993, p. 292 APUD SANTIAGO, 2012, p. 4). Esse ato originario
de confirmag@o mutua, que decorre do entrar em relagdo, é constitutivo do humano e
fundamento do processo educativo. Nesse sentido, a tarefa educativa contribui para
favorecer a vivéncia auténtica, que implica tanto a percepcdo da dimensdo pessoal
quanto da exigéncia comunitéria da acdo educativa (CARDIERI, 2015, p. 5).



176
Ainda no mesmo sentido apontado acima por Cardieri (2015), PARREIRA afirma que

“Em Buber nao ha possibilidade do homem se atualizar sozinho, excluido de interrela¢des. Para
o filésofo a pessoa s6 ¢ gerada no individuo a partir da sua relagdo com o mundo” (2010, p.
122). Isso quer dizer que considerar o homem fora de suas interrelagdes estabelecidas ao longo
de sua vida ¢ ignorar o seu processo de humanizacdo (de tornar-se humano). Sobre essa
argumentacao, todos os autores estudados afirmam essa mesma condigao relacional do homem
em formagdo. Dentre estes, destacamos uma passagem da dissertacdo de LIMA, na qual o
teorico resume essa condi¢do humana ao apontar que somente em relagdo o homem consegue

encontrar um fundamento que o faga viver:

Na filosofia da relagdo de Buber, o homem ¢, essencialmente, um ser que da sentido
a existéncia no ambito do inter-humano. Somente na esfera dialégica o homem pode
encontrar o fundamento que o faz viver. Sobre o principio da relacdo, Buber
desenvolve a sua visdo antropoldgica e da pistas de como a ética e a educagdo podem
encontrar sustentacdo segura nas categorias do didlogo e da autenticidade (2011, p.
39).

Aos poucos vamos desvelando a compreensdo buberiana do que ¢ essa relagdo — um
encontro entre os seres que vai muito além do que a simples convivéncia ou a simples

10 ¢ a responsabilidade

tolerancia da coexisténcia, uma vez que ela envolve o didlogo em si'
diante daquele(a) com o qual se estd interligado. Ampliando ainda mais essa concepgdo e
apresentando novos elementos, Santiago (2008) nos diz que a afirmacgao da ontologia da
relacdo e da primazia do didlogo ndo admitem a absolutizagdo da noc¢do de liberdade. Isso
porque quando se fala em sentido da vida ou fundamento da vida humana é comum vermos
surgir a afirmagdo da liberdade como um valor primario, anterior aos demais que se sabem
também importantes. Mas o que os tedricos estudados afirmam € que priorizar a liberdade

como valor fundamental pode isolar o homem em si mesmo, o que colocard em risco sua

condicao essencialmente relacional.

[...] Buber rejeitara a possibilidade de a liberdade representar um valor supremo,
mesmo a considerando um “valioso bem”. Por isso, podemos afirmar que Buber
ndo pretende negar a legitimidade da emancipag¢do, mas, sim, reconhecer que
absolutizd-la pode converter-se numa destrui¢do da relacdo (SANTIAGO, 2008,
p- 327).

Em nossa compreensao, a restricdo feita por Buber a absolutizag¢do da liberdade como
um valor supremo nos encaminha, antes, a reflexao sobre a responsabilidade que deriva dessa

relagdo dialogica concebida pelo fildsofo. Percebemos que os autores estudados concebem a

110 “Dialogo em si”, na filosofia buberiana, ¢ entendido como a dindmica viva e constante da eterna
possibilidade do escutar e do responder ao mundo, e do falar, do ser escutado e do ser respondido pelo mundo. A
marca essencial ¢ a mutualidade na relagdo: desde a confirmacdo da existéncia até a responsabilidade que deriva
desta relag@o.



177
liberdade, na teoria buberiana, como uma possibilidade de estabelecer lagos, vinculos, relacdes

— ¢ ndo como um valor supremo em si (ser livre ou nao); a questdo aqui assume outros
contornos € nos aponta o significado de uma vivéncia dialdgica: a responsabilidade inerente a
toda e qualquer relagdo. Ao mesmo tempo em que a condig¢do dialdgica nos situa na condi¢ao
de seres interpelados pelo mundo — mundo este que se torna concreto através das demandas
dos seres, coisas e situagdes que se nos apresentam —, a filosofia buberiana enfatiza a nossa
condicdo humana de liberdade de nos ligarmos a esse mundo concreto ou ndo; de nos

conectarmos a estes seres, coisas € situagdes ou nao.

Mas o que seria a escuta e a resposta responsavel? O caminho ¢ apontado por Buber
(2009): “aquele que vive dialogicamente, alguma coisa ¢ dita no decorrer habitual das
horas e ele se sente solicitado a responder” (p. 54). A resposta responsavel parte da
escuta do outro. [...] “Educacdo ¢ relagdo” que acontece na dindmica de “voltar-se
para o outro” como ele é (Buber, 2012, p. 93) e ndo como desejo que seja (KRAMER
et al., 2016, p. 140).

Pensar a Educacdo a luz dessa condi¢cdo relacional e dialogica, como vimos, nos
encaminha a reflexdo sobre a postura assumida pelo ser humano singular (individual) enquanto
ser-situado-no-mundo-e-com-o-mundo. Ou seja, vimos que o homem sé encontra sua esséncia
quando participa de uma relacdo dialdgica, mas também vimos que, por esséncia, tal relagao
dialogica so pode ser estabelecida quando o homem decide livremente escutar e responder ao
outro (como uma espécie de livre obrigacdo''). Pensar a Educagio em Buber, portanto, implica
pensar em “Uma educacdo que permita conscientizar o homem de seu potencial dialogico”
(LIMA, 2011, p. 135), incluindo nessa nocdo as condi¢des relacionais, dialogicas, de
responsabilidade e de liberdade.

O estudo feito por TUNES nos ajuda a desvelar essa condi¢do essencialmente dialdgica
do ponto de vista educacional. A autora ¢ enfatica ao afirmar que o ponto de vista buberiano
sobre a educagdo “[...] ndo se reduz a um conjunto de principios ou normas gerais previamente
determinadas. O lugar da educag¢do ¢ na relacdo como uma palavra-ato que instaura uma
realidade relacional pautada no didlogo” (2015, p. 8). A mesma autora vai além e nos diz que o
primordial para a educacao ¢ o fomento de possibilidades relacionais, nas quais os educadores
falem “com” seus educandos, ¢ nao “deles” ou “sobre eles” (TUNES, 2015).

Outro elemento importante que diz respeito ao imbricamento entre a “esséncia

4

relacional e dialogica do homem” e a “Educagdo” ¢ a autenticidade. Vimos que o

111 Sobre o tema da livre obrigagdo, identificamos uma intima ligacdo entre essa postura dial6gica apontada
na obra de Martin Buber e a tematica da dadiva de si pensada a partir da obra e da vida do sociélogo Marcel Mauss,
o qual estudou o motor da agdo humana e chegou a conclusio de que sdo os estabelecimentos de vinculos que
motivam nossas agoes. Sobre isso, ver Lira (2015).



178
estabelecimento de relagdes dialdgicas passa pela escuta do outro, pela confirmacao da

existéncia do outro como um ser singular, pela livre responsabilidade de responder as demandas
do mundo; a partir dessa perspectiva, os tedricos pesquisados destacam a autenticidade como
outro elemento fundamental. A ideia que perpassa os estudos pesquisados ¢ que cada ser
humano possui uma esséncia propria, singular, sua; e que o objetivo desses encontros dialdégicos
¢ justamente o de possibilitar o encontro dessas esséncias proprias € o auxilio as suas
consolida¢des na forma de uma existéncia auténtica. “O didlogo ¢ a atitude condicional para

haver educagdo auténtica. [...]” (LIMA, 2011, p. 98).

O estabelecimento de relagdes auténticas ¢ uma condi¢@o para a formacdo, algo que
pressupde € a vivéncia da totalidade da relagdo, enquanto experiéncia do Inter-
humano. Nessa perspectiva, a propria educacao se compreende como relagdo “direta,
isenta de propdsitos, cujo fim é ela mesma” (BUBER, 1987, p. 93). Educar significa
a possibilidade de conduzir o educando a mudancas na sua relacdo com o outro, com
o mundo, levando-o a pronunciar a palavra TU, que significa formar para uma
existéncia auténtica (SANTIAGO; ROHR, 2006, p. 9) (grifos dos autores).

Compreendemos, através dos pensamentos de Lima (2011) e de Santiago e R6hr (2006),
que as relacdes dialdgicas, por representarem a esséncia do homem, também devem representar
a esséncia do encontro entre os seres que se assumam como singulares. Isso nos leva a
compreender o porqué de o termo autenticidade acompanhar os termos relagdo, Educagdo e
existéncia: o objetivo de toda a filosofia buberiana encaminha o homem singular a busca e a
assuncao de sua esséncia propria em meio a um mundo repleto de outras existéncias que podem,
também, encontrar e assumir suas autenticidades.

Pensar a Educagdo a luz dessas categorias buberianas nos conduziu a reflexao sobre a
finalidade da Educacao e sobre a necessaria reconfigura¢do desse conceito, uma vez que o foco
formativo deixa de contemplar exclusivamente as necessidades sociais de adaptacdo do homem
aos costumes e ritos sociais e enfatiza a importancia essencial da busca pela autenticidade de si

mesmo e das relagcdes que estabelece. Sobre isso, SANTIAGO nos afirma que

A finalidade da educa¢ao ¢ o compromisso com a formagdo de seres capazes
de estabelecer relagdes auténticas com o outro. Isso pressupde a superacao
de uma visdo meramente adaptativa dos individuos as exigéncias sociais, € que
se assuma como condicdo basica para educar: a formagdo de uma consciéncia
unificada, capaz de lidar com as situa¢des singulares da realidade, buscando, na
medida do possivel, estender a propria experiéncia de comunidade para as esferas
sociais. A defini¢do, ao mesmo tempo em que nos deixa entrever o sentido da
educagdo, também caracteriza a relagdo, enquanto nucleo essencial do educativo.
A relagdo é, dessa forma, o meio e o fim, o telos do processo educativo. E a relagdo
dialégica de um Eu e um Tu, como possibilidade do auténtico e genuino vinculo com
o0 outro, a quem nos dirigimos como Tu, voltando-se para ele como ele ¢, assumindo-
o em sua totalidade (2008, p. 311-312) (grifos da autora).



179
Isso implica dizer que a Educagao busca formar seres humanos para a busca de suas

autenticidades singulares e para o fomento de relagdes auténticas que estes venham a
estabelecer com o mundo, nas mais diversas situagdes concretas e cotidianas (SANTIAGO e
ROHR, 2006; QUERETTE, 2007; SANTIAGO, 2008; PARREIRA, 2010; LIMA, 2011; ROHR,
2013a; CASSEB, 2015; CASTRO, 2015; SILVA, 2017; LEAO, 2018; PENA, 2019). E ¢
justamente nessas relagdes auténticas que o homem encontra a base para se formar como sujeito

humano:

As aprendizagens decorrentes da exploracdo dos materiais ¢ dos objetos sdo
importantes, mas as aprendizagens advindas das relagdoes sdo fundamentais para a
constitui¢do do sujeito e para a humanizacdo (KRAMER et al., 2016, p. 146).

Nesse mesmo sentido, PARREIRA consolida essa compreensao:

Constatamos em Martin Buber que s6 ¢ possivel educar por meio da interacdo
verdadeira e reciproca; por meio do co-existir espontaneo. Porque, o que seguramente
educa a pessoa, seja a crianga ou o adulto, ¢ a relagdo verdadeira, a existéncia pessoal,
a presenca ¢ a responsabilidade de quem se dedica a fungdo educadora (2010, p. 134).

Consciente da importancia dessa interacao verdadeira e reciproca para o pensamento
educativo em Buber, PEREIRA APUD GUENDELMAN afirma que a Educac¢do acontece “...]
numa linguagem de interpelacao e resposta, que se intensifica até a responsabilizacao” (2019,
p. 14). Talvez esta seja uma imagem que nos ajude a compreender bem a interrelagdo entre os
conceitos vistos até entdo, a imagem da Educagdo como uma relagdo que busca a autenticidade
dos seres através da escuta atenta e respeitosa do outro, mas também de si mesmo, num
movimento de busca pela autenticidade que se intensifica com as diversas situagdes de

assuncao desta autenticidade até a responsabilidade pelo mundo.

6.1.2 A Realidade Primordial e O impulso (instinto) de Interligacao

Desvelando ainda mais a nog¢do educacional em Martin Buber, chegamos a alguns
elementos que aprofundam a compreensao ontologica-relacional-dialogica do homem e da
realidade e que, além disso, apresentam uma importincia central em relacdo ao
desenvolvimento do individuo humano. Aqui cabe a énfase explicativa: Buber sempre concebeu
0 homem em sua relagdo com o mundo concreto, mas sempre buscou compreender a
singularidade do individuo, o processo de formagao pelo qual o homem se desenvolve rumo a
autenticidade e, concomitantemente, rumo a responsabilidade para com o mundo concreto.

Sendo assim, partindo da compreensdo dos elementos apresentados no subtdpico
anterior, achamos importante demarcar um delineamento bem especifico sobre o que

encontramos na literatura, a saber: o que ¢ a formagao na perspectiva buberiana e como esta ¢



180
concebida. O homem, ser singular e potencialmente dialégico, possui em sua esséncia uma

realidade primordial (ou realidade original/primitiva) que o guia, como uma espécie de
fundamento sobre o qual todo o processo educacional deve ser erigido. A autenticidade do
homem singular encontra lastro nesta realidade primordial. Assim, também encontramos na
literatura a referéncia a existéncia de for¢as que atuam na intimidade do homem singular, no
sentido de aproxima-lo a esta realidade primordial; estas forgas sdo chamadas de forcas
formativas 1'? (ou forcas atualizadoras). Elas também fazem parte de uma concepcio
ontologica-relacional-dialdgica, a qual diz respeito a uma esséncia transcendente.

Além desses dois elementos, encontramos a referéncia a um impulso de interligagdo (ou
instinto dos vinculos), inato ao homem singular, que o guia naturalmente as relagdes com o
mundo. Podemos adiantar que a compreensao que se nos apresentou foi a de que o entendimento
buberiano sobre a esséncia humana nos encaminha, por um lado, a singularidade do homem
individual (sua autenticidade/realidade primordial), e, por outro lado, nos encaminha ao
estabelecimento de relagdo/de vinculos com o mundo (uma vez que somente em relagdo, o
homem pode concretizar sua autenticidade). Ou seja, a €nfase buberiana ndo absolutiza o olhar
ao individuo, tampouco absolutiza o olhar a relagdo com o mundo; ele nos indica os diversos
movimentos humanos em que o individuo vai se constituindo como um ser singular em face de
um mundo concreto que dialoga constantemente e que exige dele uma resposta.

Esses movimentos/giros de aproxima¢do do homem singular a sua esséncia propria sao
feitos sempre em face a concretude do mundo (em face das demandas dos demais seres, coisas
e situacdes) e vao aproximando o homem a sua autenticidade e a sua responsabilidade especifica
diante do mundo concreto sempre que este homem singular assume sua autenticidade nos
diversos encontros e decide se responsabilizar por este mundo concreto através das respostas
auténticas que encontra em seu intimo; respostas estas que se dirigem as diversas solicitagdes
do mundo. Ha, nitidamente, um imbricamento indissociavel e inextrincavel entre individuo

singular e mundo concreto; entre formagao humana e responsabilidade em face do outro.

6.1.2.1 A Realidade Primordial
Como vimos no presente topico, desvelar as linhas que compdem a noc¢do buberiana

sobre a Educagdo implica perceber e buscar compreender a interrelagdo indissociavel entre o

112 Abordaremos as for¢as formativas (ou atualizadoras) com maior aprofundamento no tépico 6.3 O
Homem.



181
individuo em formag¢ao e o mundo concreto — com todas as idas ¢ vindas dessa relacdao. Nesse

sentido, compomos o presente subtopico como uma forma de nos debrugarmos sobre a esséncia
desse ser singular em formacgao. Os autores pesquisados foram enfaticos em sublinhar a nog¢ao
de uma realidade primordial a caracterizar esse individuo e, além disso, destacaram também
que esta realidade ¢ o centro de toda e qualquer Educacdo; ¢ a esséncia sem a qual ndo se
concebe a Educagao, nem a formag¢ao humana do individuo.

Constatado esse pressuposto, buscamos compreender o que seria essa realidade
primordial para podermos ter uma noc¢do mais consistente do que caracteriza o humano e o
educacional para o filésofo do didlogo. Nao encontramos uma defini¢do direta sobre esse termo,
nem mesmo buscando as cita¢des diretas de Buber nos textos dos autores pesquisados. Mas o
exercicio hermenéutico-fenomenoldgico-multidimensional-relacional nos possibilitou um
vislumbre que nos motivou a lancar algumas linhas que possam nos conduzir a essa
compreensdo. Esse sera o primeiro passo do presente topico para que, contemplado um
horizonte de compreensdao sobre o que ¢ essa realidade, possamos apresenta-la como
pressuposto importante do educativo em Buber — juntamente ao préximo subtdpico, o impulso
de interligacao.

Compreendemos que a realidade primordial que fundamenta a existéncia de cada
individuo, no pensamento buberiano, corresponde ao que Rohr (2013a) denomina de dimensdo
espiritual. Aprofundando essa nocdo, os esforcos de compreensdo nos apontaram que a
realidade primordial abarca os aspectos transcendentes de nossa existéncia, a saber: a ontologia
da relagdo (uma caracteristica inata que nos impulsiona a busca por relagdes auténticas;
entendendo ai incluso o impulso de interligagdo), as forcas formativas, educativas ou
atualizadoras (as quais nos alertam, quando nos voltamos a elas, do que nos ¢ mais proprio, do
que nos atualiza como seres singulares, aproximando-nos, assim, de nossa esséncia) € o
elemento que embora ndo tenhamos encontrado como referido diretamente a nossa realidade
primordial nos estudos pesquisados, compreendemos ser essencial a realidade primordial do
individuo — a substdancia espiritual secreta que esta presente em todos os seres e coisas
existentes (BUBER, 2011). Em sua obra-sintese “O caminho do homem segundo o ensinamento
chassidico”, BUBER cita diretamente que “tudo esconde uma substancia espiritual secreta”
(2011, p. 46), uma “substancia sagrada do espirito” (Ibid., p. 48-49) que depende do outro (do
TU) para alcangar sua forma pura, sua completude. Ou seja, o filésofo do didlogo afirma
diretamente que esta ¢ uma substancia de alma presente em todos os seres e coisas, uma

substancia singular para cada ser/coisa. Além disso, BUBER também enfatiza que tal substancia



182
so “alcanca sua forma pura” (2011, p. 46), atualizada, integral, através da interagdo auténtica

com os seres com os quais o individuo entra em relacdo (os Tu’s). Isso quer dizer que, se
direcionamos nossa lente para o individuo em formagdo — aquele que demanda um Tu para
concretizar sua substancia de alma secreta (sua esséncia) —, falar em formag¢do humana e
integral implica a nogdo de responsabilidade devido a indissociabilidade entre a formagao do
individuo singular e a agao auténtica dos demais seres. Nesse caso, temos de um lado da relagao
alguém que se apresenta como ser em formagdo e que emana/emite sinais de sua singularidade
e de suas necessidades formativas aos demais seres, os quais — por outro lado — podem
responder auténtica e responsavelmente conforme consigam ‘“escutar” e se “abrir” para
encontrar, dentro suas proprias esséncias, uma resposta sincera (auténtica, propria) aquela
demanda.

Refletindo sobre esse tema tdo caro ao pensamento buberiano, LEAO nos diz que a
realidade primordial se encontra dentro de cada um de noés e que, por isso, ndo pode ser
compreendida de forma curricular, compartimentada e classificada segundo as técnicas
metodoldgicas; ou seja, “ndo se trata de um conteudo educacional que pode ser ‘curricularizado’
através de conhecimentos e técnicas aplicaveis a todos sem distingdo” (2018, p. 88). Ledo (2018)
vai além e identifica uma intima relag@o entre essa realidade original e o processo de atualiza¢ao
humana (que ¢ o processo de formagdo humana segundo Buber). Esse imbricamento serd
melhor desvelado mais adiante, no topico dessa revisdo da literatura que versa sobre o Homem.
O que podemos adiantar ¢ que o processo de atualizacdo do homem deve buscar e incentivar as
forgas (atualizadoras) que nos encaminham a nossa realidade original.

Ainda sobre a realidade original, ¢ importante ressaltar que ela condensa em si as forgas
formativas/atualizadoras que sdo responsdveis por nos indicar nosso caminho proprio
(SANTIAGO, 2008). Ainda segundo SANTIAGO, “O proprio Buber se recusou a
circunscrever o educativo a uma cosmovisdo, reconhecendo tratar-se [a Educacao] de
uma acdo que se funda em uma realidade primordial na qual se encontram as for¢as
formativas” (2008, p. 236). SANTIAGO também nos diz que essa realidade primordial ¢ “uma
fonte de inspiracdo que ndo se confunde com a visdo de mundo do educador” (2008, p. 241)

e que podemos

apreender dai o componente transcendente da questio, que perpassa e orienta a agcao
educativa: o trabalho de formagao consiste em abrir o caminho para essa origem, para
essa realidade primordial, pois nela se encontram as forcas formativas que
verdadeiramente irdo formar os individuos (SANTIAGO, 2008, p. 241).



183
A partir dessa compreensdo mais ampla do que se descortina sobre a realidade original,

devemos ter muito cuidado, como educadores, com nossas visdes de mundo, uma vez que elas
podem desviar nosso foco do que realmente importa: a realidade primordial de nossos
educandos, suas esséncias individuais. Esse € um importante elemento para compreendermos a
necessidade de concebermos a concretude do outro, sua singularidade — ele ndo ¢ produto da
minha imagina¢do ou das minhas elaboragdes racionais; ¢ um ser em si. O foco da agdo
pedagdgica se direciona a situagdo concreta, a esséncia que se apresenta ao educador. Pensando
especificamente em nossos educandos, a compreensao buberiana nos aponta que eles possuem
uma realidade primordial capaz de encaminhé-los a uma existéncia auténtica. O que os autores
estudados nos afirmam ¢ que esta realidade primordial possui as for¢as educativas necessarias
para dar forca a alma, no sentido de colocé-la em movimento auténtico e formativo. Ao
educador, cabe o papel de contribuir para a abertura do educando a essa realidade primordial, a
liberagdo das forgas formativas (SANTIAGO e ROHR, 2006; SANTIAGO, 2008; PARREIRA,
2010; LEAO, 2018).

Também achamos importante destacar que essa realidade original, fundamento sobre o
qual a Educagdo deve se assentar, nos ajuda a compreender o objeto de nosso estudo: o processo
fenomenoldgico de aquisi¢do de uma fé propria. Percebemos, assim, que essa compreensdo da
realidade original corresponde a uma espécie de amparo, de guia, de forca que nos protege, nos

guia e nos forma em dire¢do a uma fé propria.

6.1.2.2 O Impulso (Instinto) de Interligagao

Nos trabalhos pesquisados nessa revisdo da literatura, a qual buscou elucidar a
concepg¢do educacional de Martin Buber, encontramos referéncias de varios autores aos termos
“impulso de interligacdo” ou “instinto dos vinculos”. Ambos os termos dizem respeito a uma
caracteristica que Buber concebia como inata € comum a todos os seres humanos. Ela ¢ um
importante pressuposto para que possamos compreender sua concepg¢ao educacional.

De acordo com a defini¢io do Dicionario Priberam®?, o termo impulso significa uma
espécie de forca ou um ato que impele, que impulsiona, que coloca algo em movimento; ja o
termo instinto, para o mesmo diciondrio, corresponde a uma aptidao inata, um impulso
espontaneo independente da reflexdo (&, pois, uma forca ou um ato que coloca algo em

movimento). Dessa forma, podemos compreender resumidamente que temos em nosso intimo

113 IMPULSO. In: PRIBERAM, Dicionario Priberam da Lingua Portuguesa. Disponivel em:
https://dicionario.priberam.org/impulso. Acesso em: 25 jul. 2021.



https://dicionario.priberam.org/impulso

184
uma forca inata, que independe de nossa reflexao e que nos coloca em movimento em dire¢ado

ao estabelecimento de relacdes com o mundo concreto (seja ele representado por outras pessoas,
seres ou coisas). Mas essa definicdo resumida ndo alcanca a forca argumentativa que esses
termos carregam, quando concebidos dentro do pensamento buberiano.

Segundo a compreensdo buberiana, ¢ o impulso (instinto) de interligacao que possibilita
ao ser humano perceber-se dialdgico, uma vez que, mesmo sendo um ser ontologicamente
relacional, o homem nao € um ser dialdgico ao nascer — isso pode ser desenvolvido ao longo de
sua existéncia, de acordo com suas aproximagdes e respostas as diversas relagdes que
acontecem. E ¢ aqui que age o impulso de interligacdo, colocando o ser humano em movimento
de busca de relagcdes, de busca de vinculos — possibilitando, assim, momentos em que a vida
dialogica pode brotar e florescer em sua esséncia.

Ao colocar o ser humano em movimento, na busca por relagdes/vinculos, o impulso de

4

interligagio possibilita/favorece a0 homem a vivéncia da dindmica dialégica'’*, no sentido de

lhe apresentar, de forma constante e repetida, a dindmica em que, no decorrer do nosso espago-
tempo-existéncia, algo sempre nos € dito e a resposta sempre nos ¢ exigida. Segundo o
pensamento buberiano, ser impulsionado a essa dinamica viva da vivéncia dialdgica pode
possibilitar a0 homem a compreensao de sua condic¢ao relacional-dialdgica, uma vez que ele
sempre se considerard um ser em face de um mundo concreto, um possivel Tu nas diversas
dobras do cotidiano concreto. Nesse sentido, SANTIAGO nos diz que o impulso de interligagao
¢ um ato “constitutivo do humano”, um “ato originario de mutua confirmacao” (2008, p. 254);
entendendo-se aqui a confirmacdo do homem pelo mundo e a confirmacdo do mundo pelo
homem (esséncia dialdgica).

Esse predambulo nos permite compreender que o impulso de interligacdo ¢ um elemento
imprescindivel a formacao do homem que se dispde a apreender o mundo em seu estado de
sujeito — por estado de sujeito compreendemos como elemento concreto (real) e ativo; como
um elemento em si, com o qual compartilha-se a existéncia, sejam outras pessoas, seres vivos,
coisas ou situagdes. Essa compreensao de formagao humana que perpassa a filosofia buberiana

concebe necessariamente o mundo como sujeito ativo e concreto; € ndo como objeto passivel

114 Ao longo de nossas diversas aproximagdes as tematicas da formag¢ao humana, da esséncia dialdgica em
Martin Buber e dos estudos sobre a fenomenologia, a hermenéutica e a espiritualidade humana (entendendo-se a
espiritualidade como a esséncia existencial do homem), compreendemos que a dinamica dialdgica refletida por
Buber também pode ser compreendida pelo movimento que denominamos, neste trabalho, de hermenéutico-
fenomenoldgico-multidimensional-relacional. Esse movimento de formagdo humana por esséncia se caracteriza
também como essencialmente dialégico ao concebermos que a existéncia humana sé pode ser concebida, acessada
e desenvolvida em meio as relagdes (dialdgicas) que estabelecemos com o mundo concreto.



185
de manipulagdo. Aqui se faz necessaria uma nova énfase: essa compreensao nao nasce pronta

no espirito humano, s6 podendo ser desenvolvida ao longo da existéncia, o que nos leva a
perceber a importancia do debate educacional nesse sentido, uma vez que intervengdes que
favoregam as forgas educativas/primitivas que nos ligam ao mundo sdo e serdo sempre
necessarias.

Contribuindo para essa compreensao, PARREIRA nos diz que “a educagao cabe entao,
contribuir para desenvolver o instinto dos vinculos, cujo maior objetivo ¢ estabelecer ligagdes”™
(2010, p. 120). LIMA também enfatiza a importancia da educacdo nesse processo de formacao

de uma compreensdo dialogica da vida:

A educagdo acontece na coeréncia entre duas instancias, a da teoria e a da pratica, que,
na verdade, tém sentido somente se estiverem articuladas uma a outra. Quando
afirmamos que Buber sugere uma instancia fundamental ao terreno educativo,
podemos antecipar ao leitor que estamos nos referindo ao “impulso da interligagdo”
(2011, p. 102).

O que Lima quer enfatizar ¢ que pensar a educacao significa conceber, primeiramente,
a necessaria e indissociavel relagdo entre teoria e pratica — em outras palavras, entre o que
pensamos e nossas agdes no mundo. Em segundo plano, mas ndo menos importante, ele nos
apresenta que, para Buber, a instdncia fundamental desse necessario imbricamento na educacao
se encontra em nosso impulso de interligacdo. Isso porque, ainda segundo LIMA, esse impulso
¢ uma forca essencial, ¢ “a causa e o movente das capacidades humanas” (2011, p. 103); ¢ a
“responsavel pela humaniza¢do” do homem, no sentido de que conserva em si a esséncia
singular do ser, ao passo que também o conduz a uma relacdo dialégica com o mundo concreto.

O autor complementa:

A substancia do homem [...] refere-se a uma necessidade de ser, € ndo de ocupar-se.
Refere-se ainda a um apelo de tornar-se em contato com o mundo, através da
participagdo efetiva demonstrada na relagdo com os outros homens e com as
realidades que o circundam. Esse apelo essencial do homem ¢ inato, e se manifesta
nos anos iniciais da crianga, quando ela procura envolver-se intensamente com o
mundo novo do qual agora passa a fazer parte (LIMA, 2011, p. 103-104).

LIMA também afirma que o impulso de interligacdo corresponde a “verdadeira
esséncia inderivavel do homem™ (2011, p. 106). Isso implica a compreensao de que o homem,
quando concebido na perspectiva educacional buberiana, ¢ visto “[...] sob a perspectiva da
participagdo responsavel e reciproca no mundo, pois ¢ inata a necessidade humana de
relacionar-se com o Tu. Sem este principio, [...] o homem deixa de proferir a palavra Tu e,
portanto, de tornar-se Eu” (LIMA, 2011, p. 106).

O que percebemos com essa énfase de Lima € que o fundamental a se conceber, no que

diz respeito a educagdo do homem, conforme o pensamento buberiano, ¢ a esséncia relacional



186
de sua existéncia — s6 existe formag¢ao humana em meio as relagdes que este homem estabelece

com o mundo; mas o que o autor quis enfatizar nao € uma simples relagdo do tipo “estar-com”,
mas, sim, uma relagdo responsavel e reciproca com o mundo. “A plena realizagdo do homem
depende, portanto, da clara visao do impulso de interligagdo, que ¢é responsavel de realizar nos
encontros o primado de ser pessoa, de ser humano e, portanto, humanizar-se” (LIMA, 2011, p.
113).

Concluindo o presente subtopico, resgatamos um pensamento de SILVA sobre o papel
que o impulso de interliga¢ao tem para nés, educadores e pensadores da educacao: “Para Buber,
¢ o impulso de interligagcdo que guia o educador no estabelecimento da relacdo pedagdgica, que
¢ uma relacdo dialogica” (2017, p. 52). Com isso, queremos apenas pontuar que o subtopico
atual trata da formagdo do homem individual, mas também aborda o mundo no qual este ser
individual esta inserido, a Educacdo como um todo e também os educadores. Cabe-nos a
sensibilidade de pensar nossa pratica a partir dessa esséncia relacional-dialogica que nos

coloca em movimento em busca do estabelecimento de relagdes/vinculos.

6.1.3 Liberdade na Educacao: possibilidade de comunhao com o mundo

Pensamos na elabora¢do do presente subtopico a partir da importancia que o conceito
liberdade tem para a reflexdo sobre o homem e a Humanidade. Por ser um conceito de uso
corriqueiro e geralmente pouco aprofundado em nossas discussdes cotidianas, achamos
importante apresentarmos a concepg¢ao que Buber tem deste termo, uma vez concebido a luz da
Educagdao. Em nossa percepgdo, essa concep¢ao buberiana gerou um contraste em relacao ao
conceito de liberdade usado habitualmente e nos possibilitou refletir sobre o importante papel
da liberdade em nossa formagao humana.

Habitualmente ouvimos falar da liberdade como um importante valor conquistado pelas
sociedades democraticas e defendido historicamente por sua importancia para a vida humana,
individual e coletiva. Dessa forma, a liberdade geralmente ¢ concebida como um valor absoluto
a ser conquistado e preservado. Pesquisando o pensamento educacional de Buber, percebemos
que alguns autores ressaltaram que a abordagem do filosofo do didlogo a este tema defende a
tese de que pensar a Educagdo apenas pelo critério da liberdade humana ¢ um equivoco, ou seja,
que tomar a liberdade como objetivo ultimo da educacdo ¢ um erro. Nesse sentido, LIMA nos

afirma que

[...] a liberdade ndo pode ser tomada como meta educativa. O sentido educativo ndo
encontra sustentagdo no pressuposto absoluto concedido a liberdade, mas reconhece
o papel que a liberdade desempenha na preparagdo adequada do lugar onde se erguera



187

uma concepgao que refere-se verdadeiramente a esséncia humana (2011, p. 116).

A énfase de Lima ¢ bem objetiva e elucidativa: o equivoco geralmente cometido quando
se fala em liberdade como um tema educacional ¢ a sua absolutizagdo. Resumir a formacao
humana a simples reflexao sobre a liberdade ou nao do homem nao tangencia o que, para Buber,
¢ essencial: o papel que o homem singular tem nas relagcdes concretas que estabelece durante
sua existéncia, uma vez que, para Buber, o homem ¢ chamado constantemente a responder
autenticamente ao mundo concreto. O que interessava ao fildsofo austriaco era a assuncao da
autenticidade humana nos encontros que o homem tem em sua existéncia — ¢ dessa assungao
que depende a redencdo do mundo concreto.

Avessa aos extremismos, a filosofia buberiana ndo incorre no equivoco de compreender
a “nao absolutizagdo da liberdade” como um indicio de que a liberdade ndo importa para a
Educagao; pelo contrario, o pensamento buberiano ¢ enfatico ao afirmar que a liberdade ¢ o
ponto de partida da Educagao, “¢ o ponto criativo, ¢ o momento da possibilidade. Sem ela nada
tem éxito, ndo ha possibilidade de estar presente, de existir vinculos, de estar engajado na
relacdo, de entrar em comunhdo” (CASTRO, 2015, p. 77). Essa afirmag¢do nos fez compreender
que a liberdade ndo ¢ uma meta educativa, mas uma condi¢do imprescindivel, algo sem o qual
nao ha educagdo — tratando, assim, apenas de um ajuste de compreensao.

Para melhor compreendermos esse ajuste de percepgao sobre o conceito de liberdade a
luz da educacdo em Martin Buber, passamos a reflexdo que o mesmo fez sobre valores opostos,
um movimento explicativo e significativo de seu pensamento. Pensando o ato educacional por
exceléncia — o qual deve inspirar a abertura dos educandos as relagdes auténticas com o mundo
concreto, numa perspectiva de comunhao, de solidariedade e de unido —, Buber afirmou que o
oposto dessa abertura ¢ a coacdo, € o ato de for¢ar alguém direta e/ou indiretamente a aderir a

alguma visdo do mundo concebida pelo educador. Em suas palavras,

A coacao € uma realidade negativa e a comunhdo é uma realidade positiva; liberdade
¢ uma possibilidade, a possibilidade que volta a recuperar-se. O oposto a ser coagido
pelo destino, pela natureza e pelos seres humanos ndo ¢ estar livre do destino, da
natureza, e dos seres humanos, mas estar intimamente unidos e aliados a ele, a ela, a
eles (...). A coagdo na educacdo € o ndo estar em comunhao, ¢ humilhagao e rebeldia;
dessa forma, estar em comunhdo significa justamente isso na educagdo, estar
intimamente unido, ou seja, estar aberto e ligado a outros; liberdade na educagdo é a
possibilidade de comunhdo (BUBER APUD CASTRO, 2015, p. 77) (grifo nosso).

Nesse mesmo sentido, SANTIAGO complementa a afirmacao de Buber e nos diz que,
segundo o entendimento do filésofo austriaco, “O homem ¢ livre apenas na medida em que
¢ capaz de estabelecer relagdes auténticas” (2008, p. 258). Conceber, portanto, a liberdade

como uma categoria importante do pensamento buberiano nos encaminha a reflexao de que o



188
significado essencial da liberdade humana tem relagdo direta com a possibilidade do

estabelecimento de relagdes baseadas numa auténtica solidariedade.

Assim sendo, a coagdo nunca sera objeto da educacdo, uma vez que em matéria de
esséncia humana em formacao, a autenticidade de cada homem singular sempre sera objeto do
olhar educacional. A liberdade pela liberdade (como valor absoluto) também nao serd objeto da
Educagdo, uma vez que o horizonte de formag¢ao humana sempre fitard a solidariedade dos
encontros, a eterna possibilidade de interligagdo, de comunhdo e de encontro auténtico.

Encontramos em Xavier (2009) uma base importante para compreendermos
fenomenologicamente o papel da liberdade no processo de formag¢do humana. A autora situa
dois polos de horizonte, no qual podemos compreender a atitude humana diante do mundo: o
polo negativo € a coacdo, na qual o ser humano age puramente por mobiliza¢ao externa (seja
através do medo, de alguma ameacga, de alguma imposi¢do etc.); o polo positivo ¢ a
solidariedade, na qual o ser humano age a partir de uma mobiliza¢do interna e auténtica. Se
pensarmos no desenvolvimento da humanidade do homem, podemos conceber que, para Buber,
o estado “ideal” do desenvolvimento humano € indicado por esse polo positivo, no qual a agao
humana ¢ livre, responsavel e busca a solidariedade com o mundo concreto. A liberdade, para

Buber,

esta localizada entre esses dois extremos, constituindo, assim, o ponto de passagem
de uma situag@o a outra; ¢ um impulso de decisdo. [Isso porque para] A pessoa para
unir-se a uma realidade, primeiramente precisa ter-estado-em-si-mesma e, por meio
de sua capacidade de decisdo, estabelecer vinculos (XAVIER, 2009, p. 30).

A compreensao fenomenolédgica que Xavier (2009) teve sobre essa questao da liberdade
no processo de formag¢do humana, segundo Buber, foi extremamente precisa e por isso

entendemos que ela necessita ser explicitada aqui:

A pratica da liberdade como possibilidade de ser solidario, segundo o sentido atribuido
por Martin Buber, torna-se uma chance para cada educando de exercitar a propria
capacidade de escolhas; de exercer de modo sempre mais consciente sua
responsabilidade com os outros € com o mundo (XAVIER, 2009, p. 30).

Compreendendo o importante papel que a liberdade tem nesse processo de humanizagao
do homem, no processo de tomada de decisdo em prol dos vinculos, em prol da solidariedade,
encontramos uma afirmagdao de LIMA que resume o papel da educacdo no pensamento
buberiano: “[...] tornar os homens livres, isto é, capazes de fazer escolhas para si, no mundo,
ou obedecendo rigorosamente a consciéncia moral para as agdes verdadeiramente autonomas”

(2011, p. 115). PARREIRA também nos fornece subsidio importante sobre essa questao:

Liberdade ¢ responsabilidade. [...] Cabe a educac¢ao ndo somente propiciar espaco
para fluir a liberdade do aluno, mas também para atribuir sentido a essa liberdade, e



189

assim, ele (o aluno) ndo se afaste do educador, ndo se embrutega frente a funcdo
educadora, entre em ligagdo, estabelegca vinculos, viva a responsabilidade de uma
verdadeira vida com o outro (2010, p. 124-125).

6.2 MUNDO

Agora que ja conhecemos alguns dos pressupostos importantes a nogao educacional de
Martin Buber, vamos nos debrugar, de uma forma geral, sobre trés categorias que sdo
fundamentais ao seu pensamento: o mundo, o homem e a transcendéncia. Como enfatizamos
anteriormente, essas categorias precisam ser consideradas a partir de uma perspectiva
interdependente, uma vez que, para Buber, a compreensdo geral sobre o homem encontra-se
atrelada de forma indissociavel ao mundo no qual ele estd inserido e a perspectiva
divina/sagrada de sua existéncia (representada pela énfase dada por Buber as questdes éticas).
A educagao tem um papel importante nessas interrelagdes, uma vez que, segundo SANTIAGO,

em Buber,

A educagdo ¢ a expressdo de seu projeto tedrico e social, sem a qual ele ndo se
compreende, a0 mesmo tempo em que tal projeto encontra-se vinculado a uma
proposta educativa. Tal perspectiva parte de uma intima relagdo entre as visdes de
Humano (sua Antropologia/Ontologia), de Sociedade (seu pensamento social e
politico) e a dimensdo de transcendéncia (sua relacdo com o Tu Eterno), com a qual
se identifica sua visao do ético (2008, p. 45-46).

A partir de uma anélise geral do que nos dizem os demais autores pesquisados em nossa
revisdo da literatura, compreendemos que o pensamento buberiano sobre a sociedade pode ser
situado como sua preocupag¢do com o mundo, uma vez que o filésofo austriaco defende uma
postura dialogica do individuo diante de um mundo que se faz, concreta e constantemente,
exigéncia e responsabilidade (BUBER, 1991).

O que importa ao pensamento buberiano, nessa perspectiva, ¢ pensar o homem e suas
relacdes a luz da concretude real de sua existéncia individual, numa perspectiva de percurso
formativo, mas nao apenas isso; importa também iluminar a questao dos efeitos/consequéncias
das a¢des individuais no mundo concreto e para o mundo concreto (entendo ai também inclusos
os demais seres, coisas e situagoes). Essa preocupacdo com o ser individual em formacao, por
um lado, e com o mundo concreto em constante desenvolvimento, por outro lado, nos permite
compreender a dimensdo ética do pensamento buberiano, notadamente imbricada de forma
indissociavel a uma nocao transcendente da existéncia (a qual nunca direciona o homem para
além da concretude; pelo contrario, faz do lugar onde se estd e do aqui e agora categorias

fecundas que unem o homem, o mundo e a transcendéncia).



190
6.2.1 Concretude do Mundo: segundo Buber, nocao fundamental a formacao humana

Como afirmamos acima, importa saber que o ser humano em formagao, objeto de uma
educacdo que se compreende como formagdo humana, habita um mundo que o influencia
diretamente e que sofre influéncia de suas agdes. Essa ¢ uma no¢ao importante do pensamento
educacional buberiano: o homem estd inserido em um mundo concreto que esta repleto de
outros seres, coisas e situagdes. Existe, portanto, um imbricamento indissociavel entre, de um
lado, a existéncia e as acoes do homem individual e, de outro, a existéncia ¢ o desenvolvimento
desse mundo concreto. O que Buber nos aponta é que tal relagdo entre o individuo e o mundo
concreto pode ser dialdgica, pode ser baseada numa perspectiva de escuta, de resposta e de
autenticidade, sempre situada na concretude do momento presente.

E ¢ aqui que o pensamento buberiano se mostra enfatico: ndo ¢ possivel falar em
formagao humana e isentar o homem de relacionar-se concretamente com o mundo; qualquer
ideia, teoria ou outra abstracdo que possa ajudar o homem em seu desenvolvimento s ¢
considerada valida se o aproxima da realidade concreta do mundo. Sobre isso, SANTIAGO nos
diz que “Assumindo a concretude da existéncia como referéncia, Buber conclui que uma visdo
de mundo, e, por conseguinte, uma teoria educativa, ¢ tdo mais legitima quanto mais nos
aproxima da realidade” (2008, p. 246).

Falar em concretude do mundo ¢ falar sobre o que ¢ real em si, e ndo sobre o que nos
parece ser real. O outro ¢ uma realidade concreta em si, por mais que nosso pensamento elabore
mil e uma ideias sobre o que ele €, sobre o como ele € ou sobre o como ele poderia ser. Nesse
sentido, uma postura fenomenolodgica se faz imprescindivel: no trato com o mundo, devemos
buscar suspender nossas pré-compreensdes sobre ele para que possamos nos aproximar do
mundo ele-mesmo, de sua concretude. Essa postura fenomenoldgica corresponde, no
entendimento buberiano, a uma postura essencialmente humana e necessdria para nossa
formagdo e para o desenvolvimento do mundo. Isso nos faz ressaltar mais um elemento
importante: abordar a Educagcao em Martin Buber significa sempre abordar o homem e o mundo
no qual ele vive; significa abordar o ser individual e os demais seres com os quais ele convive,
sempre inspirado em uma perspectiva ética, dialogica e integral da realidade (tanto do individuo,
quanto do mundo).

Voltando o nosso foco para a questdo educativa e pensando o homem em formacao,

achamos importante enfatizar o que SANTIAGO e ROHR refletiram sobre o assunto:

Ao reconhecer a formagao humana como finalidade de toda agdo educativa, Buber
alerta para a importancia da realizacdo da existéncia como possibilidade que so6 se
encontra no lugar onde se estd. Uma vivéncia concreta que se realiza nesse mundo.



191

Além disso, ha um indicativo da tarefa do educador: orientar o educando no
enfrentamento das suas contradi¢cdes e conflitos internos. Compreende que as
mudancas no mundo dependem, também, da transformacdo de cada pessoa. Nesse
caso, “os principios éticos e morais devem levar em conta, para serem eficazes, a
singularidade de cada situacdo e adaptar suas exigéncias as circunstincias e
contingéncias. O mundo real permanece como unico meio que torna possivel a
concretizacdo de ideais e normas morais (ZUBEN, 2003, p. 18)” (2006, p. 14) (grifos
dos autores).

Ressaltamos a afirmagio de ZUBEN 4PUD SANTIAGO e ROHR sobre o que significa
a concretude no pensamento de Buber: “[...] o mundo rea/ permanece como Unico meio que
torna possivel a concretizacao de ideias e normas morais” (2006, p. 14). Ou seja, o mundo real,
aquele que existe na concretude, € o unico 16cus no qual podemos encarnar nossas concepgoes
e visoes de mundo. Refletindo sobre os trabalhos encontrados em nossa revisdo da literatura,
achamos importante ressaltar que os autores pesquisados frequentemente utilizam os termos
concreto ¢ real para se referirem ao mundo e a existéncia do homem individual. Com isso,
percebemos uma énfase que ressalta a singularidade de cada existéncia (ao nos lembrar que
cada uma ¢ real, concreta) e um alerta para que nao nos relacionemos com o que pensamos
sobre essas diversas singularidades, mas para que nos relacionemos com o que de fato elas se

nos apresentam.

Esta ¢ tonica pedagogica que marca a filosofia buberiana: a preocupacao do educador
com cada individuo singular (os educandos) e com o mundo que este encontrara
durante sua vida. A inten¢do pedagogica, como ja abordamos, ¢ a reden¢do do mundo
através da acdo do homem singular na concretude de sua existéncia. Dessa forma,
podemos dizer que a educag@o buberiana se dirige, enfaticamente, ao momento
presente e as consequéncias de nossas agdes humanas (LEAO, 2018, p. 133).

Considerando a importancia de conceber e de agir em relagdo ao mundo (e tudo o que
nele habita) a partir de sua condi¢do de concretude e de realidade, achamos importante ressaltar
uma contribuicdo desse pensamento buberiano a Educacdo. Pensando em nossas praticas
cotidianas como educadores, compreendemos que nos cabe uma questdo constante em cada
planejamento e em cada abordagem formativa: nossas bases tedricas/educacionais/existenciais

nos aproximam ou nos distanciam da(s) realidade(s) de meu(s) educando(s)?

6.2.2 Imediatez, Categoria Importante para Compreendermos a Noc¢io Antropo
Filosofica e Educacional de Buber

O que se segue no presente subtdpico ¢ a percepcdo fenomenoldgica-existencial-
educacional de Buber. Como o proprio filésofo sempre enfatizou, ndo podemos conceber o

homem isoladamente do mundo, bem como ndo podemos conceber a sua educagao excetuando



192
a sua existéncia e os diversos encontros que ele tera ao longo de sua vida. Por isso, a perspectiva

fenomenolodgica, a existéncia e a Educagao se apresentam imbricadas no presente subtdpico.

Para melhor compreendermos a importancia da imediatez nesse contexto, precisamos
relembrar que, para Buber, as visdes de mundo (ou as cosmovisdes sobre o mundo, ou os
modelos mentais sobre o mundo, ou as imagens que criamos sobre o0 mundo...) sdo necessarias
para que nos encontremos, nos posicionemos ¢ caminhemos nesse mundo; servem, portanto,
como referéncias, como uma espécie de base que precisa ser constantemente atualizada. Porém,
esses modelos tedricos ndo correspondem, em esséncia, a0 mundo em si. Esse pensamento
hermenéutico-fenomenolégico!™® sobre o0 mundo também vale para a educagdo, uma vez que o
que ¢ propriamente educativo (o que € propriamente humano —no sentido da formagao humana),
também demanda essa postura de abertura a concretude do outro e de compreensdo de que o
desvelamento da concretude do outro demanda vérias aproximagdes (varios giros
hermenéuticos) a concretude do outro. Nesse sentido, SANTIAGO nos diz que “O caminho
para a educacdo ¢ deixar-se guiar pela propria realidade, assumindo as suas solicitagdes;
possibilitando ao educando arriscar-se nesse caminho [...]” (2008, p. 255).

A partir disso, percebemos que Buber nos alerta para outra questao fundamental: levar
em consideracdo a eterna imprevisibilidade do mundo, das situacdes concretas e dos demais
seres. Conceber essa imprevisibilidade a luz de sua concepgao dialdgica significa compreender
que sempre estamos imersos em contextos que nos exigem de formas diversas e imprevisiveis.
E justamente por isso que nossas pré-compreensdes sobre o mundo e sobre os demais seres ndo
podem sobrepujar o encontro com o mundo, pois € apenas nesse encontro, nesse momento
imediato, nessa fracdo de segundos (fugaz, rapida e ndo manipulével pelo homem) que o
homem tem, de fato, a possibilidade de ver-se-inserido-no-mundo-e-com-o-mundo; aos homens
(e a0 homem singular), sao concedidos esses momentos de imediatez nos quais € possivel tomar
parte da concretude do mundo e da concretude da propria formagao.

Essa eterna imprevisibilidade do mundo e a nossa necessaria postura hermenéutica-

fenomenoldgica nos possibilitam compreender a razdo pela qual Buber nos aponta a

115 Enfatizamos que a fenomenologia nos ajuda com a énfase na suspensao de nossas pré-compreensoes para
nos aproximarmos da realidade concreta do outro ou do mundo, enquanto a hermenéutica nos ajuda com o
entendimento de que, para compreendermos qualquer coisa, sempre nos sdo exigidas sucessivas aproximagdes ao
que o outro ¢ e posteriores reflexdes sobre isso, num processo continuo (giros hermenéuticos) no qual vamos
desvelando uma noc¢do mais proxima a concretude, ela mesma, do outro ou do mundo. Essa perspectiva
hermenéutica-fenomenologica ndo pode ser concebida de forma dissociada, ou seja, ela demanda necessariamente
a suspensdo de nossas pré-compreensdes € as sucessivas aproximagdes a concretude do outro com o qual nos
deparamos — constituindo, assim, um movimento espiral que busca a aproximagdo ao ponto central, que é a
concretude do outro.



193
importancia de nos indagarmos constantemente sobre nos mesmos e sobre o mundo que se

encontra conosco, como se essa indagacao constante correspondesse a uma espécie de cuidado
com a esséncia propria e com a dinamica dos fatos e dos encontros. Nesse sentido, o significado
de imediatez na filosofia buberiana corresponde justamente a essa postura na qual nada se
interpde entre os seres em interacao; ou seja, nada medeia a relacao entre os seres; a relagao &,
assim, imediata, direta, franca, honesta.

Nessa perspectiva, LEAO nos diz que, segundo o pensamento de Buber, a imediatez

significa que o homem pode estabelecer uma relagdo direta e sem reservas com as
pessoas, as coisas e os lugares com os quais se relaciona nas mais diferentes
situagdes de sua vida. Entendemos que a imediatez diz respeito ao fato de que nada
se interpde nessa relagdo: nenhum objetivo individual, nenhuma projecdo idealista
ou politica, nenhum preconceito ou visdo a priori a respeito do outro (2018, p. 79).

Sendo assim, cabe ao educador o papel de apontar caminhos formativos e agir de forma
a respeitar o imediato do evento, a respeitar e a valorizar o encontro sem mediagdo. A énfase
que deriva do conceito de imediatez em Buber, portanto, nos faz compreender a fundamental
importancia de uma postura auténtica e direta (imediata) nos diversos encontros que
estabelecemos com o mundo concreto. Pensando na relagdo educativa, essa postura ¢
fundamental porque possibilita o estabelecimento da confianga no vinculo entre educador e
educando (SANTIAGO e ROHR, 2006; SANTIAGO, 2008; PARREIRA, 2010; LIMA, 2011;
LEAO, 2018). Como afirma PENA,

A confianga é o que permite a ruptura da incomunicag@o e ela s6 é obtida na medida
em que se participa imediatamente da vida dos alunos e se assume a responsabilidade
que dai deriva. A partir da confianga, o aluno sente-se incluido numa relagao dialogica
e aceita o educador como pessoa, acontecendo o que Buber (2003b) chamou de
encontro pedagdgico (2015, p. 77) (grifo nosso).

6.2.3 Educaciao e Comunidade

O presente subtopico apresenta a relagdo reciproca e indissociavel que existe entre as
nogoes de Educacao e de comunidade, segundo o pensamento buberiano. Isso implica dizer que
uma auténtica comunidade s6 ¢ edificada através da Educacdo; e que a Educagao, por sua vez,
s0 se da em meio a relagdes em que o espirito da auténtica comunidade esteja presente. Assim,
¢ preciso reconhecer a auténtica comunidade como objetivo da Educac¢ao, e a Educacao como

uma via de edificacdo da comunidade. Sobre isso, SANTIAGO nos afirma que

[...] a auténtica comunidade requer a educagdo, mas essa pressupde a realizagdo por
pessoas que vivem o sentido de comunidade e que sdo capazes de manifestar em si
mesmas este sentido. Nessa perspectiva, a educagdo visa possibilitar a consolidacao
de atitudes e valores reconhecidamente humanos e humanizantes, que se constituem
no chéo fértil da vivéncia no seio da propria comunidade. Afirmar a comunidade como
um pressuposto para o essencialmente educativo significa reconhecer que somente a
vida auténtica pode gerar autenticidade. Nesse caso, a existéncia é, pois, a Unica via
para a educag@o. Somente através de relagdes espontaneas entre educadores e



194
educandos ¢ possivel, realmente, construir a relagdo auténtica que caracteriza a
educagdo (2008, p. 307) (grifo da autora).

A fala que destacamos de Santiago nos permite compreender que a nogdo de
“comunidade” em Buber carrega consigo um significado mais amplo e fundamental para a
compreensdo de sua filosofia e do seu pensamento. A comunidade pensada e defendida por
Buber diz respeito as relacdes auténticas entre os seres humanos; diz respeito, também, a
“consolidagao de atitudes ¢ valores reconhecidamente humanos ¢ humanizantes” (SANTIAGO,
2008, p. 307). Isso quer dizer que a nogdo de comunidade ndo se restringe a um grupo humano
especifico e definivel a priori, quer seja ele geografico, ideologico, religioso ou étnico. Isso
quer dizer que a no¢do de comunidade em Buber rejeita qualquer rotulagdo que possa, de
antemao, segregar sujeitos humanos. Isso implica conceber, portanto, que todos os seres
humanos do mundo podem fazer parte e contribuir para a edificagdo de uma comunidade
auténtica. O mundo, assim, ¢ concebido em sua possivel e desejavel face de auténtica
comunidade.

Se a comunidade pensada por Buber, por um lado, diz respeito a consolidacao das a¢des
e dos valores propriamente humanos e humanizantes, a Educagdo, por outro, tem como o seu
projeto fundamental a “formacdo de uma nova sociedade, construida no alicerce da
solidariedade” (XAVIER, 2009, p. 28). Esse ¢ o pensamento buberiano sobre a Educacdo:
indissociavel de um projeto de mundo baseado na solidariedade e nos demais valores que
edificam a humanidade do homem.

Reconhecendo a importante e reciproca relagdo entre Educa¢do e comunidade,
entendemos que ¢ relevante ressaltar que as pesquisas encontradas em nossa revisdo da
literatura defendem que a educagdo sé pode ser efetivada por pessoas que vivam o sentido da
comunidade (SANTIAGO e ROHR, 2006; SILVA, 2006; SANTIAGO, 2008; XAVIER, 2009;
PARREIRA, 2010; LIMA, 2011; GUILHERME ¢ MORGAN, 2018; LEAO, 2018; PENA,
2019). Na pratica, isso quer dizer que Buber afirmava que a Educacgdo s6 pode se dar através
das pessoas que encarnam os valores que representam o sentido de uma auténtica comunidade,
a saber: a solidariedade, o respeito a alteridade, o didlogo imediato, o auxilio ao vir-a-ser do
outro etc. Como Santiago (2008) afirmou mais acima, a Unica via possivel para a educagdo
corresponde a existéncia humana, a qual encarna e vivencia, na concretude da relagdo auténtica
com os outros seres, o dialogo, o respeito, a solidariedade e a imediatez que demanda a dinamica

da existéncia.



195
Segundo o que nos dizem SANTIAGO e ROHR (2006, p. 4), a Educacio se constitui

no momento em que se busca edificar uma auténtica comunidade, uma vida auténtica na qual
as pessoas se relacionem entre si sem a media¢do de quaisquer elementos externos; isso nos
indica a intima, necessaria ¢ indissociavel relagdo entre educacao e comunidade: “Para Buber,
a educacao constitui-se numa dimensao fundamental na constitui¢ao da comunidade, a0 mesmo
tempo ela, a comunidade, ¢ a sua condi¢do de possibilidade” (SANTIAGO; ROHR, 2006, p. 4);
ou seja, os autores querem dizer a educagdo ndo existe fora de um ambiente de construcao de
uma auténtica comunidade. Dessa forma, a comunidade € a condi¢do de possibilidade da

educacdo.

[...] Comunidade [para Buber] significa, assim, uma multiplicidade de pessoas,
vivendo no aqui e agora, que estabelecem relagdes auténticas, totais, sem almejar
nenhuma finalidade, sem um ‘ter em comum’; o objetivo da comunidade é estar em
comunidade, ¢ um ‘estar com’ de forma dinamica, ¢ algo que acontece entre homens
em reciprocidade, sem que nada de pessoal ou objetivo se coloque entre eles. E o
elemento fundamental para a constru¢do da comunidade ¢ a vida vivida, cotidiana, o
contexto em que cada um esta inserido pelo destino. Nesse sentido, a educacdo, para
Buber, ¢ a preparacdo para o sentido de comunidade e, sendo assim, ela ndo pode ser
tedrica, ela s6 pode ocorrer através da comunidade, daquilo que os sujeitos
experimentam juntos (PENA, 2019, p. 511).

Essas afirmagdes nos ajudam a desvelar o teor fenomenoldgico, hermenéutico e
relacional do pensamento buberiano, uma vez que concebe a Educacdo como um processo
dindmico de forma¢do humana no qual a vida, ela mesma, nunca pode ser concebida a priori.
Pelo contrério, para que exista Educagdo, de fato, ¢ preciso “[...] reconhecer a necessaria
superacao de esquemas pré-estabelecidos que conduzam a mera adaptagdo de pessoas. Resulta
dai um pressuposto essencial para uma educagdo para a comunidade: a sua vinculacao a vida
[...]” (SANTIAGO, 2008, p. 309). Pelo que vimos até o presente momento, pensar em agoes
vinculadas a vida corresponde, no pensamento buberiano, as acdes que concebem e que
respeitem as no¢des de ontologia da relacdo, didlogo, impulso de interligagcdo, concretude do

mundo, imediatez e solidariedade (concebida na forma de uma auténtica comunidade).

6.3 HOMEM

O presente topico busca refletir sobre o entendimento que Buber tem do ser humano em
face de um mundo que se apresenta como concretude e de uma transcendéncia que permeia as
interrelacdes que ele estabelece com os demais homens e com o mundo concreto. Nesse sentido,

desvelamos a compreensao de Buber sobre a educagdo como uma questao de formagao humana,



196
de um voltar-se do homem a sua esséncia individual e, consequentemente, as suas acoes éticas

diante do mundo e da realidade dialdgica na qual esté inserido.

Seguindo em nossa argumentacgdo, vamos refletir, primeiramente, sobre o entendimento
buberiano sobre a formagdo humana e a importancia que tem a autoformagdo nesse processo.
Depois, vamos nos aproximar da importancia que a autenticidade, a espontaneidade ¢ a
coeréncia tém para o desenvolvimento humano, no que elas possibilitam a compreensao ¢ a
aproximacao do homem ao seu eu mais profundo. Por fim, a fidelidade ao pensamento e a obra
de Buber nos impulsiona a pensar o homem sempre em face do outro, numa perspectiva
dialdgica; por isso, o Gltimo subtdpico sobre o homem busca desvelar a responsabilidade que
deriva de sua existéncia; responsabilidade, esta, entendida como uma resposta auténtica ao

mundo.

6.3.1 Formacio Humana: finalidade de toda acio educativa

Pensar a educa¢do do homem segundo a filosofia dialdgica de Buber requer de nos,
primeiramente, compreender a esséncia ontologica, dialdgica e interrelacional do homem.
Como vimos nos pressupostos indispensaveis a compreensao humana e educacional de Buber,
o0 homem em formacao ¢ concebido a partir da ontologia da relagdo, da primazia do didlogo e
da realidade primordial que o move: o impulso de interligar-se ao outro. Sendo assim, voltar
nossos pensamentos a educagdo do homem significa ter em mente todos esses pressupostos.

Considerando o que ja foi dito e nos voltando a pensar o desenvolvimento que o ser
humano pode ter ao longo de sua vida, achamos importante situar alguns elementos relevantes
no pensamento educacional de Buber, como a integralidade, a esséncia relacional, a esséncia
dialégica, a nogdo de formagdo humana como processo de atualizagdo, o sentido religioso da
existéncia (ou o sentido espiritual, atrelado a questao da transcendéncia) e a busca pelo encontro
consigo mesmo e com o mundo.

Sobre a questdo da integralidade, vimos que os autores que estudaram o pensamento e
a obra de Martin Buber sdo enfaticos ao defenderem uma abordagem integral do ser humano.
Isso, na pratica, quer dizer que o homem em formac¢ao nunca poderd ser considerado apenas
por uma dimensao de sua existéncia, mas sempre em perspectiva de sua totalidade. Conforme
afirma SANTIAGO, a Educa¢ao, em Martin Buber, “¢ um processo que abarca a integralidade
da existéncia humana, ndo se restringindo, apenas, a aspectos cognitivos, identificados na
instrucao” (2008, p. 277).

Sobre a esséncia ontologica-relacional do homem e a esséncia dialdgica que permeia a



197
sua existéncia e a realidade que o cerca, ja detalhamos essas categorias no inicio do presente

capitulo, mas achamos importante enfatizar que parte da integralidade humana se caracteriza,
essencialmente, pela busca por relagdes, pela busca por estar-com-o-outro em contextos sempre
potencialmente dialdgicos. Isso diz muito do entendimento buberiano sobre a natureza humana
e sobre a realidade na qual este ser humano se vé inserido e participante. Assim, o homem ¢
concebido como um ser que, de forma inata, busca interligar-se aos demais, que so se reconhece
como homem (humano) em meio as relagdes que estabelece; e, além disso, que vive num mundo
concreto que fala constantemente com ele, exigindo uma resposta auténtica.

Aprofundando a compreensao sobre o que ¢ a educacdo do homem no pensamento
buberiano, faz-se necessario contextualizar que a Educacdo, para Buber, corresponde ao
processo pelo qual o ser humano busca a si mesmo (a sua esséncia propria, a sua individualidade)
através das interagdes/relagdes com o mundo concreto e vai, de forma continua, consolidando
a assuncao de sua esséncia propria nessas diversas interagdes/relacdes. Os autores estudados
nesta revisdo da literatura encontraram, nos escritos do filésofo austriaco, uma nomenclatura
para esse processo: processo de atualizagdo. Assim, a formacao humana, para Buber, significa
o processo de atualiza¢do do homem diante de sua esséncia individual, concreta. Isso nos remete,
novamente, a esséncia hermenéutica-fenomenologica-multidimensional-relacional de sua obra,
uma vez que o proprio percurso de formacao ¢ concebido em sua perspectiva de aproximacao
constante a esséncia individual (nunca de desvelamento total) ¢ de assungao cotidiana dessa
esséncia nos diversos encontros. LEAO nos diz que, para Buber, formar-se humanamente
significa

[...] aproximagio e assungdo cotidiana de nossa singularidade. E assim que Buber
entende que nos tornamos mais humanos. [...] Esse processo de tornar-se mais humano
— mais proximo a sua propria esséncia — ¢ denominado por Buber de processo de
atualizacdo. Ou seja, por alguns motivos, afastamo-nos de nossa esséncia singular,
mas podemos — ¢ devemos — buscar nos atualizar diante de nés mesmos, atualizar a
nossa esséncia, encontrarmos conosco mesmos, atualizarmo-nos com nossas
caracteristicas pessoais, com o nosso eu profundo (2018, p. 58-59).

Esse processo de atualizagao diante de nosso eu profundo, como ressaltou Rohr (4PUD
LEAO, 2018), objetiva nos conscientizar cotidianamente de nossa meta existencial: buscar e
assumir nossa esséncia diante do mundo concreto. E ¢ aqui que a Educagdo ganha contornos
mais nitidos, uma vez que situa, para educadores (homens que se encontram nesse processo de
atualizag¢do e que também auxiliam outros homens nesse processo) e para educandos (homens
que se veem diante do seu proprio processo de atualiza¢dao), uma meta a ser considerada,

buscada e assumida: a esséncia singular e individual de cada um.



198
Achamos importante ressaltar a énfase dada por Lima (2011) a unicidade do caminho

formativo: a formag¢ao humana s6 deve ser pensada na medida em que cada ser humano ¢
concebido como ser tnico, portador de um caminho préprio que deve ser encontrado e assumido.
Isso significa que somente o proprio educando ¢ quem pode discernir sobre este caminho, mas
que o educador, ao longo das relagdes que estabelece com seu educando, pode perceber as
nuances que se delineiam nesse caminho singular. “Na educagdo, portanto, o homem deve ser
conduzido pelo seu caminho, Unica via de acesso a Deus e a si proprio, uma meta coerente com
o discurso — e agdo — de Buber” (LIMA, 2011, p. 126) (grifo do autor). LIMA também nos diz
que “A educagdo deve proporcionar ao homem a unificagao de seu ser no mundo, libertando-o
das amarras que o afastam de seu caminho” (2011, p. 135).

Essas afirmagdes servem tanto para nds, educadores e pensadores da Educagdo, quanto
para o homem singular, uma vez que o processo de atualizacdo é uma tarefa que cabe,
primordialmente, ao individuo em formagdo. Assim, delineia-se o importante tema da
autoformacdo em Martin Buber. Falar em Educacdo também significa falar no papel que o
individuo tem diante de seu caminho formativo: a postura essencial de autoformagao,
configurada nas a¢des cotidianas de busca e de assun¢do de seu eu profundo. A autoformacgao
indica justamente a ateng¢do que cada homem deve dedicar ao seu caminho de formagao, ao se
questionar constantemente, em cada situag@o: qual escolha me tornara mais proximo do meu eu
profundo? Essa escolha que fiz corresponde a mim mesmo? Tais questdes nos ajudam como
uma espécie de descortinar da propria esséncia.

Além disso, também achamos importante situar duas categorias que estdo inseridas
nesse processo de atualizagdo: as forcas contrarias e as forcas atualizadoras. Segundo Martin
Buber, essas duas forgas!® disputam o nosso processo formativo; as contrarias, nos afastam de
nossa esséncia individual e as atualizadoras, nos aproximam de nossa esséncia (SANTIAGO,
2008; ROHR, 2013a; LEAO, 2018). Nio vamos nos aprofundar nessas categorias especificas,
mas, desde ja, destacamos a importancia destas pelo que nos distanciam ou nos aproximam de
nosso objetivo formativo. Cabe aos educadores e aos proprios educandos, atentar de forma

continua, as atuagoes dessas forgas.

6.3.2 Autenticidade, Espontaneidade e Coeréncia diante da Concretude do Mundo

116 Para uma melhor compreensdo da atuagdo dessas duas forgas, recomendamos a leitura do capitulo 4 da
dissertacao de Ledo (2018), uma vez que o autor destrinchou as forgas contrarias e as forgas atualizadoras presentes
em cada um dos ensinamentos chassidicos do caminho do homem.



199
Agora que ja nos aproximamos a compreensao buberiana sobre o processo de formacao

humana do homem (ou o processo de atualizacao), achamos importante desvelar algumas
caracteristicas das trés categorias que sdo atreladas, pela maioria dos tedricos pesquisados em
nossa revisao da literatura, a esséncia da condicdo humanizada do homem; a saber: a
autenticidade, a espontaneidade e a coeréncia.

Quando afirmamos que os autores pesquisados relacionam essas trés categorias a
esséncia humanizada do homem, queremos ressaltar que eles tratam daquilo que busca a
formag¢dao humana, segundo Buber: a formacdo de seres capazes de viver ¢ de estabelecer
relacdes auténticas consigo e com o mundo concreto (BUBER, 1961, 1982, 1987, 2004).
Lembramos mais uma vez que, para o filésofo do didlogo, a nossa esséncia ontologica-
relacional corresponde a vivéncia concreta e cotidiana de nosso eu mais profundo diante do
mundo concreto.

Partindo dessa compreensdo humana, podemos compreender que, segundo o fildésofo
austriaco, falar sobre a autenticidade ¢ imprescindivel ao debate sobre a formac¢ao humana, uma
vez que a autenticidade nos faz ter em mente que algo nos € auténtico, nos ¢ verdadeiro, nos ¢
proprio, bem como algo ¢ auténtico, verdadeiro e proprio ao outro.

Somada a autenticidade, encontramos na espontaneidade mais um suporte para
defendermos uma esséncia singular do homem: devemos atentar para que as palavras e os atos
do homem busquem, gradativamente, representar sua livre vontade, sua esséncia, sem a
mediacao ou a coercao de algo externo ao ser ele mesmo.

Por fim, conceber que cada existéncia humana € singular e deve buscar sua autenticidade
nos leva a compreender a importancia de incentivar a espontaneidade e, em especial, a
coeréncia do homem para consigo mesmo. Nao ¢ demais enfatizar que, por ser relacional, o
homem sempre ¢ concebido por Buber a luz de suas relagdes com o mundo concreto. Assim,
compreendemos que conceber a Educagdo em Martin Buber requer, necessariamente, situar o
homem singular diante e em relagdo com um mundo concreto, numa perspectiva dialdgica e
continua na qual ele pode e deve buscar a si mesmo e ser coerente com esse eu mais profundo
nos diversos encontros que tiver.

Sobre isso, SANTIAGO nos aponta que, para Buber, pensar a Educagao significa pensar
numa sele¢io de elementos formativos!!’ que se vé recolhida e encarnada na pessoa do

educador: “E importante considerar o significado e a tarefa da acdo educativa: ser

117 Esses elementos formativos (compreendidos como valores e conteidos formativos) existem no mundo e
sdo escolhidos intencionalmente pelo educador.



200
capaz de eleger no mundo, e expressar no proprio ser aquilo que verdadeiramente

tem forga formativa [...]” (2008, p. 256). Isso nos desvela mais um elemento importante da
concepgdo educacional de Buber, que ¢ a compreensao de que a educagdo se da através do ser
do educador, de sua existéncia completa, de sua integralidade, de suas agdes — e ndo através

apenas do exercicio mental de aquisi¢ao e acumulagdo de conhecimento. A autora nos diz que

o trabalho formativo tem como exigéncia fundamental a unidade entre teoria e pratica
[...] Significa a exigéncia de o educador, ou o grupo em questdo, expressar com a
propria vida os valores, os ideais anunciados, pois a possibilidade de atuar sobre
alguém esta diretamente ligada a autenticidade do educador [...] (SANTIAGO, 2008,
p- 246).

Partindo dessa compreensao de que a Educacdo se da através da vida e das agdes do
educador, uma vez que ele encarne os valores e os conteudos formativos que compreenda
importantes, poderiamos pensar que a Educagdo se resumiria a esse processo de fazer uma
selecdo dos contetidos formativos e agir de acordo com eles em nossas agdes cotidianas com
nossos educandos. Porém, a questao ¢ mais complexa e exige que situemos a nogao ontologica
que abordamos anteriormente. Para Buber, importa que o homem aja de forma coerente com a
sua esséncia, o que nos faz resgatar a compreensdo ontoldgica do ser humano; isso quer dizer
que a agdo do educador deve se dar em consondncia com a sua esséncia propria; ou seja, apenas
quando o educador volta para si mesmo e se aproxima dos valores e conteudos formativos que
compreende como importantes para sua propria vida e para sua propria formacao € que ele pode
(e deve), em suas acdes cotidianas, encarnar tais valores e conteudos formativos. Nao ¢é possivel,
pois, falsear ou simular uma existéncia que se deseja, mas que nao corresponde a nossa esséncia.
Assim, podemos compreender que a educacdo depende dessa existéncia auténtica, coerente e

espontanea. Como bem nos lembra SANTIAGO,

Uma posicdo meramente académica ndo possui a mesma forca daquela em que o
educador se apresenta como pessoa; quando ele é capaz de, em sua agao, revelar a sua
posi¢do individual e o educar, em face de uma situagdo que ¢ sempre singular. O
caminho para a educagdo ¢ deixar-se guiar pela propria realidade, assumindo as suas
solicitagdes [...] (2008, p. 255).

Nesse mesmo sentido, PENA nos diz que Buber

acredita que o professor educa com sua presenga, com sua existéncia pessoal, com seu
exemplo, com suas perguntas e suas opinides e influencia o aluno quando as relagoes
entre ambos sdo espontaneas a ponto de o educando ndo saber nem perceber que esta
sendo educado. A espontaneidade ¢, assim, o fator preponderante na educagdo e a
formacao requer o total envolvimento do educador, que precisa romper com posturas
impositivas ou prescritivas (2019, p. 511).

Por essa necessidade de guiar-se pela realidade ela mesma (tanto pela externa,

representada pelos educandos e pelas condigdes objetivas do mundo concreto; quanto pela



201
interna, compreendida como sua esséncia propria), voltamos a enfatizar a importancia de

refletirmos sobre a importancia da postura hermenéutica-fenomenologica-multidimensional-
relacional em relacdo a nossa propria formagao (como educadores) e em relagdo as nossas agdes
cotidianas junto a nossos educandos. Lembrar que a imediatez ¢ um pressuposto importante da
relagdo educativa, bem como a nocao de que cada existéncia humana e cada situacdo guarda
consigo uma esséncia propria, ¢ respeitar a condi¢ao ontologica relacional do homem e abrir as
possibilidades para o estabelecimento de uma relagdo humanamente formativa.

Pensando a Educacao a luz da filosofia buberiana — e, em especial, a luz da importancia
que tem a coeréncia para o educador —, ROHR propde a cada educador uma reflexdo sobre a

indissociabilidade entre a coeréncia dele e a sua ética profissional:

Aprofundando essa perspectiva de Buber, percebemos que a falta de coeréncia aparece
como problema de ética profissional. Os fracassos da propria pratica sdo,
frequentemente, atribuidos a supostas falhas da teoria. Adere-se, sempre
superficialmente, as teorias da moda na area educacional ou nas areas afins, e, quando
se fracassa na pratica, culpam-se as instancias que as propuseram, sem jamais voltar a
atengdo para si proprio e para sua contribui¢do no conflito gerado. Como em todos os
demais conflitos, ndo ¢ diferente entre os educadores: a primeira tentativa ¢ procurar
a culpa do conflito nas circunstancias e nos outros. O mais dificil é questionar a si
mesmo até que ponto mergulhei de fato numa teoria educacional, se eu mesmo me
identifico e em que medida me comprometo e a sigo, efetivamente (2013a, p. 132).

Dessa fala de Rohr, destacamos que a nogdo de integralidade que perpassa o pensamento
buberiano, ao vermos situada a importancia da coeréncia entre o que somos em esséncia € o
que fazemos em nossa vida profissional; esse ¢ um importante elemento para compreendermos
a ética em Martin Buber. Sobre isso, ROHR nos aponta que, para o filésofo do didlogo, agir de
forma ética “ndo significa apenas nao fazer aquilo que prejudica os outros, mas também nao
deixar de atender a uma tarefa de que somos capazes de participar na melhoria do mundo”
(2013a, p. 134). Isso quer dizer que a omissao de nossa participagdo na melhoria do mundo ndo
¢ uma postura ética. Reafirmamos essa compreensdo porque, como bem situou Rohr (2013a),
em seu trabalho, atualmente vivenciamos uma tendéncia a focarmos no individuo isolado
(perspectiva egocéntrica), € nao no individuo-em-relagdo-com-o-mundo (perspectiva dialogica
e ética).

Assim, vimos mais uma vez a esséncia dialdgica do pensamento e da obra de Martin
Buber se fazer presente, uma vez que abordar a singularidade humana (a existéncia do homem
individual) nos leva, sempre novamente, a situa-la em face de um mundo concreto, numa
dinamica constante de escuta e de resposta, de exigéncia e de responsabilidade. E ¢é por isso que

ndo podemos falar de uma formagdo humana sem a necessaria énfase na coeréncia que deve



202
orientar o caminho de formac¢ao do homem, no sentido de harmonizar, de aproximar e de unir

seu pensamento, sua fala e sua acdo — na busca e na assun¢ao da unicidade de sua existéncia.
Por fim, achamos importante compreender todos esses elementos apresentados no
presente subtopico a luz do debate sobre a dimensdo espiritual do homem, uma vez que o
proprio Buber reconhece e afirma a existéncia de uma realidade primordial que esta vinculada
a substancia espiritual secreta de cada um de nés e ao impulso de interligacao que nos direciona
as relacdes com o mundo concreto. Compreender o debate sobre a realidade espiritual do
homem (ou sua dimensao transcendente ou sua dimensao divina ou sua dimensao sagrada) em
Martin Buber, significa reconhecer que habita em cada ser humano uma tendéncia propria aos
vinculos, uma tendéncia propria a participacao efetiva no didlogo vivo com o mundo concreto
(encarnada nas respostas do homem as situagdes em que ele pode ajudar na melhoria do mundo)
e que tudo isso ¢, portanto, um apelo do seu espirito. Encontramos uma afirmacido de LIMA
que nos ajuda a desvelar esse horizonte tdo delicado e importante da concepgao educativa de
Buber: “Evidencia-se cada vez mais que a meta da educacao ¢ permitir a crianca a vivéncia
espontanea dos apelos de seu espirito [...]” (2011, p. 107). Viver de forma espontanea os apelos
do espirito ¢, de acordo com o que vimos até entdo, assumir uma esséncia propria que nos liga
de forma dialdgica e ética ao mundo concreto, numa perspectiva que indica constancia,
continuidade, aprofundamento, aproximacdo e evolu¢do no que diz respeito ao conhecimento

de si mesmo e do mundo ele mesmo.

Educar, para Buber, significa formar os homens para a vivéncia auténtica de suas
existéncias diante dos encontros e das situacdes que se fardo presentes em seus
caminhos; significa formar os homens para a vivéncia da auténtica responsabilidade
diante do mundo. Assim, autenticidade e didlogo sdo elementos imprescindiveis para
a compreensio de tal significado (LEAO, 2018, p. 72).

6.3.3 O Grande Carater: a responsabilidade humana como resposta auténtica as
solicitacoes do Mundo

O presente subtopico busca sintetizar as principais caracteristicas relativas ao conceito
de responsabilidade no pensamento de Buber, especificamente aqueles que nos permitem
vislumbrar a concepgao de formag¢ao humana para esse pensador. Compreendemos que essa
categoria ¢ importante para desvelarmos ainda mais sua no¢ao educacional e sua concepgao
sobre a existéncia humana.

Como buscamos um horizonte educacional de compreensdo buberiana, adiantamos que
a responsabilidade ¢ um tema que estd diretamente ligado a formagdo humana, mais

especificamente ao carater da pessoa humana. Numa defini¢ao resumida, Buber entende que o



203
carater da pessoa humana corresponde ao “elo entre o ser do individuo e a sequéncia de suas

acgoes e atitudes” no mundo (BUBER APUD LEAO, 2018, p. 91). Partindo dessa afirmacao de
que o carater humano ¢ um elemento que denota a coeréncia entre quem somos € o que fazemos,
abordaremos, a seguir, a importancia de educar para a formagao de um grande carater — conceito
buberiano que abarca a no¢do intima que existe entre a formag¢dao do individuo e a
responsabilidade que este tem em relagdo ao mundo que o cerca.

De antemao, achamos importante adiantar um trecho que abordaremos no proximo
topico (Transcendéncia) e que diz respeito a compreensdao buberiana sobre o homem: a sua
existéncia ¢ perpassada pela nog¢ao do divino (Deus, o Absoluto, a Transcendéncia etc.). Devido
a influéncia do hassidismo em sua vida, Buber cresceu e se formou compreendendo que nao
existe uma divisao entre o mundo no qual vivemos e o mundo de Deus (celestial, divino); na
pratica, isso implica conceber que o nosso mundo concreto e real ¢ também um mundo divino,
o que nos faz compreender que a acao de cada individuo nesse nosso mundo concreto importa
e que deve ser conduzida sob a consciéncia e a responsabilidade dos valores que consideramos
como divinos.

Tendo em vista essa importante nocdo de que estamos imersos em um mundo
perpassado pelos valores divinos (ou pelos valores propriamente humanos, como viemos
denominando ao longo de nosso estudo), os autores estudados situam que a responsabilidade ¢
uma caracteristica atrelada a existéncia humana e que, de uma forma geral, significa a assuncao
de uma livre obrigagdo de responder ao mundo a partir de uma esséncia propria, de uma forma
sincera e auténtica.

Pensando nos ensinamentos buberianos a luz da educagdo, CASTRO nos diz que a
“filosofia de Buber permite situar a educagdo como responsabilidade com o mundo em que
vivemos, responsabilidade com o outro” (2015, p. 76). Nesse mesmo sentido, LEAO nos diz
que os “principios filosoficos, dialogicos e éticos da educagdo buberiana, portanto, nos guiam
a uma educagao espiritual, ao contato com os valores propriamente humanos; dizem respeito a
vida que pulsa em cada situag@o singular e que nos exige por completo, em nossa autenticidade”
(2018, p. 142). Com isso, temos a no¢ao de que a Educagdo em Buber situa 0 homem individual
em sua teia existencial inevitavelmente ligada as demais existéncias; e que, por isso, educar diz
respeito a responsabilidade que deriva dos rumos que o ser humano da a sua vida e as suas
acdes-no-e-com-o-mundo.

Pensando nessa responsabilidade inerente a existéncia humana, Buber ressalta a

importancia que cabe ao ser do educador, sendo este o ser que acolhe e que guia os demais seres



204
que estao em formagao: ser responsavel pelas diversas existéncias que lhes sdo confiadas e que

estabelecerdao diversas relagdes com o mundo concreto. Com isso, ndo entendemos que 0s
autores pesquisados quiseram afirmar que o resultado da formacdo de cada educando ¢
necessariamente resultado da responsabilidade assumida (ou ndo) do educador, mas que o ser
que se lhe apresenta cotidianamente em formagao lhe demanda escuta, acolhimento e respostas
auténticas. Como vimos anteriormente, Buber se distancia dos ensinamentos cristalizados e
procura apontar aquilo que vé de essencial. No caso especifico da responsabilidade, isso quer
dizer que s6 “[...] aqueles que se ‘responsabilizam pela substancia viva’ (EU, 39), afirma Buber,
independente de possuirem credibilidade ou ndo, podem verdadeiramente ser considerados
educadores” (SANTIAGO, 2008, p. 276).

Assim, o que Buber vé de essencial no educador ¢ a sua responsabilidade pela substancia
viva que lhe ¢ confiada diariamente, ao longo de sua existéncia, em variadas situagdes
singulares. Nesse mesmo sentido, SANTIAGO nos diz que o fato de estar no mundo
responsabiliza o educador “com a situagdo na qual se encontra, que em educacao se concretiza
em situacoes singulares, nas quais nao € possivel indicar um caminho geral em relagdo ao certo
e ao errado, mas unicamente o caminho especifico aquela realidade [...]” (2008, p. 282). O que
Santiago nos lembra € que o trabalho educativo, no pensamento buberiano, ndo diz respeito a
normas gerais que devem ser roteirizadas indistintamente a todos os educandos; ela nos lembra
que o trabalho educativo ¢ necessariamente singular, situacional e temporal, uma vez que cada
educando possui uma singularidade propria e contextos existenciais diferenciados. Aqui,
situamos mais uma vez a importdncia da postura hermenéutica-fenomenologica-
multidimensional-relacional que busca o respeito a condicdo inacabada (e inacabdvel) da
existéncia humana e que acredita na busca e na assun¢ao de uma esséncia propria ao longo dos
diversos encontros.

Com isso, vimos que ao educador ¢ atribuida a responsabilidade por seus educandos,
mas que responsabilidade ¢ essa, especificamente? Especificamente, essa ¢ uma
responsabilidade de “ajudar a despertar no educando o desejo de se tornar uma pessoa real,
inteira” (SANTIAGO, 2008, p. 291); ¢ a responsabilidade de “representar, para o que esta se
tornando homem, através da consciéncia, uma determinada escolha do ser, uma escolha do
‘certo’ daquilo que deve ser” (BUBER APUD SANTIAGO; ROHR, 2006, p. 10) (grifos dos
autores). O que os autores querem nos dizer € que ao educador compete a tarefa de encarnar um
exemplo de autenticidade diante do mundo plural, isto €, cabe ao educador representar, aos

olhos de seus educandos, um individuo que buscou (e busca), que conheceu (e que esta



205
conhecendo) e que assumiu (e que assume diariamente) sua esséncia propria, sua singularidade.

Essa ¢ a forma pela qual o educador educa seus educandos, através do testemunho de sua
propria existéncia, a qual representa uma escolha do ser (a busca e a assun¢do de sua
singularidade).

Se ao educador cabe essa importante tarefa, a educagdo cabe

orientar e despertar o homem ao comprometimento com as pessoas, a interligar-se,
respondendo livremente aos apelos do devir humano no mundo, por meio das agdes
conjuntas. Educar ao compromisso pessoal com o mundo, onde a resposta
compromete-se com as solicitacdes a autenticidade: palavra e acdes coerentes sempre
que proferidos e praticados no ambito dos encontros. A meta educativa ¢ promover a
consciéncia do pertencimento do mundo, sem correr o risco de langar-se no vazio
(LIMA, 2011, p. 112-113).

Com essa importante fala de Lima podemos compreender que a existéncia do homem
estd inserida em um mundo concreto, de forma conjunta e indissociavel as existéncias de
diversos outros seres e que, por isso, cabe a Educagao orientar para essa responsabilidade para
com os demais, para essa consciéncia de pertencimento conjunto, tendo sempre em vista as
dimensoes relacional e dialdgica da existéncia humana, bem como a responsabilidade que
deriva dessa condi¢do. Além disso, também ressaltamos o que afirmou o supracitado autor sobre
a importancia de a Educagao “ndo correr o risco de langar-se no vazio”. Essa énfase do autor
nos direciona, por um lado, a énfase na condicao dialdgica e relacional do homem, mas também
a responsabilidade que cabe a Educacdo de evitar o isolamento do homem em si mesmo, de
contribuir para sua participacao efetiva e para a manutencdo de vinculos entre os homens.

Santiago (2008) nos diz que a responsabilidade genuina, segundo o pensamento de
Buber, corresponde a resposta auténtica do homem a uma situag@o singular, a um evento que
lhe acontece em tempo real. Com isso, a autora nos faz compreender que a Educacao cabe a
tarefa de atentar para os eventos singulares do cotidiano, das diversas situagdes que ocorrem ao
longo dos encontros educativos. Além disso, a autora também enfatiza que, considerando essa
perspectiva, o encontro educativo sobrepdes a intencao educativa, uma vez que a “atuagao sobre
o educando resulta, dessa forma, ndo de um plano educativo bem estruturado, mas da
participacao ativa na vida desse educando” (SANTIAGO, 2008, p. 282). Aos educadores, pois,
resta esse importante alerta sobre a esséncia do trabalho educativo: lidar com as singularidades
dos educandos de forma singular, ao longo dos variados momentos que esses encontros
propiciardo. Em nossa compreensdo, a postura educativa deve ser respeitosa e propiciar abertura
ao didlogo vivo e imediato entre educadores e educandos.

Na ansia por percebermos os valores propriamente humanos sendo trabalhados e

incentivados diante de nossos educandos, poderiamos incorrer no risco de estabelecermos



206
metas e métodos criteriosos para a educacao ética. Porém, o pensamento buberiano ¢ enfatico

ao apontar a ineficacia de uma postura educativa que se encerre em si mesma (planejar e
executar o planejamento apenas na cabega do educador, sem ter em conta as singularidades dos

educandos e das situacdes cotidianas); conforme afirma SANTIAGO,

Os principios éticos possuem carater heuristico, pois indicam caminhos, mas apenas
a circunstancia instituida na vida dialdgica é capaz de definir o certo. [...] ndo se
trata da recusa aos principios éticos e morais, da mesma forma que ndo ¢ a sua
absolutizacdo, mas o fato de que esses se efetivam numa realidade concreta, que é
sempre nova, singular, e que reclama uma resposta também singular (2008, p. 291).

Essa defesa da importancia do encontro educativo implica em uma “postura do professor
diante de necessidades concretas do aluno, ajudando a posicionar-se no mundo. Implica
responder com responsabilidade, dar uma resposta que pode ir além da alternativa da pergunta”
(PENA; NUNES; KRAMER, 2018, p. 11). Também implica saber que a responsabilidade
humana, quando pensada segundo o filésofo do didlogo, corresponde a “uma responsabilidade
situada no espaco e no tempo, na concretude da situagdo em que ele [educador] e seu educando
se encontram imersos” (LEAO, 2018, p. 78).

Os autores pesquisados também apresentaram um conceito importante para o
pensamento de Buber sobre o ser humano, que diz respeito justamente ao homem que representa
um grande carater. Vimos que educar, para Buber, quer dizer acolher e guiar os educandos para
uma vida auténtica de didlogo e de comprometimento com o mundo que os cerca; mas como o
filésofo percebe esse processo educacional dentro do homem? Uma primeira compreensdo €
que so6 ¢ possivel educar o carater do homem, e ndo a sua personalidade. Com isso, Buber afirma
que no homem singular existem duas instancias que se encontram interligadas, o carater e a
personalidade, mas que em s6 uma delas o educador pode influenciar — o carater.

De um lado, encontramos no trabalho de SANTIAGO que a personalidade “[...] refere-
se as caracteristicas individuais que trazemos; uma dimensao do individuo que ndo esta sujeita
a influéncia do educador” (2008, p. 277).

De outro lado, os autores pesquisados afirmam que o carater € “[...] reconhecidamente
sujeito a intervengao, e a sua formacao ¢ a maior tarefa do educador [...]. Por isso ele adquire
centralidade na visdo educativa de Buber” (SANTIAGO, 2008, p. 278). O caréter &, pois, “[...]
uma ligagdo entre as manifestagdes individuais e o potencial latente de cada individuo, ou seja,
entre sua personalidade e a sequéncia de suas agoes e atitudes” (PARREIRA, 2010, p. 144).

Nesse sentido, s6 podemos educar o carater do educando. E ¢ aqui que encontramos um
horizonte buberiano a nortear o ato educacional: educar significa contribuir para que o

educando desenvolva um grande carater. Uma vez que o carater ¢ “o elo entre o ser do



207
individuo e a sequéncia de suas a¢des e atitudes” (BUBER APUD LEAO, 2018, p. 91), o grande

carater pode ser compreendido como um ser que demonstra uma forte coeréncia entre o que ¢,
em esséncia, € o que pensa, fala e faz no mundo. Além dessa coeréncia, ¢ um ser responsavel
que se vé comprometido pessoalmente com o mundo e os demais seres e coisas existentes. Nas

palavras de PARREIRA, o grande carater ¢ o ser

em sua manifestacdo plena, absoluta, pura e auténtica de vida-na-humanidade. E a
pessoa real que, por meio do dialogo, toma o semelhante que lhe vem a frente como
parceiro vivo, acolhendo-o, reconhecendo-o e confirmando-o na singularidade que o
faz tnico. E que também, de modo responsavel, responde atentamente ao que ouve,
vé e sente no que acontece no entre-dois. O grande carater nao estabelece condi¢des
ou imposic¢des, ele tem em si um Unico propdsito: o encontro real com aquele que,
autenticamente, € ou pode se tornar uma pessoa genuinamente humana (2010, p. 151-
152).

Concluindo o presente topico, afirmamos que os estudos encontrados em nossa revisao
da literatura nos propiciaram uma compreensdo sobre o imbricamento entre Educacdo
(formacdo humana) e responsabilidade, segundo o pensamento buberiano; deriva desse
imbricamento a no¢ao de que a responsabilidade ¢ uma capacidade humana e que a formacgao
do homem deve guia-lo a essa responsabilidade para com-o-mundo. Compreendemos que, para
Buber, a formag¢do humana deve guiar os seres humanos tendo como horizonte formativo a
constituicdo de um grande carater. Na pratica, esse grande carater condensa a imagem do
homem que respeita a alteridade do mundo, que respeita a imediatez dos encontros, que busca
a autenticidade em cada situa¢do vivida e que busca contribuir para o afloramento da
autenticidade no mundo (tanto a sua propria, quanto a dos demais seres com 0s quais convive).
Assim, formar o grande carater, segundo o pensamento buberiano, significa preparar o homem
para uma vida auténtica, para o estabelecimento de vinculos auténticos, para a edificagdo de
uma comunidade auténtica (SANTIAGO, 2008; PARREIRA, 2010; LEAO, 2018).

O tema da responsabilidade ¢, portanto, importante para o pensamento buberiano e para
nossas reflexdes aqui presentes, porque engloba tanto a relacdo educador-educando (numa
perspectiva em que ha uma formagao humana em andamento), quanto engloba a autoformagao
do educador e do educando (numa perspectiva em que ambos buscam assumir suas
autenticidades diante do mundo concreto), como também engloba a relagao do educando com

o mundo (numa perspectiva que tangencia a questao ¢ética e dialdgica).

6.4 TRANSCENDENCIA



208
O presente topico busca elucidar um horizonte de compreensao indispensavel ao

pensamento buberiano, que ¢ a existéncia de uma dimensdo transcendente (divina, sagrada,
referente ao Absoluto etc.) a gerar e a orientar a existéncia do homem e do mundo. Segundo o
pensamento buberiano, conceber o mundo e 0 homem excluindo essa dimensao divina que gera,
permeia e orienta nossas existéncias implica em uma redugao conceitual e em uma falta grave
no que diz respeito a esséncia mesma do homem e das relagdes que este estabelece com o
mundo.

Nessa perspectiva buberiana, a transcendéncia ndo ¢ concebida a parte da imanéncia,
muito pelo contrario, ela ¢ parte indissocidvel a fundamentar a imanéncia; isso porque, na
perspectiva dialégica buberiana, tudo e todos somos indissocidveis uns aos outros, num
horizonte onde o ser-no-mundo-e-com-o-mundo implica uma dupla perspectiva: a marcante
singularidade de uma existéncia propria ¢ a intransferivel e irrevogavel responsabilidade de
saber-se-em-relacao-constante-no-mundo-e-com-o-mundo.

Antes de aprofundar o que encontramos em nossa revisao da literatura sobre a
transcendéncia em Buber, achamos importante situar que o termo transcendéncia, em nosso
trabalho, diz respeito a uma realidade que transcende nossas formas empiricas de verificagdo
(ROHR, 2013a). Isso quer dizer que assumimos como pressuposto indispensavel ao debate
sobre a humanidade do homem a existéncia de uma dimensdo que nao pode ser apreendida por
nenhuma de nossas capacidades imanentes (nem por nosso corpo fisico, nem por nossas
sensagoes fisicas, nem por nossas emog¢des, nem por nossa mente), mas que “nem por isso deixa
de ser realidade para quem se volta para ela e se compromete com ela” (ROHR, 2013a, p. 26)
(grifos nossos).

Com isso, nos aproximamos a compreensao de que existe uma dimensao mais sutil a
compor o que entendemos por realidade, uma dimensdo que nos pde em contato com um
horizonte de infinitude, de eternidade, de permanéncia — mesmo apesar de nossa condigao finita
e inevitavelmente inacabada. Isso implica a compreensdo de que apesar de sermos seres
inacabados e finitos, de ndo possuirmos, em nossa imanéncia, elementos que nos facam acessar
facilmente essa realidade transcendente, existe uma realidade maior (no sentido de perene, de
eterna, de duradoura, de sagrada, de divina) que nos gerou e que se dispde a nos orientar desde
que nos voltemos e nos comprometemos com ela (SANTIAGO, 2008; ROHR, 2013a; LEAO,
2018).

Esse pressuposto deve ser considerado de forma cuidadosa, uma vez que o pensamento

buberiano afirma de forma veemente a necessidade de ndo cristalizarmos os conteudos da vida



209
e de também ndo impormos esses conteudos a ninguém, de forma a nos ensinar que abordar a

dimensdo sagrada/transcendente de nossa existéncia requer a inibi¢do de quaisquer pretensoes
de imposi¢do de nossas visoes de mundo a qualquer outro ser vivo. Enfatizamos essa questao
porque falar sobre agir intencionalmente junto a outros seres humanos, no sentido de contribuir
para o afloramento e a assuncao de suas esséncias, ¢ algo proprio ao campo educacional, mas ¢
algo que requer cautela e consciéncia dos limites que nos aproximam € nos separam.

Para compreendermos melhor essa questdo dos limites que nos aproximam e nos
separam de nossos proximos, encontramos elementos elucidativos no ensaio escrito por Buber,
intitulado “Elementos do Inter-humano”, o qual consta em seu livro “Do didlogo e do dialogico™.
Nesse ensaio, o filosofo austriaco aborda de forma explicita a existéncia de duas formas de
influenciar os homens em suas formas de ser e de estar no mundo: a imposi¢do e a abertura.
Vamos detalhar essas duas formas abaixo, posto que elas desvelam a compreensao educacional
buberiana a luz da dimensao transcendente.

A imposi¢do ¢ uma forma de influenciar o ser e o estar dos demais seres através da
imposicao de verdades a estes, através da conquista artificial de suas adesdes, pratica esta que
¢ muito comum nos regimes totalitarios e em todas as instancias e pessoas dogmaticas que nao
se importam com a alteridade do outro. Nesse tipo de relagdo humana, os limites que nos
separam e nos aproximam s6 sdo concebidos a partir de um horizonte arbitrario de adestramento,
de coisificacdo da vida humana.

Por outro lado, a abertura requer a compreensao de que cada ser individual ¢ um
elemento constituinte no todo transcendente de nossa realidade e que, portanto, ele deve se
voltar a essa realidade de forma propria, pessoal e auténtica através da abertura de seu coragao
e de sua existéncia ao que lhe ¢ proprio (BUBER, 2014) e, consequentemente, ao que lhe
corresponde nessa teia indissocidvel de responsabilidades que nos une e que nos caracteriza
como seres finitos e portadores de uma esséncia transcendente.

Tendo abordado essas duas formas de agir no sentido de influenciar o outro, voltamos a
enfatizar que, segundo a perspectiva buberiana, os horizontes de transcendéncia, de eternidade,
de sacralidade etc. que acompanham a existéncia dos seres estdo intimamente imbricados com
arealidade imanente e, com ela, formam uma realidade indissociavel. Dessa forma, falar sobre
a Religiosidade humana (ou sua dimensdo espiritual) e sobre as formas sagradas de ser e de
existir implicam, necessariamente, abordar a a¢do do homem-no-mundo-e-com-o-mundo,

denotando um imbricamento entre ética, Filosofia e Antropologia.



210
Justamente por abordar temas tao sutis e profundos da existéncia humana, o pensamento

buberiano sobre o homem ¢ a educagdo denotam, ao mesmo tempo, uma énfase voltada ao
horizonte de eternidade (realidade transcendente, divina etc.) e uma irrevogadvel consciéncia
antropologica que vé a tudo e a todos como seres concretos, participes de uma realidade maior
a qual estamos todos submetidos, € a qual somos corresponsaveis. Parece uma contradi¢ao, mas

ndo é. Como bem afirma SANTIAGO,

Buber compreende a educacdo como agdo de Deus no homem, que se abre para
escuta-lo, mas tal visdo ndo se encontra engessada nas grades de
procedimentos metodoldgicos ou de pressupostos dogmaticos inerentes aos credos
religiosos. Pelo contrario, sendo uma leitura eminentemente antropoldgica, podemos
assim reconhecer a legitimidade de suas indicagdes como facetas da dindmica propria
do humano e de sua formagdo. Nesse caso, ¢ possivel que alguns aspectos aqui
apontados se nos afigurem tdo-somente como metdforas. Mas, afinal, a grande
contribui¢do da tradi¢@o mitica ndo estd justamente no seu carater metaforico, e que,
em sendo assim, ¢ capaz de descortinar os aspectos mais sutis, mais profundos da alma
humana? Quiga possamos apreender de Buber ao menos suas delicadas e profundas
metaforas (2008, p. 307) (grifo da autora).

Em nossa compreensdo, o que a autora quer demonstrar € que o proprio Buber sabia e
defendia a nog¢ao de que abordar a transcendéncia de forma direta, prescritiva e metodologica
consistia em um erro, tendo em vista que a propria dinamica do humano e de sua formacao
demandam uma leitura eminentemente  antropoldgica, com suas indicagdes
multifacetadas/multidimensionais (SANTIAGO, 2008). E ¢ justamente por conta dessas
indicacdes multifacetadas que, influenciado pela tradicdo mitica chassidica, o filésofo do
dialogo se vale de metaforas e de lendas chassidicas para abordar a dimensao espiritual, pois
essa dimensdo humana transcende todas as formas de comprovagdo empirica e demanda do
individuo uma abertura auténtica e pessoal, além de um comprometimento com o que lhe seja
proprio nesse horizonte de eternidade.

Embasados nos estudos de R6hr (2013a, 2013b, 2010, 2007) e dos autores encontrados
nesta revisdo da literatura, corroboramos com a compreensao supracitada de Santiago (2008),
de que Martin Buber percebeu o homem em sua integralidade/multidimensionalidade,
ajudando-nos a compreender que, quando tratamos da formacdo humana do homem, ¢
importante contemplarmos todas as dimensdes de nossas existéncias. Baseados nessa
compreensdo, ressaltamos que o presente topico, a transcendéncia, ¢ de fundamental
importancia para um olhar que se pretenda integral e humano.

Sobre isso, os autores estudados nos ajudaram a refletir sobre o que ajuda o homem a se
tornar mais completo, mais integral: pensar na intima ligagao que existe entre a sua existéncia

e a nogdo de transcendéncia (SANTIAGO, 2008; LIMA, 2011; ROHR, 2013a; SILVA, 2017;



211
LEAO, 2018). Essa intima relagdo ¢ detalhada por SANTIAGO, através da concepgio do

sentido da natureza humana:

Buber relaciona a plena realizacdo do individuo a completude do sentido da criagdo,
do sentido da natureza humana. [...] Buber compreende que cada pessoa traz um ser
em si, “uma oculta substancia de alma”, esta Entelequéia, como “auto, realizacdo
inata”, resultado ou plenitude de uma transformagfo; a realizagdo da finalidade que
um ser possui por natureza. Nessa perspectiva pode-se compreender o sentido da
individuagdo, cujo significado encontra-se na sua relagdo com a participagdo na
criagdo, segundo a qual ele é sempre tomado como tnico (2008, p. 266) (grifo da
autora).

Ainda recuperando as afirmacdes de SANTIAGO sobre esse tema, a autora nos aponta
que Buber ¢ partidario de uma concep¢ao multidimensional do homem, na qual a dimensao

espiritual tem um papel fundamental:

[...] a preocupacdo ¢ a contribuigdo de Buber para a reflexdo pedagogica reconhecem
que a formagdo contempla as diferentes dimensdes do humano, dentre as quais a
espiritual, a dimensdo de transcendéncia. Para Buber, ela ¢ uma dimenséo
fundamental ao humano, ndo sendo diferente em se tratando do processo educativo.
Ela se apresenta como uma referéncia para a educagdo do homem em geral, ndo um
modelo (2008, p. 296) (grifos da autora).

Com isso, podemos compreender que a educagdo humana, sob a perspectiva buberiana,
aponta para a multidimensionalidade do homem e para a fundamental importancia da dimensao
espiritual em seu caminho formativo. Achamos importante ressaltar que essa compreensao
especifica dialoga com a compreensdo encontrada em nossa revisao da literatura sobre o
conceito de fé, na qual os autores pesquisados afirmaram que o processo educacional ndo pode
prescindir do sentido religioso, transcendente (ou espiritual).

Sendo assim, no presente topico, abordaremos 4 subtopicos importantes, a saber: a) O
Homem, a Religiosidade (ou a Espiritualidade) e o Horizonte de Eternidade; b) A Abertura
como Postura/Atitude Necessaria e Fundamental no Processo de Formagdo Humana; c)
Confianc¢a no Ser e no Mundo: tnica via de acesso a formacao integral e obra mais intima da
relacdo educacional; d) Buber e a Fé que Acompanha o Educador: a fé nas forcas atualizadoras

e no processo de atualizagao.

6.4.1 O Homem, a Religiosidade (ou a Espiritualidade) e o Horizonte de Eternidade
Como vimos anteriormente, em nossa revisao da literatura sobre o conceito de fé, os
autores pesquisados afirmaram que o homem ¢ dotado de uma dimensao religiosa (ou espiritual,
conforme o pensamento de Rohr, 2013a) que o encaminha a busca do transcendente (PARADA
FILHO, 2006; SANDRINI, 2007; SCUSSEL, 2007; GUARINO, 2014). Com isso, vemos

situada dentro da integralidade humana, em toda a sua finitude, uma parte do humano que busca



212
um horizonte de eternidade que oriente a sua existéncia. Os autores estudados afirmam que essa

busca por um horizonte de eternidade em nossas existéncias ¢ a manifestacdo da Religiosidade
humana (SCUSSEL, 2007) ou, como diria Rohr (2013a), ¢ a manifestacdo de nossa
espiritualidade.

Vimos também que essa busca pela dimensao transcendente nao pode ser intermediada
por nenhum outro ser ou instituicdo; que essa busca deve ser, portanto, direta entre o ser que
busca e o ressoar dessa busca junto as diversas situacdes e seres que compdem o seu cotidiano
existencial. Como vimos, em Buber, a existéncia do homem (incluindo ai sua
Religiosidade/Espiritualidade), por ser ontologicamente relacional, s6 pode ser acessada por
meio das relagdes estabelecidas com o mundo concreto. Por esse motivo, a busca pelo horizonte
de transcendéncia deve ser uma busca imediata, no sentido buberiano que diz que nao pode ser
mediada por outro ser ou institui¢do; tem que se dar, portanto, da autenticidade de seu ser-e-
estar-no-mundo, em decorréncia de suas acoes e escolhas no-mundo-e-com-o-mundo.

Nesta revisao da literatura sobre Buber, Educacdo e Fé, desvelamos uma compreensao
importante sobre a postura do homem diante das questdes que dizem respeito a dimensao
transcendente. Conforme ¢ citado/abordado pelos autores estudados, podemos compreender
que, diante das questdes transcendentes/espirituais, ¢ exigido ao homem uma postura humana
que nos remete a postura hermenéutica-fenomenoldgica-multidimensional-relacional abordada
em nossa metodologia. Isso porque a dimensdo transcendente/espiritual demanda o
comprometimento do homem com sua propria autenticidade, mas também com a autenticidade
do mundo, derivando dessa imagem a compreensao de que a formagao espiritual ndo ¢ linear,
pois demanda tempo, demanda dedicagdo e se da na medida em que o homem busca se abrir ao
mundo concreto com o qual estabelece contato, busca ver os sentidos existentes dentro de si
mesmo e dos outros com os quais se depara, sempre concebendo que cada individuo possui
uma esséncia propria que sO € acessivel a ele mesmo, esséncia que vai se desvelando em
diversos giros hermenéuticos em busca do sentido mais profundo.

Em relacdo ao que ¢ proprio ao campo do educativo, no que diz respeito ao horizonte
de eternidade, Santiago nos chama a atencdo para o fato de que a dimensdo transcendente
também deve ser considerada como propria do ambito educativo, € ndo como exclusivamente

do ambito humano individualizado. Segundo a autora,

[...] adimensao transcendente do educativo [...] se apresenta como referéncia possivel
de orientar a a¢do do educador. Trata-se de uma imagem que nao se pode definir; uma
imagem que nao se condensa em formas tedricas, manifestando-se tdo somente numa
atuacdo cuja marca ¢ ser indireta [...]. Assim, a idéia de educagdo em Buber afirma-se



213
como responsabilidade pessoal e com a pessoa, para que ela encontre o seu caminho
em direcdo a transcendéncia (SANTIAGO, 2008, p. 276) (grifos da autora).

O que compreendemos dessa fala de Santiago ¢ que a transcendéncia, concebida como
propria do ambito educativo e pensada a luz do pensamento buberiano, diz respeito a uma
orienta¢do, a uma referéncia possivel que guia a a¢do do educador, no sentido de possibilitar
a seus educandos uma abertura a dimensdo transcendente. Em outras palavras, o que Santiago
(2008) nos permite compreender ¢ que falar em transcendéncia no campo educacional, a luz do
pensamento buberiano, ¢ falar nas possibilidades existentes de encaminhar nossos educandos
ao contato proprio com suas espiritualidades, com seus horizontes de eternidade, sempre na
perspectiva de uma agao indireta.

Sobre o tema da transcendéncia na educa¢do, também encontramos em LIMA uma

referéncia direta sobre o que € proprio ao campo educativo, segundo a perspectiva buberiana:

Nao obstante o olhar critico sobre a fragmentagdo do homem exercida pela agdo
educativa moderna, Buber também oferece-nos contribui¢des atuais e vigorosas para
o debate da educagdo espiritual: a formagdo do homem a partir de um sentido
ontolégico que abrange a condi¢do humana em todas as suas manifestagdes, num
debate que contempla a individualidade a ser resgatada e posta a prova na existéncia
verdadeiramente vivida na relagdo com os outros homens e com o mundo. Tal &mbito
da individualidade encontrou uma abordagem peculiar no pensamento de Buber, pois
este pensador ampliou o entendimento de educacdo para a transcendéncia e alteridade
(2011, p. 26).

Nesses termos apontados acima, por Lima (2011), no qual o entendimento pedagdgico
buberiano amplia o entendimento sobre a educa¢do ao contemplar a transcendéncia e a
alteridade, achamos necessaria a transcri¢ao da compreensado feita pelo autor sobre a esséncia
transcendente que acompanha o pensamento educativo de Buber, uma vez que ela amplia o

desvelamento desse horizonte tdo sutil:

[...] Assimilando o carater transcendente da vida humana, Buber reconhece como
pressuposto a finitude humana, ou seja, o fato da vida humana ser finita implica a
aplicacdo de um “modelo” educativo que ajude o homem a encontrar-se com a
esséncia e sentido desta existéncia em relacdo ao mundo onde se esta, as motivagdes
que marcam as praticas e acdes, que, numa perspectiva transcendente ndo tem somente
justificativas circunstanciais, mas tem uma justificativa firmada em principios
permanentes. A vida do homem é toda ela marcada de sentido; o homem, na educagdo,
deve despertar e perseguir este sentido, colocado nele como sinal da vontade do
Absoluto. Deste modo, o projeto educativo buberiano orienta-se na dire¢do de um
sentido maior e permanente — o Absoluto, que foge a toda e qualquer tentativa coletiva
de defender um tipo de educagdo que atenda somente aos interesses proprios de uma
visdo de mundo (LIMA, 2011, p. 26-27) (grifo nosso).

Considerando esse imbricamento entre o horizonte de eternidade € o horizonte de
humanidade, PARREIRA nos diz que, numa perspectiva educacional, o pensamento buberiano

nao dissocia o humano do divino, posto que



214

[...] o educador deve aceitar e acolher seus alunos sem distingdo ou opgao, tal qual o
Criador em relag@o a Criatura. [...] Nada mais humano que considerar cada um em sua
especificidade, em sua unicidade, sem condicdo, sem escolha e sem imposi¢des. O
divino sustenta o humano também na relacdo educadora (2010, p. 118).

A referida autora complementa sua compreensao:

Acrelevancia do divino ¢ a relevancia do humano. Assim, ao professor cabe considerar,
no contexto da sala de aula, a existéncia de um aluno-ser-humano a sua frente. E
porque existe o ser humano, existem ai possibilidades. Contudo, ndo quaisquer
possibilidades. Possibilidades de liberdade frente a coagdo; de vinculo frente a soliddo;
influéncia frente a intervengao; dialogizagdo das relagdes frente a vontade de poder e
Eros; envolvimento, confianga, mutualidade e responsabilidade frente a coisificagdo.
Possibilidade de vida verdadeira. Eis o que deve imperar (PARREIRA, 2010, p. 127).

PARREIRA continua:

[...] De certo modo, o homem pode retomar seu dialogo com o Tu eterno na medida
em que se volta para Ele. Tanto quanto se volta para seu semelhante numa atitude de
total “conversdo” dentro do mundo do qual faz parte. Conversdo ao autenticamente
dialogico. O que nos conduz a evidéncia do quanto a educagdo (em Martin Buber)
carrega em si 0 mesmo apelo do filésofo: o resgate do dialogo entre Deus, o homem
e o mundo [...] (2010, p. 128).

Esses elementos abordados acima nos direcionam a compreensao do papel da Educacao
diante da formacio do ser humano. LIMA nos resume esse papel: “A educagio é atribuida a
tarefa de formar o homem em diregdo ao Absoluto, para o conhecimento claro e pleno do estar
individual no mundo, associado, consequentemente, a uma relacao auténtica com o Absoluto”
(2011, p. 32) (grifo nosso). Como podemos perceber, ha uma intrinseca relagdo entre Deus, o
Homem e o Mundo, numa perspectiva dialogica e interdependente que pode ser expressa
através da expressdao Deus-Homem-Mundo, sem fragmentacao.

Assim, concordamos com as seguintes consideragdes feitas por LIMA, por entendermos
que elas resumem o imbricamento existente e indissociavel entre o homem-no-mundo e a

dimensdo transcendente, numa perspectiva educacional:

Certamente, enquanto afirmarmos haver uma instancia ontica que sustenta a agao
educativa, podemos, ao nos firmar na condi¢ao transcendente, estar nos referindo ao
Absoluto e a orientagdo individual — e, a0 mesmo tempo comum a todos — impressa
no espirito humano. Esta orientagdo ¢ um ponto de partida do qual todas as coisas
ganham contornos e cores no mundo, mas sempre firmados por uma substincia
transcendente. Ela esta presente em cada manifestagdo humana (2011, p. 27).

Com essas reflexdes, podemos resumir que, até o presente ponto, a Educagao do género
humano, para Buber, significa encaminhar o homem-no-mundo ao transcendente, a dimensao
espiritual que lhe € propria; encaminha-lo a uma realidade primordial que o orientard e que
conduzira sua forma¢ao humana. Como vimos, ndo se trata de um horizonte de transcendéncia
distante ou ausente do mundo, mas refletido a partir do ser-no-mundo-e-com-o-mundo. Essa

compreensao € necessaria para que possamos apreender quais elementos se fazem necessarios



215
para que a Educagdo acontega: a abertura do homem a sua dimensao espiritual, a confianca

implicita que existe no processo educativo entre os homens e, por fim, a fé na atuacao das forgas
formativas que habitam cada homem singular. Esses trés elementos foram encontrados a partir
da leitura dos autores estudados nesta revisdo da literatura e, em nossa compreensao, eles nos
ajudam a entender parte desse processo complexo de formagdo humana que concebe a
transcendéncia como uma dimensao real e fundante. Ressaltamos que nossas reflexdes sobre o
tema partem das lentes metodoldgicas citadas e das lentes tedricas que encontramos nos

pensamentos de Ferdinand Rohr e de Martin Buber.

6.4.2 A Abertura como Postura/Atitude Necessaria e Fundamental no Processo de
Formac¢ao Humana

6.4.2.1 A Defesa Incondicional da Alteridade (Pressuposto Irredutivel):

Um primeiro ponto a ser enfatizado no presente subtopico ¢ sobre a defesa incondicional
da alteridade como um pressuposto inegociavel da compreensdao educacional buberiana. Nas

reflexdes feitas por SANTIAGO, percebemos o quao basilar e indispensavel € essa nocao:

A defesa incondicional da alteridade como principio relacional implica reconhecer
que também no ambito do pedagdgico so € possivel constituir vinculos na medida em
que nele se parte da autonomia dos seres. Ao formar o educando, o educador nio
deseja incutir nele uma verdade previamente estabelecida, mas garantir-lhe a abertura
para a atuacao das forcas formativas (2008, p. 282) (grifos da autora).

Essa nocao ¢ importante porque situa aquele com quem nos encontramos como um outro
proprio, um outro ser singular, diferente, um ser proprio em sua concretude real. Essa
compreensdo incondicional carrega consigo, para a Educagdo, uma postura propriamente
humana e educativa de respeito e de estimulo a procura e a descoberta de si, ao contrario de
outros pensamentos que concebem o ser humano apenas como meramente influenciavel e
definivel por questdes outras (sociologicas, culturais, politicas, geograficas, climaticas,
econdmicas etc.). O ponto de partida da Educagdo, nesse sentido buberiano, ¢ essa substancia

espiritual que habita em cada individuo e que pode/deve ser assumida por este outro-no-mundo.

6.4.2.2 Postura Essencialmente Educativa: busca pela abertura dos educandos as suas realidades
primordiais e as forcas formativas

Considerando que o pensamento buberiano aponta a substdancia espiritual que habita
em cada individuo como ponto de partida da Educagdo, passamos agora a refletir sobre o que

cabe a Educacao (e ao educador) realizar junto a cada educando.



216
Conforme a compreensao de varios dos autores pesquisados, a postura essencialmente

educativa, segundo Buber, corresponde a busca/a¢do do educador pela abertura dos educandos
as suas realidades primordiais, as suas esséncias, e isso se da a partir da abertura destes a
atuagdo das forgas formativas que existem em seu intimo (QUERETTE, 2007; SANTIAGO,
2008; PARREIRA, 2010; ROHR, 2013b; SILVA, 2017; LEAO, 2018).

Nesse sentido, os autores supracitados afirmam que a figura do educador, para Buber, ¢

oposta a figura do propagandista. Isso porque

O educador tem a inten¢do de promover na alma do educando uma abertura, sem
imposicao, algo que, em si mesmo, ele reconheceu como verdadeiro. O educador cré
nas forgas atualizadoras do educando (BUBER, 2014). [...] Para Buber, a educagio
ajuda natarefa de reencontrar a conexao EU-TU nas nossas vidas (SILVA, 2017, p. 45).

118

Esse contraste entre as figuras do propagandista -° e do educador, para o filésofo

austriaco, desvelam a esséncia do que ¢ proprio da Educacao:

[...] a maior diferenga entre as duas condutas ¢ que a influéncia do propagandista ¢é
uma imposi¢do, ¢ a do educador sobre o outro ¢ o desenvolvimento da abertura. E
imposicao no sentido de driblar as escolhas livres do outro e sobrepujar os interesses
do propagandista. E abertura esta no sentido de criar condi¢oes em que o outro esteja
apto para receber orientagées do seu préprio interior'®, no processo de humanizagio
(QUERETTE, 2007, p. 106-107) (grifos nossos).

Complementando o entendimento acima, encontramos em LEAO um detalhamento das

implicagdes concretas da assun¢do da abertura como esséncia educativa:

Com isso, o ponto de vista educacional de Buber ndo se baseia em uma verdade
Unica a ser imposta; mas, na verdade de um sentido existencial proprio a cada ser, a
qual sé ¢ acessivel a cada ser singular. Tal verdade é, antes, uma possibilidade entre
outras tantas; o essencial a ser buscado é a abertura do educando a esse caminho
proprio e responsavel. Enfatizamos que essa abertura s6 acontece quando, numa
ambiéncia de confian¢a, o educando (ser que pode vir a ser) busca seu educador (ser
que ja é) para estabelecer uma comunicag@o existencial com ele (BUBER, 2014); ou
seja, quando o educando aprende a pergunta-lo sobre o seu proprio caminho, sobre
suas proprias decisdes, sobre sua propria existéncia, uma vez que reconheceu em
seu educador uma espécie de referéncia existencial confiavel, uma parte real desse
mundo que o acolheu e que se preocupa verdadeiramente com o seu caminho (2018,
p- 91) (grifo nosso).

Como vimos, a esséncia educacional em Buber diz respeito a dimensao transcendente
que compode nossa realidade mais intima, a dimensdo que “[...] se apresenta como uma
referéncia para a educa¢do do homem em geral, ndo um modelo” (SANTIAGO, 2008, p. 296).

A implicagdo do que afirmam os autores acima nos encaminha a compreensdo de que a

118 Sobre as formas de agir do propagandista, SANTIAGO as resume como “[...] diferentes estratégias
‘catequizadoras’, doutrinadoras, aliciadoras e coercitivas, das quais resulta a anulacdo da singularidade
representada em cada individuo” (2008, p. 265) (grifo nosso).

119 Identificamos uma intima e importante relacdo, segundo o pensamento buberiano, entre o
desenvolvimento de uma fé propria e essa concepcao desvelada por Querette (2007) sobre a esséncia do trabalho
educativo em Buber, o qual implica na busca da abertura do educando as orientagées do seu proprio interior.



217
dimensao transcendente (espiritual) se constitui como uma referéncia para a existéncia humana

singular.

Como vimos, considerar a transcendéncia como elemento importante no pensamento
buberiano requer considerar a defesa incondicional da alteridade, do respeito incondicional a
condig¢do singular de cada ser em formagdo e da abertura do individuo a sua esséncia propria
como unico caminho de formagao humana. Isso implica conceber que a formagdo humana, em
Buber, exige tal abertura e comprometimento do educando ao seu ser-proprio-no-mundo.

PARREIRA nos diz que o pensamento de

[...] Rohr (2001, p. 14) acrescenta que o ato de abertura por parte do aluno néo ¢ “obra
do educador”, depende do educando. Todavia, o professor com o espirito dialdgico e
verdadeiramente envolvido com sua fung¢do educadora, pode cultivar também o
campo do aluno em favor da abertura. Ao se envolver em relagdo dialdgica o professor
acaba reconhecendo o aluno na totalidade que ele é na sua singularidade e na sua
existéncia humana. O que, indubitavelmente, contribuira para que esse aluno também
se abra ao didlogo genuino ampliando, paulatinamente, essa atitude para as demais
relagdes da sua vida, consciente da responsabilidade que também ele deve ter no seu
processo educativo e na vida concreta experienciada no mundo em que estende suas
relagdes, pois, na relacdo dialdgica a responsabilidade é tanto do educador como do
educando, conforme ressalta Rohr (2001, p. 14): “[..] E educagio para a co-
responsabilidade com a plena realizagdo dos entes e das coisas do mundo” (2010, p.
167).

Com a afirmacao feita por Parreira (2010) podemos expandir nossa compreensao sobre
a extensdo do que significa a transcendéncia no pensamento educacional buberiano: significa,
para os educandos, abertura a orientagdo existencial que vem de seu intimo; a vivéncia de
relagdes dialogicas nas quais possam testemunhar a vivéncia concreta / a encarnacao de um
sentido existencial proprio através de seu educador; significa, para os educadores, buscar
estabelecer relagdes dialdgicas com seus educandos, no sentido de contribuir com a abertura
destes as suas esséncias e aos seus caminhos proprios; significa, para educadores e educandos,
avivéncia de relagdes respeitosas, nas quais a alteridade € concebida como caracteristica natural
e condicdo incondicional para o desenvolvimento humano; a vivéncia concreta da
responsabilidade que se vé na indissociavel relagdo entre crescimento pessoal e o mundo
concreto no qual estdo inseridos.

Assim, a transcendéncia que acompanha o pensamento educacional de Buber revela um
pressuposto ético, ontologico e relacional: habita em cada individuo uma forga primitiva
(primordial/essencial) que o conduz em dire¢do a um caminho proprio e, a0 mesmo tempo, a
relacdo e ao cuidado com o mundo concreto que o cerca (SANTIAGO, 2008; PARREIRA, 2010;
LIMA, 2011; ROHR, 2013b; SILVA, 2017; LEAO, 2018). A partir dessa compreensdo é facil

entendermos o recurso buberiano as expressoes hifenizadas, em seus textos: ser-no-mundo; ser-



218
situado-no-mundo-e-com-o-mundo; ser-e-estar-no-mundo; ser-no-mundo-e-com-o-mundo;

ser-proprio-no-mundo; escolhas no-mundo-e-com-o-mundo; etc. Todas essas expressdes
enfatizam que o ser-proprio do homem ndo se constitui a parte do mundo, isso ¢ impossivel; o

ser-proprio, pois, s6 vem a ser ser-proprio-no-mundo-e-com-o-mundo.

6.4.2.3 Abertura a um Sentido Mais Amplo, a Dimensao Espiritual

Na esteira dessa compreensdo de interligacao entre existéncia humana, transcendéncia
e mundo concreto (e suas complexas interrelagdes e repercussodes), passamos a conclusdo do
presente subtopico ao apontarmos que tal abertura a transcendéncia implica abertura a um
sentido mais amplo, a um horizonte de eternidade, a nossa dimensao espiritual. Esta interligagdo
reflete o imbricamento indissociavel entre a antropologia filosofica e a teologia, elementos que
marcaram o pensamento buberiano.

O que esta vinculado a dimensdao transcendente, no pensamento buberiano, nos
encaminha a no¢ao da criagdo divina, a nossa relagdo com Deus (o Tu Eterno) que € sempre
concebida e refletida através das nossas relagdes com o mundo concreto que nos cerca. Nessa
concepgao, “Céu” e “Terra” sdo uma instancia s6. Uma leitura filosofica que realizamos, a partir
dos estudos de Rohr (2013a, 2013b, 2010, 2007, S/D), Santiago (2008), Parreira (2010) e Ledo
(2018) ¢ que tal imbricamento entre a condi¢do dialdgica-relacional do homem e essa dimensao
transcendente (de sacralidade) estd diretamente atrelada aos valores “éticos-humanos e os
valores metafisicos” (ROHR, S/D). Como vimos anteriormente, Réhr (S/D) exemplifica os
valores €tico-humanos (amor, amizade, fraternidade, principio da ndo-violéncia, caridade etc.)
e os valores metafisicos (liberdade, unido, Deus, eternidade etc.).

Dessa maneira, nos diz Santiago,

[...] podemos compreender [...] a defesa do humano capaz de abrir-se para a criagao.
Essa abertura se expressa na relagdo auténtica com o outro, imagem da relagdo com o
Tu Eterno. Essas elaboragdes revelam a preocupagdo em estabelecer um debate que
[...] representa uma alternativa em relagdo ao significado proprio do educativo,
enquanto vivéncia que se encarna na histéria humana, e que reconhece a concretude
da existéncia como ponto de partida para o atuar formativo (2008, p. 276) (grifos da
autora).

O que ¢ desvelado por Santiago (2008) ¢ que o horizonte de transcendéncia que
encontramos no pensamento buberiano ¢ indissociavelmente vinculado ao horizonte de
concretude relacional, no qual as relagdes auténticas que estabelecemos com o mundo concreto

constituem a imagem de nossa relagao com o Tu Eterno.



219
Trazendo essa compreensao para a Educacgao e partindo da nogao de que a existéncia de

cada individuo guarda um papel diante da criacdo divina e que cada individuo deve se abrir a

sua essé€ncia propria e, consequentemente, ao seu papel diante da criacao,

E necessario que o educador reconheca a idéia de que é préprio da vida humana
encontrar o seu caminho. Para isso, ele dever ter na sua experiéncia a referéncia que
lhe permita identificar como e quando cada um se afasta ou se aproxima do seu
caminho. Sua tarefa ¢ ajudar o outro a perceber quais as forgas que ajudam, assim
como aquelas que atrapalham, aquelas que atuam em sentido contrario. Nesse caso,
ele precisa desenvolver uma especial sensibilidade para o que € proprio ao educando.
Precisa saber em que este educando precisa de ajuda para completar o seu caminho
(SANTIAGO, 2008, p. 266-267) (grifos nossos).

Compreender essa abertura a transcendéncia no pensamento buberiano ¢ um movimento
tedrico que pode ser melhor compreendido se associarmos tal abertura as caracteristicas do que
¢ dialogico para o filosofo austriaco. Essa compreensdo nos foi possibilitada nesta revisao da
literatura através das referéncias que mencionavam a atitude / postura de abertura a
transcendéncia como caracteristica fundamentalmente dialdgica (em um sentido buberiano). Os
autores estudados atribuem ao individuo dialdgico a atitude / postura de abertura a possibilidade
de encontros auténticos (Eu-Tu), ao reconhecimento da centralidade da esséncia singular do
outro a orientar o desenvolvimento particular deste etc. Dessa forma, considerar o educando
como ser dialdgico, implica em conceber a sua dimensao transcendente/espiritual (sua esséncia
individual, as forcas primordiais que habitam dentro dele e que influenciam o seu
desenvolvimento) e os valores ético-humanos e metafisicos que perpassam qualquer relagao

humana.

Assim colocado, observamos que o professor dialégico ¢ aquele que se abre a
fecundagao da atitude Eu-Tu e ao despertar do desejo, do crédito, da paixdo, da fé no
ser educador e da disponibilidade de ensinar para além do contetido reconhecendo a
existéncia humana do aluno. O professor dialdgico se coloca na relagdo educadora,
igualmente como pessoa que age com autenticidade, orientando sua fungdo pelo
cuidado que sustenta sua acao e sua atitude frente ao semelhante que lhe vem a frente,
‘abragando-o’ e ndo o abandonando na medida em que ndo o reconhece como um ser
humano (PARREIRA, 2010, p. 165).

6.4.3 Confianca no Ser e no Mundo: unica via de acesso a formacao integral e obra mais
intima da rela¢ao educacional

Considerando a transcendéncia como uma dimensdo da realidade concreta, um
horizonte que transcende nossas formas empiricas de verificagio (ROHR, 2013a),
identificamos em varios dos estudos pesquisados uma referéncia inequivoca do pensamento
buberiano a confianga, um elemento que, em nossa compreensdo, transcende as formas
empiricas de verificacdo. Em uma répida busca por defini¢cdes dessa palavra, encontramos no

site do Dicionario Brasileiro da Lingua Portuguesa Michaelis trés conceitua¢des que chamaram



220
a nossa atencao pela semelhanca com os significados que constam nos trabalhos encontrados

em nossa revisao da literatura:

1 Credibilidade ou conceito positivo que se tem a respeito de alguém ou de algo;
crédito, seguranca. 2 Crenga de que algo é de qualidade superior e ndo falhard. [...]
5 Sentimento de seguranga e respeito em relagdo ds pessoas com quem se mantém
relagdes de amizade ou negécios*® (grifos nossos).

Em resumo, os conceitos elencados acima dizem de um crédito subjetivo que
damos/atribuimos a algo ou a alguém, e que tal crédito tem relacdo direta com um sentimento
de seguranga e de respeito em relagdo a outrem; tal crédito, sentimento de seguranga ¢ de
respeito estd imbricando a crenga de que algo possui qualidade superior e que ndo falhara.

Ter essa conceituagdo em mente € importante porque, em nossa compreensao, abordar
o0 conceito confianga em um trabalho que estuda o pensamento buberiano implica concebé-lo a
luz do horizonte ontoldgico-relacional, ou seja, a luz das relagdes auténticas entre os homens,
da sacralidade contida na esséncia individual de cada ser humano, a qual estd diretamente
atrelada ao destino dos demais seres e individuos. H4 que se considerar, portanto, e de forma
indissociavel, a ética que sempre acompanha as reflexdes buberianas. Assim, falar em confianca
a luz do pensamento buberiano implica necessariamente abordar os valores ético-humanos e
metafisicos.

Nesse sentido, ao refletirmos sobre os elementos que compdem a categoria
transcendente do pensamento buberiano, chegamos a compreensao de que a confianca tem um
papel fundamental em todo o processo de formagao humana. Em varios dos autores pesquisados
(SANTIAGO, 2008; PARREIRA, 2010; LIMA, 2011; ROHR, 2013b; SILVA, 2017; LEAO,
2018), ¢ a confianga, a confianga no Ser (na transcendéncia, portanto), “[...] que possibilita aos
educandos a abertura e a coragem necessarias a sua propria formacao, a busca de suas esséncias
e a assuncao de sua autenticidade e da responsabilidade que lhes cabem nos mais diversos
encontros e contextos” (LEAO, 2018, p. 83). A confianga, conforme encontramos nos estudos
pesquisados, ¢ a materializacdo, a encarna¢do deste crédito subjetivo, deste sentimento de
seguranga e de respeito, desta crenga de algo possui qualidade superior e que ndo falhara; enfim,
¢ a materializa¢do da transcendéncia na figura de uma pessoa inteira e real; materializagao

que possibilita a abertura do educando a esta dimensao.

6.4.3.1 Desvelando as Linhas mais Gerais da Confianga Segundo o Pensamento Buberiano

120 CONFIANCA. In: MICHAELIS. Diciondrio Brasileiro da Lingua Portuguesa. Disponivel em:
https://michaelis.uol.com.br/busca?id=nleG. Acesso em: 23 jul. 2022.



https://michaelis.uol.com.br/busca?id=n1eG

221
Partindo da compreensao de que o filosofo do didlogo considerava como fundamental a

caracteristica relacional do homem, ¢ importante reconhecer o que, dentro destas relagoes,
possibilita a0 homem formar-se humanamente, desenvolver-se em sua integralidade. Abordar o
pensamento educacional de Buber requer, portanto, uma aproximacao a tais elementos que
habitam essas relagdes (ou essa esfera relacional, chamada por Buber de esfera do inter-
humano'?t). Assim, abordaremos no presente subtopico o elemento confianga, o qual, conforme
o pensamento buberiano encontrado nas pesquisas, ¢ fundamental para possibilitar abertura dos
educandos a dimensao transcendente que orienta as suas formagdes.

Em seus estudos, SILVA afirma que, “[...] na compreensdo buberiana, a confianca ¢ a
obra mais intima da relagdo educacional” (2017, p. 46) (grifo nosso). A énfase defendida por
Silva deve ser abordada de forma minuciosa, posto que a confianca ¢ um elemento
transcendente, ou seja, ndo pode ser verificado empiricamente (ROHR, 2013a). Dai surge a
questdo sobre como compreendemos a centralidade desse elemento no pensamento pedagogico
buberiano, uma vez que nao podemos verifica-lo empiricamente. Essa questao nos conduziu ao
desvelamento das raizes desta concepcao, a busca da compreensdo do proprio Buber sobre a
esséncia desta confianga e a reflexdo sobre as possiveis repercussdes desta na vida dos
educandos.

Nas pesquisas encontradas nesta revisdo da literatura, encontramos alguns elementos
que se constituem, em nossa compreensao, como as raizes que situam a relevancia da confianca
no pensamento educacional buberiano. O primeiro elemento diz respeito a esséncia dialogica e
processual dessa confiangca, uma vez que ela “[...] ndo implica necessariamente em
concordancia. [...] Menos ainda, podemos associar confianga a concordancia incondicional. [...]
conflitos podem existir, porém, também tém ‘valor educativo’ quando abordados numa
atmosfera adequada [...]” (PARREIRA, 2010, p. 147-148). Com isso, compreende-se que a
confianga ndo se da a priori, muito menos deve ser considerada como elemento estanque e
superior ao didlogo vivo. Como bem afirmou Parreira acima, conflitos podem existir nesta
esfera dialdgica do inter-humano; o que ndo pode acontecer ¢ subtrairmos a vida contida nos
encontros entre os homens, os quais demandam abertura, inteireza e respeito as solicitacdes que
dai surgem.

Outro elemento importante para compreendermos as raizes desta confianga, segundo o

pensamento buberiano, diz respeito a esséncia da formagdo humana na concepgao buberiana.

121 Buber escreveu um ensaio sobre essa esfera relacional, intitulado “Elementos do Inter-Humano”. Conferir
Buber, 2014.



222
Segundo o filésofo austriaco, o caminho de formagao humana pressupde abertura interior para

busca e assungdo de um caminho proprio (SANTIAGO, 2008; PARREIRA, 2010; LEAO, 2018).
Em outras palavras, ndo ha forma¢do humana sem uma abertura espontanea e uma busca
constante pelo que ¢ proprio nas mais diversas situacdes do cotidiano concreto. Ou seja, o que
Buber nos legou foi o entendimento hermenéutico-fenomenologico-dialégico de que a
Educagao ¢ uma via com dois caminhos que se intercruzam e interpenetram, o do educador e o
do educando. De um lado, o caminho do educador consiste em ir constantemente em diregao
ao educando, buscando deste uma abertura para a busca de si mesmo (€ um processo continuo,
com vdrios giros), para a possibilidade do Ser-proprio. De forma interdependente e
concomitante, o caminho do educando ¢ percorrido a luz da relagdo com este educador, a luz
do crédito que cresce dentro de si em relagdo ao mundo, ao Ser.

Tal caminho educativo, segundo Buber, corresponde a capacidade de abrir-se
paulatinamente a sua autenticidade. E € aqui que outra raiz da confianga pensada por Buber se
desvela: considerando a impossibilidade de a formagao integral do homem “[...] se constituir
por um ato impositivo, por um decreto”, a filosofia buberiana ¢ imperativa ao afirmar que ela
requer abertura e que tem na confian¢a (Vertrauen) sua unica via de acesso (SANTIAGO,
2008, p. 280). Santiago complementa este pensamento: “Sem ela [a confian¢a], ¢ impossivel
chegar a crianga e ao jovem. A confianca suplanta a resisténcia contra o estar sendo formado
[...]” (Idem).

Buscando desvelar, na pratica, o significado implicito das afirmacdes acima, temos o
entendimento de que a abertura de um ser humano a transcendéncia®?® so é possivel através da
confianga que se constitui nas vivéncias com um outro ser humano que materializa algum destes
elementos transcendentes. No caso acima, o educando se abre a transcendéncia quando, por
meio das relagdes que estabelece com seus educadores, testemunha a encarnagdo de uma
existéncia propria; testemunha a existéncia concreta de uma existéncia que encontrou um
caminho proprio e que busca, como que por graca, possibilitar apenas a abertura de seus
educandos a possibilidade de encontrarem a eles mesmos, de encontrarem suas esséncias
proprias. Somente quando o educando sente que seu educador ndo quer utiliza-lo como um
meio para um fim ou ndo o ignora por suas singularidades, mas o acolhe por ser ele mesmo, ¢
que fendas sdo criadas em sua existéncia, possibilitando a ele conhecer a dimensao espiritual

que o habita e que habita o mundo.

122 Abertura a confianga no mundo, a confian¢a no Ser, a confianga no Ser-préprio, a confianga em sua
esséncia singular, a confianga nos valores ético-humanos e metafisicos etc.



223
Neste ponto especifico de nosso desvelamento sobre o elemento confianga, precisamos

pontuar que a teoria educacional de Rohr (2013a) nos aponta justamente isso: a existéncia de
uma dimensdo humana (a espiritualidade) que nos vincula a algo que reconhecemos como
superior, a algo que nos aproxima ao sentimento de seguranga e de respeito, a algo que
paulatinamente vamos atribuindo um crédito subjetivo, uma vez que o reconhecemos como
valido, necessario e que, por isso, acreditamos que ndo falhara. Esta concepgdo, em nossa
compreensio, ¢ essencial para compreendermos o processo de formagdo de uma fé proprial?,

No paragrafo anterior, tentamos desvelar o significado mais intimo do que € a confianca
para o pensamento buberiano e, de uma certa forma, abordarmos elementos que nos indicam o
seu papel na formag¢ao humana. Indo além, os autores pesquisados afirmaram que esta confianga
“[...] significa a presen¢a daquele ser que representa o mundo para os educandos [...]” (LEAO,
2018, p. 83) (grifos nossos). Ou seja, a Educacdo pensada por Buber busca a abertura do
educando a transcendéncia, mas esta abertura sé € possivel através de uma existéncia que se faz
presente e respeitosa ao ser em formagao, uma presenga que encarna os valores transcendentes.
Assim, mais uma raiz desta confianca diz respeito a presen¢a do educador, como pessoa inteira
que, comprometendo-se espontaneamente com sua propria autenticidade, encarna tal vinculo
com a transcendéncia e, assim, possibilita esta necessaria abertura a seu educando. Por isso ¢
que a confianga ¢ a Uinica via para a formacao integral, porque requer uma abertura espontanea
e comprometimento com elementos que sdo invisiveis aos olhos. Como afirma SANTIAGO,
“Apenas numa espontanea confianca ¢ possivel abertura e, com isso, formagao” (2008, p.
327).

Assim sendo, &, pois, pela encarnacdo da confianga em um ser que o individuo pode se
sensibilizar, abrir-se a confianca no Ser (enquanto espiritualidade, enquanto dimensao divina
que se desvela no relacionamento interdependente e indissociavel entre homem, mundo e Deus).

Encontramos em SANTIAGO uma outra referéncia importante sobre esta tematica:

A discussdo aqui aborda os elementos relacionados a vida do estudante e do professor,
que tem na confianga seu ponto de referéncia. [...] A relagdo educativa se constitui na
vivéncia da confianga, cujo significado encontra-se na propria responsabilidade
desse processo. Buber caracteriza de forma singela a questdo através do exemplo
da crianga, que, ao cair da noite, aguarda a palavra da mde antes de dormir.
Ele chama a atencdo para o fato de que “algumas criangas ndo precisam
esperar: porque elas sabem que ininterruptamente se lhe ¢ dirigida a palavra, em
um didlogo que nunca termina” (UE, 33). E esse o significado da confianga que
move a relacdo educativa, enquanto certeza da presenca que acolhe a
singularidade, que dirige a palavra, conforta e fortalece, preparando para novas e mais
complexas relagdes (2008, p. 280-281) (grifos da autora).

123 Abordaremos estes imbricamentos mais adiante.



224
Por fim, trazemos mais uma afirmagao feita por SANTIAGO, na qual a autora resume

a centralidade da confianga para o entendimento educacional buberiano:

Essa condi¢do essencialmente singular pressupde que o homem busque o caminho
especifico: aquele que podera ser percorrido por ele e por nenhum outro, assim como
a ele ndo ¢ dado seguir outro caminho. [...] Tal visdo requer um engajamento
significativo do educador em vista de ajudar o educando nessa abertura e, com isso,
encontrar o caminho proprio. A condigdo fundamental ¢ a confianga existente entre
educador ¢ educando. E é nessa convicgdo que se fundamentam as idéias do filosofo
e educador Martin Buber, para quem educar pressupde assumir a responsabilidade
para que a pessoa encontre o seu caminho em dire¢do a transcendéncia, como
vivéncia que se compreende na intima relacdo do homem com o mundo (2008, p. 326-
327).

Finalizamos o presente subtopico enfatizando que a concepg¢do educacional de Buber
baseia-se em um pressuposto importante que esta situado na transcendéncia, qual seja, a
confiang¢a em um sentido existencial proprio como obra mais intima da relagdo educativa. Esta
obra mais intima da relagdo educativa ¢ concretizada através desta relagdo educativa, na qual o
educador encarna os valores ético-humanos e metafisicos, imbricando-os a realidade
concreta/imanente através de sua propria existéncia; ¢ através deste ser concreto que se
materializa a possibilidade de um sentido existencial ético as novas geragoes.

Habita nesta concepg¢ao de mundo, de homem e de Educacdo a cren¢a na transcendéncia,
na tarefa unica que cabe a cada individuo, na possibilidade de abertura de cada individuo a
essa tarefa nica e a essa esséncia propria que s6 ele mesmo pode vir a descobrir/desvelar. Ha
mais: a confianca ndo nos dirige apenas a nds mesmos, pois nos situa em-relagdo-ao-mundo, o
que implica confiar também na autenticidade dos demais seres com os quais nos encontramos;
pressupde a autenticidade destes demais seres, pressupde uma confianca nos elementos
transcendentes; e se vé realizada/concretizada através da espontaneidade (como agdo legitima
do espirito), da responsabilidade (como resposta legitima do espirito) e da confianga (como

crédito que o espirito atribui a partir de varios encontros e vivéncias espontaneas e responsaveis).

6.4.3.2 Como se Materializa essa Confianca no Dia a Dia da Relagao Educativa

Apo6s situarmos a centralidade da confianca no pensamento pedagdgico buberiano,
passamos agora a reflexdo sobre os elementos do cotidiano educacional que o filésofo do
didlogo compreendia como importantes para uma ambiéncia pedagogica favoravel a confianga
e a abertura por parte dos educandos.

Um primeiro elemento ¢ destacado por PENA: “A confianga s6 ¢ obtida na medida em
que se participa imediatamente da vida dos alunos e se assume a responsabilidade que dai

deriva” (2015, p. 117) (grifos nossos). E ¢ através dessa participagao imediata (direta, auténtica



225
e sem mediacdo) na vida do educando, a qual exige sempre a assungdo de certas

responsabilidades que vao solicitando a intervencao do educador, que “[...] o aluno sente-se
incluido em uma relacdo dialogica e aceita o educador como pessoa [...]” (PENA, 2019, p. 511),
situacdo em que se edifica a confianga e, consequentemente, abertura a propria formagao.

Nesse sentido, a confianga

abarca o proprio significado que esse adulto representa para a crianga na relagdo com
o mundo. Essa existéncia é capaz de oferecer aquele que chega ao mundo a confianga
também no proprio mundo, e ¢ através dela que o mundo também se revela para a
crianca [...] Confianga é presentificagdo, € reconhecimento do outro [...] (SANTIAGO,
2008, p. 281) (grifos nossos).

Acima, Santiago faz referéncia direta a existéncia do educador, a presentificacdo deste
ser na vida do seu educando; isso quer dizer que a relagao que existe entre o educando e o
mundo no qual ele esta inserido vai se consolidando em bases €ticas e auténticas através da
confianga que este educando vai adquirindo em sua relagdo com seu educador, com este ser que
representa o mundo, que condensa em si as referéncias existenciais possiveis (de uma vida
auténtica, por exemplo). Como vimos anteriormente, a Gnica via para a formacdo integral ¢
através da confianga possibilitada pela existéncia deste educador que encarna os valores ético-
humanos e metafisicos e que se apresenta como um ser humano inteiro, real e auténtico.

Outros autores estudados também sublinharam a importancia da confianca como
caminho para a formacdo integral dos educandos, como caminho a transcendéncia.
Aprofundando a argumentagdo dos elementos cotidianos em que a confianga se faz presente,

SILVA nos diz que

Ao agir eticamente, o educador, no trato pedagogico com o educando, gera confianca.
Somente quando o educador confia na capacidade de seu educando de conquistar sua
propria confianca e tenta estabelecer relagdes de EU-TU, pode abrir o caminho do
educando para comegar a confiar no Ser (2017, p. 46) (grifo nosso).

Em um sentido semelhante, pensando no como a confianca se configura no cotidiano
pedagogico, PARREIRA nos diz que “A atitude de participar sem intervengdes determinadoras
na vida do aluno, atendendo sua solicitacdo, ¢, em certo modo, o que favorecera o clima de
confianga” (2010, p. 147).

SANTIAGO amplia nossos olhares a este horizonte ao situar que a espontaneidade ¢ um

elemento fundamental nesta vivéncia cotidiana entre educador e educando:

[...] Buber se refere a espontaneidade como fator preponderante na educagdo, uma vez
que uma real influéncia do educador sobre os seus educandos pressupde a presenga.
O espontaneo como face do dialégico ndo ¢ uma opgdo metodoldgica, mas uma
postura essencial (2008, p. 327).



226
Outra contribui¢do foi encontrada em ROHR, autor que situa a importancia de o

educador buscar compreender e sentir como seus proprios atos repercutem na alma de seus

educandos, uma vez que somente

[...] essa postura pode conquistar a confianga do educando na atuacao do educador, pois
se sente compreendido, e finalmente levar o educando a compartilhar a confianga do
educador no mundol[...]. O ato de abertura para esse tipo de relacdo pedagogica é
responsabilidade do educador e, segundo Buber, a base tltima da sua ética profissional
(2013a, p. 137).

Por fim, apds termos visto varios elementos do cotidiano pedagdgico que favorecem o
clima de confiancga e, consequentemente, as reverberagdes desta ambiéncia pedagégica/humana
na alma dos educandos, iniciamos a conclusdo do presente subtopico refletindo sobre a
importancia desta relagdo pedagogica na vida de cada educando: “[...] A possibilidade de
confiar nas demais pessoas ¢ nas possibilidades do mundo encontra-se nessa relagdo”
(SANTIAGO, 2008, p. 281).

Nesse mesmo sentido, recuperamos uma importante reflexao feita pelo professor Nilson

José Machado, a qual nos ajuda a compreender a esséncia humana, objeto da Educagao:

Nascemos no seio de uma familia, gostamos de cultivar relagdes afetivas e de amizade,
de fazer doagdes espontaneas, como a de um cumprimento, de um sorriso, do lugar na
fila ou no transito... Ndo nascemos de um negocio, de uma transagdo comercial, e
mesmo aqueles que dedicam a vida a acumular bens, quando nao se reduzem a animais
ou a maquinas, em algum momento da vida, sentem a necessidade de atitudes
generosas, sinceras ou meramente aparentes — 0 que importa pouco, uma vez que a
propria hipocrisia pode ser considerada uma reveréncia, uma homenagem que o vicio
presta a virtude (MACHADO, 2004, p. 13).

Assim, esta citagdo de Machado conclui o presente subtopico, no qual buscamos
desvelar um horizonte sutil de nossa existéncia, de nossa esséncia. Com isso, compreendemos
que, a partir dos autores pesquisados, € essencial considerar a dimensao transcendente/espiritual
de nossa existéncia para nos aproximarmos ao pensamento buberiano; mas a énfase que vimos
¢ que tal aproximagdo a nossa espiritualidade s6 pode ser feita de forma indissociavel a nossa
imanéncia-no-e-com-o-mundo. Afinal, como bem afirma Buber (2004), ndo ha um eu sem um
tu; ndo podemos conceber nosso corpo, nossas sensagdes fisicas, nossas emogdes, nossa
dimensdao mental de forma isolada, alheia/independente da concretude do mundo e de suas

constantes interferéncias e reverberagoes.

6.4.4 Buber e a Fé que Acompanha o Educador: a fé nas forcas atualizadoras e no
processo de atualizaciao
Chegamos ao ultimo subtdpico da presente revisao da literatura, o qual aborda a fé que

acompanha a concep¢do educacional buberiana: a fé no processo de formacdo humana,



227
situando-a como o processo de atualizagdo constante do ser-proprio; a fé na existéncia de forgas

atualizadoras (primitivas/primordiais/transcendentes) que indicam ao homem quais
escolhas/caminhos lhes s3o mais proprios/auténticos; a fé na possibilidade de que cada ser
humano venha a se abrir € a se comprometer com esta esséncia individual propria; a fé que cada
individuo, uma vez que tenha refletido sobre seu caminho proprio e decidido segui-lo, assuma
a sua tarefa unica do Ser e, com isso, assuma também a corresponsabilidade com o
desenvolvimento dos seres e das coisas que habitam o mundo que o cerca.

De uma forma geral, os autores encontrados nesta revisao da literatura apontam para
essa fé que acompanha o educador pensado por Buber. Especificamente, essa fé esta
intimamente ligada a consciéncia de que cada educando possui uma esséncia singular e que
pode encontrar seu caminho proprio e assumi-lo. Como vimos no primeiro subtdpico deste
capitulo, Buber concebe o ser humano como ontologicamente relacional, dialégico, dotado
essencialmente de um impulso que o direciona as relagdes, aos vinculos humanos; além disso,
percebe-o como essencialmente responsavel e solidario. Nesse sentido, pensar na evolugdo
deste ser humano ¢ uma tarefa que requer uma fé nessas caracteristicas, no processo de
formagdo humana como um caminho de busca de si mesmo, num processo constante de
aproximagdo a essa esséncia propria, apesar da existéncia de forcas que nos distanciam deste
caminho.

Assim, no presente subtopico, buscamos desvelar o que € essa fé apontada pelos autores
estudados no pensamento educacional do filosofo austriaco, reflexdo que denota a presenga e a
importancia da dimensao transcendente a compor, de forma indissociavel, a realidade concreta

da Educacao.

6.4.4.1 O Educador e a Fé nas For¢as Atualizadoras da Formacao Humana

Um primeiro ponto a ser ressaltado sobre esta tematica ¢ que o educador pensado por
Buber ndo guarda em si vontade alguma de incutir verdades pré-estabelecidas em seus
educandos, mas, sim, guarda uma vontade de garantir-lhes “[...] a abertura para a atuacdo das
for¢as formativas” (SANTIAGO, 2008, p. 282) (grifos da autora). Esta compreensao retrata a
esséncia do trabalho educativo em Buber, uma vez que a formag¢do humana, na perspectiva
buberiana, abraga essencialmente a dimensdo transcendente do homem enquanto abertura ao
ser-proprio, a tarefa unica que cabe somente ao individuo.

Sobre isso, PARREIRA nos diz que a influéncia chassidica na formacao humana do

préprio Buber o levou a uma “[...] verdadeira fé na conversdao do homem para uma vida em



228
comunhdo com o Tu eterno” (2010, p. 24). Assim, vemos situado como um horizonte possivel

— e proprio do humano — esta relagdo do homem com a transcendéncia.

Como vimos ao longo desta revisdo da literatura, Buber ndo concebia a transcendéncia
como uma dimensao apartada da imanéncia, da vida cotidiana. Este imbricamento indissociavel
entre realidade divina e realidade terrena se materializava na esperanga demonstrada por Buber
em suas agdes € em suas obras, mas também em sua postura de buscar sempre contribuir para

a plenitude daqueles que chegavam até ele. Sobre esta compreensdo, PARREIRA nos diz que

A palavra de Buber é impregnada de inspiragao, esperanca e “fé no humano”. Ele ndo
se deixa enfraquecer, mesmo diante dos entraves comuns a sua época. Sua postura
busca sempre abastecer o outro — que vem ao seu encontro —com algo que o preencha.
Para ele, esta ¢ sua missdo. Por isso, sua agdo, ou melhor, sua fun¢do educadora
(mesmo fora da sala de aula) é prenhe de vida, e como tal, de esperanga (2010, p. 126)
(grifos nossos).

O que Parreira quer nos dizer ¢ que Martin Buber foi um homem que encarnou alguns
valores ético-humanos e metafisicos, para usarmos os termos refletidos por Réhr (S/D). A
encarnag¢ao de tais valores pode ser compreendida através das obras do filosofo do didlogo, uma
vez que elas sdo impregnadas de “inspiragdo, esperanga ¢ fé no humano”; também pode ser
compreendida por sua postura humana que buscou contribuir com a plenitude do outro,
daquele/daquela/daquilo que veio ao seu encontro.

Assim, da mesma forma que ele concebe a realidade da existéncia humana como que
perpassada pela dimensao divina/transcendente/espiritual, o auténtico educador, para Buber, ¢

aquele individuo que tem

[...] ainteng@o de promover na alma do educando uma abertura, sem imposigdo, algo
que, em si mesmo, ele reconheceu como verdadeiro. O educador cré nas forcas
atualizadoras do educando (BUBER, 2014). [...] Para Buber, a educagdo ajuda na
tarefa de reencontrar a conex@o EU-TU nas nossas vidas (SILVA, 2017, p. 45) (grifos
nossos).

Na prética, a esséncia do trabalho educativo, conforme vimos acima, corresponde a uma
tarefa sutil, pois envolve a dimensdo espiritual de nossos educandos: contribuirmos para uma
abertura honesta a autoformacao, as solicitacdes que habitam em suas proprias existéncias.
Nesse sentido, ¢ importante destacarmos um pressuposto buberiano sobre essa questao: dentro
de cada ser humano existem forcas primitivas (primordiais, formativas, atualizadoras,
espirituais etc.) a nos guiar/orientar a um caminho nosso, proprio, singular (SANTIAGO e
ROHR, 2006; QUERETTE, 2007; SANTIAGO, 2008; PARREIRA, 2010; LIMA, 2011; ROHR,
2013a; SILVA, 2017; LEAO, 2018).

Assim, o auténtico educador pode ser compreendido como um “[...] crente, na mais

pura acepcao da palavra: cré na forga atualizadora; cré no humano como ser capaz de abrir-se,



229
sem precisar ser violentado para que essas forcas sejam reconhecidas e venham a cumprir o seu

papel” (SANTIAGO, 2008, p. 265) (grifo nosso).

Ao educador, portanto, “[...] cabe a funcdo de acreditar no ser em potencial e abrir
caminhos para que ele se manifeste em sua plenitude” (PARREIRA, 2010, p. 109) (grifo nosso).
Mais do que delineamentos racionais sobre os processos formativos, percebemos em Buber a
for¢a e a importancia desta fé que acompanha sua compreensao sobre o0 homem, o mundo ¢ a
espiritualidade (transcendéncia, o Tu Eterno etc.). Como afirmaram ABREUS ET AL,
“Notamos o comprometimento ¢ a fé de Buber nas pessoas, a abertura, a disponibilidade para
com os outros, possibilitando, pelo didlogo, a superacdo dos problemas humanos” (2016, p.
464).

E ¢ justamente através do didlogo que o individuo pode vir-a-ser, o que nos leva a
compreensdo de que a formagdo do ser humano se da através de relagdes humanas concretas.
No caso da relacdo educador-educando, a énfase dos autores estudados nos dirige a essencial
influéncia do educador nesse processo de vir-a-ser do educando, uma vez que aquele representa
em si mesmo uma espécie de materializagdo da busca do ser-proprio. Assim, para Buber, o

educador é um individuo

imbuido do potencial existente dentro daquele ao qual ele se volta [o educando], [...]
aquele que cré na forga primitiva existente dentro de cada um de seus alunos — forga
essa que habita em todos os seres humanos, ¢ que, na medida em que € incentivada,
cresce, tornando a pessoa uma figura particular (PARREIRA, 2010, p. 109).

Em linhas gerais, compreendemos que a énfase feita por PARREIRA resume a esséncia

deste educador dialogico:

Assim colocado, observamos que o professor dialégico ¢ aquele que se abre a
fecundagdo da atitude Eu-Tu e ao despertar do desejo, do crédito, da paixdo, da fé no
ser educador e da disponibilidade de ensinar para além do contetdo reconhecendo a
existéncia humana do aluno. O professor dialogico se coloca na relagdo educadora,
igualmente como pessoa que age com autenticidade, orientando sua fungdo pelo
cuidado que sustenta sua agdo e sua atitude frente ao semelhante que lhe vem a frente,
‘abragando-o’ e ndo o abandonando na medida em que ndo o reconhece como um ser
humano (2010, p. 165) (grifos nossos).

6.4.4.2. A Intima e Indissociavel Relacdo entre o Homem, o Mundo e Deus

O tultimo subtopico da presente revisdo da literatura busca desvelar um achado
importante nos estudos pesquisados: a esséncia mesma da Educa¢do do género humano
segundo o pensamento buberiano. Como vimos anteriormente, para Buber, o ser humano ¢ um
ser que existe em um mundo concreto, que existe em relacdo-com-outros-seres-e-coisas. Mais
que isso, a forte influéncia chassidica na vida do filésofo austriaco o guiou a uma concepgao

de existéncia em que o mundo concreto em que vivemos € também o locus em que se realiza



230
o mundo divino. Assim, a partir dos estudos encontrados nesta revisao da literatura, podemos

compreender que, de uma forma geral, a existéncia humana, para Buber, ¢ sempre concebida
em uma dupla e interdependente perspectiva: a da concretude de sua existéncia-no-mundo e a
da esséncia transcendente/divina que habita em seu interior (a qual ele pode e deve abrir-se
em autenticidade e assumi-la nos diversos encontros com a concretude) (SANTIAGO, 2008;
PARREIRA, 2010; LIMA, 2011; SILVA, 2017; LEAO, 2018).

Tendo em mente esse pressuposto decisivo para compreendermos o homem, “[...] a
educacdo na perspectiva de Buber também ndo ¢é dissociada de tais categorias: divino e
humano [...]. O divino sustenta o humano também na relacdo educadora [...]” (PARREIRA,
2010, p. 118) (grifos nossos). O paradoxo marcante da existéncia humana — a saber, saber-se
humanamente concreto em sua imanéncia, mas dotado de uma esséncia transcendente/divina
que pode santificar suas agoes (BUBER, 2011) através das respostas auténticas ao mundo —,
¢ o primado que embasa a concepcao dialdgica da Educagdo em Buber: o ser-proprio se realiza
em-relagao-ao-mundo na medida em que contribui com a realiza¢ao do ser-préprio dos demais
seres e coisas que vém ao seu encontro.

Newton Aquiles VON ZUBEN APUD PARREIRA, um dos maiores biografos de
Buber, assevera esse primado que embasa a concepcdo educacional do filésofo do didlogo, ao
afirmar que este pensador era guiado pelo desejo “de levar os homens a descobrirem a
realidade vital de suas existéncias e a abrirem os olhos para a situagdo concreta que estavam
vivendo” (2010, p. 118). Esta citacdo de Von Zuben, destacada por Parreira (2010), denota
essa dupla e indissociavel perspectiva a constituir a realidade humana:
divina/transcendente/vital e, a0 mesmo tempo, imanente/concreta.

PARREIRA ainda nos diz que

Martin Buber pautou sua existéncia no empenho de contribuir para que o homem
pudesse viver auténticas interagoes com seu semelhante (relagdes dialogicas) e com
o Tu eterno (Deus), resgatando a humanidade entre os homens, por meio de interagdes
genuinas que vislumbram em cada Tu o Tu eterno (2010, p. 40) (grifos nossos).

Assim, nos ¢ possibilitado compreender que a relagdo entre os homens pode e deve
buscar corresponder a relagdo com o divino (Tu Eterno), sempre situada no mundo concreto,
em uma situacao atual e que exigira abertura, presenc¢a, honestidade e autenticidade. Pensando
na importancia desse primado para o pensamento educacional de Buber, PARREIRA também
nos diz que

Buber (1974) considera que a relacdo entre os homens ¢, autenticamente, a relacio
com Deus; ele ndo dissocia isso. [...] em cada agdo relacional que torna o homem
presente, ele almeja se aproximar do Tu eterno (Deus). O pensamento de Buber nos
revela claramente o proposito de um resgate do didlogo permanente entre Deus e os



231

homens (ZUBEN, 2003). O que, consequentemente, implica no resgate de relagdes
mais humanas entre os homens (2010, p. 117) (grifos nossos).

Novamente Parreira (2010) nos ajuda a desvelar a esséncia que conduz o pensamento
educacional de Buber, que ¢ justamente a intencdo de contribuir para o resgate de relacdes
mais humanas entre os homens, nas quais o paradoxo imanéncia-transcendéncia se faz sempre
presente e orienta a postura do homem que se abre a tarefa divina de ser-a-si-mesmo-
autenticamente-enquanto-responde-as-solicitagdes-do-mundo-concreto. Essa dupla
perspectiva € indissocidvel e inextrincavel, pois o ser s6 pode ser ser-proprio se ele assume a
tarefa individual do Ser que lhe cabe: responder autenticamente ao mundo concreto, em cada
situagdo, com a totalidade do seu ser. Como bem afirma LIMA abaixo, tal paradoxo
indissociavel e inextricavel aponta para o encontro humano com o sentido religioso (ou

transcendente, espiritual, divino etc.):

Quando o homem se recusa a assumir a tarefa individual sobre o0 mundo, se recusa
igualmente a realizar a relagdo auténtica com Deus, pois a sua vida no mundo, vivida
genuinamente, corresponde fielmente a sua relagdo com Deus. [...] Parece-nos estar
claro o postulado buberiano que ndo dicotomiza os dominios do mundo e de Deus.
O homem nao alcanga o seu objetivo de relacionar-se com Deus se ndo relaciona-se
efetivamente com o mundo; esta ¢ uma condi¢do de legitimidade do encontro
humano com o sentido religioso (2011, p. 76).

6.5 CONSIDERACOES A PARTIR DA REVISAO DA LITERATURA: BUBER E A
EDUCACAO

Apo6s o detalhamento dos elementos que encontramos nos trabalhos pesquisados sobre
o pensamento pedagdgico de Martin Buber e sobre possiveis referéncias a questdo da fé,
passamos as consideragdes finais desta segunda revisao da literatura.

Como vimos acima, abordar o tema da formagdo humana no pensamento buberiano
implica abordar a ontologia da relagao e a primazia do didlogo, uma vez que, para o filésofo
austriaco, o homem s6 consegue encontrar um fundamento para sua existéncia através das
relacdes que estabelece (LIMA, 2011). Tal condicao dialogica da existéncia humana nos situa
como seres interpelados pelo mundo e, ao mesmo tempo, capazes de respondé-lo
autenticamente.

E justamente essa condigdo dialdgica que nos guia ao entendimento sobre o horizonte
de formag¢do humana: o homem s6 encontra sua esséncia quando participa de uma relagao
dialogica. Porém, cabe a énfase de que tal relagdo so6 pode ser estabelecida quando o homem

decide livremente escutar e responder ao outro (como uma espécie de /ivre obrigagdo).



232
Refletindo sobre a singularidade de cada individuo, os autores pesquisados nos

ajudaram a compreender que cada ser humano possui uma esséncia propria, singular, sua; e
que o objetivo dos encontros dialoégicos € justamente o de possibilitar o encontro dessas
esséncias proprias € o de auxiliar na assun¢do e na consolida¢do destas através de uma
existéncia auténtica.

A Educagao, portanto, segundo Buber, acontece ““[...] numa linguagem de interpelacao
e resposta, que se intensifica até a responsabilizacao” (PEREIRA APUD GUENDELMAN,
2019, p. 14). Essa ¢ a esséncia dialogica do pensamento buberiano que debruga seu
entendimento sobre as questdes educacionais humanas.

Em relagdo ao individuo singular, o qual também ¢ potencialmente dialdgico, vimos que
possui em sua esséncia uma realidade primordial (ou realidade original/primitiva) que o guia.
Assim, pudemos compreender que abordar a esséncia humana, ou seja, a sua autenticidade,
demanda de nos uma atengao especial a esta realidade primordial que habita em seu interior;
este ¢ o lastro que nos conduz no caminho da formac¢do humana dos individuos singulares.
Sobre esse tema, os autores pesquisados foram enfaticos: a realidade primordial ¢ o centro de
toda e qualquer Educagdo; € a esséncia sem a qual nao se concebe a Educagdo, nem a formagao
humana do individuo. Aproveitamos a oportunidade para firmarmos nossa compreensao de que
esta realidade primordial refletida por Buber corresponde a dimensao espiritual nos estudos de
Rohr (2013a).

Aprofundando o horizonte que compreendemos a partir desta revisdo da literatura,
também encontramos na literatura estudada a referéncia a existéncia de for¢as que atuam na
intimidade do homem singular, no sentido de aproxima-lo a esta realidade primordial; estas
forcas sdo chamadas de forcas formativas (ou forgas atualizadoras). Os autores que abordaram
o tema das forcas atualizadoras/formativas também afirmaram que também atuam, em nosso
interior, forcas contrarias que buscam nos desviar de nosso caminho proprio.

Como vimos anteriormente, também habita o intimo do individuo singular um
instinto/impulso que o guia naturalmente as relagdes com o mundo; os autores estudados
ressaltaram que o pensamento buberiano afirma a existéncia inata de um instinto dos vinculos
ou de um impulso de interligacdo. Podemos compreender resumidamente que tal forga inata
habita em nosso intimo nos colocando em movimento em dire¢cdo ao estabelecimento de
relacdes com o mundo concreto (seja ele representado por outras pessoas, seres ou coisas). A
funcao deste impulso/instinto € justamente favorecer nossa aproximacao ao mundo concreto e,

consequentemente, as caracteristicas dialogicas que favorecem os desenvolvimentos dos



233
envolvidos, bem como o desenvolvimento do mundo que os cerca. Como afirmaram alguns

autores estudados, ndo nascemos com tais caracteristicas; as desenvolvemos através dos
diversos encontros e situagdes.

Assim, falar em esséncia dialdgica, para o pensamento buberiano, requer situar a
vivéncia da dinamica dialogica; isto implica em conceber que, para os individuos singulares,
tal dinamica se da de forma constante e repetida ao longo de sua existéncia, no decorrer de suas
existéncias situadas nos diversos espacos e tempos. O que isso nos revela € que o processo
dialégico ¢ dindmico e que, ao longo de nossa vida, algo sempre nos ¢ dito, e algo sempre nos
¢ exigido em resposta.

Ou seja, somos seres potencialmente singulares e dialdgicos, imersos em um mundo
concreto que nos fala e que nos exige resposta. Porém, ndo podemos cair no equivoco de
abordar a formag¢ao humana do homem de forma impositiva. Uma énfase fundamental feita por
Buber, segundo os estudos que encontramos, ¢ dirigida a /iberdade inerente a condi¢do humana,
como um espago existencial onde o individuo pode decidir por aproximar-se a sua esséncia e
aos vinculos de solidariedade com o mundo. No campo educacional, isso quer dizer que a
liberdade ¢ o ponto de partida da educagdo; ¢ o momento da possibilidade; ndo ¢ uma meta
educativa, mas uma condi¢do imprescindivel, algo sem o qual ndo ha Educagao.

Como forma de desvelar seu entendimento sobre a liberdade, Buber se valeu de duas
imagens antagonicas que caracterizam as influéncias que interferem no caminho formativo do
homem, para s6 entdo situar a liberdade. “O oposto a ser coagido pelo destino, pela natureza e
pelos seres humanos ndo ¢ estar livre do destino, da natureza, e dos seres humanos, mas estar
intimamente unidos e aliados a ele, a ela, a eles [...]” (BUBER APUD CASTRO, 2015, p. 77).
Com isso, o filésofo austriaco nos indica que a liberdade ndo significa auséncia de influéncias,
excetuando o homem do mundo, incluindo-o em uma espécie de vacuo existencial. Pelo
contrario, o que nos diz seu entendimento € que “O homem ¢ livre apenas na medida em que
¢ capaz de estabelecer relagoes auténticas” (SANTIAGO, 2008, p. 258) (grifos nossos).

Isso desvela a compreensdo de que o significado essencial da liberdade humana tem
relagdo direta com a possibilidade do estabelecimento de relagcoes baseadas numa auténtica

solidariedade. Para Buber, a liberdade

esta localizada entre esses dois extremos, constituindo, assim, o ponto & passagem de
uma situagdo a outra; ¢ um impulso de decisdo. A pessoa para unir-se a uma realidade,
primeiramente precisa ter-estado-em-si-mesma e, por meio de sua capacidade de
decisdo, estabelecer vinculos (XAVIER, 2009, p. 30) (grifos nossos).



234
Como vimos acima, ao tema da liberdade humana € associada, de forma essencial, a

decisdo individual. Isto porque Buber identifica que a esséncia dialdgica/relacional do homem
s6 se manifesta quando o individuo se abre e decide agir em coeréncia com os valores ético-
humanos e metafisicos. No caso acima, a unido em solidariedade com o mundo concreto
demanda abertura e decisdao pessoal de buscar a solidariedade através de seu ser-e-estar-no-e-
com-o-mundo.

Vemos desvelado, dessa forma, que ndo ¢é possivel falar em formagao humana, em Buber,
e isentar o homem de relacionar-se concretamente com o mundo. Isso porque esta solidariedade
abordada acima também pressupde conceber a alteridade em sua concretude. O individuo
singular, assim, nunca pode ser concebido como que encerrado em si mesmo, mas sempre em-
relagcdo-com-o-mundo-concreto. Qualquer ideia, teoria ou outra abstragdo que possa ajudar o
homem em seu desenvolvimento s6 ¢ considerada valida se o aproxima da realidade concreta
do mundo. Sobre isso, SANTIAGO nos diz que “Assumindo a concretude da existéncia como
referéncia, Buber conclui que uma visdo de mundo, e, por conseguinte, uma teoria educativa, ¢
tdo mais legitima quanto mais nos aproxima da realidade” (2008, p. 246).

O tema da concretude do mundo (e, consequentemente, de todos os seres € coisas que o
habitam), em Buber, leva-nos a conceber que cada existéncia estd situada em um mundo real e
concreto, o que nos leva a defesa da singularidade de cada existéncia e a consciéncia de que,
em nossas relagdes com o mundo concreto, ndo devemos nos relacionar com o que pensamos
sobre essas diversas singularidades, mas, sim, devemos nos relacionar com elas mesmas, em
suas concretudes.

Os autores estudados também afirmam que Buber nos alerta para outra questdo
fundamental: levar em consideracdo a eterna imprevisibilidade do mundo, das situagdes
concretas e dos demais seres. Conceber essa imprevisibilidade a luz de sua concepgao dialogica
significa compreender que sempre estamos imersos em contextos que nos exigem de formas
diversas e imprevisiveis. E justamente por isso que nossas pré-compreensdes sobre o mundo e
sobre os demais seres ndo podem sobrepujar o encontro com o mundo, pois € apenas nesse
encontro, nesse momento imediato, nessa fracao de segundos (fugaz, rapida e ndo manipulavel
pelo homem) que o homem tem, de fato, a possibilidade de ver-se-inserido-no-mundo-e-com-
o-mundo. Um legado desta concepcao buberiana para o campo educacional situa a importancia
de nos indagarmos constantemente sobre nos mesmos e sobre o mundo que se encontra conosco,

no sentido de buscarmos a esséncia mesma e concreta que nos concebe € que nos une. Essa



235
indagacdo constante corresponde a uma espécie de cuidado com a esséncia propria dos seres €

das coisas e com a dindmica dialdgica (e imprevisivel) dos fatos e dos encontros.

Apds vermos situados varios temas sobre o individuo inserido-no-e-com-o-mundo-
concreto, ¢ importante lembrarmos que a questdo do mundo € central para o pensamento
buberiano. Os autores estudados apontaram que o mundo ¢ concebido por Buber como uma
espécie de comunidade, a qual s6 ¢ edificada através da Educacao. A comunidade pensada e
defendida por Buber diz respeito as relacdes auténticas entre os seres humanos; diz respeito a
“consolida¢do de atitudes e valores reconhecidamente humanos e humanizantes” (SANTIAGO,
2008, p. 307). Isso quer dizer que a no¢do de comunidade ndo se restringe a um grupo humano
especifico e definivel a priori, quer seja ele geografico, ideologico, religioso ou étnico. Isso
quer dizer que a no¢do de comunidade em Buber rejeita qualquer rotulacdo que possa, de
antemdo, segregar sujeitos humanos. Assim, ¢ desvelada a indissociabilidade entre o
pensamento educacional buberiano e um projeto de mundo baseado na solidariedade e nos
demais valores que edificam a humanidade do homem.

Trazendo essa reflexdo para o chdo cotidiano da Educagdo, podemos compreender que
a Educagdo so6 pode se dar através das pessoas que encarnam os valores que representam o
sentido de uma auténtica comunidade, a saber: a solidariedade, o respeito a alteridade, o didlogo
imediato, o auxilio ao vir-a-ser do outro etc. Dessa forma, podemos depreender que somente
através de individuos educadores que sejam e que ajam de forma ética, ¢ possivel haver a
Educagdo do género humano.

Voltando a refletir sobre o individuo singular e seu processo de formagdao humana, ¢
mister refletirmos sobre a dindmica interior em que o individuo se desenvolve e se aproxima ao
seu eu mais intimo. Para Buber, esse processo de formacao ¢ uma busca de si mesmo (de uma
esséncia propria) através das interagdes/relagdes com o mundo concreto. Tal busca, porém, nao
pode ser concebida como um movimento finito, posto que o ato de buscar uma esséncia propria
(uma autenticidade) requer constancia, implica em continuidade ininterrupta no espaco-tempo
da existéncia humana, e que, ao evoluir das situagdes/encontros, consolida-se gradativamente a
assuncao dessa esséncia-propria-no-e-com-o-mundo.

Tal processo de formagao humana ¢ chamado por Buber de processo de atualizagdo. O
que vai se atualizando, por assim dizer, € o individuo-em-formagao diante da concretude de sua
esséncia individual, de seu eu mais intimo, sempre através das relacdes que estabelece com o
mundo. Isso nos remete a esséncia hermenéutica-fenomenoldgica-multidimensional-relacional

do pensamento buberiano, uma vez que o proprio percurso de formagado ¢ concebido em sua



236
perspectiva de aproximacgao constante a esséncia individual (nunca de desvelamento total) e de

assuncao cotidiana dessa esséncia nos diversos encontros.

Situada nesse processo de atualizacdo estd a autoformacgdo, tema caro a filosofia
buberiana. Falar em Educacdo também significa falar sobre o papel que o individuo tem diante
de seu caminho formativo: a postura essencial de autoformagdo, configurada nas agdes
cotidianas de busca e de assuncao de seu eu profundo. A autoformacao indica justamente a
atencdo que cada homem deve dedicar ao seu caminho de formacdo, ao se questionar
constantemente, em cada situagdo: qual escolha me tornard mais proximo do meu eu profundo?
Essa escolha que fiz corresponde a mim mesmo? Tais questdes nos ajudam como uma espécie
de descortinar da propria esséncia.

Outros trés elementos se fizeram presentes e importantes para a compreensdo da
formagao do homem: a autenticidade, a espontaneidade ¢ a coeréncia. A autenticidade nos faz
conceber constantemente que algo nos € auténtico, nos ¢ verdadeiro, nos € proprio, bem como
algo ¢ auténtico, verdadeiro e proprio ao outro. A espontaneidade nos orienta a buscarmos,
gradativamente, através de nossas palavras e atos, a livre expressao de nosso espirito. Ja a
coeréncia diz respeito a postura unificada do homem que busca concretizar, através de suas
falas e acdes, aquilo que pulsa em sua esséncia. Sobre este ultimo elemento, ¢ importante
enfatizar que a coeréncia deve orientar o caminho de formagdo do homem, no sentido de
harmonizar, de aproximar e de unir seu pensamento, sua fala e sua acdo —na busca e na assunc¢ao
da unicidade de sua existéncia.

Ainda sobre a importancia da coeréncia para a forma¢do humana, alguns autores
estudados apontaram que o objetivo da Educagdo, segundo Buber, ¢ contribuir para que o
educando desenvolva um grande carater. Partindo da compreensdo de que o carater ¢ “o elo
entre o ser do individuo e a sequéncia de suas agdes e atitudes” (BUBER APUD LEAO, 2018,
p. 91), o grande carater pode ser compreendido como um ser que demonstra uma forte coeréncia
entre o que €, em esséncia, e o que pensa, fala e faz no mundo; além disso, € um ser responséavel
que se vé comprometido pessoalmente com o mundo e os demais seres e coisas existentes.

A responsabilidade, assim, € uma caracteristica marcante do grande carater pensado por
Buber. Como vimos anteriormente, a responsabilidade € uma caracteristica atrelada a existéncia
humana e significa, em linhas gerais, a assun¢do de uma livre obrigacdo de responder
autenticamente as solicitagdes do mundo concreto. E nesse sentido que CASTRO afirma que a
“filosofia de Buber permite situar a educacdo como responsabilidade com o mundo em que

vivemos, responsabilidade com o outro” (2015, p. 76). Santiago (2008) desvela ainda mais o



237
significado da responsabilidade segundo o pensamento de Buber, afirmando que a

responsabilidade genuina corresponde a resposta auténtica do homem a uma situagdo singular,
a um evento que lhe acontece em tempo real.

Os ultimos elementos abordados na presente revisdo da literatura situam-se no que Rohr
(2013a) compreende como dimensao transcendente. Nos estudos que encontramos, pudemos
compreender que o pensamento buberiano aborda a existéncia do homem singular em face de
uma dimensdo que ndo pode ser apreendida por nenhuma de nossas dimensdes imanentes (nem
por nosso corpo fisico, nem por nossas sensacdes fisicas, nem por nossas emocdes, nem por
nossa mente), mas que “nem por isso deixa de ser realidade para quem se volta para ela e se
compromete com ela” (ROHR, 2013a, p. 26) (grifos nossos).

Conforme alguns autores estudados, a transcendéncia que compreendemos no
pensamento buberiano diz respeito a dimensdo humana que busca um horizonte de eternidade
que oriente a sua existéncia, o que, em nossa compreensao, a partir dos estudos de Rohr, ¢ uma
manifestagdo de nossa espiritualidade.

Conforme nos foi possivel desvelar ao longo das inimeras idas e vindas junto aos
estudos encontrados, a dimensdo transcendente/espiritual demanda comprometimento do
homem com a sua propria autenticidade, mas também com a autenticidade do mundo, derivando
dessa imagem a compreensao de que a formagao espiritual ndo ¢ linear, pois demanda tempo,
demanda dedicagdo e se da na medida em que o homem busca se abrir a0 mundo concreto com
o qual estabelece contato, busca ver os sentidos existentes dentro de si mesmo e dos outros com
os quais se depara, sempre concebendo que cada individuo possui uma esséncia propria que so
¢ acessivel a ele mesmo, esséncia que vai se desvelando em diversos giros hermenéuticos em
busca do sentido mais profundo, do seu sentido mais intimo (existencial) — o qual ndo pode ser
tomado como acabado e definitivo, tendo em vista o inacabamento do homem (postura
fenomenologica).

Aproveitando essa imagem que busca desvelar o horizonte de formacdo humana sob o
prisma da espiritualidade, precisamos enfatizar que o pensamento de Martin Buber concebe
este horizonte como um horizonte de integralidade, de plenitude, onde tudo e todos veem-se
imbricados por esséncia, numa perspectiva dialogica, interdependente e concreta. E por esse
motivo que os autores estudados apontam a defesa incondicional da alteridade como um
pressuposto inegociavel do pensamento buberiano.

Defender incondicionalmente a alteridade indica caminhos inequivocos a Educagdo e

ao educador singular, uma vez que se parte da ideia de que todos possuem uma esséncia propria;



238
e ¢ aqui que comecga, de fato, o caminho educativo. A postura essencialmente educativa,

conforme os autores estudados, corresponde a acao do educador que busca a abertura dos
educandos as suas realidades primordiais, as suas esséncias, € isso se da a partir da abertura
destes a atuagdo das forgas formativas que existem em seu intimo (QUERETTE, 2007;
SANTIAGO, 2008; PARREIRA, 2010; ROHR, 2013b; SILVA, 2017; LEAO, 2018). Como
bem afirmou QUERETTE, essa abertura “esta no sentido de criar condigoes em que o outro
esteja apto para receber orientagoes do seu proprio interior, no processo de humanizag¢ao”
(2007, p. 106-107) (grifos nossos).

Tal jornada, porém, so ¢ vidvel se, na relacdo educadora, prevalece uma ambiéncia de
confianga, a qual “[...] possibilita aos educandos a abertura e a coragem necessarias a sua
propria formagdo, a busca de suas esséncias e a assungdo de sua autenticidade e da
responsabilidade que lhes cabem nos mais diversos encontros e contextos” (LEAO, 2018, p.
83). Esta confianca, na verdade, ¢ uma confianga no Ser, em um possivel sentido existencial.
Conforme os autores estudados afirmaram, essa confianga é a materializa¢do, a encarna¢do do
crédito subjetivo, do sentimento de seguranca e de respeito, da crenca de que algo possui
qualidade superior e que nao falhard; enfim, € a materializagdo da transcendéncia na figura de
uma pessoa inteira e real; materializacdo que possibilita a abertura do educando a esta
dimensao.

Nossa busca por desvelar o pensamento educacional de Buber nos estudos encontrados
na presente revisdao da literatura desvelou, por fim, um importante elemento que dialoga
diretamente com o objeto do nosso trabalho, que ¢ a aquisicdo de uma fé propria ao longo do
processo de formagao. No caso de Martin Buber, compreendemos que sua fé propria o conduziu
a acreditar no processo de formagdo humana como processo de atualiza¢do constante do ser-
proprio diante de sua esséncia. A fé propria de Buber também o conduziu a fé na existéncia de
forgas atualizadoras (primitivas/primordiais/transcendentes) que indicam aos homens quais
escolhas/caminhos lhes sdo mais proprios/auténticos. Pelo que pudemos compreender nos
estudos encontrados, também ¢ fruto da fé propria buberiana a fé na possibilidade de que cada
ser humano venha a se abrir e a se comprometer com sua esséncia individual. Afinal, pensar na
evolugdo deste ser humano ¢ uma tarefa que requer uma fé nessas caracteristicas, no processo
de formacdo humana como um caminho de busca de si mesmo, num processo constante de
aproximagao a essa esséncia propria, apesar da existéncia de forgas que nos distanciam deste

caminho.



239
Para concluirmos a presente revisao da literatura, achamos importante abordarmos os

apontamentos que foram vistos, analisados e refletidos acima a partir do campo educacional,
especificamente sobre o chdo do encontro entre educadores e educandos. Como vimos, a
esséncia dialogica/relacional pensada por Buber envolve necessariamente os individuos em
suas concretudes, mas também a dimensdo transcendente/espiritual que perpassa os demais
seres e coisas de uma forma indissociavel e inextrincavel. Assim, optamos por resgatar uma
afirmacdo feita pelo tedrico da Educagiio, ROHR, no sentido de apontar essencialmente aquele
elemento sutil que, quando nos voltamos a ele, orienta-nos em nossa jornada existencial: “a
realidade espiritual existe quando se reconhece ¢ quando se compromete com essa realidade.
Nao dé para adestrar. Uma educagdo para a espiritualidade € preparatdria; o passo definitivo €
do individuo” (2016a, p. 12). Dessa forma, ndo podemos ir além do que Buber caracterizou
como uma insisténcia pedagdgica de persistir pela abertura dos educandos as suas esséncias
individuais, pela assun¢do cotidiana destas esséncias, bem como pelo entendimento de que a
esséncia humana nos conduz aos vinculos de solidariedade com os demais seres com os quais

nos deparamos ao longo de nossas vidas.



240
7 A CONCEPCAO QUE BUBER TEM DO JUDAISMO E DO HASSIDISMO

O filésofo Martin Buber, como ja dissemos anteriormente, nasceu em uma renomada
familia judaica e teve algumas experiéncias marcantes relativas a religiosidade durante a sua
infancia e adolescéncia, as quais voltariam a ressoar, mais tarde, em sua maturidade. No inicio
de sua vida adulta, porém, Buber passou um tempo distante dessas raizes religiosas. Quando o
filosofo retornou a elas, participou de um movimento politico, o sionismo?, o qual visava
fortalecer uma identidade judaica. Buber, no entanto, distanciou-se desse movimento quando
percebeu que a forma de atuacdo deste ndo seria capaz de promover uma transformacgao
particular em cada homem judeu. Dessa forma, Buber, que sempre nutriu certas ressalvas ao
judaismo ortodoxo, em virtude da obrigatoriedade de seguir as cegas certas leis, distanciou-se
do movimento sionista e, mais ainda, do judaismo ortodoxo e se aproximou de uma outra
vertente menos rigida do judaismo, o hassidismo'?. Para ele, essa corrente compreendia cada
homem como um ser singular, bem como impelia este homem a busca do seu caminho proprio.
Foi dentro desse contexto que Buber se interessou em recontar as lendas hassidicas.

Para o fil6sofo do didlogo, “Nenhuma renovacao do judaismo € possivel se ndo carregar
dentro de si os elementos do Hassidismo” (BUBER, 2003, p. 15). Para entendermos tal
afirmagao, precisamos detalhar um pouco mais a concepgao de Buber acerca do judaismo e o
seu caminho de aproximag¢ao ao hassidismo.

Como afirmamos acima, Buber sempre manteve certas restricoes em relacdo ao
judaismo em virtude das normas que essa religido pregava e da obediéncia a essas normas que
ela exigia. Essa ideia denotava, para Buber, algo demasiadamente rigido e propulsor de uma
ideia de vida sem carater pessoal. Dessa forma, enquanto grande parte das pessoas de sua época
se colocava como seguidores desse tipo de judaismo, Buber se afastava do que considerava ser

um judaismo institucionalizado. De acordo com SCHOLEM?%,

Para a maioria de seus contemporaneos, o judaismo era um fendmeno historicamente
circunscrito, no qual impulsos e aspiragdes capazes de formulacio atualizaram-se,
uma continuidade historica na qual a vida de um povo se forjou gragas a certas ideias
decisivas: o monoteismo, a lei e a exortagdo profética a justica, a teologia centrada
nos conceitos de criagdo, revelagdo e redengdo. Quando jovem, [Buber] rompeu com
as instituicdes desta tradicdo a que jamais retornaria (1994, p. 134).

124 Falaremos detalhadamente a respeito desses momentos da vida de Buber mais adiante.
125 O hassidismo ¢ uma vertente menos ortodoxa do judaismo que surgiu na Polénia no século XVIII.
126 Gershom Scholem ¢ um dos maiores criticos de Buber. Mais adiante trataremos desse assunto com maior

énfase.



241
A ironia ¢ que, mesmo nao fazendo parte do grupo de judeus ortodoxos, Buber foi a

pessoa que, por algum tempo, exerceu uma forte influéncia entre os jovens judeus e foi um dos
principais responsaveis por levar a discussdo sobre o judaismo para todo o mundo. Nesse

sentido, SCHOLEM afirma que

O paradoxo de sua apari¢do e fama no grande mundo, apoiado por uma oeuvre'?’

significativa, consistia no fato de que o mundo considerava justamente esse individuo
como o grande representante do judaismo em nosso tempo: este homem que chegava
a negar possuir algum ensinamento que pudesse ser transmitido'?® [...] com total
radicalismo, se afastava das institui¢des judaicas quanto ao culto, e que ninguém vira
em uma sinagoga durante os quase trinta anos que viveu em Israel (1994, p. 133).

Talvez o que muitos ndo entendam dessa relacdao entre Buber e o judaismo € que o que
balizava as agdes de Buber era uma noc¢do muito forte de coeréncia em relacdo ao caminho
proprio que cada ser humano tem a seguir. Desse modo, ndo poderia haver leis que
determinassem um modo especifico de seguir a Deus.

Ainda falando sobre esse modo singular de Buber vivenciar o judaismo e os
desdobramentos de suas ac¢des, chamamos atengdo para o fato de que muitos jovens nao
entenderam o fato de o filésofo ndo ter acompanhado os demais judeus no comego do processo
de regresso a terra natal de Israel, mesmo ele tendo abordado esse regresso em seus discursos
enquanto integrava o movimento sionista, ¢ mesmo apos sua saida deste movimento. Contudo,
para Buber, aquele ndo era o momento para ele sair da Alemanha e, mesmo com a pressao de

muitas pessoas, ele ndo foi. Endossando o que acabamos de colocar, SCHOLEM diz que:

Buber, cujas conversas, discursos ¢ sermdes se centravam na palavra realizagdo,
recusou aceitar a ultima — ou assim parecia aos desapontados. Da perspectiva de
Buber as coisas pareciam diferentes. ele havia tomado uma decisdo pessoal diferente,
escolhido um meio diferente de realizagdo (1994, p. 131) (grifos nossos).

Sendo assim, Buber seguiu seu caminho tomando a decisdo que mais o representava
naquele momento, que era a de ndo ir para Israel.

De acordo com SCHOLEM, “[...] Buber buscou a transformagao criativa do judaismo;
buscou aqueles momentos na sua historia e em seu passado, em que o elemento criativo rompe
com as formas [...]” (Ibid, p. 132) e foi desse modo que chegou ao hassidismo. Como diria VON

ZUBEN'?® 4PUD BUBER, “no judaismo da diaspora’®® sempre houve comunidades cujos

127 Essa palavra francesa tem como um dos seus significados o termo “obra”.

128 Tal afirmagdo implica uma contraposi¢ao as leis judaicas ortodoxas.

129 Newton Aquiles Von Zuben ¢ um dos mais importantes tradutores de Buber aqui no Brasil.

130 As diasporas do povo judeu correspondem aos varios momentos em que esse povo foi expulso por grandes

impérios de suas terras e obrigado a perambular pelo mundo, fixando-se em outros lugares.



242
membros se chamavam ‘hassid*®!” (piedoso, devoto)” (2004, p. 26); tais comunidades possuiam

uma caracteristica singular entre elas, que era a relagao direta com Deus através de suas formas
de agir no mundo. Para VON ZUBEN 4PUD BUBER, o hassidismo corresponde a uma nova
manifestagdo do judaismo, uma “[...] vida nova, na qual o antigo e o tradicional sdo aceitos e
se mostram transfigurados na simples e cotidiana existéncia de cada um, para lhe proporcionar
uma nova luz” (Idem).

Através dos estudos de Von Zuben (APUD BUBER, 2004) e da autobiografia do filésofo
do dialogo (BUBER, 1991), sabemos que Buber teve contato com o hassidismo em dois
momentos diferentes de sua vida. O primeiro, em sua infancia, foi quando fez uma visita,
juntamente com seu pai, a uma comunidade hassidica em Sadagora, na Galicia, cidade situada
na Polonia. Esse primeiro contato foi vivido com toda inteireza e receptividade de uma crianca.

Sobre esse momento de sua vida, BUBER nos diz que

Isto foi o que eu experenciei naquela época, quando crianga, na suja vila Sadagora, da
“sombria” massa hassidica, a qual eu observei como uma crianga experencia estas
coisas, ndo como ideias, mas como imagem e sentimento: que o homem perfeito é
importante para o mundo e que o homem perfeito ndo nenhum outro além do
verdadeiro salvador (1991, p. 35).

Ja o segundo momento em que Buber se encontrou com hassidismo ocorreu quando ele
jé participava do movimento sionista, no inicio de sua vida adulta. Ele se deparou, de repente,
com o livro “Testamento de Israel Baal Schem Tov”. As palavras do Baal Schem transmitiram
ao filosofo o fervor da vida cotidiana santificando Deus no mundo. Assim, a leitura desse livro
o permitiu vislumbrar “o judaismo como religiosidade, como hassidismo. As imagens de minha
infancia, a lembranca do tzadik*®?
(BUBER APUD VON ZUBEN, 2004, p. 26) (grifo nosso). Dessa forma, BUBER APUD

FRIEDMAN também afirma:

¢ de sua comunidade me iluminaram e me levantaram|...]”

Instantaneamente conquistado, conheci entdo a alma hassidica. O judaico primordial
apareceu diante de mim, floresceu até adquirir expressao consciente na noite do exilio:
apreendi a criagdo do homem a imagem de Deus como um fato, como devir, como
uma tarefa. E essa realidade judaica primordial era uma realidade humana primordial,
o conteudo da religido humana... A imagem da minha infancia, a memoria do tzadik e
sua comunidade, surgiu para me iluminar: reconheci a ideia do homem perfeito. Ao
mesmo tempo, descobri a vocagdo de proclama-lo ao mundo (1993, p. 54) (tradugdo
e grifos nossos).

131 Em alguns autores, o termo ¢ grafado hassid e, em outros, hassidim. Os hassidim s3o os que tém como
mestre os lideres do hassidismo. Como afirmou BUBER, “[...] os hassidim, os devotos, ou, mais corretamente, os
fiéis a alianga [...]” (1967, p. 20).

132 Em alguns autores o termo ¢ grafado tzadik; em outros, tzadikim. Os tzadikim sao lideres do hassidismo,
e, por sua vez, sdo os mestres dos hassidim. “Os Tzadikim, termo que geralmente se traduz por ‘os Justos’, mas
que significa os que mostraram sua justeza, os que deram a prova [...]” (BUBER, 1967, p. 20).



243
A partir da afirmagdo acima, notamos que a unido entre a leitura do livro sobre o Baal

Schem e as memorias da sua infancia, em que visitou uma comunidade hassidica, fizeram com

que Buber vivesse, em suas palavras, uma fantasia do real, ou seja,

nfio é um olhar para o outro®®3; é um penetrar audacioso no outro, potente como um

vbo, penetrar no outro que reivindica o0 movimento mais intensivo do meu ser, a
maneira de toda fantasia verdadeira; s6 que aqui o campo de minha agdo néo ¢ o todo-
possivel, mas a pessoa real e singular que vem ao meu encontro, que eu posso tentar
tornar presente para mim, assim mesmo e nao de outra forma, na sua totalidade, sua
unidade e unicidade, e no seu centro dinamico que realiza tudo isto sempre de novo
(BUBER, 2014, p. 148).

Assim, partindo desses dois momentos de (re)encontro com o hassidismo, Buber
descobriu sua vocagao, ou o sentido divino de sua existéncia, que era o de proclamar a realidade
humana primordial, a realidade narrada nas lendas hassidicas.

Dentro desse percurso compreensivo, faz-se necessario nos atermos um pouco mais a
afirmacdo de Buber em relacdo a noc¢do de judaismo como religiosidade, uma vez que o
conceito de religiosidade buberiana se aproxima muito aos conceitos apontados pelas pesquisas
encontradas em nossa primeira revisdo da literatura. Ap6s a leitura do livro “Testamento de
Israel Baal Schem Tov”, Buber percebeu o judaismo como religiosidade e nao como religido.
Isso quer dizer que ele comegou a ver um centro dinamico de vida no judaismo, posto que, para
ele, a religiosidade corresponde a algo que impele o ser humano a busca de sua relagdo com
Deus; por outro lado, o referido filésofo concebe a religidao em uma perspectiva diferente, como
centrada em dogmas e em direcionamentos a serem seguidos pelo homem que quiser encontrar
Deus. Assim, religiosidade é movimento, é libertagdo do espirito; religido, por sua vez, ¢
rigidez, aprisionamento. Nas palavras do proprio BUBER APUD SCHOLEM,

Religiosidade é o sentimento do homem, sempre renovado, sempre se exprimindo e se
formando de novo, surpreso e em vemnerag¢do, que existe acima da existéncia
condicionada, no entanto, irrompendo no seu interior algo incondicional;, é a
pretensdo de instituir uma comunhdo viva com o ultimo, a vontade de realizar isto
por sua agdo e instalda-la no mundo humano. Religido é a soma dos costumes e
doutrinas nos quais a religiosidade de dada época de um povo se expressou e se
moldou... A religido é verdadeira tanto quanto é frutifera, mas isto perdura enquanto
a religiosidade, quando assume o jugo dos mandamentos e artigos de fé, é capaz —
frequentemente sem conhecimento — de impregnar e transforma-los muito
intimamente com um novo significado florescente, de modo que aparecam a cada
geragdo como se tivessem sido revelados a ela pessoalmente naquele mesmo dia para
cumprir seus proprios desejos, estranhos aos pais. Se, contudo, os ritos e os dogmas
dareligido se tornaram tdo rigidos de modo que a religiosidade seja incapaz de mové-
los, ndo mais querendo submeter-se a eles, entdo, a religido torna-se infrutifera e,
assim, ndo verdadeira. Assim, a religiosidade ¢ o criativo e a religido, o principio
organizador; a religiosidade comega de novo com cada jovem profundamente tocado
pelo mistério; a religido quer for¢a-lo para dentro de sua estrutura, estabiliza-lo agora

133 Lembrando que aqui, para Buber, a fantasia do real pode acontecer dentro de uma atmosfera de relagdo
entre pessoas, animais, coisas ou situagdes.



244

e sempre. Religiosidade significa atividade — colocar-se em uma relagdo elementar
com o absoluto — religido significa passividade — tomar para si os mandamentos
tradicionais. A religiosidade s tem seu objetivo; a religido tem fins; devido a religido,
os pais amaldicoam os filhos que ndo aceitarem a inspiracdo de seu Deus. Religido
significa preservacdo; religiosidade significa renovagdo (1994, p. 143-144) (grifos
Nnossos).

Dessa maneira, podemos dizer ainda que Buber, a partir do hassidismo, conseguiu ver
um judaismo que ndo era condicionado a uma forma unica e acabada, mas que era capaz de
colorir de significagcdo a sempre renovada vida e sua forma de se relacionar com Deus. Assim,
o hassidismo, ou o judaismo visto através dessa lente, pode ser encarado como um processo
formativo que implica a transformagdo de algo amorfo e estatico em algo dindmico, frutifero e
repleto de centelhas de vida. Corroborando com essa ideia, destacamos um trecho do discurso
de Buber intitulado “O Formativo”, no qual ele falou sobre a dicotomia vivenciada pelos judeus.
Tal dicotomia esta situada entre o informe e o formativo, sendo o primeiro o responsavel por
estabelecer a ordem das coisas, e, o segundo, por fazer emergir de forma particular, em cada
individuo e/ou comunidade, um modo proprio de realizar Deus no mundo. Assim, em suas

palavras,

O que outrora foi criado como uma vitoria do formativo sobre o informe, a estrutura
da comunidade, a norma e a ordem, a institui¢do, toda a criagdo do espirito, fica,
durante o tempo todo, exposto a influéncia desfigurante do informe e, sob ele, torna-
se rigido, mudo e sem sentido e, no entanto, ndo quer morrer, mas persiste em sua
rigidez, mudez e falta de sentido, pois é preservado com vida graga ao poder do
principio oposto. Assim, formagdo é transformagdo e assim a batalha de formagdo é
um processo que sempre recomeca. Aquele que da forma [DerGestaltend] conduz a
batalha ndo contra o informe, mas contra os monstruosos aliados deste, contra o reino
da forma em decomposig@o [...] Pois o contraste e o conflito entre o formativo e o
informe foi, por mais terrivel que isto possa parecer, a saide do judaismo. Sua doenga
na Galut™** consiste na impoténcia e no estranhamento daqueles que podem dar forma.
Ocorreu que o eterno processo do judaismo ndo poderia mais atingir a produtividade...
e a dimensdo do espirito formativo foi expulsa pelo reino da forma em
decomposigdo... O destino do judaismo ndo pode mudar antes de recomegar a batalha
frutifera entre o formativo e o informe (BUBER APUD SCHOLEM, 1994, p. 141-
142) (grifos nossos).

Atentamos ainda que, para Buber, caminhar sob as forcas dicotomicas do informe e do
formativo nao € o problema, uma vez que, enquanto estdo em conflito, essas duas forcas sao
capazes de gerar formas criativas de vida. Em outras palavras, o embate entre o formativo e o
informe ¢ salutar e necessario para o processo de formag¢do, uma vez que, sem esse embate, o
que antes era repleto de energia criadora ganha contornos morbidos e estaticos, visto que se
institucionaliza, se cristaliza e € tido como valido universalmente (vira um reino da forma em

decomposi¢ao). Deriva desse embate a no¢ao de que o formativo precisa do informe, para poder

134 Esse termo significa diaspora.



245
ressurgir quando em contraste com este; e que o informe, sem o formativo, nao tem sentido,

fica esvaziado da vida frutifera do formativo. Achamos importante ressaltar: o formativo, para
acontecer, tem que entrar em batalha com o informe e buscar sempre recomegar. Dentro desse
contexto, Buber considera que o hassidismo reflete a religiosidade e o processo formativo e se
distancia do que tende ao estdatico, ao rigido, ao controlador.

De acordo com BUBER,

[...] o hassidismo mostrou ao individuo, partindo de cada tentagéo, até mesmo de cada
pecado, o caminho para Deus, “que vive com eles no meio de suas impurezas”. Sem
diminuir a forga obrigacional da Tora'*®, o movimento néo sé fez luzir em todos os
mandamentos legados um sentido imediatamente gerador de felicidade, mas chegou
a eliminar efetivamente o muro que dividia o sagrado e o profano, ensinando a
executar toda agdo profana como santificada. Sem resvalar para o panteismo, que
aniquila ou debilita o valor dos valores — a reciprocidade da relagdo entre o humano e
o divino, a realidade do Eu e do Tu que ndo cessa mesmo a beira da eternidade — o
hassidismo tornou manifesta, em todos os seres e todas as coisas, as irradiagdes
divinas, as ardentes centelhas divinas, e ensinou como se aproximar delas, como lidar
com elas e, mais, como “eleva-las”, redimi-las e reata-las a sua raiz primeva (1967, p.
21) (grifos nossos).

Nessa assertiva acima, podemos notar como Buber compreende o hassidismo e o que
esse tipo de religiosidade faz reverberar no caminho do homem: a santificacdo das agdes
cotidianas, ordinarias, profanas através da relacao frutifera entre cada homem singular e Deus.
E sendo afetado por essa perspectiva que Buber se langa, ao longo de sua vida, a recontar as

lendas hassidicas.

7.1 A FORMA PECULIAR DE INTERPRETACAO BUBERIANA DAS LENDAS
HASSIDICAS

Ao falar das lendas hassidicas, de um modo geral, BUBER nos diz que

A lenda Hassidica ndo possui a forca austera da lenda do Buda nem a intimidade da
franciscana. Ndo germinou a sombra de antigos bosques nem nas encostas onde
medram oliveiras verde-prateadas. Nasceu em estreitas ruelas e pequenos quartos
mofados, transmitida de desajeitados labios para orelhas de ansiosos ouvintes (2003,

p. 13).

A partir da afirmacdo acima notamos que as lendas hassidicas, segundo Buber, surgem
em meio ao concreto ordinario do cotidiano e nao envoltas em uma atmosfera sublime e
distanciadas do caos.

Ampliando os horizontes sobre a forma de percepcao das lendas hassidicas, para Buber,

achamos valido elucidar uma colocagdo que esta contida no livro “A lenda do Baal Schem™:

135 Texto que contém os mandamentos que devem ser seguidos pelos judeus.



246

A lenda hassidica ¢ o corpo do ensinamento, seu mensageiro, seu signo ao longo do
caminho do mundo. E a forma mais tardia do mito judaico que conhecemos. A lenda
¢ o mito da convocagdo. Isto significa: nela, a personalidade original do mito esta
cindida. No mito puro ndo ha nenhuma diversidade de ser essencial. Ele conhece a
multiplicidade, mas ndo a dualidade. Até o herdi encontra-se somente em outro degrau
do que o do deus, mas ndo em frente dele: eles ndo sdo o Eu e o Tu. O herdi tem uma
missdo, mas ndo um chamado. Ele ascende, mas ndo fica transformado. O deus do
puro mito ndao chama, ele gera; ele expede aquele a quem gerou, o heréi. O deus da
lenda convoca o filho do homem — o profeta, 0 homem santo (BUBER, 2003, p. 16).

Vamos tentar entender melhor essa passagem acima, uma vez ela contém o embrido do
pensamento buberiano a respeito da relagdo Eu e Tu, ou seja, nessa fala, Buber transparece os
indicios de sua perspectiva dialdgica, a qual estaria presente de forma mais aprofundada anos
mais tarde em sua obra Eu e Tu. Como vemos nessa afirmacao, Buber diferencia o mito puro
(no qual nao existe o Tu diante de um Eu) da lenda (na qual existe um Eu frente a um Tu, na
qual alguém é chamado). Entdo, no mito, o Eu e o Tu ndo sdo opostos, sdo iguais; ja na lenda,
temos o Eu e o Tu com suas singularidades, os quais sdo chamadores ¢ chamados. Quando
Buber diz que “a lenda é o mito da convocagao”, isso significa que a personalidade original do
mito estd nela dividida; porém, ¢ esclarecido na proxima frase que “No mito puro ndo ha
nenhuma diversidade de ser essencial”, entdo, existe uma unidade a priori. O mito conhece a
multiplicidade, mas ndo a dualidade de entes independentes, proprios, singulares. Assim, o
heréi, do mito, tem uma missao, uma obrigagdo, mas nao esta sendo chamado. O deus do mito
puro ndo chama, ele cria. Ele manda o que foi criado por ele, que € o her6i. O deus da lenda,
por outro lado, chama; nesse caso, chama o filho do homem. (Idem)

Nessa linha de interpretacdo das afirmacdes de Buber, podemos ainda dizer que, quando
ele diz que “A lenda ¢ um mito do ‘Eu e Tu’”, entdo, nesse caso, em principio, a visao do Eu e
Tu € um mito do chamado e do chamador; do finito que entra no infinito; ou, em outras palavras,
quer dizer que, nas lendas hassidicas, Deus precisa do homem para que possa se expressar. Essa
passagem contém em seu cerne o didlogo entre o “Eu” e o “Tu eterno”. O ponto fundamental ¢
o seguinte: na questao da relacao “Eu e Tu” existe uma unido, uma identificagdo total dos dois
entes, mas cada qual mantém sua propria singularidade. Assim, Buber fala, pela primeira vez
em suas obras, em seu livro “A lenda do Baal Schem”, sobre o sentido pleno da relacdo mutua
do “Eu” e “Tu”, que mais tarde formou o centro da sua vida e do seu pensamento. Pensando na
possibilidade do encontro humano e na importancia da singularidade do ser individual,
FRIEDMAN nos diz que “[...] ¢ necessario compreender a singularidade para compreender o
didlogo. S6 quem ocupa o terreno de sua singularidade e o aprofunda a cada encontro pode estar

preparado para o encontro com o outro” (1993, p. 63) (tradugao nossa).



247
Ainda nesse caminho de compreender a forma buberiana de interpretar as lendas

hassidicas, podemos dizer que Buber retém delas aquilo que o permite retratar os tzadikim e
registrar a relagdo destes com os hassidim. Sobre o modo de realizar essa interpretacdo, BUBER

afirma que

O retrato de um homem e seus caminhos ¢ mais facil de compor, a partir do material
disponivel, quando trazemos a luz os varios principios de seu ser e de suas obras, cada
qual por si e, onde possivel, cada qual em seu desenvolvimento particular, de modo a
fundir tudo isso numa espécie de biografia interior (1967, p. 16) (grifos nossos).

Nesse sentido, percebemos que Buber primou por recontar essas lendas procurando
imbricar os valores que eram suscitados em cada lenda e as agdes realizadas por seus
protagonistas. Dessa forma, Buber criou um modo particular de reconto das lendas hassidicas.

Sobre o modo de realizar esse trabalho, BUBER nos diz que

No decurso de um longo trabalho, ndo encontrei melhor caminho para tal fim do que
comegar por renunciar a pseudoforma das anotag¢des disponiveis, com sua secura ou
excesso de pormenores, suas obscuridades e digressdes, e reconstruir os eventos
mencionados com a maior exatiddo viavel (e, sempre que possivel, fazendo uso de
variantes ou de outro material relevante) e relata-los, numa forma adequada ao assunto
em pauta, da maneira mais clara possivel. [...] Somente em casos esporadicos, quando
o material era por demais fragmentario, procurei compor um todo conecto, fundindo
0 que eu tinha com outros fragmentos e preenchendo os vazios com elementos
relacionados (1967, p. 14).

Achamos valido pontuar como Buber procurou fazer esse trabalho de reconto das lendas
hassidicas porque existem autores, como Scholem, que fazem severas criticas ao modo
buberiano de interpretagcdo dessas lendas. Para SCHOLEM (1994, p. 12-13), por exemplo, nao
podemos considerar tais interpretagdes como um material de cunho académico, uma vez que
ele ndo possui referéncias; outro problema reside no fato de que Buber, em suas interpretagoes,
apenas leva em consideracdo as lendas, e ndo outros textos de relevancia historica; outra
digressdao de Buber, na visdo de Scholem, diz respeito a sua selecdo do material, uma vez que
este era selecionado a partir do significado que Buber atribuia as lendas. Ainda sobre essa
relagdo do filosofo austriaco com a lenda hassidica, achamos valido também pontuar o que ele

disse na introducao do seu livro “A lenda do Baal Schem”, no ano de 1907:

Eu a tenho de livros populares, de Caderno de anotagdes e panfletos, as vezes também
de viva voz, da boca de pessoas que ainda ouviram o seu tartamudeio. Eu a recebi e a
contei de novo. Nao a transmiti como se fosse alguma pega de literatura; ndo a elaborei
como se fosse algum material de fabula. Eu a contei de novo como alguém que nasceu
mais tarde. Eu criei em mim o sangue e o espirito daqueles que a criaram e, do meu
sangue e do meu espirito, ela se tornou nova. Eu me situo na cadeia dos narradores,
um elo entre elos; eu conto uma vez mais as velhas historias e, se elas soam como
novas, ¢ porque nelas o novo ja se encontrava, adormecido, desde quando foram
contadas pela primeira vez (BUBER, 2003, p. 14).



248
Para esclarecer ainda mais o que representam as interpretagdes de Buber e a sua visao

acerca de seu trabalho interpretativo, nos ateremos a algumas reflexdes feitas por FRIEDMAN,

o qual se vale, por vezes, das proprias palavras de Buber:

Buber declarou que desde 1910, quando terminou seu estudo fundamental das fontes,
seu objetivo ndo era apresentar um panorama historico global acerca do hassidismo
mas sim um quadro seletivo. Porém o principio de sele¢@o aplicado aqui, como em
seu trabalho sobre o judaismo em geral, ndo era subjetivo. “Na vida e nos
ensinamentos do judaismo, lidei com o que, de acordo com minha visdo, é
verdadeiramente ajustado, decisivo devido ao seu papel na historia anterior e futura
do espirito humano. [...] Desde que amadureci essa visdo, eu ndo usei um filtro; Eu
me tornei um filtro” (1993, p. 408) (tradugdo e grifos nossos).

Desse modo, percebemos que Buber deixa claro que seu trabalho com as lendas
hassidicas, assim como com o judaismo, sempre foi perpassado por uma intencionalidade que
acreditamos ser a de fazer propulsar a alegria e o entusiasmo de se relacionar com Deus a partir
de cada hora mortal e, assim, “superar o eclipse de Deus” no mundo. Contudo, tal
intencionalidade ndo convergia com um apanhado histérico do movimento hassidico, o qual
Scholem e outros criticos reivindicavam. BUBER APUD SCHOLEM (1994), em uma
conversa, chega a dizer a Scholem que o hassidismo visto dentro da perspectiva que este coloca,
em nada o interessa.

Retomando a questdo da selecdo e das interpretagdes das lendas hassidicas por Buber,
FRIEDMAN nos diz que

A resposta de Buber a Scholem apareceu no comentario em setembro de 1963 e
comega com um longo capitulo sobre “duas maneiras diferentes de resgatar uma
grande tradigdo de fé religiosa de seus escombros ¢ trazé-la de volta a luz”: a da
erudicdo historica e a de comunicar fielmente a vitalidade e o poder da fé. Esta ultima
"abordagem deriva do desejo de transmitir ao nosso tempo a for¢a de uma vida de fé
anterior e ajudar nosso tempo a renovar seus lacos rompidos com o Absoluto". Essa
abordagem requer um conhecimento adequado da tradi¢do com todos os seus vinculos
espirituais e historicos, mas ndo ¢ necessario expor todos, mas apenas uma selegao
daqueles que incorporam o elemento vitalizador, uma selecdo baseada ndo em estudos
objetivos, mas na “confiabilidade da pessoa que a realiza de acordo com os critérios,
porque o que para o erudito pode parecer mera 'subjetividade' mais cedo ou mais tarde
pode ser necessario para o processo de renovagdo” (1993, p. 411) (tradugdo nossa).

O que vemos na resposta de Buber a Scholem ¢ novamente a reiteragdo de que o olhar
buberiano sobre as lendas hassidicas cumpriu o proposito de elucidar o que ha de mais vivo nas
mensagens deixadas através das lendas, desde os tempos longinquos em que a fé e a vida
acendiam os corag¢des humanos e realizavam Deus em seus cotidianos.

Dentro desses horizontes, trazemos abaixo uma das lendas narradas por Buber, para que
possamos nos aproximar aos elementos tao ternos que fazem parte das lendas hassidicas e da
vida e da obra de Martin Buber. Escolhemos a lenda intitulada “O Pastor” para que, juntos a

ela, possamos caminhar através da energia de vida que ela contém, para que, tocados pelas suas



249
palavras, possamos, quem sabe, aproximarmo-nos ao tao presente inefavel da vida. A escolha

dessa lenda nao foi por acaso, mas, sim, porque, ao nosso ver, ela faz florescer muitos dos
ensinamentos que gostariamos de conseguir comunicar sobre a vida e a obra de Martin Buber
e seu processo de aquisicdo de uma fé propria. Temos a certeza de que ndo conseguimos
escrever com a devida significancia que merecem os muitos aspectos que estudamos sobre
Buber, sua vida e suas obras, porque nao ¢ facil traduzir em palavras estruturalmente encadeadas
o que ha de verdadeiramente Vivo. Assim, acreditamos que as lendas, os contos, as musicas, as
pinturas, a arte em si, tém essa capacidade de traduzir o intraduzivel que habita no mundo
concreto. Dessa forma, reiteramos que a lenda que aqui apresentamos nos tocou desde o
primeiro momento, € ela, dentre tantas outras, possibilitou-nos uma aproximacao aos elementos
sutis dos quais tentdvamos falar e ndo conseguiamos.

Dessa forma, pedimos ao leitor que, mais do que compreender o significado dos
personagens ou das palavras, tente apenas apreender, como diria Buber, o que de novo 14 se
encontra adormecido, posto que, como sabemos, as lendas sdo formas indiretas de contar algo,
e na lenda “O Pastor”, veremos alguns elementos que estdo presentes na concretude da vida em
geral, mas que muitas vezes passam desapercebidos: o humano se concretiza em cada situacao,
e ndo em meras generalizagoes; a nossa responsabilidade com o mundo concreto; cada resposta
auténtica que damos ao momento presente nos conduz a Deus, ao Tu eterno; a paz que tanto
buscamos nao reside fora de nds, mas, sim, no que fazemos cotidianamente etc.

Considerando o que afirmamos, achamos pertinente expressar, mais uma vez, 0 que nos
diz BUBER: “A lenda do Baal Schem ndo ¢ a histéria de um homem, mas a historia de uma
convocag¢do. Nao narra um destino, porém uma vocacao. Seu final j esta contido em seu inicio,
€ um novo inicio, em seu fim” (2003, p. 16); nessa perspectiva, compreendemos que a lenda
hassidica intitulada “O Pastor” pode nos ajudar a compreendermos a vocagao do Baal Schem,

a de Buber e, quem sabe, a nossa também.

7.2 REFLEXOES ENTRE UMA DAS LENDAS HASSIDICAS E O PENSAMENTO
BUBERIANO

O Pastor
Sempre que a luz envia seu mensageiro, a noite também envia o seu. A luz tem apenas
seu olhar, mas a noite possui mil bragos. O mensageiro da luz tem apenas sua agao,
mas o da noite tem mil gestos.
Naquele tempo seu nome era lakov Frank. Versado em todas as artes da trapaga, ele
falsificava o mais sagrado, percorria com doze eleitos todas as cidades da Polonia e
permitia que o venerassem como o Messias. O encanto colorido da mentira emanava



250
dele, seus olhos suaves e brilhantes inebriavam a terra ¢ cada coragao vacilante se lhe
rendia.

Certa manh3, o Baal Schem®® sentiu uma m#o sobre seu ombro e, quando se virou,
viu o anjo da batalha com palida fronte e semblante colérico. “O que desejas, 6
Mestre?” perguntou com voz incerta.

Mas o outro disse: “Vocé sabe o qué”, e se foi. Sua mao havia sido retirada do ombro
do Ball Schem, mas um peso ficou e ndo quis abandona-lo.

Entdo, o Baal Schem preparou-se para a peleja. E, ao ver que a forca que residia nele
ndo seria suficiente para a tarefa, decidiu chamar de volta todos os raios que sempre
conferira aos seres terrenos. Convocou os raios de bem longe, langou um chamado
sobre a terra e disse: “Voltem para casa, minhas criangas, pois preciso de vocés para
a luta”. Logo, os raios criangas correram para la e o cercaram em amplo e silencioso
circulo. Israel, o filho de Eliezer, o Baal Schem, mirou longe, na distncia, onde uma
esfera dos seus, iluminando-se com luz propria, encerrava outra, enquanto o sol poente
contemplava sua imagem na fimbria do dia, derramando em todos os longes no fulgor
do ocaso. Em seguida, falou baixinho e devagar: “Uma vez eu os expedi e lhes dei a
dadiva de trazer consolo, ou alegria ou solucdo. Mas, agora, eu os chamo de volta para
que sejam meus, outra vez, ¢ me ajudem no grande conflito com o mensageiro da
noite. Eu ndo os teria tirado dos lugares do mundo em que vocés se fixaram e
despertam a vida se a redeng@o néo estivesse em jogoo nascimento do futuro. Agora,
porém, eu os convoco”.

Depois disso reinou de novo o siléncio sobre a terra. Por fim, uma pequena centelha
falou: “Desculpe-me, Mestre, e todos vocés me desculpem por lhes falar sobre um
assunto sem importancia. Mas, ¢ isto que eu gostaria de lhe pedir, querido Mestre, que
me permitisse retornar ao meu lugar. Pois, quando me enviou para longe, o senhor me
submergiu no cora¢do de um jovem que mirava melancdlico, de sua janela, um mundo
que se fechava duramente para dele. Porém, a partir do momento em que eu nele
penetrei, o mundo se lhe abriu, cheio de vida, e a colina diante de sua janela lhe
pareceu verde, amarela, vermelha e branca, de acordo com o jogo das estagdes. O
senhor o privaria disso?”.

O Baal Schem calou e acenou a permissdo a centelha. Mas, imediatamente, outras
vozes se ergueram falando de homens que elas haviam libertado da duvida e da
vacuidade, da loucura e da amargura, da cegueira ¢ da caréncia, e os quais, se elas os
deixassem, teriam, outra vez, de mergulhar nas trevas. E logo, de mil bocas, soou pelo
ar: “O senhor quer arruinar tudo o que redimiu?”.

Assim soou mil vezes a pergunta. Durante longo tempo o Baal Schem permaneceu
sentado ouvindo todos os ecos até que se perderam nas vibragdes do ar. Ai disse
sorrindo: “Entdo, bem, minhas criangas, eu as abe¢do outra vez. Voltem aos seus
lugares!” Levantou-se e estendeu sua mao sobre a luminosa hoste.

Quando, em seguida, ficou so, e viu ao longe, na fimbria do firmamento, o Gltimo raio
de ouro refluir ao mundo, o Baal Schem falou a sua alma: “agora busque para vocé
mesma companheiras, querida alma, que estejam envolvidas e encerradas em seu
trabalho como o passaro que repousa no seu planar. Coloque sobre os ombros delas
essa ordem e as guie contra 0 homem de mil gestos para que elas o vengam!” O Baal
Schem ascendeu ao mundo superior e entrou no céu dos profetas. L4 encontrou Ahia
de Schilo, o ancido, que outrora fora enviado pela divina ira contra os reis de Juda.
Ahia o saudou: “Abencoado seja aquele que ai vem, Israel, meu filho. Como no tempo
em que vocé era um menino e eu descia até vocé, as noites, para lhe ensinar o mistério
do fervor, assim se flameja até a mim, aqui no alto, o brilho de seu desejo”.

“Muito do fervor do meu dmago foi sacrificado”, replicou o Baal Schem, “e ndo me
resta mais o suficiente para a tarefa. O meu desejo, que vocé percebeu por meus
passos, € encontrar aquelas almas que respiram no seu fogo qual um serafim. Seu
ardor deve consumir o mensageiro da noite.”

136 O nome Baal Schem significa “Mestre do Bom Nome”; ¢ chamado assim o Rabi Israel Ben Eliezer,
fundador do Hassidismo. Esse Rabi viveu entre 1700 e 1760. As lendas do Baal Schem, contadas por Buber, sao
historias que relatam a vida deste Rabi e a relag@o que ele estabeleceu com Deus e com o mundo (BUBER, 1967).



251
“Aquela a quem vocé procura ndo esta entre as almas de meu reino”, disse Ahia.
“Perguntemos a Elias. Em suas viagens sobre a terra ele pode bem ter visto uma como
ela”.
Dirigiram-se, pois, a Elias que, justamente entdo, com seus velozes pés alados
atravessava o atrio do céu dos profetas, com os membros ainda tensos do véo e no
coracdo, no entanto, j& a espera de um destino. Ao se aproximarem, voltou-se para
eles. Ainda antes que a pergunta tivesse deixado os labios deles, Elias falou ao Baal
Schem: “Aquele a quem procuras é Mosché, o pastor. Ele pastoreia ovelhas nas
montanhas que sdo denominadas de Poloninas”. E Elias ja se inclinando de novo para
a terra preparava-se para uma nova viagem.
Ao sopro do verdo, ondulavam-se os prados. O Baal Schem para 14 se encaminhou
calado e ensimesmado. Nao deu ateng@o aos animais que sairam da mata com os olhos
confiantes, quando perceberam seus passos, nem aos ramos que acariciavam seus
bragos. Seus pés ndo sentiam o terreno em que pisavam. Assim, chegou ao prado da
grande montanha que, comegando atrds de uma larga vala, estendia-se para cima em
direcdo ascendente ao cume da montanha. Nas amplas planicies, as ovelhas de Mosché
espalhavam-se como um povo de leves nuvenzinhas brancas. Quando o Baal Schem
avistou a pradaria, colocou-se atras de um arbusto a fim de observar o pastor sem ser
notado.
Viu um jovem de pé a beira da vala; os louros cabelos cobriam-lhe os ombros, seus
olhos estavam bem abertos como os de uma crianga. Uma vestimenta tosca envolvia
seus membros musculosos. O jovem abriu a boca e falou. Embora ninguém estivesse
a sua frente ¢ ninguém estivesse a vista, perto ou longe, ele travava um dialogo com
alguém. “Querido senhor”, ele disse, “ensine-me o que posso fazer por ti! Se tiveres
ovelhas que eu possa guardar, eu cuidarei delas dia e noite sem querer soldos. Mostra-
me o que devo fazer!” Entdo o fosso d’agua encheu-se a sua vista. Imediatamente o
jovem ergueu-se e com os bragos nos quadris e pés unidos comegou a saltar sobre a
vala. Esta era larga, cheia de lama e toda cambada de coisas, e o saltar custou ao rapaz
bastante suor. Ainda assim ndo desistiu nem se deteve numa das margens, porém,
continuou a pular de um lado para o outro dizendo de perneio, “por amor a ti, Senhor,
e para o teu agrado!” S6 de vez em quando interrompia esse ato para cuidar das
ovelhas que, entrementes, havia montado todas muito alto, na encosta, e dirigia
palavras carinhosas para os animais. Depois tornava a correr para a vala.
Por um longo tempo o Baal Schem observou isso e pareceu-lhe que esse servigo era
maior do que todos os que ele jamais oferendara a Deus, com a dedicagdo d’alma.
Enfim, saiu de seu esconderijo, aproximou-se de Mosché e falou: “Eu tenho uma
palavra a lhe dizer”.

“Néao me ¢é permitido ouvi-lo”, replicou o pastor, “pois meu dia pertence aquele que
me contratou”.

“Eu acabei de ver vocé saltando sem medir o tempo”, disse o mestre.

“Isto eu fago por amor a Deus”, replicou o pastor, “e por ele eu posso perder um
momento”.

O Baal Schem, porém, pousou sua mao amistosa sobre o braco do rapaz: “Amigo, eu
também vim até vocé por amor a Deus”.

Logo os dois estavam sentados debaixo de uma arvore e o santo homem falava de sua
preocupagdo enquanto, proximo a ele, o pastor ouvia com a alma estremecida.

O Baal Schem falou da soliddo de Deus e de Seu esplendor, que esté exilado no destino
do mundo imperfeito. Ele contou como todas as criaturas sofrem com essa separagao
e trabalham para a sua reunificagdo. “é como se o mistério da eternidade ja estivesse
proximo”, ele falou, “e esperando para se completar. Mas o outro lado se opde a
unifica¢do do céu e da terra enviou, uma vez mais, seu mensageiro para impedi-lo.
Em licenciosa escuriddo ele se insinua por entre o mundo dos homens e os
desencaminha para a aparente luz da redengdo”.

Quando o Baal Schem falou do mensageiro, o pastor levantou-se de um salto e bradou:
“Mestre, onde estd esse homem de quem o senhor fala? Pois ndo pode acontecer que
ele sobreviva apds o momento em que eu o encontrar!” No entanto, o mestre lhe
ordenou que se calasse e comecou a instrui-lo para a peleja.



252
O demoénio adversario, porém, pairava invisivel nos ares e ficou ciente da alianga entre
os dois. E, como lhe fora concedido o dom de ver por dentro dos acontecimentos, ele
compreendeu o significado do didlogo entre o velho e o jovem, nesse prado, na orla
da floresta. Estendeu-se por sobre o mundo e com terrivel poder sorveu todo o mal
que medrara naquele dia. Depois disso, abriu caminho para o reino superior e
reclamou com palavras estridentes seu direito sobre os tempos. Entdo, veio do centro
inominado da soliddo uma voz que estava cheia e repleta de tristeza. O demonio caiu
para tras de vapor. Mas a voz disse: “O momento ¢ seu e, sempre, apenas 0 momento,
até que um dia o saber o subjugue e vocé mergulhe em minha luz, porque vocé ndo
mais suporta ser o senhor do momento”. A voz emudeceu. O demoénio, porém, livrou-
se dos grilhdes do saber, baixou rapidamente, agarrou as nuvens ¢ as amassou com
punhos furiosos. Despertou o vento da tempestade, ordenou ao trovdo ribombar e
libertou os raios para o trabalho. O fogo caiu sobre a cidade, e os sinos repicaram.
Quando Mosché, o pastor, ouviu os toques e repiques, interrompeu as palavras
sagradas e pensou em seus animais, que estavam dispersos e desprotegidos no alto da
montanha durante a comocao dos céus. Ele se levantou de um salto e com rapidas
passadas correu para cima, ao encontro de suas ovelhas para atrair as desgarradas com
palavras carinhosas e ndo deu a menor ateng@o ao santo homem e a seu aviso.
Vagarosamente, com a cabeca e o olhar inclinados para a terra, o Baal Schem desceu.
Quando parou no vale, sentiu um brago ao redor de seu pescogo. Ao se voltar, viu o
anjo com rosto resplandecente que agora também colocou o outro brago ao redor de
seu pescogo ¢ o beijou. Ele reconheceu o principe da morte e do renascimento.
(BUBER, 2003, p. 181-185)

7.2.1 Nossa Interpretacio da Lenda: desvelamentos buberianos

Em nossa compreensdo, a lenda hassidica apresentada acima talvez seja uma das
melhores formas de expressar o que gostariamos de dizer acerca do caminho percorrido por
Buber.

Seguindo esses horizontes, nossas interpretagdes sobre essa lenda intencionam
simplesmente construir uma ponte entre algumas das sutilezas que 14 estdo contidas e as
reflexdes que, no decorrer do presente trabalho, tomardo contornos mais profundos. Por ora,
achamos valido mencionar tais reflexdes para que, mais adiante, possamos ter algumas pré-
compreensdes sobre o caminho de aquisi¢cdo da fé propria de Martin Buber.

Vale ressaltar que nossas interpretacdes sobre a referida lenda ndo possuem nenhuma
pretensdo de esbogar consideragdes acerca dos elementos mistico-religiosos que a perpassam,
uma vez que, em nossa pesquisa, tais elementos ndo sdo relevantes. Reiteramos que nos
detivemos apenas aos elementos que nos inspiram a falar do caminho proprio de aquisi¢cao da
fé de Martin Buber e de seu desenvolvimento humano.

A partir das consideracdes feitas acima, vamos, nas proximas linhas, nos deter a alguns
acontecimentos descritos na lenda, os quais, para nds, permitem-nos visualizar, de forma mais
vivida, alguns elementos da vida e da obra de Martin Buber. Sendo assim, para uma melhor
compreensdo desses elementos, dividimos o presente capitulo em seis subtopicos, a saber: O

sempre presente desfiladeiro estreito; A redeng¢do do lugar onde estamos; A necessidade que



253
Deus tem de cada um; A inteireza no momento presente; O didlogo; Esbogando alguns breves

comentarios.

7.2.2 O Sempre Presente Desfiladeiro Estreito

A lenda “O Pastor”, logo no seu inicio e ao longo do seu desenvolvimento, fala sobre
uma situagdo comum a cada homem, na qual ele percorre seu caminho existencial como se
caminhasse em cima de uma corda bamba ou, como diria Buber, em cima de um desfiladeiro

137

estreito~>, situado entre forgas dicotdmicas (bem x mal; luz x escuridao; forgas atualizadoras x

forcas contrarias) e momentos paradoxais'®.

Em meio a esse desfiladeiro estreito, e diante dos inimeros paradoxos de sua vida, o
homem tem a possibilidade de dar passos em busca daquilo que mais lhe seja proprio, que mais
o desenvolva humanamente; mas isso ¢ uma possibilidade e ndo uma regra. Sobre esse

desfiladeiro estreito que o homem enfrenta ao longo do seu caminho, BUBER APUD

FRIEDMAN afirma que

Em algumas ocasides eu disse a meus amigos que meu ponto de vista poderia ser
chamado de “desfiladeiro estreito”. Com isso, quero dizer que ndo estou no amplo
platd de um sistema que inclui uma série de certezas sobre o absoluto, mas em um
estreito desfiladeiro rochoso entre os abismos, onde ndo ha seguranca do
conhecimento comunicavel, mas a certeza de saber o que ndo foi revelado (1993, p.
11) (tradugdo nossa).

Nessa perspectiva, notamos que esse desfiladeiro estreito citado por Buber ndo ¢ algo
que traga a0 homem uma seguranga, mas, como ja dissemos, caminhando nele, o homem pode
se encontrar com o que lhe € proprio. Dessa forma, em nossa compreensdo, Buber usa essa
metéafora do desfiladeiro estreito para dizer que o caminho do homem nao ¢ facil, mas que,
apesar dessa sempre iminéncia de ser desafiado a cair nos abismos, € nesse caminho que ele
pode viver de forma plena e inteira. Dai, nota-se também que tudo o que chega ao homem,
durante o seu caminho, ¢ algo que solicita dele a sua atengdo, porque ¢ através dessas situagoes,
pessoas e coisas que o homem pode ir desenvolvendo sua humanidade, sempre mais.

Dentro desses horizontes, nos quais o homem ¢ constantemente solicitado a responder
e a se responsabilizar pelo momento, ¢ que Buber se mostra contrario a todas as ideias que

engessam a vida do homem, que instituem um modo de vida a ser seguido por todos e que

137 Esse termo também é chamado de estreita aresta em alguns trabalhos e tradugdes.
138 Esta foi uma tematica que Buber nunca se eximiu de falar, o paradoxo humano que pode responder ao
momento com toda a sua inteireza ou com apenas fragmentos de seu ser.



254
forgam o homem a escolher um dos lados dos paradoxos presentes em sua vida. Nessa dire¢ao,

SANTIAGO nos diz que

A expressao estreita aresta designa a sua recusa a uma ldgica binaria que o conduza a
optar por um lado ou outro da situagdo paradoxal. E a aceitagio do paradoxo, da
contradi¢do entre uma ou outra categoria, dada a impossibilidade da escolha de um
unico caminho. Ela também ¢ expressdo de sua rejeicdo aos sistemas acabados e de
sua opgdo pela inseguranga, pelo risco de caminhar por uma via estreita, sem a
amplitude e/ou seguranga dos sistemas acabados, das doutrinas de cunho universais.
[...] Ela representa na vida e na obra de Buber uma adesdo a concretude da existéncia,
que para ele se tornou mais do que um modo de pensar, mas algo que orientou o seu
agir. Tal fato se expressa na biografia desse autor, que nos permite compreender
melhor esta senda como aceitagdo da existéncia concreta, marcada por seus paradoxos
e contradigdes (2008, p. 20) (grifo nosso).

Em sua vida, como veremos mais adiante, Buber viveu os paradoxos encontrados e
percorreu o seu caminho na inseguranca do sempre presente desfiladeiro estreito, assim como

também o fizeram o Baal Schem e o pastor da lenda.

7.2.3 A Redenciao do Lugar Onde Estamos

Outro elemento da filosofia buberiana que vemos situado na referida lenda ¢ a ideia de
que podemos redimir o lugar onde estamos, ou seja, que podemos fazer florescer o bem onde
habitamos, através de nossa existéncia. Essa redencdo faz com que possamos realizar Deus no
mundo (BUBER, 1967).

Atentamos ainda para o fato de que a redeng¢do do lugar onde estamos, a partir de nossas
acdes, ¢ algo que permeia nio so6 as obras de Buber, mas também a sua propria trajetorial®. De

acordo com LEAO,

Essa perspectiva mais ampliada de mundo e de homem, de dialogo e de relagéo, fez
com que Buber apontasse o pedago do mundo/de vida que cabe a cada homem singular
redimir. Para tanto, é preciso que ele escute o que emana de sua alteridade e a
responda de maneira essencial, com o mais intimo de sua existéncia. O fundamental
para o nosso bem e o desse mundo é que respondamos com a nossa autenticidade.
Esse ¢ o0 nosso papel nesse mundo, € o nosso destino, ¢ o caminho de nossa realiza¢ao
existencial (2018, p. 70) (grifo nosso).

Dentro desse contexto, percebemos que nao podemos redimir o lugar onde estamos a
partir de uma atitude coercitiva ou fingida. A redencao s6 pode ser feita a partir de uma resposta
do homem ao momento presente com todo o seu ser. Assim, BUBER ainda nos diz que “Todo
o caos organizado da época espera pela ruptura e, onde quer que o homem perceba e responda,

esta contribuindo para esse fim” (2014, p. 75).

139 Veremos mais adiante varios momentos em que Buber redime o lugar onde estava através da sua presenga.



255
Na lenda “O Pastor”, vemos que o Baal Schem espalhou muitas das suas centelhas de

vida pelo mundo, para que elas pudessem romper com o caos que afligia os diferentes lugares
e coragdes. Por sua vez, o proprio pastor da lenda, a partir da sua acdo de auténtica
responsabilidade para com suas ovelhas, também demonstrou contribuir para romper com o
caos e realizar Deus no mundo. Como diria BUBER, “Na medida em que tu sondas a vida das
coisas ¢ a natureza da relatividade, chegas até o insolivel; se negas a vida das coisas ¢ da
relatividade, deparas com o nada; se santificas a vida, encontras o Deus vivo” (2004, p. 104).
Diante dessa afirmagdo, podemos dizer ainda que a redencdo do lugar onde estamos passa pela
assung¢ao de nossa responsabilidade em relagdo ao momento presente. Esse movimento acaba
por santificar a vida e realiza Deus no mundo ou, em outras palavras, permite que o

encontremos.

7.2.4 A Necessidade que Deus Tem de Cada Um
Outro elemento constitutivo da obra de Buber que observamos nesta lenda diz respeito
a necessidade que Deus tem de cada um de nos para completar sua obra. Em seu livro “Eu e

Tu”, BUBER reflete sobre a necessidade reciproca entre Deus € o homem, afirmando que

Necessitas de Deus para existir € Deus fem a necessidade de ti para aquilo que,
Jjustamente, ¢ o sentido de tua vida. [....] O mundo ndo é um jogo divino; ele ¢ um
destino divino. O fato de que exista o mundo, que o homem, a pessoa humana exista,
que eu e tu existamos tem um sentido divino (2004, p. 106) (grifo nosso).

Nessa dire¢cdo, podemos ainda dizer que fodos nos existimos sob a égide de um sentido
divino, sendo que este sentido ndo ¢ o mesmo para cada um. Cada pessoa, no lugar em que
nasceu, caminhando sobre seu desfiladeiro estreito e enfrentando as vicissitudes do momento
presente, pode encontrar o seu sentido divino da existéncia, pode realizar Deus no mundo. Nas
palavras de BUBER, “Aquele que verdadeiramente vai ao encontro do mundo vai ao encontro
de Deus” (2004, p. 114). Destacamos que, para realizarmos Deus no mundo, ndo precisamos,
necessariamente, de atos grandiosos ou de institui¢des religiosas que chancelem nossas agoes;
podemos realizd-Lo no mundo através de simples a¢des cotidianas que nos encaminhem ao
encontro do mundo, ao encontro do outro. Todavia, ndo podemos estar presos em nos mesmos,
em nossas proprias concepgdes. Precisamos estar abertos e acreditar nesse mundo. Para
BUBER, “Enquanto alguém se liberta somente em seu si-mesmo, ndo pode fazer nem bem nem
mal ao mundo, ndo importa a0 mundo. Somente aquele que cré no mundo pode ter algo a ver

com o mundo. Se ele se arrisca nele, ndo permanece privado de Deus” (Idem).



256
Na lenda, vemos o Baal Schem explicando ao pastor a necessidade que Deus tem do

homem para realiza-Lo no mundo e observamos também que o pastor € o Baal Schem realizam
Deus no mundo de formas distintas e que eles tém a atitude de sairem de si e de irem ao encontro
do mundo no momento em que se comprometem com suas agdes. Essa ¢ uma outra

caracteristica que serd marcante na vida de Buber.

7.2.5 A Inteireza no Momento Presente

Mais um elemento que aparece na lenda e que encontramos muito presente nas obras e
na vida de Buber diz respeito a importancia do estar presente no momento, uma vez que a nossa
inteireza, ou, como diria Buber, nossa presenga no momento presente nos permite estar atentos
a no6s mesmos ¢ a tudo aquilo que se nos dirige, que nos chega, que nos fala. Isso, como vimos,
¢ indispensavel para a realiza¢do do sentido divino de nossa existéncia. Vale ressaltar que, na
lenda, essa questdo se apresenta de forma reversa quando o Baal Schem deixa de estar inteiro
no momento presente ao passar pelos animais € nao os percebé-los, bem como nao notar os
ramos que acariciam os seus peés. Estar ausente no momento presente nos impede de nos
conectarmos com o que realmente importa e de nos encontrarmos com o que ha de mais humano
em nods. Desse modo, € preciso estar presente com todo o nosso ser em cada momento para
podermos saber o que ele nos exige, para que possamos nos encontrar a partir dele e para que
possamos, assim, realizar Deus no mundo.

Ao falar sobre as nuances dessa presenca, BUBER afirma que “[...] o instante atual e
plenamente presente, da-se somente quando existe presenca, na mente presente, da-se somente
quando existe presenca, encontro, relagdo” (2004, p. 59-60). Nesse sentido, a presenga (nossa
inteireza) ¢ algo indispensavel para um viver auténtico. Veremos que essa noc¢do de presenca
no momento presente se torna um tema relevante para Buber a partir de uma situacao vivida,

na qual ele ndo estava inteiramente presente € que ocasionou consequéncias irreversiveis.

7.2.6 O Dialogo

O dialogo ¢ outro elemento que podemos observar na referida lenda. Esse ¢ um dos
elementos de maior destaque nas obras de Buber, fazendo, inclusive, com que ele seja
conhecido como o filésofo do didlogo.

Para BUBER, “O didlogo genuino s6 se d4 em clima de plena reciprocidade, quando o
individuo experiencia a relagdo também °‘do lado do outro’, sem, contudo, abdicar a

especificidade propria” (2014, p. 8). Assim sendo, para que o dialogo aconteca preciso me voltar



257
ao outro com todo meu ser, sendo capaz de vivenciar o seu lado, sem perder de vista o meu.

Nesse movimento, respondo com todo meu ser aquilo que me ¢ exigido e sou capaz de
potencializar o que o outro tem de melhor. Assim, saio desse momento também melhor. Esse
movimento acontece muito rapidamente e raramente, mas quando ocorre, deixa marcas que
duram no intimo de quem o vivenciou.

Na lenda, percebemos o dialogo presente quando o Baal Schem chama de volta suas
centelhas de vida e pede ajuda a elas. O que ocorre ¢ que uma de suas centelhas diz para ele o
que lhe aflige em seu intimo: o pedaco do mundo que ela havia redimido e que agora estava em
perigo. Nesse momento, o Baal Schem a escuta verdadeiramente e a compreende. Nessa
passagem, vemos encarnado o verdadeiro didlogo, posto que quem fala, o faz partir de toda sua
alma, com todo seu ser, composto por necessidades, aflicdes, desejos e medos; da mesma forma

que também o faz aquele que escuta.

7.2.7 Esbocando Alguns Breves Comentarios

Como pudemos observar, todos esses elementos que elucidamos a partir da lenda “O
Pastor” estdo relacionados entre si. Eles nos inspiraram no caminho de compreensado da vida e
da obra de Buber e, consequentemente, da afirmacao da sua fé propria e de seu desenvolvimento
humano. A sensac¢do que tinhamos, enquanto refletiamos sobre tais elementos, ¢ que cada um
deles possibilitava uma melhor compreensao do outro.

Nessa direcao, podemos dizer que o homem situado em seu desfiladeiro estreito, o qual
ndo nega os paradoxos, caminha com dificuldade e receia cair nos abismos; no entanto, tudo
que se apresenta em seu caminho o convida a encontrar-se consigo mesmo. E a partir desse
encontro que ele pode redimir o lugar em que vive e, assim, realizar Deus no mundo.
Lembramos que, para Buber, Deus necessita de cada homem para se realizar; ¢ o0 homem, por
sua vez, realizando Deus no mundo, encontra o sentido divino de sua existéncia. Isso tudo so
pode acontecer, porém, quando esse homem, em toda a sua inteireza, esta presente no momento,
estabelecendo um didlogo auténtico com aquele/aquilo que lhe chega. Assim, 0o homem aprende
que seu caminho ¢ singular e que sua abertura ao mundo que esta ao seu redor ¢ de extrema
relevancia. Esse caminho pode ndo ser um caminho fécil, mas € o seu caminho proprio, tendo

em vista que cada passo dado nessa dire¢do o aproxima de seus valores mais humanos.



258
8 BREVE CONCEITUACAO BUBERIANA SOBRE A FE E UM PRIMEIRO

MOVIMENTO EM BUSCA DE UMA COMPREENSAO SOBRE O PROCESSO DE
AQUISICAO E DE AFIRMACAO DE UMA FE PROPRIA EM SAO FRANCISCO DE
ASSIS

8.1 BREVE CONCEITUACAO BUBERIANA SOBRE A FE

Nao ¢ inten¢ao de nossa pesquisa realizar uma discussdo sobre o conceito de fé para
Martin Buber, mas, sim, desvelar os momentos de aquisi¢do ¢ de afirmagao de sua fé propria.
No entanto, por mais que ndo tenhamos como objetivo a discussdo conceitual sobre o que ¢ a
fé para o filosofo austriaco, achamos que seria importante realizar uma discussao sucinta acerca
desse conceito na obra de tal filésofo, visto que sua compreensdo conceitual pode nos ajudar
no desvelamento da afirmac¢ao de sua fé propria.

Em seus ultimos anos de vida, Buber escreveu o livro intitulado “Os dois tipos de fé”.
Nele, o filosofo explicita que podem existir varios conteudos de f€; contudo, a fé propriamente
dita so existe apenas de dois modos, a saber: uma, baseada na confianga (fé judaica) e outra, no
reconhecimento de algo como verdadeiro (fé cristd) (BUBER, 1996). Nas palavras do proprio

filésofo,

Ambos [os tipos de fé] sdo visiveis por simples fatos da nossa vida: um pelo fato de
ter confianga em alguém sem poder "fundamentar” suficientemente a minha confianga
nele, o outro pelo fato de que, também sem poder fundamenta-la suficientemente,
reconhecer um estado de coisas como verdadeiro. Em ambos os casos, ndo ¢ uma
questdo, no que diz respeito a impossibilidade de fundamentar, uma falta de minha
capacidade de pensar, mas uma propriedade essencial de minha relagdo com aquele
no que confio ou no que reconhe¢o como verdadeiro (BUBER, 1996, p. 29-30).

Sendo assim, podemos dizer ainda que a f€, dentro da perspectiva da confianga, ou a fé
baseada na verdade, ndo tém a necessidade de serem verificadas a partir de nossa racionalidade,
visto que elas estdo lastreadas em uma relagdo de confianga ou de crenca na verdade, as quais
simplesmente ndo precisam ser fundamentadas. Todavia, seja qual for o tipo de fé, ela tem a
necessidade de todo o ser da pessoa. Assim, nunca podemos vivenciar a fé partindo apenas de
uma unica dimensdo. Aquele que vive a fé, parte de toda a sua inteireza.

O tipo de fé baseado na confianga, explica BUBER, “tem seu exemplo cldssico nos
primeiros tempos da fé do povo de Israel — de uma comunidade da fé como povo, de um povo
que nasceu como comunidade de f€” (1966, p. 31). A fé, nesse caso, ¢ seguir acreditando,
confiando na alianga entre Deus e os homens, ou seja, “€ um permanecer confiando no contato

com Deus” (BUBER, 1996, p. 12).



259
Por outro lado, o tipo de fé fundamentado no reconhecimento de algo como verdadeiro

pode ser identificado como cristianismo, o qual se originou a partir da decadéncia do povo de

Israel. Segundo BUBER,

[...] o cristianismo, exatamente, comec¢a com a didspora e como missdo. A missao
significa ndo sé a divulgagdo, [...] mas ele ¢ a respiragdo vital da comunidade e
consequentemente a materializacdo do povo de Deus. A convocagdo de Jesus para se
transformar no reinado de Deus que ‘se aproximou’ foi transformado no ato de
conversdo. [...] A pessoa a ser convertida, vem a exigéncia e a instrugdo de acreditar
naquilo que ndo ¢ capaz de acreditar como uma continuagdo de suas crengas
anteriores, mas apenas em um salto. Para ter certeza, o lugar intimo da fé ndo ¢
entendido como mero crer que algo ¢ verdadeiro, mas como um estado de ser (1996,
p- 32).

Dentro da percep¢dao de Buber, os valores pregados por Jesus estavam em comum
acordo com o judaismo original. Por diversos momentos de sua vida, como veremos em sua
biografia, Buber disse ndo acreditar em certas coisas que estavam escritas no velho e no novo
testamento; ele nunca conseguiu conceber Deus como um ser punitivo, vingador ou antiético;
para ele, as histérias que assim o retratam sdo, antes de mais nada, interpretagdes erroneas do
homem.

Buber buscou se aproximar mais ao cristianismo ao escrever o seu livro “Os dois tipos
de f€”; especificamente, ele buscou se aproximar a essa compreensao que considera Jesus como
Deus. Atentamos ainda para o fato de que, na visao de Buber, s6 a partir dos evangelistas se
comegou a adicionar o novo e decisivo conteudo de fé cristd, no qual Jesus ¢ o messias —
contetdo de fé que coube aos evangelistas provar. Para Buber, o fato de Jesus ser ou ndo o
messias tem pouca relevancia; o que importa mesmo sdo os valores por ele suscitados. Sendo

assim, para Buber, Jesus ¢ como uma espécie de irmao mais velho.

Que a cristandade o tenha considerado e o considere [referindo-se a Jesus] como Deus
e Redentor, sempre me pareceu como um fato a ser tomado de modo extremamente
sério que devo buscar compreender por ele mesmo e para mim mesmo. [...] Minha
relagdo pessoal de abertura fraterna com Jesus foi aprofundada e purificada, e eu a
vejo hoje de um olhar mais intenso e firme que nunca (BUBER APUD VON ZUBEN,
2017, p. 138).

Desse modo, notamos o respeito e a valorizagao que Buber tem pela figura de Jesus.
Para Von Zuben (2017), a ideia de Buber, em seu livro “Os dois tipos de fé”, era resgatar Jesus
para o judaismo.

Vale salientar, ainda, que Buber explicita que ele mesmo se identifica com a fé como
confian¢a, como uma relagdo de confianca na possibilidade de encontro com Deus no mundo
concreto. Para ele, cada um pode, dentro das relagdes auténticas, em dialogo com Deus,

encontrar o seu proprio caminho. Segundo CARBALLADA APUD BUBER,



260

A tese de Buber estabelece a diferenga entre a fé cristd e o judaismo, ndo no objeto
dessa fé, mas na propria forma dessa fé. Na opinido de Buber, ndo ¢ Jesus que
diferencia a fé crista da judaica, mas a forma de compreender a relagdo com Deus,
que se constitui de forma diferente em cada & (1996, p. 14).

Ou seja, o que Buber evidencia como diferenga entre a fé judaica e a fé cristd ndo ¢ a
possibilidade de Jesus representar Deus ou ndo, mas, sim, ¢ a relacdo que esses diferentes tipos
de fé tém com Deus e o reverberar destas relagdes em suas relacdes diretas com o mundo.

A partir dessas consideragdes mais gerais sobre os dois modos de entender a fé segundo
Martin Buber, percebemos as diferengas existentes entre a fé judaica e a fé crista. Dentro desse
contexto, antes de nos atermos ao processo de aquisi¢cdo da fé propria de Martin Buber, a qual
esté interligada, de certo modo, a f€ judaica, langamo-nos a refletir um pouco sobre o processo
de aquisi¢do e de afirmacdo de uma fé propria em um personagem histérico da fé cristd. Em
nossa compreensdo, esse giro hermenéutico-fenomenoldgico-multidimensional-relacional
sobre a biografia desse personagem historico nos permitiu um primeiro movimento de
compreensdo, como uma espécie de primeiro movimento metodologico primario de
desvelamento de uma fé propria em um personagem historico.

Para iniciarmos nossos giros em busca dos momentos de aquisicao e de afirmacdo de
uma fé propria, escolhemos Sdo Francisco de Assis como nosso personagem a ser estudado,
pois, ao nosso ver, Sdo Francisco vivificou um dos tipos de fé citados por Buber (a verdade
cristd) e buscou transformar essa fé em uma fé propria. A escolha por Sdo Francisco também
ocorreu em virtude do nimero escasso de material biografico a retratar personagens historicos
da fé cristd em uma perspectiva mais critica, ou seja, que mostrasse ndo apenas suas acoes
valorosas, mas, também, seus equivocos e falhas.

Assim, segue abaixo nosso primeiro esfor¢o de compreensdo dos horizontes que

perpassam a aquisicao e a afirma¢ao de uma fé propria.

8.2 A FE EM SAO FRANCISCO DE ASSIS: UM CAMINHO DE ABERTURA PARA AS
VERDADES DE CRISTO E PARA A SUA VERDADE PROPRIA

“Todo heroi é um heroi de si mesmo”.
(Clarice Lispector)

O presente topico, embora trate da biografia de uma personalidade histérica, ndo tem a
pretensdo de apresentar uma biografia em si, mas, apenas, retratar elementos biograficos que
possam iluminar o processo de aquisi¢do e da vivéncia de uma fé propria. Esse texto, portanto,

ndo representa a vida de Sdo Francisco, mas apenas um infimo tracejo visto a partir de uma



261
lente metodologica. Apos essas consideragdes, passamos, agora, a falar sobre Sao Francisco de

Assis e o vivenciar de sua fé.

A historia de Francisco ja comeca confusa a partir do seu nome. Em algumas de suas
biografias, os autores dizem que o nome que sua mae lhe deu foi Jodo. Contudo, quando seu
pai volta de uma viagem e conhece o menino, passa a chama-lo de Francisco, que significa
francés. O motivo que fez o pai atribuir-lhe esse nome também ¢ incerto; alguns bidgrafos
dizem que ele queria prestar uma homenagem a sua esposa, que era de origem francesa; outros
dizem que ele colocou esse nome para que seu filho ndo possuisse um nome comum. Outra
hipdtese ¢ que o nome Francisco adveio de um apelido que ganhara em sua juventude por ter
mania de falar em francés.

Em relagdo a data de nascimento, ndo temos como saber ao certo; apenas temos
conhecimento da data de sua morte, 4 de outubro de 1226.

Sabemos que Francisco viveu durante a virada do século XII para o século XIII na
cidade de Assis, localizada na Italia; periodo marcado pelo feudalismo, pelo nascimento de uma
classe de comerciantes e pelo surgimento de algumas cidades. O proprio pai de Francisco era
comerciante. Vale ressaltar que, nessa época, a Igreja Catdlica investia nas Cruzadas como
forma de obter mais terras e de manter o seu poder sobre a populagdo. Diante de uma igreja
sedenta de poder, surgem alguns movimentos que a contrapdem e procuram denunciar suas
arbitrariedades. A igreja chamou esses movimentos de heresias e passou a perseguir duramente
as pessoas que faziam parte deles. Assim, eram grandes as deterioragdes morais da igreja
naquela época, como também eram grandes as mazelas sociais que pairavam naqueles

tempos’4°

. Na literatura, destacavam-se os romances de cavalaria que retratavam a bravura e o
heroismo dos cavaleiros medievais. No que tange a Educacao, esta era também confiada a igreja.
Em resumo, esse era o mundo em que Francisco viveu e foi influenciado.

Francisco nao ¢ um santo tipico da Igreja Catolica, primeiro porque ele nao fez formacao
para ser um membro desta institui¢do; quando muito, Francisco estudou como um homem
comum estudava para, dentro do seu estamento social, assumir os negécios do seu pai. Segundo,

porque no momento em que assume a postura de caminhar conforme os ensinamentos de Cristo,

ele ndo procura a igreja como institui¢ao para inicia-lo neste caminho.

140 Ou seja, pessoas perambulando nas ruas sem ter o que comer, pessoas loucas, doentes. Naquele periodo,
como bem pontua Frugoni (2011), era comum pessoas perderem seus bens em virtude de um infortinio, como uma
casa queimada, ou de uma queda que ndo permitisse exercer seu trabalho e honrar o pagamento de suas dividas.



262
Tendo em vista esses primeiros elementos de sua biografia, vamos agora nos ater aos

aspectos que marcaram o caminho através do qual Sao Francisco adquiriu a fé que o mobilizou
em sua vida.

Segundo a bidgrafa Chiara Frugoni*! (2011), Francisco, quando crianga, foi enviado
para uma escola atrelada a Igreja de San Giorgio, a qual ficava perto de sua residéncia. Ainda

sobre a educacao de Francisco, a autora nos revela:

Como livro de leitura usava-se o saltério, isto €, a coletanea em latim de alguns salmos
e oragdes (como Pater, Ave e Gloria) que as criangas decoravam: aprender a ler sob a
severissima orientacdo do professor — a vara estava sempre a mdo — significava
aprender também uma outra lingua, o latim, e comegar a receber uma instrugéo
religiosa (FRUGONI, 2011, p. 11).

Foi assim que Francisco aprendeu suas primeiras letras e li¢gdes religiosas. Enquanto
jovem, mesmo fazendo parte da classe dos comerciantes, o jovem Francisco se porta como um
cavaleiro, tanto na ostentagdo de suas véstias, quanto nos valores que preza — “Cortesia e
liberalidade, as virtudes da aristocracia, sdo as que Francisco decide cultivar” (FRUGONI, 2011,
p. 13). Nessa fase da vida de Francisco, ¢ visivel a influéncia que a literatura cavaleiresca exerce
sobre seu modo de agir e seu desejo de ascender socialmente. Pode-se dizer ainda que Francisco
mantém, enquanto jovem, uma vida de excessos (gasta bastante com roupas e festas). Em sua
juventude também conviveu com as atrocidades das guerras por causa da governabilidade das
terras. Em uma dessas guerras, os moradores de Assis perderam a batalha, o que levou Francisco
e os outros habitantes a ficarem presos em terras inimigas por cerca de um ano.

Ao retornar do cativeiro, Francisco volta doente e fraco e comega a questionar o sentido
da sua vida.

Francisco, na prisdo, tinha ansiado em rever sua Assis, 0s amigos, os pais, a familia.
Agora, no entanto, tudo lhe era estranho e indiferente. Mas, acima de tudo, parecia-
lhe ndo mais possuir um objetivo de vida. Orientar-se exclusivamente para ganhar
dinheiro, como o pai e o irmdo Angelo, nio lhe agradava e ndo bastaria para
preencher sua existéncia. Adquirir fama no combate: ainda seria possivel, tendo
constatado sua fragilidade fisica? Ou talvez melhor seria ter paciéncia, esperar voltar
o gosto pelos divertimentos anteriores, recobrar as forgas, retomar os exercicios a
cavalo e o treino com as armas? (FRUGONI, 2011, p. 16) (grifo nosso).

Passaram-se alguns anos até Francisco voltar a buscar realizar seus sonhos de ascensdo
social. Entdo, um dia ficou sabendo que um nobre de sua cidade ia combater em Perugia (outra
cidade localizada na Itdlia) com o intuito de ganhar dinheiro e/ou fama (FRIGONI, 2011).
Francisco entdo pensou em se juntar a esse nobre para, quem sabe, ser nomeado por ele um

cavaleiro. Dias antes de se lancar a tal empreitada, Francisco sonhou com um paldcio e uma

141 Historiadora italiana especialista em Idade Média e em historia da Igreja.



263
bela esposa e ficou bastante entusiasmado (com o sonho) e confiante no sucesso que obteria na

batalha. Assim, Francisco se juntou ao nobre rumo a guerra. Contudo, ndo chegou muito longe,
pois comegou a passar mal. Nesse momento, tangenciando um estado de delirio, escuta alguém

lhe falar:

[a voz] — Quem julgas que pode te fazer um bem maior, um senhor ou seu servo?
[Francisco] — O senhor.

[a voz] — E entdo por que deixas o senhor para seguir o servo, € o principe por seu
subordinado?

[Francisco] — Senhor, o que quereis que eu faca?

[a voz] — Volta para tua cidade ¢ 14 te sera dito o que deves fazer, porque aquela visdo*
deve ser interpretada de outra maneira (FRUGONI, 2011, p. 18).

2

Francisco entdo volta a sua cidade e ¢ visto por seus familiares e amigos como um
fracassado. Ele voltou a trabalhar nos negocios do seu pai e agora fazia doagdes com maior

constancia. Sobre essa fase da vida de Francisco, FRUGONI ainda diz que

[...] se tornou mais piedoso, multiplica as esmolas, presenteia até a camisa que veste
se estd sem dinheiro; depois doa a sacerdotes pobres a mobilia de que necessitam
as igrejas. Se antes ficava ansioso para se juntar aos amigos ¢ abandonava os pais
no meio das refeigdes, agora se tornou caseiro [...] (2011, p. 19).

Frugoni, na biografia que escreve sobre o futuro santo, afirma que esse momento da
vida dele ¢ marcado por incertezas, sendo comum ele conversar com um amigo que nao se
sabe quem era e com um bispo das redondezas chamado Guido. A reviravolta da vida de
Francisco comega quando ele, passeando pelo entorno de Assis, encontrou um leproso e doou
a este algumas moedas, beijou-lhe a mao e deixou-se ser abracado. Durante esse
acontecimento — que até entdo lhe era repugnante —, ele conteve o seu asco e deixou-se ser
tomado por um estado de benevoléncia. Dias depois, por livre iniciativa, foi a um dos
leprosarios que ficava proximo a Assis, fez uma grande doacdo e, mais uma vez, beijou as
maos dos leprosos e os abragou. No entanto, ainda nesse momento, podemos dizer que
Francisco encontrava-se apegado aos seus lagos familiares e & comodidade que esses lagos o
garantiam. Sendo assim, seguiu confuso e em duvida acerca do seu caminho. Certo dia,
enquanto estava a rezar voltado a um crucifixo da Igrejinha de San Damiano, ouviu Cristo
falar que ele deveria consertar a sua casa. Frugoni (2011) e outros bidgrafos de Francisco
dizem que ele fez uma interpretacdo literal das palavras de Cristo e, dessa forma, comegou a
fazer doagdes as igrejas e a reformar, ele mesmo, a estrutura fisica daquela e de outras igrejas.

As constantes auséncias de Francisco deixaram seu pai preocupado e decepcionado,

o que o levou a se juntar com alguns amigos e familiares para ir atras do filho. Quando soube

142 Com isso, a voz quis dizer que o sonho de Francisco (com um castelo e uma bela esposa) tinha sido mal
interpretado.



264
que seu pai e outros familiares o procuravam, Francisco fugiu para uma caverna e passou

alguns dias por la. Quando encontrou coragem dentro de si, foi a0 encontro do pai. Vale
ressaltar que, nesse momento, Francisco se encontrava com uma aparéncia horrenda, sujo e
muito magro. Desse modo, algumas criangas jogavam lama nele enquanto andava pelas ruas
de Assis. Ao ver tal cena, seu pai “empurrou Francisco para dentro de casa, enchendo-o de
pancadas, e trancou-o num cubiculo escuro por dias e dias, decidido a acabar com aqueles
caprichos de uma vez por todas” (FRUGONI, 2011, p. 23). Frugoni relata também que a mae
de Francisco o ajudou a fugir enquanto o marido ndo estava em casa. Quando o pai dele

descobriu a fuga do filho, recorreu a3 Comuna'®3

, a qual expediu uma ordem a Francisco
obrigando-o a obedecer e a permanecer sob a tutela de seu pai. Mesmo com o peso da lei de
sua Comuna e da vontade de seu pai, Francisco respondeu dizendo que agora vivia como
penitente!**. Isso significava que ele mesmo se colocou sob a tutela da igreja, uma vez que
esta possuia a tutela de todos os penitentes. O pai de Francisco, entdo, recorreu ao bispo.

Obedecendo a ordem do bispo, Francisco compareceu ao encontro. Vejamos o que se sucedeu:

Tendo pai e filho diante de si, o bispo se dirigiu a seu protegido — que naquele
meio-tempo decidira trazer todo o dinheiro que lhe sobrava —, exortando-o a
devolvé-lo: “A Igreja ndo quer que gastes com ela dinheiro que néo ¢ teu, dinheiro
de teu pai, talvez fortuna mal adquirida”. Francisco concordou: disse que devolveria
tudo. Entrou numa sala contigua, despiu-se completamente e assim, nu, com as
roupas na mao e sobre elas o dinheiro, voltou a presenca do pai e demais
circunstantes (FRUGONI, 2011, p. 24).

Apds essa cena, o bispo deu um manto a Francisco e o mesmo saiu para dentro da
floresta cantando louvores. Era inverno nessa época e Francisco, certa vez, chegou a um
monastério e foi tratado com desdém pelos monges. Dai entdo Francisco se dirigiu ao
leprosario, onde foi acolhido. Nas palavras de FRUGONI, “Francisco dé as costas a familia
espiritual organizada, na qual pensara que encontraria ajuda e apoio” (2011, p. 25) (grifo
nosso). Ou seja, Francisco percebe que a igreja, enquanto instituicao, nao ¢ capaz de acolhé-
lo. Contudo, Francisco ndao desiste de reformar as igrejas e, para tanto, comega a pedir
doagdes e a fazer os reparos. Sobrevive de esmolas, faz pregacdes eloquentes e de facil

entendimento, ajuda nos leprosarios e assim vai seguindo sua vida. Segundo FRUGONI,

Francisco ndo oferece uma resposta politica as injusticas sociais, ao problema do mal no
mundo. Nao tem projetos de mudangas efetivas e concretas, nao planeja lutas e rebelides.
Quando consegue captar profundamente o sacrificio de Cristo, numa adesdo total e
impetuosa, ele responde com a fé. Tentemos acompanha-lo a partir de seus pensamentos:
Deus, o Altissimo, o Senhor do Universo, de toda a criacdo, sacrificou seu Filho unico e
dileto para ndo perder sua criatura, o homem, capaz apenas de pecar; e se Cristo, que é

143 A Comuna representava, na Idade Média, as cidades emancipadas. Estas, por sua vez, estabeleciam suas
leis ¢ normas.
144 Frugoni (2011) da a entender que essa resposta de Francisco foi instru¢do do Bispo Guido.



265

Deus, veio a terra movido por um imenso amor, fez-se pobre e peregrino, sofreu fome e
frio, a trai¢do e o abandono dos amigos, até dar sua vida na cruz para trazer a salvacio a
humanidade, a alegria eterna do Paraiso, o que mais resta a0 homem sendo seguir, na
melhor medida possivel, os passos do Salvador, o Evangelho, sendo corresponder ao amor
divino com o pobre amor humano, procurando amarmo-nos uns aos outros como irmaos?
(2011, p. 22) (grifo nosso).

Dessa forma, notamos que Francisco ndo precisou se alinhar a igreja para seguir os
ensinamentos de Cristo e nem tentou enfrentar essa institui¢do. Ele simplesmente buscou vivenciar
0s ensinamentos cristdos porque era nisso que acreditava, era essa a fé que o movia. Desse modo,
a igreja ndo podia condend-lo como herege, muito embora suas agdes, de certo modo,
confrontassem as acOes da igreja, a qual, como ja dissemos, estava imersa em infinddveis agoes
desumanas e anticristas.

Toda essa recapitulagdo da vida de Sao Francisco se fez importante para que pudéssemos
perceber como a aquisi¢ao de sua fé ndo seguiu um caminho linear e glorioso. Francisco viveu boa
parte de sua vida como um homem comum, com seus anseios por melhores condi¢des de vida,
com momentos de extravagancia, com medos e receios, com repugnancia de certas situagdes da
vida, com o cultivo de valores, com seus sonhos grandiosos ou pequeninos. Em outras palavras, o
que diferencia Sao Francisco de tantos outros que viveram em sua época ¢ a forma auténtica com
a qual passou a viver a partir do momento em que se comprometeu com os valores apregoados por
Cristo, os quais, para ele, se tornam o sentido de sua vida. Essa fé o fez caminhar vivenciando tais
valores, sem julgar aqueles que ndo vivenciavam a mesma fé e sem buscar enaltecimento nos
meios por onde passou. [lustrando o modo particular com o qual Sdo Francisco viveu, Jaques LE
GOFF* nos diz que Sio Francisco “apresenta-se com uma autenticidade acolhedora [...]” (2011,
p. 10).

Dessa forma, notamos que suas vivéncias — ¢ 0 modo como Francisco se abriu a elas —,
possibilitaram-no encontrar o sentido de sua vida, encontrar-se com seus valores propriamente
humanos. Mas hd quem possa ler essas linhas e dizer que Francisco ndo passou de um lunético,
que era louco demais e levava a sério os sonhos ou alucinagdes que tinha. Essa ¢ uma possibilidade
de olhar a vida de Sao Francisco, mas também existem outras possibilidades. Nosso estudo propde
que enxerguemos, nas sutilezas e nas vicissitudes da vida desse homem, a assun¢do de uma fé que
ndo lhe foi imposta, mas que foi fruto de sua abertura e de seu desenvolvimento humano.

Se o caminho de aquisi¢do da fé de Francisco foi tortuoso e cheio de conflitos, o vivenciar
desta f¢ também o foi, de certo modo. A partir de suas pregacdes e do seu modo de vida, Francisco

comecou a ter seguidores. As pessoas paravam para escutd-lo, conseguiam compreender suas

145 Outro historiador que também escreveu uma biografia sobre Sao Francisco.



266
palavras e, até certo ponto, identificavam-se com elas. Nesse sentido, FRUGONI afirma que

“Francisco tinha sucesso por causa de sua maneira especial de falar a multidao: pregava em
vernaculo simples e espontaneo, usava gestos, mimica, cantos e melodias; era como assistir a um
espetaculo, uma comédia religiosa” (2011, p. 27).

Para além da sua oratoria, Francisco chamava atencao pelo seu exemplo de vida.
Desprendido de bens materiais, alimentava-se a partir dos trabalhos manuais que fazia, estava
sempre disposto a ajudar os que estavam a margem da sociedade em sua época, esmolava toda vez
que fosse necessario para conseguir seu intento de ajudar os mais necessitados ou reformar as casas
do senhor. Assim, Francisco vivia para espalhar as palavras de amor, caridade e bondade de Cristo
e, também, para vivencia-las. Nao estando atrelado a nenhuma ordem religiosa e nem tdo pouco
se constituindo enquanto um herege, este homem franzino em aspectos fisicos, ¢ grandioso em sua
fé, “Quer ser sempre humilde em relagdo a seus superiores, mas também em relagdo a seus iguais

e a seus inferiores” (LE GOFF, 2011, p. 106). Como afirma FRUGONI,

Francisco ndo saiu em busca de companheiros ou seguidores aos quais se declarar
lider. A cada cristdo que ja fosse realmente cristdo bastavam as palavras do
Evangelho, bastava seguir os passos de Cristo, Irmdo do homem porque filho de
Deus, e portanto tinico ponto de referéncia necessario. Se exortava e admoestava em
espirito de caridade quem se extraviara, fazia-o de igual para igual; Francisco ndo se
propds fundar uma ordem, palavra totalmente ausente de seu vocabulario (2011, p.
37).

Apesar de nao buscar adeptos, Francisco comegou a reunir em volta de si um grupo de
seguidores que, a principio, assim como ele, procuravam pregar as palavras de Cristo e viver
conforme seus ensinamentos. Como Francisco e seus irmaos comegaram a pregar em terras
distantes do entorno de Assis, e longe da prote¢do do bispo que conhecia as suas intencdes e,
de certa forma, testemunhava que ele e seus irmaos nao eram hereges, Sao Francisco precisava
da autorizacao da igreja para continuar a sua jornada. Foi entdo que ele se dirigiu a Roma para
solicitar ao papa’*® sua autorizagdo para que ele e seus irmaos pudessem seguir propagando
as palavras de Cristo. Segundo Le Goff (2011. p. 115), Francisco ndo tinha a intengdo de
transformar seus irmaos em uma ordem. Contudo, esse desejo de Francisco foi abafado pelo
grande nimero de seguidores que ele arrematara e pela intervencao da igreja, que impos
algumas exigéncias a fraternidade dos irmaos menores. O papa da época ficou abismado com
o modo de vida que Francisco dizia estar vivendo, ele e seus seguidores. Todavia, enquanto
igreja defensora dos ensinamentos cristdos, ndo podia dizer que tal modo de vida era

impossivel e estapafurdio, pois se assim assumisse estava sendo contraditorio com a vida de

146 Inocéncio III.



267
Cristo. Desse modo, o papa, apenas verbalmente, autorizou que Francisco e seus irmaos

continuassem pregando.

No que tange aos seguidores’*’ de Francisco, vejamos o que FRUGONI afirma:

Pessoas de ambos os sexos, ricos e laicos, despindo-se de todas as posses por Cristo,
abandonaram o mundo. Chamam-se frades menores ¢ irmas menores [...]. Nao se
ocupam de coisas temporais, mas, pelo contrario, dedicam-se diariamente, com
fervoroso desejo e veemente empenho, a libertar das vaidades mundanas as almas
que estdo prestes a naufragar, atraindo-as para suas fileiras. [...] Durante o dia, [os
frades] entram nas cidades e vilarejos, trabalhando ativamente para conquistar
outros para o Senhor; a noite retornam aos eremitérios ou a algum local solitario
para dedicar-se a contemplacdo. As mulheres, por sua vez, moram juntas em asilos
proximos as cidades; ndo aceitam doagdo alguma, mas vivem do trabalho das
proprias maos. Nao ¢ pequena sua afli¢do e inquietude ao se verem admirados por
clérigos e laicos mais do que gostariam (2011. p. 30).

Dai vemos que os seguidores de Francisco sdo dos mais variados estamentos sociais €
que ele ndo fez distingdo. Para Le Goft (2011, p. 171), Francisco idealizou um modelo social
para a sua fraternidade em que todos fossem iguais dentro da ldgica da humildade. Assim,
tanto fazia ser laico ou clérigo, homem ou mulher. O que importava mesmo para Francisco
era a vontade e a perseveranca de caminhar conforme os ensinamentos de Cristo. Assim, na
corda que amarrava sua tnica e a dos irmaos menores havia trés n6s*® que simbolizavam os
votos feitos por eles: a castidade, a pobreza e a obediéncia. A castidade representa ndo se
deixar ser levado pelos desejos da carne. A pobreza apregoada por Francisco era uma pobreza
de espontanea adesdo, uma pobreza necessaria para se viver como os mais humildes e para
poder ser sensivel a essa condi¢do humana e afastar o desejo de exercer o poder. Nas palavras

de FRUGONI

[...] Francisco amava a pobreza, nunca separada da alegria. Sua pobreza, alias, ¢ uma
pobreza voluntaria, libertadora, que torna o homem espiritualmente imune a sede de
dominio e posse, a violéncia, aos desejos que se impdem como necessidades, as
obrigacdes da vida cotidiana (2011, p. 41).

Quanto a obediéncia de que Francisco falava, de acordo com Le Goff (2011), podemos
entendé-la como uma ndo-violéncia. A obediéncia para esse santo ndo pode ser uma
obediéncia cega, ndao pode vir atrelada a ordens que ferem os valores humanos. Vejamos as

palavras do proprio FRANCISCO APUD LE GOFF a seus irmaos, ao falar sobre a obediéncia:

147 Vale ressaltar que Francisco ndo fazia distingdo de sexo e acolheu uma mulher vinda de uma cidade
vizinha a sua, a qual também pretendia viver conforme Cristo. Essa mulher chamava-se Clara. Com o apoio de
Francisco e de outros irmaos menores, Clara e outras irmds se instalaram em San Damiano. O papa Alexandre IV
sO veio a aprovar a Regra de Clara trés dias ap6s a morte de Francisco, dando a ela o “privilégio da altissima
pobreza” (FRUGONI, 2011, p. 57).

148 Frugoni afirma que essa quantidade de trés n6s ndo ¢ um dado muito confiavel, haja vista que nas
primeiras pinturas S3o Francisco aparece usando uma corda com cerca de sete nos. Posteriormente ¢ que as
pinturas colocam trés.



268

Mas se um dos ministros prescreve a um outro dos irmdos alguma coisa contra a
nossa vida [nossa maneira de viver] ou contra a sua alma, o irmao néo sera obrigado
a obedecer-lhe, porque isso ndao ¢ obediéncia, [essa] na qual se comete delito ou
pecado (2011, p. 174).

Desse modo, percebemos a forma responsavel e critica de Francisco de viver dentro
de uma sociedade engendrada por mecanismos de exaltagdo ao poder e ao acimulo de riquezas.
No que tange ao recebimento de dinheiro, ou a sua acumulagdo, o santo era taxativamente
contra, pois acreditava que ele e seus irmao nao deveriam aceitar nenhum tipo de dinheiro e

que deveriam se manter através de seu trabalho.

Em troca de seus labores, os frades podiam receber o necessario para viver (€ este o
significado que Francisco da a palavra “esmola”), mas sem guardar as sobras para o
dia seguinte; era proibido até mesmo deixar os legumes de molho de um dia para
outro, pois a confianga na Providéncia devia se manter irrestrita e a precariedade
devia continuar absoluta. Nunca receber dinheiro, por nenhuma razéo, mesmo em
condigdes de extrema necessidade: tinica excegdo (a que se deveria recorrer 0 mais
raramente possivel), se fosse para alimentar ¢ ajudar os leprosos. Receber oferenda
em dinheiro — dizia Francisco — era roubar os pobres [...] (FRUGONI, 2011, p.
39).

Sobre a relacdo entre Francisco e o dinheiro, Frugoni (2011) ainda nos revela que ele,
como ex-comerciante, sabia do poder que o dinheiro detinha sobre as pessoas e sobre a
capacidade delas se tornarem avarentas € mesquinhas com o intuito de acumularem riquezas.
Assim, ele sempre se manteve longe dessa sedutora arma de gerar miséria e, por vezes,
repreendia energicamente os irmdos menores que aceitavam dinheiro ou que eram avarentos.
Na biografia que escreveu sobre esse santo, Le Goff retratou um episddio que também foi
descrito por um dos seus primeiros bidgrafos, Tomas de Celano?*®, sobre essa aversdo de
Francisco em relagdo a acumulagdo de bens e riquezas. Eis o acontecimento: estava Francisco
viajando e tinha a inteng¢ao de passar pela cidade de Bolonha. A partir do momento em que
soube que ali havia sido construida uma casa para os irmaos de sua fraternidade, decidiu nao
ir 2 Bolonha e “depois exigiu dos irmdos que deixassem imediatamente a casa” (LE GOFF,
2011, p. 193).

Outra questao, a qual Francisco mantinha sérias ressalvas, era sobre o conhecimento
académico. Naquela época, comecava a ganhar espaco a cultura livresca e as academias.
Contudo, Francisco era resistente a esse tipo de cultura, uma vez que, para ele, o saber fazia
gerar a ideia de que um homem pode ser melhor que outro, podendo tornd-lo soberbo e, assim,
pouco capaz de ser humilde. Acerca desse assunto, Frugoni, em suas pesquisas para escrever

a biografia do santo, encontrou um material datado do século XI, no qual companheiros de

149 Tomas de Celano € o primeiro bidgrafo de Sao Francisco. Foi a ele que o papa Gregorio IX incumbiu de
escrever a vida de Francisco.



269
Francisco relatam o que ele dizia sobre isso: “o santo se detém longamente sobre o perigo da

ciéncia e da cultura que envaidece e faz esquecer a simplicidade e o espirito de caridade”
(FRUGONI, 2011, p. 29).

Todas essas caracteristicas ¢ 0 modo de vida que Francisco professava e vivenciava
foram, aos poucos, se esvaindo, ndo em sua pratica, mas na pratica de alguns de seus
seguidores. De acordo com CELANO APUD FRUGONI, “Francisco, pessoalmente, nunca
cedeu; em relacdo a si mesmo tornou-se ainda mais rigoroso, pois considerava seu dever
apresentar-se como exemplo vivo de fidelidade a proposta de vida que, outrora, pedira aos
companheiros que compartilhassem” (2011, p. 39).

Vejamos o que diz LE GOFF sobre a pressdo que a igreja fez para que Francisco e seus

seguidores formassem uma ordem:

[...] se a Curia ndo lhe tivesse feito uma imposi¢ao, teria evitado que seus discipulos
formassem uma ordem. Seu ideal de uniformidade, de igualdade, por um lado, e de
amor, por outro, leva-o a ado¢do do termo irmao [frade] para ele proprio e seus
companheiros - aquilo que vira a ser sua ordem foi concebido por ele como uma
fraternitas (2011, p. 214).

Francisco, como fica claro na afirmacdo acima, nao é favoravel a criagdo de uma
ordem, mas a igreja o pressiona para que adote esse termo, bem como o pressionou para que
escrevesse as regras de sua ordem. As regras apresentadas por Francisco, na época em que
pediu autorizagdo ao papa para continuar a realizar suas pregagdes € que foram, por este,
oralmente aceitas, acabaram, mais tarde, extraviadas e alteradas por alguns frades da ordem.

A despeito disso, FRUGONI diz que

A regra que chamamos de primeira — na verdade, ¢ a segunda —, apresentada na
Assembléia Geral de Frades em 1221, provocou um tal nimero de objegdes e
reservas, tanto por parte dos frades quanto da Curia romana, que permaneceu nio
bulada, isto é, sem o selo pontifical de validagdo. Francisco precisou retifica-la.
Ap0s varias tentativas e sérias transigéncias, em 1223 foi aprovada uma nova Regra,
por isso dita bulada, que ndo espelhava mais os propo6sitos iniciais do santo (2011,
p- 39).

Achamos valido ressaltar esse acontecimento da vida de Francisco, uma vez que ele
denota o quanto foi complicado para Francisco andar conforme sua fé, tendo em vista que
decidiu ndo julgar e continuar a respeitar a igreja. Como forma de ilustrar esse caminhar

singular de Francisco, em viver conforme a sua f€, vejamos um outro fato de sua vida:

[...] convidado certa vez para jantar com o cardeal Ugolino, o futuro pontifice
Gregorio IX, Francisco ndo hesitou em ir antes esmolar pedagos de pao, que entdo
colocou na lauta mesa, causando constrangimento no prelado e nos outros comensais.
Ao final da refei¢do, o anfitrido o repreende em particular, com afeto e
condescendéncia, chamando-o de “meu irmdo simplorio!”. Francisco nega ter
ofendido a dignidade de Ugolino: “Pelo contrario, prestei-vos uma grande honra
honrando um Senhor maior, porque a Deus agrada a pobreza e principalmente a



270

mendicancia voluntaria. Por mim, considero régia dignidade e insigne nobreza
seguir aquele Senhor que, mesmo sendo rico, fez-se pobre por nés” (FRUGONI,
2011, p. 34).

Vemos, com essa passagem, que, mesmo respeitando a igreja, Francisco ndo deixa de
seguir os valores pregados por Cristo e, assim, ndo permite que sua fé seja ofuscada pelos
dogmas e persuasdes sociais que regiam essa instituigao.

Ressaltamos ainda dois outros aspectos da vida de Francisco que nos chamam atengao:
um ¢ a alegria com a qual encarou a vida, e o outro ¢ 0 amor que nutriu sobre todas as coisas
do mundo. Francisco entendia a alegria como o modo de se relacionar com as vicissitudes da
vida e de ndo se deixar abater por elas. Segundo a interpretacdo de LE GOFF, as palavras de
ordem de Francisco eram “pobreza com alegria” (2011, p. 229). Ainda de acordo com esse
biografo, “[...] a fonte dessa alegria é também de ordem divina. E também uma experiéncia
transcendente, um sinal de graga, efeito do Espirito Santo, nasce da descoberta do evangelho
e da pobreza [...]” (LE GOFF, 2011, p. 230). Assim, a alegria de Francisco estd muito mais
pautada em um estado de graga do seu eu, em um encontro consigo mesmo, do que dentro de
uma esfera racional. Ou, em outras palavras, ela € ortunda da sua relagdo com os seus proprios
valores e convicgoes.

Concernente ao amor, esse € outro elemento marcante em suas biografias. Sabe-se que
¢ atribuido a Francisco varios canticos, nos quais ele exalta o amor aos varios elementos da
natureza e até a morte, entendida como uma amiga. Vérios quadros também foram pintados
demonstrando a relagcdo que ele mantinha com os animais e com a natureza de um modo geral.
Assim, podemos dizer que o amor em Francisco era substanciado numa relagdo de encontro
entre ele e o que o cercava. Corroborando com a compreensdo do amor franciscano, LE GOFF
traz uma citagdo de Luigi Salvatorelli acerca desse assunto: “O amor de Sdo Francisco por
toda a criagdo representa uma coisa verdadeiramente nova, radicalmente nova. E a sensagao
de presenca divina em todas as coisas € a percepg¢do precisa, entusiasta, da beleza dada ao
amor de Deus” (2011, p. 227). Desse modo, percebemos que o amor, para Francisco, ndo era
algo socialmente construido, mas, sim, algo que o ligava a centelha de vida que habita em
cada coisa que ha no mundo. Assim, o amor era o transbordar de sua humanidade.

Apesar de todas essas caracteristicas de Francisco, ele, no final da sua vida, sentiu-se
triste com os rumos que a fraternidade que ajudou a construir estava tomando; isso porque a
fraternidade ja era tida como uma ordem, com regras que ele discordava, em sua maioria.
Assim, Francisco passou para um outro frade a tarefa de guiar a ordem e disse-lhe: “Agora

meu encargo de governo dos frades ¢ apenas de natureza espiritual, porque preciso ter dominio



271
sobre os vicios e corrigi-los. Se ndo consigo com as exortagdes € com o exemplo, ndo quero

me transformar em carnifice para surrar e acoitar, como fazem os governantes desse mundo”
(FRUGONI, 2011, p. 66). Vemos, com essas palavras de Francisco, a angustia que habitava o
seu intimo em ndo conseguir, a partir do seu exemplo de vida, fazer com que seus irmaos se
sentissem tocados a caminhar conforme os verdadeiros valores Cristdos. Contudo, mais
proximo ainda de sua morte, Francisco conseguiu acalmar sua alma e compreendeu que a sua
responsabilidade era com as suas agdes. Nesse sentido, nos diz FRUGONI que “Apoés a
renuncia extrema de intervir na Ordem, na Igreja, nos companheiros, de conduzir o final da
vida segundo seu proprio entendimento, o santo demonstrara que havia seguido o Mestre
coerentemente até o fim” (2011, p. 83) (grifo nosso).

A partir desses tracejos da vida de Sao Francisco, concordamos com LE GOFF, quando
afirma que Francisco ¢ um “Santo de um novo género, segundo o qual a santidade se manifesta
menos por milagres — entretanto numerosos — e pela exibi¢do de virtudes — entretanto
excepcionais — do que pela linha geral de uma vida totalmente exemplar” (2011, p. 228).
Assim, percebemos em Francisco, a partir do momento em que ele toma os valores de Cristo
como seus verdadeiros valores, um agir calcado na assungdo dos valores ético-humanos e
metafisicos que considera como vdlidos. Dessa forma, cada vez que Francisco ndo se dobrava
aos valores sociais de sua época, agindo humildemente, tornando-se pobre para nao se deixar
ser consumido pela luxuria e pela sagacidade do poder; cada vez que, mesmo respeitando a
igreja, ndo se deixava levar pela sedug¢do de ser parte dela e pelos valores materialistas e
violentos que a mesma, naquele periodo, valorizava; cada vez que, em suas palavras e agoes,
transmitia a paz, o amor, o acolhimento e a solidariedade, vemos a fé de Francisco ser
assumida de forma singular.

Sabemos que o vivenciar dessa fé teve seus momentos de fragilidade; por exemplo,
quando ele tentou destruir uma casa que havia sido construida para os irmaos em Porcitincula;
ou quando ele se deixou entristecer pelos rumos que os irmaos menores estavam tomando.
Contudo, o que fica para nds ¢ a sua persisténcia em ser coerente com a sua fé, com as verdades
proclamadas por Jesus; f€, esta, que foi capaz de dar vida aos valores humanos no cotidiano
de Sdo Francisco de Assis. Assim, acreditamos que a fé de Sao Francisco o permitiu se abrir
ao que lhe era proprio e o possibilitou resistir as injustigas e as atrocidades de sua época.

Parafraseando Clarice Lispector, dizemos que Sao Francisco foi um her6i de si mesmo,
pois ele conseguiu, através de sua fé, vencer muito do que o aprisionava e fazer emergir a sua

humanidade.



272
Esse primeiro giro metodoldgico em busca do desvelamento dos momentos de

aquisicdo e de afirmag¢do de uma fé propria em Sao Francisco nos possibilitou enxergarmos
as dificuldades e os limites desse caminho de pesquisa; mas, também, possibilitou-nos
enxergar a relevancia desse movimento em relagao ao fendmeno estudado.

Nessa direcdo, o capitulo seguinte procura ampliar nossos horizontes acerca da
importancia da fé para a formag¢ao humana, a partir do intercruzamento entre vida e obra de
Martin Buber. Em outras palavras, partimos desses horizontes e nos langamos, nas proximas
linhas, a compreender um pouco mais sobre a interligacao entre o processo de aquisi¢ao de
uma fé propria e o processo de formagao humana através do caminho percorrido por Buber

ao encontro do sentido divino de sua existéncia, ou, em outras palavras, de sua fé propria.



273
9 BUBER, O SENTIDO DIVINO DE SUA EXISTENCIA E O SEU PROCESSO DE

FORMACAO HUMANA: AS TESSITURAS DE UMA FE PROPRIA EM UM
DESFILADEIRO ESTREITO

“[...] porque so alguns atingem o ponto de, em nos,
se reconhecerem. E entdo, pela simples presenca
da existéncia deles, revelarem a nossa”.

(Clarice Lispector)

“Toda vida é uma missdo secreta’.
(Clarice Lispector)

O presente capitulo aborda o estudo sobre a vida de Martin Buber, o processo de
aquisicao de sua fé propria, o resplandecer desta fé ao longo de sua vida e as interligagdes entre
estes movimentos € o seu processo de formagdo humana. Desse modo, trazemos varias
fotografias de momentos biograficos de Buber que consideramos importantes para nos
aproximarmos do processo de aquisi¢do e de afirmacao de sua fé propria. Vale ressaltar que,
nesse fil6sofo, vida e obra fazem parte de um todo continuo, ensejam uma fé e uma formagao;
ou, usando seus termos, ensejam o sentido divino de sua existéncia.

Maurice Friedman fala da importancia atual de se estudar Buber em virtude de sua
atitude de encarar as contradi¢des e as ambiguidades da existéncia moderna. Essa atitude diante
do mundo, por vezes, era “capaz de alcancar a integralidade e a inteireza pessoal em fiel
resposta as pessoas e as situagoes de seu tempo” (FRIEDMAN, 1993, p. 10) (tradugdo nossa).
Dessa maneira, procuramos intercruzar sua biografia e suas obras, delineando, assim, seu
caminho de aquisicdo de uma fé propria. Por Ultimo, desvelamos algumas interligacdes
existentes entre esse caminho € o seu processo de formac¢ao humana.

Sendo assim, subdividimos o presente capitulo em quinze topicos, os quais representam,
cada qual com suas especificidades, um momento, um instante que capturamos®® da vida de
Buber e que, a nosso ver, revelam como sua fé propria foi sendo conquistada e afirmada, bem
como revelam seu processo de formagdo humana. Vale ressaltar que o ultimo tdpico desse
capitulo realiza uma interligagdo entre o caminho de aquisic¢ao e de afirmagao da fé e a formagao

humana.

9.1 UM COMECO DE (DES)ENCONTRO

150 Convencionamos chamar as capturas desses momentos biograficos de fotografias.



274
Filho de Carl Buber e Elise Buber, ambos judeus, Mordecai Martin Buber nasceu em 8

de fevereiro de 1878 na cidade de Viena, na Austria. Ainda em sua primeira infancia, Buber foi
abandonado por sua mae, que o deixou com seu pai apés ter se separado e ido para a Russia
com seu novo conjuge. Como era muito pequeno, Buber ndo entendia o que se passava, mas
esperava rever sua mae em breve (BUBER, 1991). Apds a separacdo de seus pais, 0 menino foi
levado para morar na casa de seus avos paternos, Salomon Buber e Adele Buber, na cidade de
Lemberg, na Galicia.

Nessa casa, nada era mencionado sobre sua mae e Buber também nada perguntava. Aos
quatro anos de idade, enquanto estava aos cuidados de uma vizinha alguns anos mais velha que
ele, no patio interno da casa de seus avos, a menina lhe disse: “Nao, ela ndo volta nunca mais”,
referindo-se a sua mae. Buber ndo recorda o que antecedeu aquela afirmag¢do da menina, nao
lembra se chegou a perguntar algo sobre sua mae, mas naquele instante reconheceu a verdade
que subjazia aquelas palavras, as quais ecoaram em seu intimo. A certeza de que sua mae nao
voltaria e a auséncia dela fizeram com que Buber convivesse por longos anos com algo que
mais tarde diria ser peculiar a todos os seres humanos: “o desencontro”.

Quando ja estava casado e com filhos, sua mae veio visita-los. Conforme o proprio
BUBER afirmou, “[...] ndo conseguia olhar em seus olhos, ainda espantosamente bonitos, sem
ouvir de algum lugar a palavra ‘desencontro’ como se fosse dita a mim” (1991, p. 8).

Se, por um lado, a vivéncia com sua mae levou Buber ao convivio com o desencontro,
por outro, a experiéncia com a menina fez reverberar em seu intimo algo que, em sua
maturidade, chamaria de um encontro. Sobre esta ultima experiéncia, BUBER afirma:
“Suponho que tudo o que experimentei, no correr da minha vida, sobre o auténtico encontro,
tenha a sua primeira origem naquela hora na galeria®” (Idem).

Esses acontecimentos deixaram marcas no ser humano Martin Buber e na sua forma de
perceber o mundo. Assim, ao escrever a sua obra “Eu e Tu”, ele a inicia falando sobre a

dualidade do mundo e da atitude humana.

O mundo ¢ duplo para o homem, segundo a dualidade de sua atitude.

A atitude do homem ¢ dupla de acordo com a dualidade das palavras-principio que ele
pode proferir.

As palavras-principio ndo sdo vocébulos isolados mas pares de vocéabulos.

Uma palavra-principio € o par Eu-Tu. A outra ¢ o par Eu-Isso no qual, sem que seja
alterada a palavra-principio, pode-se substituir Isso por Ele ou Ela (BUBER, 2004, p.
53).

151 Nessa tradugdo, galeria se refere ao patio em que Buber estava com a menina que lhe falara a verdade
sobre sua maie.



275
Quando Buber fala sobre a palavra-principio, ele quer dizer relagao. Assim, o homem

pode estabelecer tanto uma relagao Eu-Tu, como uma relagdo Eu-Isso. Quando estabelece uma
relacdo Eu-Tu, o homem a faz com toda a sua inteireza; ja na relacdo Eu-Isso, apenas
fragmentos dele estdo ali. Dessa forma, podemos dizer que a relagdo com sua mae, apos a
separagio®, tornou-se uma relagdo Eu-Isso, uma vez que o que marcou esta relagdo foi a
auséncia dos seres em sua totalidade. Buber, com toda certeza, ndo conseguia se relacionar com
sua mae com todo o seu ser, talvez porque ela jamais o procurou e disse de forma franca o que
se passara; talvez porque Buber guardasse dentro de si a expectativa de que um dia, ao
reencontra-la, pudessem estabelecer uma relagdo Eu-Tu. Ter expectativas sobre estabelecer uma
relacdo Eu-Tu j& se caracteriza como uma relacdo Eu-Isso, uma vez que aquele que tem
expectativas ja esta objetivando tal relagdo e atribuindo varios pressupostos a ela, os quais nao
sdo passiveis de uma relacdo Eu-Tu, uma vez que este tipo de relagdo se realiza na imediatez
do momento, nunca podendo ser planejada.

Dessa forma, quando adulto, Buber apenas havia conseguido se relacionar com sua mae
através de um rito social pré-estabelecido, uma aparéncia, ou seja, ele a recebeu em sua casa,
mas ndo em seu intimo. Ja em relagdo ao que vivenciou com a menina na casa de seus avos,
quando crianga, podemos dizer que essa relagdo pode ser caracterizada como um encontro. O
encontro, dentro da filosofia buberiana, ¢ algo que acontece e que ¢ capaz de atualizar o homem.
De acordo com a interpretacdo feita por VON ZUBEN APUD BUBER, “O encontro ¢ algo
atual, um evento que acontece atualmente” (2004, p. 34).

Vale salientar que existe uma diferenga entre encontro, relacao e encontro dialdgico. A
relagdo € algo que acontece entre o0 homem e outro ente, podendo ser uma relagdo Eu-Tu,
marcada pela inteireza e pela reciprocidade, ou uma relagdo Eu-Isso, marcada pela objetivagao
e pela aparéncia. Segundo VON ZUBEN APUD BUBER, a “relacdo engloba o encontro”
(2004, p. 34) e ela também carrega consigo a possibilidade de que o homem possa estabelecer
um encontro dialdgico, posto que, como sabemos, o homem pode responder a0 momento
usando um dos dois pares das palavras-principio (Eu-Tu/Eu-Isso). O encontro dialégico, ou o

verdadeiro encontro, seria entdo o responder ao momento através do Eu-Tu, pois, como diria

152 Fazemos questao de ressaltar que essa relagdo Eu-Isso entre Buber e a mae se deu apds a separagao de
seus pais. Nao encontramos registros nas biografias de Buber sobre como era a sua relacdo com a mae antes da
separacdo. Contudo, segundo o proprio autor, em sua obra Eu e Tu, durante a gestagdo, a crianca e a mae
estabelecem um vinculo genuino ancorado no par de palavras principio Eu-Tu, ou seja, a “vida pré-natal das
criangas ¢ um puro vinculo natural, um afluxo de um para outro, uma inter-acdo corporal na qual o horizonte vital
do ente em devir parece estar inscrito de um modo singular no horizonte do ente que o carrega [...]” (BUBER,
2004, p. 68).



276
Buber, “[...] cada um em sua alma, voltou-se para o outro, de maneira que, daqui por diante,

cada um tornado o outro presente, falava-lhe e a ele se dirigia verdadeiramente” (BUBER, 2014,
p. 39).
Apos essas consideragdes, podemos dizer que o que Buber teve com a menina foi tdo

somente um encontro®?

, mas que, como tal, teve uma grande relevancia em sua vida porque,
através dele, sentiu ressoar em seu interior algo que estava adormecido. Desse modo, podemos
dizer também que, de certa forma, ao falar a verdade, a menina atuou sobre Buber de forma a
permitir que ele se encontrasse com algo que tanto o afligia, mas que era ignorado por todas as
demais pessoas que conviviam com ele.

E na tessitura desse desencontro e desse primeiro encontro que Buber foi tecendo os
seus horizontes, ndo com linhas estéreis de frustragdes ¢ €xtase, mas, sim, com a certeza da
dualidade existencial, do convivio sempre presente do paradoxo da resposta a0 momento
presente através dos pares das palavras-principios Eu-Tu e Eu-Isso.

Pontuamos esses eventos como momentos que contribuiram para a aquisi¢ao de uma fé
propria por Buber porque eles demonstram que, em meio a situagdes adversas, ele optou por
encara-las de frente e tirar aprendizagens que o fortalecessem como ser humano. Sob a luz dessa
perspectiva, ele vai consolidando um agir coerente entre o que pensa, fala e faz. Como vimos,
um dos elementos centrais de sua obra ¢ o encontro, e o que ele fala acerca dessa sutileza
humana adveio da sua abertura para vivenciar tais momentos e da sua honestidade em dizer que
nem sempre € possivel vivencia-los, como foi o caso da visita feita por sua mae, muitos anos
depois de té-lo deixado.

Dessa forma, mesmo tendo sua vida marcada pelo desencontro com sua mae, Buber
dedicou sua existéncia ao acreditar que o verdadeiro encontro ¢ possivel; assim, sua fé vai

germinando, sendo adquirida e se faz presente na vivéncia dos verdadeiros encontros.

9.2 O LEGADO DE SEUS AVOS: A IMPORTANCIA DE PROFERIR A PALAVRA
LEGITIMA

153 Ao falar sobre esse encontro de Buber com a menina, acreditamos que a definicao de encontro dada pelo
filésofo Otto F. Bollnow ilustre melhor esse acontecimento. Segundo BOLLNOW, no encontro, “O homem esbarra
em algo, que o defronta de maneira imprevista e imprevisivel, digamos qual uma fatalidade, como algo
radicalmente diverso daquilo que ele esperara segundo suas concepgdes anteriores, obrigando-o a se orientar de
novo” (1971, p. 157). Desse modo, esse encontro entre Buber e a menina o possibilitou esbarrar/defrontar com
uma realidade a qual ndo lhe era acessivel até aquele momento e isso mexeu com ele, com o seu caminho.



277
Martin Buber morou com seus avds até por volta dos seus quatorze anos. Este periodo

foi marcado por uma intensa convivéncia com a sua avo, Adele Buber, a qual, segundo o
filésofo, criou seus dois filhos, Carl Buber e Rafael Buber, além do proprio Martin, buscando
que vivenciassem o dizer verdadeiro. FRIEDMAN, ao falar sobre a avé de Buber, nos diz que
ela o ensinou “a respeitar a palavra auténtica que ndo se pode parafrasear, a unidade integral da
palavra [...]” (1993, p. 18) (traducdo nossa). O avo de Buber, por sua vez, era fildlogo e, sendo
assim, conhecedor de diversas linguas. Vez por outra, seu avdé Salomon pedia para Buber ajuda-
lo a interpretar algum texto em outra lingua. Assim, a partir da influéncia de seus avos e das
aulas particulares que tinha de outros idiomas, Martin Buber tornou-se conhecedor de diversas
linguas. Apesar do seu avo ser um fildlogo reconhecido, BUBER afirma que “[...] o amor da
avo a palavra legitima atuava mais forte sobre mim, que a sua [referindo-se ao avé], por ser
este amor tdo espontaneo e tdo devotado” (1991, p. 10).

Desse modo, desde cedo, Buber foi educado para utilizar a linguagem de forma
auténtica. Outro fato interessante sobre o uso da linguagem na vida de Buber ¢ relatado por
Friedman (1993). Segundo o bidgrafo, quando crianga, Buber gostava de brincar criando
didlogos entre alemaes e franceses e entre hebreus e romanos, €, a partir dai, comegou a perceber
que dentro desses didlogos, muitas vezes algo era perdido: “repetidas vezes ele rastreava uma
palavra ou estrutura de palavras de um idioma para outro para descobrir que algo que
aparentemente havia sido preservado em um idioma havia sido perdido no outro. Nao apenas
as nuances, mas mesmo os significados foram perdidos” (FRIEDMAN, 1993, p. 18) (tradugao
nossa). Foi desse modo que BUBER comegou “a sentir a tensdo entre o que escutavam duas
pessoas que pensavam em idiomas diferentes” (Idem). Essa tensdo, como o proprio Buber
(1991) diz, o afetou bastante e foi tomando contornos compreensivos mais explicitos durante a
sua vida. De acordo com FRIEDMAN, nesse olhar atento de Buber sobre essa tensao ja estava
presente “a esséncia da compreensao dialdgica” (1993, p. 18) (traducdo nossa), a qual se
aprofundaria na sua fase adulta. Ainda conforme FRIEDMAN, para Buber, a esséncia dialogica
seria “[...] como ‘inclusdo’: vivenciar o outro lado da relacdo sem perder a consciéncia de si
préprio ou da tensdo polar entre eu mesmo e o outro” (Idem).

Como vemos, dessa exigéncia da sua avo pelo dizer a palavra verdadeira e de algumas
brincadeiras despretensiosas enquanto crianga que buscava o dizer verdadeiro em outras
linguas, Buber foi tecendo sua certeza sobre a importancia do didlogo auténtico e chegou a
dizer, em uma de suas obras, que o didlogo auténtico — “nao importa se falado ou silencioso —

[acontece] onde cada um dos participantes tem de fato em mente o outro ou os outros na sua



278
presenca e no seu modo de ser e a eles se volta com a intengdo de estabelecer entre eles e si

proprio uma reciprocidade viva” (BUBER, 2014, p. 54). Ou seja, para esse filoésofo, o didlogo
ndo precisa ocorrer necessariamente através de palavras, mas necessita que as pessoas
envolvidas possam se relacionar umas com as outras a partir do que hé de mais singular nelas,
deixando de lado as aparéncias. Assim, uma vida dialdgica ¢ pautada em didlogos auténticos.
Atentamos para o fato de que nem sempre isso ¢ possivel, haja vista a dualidade de nosso existir
(Eu-Tu e Eu-Isso0); mas sempre que ocorre, sentimo-nos inteiros no mundo.

Acreditamos que a vida dialdgica seja a fé propria de Martin Buber. Sendo assim, a
Educagao dada por seus avos contribuiu para o fomento da aquisi¢cao de uma fé propria e de um

caminho auténtico.

9.3 SEU PAI E O VERDADEIRO CONTATO HUMANO

Martin Buber voltou a morar com seu pai, Carl Buber, ¢ sua madrasta, aos quatorze
anos. Mas, antes disso, durante os verdes anteriores, sempre ia visita-los. Desse modo, pai e
filho sempre mantiveram contato.

No seu livro “Fragmentos Autobiograficos”, Martin descreve um pouco seu pai e conta
o que ele lhe ensinou. Assim, o fildésofo nos diz que seu pai encarava tudo o que estava ao seu
redor, fossem pessoas ou elementos da natureza, de forma responsavel e respeitosa. Carl Buber
entendia que a ajuda que poderia dar a alguém teria que ser sempre uma ajuda “de pessoa para
pessoa”. Desse modo, era avesso a caridade feita sem saber a quem se estava dando e sem ter
no¢do das verdadeiras necessidades do outro (BUBER, 1991). Segundo FRIEDMAN, “ao
acompanhar seu pai durante seus percursos em sua propriedade, Martin aprendeu algo que nao
havia encontrado nos livros” (1993, p. 21) (tradug@o nossa). Vejamos o que diz o proprio Buber

sobre seu pai € o modo como este lidava com os seres que estavam a sua volta.

Para este homem, nada sentimental e nada romantico, tratava-se do verdadeiro contato
humano com a natureza, um contato ativo e responsavel. [...] Este contato de meu pai
com a natureza estava relacionado de modo todo peculiar com o contato com a esfera
que se costuma descrever como o social. Como ele participava da vida das pessoas
que dependiam dele, de uma ou de outra maneira; dos criados da fazenda, nas suas
casas ao redor da quinta, construidas segundo suas instru¢des, dos pequenos
agricultores que lhe prestavam servigos, sob condigdes criadas por ele, com rigorosa
justica; do caseiro, e de como ele cuidava das relagdes familiares, da criagdo e
instrugdo das criangas, das doengas e envelhecimento de todas as pessoas (BUBER,
1991, p. 14).

Assim, segundo FRIEDMAN, Carl Buber “[...] antecipa um dos aspectos fundamentais

do pensamento maduro de seu filho: 0 homem que pratica a imediatez o faz tanto em relagao



279
com a natureza como com seus semelhantes: relacdo ‘Eu-Tu’ com a natureza é corolario da

299

‘inter-humana’” (1993, p. 21) (tradugdo e grifos nossos). No que se refere a esfera do inter-
humano, BUBER afirma que ¢ aquela “do face a face, do um-ao-outro; ¢ o seu desdobramento
que chamamos de dialogico” (2014, p. 138). Quando se fala em imediatez, dentro da filosofia
buberiana, estda se falando do exato momento em que o Tu interpela o Eu, entrando
imediatamente em uma relagao.

Desse modo, observamos que o convivio com seu pai levou Martin a experienciar mais
uma face da vida dialdgica, que ¢ a imediatez — o estar presente de forma inteira e responsavel
diante do que lhe aparece ao longo do caminho, sejam animais, plantas ou pessoas.

No caminho de aquisi¢do de uma fé propria, acreditamos que essas vivéncias junto ao
seu pai possibilitaram a Martin ver a vida que pulsa a cada encontro, a cada estabelecimento de
uma relacdo auténtica, a cada relagdo Eu-Tu. Nenhum livro seria capaz de expressar tao
profundamente esses momentos, ou seja, ndo teria condi¢des suficientes para expressar a
torrente de vida proficua que marca o momento e deixa sua sublime esséncia pairando no intimo
de quem a presenciou.

Ao falar sobre a relagdo de fé, depreendemos que Martin Buber tangencia as sutilezas
que estavam presentes no agir do seu pai, uma vez que as acdes deste eram repletas de
responsabilidade para com aquilo e aqueles que se apresentavam em sua imediatez. Vejamos o

que ele diz:

A relagdo de fé certamente ndo ¢ um livro de preceitos que pode ser consultado
segundo as circunstancias para saber o que se deve fazer em determinada hora. Eu
descubro o que Deus exige de mim para esta hora, se é que descubro, ndo antes do
que em esta hora. Mas mesmo entdo ndo me ¢ dado descobri-la a ndo ser respondendo
diante de Deus por esta hora como sendo minha hora, responsabilizando-me por ela
em sua direg¢do tanto quanto eu puder. Aquilo que de mim agora se aproximou, o
imprevisto, o imprevisivel, € palavra dele, palavra que ndo se encontra em nenhum
dicionario, palavra que agora tornou-se palavra — e o que ela exige de mim ¢ a minha
resposta a ele dirigida (BUBER, 2014, p. 114) (grifo nosso).

A partir da afirmagdo acima, notamos que a ¢, para Buber, longe de ser um livro em
que estdo contidas as verdades da vida, corresponde a resposta do homem a cada hora, a cada
demanda que lhe surge porque, em cada situagdo, o homem pode, a partir de sua dualidade,
escolher por dar vazdo a sua autenticidade e responder responsavelmente pelo momento,
descobrindo, assim, a exigéncia de Deus para aquele momento. Dentro desses horizontes,
podemos dizer que Carl Buber foi, em muitos instantes, responsavel pela sua hora; foi capaz de
ter verdadeiros contatos humanos e, com isso, sem querer, deixou marcas vividas no coracao

do jovem Martin, contribuindo para a aquisi¢ao de sua fé propria.



280

Vale ressaltar ainda que seu pai era um eximio narrador, assim como o proprio Martin

demonstrou ser ao narrar com tanta inteireza algumas lendas hassidicas. Conforme BUBER,

Sempre, durante a conversa e conforme esta o conduzia, ele contava sobre pessoas
que ele havia conhecido. Aquilo que ele narrava delas era sempre o simples
acontecimento sem qualquer acgdo colateral, nada mais que a existéncia de criaturas
humanas e aquilo que sucede entre elas (1991, p. 14).

Desse modo, vemos que Carl Buber doou a seu filho, talvez sem saber, o que havia de

melhor em si; e que, ao receber tais doacdes, Martin Buber foi se desenvolvendo humanamente

e adquirindo de forma singular sua f¢.

9.4 ARELACAO EU-TU COM ELEMENTOS DA NATUREZA

Em sua obra “Fragmentos Autobiograficos”, Buber narra um episédio da sua vida na

qual ele identifica que estabeleceu uma relagcdo Eu-Tu com um animal. Segundo FRIEDMAN,

[...] se foi por esse tipo de experiéncia que Buber se apegou a seu conceito de Eu-Tu,
ou relagdo direta, franca e pessoal com a natureza, essa experiéncia em particular se
tornou para ele um exemplo concreto de “reflexdo”, do movimento basico da “vida
monologica” (1993, p. 22-23) (tradugo nossa).

Mas antes de compreendermos o termo vida monologica, vamos nos ater as palavras do

proprio BUBER sobre o acontecimento:

Aos onze anos de idade, passando o verdo na propriedade dos meus avos, costumava
— sempre que conseguia fazé-lo sem despertar ateng@o — ir furtivamente ao estabulo e
acariciar o pescogo do meu favorito, um cavalo robusto e cinzento. Néo era para mim
um divertimento casual, mas um acontecimento importante que, se bem que
agradavel, despertava em mim uma emog¢do profunda. Se tivesse de explica-lo agora,
a partir da recordacdo ainda viva em minha mao, teria que dizer: o que experienciei
no animal foi o Outro, a enorme alteridade do Outro, mas uma alteridade que ndo
permanecia estranha como a do boi ou do carneiro, mas que, pelo contrario, deixava
que eu me aproximasse dela e a tocasse. Quando eu alisava a poderosa crina, as vezes
esplendidamente penteada, outras vezes surpreendentemente selvagem, e sentia a vida
palpitando sob minha méo, era como se o elemento da propria vitalidade resvalasse a
minha pele; algo que ndo era eu, absolutamente ndo era eu e nem um pouco intimo ao
meu eu; algo que era precisa e palpavelmente o Outro, ndo simplesmente um outro
qualquer, mas realmente o Outro ele-mesmo, ¢ que contudo deixava que eu me
aproximasse, que se confiava a mim, que se colocava comigo, de uma forma
elementar, na relagdo “Tu e Tu”. Antes mesmo de eu comegar a despejar aveia na
manjedoura, o cavalo levantava com indulgéncia sua pesada cabeca, abanando
fortemente as orelhas e depois roncava baixinho, como um conspirador que da ao
outro conspirador um sinal que sé para este ¢ perceptivel; e eu estava confirmado.
Uma vez, contudo — ndo sei o que aconteceu com o menino [...] — ocorreu-me, ao
acariciar a crina do cavalo, o quanto este acariciar me divertia — e de repente tornei-
me consciente da minha mdo. A brincadeira continuou como sempre, mas alguma
coisa tinha se modificado; ndo era mais Isto. E quando, no dia seguinte, depois de
ter-lhe dado fartamente a comer, acariciei a nuca do meu amigo, ele ndo levantou a
cabega. Ja poucos anos depois, ao relembrar o incidente, ndo supunha que o animal
tivesse notado a minha deser¢do; mas na época pareceu-me que eu tivesse sido
condenado (2014, p. 57-58) (grifos nossos).



281

A partir da descrigdo feita acima por Buber, notamos que, a principio, ele estabeleceu
uma relagdo Eu-Tu com o cavalo, uma relagdo viva em que o Eu, de forma imediata, entrou em
contato com o Tu. Nao foi algo premeditado. O que ocorreu naqueles instantes, entre ele e o
cavalo, possibilitou a Buber ser capaz de saber simplesmente tudo a respeito do cavalo sem que,
com isso, 0 experienciasse. Porque a experiéncia faz parte do mundo organizado do Isso, € o
que ocorre aqui entre o Eu e o Tu transcende o descritivel, o previsivel, o dizivel. Quando, em
uma relagdo, passamos a esfera da descri¢do, da previsdo e do dizivel, ela ja se tornou
estruturalmente uma relagcdo Eu-Isso. Assim, reiteramos que, no principio, a relacdo de Buber
com o cavalo era Eu-Tu. A partir do momento em que o menino Buber passou a ter o
divertimento como objeto consciente de sua acdo, eis que ja ndo mais estabelece uma relagao
Eu-Tu com seu amigo. As relagdes Eu-Tu sdo sempre marcadas pela imediatez, pela ndo
conceituagdo e por um “estranho” preenchimento do instante por toda a inteireza. Esse
movimento de voltar-se para o outro com todo o seu ser, toda a sua esséncia, Buber chama de
movimento bésico dialogico (BUBER, 2014, p. 56).

Quando Buber ¢ acometido pela consciéncia de que o alisar o cavalo traz diversao para
ele, o entdo menino entra num movimento basico monoldgico, o qual foi denominado pelo
filosofo como “dobrar-se-em-si-mesmo” (BUBER, 2014, p. 57). Ao elucidar o que estava
chamando de dobrar-se-em-si mesmo, BUBER afirma: “denomino dobrar-se-em-si-mesmo a
admissao da existéncia do Outro somente sob a forma da vivéncia propria, somente como ‘uma

299

parte do meu eu’” (Ibid., p. 58). Dessa forma, podemos dizer ainda que a tomada de consciéncia
do divertimento pelo menino Buber ndo o permitiu estar inteiro naquele instante.

Em sua obra “Eu e Tu”, Buber fala sobre as trés esferas em que podemos manter uma
relacdo Eu-Tu: a primeira ¢ a vida com a natureza; a segunda ¢ a vida com os homens; ¢ a
terceira é a vida com seres espirituais>*.

O primeiro caso foi, a principio, a relagdo que Buber estabeleceu com o cavalo. BUBER
ressalta ainda que, dentro desta esfera, “As criaturas movem-se diante de nds sem a
possibilidade de vir até nds e o Tu que lhes enderegamos depara-se com o limiar da palavra”
(2004, p. 55).

Ainda na obra “Eu e Tu”, Buber nos fala sobre a diferenca existente entre o

conhecimento que podemos chegar a ter sobre uma arvore e a relacdo que podemos realizar

154 No transcorrer dos proximos subtopicos falaremos mais sobre essas outras esferas (vida com os homens
¢ a vida com os seres espirituais).



282
com uma arvore. No primeiro movimento, podemos caracterizar a arvore a partir de todo

conhecimento que adquirimos sobre ela, seja a partir de observacdes ou de estudos analiticos.
Dentro dessa perspectiva, estamos no mundo da relagdo Eu-Isso. No segundo movimento,

afirma BUBER,

A arvore ndo € uma impressdo, um jogo de minha representagdo, ou valor emotivo.
Ela se apresenta “em pessoa”*® diante de mim e tem algo a ver comigo e, eu, se bem
que de modo diferente tenho, algo a ver com ela. [...] Teria entdo a arvore uma
consciéncia semelhante a nossa? Nao posso experenciar isso. Mas quereis novamente
decompor o indecomponivel s6 porque a experiéncia parece ter sido bem sucedida
convosco? Nao ¢ a alma da arvore ou sua driade que se apresenta a mim, ¢ ela mesma
(2004, p. 56-57).

Nesse sentido, dizer que podemos ter uma relacio Eu-Tu com uma arvore ou com
qualquer outro elemento da natureza significa entender que, em nossas inteirezas e esséncias,
somos capazes de nos comunicar de uma forma ndo apreensivel pela racionalidade, mas tnica
e geradora de vida.

Trouxemos esse momento da vida de Buber em que ele estabelece uma relagao com o
cavalo porque ela permitiu a ele refletir sobre a sua atitude no mundo e avangar no seu caminho
de aquisicao de uma fé propria. A partir disso, o filésofo passou a acreditar que relagdes Eu e

Tu sdo possiveis com os diferentes tipos de entes.

9.5 0 PERIGO ENCONTRADO NA TOLERANCIA: A ESCOLA

Em seu livro “Encontro: Fragmentos Autobiograficos”, Buber relatou sua vivéncia em

uma escola catodlica:

A escola denominava-se Ginasio Franz Josef. A lingua, na aula e no dia-a-dia, era o
polonés, mas a atmosfera era aquela que agora nos da a impressao de quase a-histdrica,
que impera entre os povos da monarquia austro-hungara ou que parecia imperar:
mutua tolerancia sem mutuo entendimento. [...] Ja lembrei que em nossa escola nao
havia nenhum 6dio perceptivel pelos judeus, ndo me lembro de nenhum professor que
ndo fosse tolerante ou, entdo, que ndo quisesse passar por tolerante. Porém, em mim,
a obediente permanéncia em pé, diaria, na sala em que ressoava a ora¢do desconhecida,
produzia algo pior que um ato de impaciéncia poderia ter produzido. Eramos como
convidados forgados, objetos, que tinham de participar numa cerimdnia religiosa, na
qual nenhuma parcela de minha pessoa podia ou queria participar, e isto, durante oito
anos, manha por manha. Isto gravou-se no mais profundo do ser daquele rapaz
(BUBER, 1991, p. 15-16) (grifos nossos).

155 Nas notas do tradutor do livro “Eu e Tu”, vejamos o que VON ZUBEN APUD BUBER diz acerca desse
termo “pessoa’: “Na presente frase optamos por uma tradugdo que se aproxima a nosso ver do sentido que Buber
quis exprimir. Em pessoa ¢ uma expressao talvez impropria em se tratando de uma arvore. Mas querer significar
que nao se trata apenas de uma massa inerte € compacta que se posta simplesmente diante do homem, mas ¢é a
arvore que pode integrar o evento de relacdo e, portanto, ser um Tu para o homem num momento de verdadeira
presenga” (2004. p. 144).



283
Esse relato de Buber ¢ de suma importancia para entendermos como as vivéncias do

filosofo iluminam suas agdes vindouras e seu pensamento. De acordo com o Diciondrio
Michaelis, Tolerar significa “l1 Aguentar algo com conformagdo e paciéncia; aceitar; 2
Consentir alguma coisa em relagdo a qual se faz restri¢des ou com a qual ndo se concorda”®,
A partir dessas defini¢cdes e da afirmagdo de Buber, notamos o perigo existente numa postura
de tolerancia, uma vez que nao se pode estabelecer um dialogo com o outro se partimos do
pressuposto que apenas o suportamos, o aguentamos. Ou seja, se partimos da ideia da tolerancia,
abortamos qualquer abertura em dire¢do ao outro, uma vez que o que esta transitando nessa
relacdo ¢ apenas algo forgado, algo superficial. Infelizmente, a tolerancia era o que norteava a
atmosfera pedagogica nessa escola em que Buber estudava e, ousamos dizer, que ela norteia
muitas das praticas pedagogicas dos dias atuais. Podemos dizer, ainda, que a tolerancia ¢ a
tonica de muitas agcdes em varios ambitos sociais. Nessa perspectiva, costuma-se afirmar: “eu
tolero a religido do outro”, “eu tolero a opc¢ao sexual do outro”, “eu tolero a cultura do outro” e
quando agimos assim, estamos construindo a ideia de que a nossa religido ¢ a certa, a nossa
orientagdo sexual ¢ a correta, a nossa cultura ¢ a melhor. Nao pode existir possibilidade de uma
relagdo Eu-Tu num horizonte de tolerancia. Pensamos que muito da violéncia existente em
nossa sociedade ¢ advinda dessa pseudo-paz oriunda do ato de tolerar, posto que o significado
da mutua tolerancia sem o mutuo entendimento ¢ a antipatia, como bem evidenciou Buber.
Nesse sentido, a filosofia buberiana nos permite olhar para essa vivéncia escolar de
Buber e para a nossa realidade social e observarmos o quao distante elas estdo de uma realidade
verdadeiramente humana, sui generis, uma vez que elas nao possibilitam uma relagdo auténtica.
Nas palavras de BUBER, “[...] somente aquele que se relaciona de uma forma essencial com os
homens pode agir e sofrer de uma forma essencial em relagdo a eles” (2014, p. 98). O filésofo
ainda nos diz: “S6 quando chego a ter uma relagdo essencial com um outro, de forma que ele
nao ¢ mais um fenomeno do meu Eu, mas € o meu Tu, sé entdo eu experencio a realidade do
falar-com-alguém — na inviolavel autenticidade da reciprocidade” (BUBER, 2014, p. 92).
Assim, se nos pautamos apenas por uma tolerancia infértil, ndo podemos, de forma alguma,
validar a presenca do outro a partir da nossa, ndo somos capazes de nos relacionar com a nossa

inteireza, nem com a inteireza do outro e, consequentemente, ndo temos condicoes de atualizar

a humanidade do outro, nem a nossa.

156 TOLERAR. MICHAELIS. Diciondrio Brasileiro da Lingua Portuguesa. Disponivel em:
https://michaelis.uol.com.br/busca?id=nleG. Acesso em: 23 jul. 2022.



https://michaelis.uol.com.br/busca?id=n1eG

284
BUBER também afirma: “Se o ético € o tinico meio pelo qual Deus se comunica com o

homem, entdo a mim ¢ proibido falar essencialmente somente com Deus e comigo mesmo”
(Ibid, p. 98). Sendo assim, o ético s pode existir no seio de uma verdadeira relagdo, no entre
existente. Nessa perspectiva, o que transita nesse entre sdo valores propriamente humanos; e,
desse modo, o ético se apresenta e Deus nos fala e se materializa em nosso cotidiano. A
fecundidade do entre ndo se apresenta numa fala direta com Deus ou conosco mesmo, ¢ sempre
necessario o outro, seja ele um ser, uma coisa ou uma situagao.

Dentro desses horizontes, a Vida se apresenta enquanto a sempre renovada possibilidade
de entrarmos em relagdes auténticas e podermos ser agraciados e agraciarmos uma vida com o
que ¢ humanamente nosso ¢ isso, consequentemente, materializa Deus no mundo. Nessa esfera
da agdo humana, ndo ha lugar para egoismos, premeditagdes, tolerancias, preconceitos, pois,
como bem nos diz BUBER, “Reconhecemos que tudo aquilo que ¢ completo e vivo transcende
o proveitoso e tudo o que € pequeno e apatico deriva do utilitario e do desejo de vantagens”
(1987, p. 35).

Dentro desses horizontes, a vivéncia de Buber na escola catolica o fez perceber que nao
podemos, de forma alguma, viver apenas numa esfera de tolerancia, posto que ela ¢ tdo danosa
quanto uma atitude discriminatoria. Contudo, a tolerancia mascara melhor a perversidade que
subjaz nela.

A partir dessas reflexdes, podemos afirmar que essa passagem da vida de Buber elucida
parte do seu processo de aquisicao de uma fé propria, posto que essas marcas permitiram a

Buber refletir, a partir de seu intimo, sobre a fundamental importancia das relagdes auténticas.

9.6 A ACEITACAO DE QUALQUER NORMA DEVE SEMPRE PASSAR PELOS NOSSOS
VALORES ETICOS

Buber conta uma historinha curta sobre uma de suas vivéncias na escola. Vamos tentar
retratd-la de forma sucinta, mesmo sabendo que ndo conseguiremos trazer todas as sutilezas
que perpassam suas narrativas.

Certa vez, dois colegas de sala comecaram a fazer mimicas e, depois de algum tempo,
elas tomaram uma conotacdo sexual. Todos os estudantes da sala viam com assombro tal
situacdo, a qual se arrastou por cerca de uma semana. Apds esse tempo, o diretor da escola
chamou Buber e perguntou ao jovem o que ele sabia sobre o que seus colegas de classe estavam

fazendo. Buber, entdo, respondeu nao saber de nada. O diretor tentou persuadi-lo dizendo que



285
ele era um bom menino e que deveria ajuda-lo. Em sua biografia, Buber nos relata que encarou

calado o diretor e que essa foi sua ultima memoria daquele momento, haja vista que foi
acometido por um forte choro seguido de um desmaio.

Dessa passagem, BUBER conclui afirmando que essa experiéncia abriu portas para
outras tantas que o “ensinaram a compreender a relacdo problematica entre o principio e a
realidade e assim me revelaram a esséncia da verdadeira norma, que pede ndo a nossa
obediéncia, mas a nds mesmos” (1991, p. 18).

Nesse momento de sua vida, ainda jovem, e nas reflexdes em sua maturidade, Buber
toma para si a assunc¢do da sua responsabilidade diante do momento e ndo se deixa ser regido
por uma norma que nao passe pelo crivo dos seus valores, que nao seja condizente com aquilo
que, dentro de si, acha certo. Naqueles instantes tdo grotescamente normatizados, ele escolheu
o caminho que mais representava seus valores e isso foi em oposi¢do as normas rigidas da
escola. Fazer isso, para Buber, nao deve ter sido facil porque, naquela época, as escolas ¢ as
punicdes escolares eram extremamente severas. Ao escolher se calar e ndo delatar os colegas,
o jovem Buber teve que lidar com a pressao entre fazer o que achava correto e o que diziam as
normas ¢ as “autoridades”. O impacto desse momento foi tdo grande que o jovem chegou a
desmaiar.

O posicionamento do jovem Buber, de ndo se submeter as regras que ndo condiziam
com seus valores interiores, j4 mostra a forma responsavel com a qual ele encarou as situagdes
a ele dirigidas, posto que ele sabia que, se delatasse os colegas, estes sofreriam duras represalias.
Em suas obras, Buber afirma que cada uma das imprevisiveis situagoes de nosso cotidiano

corresponde as palavras de Deus dirigidas a nds. Diante disso, ele nos diz de sua atitude:

Eu formulo minha resposta ao realizar, entre as ag¢oes possiveis, aquela que parece
ao meu entendimento devotado ser a acdo certa. Com a minha escolha, decisdo e agdo
[...] eu respondo a palavra, ainda que insuficientemente, mas com legitimidade; eu
respondo pela minha hora (BUBER, 2014, p. 114) (grifo nosso).

Podemos dizer que, mesmo o jovem Buber ndo tendo, a época, compreensao das
palavras que nos sdo dirigidas, ele respondeu ao momento da forma que achou mais correta;

afirmando, assim, sua fé, a qual esta intimamente ligada aos valores que possui.

9.7 A INFLUENCIA DE ALGUNS FILOSOFOS NA VIDA DE MARTIN BUBER

Buber, desde muito cedo, se interessou de forma particular pela Filosofia. Em sua

educagdo, teve aulas sobre Platdo. Contudo, o que tanto o afligia eram as ideias sobre espago e



286
tempo, sendo este ultimo objeto de maior aflicdo. Vejamos o que diz o filésofo sobre esse

periodo da sua vida:

[...] naquela época a questdo do tempo afligia-me muito mais do que a do espago. Eu
era irresistivelmente impelido a querer apreender o decorrer total do mundo como
factico, e isto, significava compreender o tempo, ou como principiando e finalizando
ou como sem principio e sem fim. Ambos mostravam-se, a cada tentativa de supd-lo
como realidade, igualmente absurdos (BUBER, 1991, p. 22).

Dentro desse contexto, aos quinze anos, Buber se deparou com o livro de Kant intitulado
“Prolegdmenos a toda metafisica futura”. Esse livro libertou Buber da angustia insuportavel de
tentar conhecer os limites do tempo/espaco. A partir dessa obra, ele descobriu que o espago € o
tempo ndo sdo propriedades reais em si, sd0 apenas maneiras de percepcdo sensorial

(FRIEDMAN, 1993). Segundo FRIEDMAN, esta obra de Kant ainda

[...] revelou que o conceito da infinitude do tempo e do espago € tdo impossivel como
a da finitude. Nenhum nem outro sdo inerentes as vivencias do homem. Antes bem,
representam uma antinomia insoluvel das ideias que ndo correspondem
necessariamente, a realidade do ser (1993, p. 29) (traducdo nossa).

Buber, a partir dai, encontrou uma certa paz filoséfica. No entanto, aos dezessete anos,
ele se defrontou com outra obra de um autor que defendia uma nog¢ao de tempo bem diferente
da nog¢do kantiana. Esse livro chamava-se “Assim falava Zaratustra”®®’, de Nietzsche. Neste
livro, o tempo ¢ compreendido de modo circular, ou seja, seria sempre o “eterno retorno do
mesmo’’; assim, tudo tende a se repetir. Buber ndo concordava com essa concepgao nietzschiana
do tempo, mas confessa que Nietzsche exercia sobre ele uma certa seducao negativa (BUBER,
1991). De acordo com FRIEDMAN, “A fascinacdo de Zaratustra eclipsava a intuicao anterior
do jovem de que a verdadeira eternidade expulsa o tempo de seu seio e coloca o homem nessa
relagdo com ela que se chama existéncia” (1993, p. 30) (traducao e grifos nossos). Em outras
palavras, podemos dizer que, a partir da leitura do livro de Nietzsche, as no¢des de Buber acerca
do tempo haviam sido obscurecidas por um longo periodo e isso o impediu, por algum tempo,
de compreender a eternidade como criadora de existéncias singulares, as quais, ao se
comprometerem com 0 momento presente, acrescentam algo ao mundo e deixam que o mundo

lhes acrescente algo.

157 Nessa obra, Nietzsche apresenta o personagem Zaratustra que tem uma sabedoria diretamente atrelada ao
impulso dionisiaco e que sempre retorna ao mesmo ponto; mas, cada retorno o proporciona um melhor
aproveitamento da situagdo. Dentro dessa perspectiva, o homem € visto como um ser que deve seguir seus impulsos
e vontades individuais, posto que, com isso, sua forca criadora ¢ libertada e ele se transforma em um super-homem,
o qual assume as funcdes do antigo Deus (o qual, diga-se de passagem, estd morto). De acordo com
GUBERNICOFF APUD FEITOSA ET. AL., “o que o Zaratustra aprendeu com as experiéncias entre os homens
foi exatamente a cantar ‘com uma nova lira’. Ele aprendeu a ética da selecdo do eterno retorno que produz a
mudanca de qualidade do ‘outra vez’ do ‘toda eternidade’, porque ¢ a alegria que quer a eternidade (a dor diz:
passal!)” (2003. p. 201).



287
Ja em sua maturidade, Buber dira que a forma como Nietzsche apreende o tempo limita-

o ¢ o transforma em algo estatico (FRIEDMAN, 1993). Porém, nos primeiros escritos do autor,

¢ notoria a influéncia nietzschiana em seu pensamento. Nesse sentido, FRIEDMAN afirma que

Em Twofold Future (1912), [Buber] falou de forma Nietzschiana sobre uma
alternancia entre as formas de cultura e o “caos frutifero” da religido. Quando uma
cultura se desintegra e perde a forca de sua coesdo, surge o caos frutifero no qual se
pode germinar a semente de uma religiosidade crescente. Buber identificou a
religiosidade com o principio revolucionario que destrdi as velhas formas e libera o
poder reprimido (1993, p. 31) (tradugdo nossa).

Em “Twofold Future”, de Buber, se percebe a ideia apolinea de Cultura de Nietzsche e
o caos/impulso dionisiaco sendo assumido pelo jovem enquanto fomentador de uma verdadeira
religido. Como pudemos perceber, Nietzsche influenciou o jovem Buber. Este, porém,
conseguiu sair dessa cortina de fumacga que obstruia seu caminho proprio ao observar que esse
homem criador nietzschiano era um homem centrado na individualidade ¢ sem lagos
relacionais; era um homem solto no mundo. Essa compreensdao nao relacional do homem
criador de Nietzsche fez Buber se afastar das seducdes desse filésofo. Nessa diregao,
FRIEDMAN afirma que, “Para o jovem Buber, a exaltacdo nietzschiana da criatividade foi
rapidamente insuficiente porque ela ndo possuia as raizes que lhe permitiam sentir-se parte de

uma comunidade maior” (1993, p. 31) (traducdo nossa). Ainda de acordo com FRIEDMAN,

Hoje, o tentador ndo leva o homem criativo a montanha para lhe mostrar os reinos e a
gloria do mundo como Satanas e Jesus. Ele o tenta com o infinito, o leva a se perder
no ndo essencial, a vagar no meio da grande confusdo na qual a clareza e a nitidez
humanas se perdem. [...] o turbilho de possibilidades descontroladas experimentadas
por todos os jovens quando saem para o mundo, mas que Buber experimentou
esmagadoramente (1993, p. 31-32) (traducdo nossa).

A partir dessa afirmag¢do, podemos dizer ainda que Nietzsche contribuiu para que Buber
se perdesse do essencial, do que realmente lhe importava; e para que ele se apegasse aos
pensamentos especulativos de uma infinitude, desvinculando-se da concretude. Sobre a
influéncia desses momentos em sua vida, BUBER APUD FRIEDMAN, em 1918, nos diz que
“Vivi aqui em uma heterogénea riqueza de espirito, mas sem judaismo, sem humanidade, sem
a presenca do divino” (1993, p. 32) (tradugdo nossa).

Tanto Kant como Nietzsche fulguraram a vida de Buber. No entanto, enquanto o
primeiro instaurou reflexdes duradouras, o segundo o manteve preso num mundo esvaziado de
sentido.

Sobre o contato com Kant e o que ele gerou em Buber, FRIEDMAN afirma:

Nesse momento, a intuicdo da eternidade chegou a Buber, uma intui¢do que era para
ele, até o final de sua vida, a mais notavel faganha intelectual do homem. 4 eternidade
ndo é o tempo sem fim. E o Ser como tal, o Ser que transcende a finitude e infinidade
do espago e do tempo, uma vez que aparece apenas no espago € no tempo sem entrar



288

em aparéncia. Buber ndo apenas vislumbrou a eternidade como uma realidade que nao
fosse o infinito ou o finito, mas também a possibilidade de conexdo entre si mesmo —
um homem — e o eterno (1993, p. 29) (tradugdo e grifos nossos).

A partir das reflexdes que fizemos ao longo desse topico, podemos considerar ainda que
Kant foi um autor que contribuiu com a aquisi¢ao de uma fé propria de Buber, uma vez que
serviu de alicerce para que o referido filésofo pudesse chegar a sua nogao de eternidade e de
existéncia humana no mundo, a qual simplesmente se faz presente, independente do infinito ou
do finito. E diante dessas reflexdes que Buber fez a partir do pensamento de Kant, o filosofo
austriaco pode chegar, em sua maturidade, a essa nogdo dialdgica da vida, na qual o homem,
que ¢ propriamente um ser relacional, pode, em um momento de inteireza, estabelecer uma
relacdo Eu-Tu com outros homens, com elementos da natureza e com Deus. Como j4 dissemos,
essa vida dialdgica € a propria fé buberiana.

Nao obstante, Nietzsche também colaborou com a aquisi¢do de uma f¢é propria de Buber,
ndo de forma positiva como Kant, mas de modo a levéa-lo a pensar no que lhe era proprio.
Acreditamos que as divergéncias com as compreensdes nietzschianas se tornaram maiores ao
passo que ele amadureceu seu sentido de vida e foi afirmando sua fé propria. Assim, ler
Nietzsche o seduziu e o aprisionou; mas também o obrigou a pensar em como se desvencilhar
dessas amarras em sua existéncia, bem como a refletir sobre seu lugar no mundo, o qual ndo

era — e ndo poderia ser — o de um super-homem, mas, sim, de um homem relacional dialogico.

9.8 VIENA: A ABERTURA DE BUBER E A ESCUTA A PALAVRA DIRIGIDA

Buber retorna a cidade em que nasceu, Viena, para iniciar seus estudos universitarios.
Nessa sua nova incursao, o jovem fildsofo € perpassado por acontecimentos que o fazem refletir
ainda mais acerca da importancia da linguagem e da abertura ao mundo.

Muitas foram as vivéncias em Viena que o marcaram e fortaleceram sua crenga sobre o

que pode acontecer entre duas pessoas. Dentro desse contexto, BUBER ressalta que

A patria estrangeira [Viena] ensinava diariamente, embora numa linguagem ainda
indistinta, que se tem de aceitar o mundo e deixar-se aceitar por ele, mas que ele esta
disposto. Algo, entdo, consolidou-se, algo que anos posteriores nao pdde ser mudado
por nenhuma problematica da época (1991, p. 25) (grifo nosso).

O que percebemos nessa fala de Buber ¢ que esse periodo vivido em Viena fez com que
ele percebesse a relagdo intima e inevitavel que se estabelece entre 0 homem e o mundo que o

cerca. A énfase que ele atribui a essa relagdo ¢ que devemos estar abertos ao mundo que nos



289
circunda, aceitd-lo e deixarmos ser aceitos por ele — a reciprocidade sempre convidativa do

mundo ao ser singular.

Ainda sobre sua estadia em Viena, Buber ressalta os semindrios que assistiu na
Universidade, os quais, mais do que as proprias aulas, instauravam uma atmosfera de maior
liberdade entre as relacdes ali estabelecidas. De acordo com BUBER APUD FRIEDMAN,
chamava sua atengao “A troca regulada e livre entre o professor e os alunos, as interpretagdes
coletivas de textos em que o professor participava com notdvel humildade, como se ele também
aprendesse algo novo, a livre troca de perguntas e respostas” (1993, p. 24) (tradugdo nossa).
Segundo a interpretacdo que FRIEDMAN faz desses momentos para a vida do jovem Buber,
“tudo isso lhe revelou melhor do que qualquer leitura de que o espirito humano estd presente
na realidade entre uma pessoa e outra” (1993, p. 24) (tradugdo e grifos nossos).

Nessa cidade, Buber também teve acesso a poemas € a varias pegas teatrais. A respeito
do teatro, especificamente, Buber nos diz que presenciou a palavra humana sendo corretamente

pronunciada, a lingua falada como acontecimento. Para FRIEDMAN,

O que Buber aprendeu sobre a linguagem falada viva, que “ocorre” no “entre”, ndo
poderia ser limitada a esfera artisticamente isolada do teatro. 4 lingua viva iluminou
para ele a existéncia humana como tal e, assim, tornou-se um dos caminhos que
levavam ao Eu e Tu (1993, p. 25) (tradugdo e grifos nossos).

Trazemos a tona esses momentos da vida de Buber em Viena porque eles denotam de
forma simples como a tessitura de sua fé foi ocorrendo a partir da sua abertura e atencdo ao que
estava ao seu redor. Assim, em muitos momentos, Buber foi capaz de apreender o que de terno
permeava os contextos vivenciados. Podemos ainda interpretar, a partir de suas obras, que a
linguagem que tanto o marcou no teatro de Viena talvez fosse o que ele denominou de terceira
esfera de relagdo®®®, que ¢ a vida (relagdo) com os seres espirituais. Segundo BUBER, “Ai a
relagdo, ainda que envolta em nuvens, se revela, silenciosa mas gerando linguagem” (2004, p.
55). Nesse sentido, podemos dizer que, nessas situagdes, ndo percebemos o Tu, mas sentimos
um chamado; nos respondemos a esse chamado, criando, pensando, atuando. Dentro desse
horizonte, as pecas teatrais, de alguma forma, faziam Buber sentir a torrente de uma relacao
Eu-Tu estabelecida com os seres espirituais. A linguagem que ali se pronunciara, de certa forma,
eram ecos dessa relacdo, desse convite feito pelo Tu e dessa resposta auténtica dada ao Tu
através de uma acao criadora. E Buber estava ali, atento e aberto a esses ecos que chegavam até

ele.

158 Em sua obra “Eu e Tu”, Buber fala sobre as trés esferas em que podemos manter uma relagdo Eu-Tu: a
primeira ¢ a vida com a natureza, a segunda ¢ a vida com os homens e a terceira ¢ a vida com seres espirituais.



290
Em relagdo aos seminarios, observamos ser tecido ali, talvez, o que Buber denominaria,

em sua maturidade, de segunda esfera de relagdo, a qual corresponde a vida (relagdo) com os
homens. Nesse ambito, tanto “podemos enderecar como receber o Tu” (BUBER, 2004, p. 55).
Muitas vezes pode ocorrer que o Tu nem se dé conta de que experienciou a relagdo, o que nao
interfere em nada a relagdo, posto que o importante ¢ que o encontro entre as duas esséncias
ocorreu (BUBER, 2004). E, enfaticamente, BUBER diz: “Eu nao experencio o homem a quem
digo Tu. Eu entro em relagdo com ele no santuario da palavra-principio” (2004, p. 57).

Ainda em conformidade com o pensamento buberiano, podemos dizer que no entre da
relacdo Eu-Tu algo acontece, algo nos toma e nos atualiza. Pensar em atualizagdo ¢ pensar no
desenvolvimento de nossa humanidade, de nossos valores humanos. Assim, cada verdadeira
relagdo ¢ capaz fomentar em n6s nossa humanidade. Desse modo, pensamos que, em alguns
momentos, o que Buber vivenciou durante os semindrios era justamente o entre existente numa
relacdo Eu-Tu, ou seja, algo que era capaz de despertar sua humanidade, algo que o fazia entrar
em contato com o sentido divino da sua existéncia.

Diante dessas diferentes situagdes, podemos observar o mundo concreto falando com
Buber e as respostas dele, materializadas em sua abertura e sua forma singular de passar por
estes momentos.

Dentro desse contexto, acreditamos que Viena foi, para Buber, um lugar em que sua fé
propria foi sendo afirmada, posto que, como o mesmo diria, “Cada um de nds estd preso numa
couraga, cuja tarefa € repelir os signos. Os signos nos acontecem sem cessar. Viver significa ser
alvo da palavra dirigida; nos so precisariamos tornar-nos presentes, s precisariamos perceber”
(BUBER, 2014, p. 43). Assim, a nosso ver, Viena ajudou Buber a prestar atenc¢do as palavras
que lhe eram dirigidas e oportunizou momentos em que ele pudesse estar presente. Talvez,
qualquer outra pessoa passasse por esses momentos € nao os tivesse captado desta forma. Para
muitos, os seminarios poderiam ter sido apenas meros eventos académicos em que alunos e
professores romperam com a hierarquia; para outros, as pecas teatrais poderiam ser encaradas
apenas como esteticamente interessantes. Desse modo, ressaltamos que a forma de ver e
vivenciar as mesmas situagdes sao diferentes.

Muitos insistem em passar a vida ao largo dos significados que residem nas situagdes
mais corriqueiras de nossas vidas, perdendo a oportunidade de escutar as palavras que lhe sdao
enderecadas e que lhes possibilitariam desenvolver o que ha de mais humano. Nao foi isso que
aconteceu com Martin Buber em Viena, haja vista que ele fez questao de viver, de se abrir, de

escutar os multiplos sons que ecoavam da vida naquela cidade. Nesse ponto da vida de Buber,



291
lembramos da musica de Antonio Pecci Filho Toquinho e Vinicius de Moraes, que diz “Quem

j& passou por essa vida e ndo viveu, pode ser mais, mas sabe menos do que eu. Porque a vida
sO se dé& para quem se deu [...]”. Assim, como diria a musica, Buber se deu a0 mundo em muitos
momentos e pode, dessa forma, a cada momento vivido, se aproximar do que lhe era mais

humano.

9.9 O SIONISMO, HERZL E O EU DEMONI{ACO

Apo6s o seu envolvimento com o pensamento de Nietzsche, Buber comeca a recuperar
suas raizes a partir do seu contato cada vez mais intenso com o Sionismo**®. De acordo com
BUBER APUD FRIEDMAN, “Para aquele que perdeu seu Deus, o povo pode ser a primeira
estagdo em seu novo caminho” (1993, p. 33) (traducdo nossa). Foi dessa forma que se deu o
retorno de Buber as suas raizes.

O sionismo foi, de uma forma geral, uma reagdo ao antissemitismo *%° francés®! e
russo’®2, No fim do século XIX, “Se considerava de mal gosto identificar alguém como judeu
e a maioria deles desconheciam o significado desta identidade” (FRIEDMAN, 1993, p. 36)
(tradugao nossa).

Dentro desse contexto, em 1887, na Suica, foi realizado o primeiro congresso sionista.
Esse congresso, segundo FRIEDMAN, “era a primeira agrupa¢do, que longe de negar a

existéncia da ‘questdo judia’, a considerava um problema dos judeus e de todo o mundo

europeu” (Idem). O movimento tinha em Theodor Herzl seu maior expoente politico.

159 Sionismo ¢ um movimento que defende o direito do povo judeu em se fixar na regido dos seus ancestrais
biblicos (Jerusalém) e formar um estado judaico em que o povo judeu possa determinar o rumo politico de sua
nacdo. O nome Sionismo vem da palavra Sidn, que significa um importante monte nas redondezas de Jerusalém
(CONFEDERACAO ISRAELITA DO BRASIL. CONIB. O Sionismo. Disponivel em:
https://www.conib.org.br/glossario/sionismo/. Acesso em: 28 nov. 2022).

160 Antes de explicitar o que significa antissemitismo, achamos valido esclarecer que sdo chamados de
Semitas varios povos da antiguidade (arameus, assirios, babilonios, sirios, hebreus, fenicios e caldeus) que
possuem as mesmas origens culturais. Vale ressaltar que essa palavra é oriunda de um termo do livro Génesis, que
se refere a linhagem de descendentes de Sem, filho de Noé. Dentro desses horizontes, podemos dizer que
antissemitismos sdo a¢des preconceituosas realizadas contra os judeus. Esse termo “tem sido usado para designar,
de forma genérica, as manifestagdes de hostilidade contra judeus desde os tempos greco-romanos até os dias de
hoje (SORJ, Bila. Anti-semitismo na Europa hoje. Novos estudos CEBRAP [online], n. 79, 2007, p. 97-115.
Disponivel em: https://doi.org/10.1590/S0101-33002007000300005. Acesso em: 03 jan. 2019. p. 1).

161 Na Franga, um homem judeu havia sido preso injustamente e o Estado e a Igreja haviam se unido para
realizar tal ato, sendo o mesmo denunciado pelo escritor Emile Zola (FRIEDMAN, 1993, p. 36) (traducdo nossa).
162 Na Russia, existiam varias medidas contra os semitas, como formas de expulsdo, que eram tomadas para

fazer com que os judeus de la migrassem para a Europa ocidental e para a América (FRIEDMAN, 1993, p. 36)
(tradugdo nossa).


https://www.conib.org.br/glossario/sionismo/
https://doi.org/10.1590/S0101-33002007000300005

292
Buber participou ativamente do movimento sionista escrevendo, palestrando e

participando de reunides, conseguindo, assim, pela primeira vez, canalizar suas energias para
um trabalho frutifero e constante (FRIEDMAN, 1993). Contudo, mesmo tendo abragado o
sionismo, isso ndo significou, para Buber, fazer uma adesao total ao judaismo.

Vale ressaltar que Buber, em certos pontos de vista, discordava do lider e fundador do
sionismo, Herzl, uma vez que, para Martin, o renascimento judeu deveria acontecer
primeiramente na alma das pessoas e isso nenhum partidarismo politico iria conseguir; ja para
Herzl, tudo se resumia a estratégias politicas.

Buber, desde o terceiro Congresso Sionista (1899), deixou claro, em seu discurso, sua
discordancia de pensamento em relagdo as ideias de Herzl. No quinto Congresso (1901), ele
encabecou a frente da “Fragdo Democratica”, a qual d4 uma maior énfase ao sionismo cultural
em detrimento ao sionismo politico de Herzl. Mas foi somente em 1903 que Buber se afasta
definitivamente de Herzl, ano em que ocorre o sexto Congresso Sionista e que o lider Herzl faz
um discurso pessoal e difamador acerca de um dos colaboradores da Fracdo Democratica,
Trietsch. De acordo com FRIEDMAN, apos o discurso inflamado de Herzl, “Buber se sentia
profundamente perturbado. Em verdade, se colocava em oposicao a Herzl desde o congresso
anterior, mas até entdo as diferencas eram de opinido. Jamais havia posto em questdo o homem
em si” (1993, p. 47) (tradugdo nossa). Desse modo, Buber toma a decisdo de ir, juntamente ao
outro colaborador da Fragao Democratica, Feiwel, até Herzl depois do seu discurso, na tentativa
de lhe falar da falta de fundamentos sobre o que acabava de afirmar e da necessidade de se criar
uma comissdo investigadora para apurar a legitimidade de suas palavras. No entanto, estando
Buber ao lado de Herzl, ele percebe que ndo ha como conversar com 0 mesmo porque quem
estd ali ndo € uma pessoa e, sim, a causa por ela defendida; e dessa forma, os fins justificavam
0s meios.

Em seu livro “Fragmentos Autobiograficos”, Buber descreve sua memoria acerca desse
episddio e nos revela o momento em que Herzl deixa transparecer a incoeréncia de suas atitudes

e a fragilidade ética pela qual era guiado:

[...] Herzl parou frente a nds e nos dirigiu a palavra. O tom no qual ele falava ndo era
de modo algum aquele que nés gostariamos de esperar — era um tom sofrido, mas
também de gracejo, embora ndo houvesse sorriso nos seus labios. “Totalmente
diferente eu o teria apresentado!”, gritou ele — “[...] Porém, ai uma menina colocou-
se em frente a tribuna, imediatamente a minha frente — sua noiva, como eu fiquei
sabendo — ela estava entdo parada ali e fulminou-me com aqueles seus olhos — eu lhes
digo: uma pessoa maravilhosa! Entdo eu ndo pude” (BUBER, 1991, p. 31).

Esse foi um momento que Buber levou dentro de si pelo resto de sua vida e o considerou

talvez o mais forte golpe. Segundo FRIEDMAN, neste episodio, Buber “reconheceu que para



293
a maioria dos homens de acao nao tem sentido polemizar sobre os métodos e principios quando

0 que importa € quem tem a responsabilidade de leva-los a pratica” (1993, p. 48) (tradugao
nossa).

Tudo o que causa uma reflexdo profunda em Buber ¢, para nds, também, motivo de
reflexdo, pois sdo esses momentos que vao consolidando sua fé propria. Assim, ao trazermos o
ingresso ¢ a estadia de Buber no movimento sionista, atentamos para o fato de que o mesmo
ndo aderiu por completo ao judaismo e nem seguiu as cegas o lider desse movimento. Desse
modo, entendemos que Buber demonstra andar conforme o que acredita ser o certo a medida
que enfrenta e assume as consequéncias de tais acdes. Gostariamos de chamar atenc¢do para as
reflexdes de nosso teodrico acerca de Herzl, uma vez que acreditamos que elas estao intimamente
ligadas ao que Buber chamara, em seu livro “Eu e Tu”, de Eu demoniaco.

Como ja dissemos, o homem, para Buber, tanto pode entrar numa relagdo Eu-Tu, como
numa relacdo Eu-Isso. O Eu do primeiro caso pode ser considerado pessoa e surge a medida
que entra em relacdo com outras pessoas (BUBER, 2004); ja o Eu do segundo caso pode ser
considerado egdtico e se origina a partir da tomada de consciéncia “de si como sujeito (de
experiéncia e de utilizagdo)” que se distingue dos demais egdticos (BUBER, 2004, p. 92). Em
conformidade com BUBER, “Homem algum ¢ puramente pessoa, € nenhum ¢ puramente
egotico; nenhum inteiramente atual e nenhum ¢ totalmente carente de atualidade. Cada um vive
no seio de um duplo Eu” (2004, p. 94).

No entanto, existe um outro Eu que nao pode ser considerado nem pessoa e nem egotico.
E um Eu que, segundo BUBER, “usa a si mesmo como um Isso” (2004, p. 86). E um Eu que
ndo ¢ capaz de entrar em relagdo, seja Eu-Tu ou Eu-Isso, posto que seu Eu ¢ inexistente. A esse
Eu, Buber d4 o nome de demoniaco, porque ele se deixa levar por motivos que ndo sdo mais
proprios seus e, sim, das causas que representa. Para BUBER, esse Eu “[...] ndo v€ os entes que
estdo em sua volta, sendo como maquinas capazes de diversas realizagdes, que devem ser
avaliadas e utilizadas para o bem de sua causa” (2004, p. 96).

Dentro desse contexto, acreditamos que a vivéncia com Herzl fez Buber notar a
existéncia do Eu demoniaco. Infelizmente, naquele instante em que se deparou com Herzl, apds
o seu discurso caluniador, Buber percebeu que nao conseguiria dialogar com ele, uma vez que
j4 ndo habitava ali um homem, mas, sim, uma causa. Notadamente no universo politico, ¢ muito
comum nos depararmos com Eu’s demoniacos. Eu’s que ndo sdo capazes de se atualizar nem
atualizar o mundo que esta ao seu redor. Diante desses fatos, notamos, mais uma vez, a fé

auténtica de Buber se consolidando a partir de suas vivéncias e de suas reflexdes.



294

9.10 PAULA: UM VERDADEIRO ENCONTRO

Buber, durante sua inser¢do no movimento sionista, conhece a pessoa que viria ser sua
esposa, Paula Winkler, em um seminario de estudos germanicos em Zurique, no ano de 1899.
Paula era uma mulher forte, inteligente e decidida. Ela rompera com sua familia e religido
(catdlica) para casar-se com Buber e procurou ajudar no fortalecimento do sionismo. Ao
elucidar a marcante presenca de Paula dentro do movimento sionista, FRIEDMAN afirma que
o proprio “Theodor Herzl a considerava uma mulher ‘de grande talento’ e aceitava suas
colaboragdes para o Neue Freie Presse, o diario em que todos os autores jovens de Viena
sonhavam publicar suas obras” (1993, p. 38) (tradugdo nossa).

De acordo com Friedman (1993), a adesdo de Paula ao movimento sionista ocorreu em
virtude de alguns fatos que marcaram sua existéncia. O primeiro refere-se as lembrancas das
narrativas de sua mae acerca de uma pequena comunidade judia, da qual havia sido vizinha.
Segundo FRIEDMAN, a mae de Paula falava sobre o lugar de forma recorrente; no entanto, o
que mais a impressionava era “[...] a lembranga de um passado doloroso, uma histéria de
suposigodes cruéis e fugas durante a noite, de heroismos e sofrimentos” (1993, p. 41) (tradugao
nossa). Outro fato que também impulsionou Paula a aderir ao sionismo foi o choque que teve
quando, por volta dos seus vinte trés anos, presenciou um menino judeu sendo discriminado
por um grupo de criangas e a irma do menino precisou bater em algumas criangas do grupo para
resgatar o irmdo. Até entdo, em nenhum momento de sua vida, Paula havia se deparado com
aquele tipo de situagdo cruel. Por fim, e ndo menos importante, outro acontecimento decisivo
para Paula optar pelo movimento sionista foi o discurso que escutou de Buber no Terceiro

Congresso Sionista em 1899. Nas palavras de PAULA APUD FRIEDMAN,

Uma boca humana falou comigo com uma for¢a maravilhosa ... Meu coragdo parou
de bater ... Era como se eu tivesse uma lingua de ferro e todos os sinos do mundo
tocassem para todos os homens. Eu ndo era mais um individuo ... a vontade
extraordinaria, o desejo e a vontade de um povo surgiram em uma torrente ... que me
banhou como tudo o que ¢é 6timo na vida e com a propria vida. Ele me banhou ¢ me
arrastou (1993, p. 41) (tradugdo nossa).

A partir dessa afirmacdo, notamos o quanto as palavras do jovem Buber foram capazes
de tocar Paula. E foi dentro desse emaranhado de acontecimentos marcantes que Paula escolheu
fazer parte do movimento sionista.

Buber e Paula casaram-se durante a efervescéncia do movimento sionista, o que nao foi

visto com bons olhos por alguns judeus mais ortodoxos, haja vista Paula ser de familia catdlica.



295
ApoOs se casarem, Buber passou um tempo estudando em Berlim, enquanto Paula e os filhos

que haviam tido (Rafael e Eva'®®) moravam ainda na Austria. Buber e Paula se correspondiam
com frequéncia e ela sempre tentava transmitir uma mensagem de forca e de confianga. Sobre
essas correspondéncias, BUBER APUD FRIEDMAN afirma: “Suas cartas sdo a Uinica coisa
que me da forca. Todo o mais estd envolto em preocupagdes e desassossego... A partir delas,
talvez a ideia de que, como creio, ha uma mae em ti. Agora sei: sempre, sempre busquei a minha
mae” (1993, p. 40) (tradugdo nossa).

Se, por um lado, a relagdo entre Buber e sua mae foi marcada pelo desencontro; por
outro, a sua relacdo com Paula foi marcada pelo verdadeiro encontro; aquele que € capaz de
atualizar o ser, aquele que, quando acontece, fortalece nossa humanidade e nos afasta do que
nao ¢ autenticamente nosso; aquele que nos aproxima do sentido divino de nossa existéncia. E
foi justamente na presenca legitima de Paula que Buber se encontrou; encontrou o elo perdido
que habitava em seu intimo desde o precoce desencontro com sua mae, simplesmente se
encontrou ante ao Tu de Paula.

Sobre o verdadeiro encontro e sua vivéncia de forma gratuita e sem premeditagoes,

BUBER ira afirmar:

As coisas acontecem de outra maneira quando, numa hora receptiva da minha vida
pessoal, encontra-me um homem em quem ha alguma coisa, que eu nem consigo
captar de uma forma objetiva, que ‘diz algo’ a mim. Isto ndo significa de forma
alguma que esta coisa me diga como este homem €, o que se passa nele ou coisa
semelhante. Mas significa que ele diz algo a mim, transmite algo a mim, fala algo que
se introduz dentro da minha propria vida. Pode ser algo sobre este homem, por
exemplo que ele precise de mim. Mas pode ser algo sobre mim (2014, p. 42) (grifo
N0sso).

Desse modo, enfatizamos que esse encontro entre Paula e Buber permitiu que o mesmo
pudesse, também, encontrar-se consigo mesmo. Achamos oportuno ressaltar que, por mais que
digamos que a relacdo entre os dois se caracterizava, muitas vezes, por uma relagao Eu e Tu,
isso ndo quer dizer que ndo existiam momentos em que a relacdo por eles estabelecidas se
realizava através de uma logica do Eu-Isso, posto que ndo da para viver toda uma vida dentro
da relacdo Eu e Tu, em virtude de sua fugacidade.

Em outra carta, datada de 1902, enquanto fazia uma visita a sua familia em Lemberg,
BUBER APUD FRIEDMAN confidencia a Paula: “Eu me sinto trancado como em uma

masmorra. Mais do que nunca, vocé ¢ minha liberdade. Acima de tudo a gente tem que ligar o

163 Rafael nasceu em 1900 ¢ Eva, em 1901.



296
enigma do mundo inteiro em uma pessoa humana, do contrario ficamos numa situagao dificil”

(1993, p. 41) (tradugdo nossa).

A partir desse fragmento de carta de Buber dirigida a Paula, podemos notar o quanto ela
¢ importante para a vida e obra do filésofo. Vemos a estreiteza existente entre essa relagdo e o
que ele escreve em suas obras. E como se, de certa forma, a relagio entre Paula e Buber
condensasse o que o filésofo, em sua maturidade, escreveria. Dentro desse horizonte, de uma
relacdo que devolve ao homem sua liberdade, por ser capaz de coloca-lo em contato com o que

lhe ¢ proprio, BUBER elucida que

A relagao imediata implica numa ago sobre o que esta face-a-face; [...]. O face-a-face
se realiza através do encontro; ele penetra no mundo das coisas para continuar atuando
indefinidamente, para tornar-se incessantemente um Isso, mas também para tornar-se
novamente um Tu irradiando felicidade e calor (2004, p. 61).

Ainda sobre a notdria relevancia de Paula na vida de Buber, FRIEDMAN afirma que,

Como aponta Greta Schaeder com perspicacia, a inseguranca perseguidora de Buber
retrocedeu ante o encontro e o casamento com Paula Winkler. Além disso, pode-se
dizer que a confianga existencial subjacente sob Eu e Tu e outras obras da maturidade
de Buber seria inconcebivel sem o seu relacionamento com Paula. Talvez seja um caso
unico: um filésofo cujo pensamento ndo surgiu do seu ser individual, mas do “entre”,
principalmente e acima de tudo de seu casamento (1993, p. 153) (tradugdo e grifos
Nn0ssos).

As palavras de Greta Schaeder corroboram ainda mais com a ideia da realizacao do ser
de Buber ante ao ser de Paula e que suas obras advém do entre contido nesse encontro. Ainda
ressaltando esse imbricamento existente entre a relagdo entre Paula e Buber e as obras desse

filosofo, achamos valido resgatar o que ele diz sobre o amor:

[...] Os sentimentos, n6s o possuimos, o amor acontece. [...] O amor ndo esta ligado
ao Eu de tal modo que o Tu fosse considerado um conteudo, um objeto. ele se realiza,
entre o Eu e o Tu. Aquele que desconhece isso, e o desconhece na totalidade de seu
ser, ndo conhece o amor, mesmo que atribua ao amor os sentimentos que vivencia,
experimenta, percebe, exprime. [...] Aquele que habita e contempla no amor, os
homens se desligam do seu emaranhado confuso proprio das coisas; bons e maus,
sabio e tolos, belos e feios, uns apos outros, tornam-se para ele atuais, tornam-se Tu,
isto é, seres despreendidos, livres, unicos, ele os encontra cada um face-a-face. A
exclusividade ressurge sempre de um modo maravilhoso; e entdo ele pode agir, ajudar,
curar, educar, elevar, salvar. Amor é responsabilidade de um Eu para com um Tu: nisto
consiste a igualdade daqueles que amam, igualdade que ndo pode consistir em um
sentimento qualquer, igualdade que vai do menor, a0 maior do mais feliz e seguro,
daquele cuja vida estd encerrada na vida de um ser amado, até aquele crucificado
durante sua vida na cruz do mundo por ter podido e ousado algo inacreditavel: amar
o homens (BUBER, 2004, p. 61-62) (grifo nosso).

Nesse trecho, vemos Buber diferenciar o amor dos sentimentos, bem como atribuir sua
realizagdo ao que acontece numa relagao entre um Eu e um Tu. Assim sendo, o amor acontece

quando, na imediatez do momento, um Eu encontra um Tu e se torna responsavel por aquele



297
instante fecundo, germinador de vida. Dessa forma, ousamos dizer que Buber, ao falar sobre o

amor, esta ancorado na sua relagao com Paula.

Ao completar cinquenta anos, BUBER APUD FRIEDMAN escreveu um poema para
Paula expressando o que, para ele, representava a presenca dela em sua vida e a forma como a
vida dele foi tomando contornos cada vez mais auténticos a partir de sua presenga singular.
Vejamos:

No dia da retrospectiva

O errante me disse: eu sou o espirito.

O deslumbrante me disse: eu sou 0 mundo.

O primeiro flutuou ao meu redor com suas asas

O segundo me envolveu no jogo de suas chamas.

Ja estava pronto para agrada-los;

Meu coragao foi enganado, quando na frente dos demonios parecia
Uma presenca

Para o homem errante, ele disse: Vocé é loucura.

Para o deslumbrante, ele disse: Vocé ¢ enganoso.
Entdo o espirito e o mundo apareceram diante de mim
As mentiras fugiram e o que era bastava.

Vocé criou o que eu vejo ...

Criaste? Apenas viveste

Tu, elemento e mulher,

Alma e natureza! (1993, p. 153) (tradugédo nossa)

Em 11 de agosto de 1958, Paula falece, estando Buber com os seus oitenta anos. Buber,
como era de se esperar, fica extremamente abalado e apenas em fevereiro de 1959, ao encontrar
um pouco mais de forcas, resolve escrever aos amigos uma mensagem agradecendo o apoio
deles (FRIEDMAN, 1993).

Do encontro entre Paula e Buber surge uma historia de companheirismo, entrega e
responsabilidade; surge uma historia de amor dentro da perspectiva buberiana. O Eu, dentro
dessa relagdo, ndo deixa de existir, posto que ele € tdo importante quanto o Tu. O que acontece
dentro desse tipo de relagdo € que o Eu, naqueles infimos instantes, encontra-se com o que lhe
¢ mais proprio.

Na certeza de que tudo o que falamos sobre esse tipo de relagdo ndo chega a dizer
realmente o que ela seja, fazemos uso da linguagem poética de Madalena Freire, quando, em
um poema’®*, diz: “Mas sou mais eu, quando consigo lhe ver, porque vocé me reflete”. Sendo
assim, pensamos que Buber foi mais ele mesmo quando se via dentro da relagdo que

estabelecera com Paula, porque ela refletia o que nele havia de melhor.

164 Poema intitulado: “Eu ndo Sou vocé, vocé nio é eu”.



298
Partindo desses horizontes, pensamos que Paula foi, sem duvida, importante para Buber,

para o caminho de aquisi¢ao de sua fé propria, uma vez que ela, a partir de sua presencga, fazia
Buber entrar em contato com tudo aquilo que lhe era proprio, mas que s6 podia ser revelado

dentro do entre de uma relacdo Eu e Tu. Pois, como diria o proprio BUBER,

Para realizar plenamente o seu Eu, o homem precisa entrar em relagdo dialégica com
o mundo — ele precisa dizer Tu ao outro, e este — Tu s6 se fez com a totalidade do ser.
E preciso perceber e aceitar o outro “na sua totalidade, na sua unidade e sua
unicidade”. E preciso que ele se torne presenca para mim (2014, p. 8).

9.11 A PRESENCA DE GUSTAV LANDAUER NA VIDA BUBER: PORQUE E NA
RELACAO QUE VAMOS NOS ENCONTRANDO

Gustav Landauer e Buber se encontraram, pela primeira vez, no ano de 1900 e, desde
entdo, mantiveram uma proficua amizade até a morte de Landauer no ano de 1922 (VON
ZUBEN APUD BUBER, 2009). Segundo Von Zuben (APUD Buber, 2009), Landauer
influenciou Buber a se aproximar da mistica do mestre Eckhart, inspirou Buber, através do seu
método de interpretagdao das obras do mestre Eckhart, a realizar o reconto das lendas hassidicas
e contribuiu de forma decisiva para que o filosofo refletisse sobre a ideia de comunidade. Vale
ressaltar que, apesar dos lagos de amizade que os uniam, Landauer ndo deixava de se opor ao
amigo, quando, proximo a Primeira Guerra, Buber colocava a Alemanha como uma nagdo

redentora (FRIEDMAN, 1993). Segundo FRIEDMAN,

[...] Landauer manteve sua posi¢do anarco-pacifista antiguerra até o fim. No entanto,
sua amizade com Buber ndo perdeu intensidade, o que mostra que este, apesar de seu
entusiasmo, aceitou a tensdo polar da rejeicdo de Landauer a guerra e as perspectivas
oferecidas por essa posi¢ao (1993, p. 103) (tradug@o nossa).

Desse modo, vemos que, mesmo discordando um do outro, Buber e Landauer se
mantiveram generosamente um na vida do outro. Cronologicamente, Buber nao levou muito
tempo para perceber que sua opinido estava equivocada em relacdo a nagdo alema e, assim,
aproximou-se dos horizontes do amigo Landauer. Pensamos que a presenga dessa amizade,
mesmo na discordancia, foi um dos elementos que contribuiu para que Buber amadurecesse sua
nocdo de didlogo e para que fosse capaz de se aproximar da ideia de Landauer sobre uma
comunidade Viva. Nesse sentido, inspirado nas ideias de Landauer, BUBER nos fala sobre a

verdadeira comunidade:

Confunde-se, assim, sob o conceito social, duas coisas fundamentalmente diferentes:
a comunidade, que se edifica pela relagdo, e a massa de unidades humanas sem relagéo
entre si, isto é, a auséncia de relagdo, que se tornou evidente no homem moderno.
Porém, o claro edificio da comunidade para o qual pode-se ser libertado da masmorra
da sociabilidade ¢ obra da mesma for¢a que atua na relagdo do homem com Deus.
Todavia, esta relagdo ndo ¢ uma relago entre outras; ela ¢ a relagdo total na qual todas



299

as torrentes desaguam sem, com isso, se esgotar. Mar e rios — quem deseja aqui
distinguir e tracar limites? Nao sendo um fluxo do Eu para o Tu, cada vez mais
ilimitado, uma maré uinica e sem limites da vida atual. Nao se pode dividir a vida entre
uma relacdo atual com Deus e um contato inatural de Eu-Isso com o mundo; ndo se
pode orar verdadeiramente a Deus e utilizar o mundo. Aquele que s6 conhece o mundo
como algo que se utiliza vai conhecer Deus do mesmo modo. Sua prece ¢ um modo
de se desobrigar; ele cai no ouvido do nada. Tal homem ¢é o homem sem Deus, e ndo
o “ateu” que, do fundo da noite e da nostalgia da janela de seu quarto, invoca o
inominado (2009, p. 107).

Para Buber, a verdadeira comunidade nao pode ter como base um amontoado de relagdes
utilitarias, uma torrente de relagcdes Eu-Isso. A verdadeira comunidade ¢, pois, regida pela Vida
que aqui se desvela enquanto uma postura de abertura diante dos entes, ou, em outras palavras,
conforme a filosofia buberiana, Vida significa a possibilidade de estabelecer uma relagdo Eu-
Tu porque sao a partir dessas relagdes que realizamos Deus no mundo. Assim, a auséncia de
Deus ndo esta encarnada na agdo, necessariamente, de um ateu; mas, sim, daquele que
indiscriminadamente vive na aparéncia da relacdo Eu-Isso e a torna o sentido de sua vida. Esse
individuo que assim vive ndo pode encontrar Deus e, consequentemente, fazer parte de uma
verdadeira comunidade. Corroborando com esse argumento, BUBER afirma: “Para nos, porém,
que queremos criar a comunidade e elevar a Vida, comunidade e Vida sdo uma s6 coisa. A
comunidade que imaginamos ¢ somente uma expressao de transbordante anseio pela Vida em
sua totalidade. Toda vida nasce de comunidade e aspira a comunidade” (1987, p. 34). Essa ideia
tao terna de comunidade que se faz presente no pensamento buberiano ndo floresceu do nada,
ela surgiu do seu encontro com o hassidismo, mas, também, das suas diversas vivéncias, sejam
elas opostas a sua no¢do de comunidade, como foi o caso da sua vivéncia na escola catolica, ou
da sua vivéncia ao lado do seu amigo Gustav Landauer, o qual possibilitou a Buber pensar sobre
uma comunidade viva que ndo pode ser fruto de agdes grotescas e armamentistas. Nas palavras

de BUBER APUD FRIEDMAN,

Gustav Landauer reconheceu que a nova comunidade humana a que aspiramos néo
pode ser consolidada a partir de individuos, ndo pode surgir do caos em que vivemos,
dessa atomizagdo dos individuos, de tal forma que os individuos se unam uns aos
outros, mas que as células devem existir, pequenas células comunitarias a partir das
quais a grande comunidade humana pode ser construida (1993, p. 117) (tradugado
nossa).

Partindo da presenca de Landauer e de outras vivéncias, Buber formou sua nocdo de
comunidade e, apos a Segunda Guerra, durante uma visita a Europa, especificamente na Suica,
o filésofo austriaco falou de forma enfatica sua oposicdo em relagdo as ideias sobre

individualismo e coletivismo. Como ¢ costume do seu perfil filosofico, ele propds uma outra



300
perspectiva ndo situada nos “ismos”'® (BUBER, 1987). Dentro desse contexto, BUBER

afirmou:

O individualismo [...] como obcecado esforco do homem em considerar-se um
individuo, em se autoglorificar, em se autocelebrar como individuo isolado, e assim
adquirir, através da imaginagdo, uma existéncia que ndo pode ser adquirida desta
maneira ou escapar... Escapar para a coletividade que proporciona a alguém, sem
duvida, algo certo, ao [livra-lo da responsabilidade pessoal. Perde-se a
responsabilidade. Fica-se livre de si mesmo. O problema: “posso tornar-me pessoa”,
o terrivel problema que alguns, sem pressentir o que uma “pessoa” realmente ¢, tantas
vezes formularam, ndo se coloca mais. Ha um enorme aparato que funciona de modo
confiavel, que proporciona tudo aquilo de que o homem necessita, vale dizer, este ndo
precisa mais responsabilizar-se nem por si, nem pelo ser, nem pelos entes. Tudo sera
feito para ele, ele s6 deve oferecer-se e nada mais. Isto € o oposto, exatamente o
antagdnico daquela autodoagdo pessoal da auténtica relagdo (1987, p. 124-125).

Desse modo, percebemos com nitidez que Buber nao ¢ favoravel ao individualismo em
virtude dessa perspectiva nutrir uma visao isolada sobre o homem, a qual, para o filésofo, s6
pode ser concebida numa criacdo artificial, numa imaginagao deslocada do mundo, dentro de
uma perspectiva irreal. O que a sociedade apresenta como contrario ao individualismo ¢ o
coletivismo, o qual ¢ uma ideia torpe porque legitima uma isengdo de responsabilidade do
homem em responder por suas acoes. Assim, ndo € o homem que responde por seus atos, mas,
sim, a coletividade. Dentro dessa perspectiva de coletividade, temos o que Buber chama de
massa, um fendmeno sobre o “[...] qual a coletividade se baseia, que ¢ utilizado pela
coletividade, a saber: aquele fendmeno dindmico, fortemente dinamico, as vezes até o limite do
real conhecido [...]” (BUBER, 1987, p. 125). Indo mais além, Buber ainda fala que, ao invés da
comunidade viva, temos, nos dias de hoje, “a atual sociedade de massa na qual cada um esta
inserido” (Ibid., p. 124), sendo essa sociedade composta por individuos que ndo se sentem
pertencentes a ela, mesmo fazendo parte dela.

No entanto, como dissemos anteriormente, Buber nao fica apenas envolto as criticas ao
individualismo e ao coletivismo; ele aponta para horizontes que considera como esbogos e
convida quem dialoga com ele a refletir sobre esses esbogos®® (BUBER, 1987). O que Buber
aponta, para sair da logica perversa do individualismo e do coletivismo, ¢ o que denominou de

“Homem-com-o-homem”, essa realidade humana ontologica. Ele nos diz: “Denomino a

165 Sufixo utilizado para indicar generaliza¢des e rotulos.

166 Segue o convite feito por Buber para quem dialoga com ele, no sentido de que possam dar continuidade
ao seu trabalho, que ndo ¢ apenas seu, mas de todos aqueles que, assim como ele, lutaram por manter viva a nossa
humanidade: “Este ultimo tema que devo dizer-lhe é, de novo, algo bem pessoal, mas nesta etapa ndo ha outra
maneira de falar sobre estes assuntos. Nao posso libera-los de minha batalha, especialmente, se todos aqueles que,
independentemente de mim, lutaram mais ou menos pela mesma causa, nao estdo mais vivos, e eu devo realizar
sozinho, primeiramente com aqueles que me ajudam, aquilo que deve ser realizado” (BUBER, 1987, p. 127-128).



301
categoria com uma expressao um tanto audaciosa. Mas nao conheco outra. O que quero dizer ¢

o ‘entre’” (BUBER, 1987, p. 126) (grifo nosso).

Assim, Buber ilumina a realidade pos-guerra com a perspectiva de uma Nova
Comunidade pautada pela fecundidade das relagdes Eu-Tu, porque essa necessidade de
vinculagdo ¢ ontologicamente humana e uma comunidade s6 pode ser fruto dela. Como
observamos, Buber sai das esferas egoicas e superficiais do individualismo exacerbado e sai
igualmente do coletivismo propulsor de uma engrenagem despersonalizada e sem exigéncias
de comprometimento e de responsabilidade. Buber se volta para a relagdo e, com isso, para a
diversidade contida nas singularidades e para as responsabilidades de cada um diante do mundo
e dos outros.

Os desdobramentos que realizamos a partir da influéncia de Gustav Landauer na vida
de Martin Buber nos fizeram perceber o quao importante sdo as relagdes que mantemos ao
longo de nossas vidas. A presenga de Landauer espalhou centelhas de Vida na trajetoria de
Buber, as quais ficaram presentes em sua vida, mesmo sem a presenca fisica do amigo. Se
dizemos que a fé de Buber se materializa no didlogo, na relagdo, na presenga, entdo, nesse
caminho de aquisicao de fé propria, Landauer foi uma presenga constante, uma presenca vivida

por toda vida.

9.12 UMA PERGUNTA E UMA REFLEXAO PARA TODA A VIDA

Uma das historias que Buber relata no seu livro “Encontro: Fragmentos autobiograficos”
diz respeito a visita do reverendo Hechler a sua casa, por volta do ano de 1914. A conversa entre
Buber e Hechler durou algumas horas e este lhe disse de forma veemente que naquele ano iria
eclodir uma guerra mundial. Buber chega a dizer que aquela havia sido a primeira vez que
ouvira falar a expressao guerra mundial. Em seu texto, Buber relembra as palavras utilizadas
pelo reverendo: “Querido amigo! Eu venho de Atenas [...]. Estive no lugar onde Paulo falou
aos atenienses do deus desconhecido. E agora venho dizer-lhe que este ano vai estourar a guerra
mundial” (BUBER, 1991, p. 40).

No entanto, apesar do rebatimento que as palavras “guerra mundial” causaram em seu
ser, 0 que mais inquietou Buber durante o tempo em que passou ao lado do reverendo foi a

pergunta que este lhe fez quando Buber o acompanhava a estacao:

Hechler parou, colocou-me a mio sobre o ombro e falou: “Querido, amigo! N6
vivemos em uma grande época. Diga-me: vocé cré em Deus?” Demorou algum tempo



302

até que eu respondesse, entdo, eu tranquilizei o velho homem enquanto era capaz. Ele
ndo precisava preocupar-se por mim neste sentido (BUBER, 1991, p. 41).

A pergunta feita pelo reverendo a Buber e a resposta que ele o havia dado ficaram
ecoando em seu intimo no caminho de volta a casa, momento em que ele se questionou: “Eu
havia dito a verdade? Eu ‘cria’ no Deus ao qual Hechler se referia? O que ocorria comigo?”’
(Ibid). Buber relata que parou no caminho de volta a casa, sozinho com seus pensamentos; foi
entdo que, de forma ndo elaborada, surgiu a resposta a essas questdes que pairavam em seu
intimo, como se fosse a expressao do seu espirito:

“Quando crer em Deus”, assim soava a resposta, “significa poder falar dele na terceira
pessoa, eu ndo creio em Deus”. E, continuando depois de algum tempo: “O Deus que
da a conhecer previamente a Daniel esta hora da historia da humanidade, esta hora
antes da ‘guerra mundial’, de modo que este possa determinar o lugar dela na marcha
dos tempos, ndo é o meu Deus nem ¢ Deus. O Deus ao qual Daniel ora em sua dor é
o meu Deus, o Deus de todos” (Ibid.).

Essa afirmacdo nos permite depreender que, naquela ocasido, Buber ja comegava a
esbocar o que mais tarde chamaria de Tu eterno. Pontuamos também a critica que Buber deixa
transparecer, em sua fala acima, acerca do Deus que Hechler cré, o Deus que faz Daniel ter
conhecimento da sua pendria. A critica de Buber se dirige para além do prognostico sobre o
futuro desconcertante, feito por Hechler, e se da em virtude do horizonte apocaliptico previsto
pelo reverendo, o qual “rejeita a ‘santa inseguranca’ de seu Daniel em favor do futuro certo do
livro biblico homoénimo” (FRIEDMAN, 1993, p. 95) (tradugdo nossa).

A pergunta que foi enderecada a Buber e a resposta intima que ressoou em seu espirito
acompanharam Buber ao longo do seu caminho e apenas anos depois chegou ao filésofo, com
maior nitidez, a no¢ao do Tu Eterno.

[...] Como disse Rivka Howitz, foi num evento ocorrido seis meses antes de suas
palestras na Lehrhaus, no inicio de 1922, e que ali relatou, que ele [Buber] chegou a
ousada afirmagdo do “Tu Eterno”, o Deus que se encontra como Tu e ndo pode ser
conhecido como um objeto, o deus a quem se pode falar, sem poder falar dele
(FRIEDMAN, 1993, p. 95) (traducao e grifos nossos).

O Tu eterno fala ao homem e estabelece relacdo direta com ele. O homem nao pode falar
sobre ele, mas pode falar com ele. Esse € o Deus a quem Daniel, Jo, Ruth e tantos outros rogam
nos momentos fortuitos. Segundo a perspectiva de Buber, ndo se pode querer se apropriar dele,
mas apenas viver em sua presen¢a. Esse Deus incomoda muitos filésofos e estudiosos de
diferentes areas, uma vez que eles querem apreender o inapreensivel, ao invés de apenas
deixarem ser tocados pela sua presenca.

Ao longo da sua vida, Buber vai aprofundando a compreensio de que ndo temos que ter

todas as respostas, de que necessitamos andar entre a “santa inseguranca” da vida e de que, em



303
todas as situagoes, temos a possibilidade de vermos a materializacao dessa relagdo entre Deus

e 0 homem, desde que respondamos ao que nos ¢ exigido em nossa concretude. Nessa dire¢ao,

BUBER afirma que

Nao ¢ necessario que se saiba sobre Deus para realmente pensar em Deus, e muitos
fiéis verdadeiros sabem falar a Deus, mas ndo sabem falar de Deus. O Deus
desconhecido, quando se tem coragem de viver para ele, de ir-lhe ao encontro, de
invocé-lo, constitui o objeto legitimo da religido; quem se recusa a deixar Deus
limitado ao transcendente tem dele uma idéia maior do que quem o limita a isso; mas
quem o limita ao imanente esta pensando em outra coisa, ¢ ndo nele (2007, p. 28-29).

A partir dessa afirmacdo, fica nitido que Deus, ao qual Buber se dirige, ndo estd nem
limitado a transcendéncia e nem a imanéncia. Deus é uma vivéncia concreta € uma vivéncia

que se concretiza/revela nas relagdes com as outras pessoas, na concretude da relagdo Eu-Tu.

‘Quem diz Tu se refere, em ultima instancia, ao Tu eterno’. No Tu eterno — ndo como
coisa distinta do interhumano, do comunitario e do social, mas como centro radial de
todos eles — Buber acabou por encontrar esse lar onde o homem moderno podia viver
apesar da ameaga do infinito que o atormentava desde a infincia, ‘um mundo que ¢é
casa e lar, uma habita¢do para o homem no universo’ (FRIEDMAN, 1993, p. 158)
(tradugdo nossa).

Assim, a filosofia buberiana nos aponta horizontes em que temos que caminhar na “santa
inseguranca”, entre os desfiladeiros estreitos e nos lancarmos nas possibilidades de, em nosso
caminho, entrarmos em relacdes Eu-Tu e, assim, encontramos com o Tu Eterno. Nesse caminho,
ndo ha certezas mensuradas por nossa racionalidade, ha apenas a nossa fé.

Como vimos, a pergunta feita pelo reverendo Hechler, sobre crer ou ndo em Deus,
possibilitou a Buber a busca por uma resposta em seu intimo; essa sua resposta foi se
consolidando ao longo da sua vida, a partir das situagdes, seres € coisas que apareceram em seu

caminho.

9.13 A CONVERSAO RELIGIOSA: DO EXTASE RELIGIOSO A CONCRETUDE DE
CADA HORA VIVIDA

No principiar de sua vida adulta, Buber ainda seguia alguns rituais misticos, os quais,
naquela época, ele acreditava que poderiam conecta-lo a esfera religiosa. Em suas palavras, “A
‘experiéncia religiosa’ era a experiéncia de uma alteridade que ndo intervinha no contexto da
vida” (BUBER, 1991, p. 42); ou seja, o religioso era restrito a certos momentos extraordinarios
que nao faziam parte da vida cotidiana.

Certa vez, apds vivenciar horas de éxtase mistico, Buber recebeu em sua casa um jovem

chamado M¢hé. Esse jovem, assim como tantos outros, foi a casa de Buber para conversar com



304
o mesmo e foi recebido com a cordialidade e a educacao caracteristicas de Buber. Vale ressaltar

que, na época dessa visita, a Primeira Guerra Mundial estava comegando e a Alemanha estava
recrutando jovens alemaes (entre eles, os judeus) para lutar em suas frentes. Isso fez com que
os jovens judeus enfrentassem uma questao importante em suas vidas: aderir ou nio aos valores
do entdo nacionalismo alemdo. Vejamos o que coloca LEAO sobre esse momento vivenciado

pelos jovens judeus:

Em 1914 teve inicio a Primeira Guerra Mundial, na qual a Alemanha estava inserida.
Essa foi uma época caracterizada pelo surgimento de um nacionalismo aleméo, tendo
em vista que os animos estavam muito exaltados no conflito com a entdo arquiinimiga
Franga. A juventude alema3, incluindo os judeus, era incitada a morrer pela nagdo; mas,
para os judeus, pairava no ar uma séria questdo: até onde eles se identificavam com a
Alemanha e seus valores? Essa foi uma época de muita pressdo para os judeus, tendo
em vista que suas exigéncias representavam o afastamento do judaismo e suas origens.
Aos jovens judeus restava o seguinte pensamento: até que ponto tenho que me
identificar com o nacionalismo alemao? (2018, p. 43).

Foi dentro desse contexto que Buber recebeu Méhé e nao foi capaz de perceber as
sutilezas que o jovem trazia em seu intimo, ou seja, o fildsofo ndo foi capaz de perceber o jovem
na sua diferenca e na sua concretude.

Tempos depois, Buber soube que aquele jovem tinha morrido na guerra e foi entdo que
percebeu que aquela visita ndo era uma visita comum e que subjazia a conversa uma importante
tomada de decisdo. Foi partindo desse evento que Buber se questionou: “O que esperamos
quando estamos desesperados € mesmo assim nos dirigimos a uma pessoa? Talvez uma
presenca através da qual nos € dito que o sentido todavia existe” (BUBER, 1991, p. 43). Sobre
essa culpa de Buber em relagdo ao que aconteceu com M¢hé, vejamos o que nos diz
FRIEDMAN a partir de uma conversa que teve com o filosofo austriaco sobre esse

acontecimento:

Sua culpa ndo era baseada em uma ilusao de onipoténcia, como se ele pudesse aliviar
o desespero de Méhé independente das circunstancias. Buber disse a esse autor
[Friedman] que Franz Kafka o viu varias vezes em Berlim entre 1910 ¢ 1911. “Ele era
um homem muito triste”, acrescentou, mas sem o menor gesto ou tom de voz que
indicasse um sentimento de culpa por ndo ter podido aliviar o desespero de Kafka. No
caso de Méhé, Buber era culpado de acordo com sua propria definigdo posterior de
culpa existencial porque se ausentou; ndo respondeu plenamente as exigéncias da
situagdo e, ao ausentar-se, alterou a ordem comum da existéncia, que era a base da sua
e de todos. Sua auséncia ndo se deveu a uma decisdo consciente ou a um
distanciamento caprichoso, mas a um modo de vida que o afastou da vida cotidiana
para eleva-lo a uma esfera “espiritual” desconectada dela (1993, p. 97) (tradugao
nossa).

Essa afirmacgdo ¢ importante para percebermos as sutilezas das a¢des e do pensamento
de Buber. Longe de se enxergar como um herdi, como um Deus capaz de acabar com o

sofrimento humano; longe de algar a culpa pelo acontecimento com M¢éhé a um ponto que



305
inviabilizasse sua vida; Buber, ao contrario de tudo isso, encarou esse fato como um homem

que nao escutou a exigéncia do momento, assumindo a responsabilidade existencial que
entendeu que lhe cabia. A partir desse acontecimento ele fez a sua conversdo, deixando de lado
uma vida de ritos religiosos que o langavam para fora da concretude para aderir a uma vida
religiosa situada eternamente na concretude do presente. O que houve foi uma conversao que o
conduziu a conceber e a respeitar a presenca concreta do homem no momento presente como
possibilidade de existéncia responsavel.

Esse momento foi decisivo na vida de Buber, uma vez que ele deixou de entender o
religioso como algo externo ao mundo (os éxtases religiosos) e passou a compreendé-lo como
presenca humana no momento presente, como possibilidade de proferir o par de palavras
principio Eu-Tu, como responsabilidade de um Eu para com um Tu. Assim, a partir do que

aconteceu com Méhé, BUBER APUD FRIEDMAN fez sua conversio e afirmou:

Desde entdo eu abandonei aquele “religioso” que ndo ¢ nada mais que excegdo,
retirada, saida, éxtase; ou ele me abandonou. Eu ndo possuo nada além do cotidiano,
do qual eu nunca sou retirado. O mistério ndo se abre mais, ele se subtraiu ou fixou
domicilio aqui, onde tudo acontece como aconteceu. Eu ndo conhego mais nenhuma
plenitude além daquela de cada hora mortal, de exigéncia e responsabilidade. Longe
de estar a altura dela, eu sei, porém, que sou solicitado pela exigéncia e posso
responder a responsabilidade, e sei quem fala ¢ quem exige resposta. Muito mais eu
ndo sei. Se isto ¢ religido, entdo ela é simplesmente tudo, o simples todo vivido na sua
possibilidade do dialogo (1993, p. 43) (tradug@o nossa).

A énfase contida nessa conversdo de Buber nos aponta para a religido como o todo em
sua possibilidade de didlogo, numa perspectiva em que cada momento contém a possibilidade
de uma resposta auténtica, o que implica na possibilidade de concretizagdo divina de nossa
existéncia, e aqui a énfase do filosofo austriaco € para a responsabilidade de nossa existéncia
diante do mundo concreto que o cerca.

Assim, a relacdo Eu-Tu ¢ expressdo de um encontro entre dois individuos que estdo
atentos as interpelagdes daquele outro ser que estd diante dele. A nogdo de religiosidade que
depreendemos a partir desse evento nos leva a esséncia dialdgica que acompanhou a vida de
Buber: o tempo todo estamos imersos em contextos que nos falam e que nos exigem uma
resposta; o tempo todo podemos dedicar nossa ateng@o a esses contextos (sejam eles situagoes,
seres ou coisas) € a respondé-los da forma mais singular possivel. Por isso € que a nogao de
“presenca” ¢ tdo cara a filosofia buberiana, porque partindo da sua “nao-presenca” diante de
M¢hé, Buber pdde compreender, de forma funesta, que a presenga ¢ a absoluta inteireza e

disponibilidade frente a um outro ser. Ou seja,

O presente, ndo no sentido de instante pontual que ndo designa sendo o término,
constituido em pensamento, no tempo “expirado” ou a aparéncia de uma parada nesta



306

evolucdo, mas o instante atual e plenamente presente, da-se somente quando existe
presenca, na mente presente, da-se somente quando existe presenca, encontro, relagao.
Somente na medida em que o Tu se torna presente a presenga se instaura (BUBER,
2004, p. 60).

Com essa perspectiva, a presenca nio pode ser reduzida a uma fragdo de tempo®’, nem
pode ser vivida em um momento passado € nem requerida em um tempo futuro, mas tao
somente vivenciada no agora, diante de um Tu que se desvela, diante da ousadia de dizer o par
de palavras principio Eu-Tu. Nao podemos determinar em que momento a presenca se instaura,
apenas temos a possibilidade de vivencia-la.

Esse episodio da vida de Buber desvela a assun¢do de sua responsabilidade ante a
concretude, ante as pessoas € coisas que aparecem em seu caminho e desvela a presenca
enquanto uma categoria importante para a sua vida e suas obras. Dentro desse contexto, a fé de
Buber se firma num horizonte em que a presenga e a responsabilidade circunscrevem as agdes
no mundo. Para BUBER, a f¢ verdadeira corresponde ao “[...] nosso estar presente e o perceber

[..]” (2014, p. 45).

9.14 FRANZ ROSENZWEIG

Comecamos o presente subtopico com uma afirmac¢do de Maurice FRIEDMAN: “a
relacdo pessoal mais significativa para Buber, depois de Paula e de Gustav Landauer, foi sua
amizade com este eminente filosofo [Franz Rosenzweig] e exegeta do judaismo” (1993, p. 169)
(traducdo nossa). Rosenzweig e Buber se conheceram em 1914 e durante o periodo da Primeira
Guerra mantiveram uma grande aproximacado. Assim, em 1919, Rosenzweig chegou a enviar
uma copia do livro que estava escrevendo, intitulado “A estrela da redengdo”, para que Buber

opinasse sobre. Segundo FRIEDMAN,

Nos anos seguintes, Buber reconheceria que Estrela da Redeng¢do de Rosenzweig
mostrava explicitamente o acesso a Biblia como realidade, assim como Eu e Tu o fazia
de maneira implicita: através da distingdo fiel entre criagfo, revelacdo e redengdo
como etapas, agdes e situagdes no curso da relagdo de Deus com o mundo. “As
catastrofes das realidades historicas parecem ser ao mesmo tempo crises da relagdo
humana com a realidade — Escreveu Buber em 1930, um ano depois da morte de
Rosenzweig — . No entanto, a forma especial que a nossa €época experimentou esta
crise, ndo conhego exemplo melhor e mais claro que o de Franz Rosenzweig” (1993,
p- 171) (tradugdo nossa, grifos do autor).

Dessa forma, observamos as aproximagdes teoricas entre Buber e Rosenzweig, bem

como a admiragdo que aquele nutria por este. Ainda de acordo com FRIEDMAN, “Para Buber

167 As vezes escutamos pessoas dizendo “estive presente na vida dessa pessoa por cerca de cinco anos’’; essa
ideia de presenga quantificada ndo é a nogdo que Buber assume enquanto presenga.



307
e Rosenzweig, o pensamento existencial significava que era preciso descobrir e confirmar a

verdade com todo o ser. Essa abordagem os op0s radicalmente a filosofia que busca a esséncia
das coisas abstraida da realidade concreta da existéncia pessoal” (1993, p. 170) (traducao nossa).

Pode-se dizer que as afinidades entre Buber e Rosenzweig eram grandes e que seus
pensamentos se filiavam um ao outro e que tinham, enquanto chdo, a concretude do homem.
No entanto, vale salientar que Buber e Rosenzweig também se distanciavam em certos pontos
de vista, como, por exemplo, “A concep¢ao de Rosenzweig de linguagem como uma ponte entre
Deus, o mundo e o homem contrastou com a concepg¢ao buberiana do Eu-Isso, assim como do
Eu-Tu, e que esse didlogo auténtico também poder se desenvolver em siléncio” (FRIEDMAN,
1993, p. 171) (tradugdo nossa).

Convergindo em muitos pontos e divergindo em alguns, Buber ¢ Rosenzweig vao
estabelecendo uma relagdo em que ambos confirmam a existéncia um do outro, o que esta
expresso em algumas cartas que eles escreveram para amigos contando a importancia que um
tem na vida do outro'®®, Assim, quando Rosenzweig foi acometido por uma enfermidade e os
médicos emitiram um prognostico afirmando que ele teria apenas mais um ano de vida, Buber
sentiu-se mal pelo amigo. Contudo, entre a data do descobrimento de sua doenga até o seu
falecimento, Rosenzweig viveu oito anos, contrariando as expectativas médicas e levando
alguns a afirmar que este era “‘um fendmeno do espirito” (FRIEDMAN, 1993, p. 190) (tradugao
nossa). Para Buber, de acordo com FRIEDMAN, o “espirito procurava se manifestar na
existéncia concreta” (Ibid.). Salienta-se ainda que, para Buber, a forca de Vida de Rosenzweig
era expressao nao apenas de sua fé, mas também de seu humor.

Dentro dos horizontes interpretativos de FRIEDMAN sobre esse momento da vida de
Buber, em que ¢ notéria a admiragdo dele para com o amigo, o bidgrafo afirma que “a fé
significa fazer um juramento, mas se necessita do humor para cumpri-lo em meio as
contradi¢oes e vicissitudes da existéncia” (Ibid.). Sobre essa forma Viva de Rosenzweig encarar

a vida, BUBER APUD FRIEDMAN disse:

Durante esses anos de sofrimento, nada me surpreendeu tanto em Rosenzweig quanto
seu sorriso. Era parte da autenticidade da criatura. Nao era arrogante ou resignado,
mas cheio de fé e presenga. As piadas que apareciam em cada pagina de seus
comentarios sobre minha tradugdo original eram inteiramente naturais € a0 mesmo
tempo frases de gratiddo (1993, p. 190) (traduc@o nossa).

Essa afirmagdo ¢ importante para nos aproximarmos da singularidade da presenca de

Rosenzweig na vida de Martin Buber. Atentamos para o fato de que os comentérios

168 Chamamos atencao que foi a convite de Rosenzweig que Buber ministrou um ciclo de palestras intitulado
Religido enquanto Presenca (FRIEDMAN, 1993).



308
mencionados por Buber, acima, dizem respeito ao trabalho que os amigos, juntos, realizaram

de traducao da Biblia do hebraico para o alemdo. Mesmo com a doenga de Rosenzweig, ele
assumiu com Buber essa tarefa. Segundo FRIEDMAN, essa foi “para ambos a tarefa mais
profunda e séria de suas vidas” (1993, p. 178) (tradugdo nossa). A dinamica de trabalho de

tradugao da Biblia se dava da seguinte forma, até o falecimento de Rosenzweig:

Buber traduzia e lhe enviava uma copia de sua primeira versdo, geralmente por
capitulo. Rosenzweig a devolvia com seus comentarios: objecdes, sugestoes,
propostas de modificagdo. Buber imediatamente incorporava o que achou aceitaveis
e escrevia-lhe sobre o que ndo havia incorporado. Discutiam suas discrepancias as
quartas-feiras, quando Buber dava aulas na Universidade de Frankfurt e passava o
resto do dia na casa de Rosenzweig (FRIEDMAN, 1993, p. 181) (tradugio nossa).

A finalizag¢do da Biblia ocorreu depois de trinta anos apds a morte de Rosenzweig e, na
festa em comemoracdo ao término desse trabalho, um amigo intimo de Rosenzweig chegou a
dizer que gracas a esse trabalho realizado entre Buber e Rosenzweig, este ultimo pode viver
seus ultimos anos “Pleno de satisfacao e realizagao” (FRIEDMAN, 1993, p. 181) (tradugao
nossa).

Ainda sobre esse vinculo entre Buber e Rosenzweig, salientamos o poema que este
escreve em agradecimento a Buber, quando o mesmo enviou o ultimo capitulo do Livro Genesis;
nas palavras de Rosenzweig, este “trabalho o permitia viver” (Ibid). De acordo com Friedman
(Ibid), Buber respondeu ao poema pedindo que Rosenzweig o chamasse pelo pronome Tu, o
qual denotava uma amizade intima, ao que Rosenzweig respondeu que ndo seria custoso fazer,
porque ja assim o chamara em seu intimo.

Para dar continuidade a esse caminho de vinculagdo entre Rosenzweig e Buber, achamos
interessante ressaltar algumas questdes especificas que perpassaram a traducdo da Biblia
realizada pelos dois amigos. Segundo Abdulkader Filho (2009), a partir da relagdo estabelecida
entre Buber e Rosenzweig, o primeiro deixa de tratar os textos através de uma forma roméantica
e passa a tratd-los enquanto um Tu, “com quem o intérprete dialoga, o ‘outro’, integro, a ser
respeitado” (ABDULKADER FILHO, 2009, p. 36). Na Biblia, encontra-se uma revelacao
presente; segundo BUBER APUD ABDULKADER FILHO, essa revelacdao

[...] se trata do traco verbal de um evento natural no qual o grupo [assemblage] que
o vivenciou, vivenciou-o como a revelagdo de Deus a ele [grupo] e dessa forma
preservou-o de forma inspirada — e nunca arbitraria —, na memoria formativa das
geracdes [que se seguiram] (id.) (2009, p. 50) (grifo nosso).

Para Abdulkader Filho (2009), a tradugdo desse “trago verbal” deve ser realizada pelo
tradutor de forma a convidar o leitor a viver a revelagdo e foi justamente isso que Buber ¢

Rosenzweig buscaram fazer. Ainda de acordo com Buber, ndo existe um conteudo a ser



309
passado pela Biblia, mas, sim, uma mensagem que, ao chegar a cada pessoa, a convida ao

dialogo, ao encontro.

A Biblia, tal como a temos, ¢ Mensagem [Botschaft| em cada membro de seu corpo
[...] Constituir-se-ia num fundamental mal-entendido quanto a natureza da Biblia o
assumir-se que ela aborda, aqui ou acold, a questdo da Mensagem, de forma similar
a que a moral é tratada nas parabolas de ma qualidade. Nao existe um “contetido”
a ser extraido a partir do minério biblico [fobesmelted fromthebiblicore]; cada
conteudo biblico existe em seu unitario e indissoluvel Gestalt, um Gestalt tdo
indissoluvel quanto o de um bom poema; ndo ha o retorno a um “O Qué” original
que concebeu este “Como” mas que poderia ter produzido um outro “Como”. Tudo
na Escritura ¢ fala genuina [genuine spokenness], em comparagdo com a qual
conteudo e forma aparecem como o resultado de uma falsa analise. [...] A mensagem
[...] entra na forma, ajuda a determinar a forma, transforma-a, e se transforma por
[for] ela — mas sem com isso afetar-nos, nem um minimo que seja, como algo que
possa vir-nos distorcido, confundido, didatizado [...] (BUBER APUD
ABDULKADER FILHO, 2009, p. 54) (grifo nosso).

A partir do exposto sobre a traducao da Biblia por Buber e Rosenzweig, notamos que os
dois procuraram traduzi-la de forma a preservar o espirito vivo das mensagens que ali estavam
contidas e se distanciarem de uma traducao conteudista, moralista e panfletaria. De acordo com

SANTIAGO,

A preocupacdo [de Buber] com a legitimidade da palavra, cuja interpretacdo
ultrapassa o texto, e se constitui em um profundo didlogo com a realidade, configura-
se em questdo que ele assume de forma categorica: a necessidade de sempre
considerar a realidade, o mundo como referéncia para agir. A interpreta¢do da
realidade ndo deve substitui-la, da mesma forma, que ela so adquire relevancia na
medida em que ajuda a compreender o mundo. A preocupagdo de Buber com a
fidelidade aos fatos, a palavra escrita, é propria do modo de ser dialogico (2008, p.
47-48) (grifo nosso).

A partir das colocacdes de Santiago, notamos mais uma vez a preocupagdo de Buber
voltada para a realidade. Assim como ele, Rosenzweig também comungava desse mesmo
horizonte. Desse modo, a filosofia buberiana alerta para termos cuidado para que as
interpretacdes da realidade ndo visem a substituir a propria realidade. Essa preocupacao esteve
presente ao longo de suas tradugdes e trabalhos.

Procuramos trazer um pouco dessa relagdo estabelecida entre Buber e Rosenzweig e as
peculiaridades que perpassaram a traducdo da Biblia, trabalho realizado pelos dois amigos,
porque acreditamos que esse ¢ mais um momento da vida de Buber que estd inteiramente
relacionado com o seu pensamento, com o seu desenvolvimento humano, com a aquisi¢ao de
sua fé propria, posto que olhar para essa amizade nos faz perceber o dialogico, ou seja, o didlogo
que “ndo se impoe a ninguém" (BUBER, 2014, p. 71), ja que “Nao estou a procura dos homens,
ndo os escolho, eu aceito os que ai estdo”. Dessa forma, Buber e Rosenzweig se aceitaram e,
com isso, romperam com as camadas do Isso e encontraram-se na possibilidade humana de

responder autenticamente um ao outro. Nesse sentido, BUBER nos diz que



310
O dialdgico ndo ¢, como o dialético, um privilégio da atividade intelectual. [...] Nao
ha aqui dotados e ndo-dotados, somente ha aqueles que se ddo e aqueles que se retraem.
E aquele que se d4 amanha, nele ndo se nota isto hoje, ele proprio ndo sabe ainda que
tem esse algo dentro de si, que nés o temos dentro de nods, ele vai simplesmente
encontra-lo, “e encontrando-o, surpreender-se- 4” (2014, p. 71).

Nao ¢ facil colocar em palavras o que ¢ o dialdgico, isso Buber j& nos sinalizava em
suas obras. Entdo, para nds, ¢ sempre mais facil falar dele a partir de vivéncias concretas. Em
nossa compreensdo, Buber e Rosenzweig denotam, em sua interacdo, a manifestacdo do
dialégico, da simplicidade contida num verdadeiro encontro. Da relacdo entre os dois surge
algo mégico ou surpreendente, como queiram chamar; surge o encontro com eles mesmos, surge
a possibilidade de existirem, apesar das situagcdes desfavoraveis. O encontro entre esses dois
homens nao pode ser descrito em sua inteireza, mas através de suas agoes ¢ palavras tentamos,
de alguma forma, nos aproximar desse encontro. Assim, temos mais uma fotografia da vida de
Buber em que a sua fé¢ é confirmada a partir da relagdo que estabelecera. A nds, que
selecionamos esse momento, s6 nos resta fazer o convite que foi feito por BUBER: “Ao amicus,
nada preciso dizer neste momento. O bater das horas da mortalidade e do caminho que nos sao
comuns atinge os seus ouvidos e 0s meus, como se estivéssemos juntos também no espago e
conhecéssemos um-ao-outro” (2014, p. 70) (grifo do autor); desse modo, por mais que as
lacunas conceituais sobre o dialdgico possam ser grandes, insistimos em convidar cada um a
pensar nos momentos de suas proprias vidas que coincidem com que apresentamos nessas

linhas.

9.15 ENTRELACAMENTO ENTRE A FORMACAO HUMANA E O CAMINHO DE
AQUISICAO E DE AFIRMACAO DA FE EM MARTIN BUBER: O RESSOAR DE UMA FE
PROPRIA

A partir dessas quatorze fotografias que tentamos tirar da vida de Buber, relacionando-
as com os horizontes de suas obras, percebemos que a fé propria de Buber foi sendo desvelada
a partir das relagdes que ele estabeleceu com algumas pessoas, as quais podem ser consideradas
como educadoras, visto que elas, a partir de suas presencas na vida do filésofo do didlogo,
fortaleceram suas forcas atualizadoras e o ajudaram a repelir as forcas contrarias tao presentes
no seu desfiladeiro estreito e consequentemente contribuiram para o desenvolvimento de sua
integralidade. Foi por meio da atitude educadora dessas pessoas, cada qual com sua forma
singular, que Buber acabou por ter os seus proprios valores humanos suscitados e,

consequentemente, passou a adquirir uma fé propria baseada em tais valores. Isso nao se deu



311
através de um processo persuasivo, impositivo ou, como diria o proprio Buber, propagandista;

tal processo se deu, sim, através das presencas auténticas das pessoas que estabeleceram relagao
com ele.

Ao estabelecer relagdes auténticas, relagdes Eu-Tu com essas pessoas que estdo
presentes nas fotografias que apresentamos, Buber percorreu seu processo de formagao humana,
bem como percorreu os caminhos ténues da aquisi¢do de uma fé propria. Assim, pudemos
perceber que o filésofo do didlogo, para além de adquirir, foi afirmando sua fé propria ao longo
de sua existéncia concreta, em diferentes situagoes, com diferentes pessoas.

Ao olharmos cuidadosamente para as fotos das situagdes em que Buber afirmou sua f¢,
percebemos que em nenhuma delas ele impds as verdades que adquiriu ao longo do seu
caminhar a ninguém; ele apenas conduzia as pessoas pela mao e apontava para os horizontes
que enxergava. Esse movimento de Buber, quem sabe, pdde inspirar as pessoas, a partir de suas
singularidades e imersas em seus proprios desfiladeiros, diante dos diversos paradoxos da
concretude, a também enxergarem suas verdades prOprias imersas naqueles horizontes
apontados. Nas palavras do proprio Buber: “Devo dizer mais uma vez: ndo tenho ensinamentos
a transmitir. Apenas aponto algo, indico algo na realidade, algo ndo visto ou escassamente
avistado. Tomo quem me ouve pela mdo e o encaminho a janela” (BUBER APUD
MONTEBELLER, 1967, p. 9).

Nao ¢ novidade que consideramos a fé propria de Buber enquanto a crenga na
possibilidade de, a partir das relagcdes que estabelecemos, encontrarmos o sentido divino de
nossas existéncias, encontrarmos com o nosso eu mais auténtico, o qual nao ¢ fruto de uma
simples maturacdo, mas ¢ oriundo do entre das relacdes, do amor, do encontro na concretude
com Tu eterno. Desse modo, esse tipo de fé buberiana fecunda os horizontes da formagao
humana de Vida, de crenca na possibilidade de uma aproximacgao a inteireza humana no mundo
concreto, de confianca no Ser. A fé propria de Buber ndo o permitiu estabelecer formulas sobre
como educar, permitiu simplesmente que ele apontasse os horizontes sutis que estdo envoltos
na agdo educativa. Nessa dire¢io, resgatamos uma fala de Freitas (2017)'%°, quando nos diz que
a forma como pensamos a educagdo ¢ o modo através do qual procuramos educar. Essa
perspectiva, em nosso entendimento, muito representa a intrinseca relacdo entre a teoria € a
pratica educacional de Martin Buber. Desse modo, a forma buberiana de pensar a Educacao,

inspirada na sua fé propria, o permitiu também educar dentro desses horizontes.

169 Fala do Prof. Dr. Alexandre Simao de Freitas na aula da disciplina Seminarios II, ofertada pelo Programa
de Po6s-Graduagdo em Educagdo da UFPE, em Recife, abril de 2017.



312
A partir dessas consideragdes, podemos dizer ainda que a € propria de Buber nos inspira

a caminhar buscando desvelar o eu auténtico. Esse desvelamento ndo ocorre no isolamento,
nem dentro de uma relagdo permeada pela aparéncia, mas, sim, ocorre no entre de uma relacao
de um Eu para com um Tu. Tais relagdes sdo raras e passageiras (dentro do tempo cronolégico),
mas, também, sdo tao vivas e reais que continuam agindo dentro do ser apos terem “ido embora”.

Desse modo, a fé propria, em Buber, foi tecendo e sendo tecida em sua busca por
encontros verdadeiros; por relagdes, assim chamadas por ele de Eu-Tu; pela dialogicidade
presente num momento de inteireza entre duas pessoas reais. Isso nos aponta que a fé buberiana
ndo ¢ um preceito a ser seguido; ¢, antes, um apelo para que, situados em nossos proprios
desfiladeiros, possamos escolher o caminho que mais nos representa, que mais suscita as nossas
humanidades e que mais se aproxima do sentido divino de nossas existéncias. E importante
saber também que esse caminho passa, necessariamente, por uma abertura nossa a0 momento
presente e aos diversos Tu’s que podem se apresentar em nosso caminho.

Vale ressaltar que, para Buber, cada circunstincia em nossa vida ¢ uma possibilidade
para que possamos encontrar o que nos ¢ proprio, a nossa fé propria e, assim, realizar o Tu
Eterno (Deus) aqui onde estamos. Buber acredita em Deus, mas ndo em um Deus que manda
Abrado matar seu filho; ndo em um Deus que se possa objetivar em discursos (o chamado Deus
dos filosofos); acredita, sim, em um Deus que clamamos nas horas de aflicdo; em um Deus que
se revela para cada um nas singularidades de suas vidas e que espera que cada um, em seu lugar
e a seu modo, possa realiza-lo aqui no mundo. A f¢ de Buber nutre a confianga na possibilidade
de encontro com Deus e com nossas proprias verdades.

Entdo, se a presenca de pessoas educadoras que estabeleceram relagdes auténticas com
Buber foi de suma relevancia para sua formac¢ao humana e, consequentemente, para a aquisigao
de sua fé propria, podemos depreender também que a afirmagao dessa fé, ao longo da vida de
Buber, e a consequente abertura dele para o estabelecimento de relagdes auténticas, também
possibilitou a outras pessoas seguirem o caminho de aquisicdo de uma fé propria e de seus
desenvolvimentos humanos.

Vislumbramos, assim, um ciclo semelhante ao ciclo da dadiva de si que estudamos em
nosso mestrado, no qual a doagdo de si mesmo, por parte dos educadores, inspirou educandos
a doarem o que tinham de mais humano neles, mantendo sempre consigo o exemplo existencial
de seus educadores. Em nossa compreensao, esse caminho formativo que vislumbramos na vida
de Buber e que observamos nos depoimentos dos seis educadores que participaram de nosso

trabalho de mestrado denotam a existéncia de uma formagdo humana baseada em valores ético-



313
humanos e metafisicos, os quais sdo adquiridos através de relagoes educativas e que passam a

compor os horizontes de autenticidade daqueles que os aprendem, que crescem e que se sentem
acolhidos em suas singularidades justamente a partir dessas relagdes educativas. O interessante
¢ perceber que tal caminho ¢é processual e ciclico, uma vez que isso passa de relacdo para relagao,
como uma espécie de heranga imaterial, como uma espécie de lastro existencial que ¢ comum
atodos, a0 mesmo tempo que €, paradoxalmente, absolutamente singular ao ser que a ele aderiu.

Assim sendo, podemos afirmar que a fé propria e a formacdo humana fazem parte de
um mesmo caminho de busca da autenticidade humana, ou, como diria o proprio Buber, de um
sentido divino da existéncia.

No mais, gostariamos de dizer ainda que concordamos com Clarice Lispector (1999, p.
174-175), quando ela nos diz que “toda vida ¢ uma missao secreta” e que “s6 alguns atingem o
ponto de, em nos, se reconhecerem. E entdo, pela simples presenca da existéncia deles,
revelarem a nossa”. Em nossa compreensdao, e¢ apoiados nessa afirmagdo de Clarice,
acreditamos que essa era a missao secreta da vida de Buber: através da sua existéncia propria,

contribuir com a revelagdo das existéncias proprias dos seus semelhantes.



10 PALAVRAS CONCLUSIVAS

314

Um Lugar que So6 Nos Conhecemos

Eu andei por uma terra desabitada

Eu conhecia o caminho como a palma da minha
mao

Eu senti a terra sob meus pés

Sentei-me na beira do rio e me senti completo

Oh, simplicidade, aonde vocé foi?

Eu estou ficando velho e preciso de algo em que
confiar

Entdo me diga quando vocé vai me deixar entrar
Eu estou ficando cansado e preciso de algum lugar
para comegar

Eu passei por cima de uma arvore caida

Eu senti seus galhos olhando para mim

Esse é o lugar que costumdvamos amar?

Esse é o lugar com o qual tenho sonhado?

Oh, simplicidade, aonde vocé foi?

Eu estou ficando velho e preciso de algo em que
confiar

Entdao me diga quando vocé vai me deixar entrar
Eu estou ficando cansado e preciso de algum lugar
para comegar

E se vocé tiver um minuto, por que nos ndo vamos
Falar sobre isso num lugar que so nés conhecemos?
Isso pode ser o final de tudo

Entao, por que nos nao vamos

Para um lugar que so nos conhecemos?

Um lugar que s6 noés conhecemos...

(Richard Hughes, Tim Rice-Oxley e Tom Chaplin)

Escolhemos iniciar nossas palavras conclusivas com parte da musica acima porque

insistimos em dizer que a arte tem o poder de nos aproximar as sutilezas da existéncia humana,

as quais nao podem ser traduzidas por um mero esfor¢o racional.

Sabiamos, desde o principiar de nossa pesquisa, que teriamos dificuldades em expressar

o fendmeno de que buscdvamos nos aproximar, qual seja, o ressoar da fé no processo de

formacao humana; isso porque esse fenomeno ¢ muito sutil e particular. O fato de tal fendmeno

ser sutil e particular ndo significa que ele seja menos importante que os fendmenos mensuraveis

e de facil visibilidade, os quais tanto permeiam as pesquisas do campo educacional. Dizer que

esse fenomeno que estudamos ¢ sutil e particular significa dizer que ele se encontra escondido

nos escombros de uma realidade que insiste, por vezes, em despreza-lo, mas que ¢ perpassada

diretamente por ele através da suavidade de sua forca e pelo irradiar de sua luz, a qual tanto



315
pode ofuscar os olhos de quem a enxerga, quanto pode iluminar seu caminho, a depender do

movimento feito por cada homem que se encontra nesta realidade.

Dentro desse horizonte, sentimos a necessidade de procurar um caminho proprio de
pesquisa, um caminho que nos possibilitasse uma aproximagdo ao fendmeno de forma a
respeitar as suas especificidades e as nossas. Com isso, chegamos ao esbogo de um caminho
metodologico que chamamos de hermenéutico-fenomenologico-multidimensional-relacional.
Enfatizamos que tal caminho ndo € s6 nosso, ou melhor dizendo, ndo surgiu apenas de uma
exegese tedrica nossa; ele surgiu do emaranhado de acontecimentos, de pessoas e de coisas que
apareceram em nosso caminho enquanto homens-pesquisadores, € nao apenas em um momento
especifico e estanque de nossa pesquisa. Tal caminho metodologico surgiu muito antes e foi
tomando forma durante a nossa pesquisa, posto que, parafraseando Martin Buber, o novo ja se
encontrava adormecido; isto €, esse caminho metodologico ja existia em embrido (2003), € o
que fizemos foi apenas esbhogar alguns de seus contornos. Por isso mesmo, preferimos chamar
esse caminho metodologico de esboco, e ndo de uma teoria metodoldgica. Deixamos aqui
registrado que achamos importante que outros pesquisadores possam lancar seus olhares sobre
esse caminho metodoldgico e, assim, possam acentuar ainda mais os contornos desse caminho
metodoldgico a partir de novos olhares, mas somente nas situagdes em que tal movimento de
pesquisa fizer sentido para eles, pois, como nos diz sabiamente BUBER, “nds ndao encontramos
o sentido nas coisas, também nao o colocamos dentro das coisas, mas entre nos e as coisas ele
pode acontecer” (2014, p. 72). Entdo, s6 nos resta torcer para que outros pesquisadores, ao
encontrarem essa metodologia, possam inaugurar um movimento que faga surgir, entre eles e
as palavras postas aqui, um entre que suscite sentidos para que eles se sintam impelidos a se
aproximarem desse caminho metodologico e, assim, desvelarem novos sentidos.

Dessa forma, nosso caminho de pesquisa nos encaminhou a movimentos de idas e
vindas em torno do fenomeno estudado, de desvelamentos e, também, de convivio com a
escuriddo de nem sempre ser possivel entendermos o que gostariamos. Foi dentro desses
movimentos, que muitas vezes se mostravam paradoxais, que escrevemos os nove capitulos que
aqui constam. Os paradoxos que se fizeram presentes em nossos movimentos metodoldgicos,
ao longo da presente pesquisa, foram e sdo importantes para a realiza¢ao da pesquisa que aqui
se encontra, bem como para nossa autoformacao. Nessa dire¢do, lembramo-nos das palavras de

SANTIAGO sobre a abertura e a aceitacdo de Buber em relagao aos paradoxos:

E a aceitagio do paradoxo, da contradi¢do entre uma ou outra categoria, dada a
impossibilidade da escolha de um tUnico caminho. Ela também é expressdao de sua
rejei¢do aos sistemas acabados e de sua opgdo pela insegurancga, pelo risco de



316

caminhar por uma via estreita, sem a amplitude e/ou seguranca dos sistemas
acabados, das doutrinas de cunho universais (2008, p. 20) (grifos nossos).

Ao caminhar tentando aceitar os paradoxos que fizeram parte do processo de pesquisa,
buscamos ser coerentes com o que estavamos estudando; porém, mais uma vez, ressaltamos a
importancia que tem a nossa metodologia nesse caminho, uma vez que essa busca pela abertura
e aceitagdo dos paradoxos, e a propria compreensdo de que eles fazem parte do caminho, s6
foram possiveis gracas aos variados giros hermenéuticos em torno do fenomeno estudado;
gracas a procura pelos desvelamentos dos inumeros sentidos que perpassaram o fendmeno, sem
cair num fenominismo estéril; gracas ao entendimento da multidimensionalidade da realidade,
do homem e da educacdo, que fez com que perceb&ssemos que o que temos a dizer sobre o
fendomeno nunca ¢ o suficiente para dar conta de suas multiplas dimensdes, mas que, mesmo
assim, cada aproximag¢do nossa ¢ importante nesse caminho de busca da integralidade. Outro
elemento importante foi a nogao de que somos seres relacionais e que, assim sendo, s6 existimos
a partir do entre de uma relagdo. Assim, nosso caminho metodologico nos iluminou nessa
jornada de pesquisa, ao passo que também se constituiu como um desafio.

Nesse ponto de nossas palavras conclusivas, podemos dizer ainda que os nove capitulos
escritos foram, além de reflexos diretos desses movimentos paradoxais, formas de um modo
singular de olhar o fendmeno estudado. Foi dentro desse contexto que escolhemos o filésofo
do didlogo, Martin Buber, para nos ajudar a caminhar, a afastar os escombros que tentam
sufocar o ressoar da fé no processo de formagdao humana. Foi Buber o tedrico que escolhemos
para nos ajudar no desvelamento das sutilezas que subjazem esse fendmeno que ¢, em nossa
compreensdo, tdo relevante para o campo educacional, visto que ele revela os horizontes que
tangenciam uma tomada de decisdo por parte do educador.

O educador que adere ou nao a uma perspectiva pedagogica, que cré ou nao no
desenvolvimento do seu educando, que confia ou ndo que € possivel contribuir para o
desenvolvimento humano do seu educando, o faz através de um ato de fé. Sendo assim, Buber
se torna para nos uma forca atualizadora, usando seus proprios termos. Ou seja, uma forga que
nos ajuda a refletir sobre quais escolhas/caminhos nos sao mais proprios.

A partir desses entendimentos, afirmamos que todos os capitulos da presente tese de
doutorado se constituem como passos que demos em busca da nossa aproximacao ao fendmeno
estudado. Por isso, alguns capitulos apresentam uma maior limitacdo em relacdo aos seus
conteudos e outros, um maior aprofundamento, pois cada um deles representa os diversos

movimentos que realizamos, bem como expressam os diversos momentos de maturidade de



317
nossa compreensao ¢ de nossa escrita. Nesse sentido, alguns capitulos que foram escritos no

inicio de nossa pesquisa sofreram algumas alteragdes/ampliacdes a partir dos derradeiros giros
hermenéuticos que realizamos.

Tendo apresentando as linhas gerais de nossos movimentos metodologicos de pesquisa,
achamos importante situarmos as contribui¢des que derivaram das duas revisoes da literatura
que realizamos a partir de dois intuitos: o primeiro, de nos aproximarmos as interligagdes entre
os conceitos de fé e de Educagdo; o segundo, de nos aproximarmos a perspectiva educacional
de Buber e dos possiveis entendimentos desse autor sobre a fé17°.

Com as pesquisas que investigaram as categorias fé e Educagdo, aprendemos que o
homem ¢ concebido pelos autores estudados como um ser integral, um indicativo de uma
concepgdo multidimensional. Mais especificamente, alguns autores afirmaram que o homem
possui uma dimensao mais sutil a marcar a sua existéncia, que ¢ a Religiosidade. Esta, por sua
vez, ndo se resume as religides, posto que diz respeito a algo muito mais amplo, que € a busca
pelo sentido da vida e pela autenticidade propria do homem. Essa dimensdo, conforme as
pesquisas estudadas, ¢ crucial para a formagao humana.

Outro aprendizado importante que derivou dessa primeira revisdo da literatura foi a
compreensdo de que a fé faz parte da natureza humana e que ela estd diretamente atrelada a
ética; isto &, que a fé estd situada entre o homem e os seus valores ético-humanos e metafisicos,
reforcando a compreensdo de que o homem possui uma dimensdo sutil dentro de si que esta
atrelada a ética e ao sentido de sua vida.

Concluindo as reflexdes sobre as contribui¢des das pesquisas que encontramos em nossa
primeira revisdo da literatura, os estudos pesquisados indicam que, uma vez que a fé tem relagao
direta com o sentido da vida de cada individuo singular, cabe a Educagdo contribuir com a
aproximacao do homem a este sentido e a esta fé. Em algumas pesquisas, conseguimos desvelar
que a abertura, a busca e o cuidado do homem com os valores espirituais que concebe como
proprios, € que, consequentemente, orientam o sentido de sua vida, devem ser considerados
como temas centrais a formag¢do humana, principalmente porque vivemos em uma época
marcada pela crise de orientacao.

Sobre nossa segunda revisao da literatura, dessa vez sobre Buber e a Educagdo,
desvelamos varias reflexdes que dialogaram ativamente com toda nossa compreensao sobre o

fenomeno estudado na presente pesquisa. Através dos estudos encontrados, pudemos

170 Como foi exposto no capitulo 6 de nossa pesquisa, referente a segunda revisdo da literatura, nao
encontramos nenhum trabalho que abordasse diretamente a relagdo entre Educagao e fé em Martin Buber.



318
compreender que, para Buber, cada ser humano possui uma esséncia singular (uma realidade

primordial/primitiva) e que o encontro dialdgico, por sua vez, busca possibilitar a esse individuo
singular o encontro com sua esséncia propria. Isso quer dizer que a esséncia dialogica/relacional
pensada por Buber nos dirige a compreensdo de que tudo aquilo que ¢ dialogico auxilia o
individuo singular a assumir e a consolidar sua esséncia individual junto aos demais seres,
coisas e situacdes que se apresentarao em seu caminho.

Tendo em mente o primado da busca da realidade primordial pelo ser individual,
também compreendemos, a partir dos estudos, que existem forcas atuando dentro desse
individuo: umas, as forgas atualizadoras ou formativas, atuam para que ele encontre seu eu mais
profundo; e outras, as contrarias, atuam para que ele se distancie de si mesmo.

Outro aprendizado fundamental que desvelamos desses estudos ¢ que falar sobre o
homem individual sem situd-lo em meio ao mundo concreto que o cerca ¢ um erro conceitual.
Na pratica, os autores estudados afirmaram que falar em formagdo humana, para Buber,
significa falar, necessariamente, em um homem-em-relagdo-com-o-mundo-concreto. Segundo
Buber, esse aprendizado deriva da compreensdo ontologica do homem; para este filésofo, o
homem ¢ ontologicamente relacional, ou seja, s6 pode ser compreendido em sua singularidade
quando concebido em-relagdo-com-o-mundo.

Assim, os autores pesquisados nos possibilitaram compreender que abordar o
pensamento educativo de Buber significa, necessariamente, abordar o individuo singular em
face de um mundo concreto; isso pode parecer um paradoxo, € o é. O paradoxo apontado pelos
autores estudados ¢ que ndo podemos falar em Educagdo buberiana sem situarmos, de um lado,
o individuo singular e, de outro, o mundo concreto. Como bem enfatizou SANTIAGO,
“Assumindo a concretude da existéncia como referéncia, Buber conclui que uma visdo de
mundo, e, por conseguinte, uma teoria educativa, € tdo mais legitima quanto mais nos aproxima
da realidade” (2008, p. 246).

Precisamos voltar ao paradoxo citado anteriormente para melhor compreendermos o
dialogico pensado por Buber; o paradoxo inextrincavel e indissociavel apontado por Buber ¢é
concebido a partir do individuo singular (o Eu) e da realidade concreta que o interpela (o Tu),
seja esta materializada através de seres, de coisas ou de situacdes. Dessa forma, os autores
estudados enfatizaram que o elemento dinamizador da relagdo entre essas esséncias que se
encontram, entre individuo e mundo concreto, entre Eu e Tu, ¢ o didlogo auténtico, a relagdo

auténtica; dai que a filosofia buberiana ¢ também conhecida como filosofia dialogica.



319
Cabe a Educacao e ao educador, partindo do paradoxo acima e da caracteristica

dialogica que une esses polos paradoxais, buscar a postura essencialmente educativa de abertura
as realidades primordiais/primitivas, de abertura as esséncias singulares. Segundo grande parte
dos autores estudados, isso pode se dar a partir da abertura dos educandos a atuagdo das forcas
formativas que existem em seu intimo (QUERETTE, 2007; SANTIAGO, 2008; PARREIRA,
2010; ROHR, 2013b; SILVA, 2017; LEAO, 2018). O objetivo dessa Educagio buberiana, como
bem apontou QUERETTE, ¢ o de “criar condi¢cdes em que o outro esteja apto para receber
orientacdes do seu proprio interior, no processo de humanizagao” (2007, p. 106-107). Em nosso
trabalho, essa concepgao € fulcral para compreendermos o processo de aquisicao e de afirmagao
de uma f¢€ propria.

Compreendemos a profundidade e a seriedade dessas licdes encontradas em nossa
segunda revisdo da literatura; por isso, ¢ importante ressaltar outro aprendizado que ilumina a
relagdo educativa que fomenta a busca e a assungao dessa esséncia individual por nossos
educandos. Trata-se do conceber e do abragar a eterna imprevisibilidade do mundo concreto.
Esse aprendizado nos ajudou a ampliar nossos horizontes sobre o que € o dialdgico para Buber.
Atribuir ao homem a caracteristica dialogica, para o pensamento buberiano, significa respeitar
incondicionalmente a alteridade desse mundo concreto, com o qual nos encontramos
constantemente, sempre de forma inaugural, tendo em vista que cada encontro € Unico, fugaz,
ndo manipulavel e imprevisivel.

Essa compreensao do dialogico, concebida de uma forma mais detalhada, possibilitou-
nos o entendimento de que a formagdo humana pensada por Buber € um processo constante que
requer cautela e implica em continuidade ininterrupta ao longo da vida. Esse processo de
forma¢dao humana ¢ denominado por Buber de processo de atualizagdo, no qual o homem
singular busca atualizar-se diante de si mesmo, do seu eu mais proprio. E importante enfatizar
que o locus desse processo de atualizagdo do homem singular ¢ justamente o cerne dialdgico
da relacdo auténtica com o mundo, ou a relacdo Eu e Tu pensada por Buber.

Mais um aprendizado que destacamos a partir dos estudos pesquisados na referida
revisdo da literatura € que esse processo de atualizagdo, de formacao humana, segundo Buber,
além de continuo, demanda comprometimento do individuo com sua propria autenticidade.
Tendo em vista que essa atualizagdo do individuo diante de seu eu mais intimo ndo ¢ um
processo linear e acabavel, ¢ necessario alertar para a necessaria dedicacdo, determinagdo e

persisténcia.



320
Evidenciamos também um aprendizado que nos possibilitou vislumbrar um elo entre o

pensamento buberiano, a Educacao e a tematica da fé propria: o processo de busca, de aquisi¢ao
e de afirmagao de uma fé propria acompanha o processo de formacao humana, porque, dentre
outras razdes, ambos sdo processos continuos, inacabaveis e que requerem comprometimento.
Essas reflexdes que trazemos aqui foram derivadas dos desvelamentos que fizemos junto aos
estudos pesquisados sobre educagdao em Martin Buber; nestes estudos, desvelamos que Buber
tem fé nesse processo de atualizagcdo constante do individuo diante de sua esséncia propria.
Mais especificamente, essa fé propria de Buber, conforme constatamos em diversos estudos,
caracteriza-se também pela sua crenga na existéncia de forcas atualizadoras que indicam ao
homem singular qual escolha/caminho lhe ¢ mais proprio/auténtico.

Também ¢ fruto de nossa pesquisa, na segunda revisdo da literatura, a compreensao de
mais uma ramificacdo da fé propria de Buber, que é a fé na possibilidade de que cada ser
humano possa se abrir € a se comprometer com seu eu mais proprio; isso porque conceber esse
processo complexo de formagdao humana e conceber o seu desenvolvimento ¢ uma tarefa que
requer fé.

Partindo das consideragdes acima, advindas de nossas revisdes da literatura, passamos
agora a refletir, de forma mais geral, sobre outros desvelamentos que foram feitos ao longo da
presente pesquisa e que estiveram diretamente relacionados as aprendizagens suscitadas pelas
revisdes da literatura.

A partir das tessituras dos nove capitulos que compdem nosso trabalho, desvelamos a fé
propria como a fé que habita o intimo de cada homem e que o conecta com o seu Ser mais
profundo. Essa fé nunca pode ser imposta, mas apenas conquistada por cada homem de forma

singular'’

, consideradas as vicissitudes de seu caminho. Nesse contexto, acreditamos que cada
homem deve buscar sua fé propria, deve percorrer o seu caminho ténue de aquisi¢ao e de
afirmag¢dao da mesma. Ressaltamos que, nesse processo, é de suma importancia a figura do
homem-educador, homem que encarna, como diria Buber, o papel de fortalecer as forcas
atualizadoras e de combater as forcas contrarias. Nesse sentido, vemos, nas fotografias que
tiramos de alguns momentos da vida de Buber, esse homem-educador encarnado na presenca
de pessoas, como o pai do filésofo (Karl Buber), seus avos (Adele e Salomén Buber), sua

esposa (Paula Winkler), seus amigos (Gustav Landauer e Franz Rosenzweig). Tais pessoas nao

impuseram a Buber um modo de pensar, apenas o possibilitaram, a partir de seus modos

171 “A singularidade é uma eternidade do individuo” (BUBER, 2003, p. 45).



321
singulares de Ser e, consequentemente, das relacdes que estabeleceram com o fil6sofo, uma

aproximacao a sua humanidade e, por sua vez, a sua fé propria. Desse modo, tais homens-
educadores inspiraram Buber a percorrer o seu caminho préprio sem precisarem dizer qual
caminho era esse; eles apenas apontaram para alguns horizontes.

Sendo assim, acreditamos que Buber agiu da mesma forma que esses homens-
educadores que passaram em sua vida, uma vez que ele mesmo chegou a afirmar que nao
possuia ensinamento algum a transmitir: “Apenas indico algo na realidade, algo ndo visto ou
escassamente avistado. Tomo quem me ouve pela mao e o encaminho a janela” (BUBER APUD
MONTEBELLER, 1967, p. 9).

No entanto, infelizmente, nem todas as pessoas a quem sdo confiadas a educagdo de
outras atuam como homens-educadores; algumas delas se portam, como diria Buber, como
propagandistas, ou seja, como pessoas que tentam persuadir os seus educandos a aderirem ao
que consideram como verdade. Esse homem que “educa” no sentido de manipular os seus
educandos pode ser considerado como um elemento fomentador das forgas contrarias ao
desenvolvimento humano.

Em que pese a existéncia de propagandistas na educacdo, e o consequente fomento das
forcas contrérias a formagdo humana, ¢ importante enfatizarmos que existe um movimento
genuino do educando, que € o de imitar a figura do homem-educador. Esse movimento s6 pode
ser considerado genuino se ele parte do proprio educando em busca do seu caminho proprio;
nao se trata, portanto, de uma imposi¢ao por parte de quem lhe educa. Assim, BUBER afirma:

299

“[...] ‘deixa-me, pois, parecer até eu ser’” (2014, p. 142). Um exemplo desse movimento
genuino de imitar um homem-educador pode ser observado a partir da vida de Sdo Francisco
de Assis, uma vez que ele procurou, a principio, imitar o exemplo de Jesus Cristo e, dentro
desse movimento, acabou por ir desvelando sua fé propria. Com isso, percebemos que o
educador carrega uma grande responsabilidade consigo, sendo esta entendida como uma
responsabilidade sempre situada “diante do outro [...] responsabilidade [...] do aqui e agora”.
(BUBER, 1987, p. 79).

A partir desses desvelamentos, podemos notar que os processos de formagdo humana e
de aquisi¢do de uma fé propria fazem parte de um mesmo movimento e que o homem-educador

carrega consigo a verdadeira responsabilidade dentro desse processo. Nessa dire¢dao, achamos

pertinente ressaltar uma fala de LIRA ET AL sobre o papel do educador:

[...] o educador ndo pode se satisfazer apenas em responder as necessidades da
sociedade. A responsabilidade ética do educador responde, antes, ao apelo de um
projeto formativo integralmente humano. Em nossos préprios termos, esse projeto



322
envolve um movimento interior e espiritual, simultaneamente, por parte do proprio
educador (2013, p. 26).

Assim, enfatizamos, mais uma vez, que entendemos a formagao humana como processo
de desenvolvimento proporcional das multiplas dimensdes humanas, tal qual nos aponta
Ferdinand Rohr (2013a), e como uma assun¢ao daquilo que nos € mais proprio, como afirma
Buber (1987). Nas palavras de BUBER, “Sem duvida o professor deve encontrar-se realmente
com o aluno, deve dar-lhe o que tem, assim como a gente encontra o outro no Tu, oferece-se ao
outro sem, no entanto, impor-se a ele, revela-se a ele estando disponivel. Esse tipo de encontro
¢ a vida humana” (1987, p. 99). Dessa maneira, a forma¢ao humana ¢ um encontrar-se com
nossa humanidade a partir do espaco entre dois seres humanos; ¢ um encontrar-se com nossa
humanidade a partir da esfera do inter-humano, a qual s6 existe quando se diz Tu aquele que
lhe chega; ¢ um processo intimo que se estabelece a partir de uma relagdo/um didlogo auténtico,
entendendo que cabe ao educador a responsabilidade de ir sempre ao encontro do seu educando,
mas nunca de forc¢a-lo a abrir-se a esse encontro.

A partir desses horizontes compreensivos, vemos que a formagao humana fita horizontes
ternos de humanidade, o que ndo significa dizer que ela se volta para um além que ndo possa
ser concretizado no aqui e agora. Dizemos que ela carrega, em seu &mago, uma transcendéncia
que se realiza onde estamos, no tdo exigente aqui e agora, a partir da assuncdo da
responsabilidade que cabe ao educador que se coloca aberto e disponivel ao seu educando.

Segundo BUBER,

Tudo esconde uma substancia espiritual secreta, que depende de nés para alcancgar sua
forma pura, sua concretizagdo. Se desprezamos essa substincia espiritual que foi
enviada ao nosso caminho, entdo vamos prestar atengdo apenas aos seus usos, sem
desenvolver uma relagdo auténtica com o ser [...] (2011, p. 46).

Dessa forma, o caminho de formagdo humana nao pode passar ao largo da busca pelo
desvelamento da substancia espiritual secreta que reside em cada um de forma particular.
Acreditar que ¢ possivel esse desvelamento ¢ um ato de fé, ao mesmo tempo que ¢ também a
afirmag¢dao de uma fé prépria. Por isso, a fé propria, vista a partir desses horizontes, esta
intrinsecamente ligada a formacao humana; por isso, essa f€ propria ressoa na formagao humana
e contribui para que ela acontega; por isso, a fé propria e a formac¢ao humana sdo desvelamentos
do Tu eterno no mundo.

Ressaltamos ainda que, quando nos langamos a voltar novamente a Universidade, vérias
indagagdes permeavam nosso imagindrio sobre as razoes que levavam alguns educadores a

persistirem no caminho da Educacdo, acreditando nas potencialidades de seus educandos,



323
apesar de todas as vicissitudes enfrentadas. Naquela época, vislumbravamos que a atitude desse

educador era permeada por uma f€é que o conduzia a uma agao decisiva.

Olhando para tras, ndo tinhamos no¢do do quanto o periodo histérico que
vivenciariamos em breve nos colocaria diante de tantos paradoxos, os quais, inclusive, fizeram-
nos refletir sobre a nossa propria fé. Foram e sao tempos hostis, onde pesquisar sobre a fé e
sobre a formacgdao humana se caracterizou e se caracteriza como um movimento, no minimo,
desafiador. Sendo assim, a presente pesquisa foi tecida, usando os termos buberianos, em um
desfiladeiro estreito, para nos. Afinal, testemunhamos atrocidades humanas marcadas por uma
necropolitica, uma democracia excludente e uma pandemia letal. Fazemos questdo de
deixarmos registrado esse momento histdrico porque acreditamos que temos que falar e refletir
sobre ele, temos que escrever sobre ele como uma forma de alertar as futuras geragdes sobre os
perigos de caminharmos dentro de logicas utilitarias/individualistas ou dentro de logicas
coletivistas em que o pertencer a um grupo passa pela exclusdo de outras pessoas e pela
desresponsabilizacao por nossas acdes, decisdes € pelo mundo que nos cerca.

Se refletir sobre esse momento historico € importante, mais importante ainda € cuidar
de nossa concretude para que nao terminemos por aderir a certas monstruosidades que hoje
transitam com vestes de normalidade. Em certa medida, esse trabalho ¢ expressdo dessa nossa
tentativa de cuidar do presente e das possibilidades que subjazem nele. Foi dessa forma que,
para nds, a presente pesquisa se tornou um alento em meio ao caos vivenciado. Dentro desse
contexto historico-social-existencial, a pesquisa foi sendo tecida e subdividida nos presentes
capitulos, os quais representam nossos movimentos compreensivos sobre o fendmeno estudado.

Observando a estrutura da presente pesquisa, pode parecer que esses capitulos partiram
de movimentos lineares, encadeados uns aos outros, mas nao foi assim. Eles foram oriundos de
muitas idas e vindas em torno da procura de um horizonte compreensivo; de muitos didlogos
com os textos, contextos e pessoas; de muitos momentos sem entendermos o que gostariamos
de entender; de muitas inquietagdes. Sendo assim, esses capitulos sdo expressdes de um modo
singular de existir, de compreender, de ser tocado pela realidade e, ao longo deles, procuramos
nao cristalizar um conceito de fé propria, mas, simplesmente, buscarmos dizer de variadas
formas que essa fé existe em cada homem e que a mesma, quando assumida existencialmente,
também contribui para a formagao humana propria e de outrem.

Assim, a vida e as obras de Buber, a titulo dessa pesquisa, encarnam o sentido de uma
fé propria e desvelam o ressoar desta f¢ em sua formagdo humana. A partir dessas linhas,

enfatizamos, mais uma vez, que compreendemos que uma fé propria ¢ expressdo de uma



324
abertura para o mundo, e nunca uma imposi¢ao. Martin Buber, ¢ até certa medida Sao Francisco,

permitiram-nos uma aproximac¢ao aquilo que ¢ inefavel e que se faz presente na Educagao,
enquanto formagdo humana, posto que se existe quem nao desista de formar humanamente
outros individuos, ¢ porque este se encontra tocado pelo inefavel, pela fé propria. Assim, o
presente trabalho se constitui também em uma singela homenagem a esses varios homens-
educadores que felizmente existiram e existem.

Dentro desses horizontes, devemos admitir que, para chegarmos até aqui, foi preciso
darmos algumas voltas dentro de wuma perspectiva hermenéutica-fenomenologica-
multidimensional-relacional. No entanto, acreditamos que essas voltas ndo conseguiram
realizar o aprofundamento ideal, pois necessitdivamos ainda de algumas outras voltas para,
talvez, desvelarmos mais um pouco o fenomeno estudado. Infelizmente, o tempo cronologico
ndo nos permitiu realizar tais voltas. Sendo assim, gostariamos de pontuar alguns limites que
interferiram diretamente em nosso caminho de pesquisa: o nosso desconhecimento da lingua
alema, o que nos impossibilitou ler os textos originais de Buber. Quando um texto ¢ traduzido
de uma lingua para outra, algumas coisas se perdem e, no caso da linguagem que Buber utiliza,
seria importante termos lido os textos originais para que pudéssemos compreender melhor
certos termos. As vezes, era comum procurarmos em diferentes traducdes o significado de
alguns termos utilizados por Buber. Outro limite com o qual nos deparamos foi a escassez de
pesquisas no campo educacional que abordassem a tematica da fé¢ de uma forma mais
aprofundada e menos catequética. Também se tornou um limite para essa pesquisa o fechamento
das bibliotecas durante os anos de 2020 e 2021172, visto que alguns livros que necessitadvamos
foram dificeis de serem conseguidos em virtude desse fechamento. Concluindo a apresentagao
dos limites de nossa pesquisa, destacamos que ela abordou apenas um tipo de aquisi¢do de fé,
0 qual consideramos importante e valioso para o campo educacional. Embora saibamos da
importancia e do valor deste tipo de fé, compreendemos que ele ndo esgotou a tematica
investigada na presente tese, visto que existem inimeras formas de aquisi¢do de uma fé.

Também gostariamos de pontuar algumas perspectivas para pesquisas futuras, as quais
surgiram a partir desse nosso processo de pesquisa, a saber: em nossa compreensao, seria
importante para Nucleo de Educagdo e Espiritualidade (do PPGEdu, UFPE), a realiza¢ao de
uma pesquisa que se debruce sobre a perspectiva metodoldgica hermenéutica-fenomenoldgica-

multidimensional-relacional, posto que tal caminho metodolégico pode possibilitar ao

172 Esse fato ocorreu em virtude da pandemia de Covid-19.



325
pesquisador uma aproximagdo as sutilezas que perpassam o mundo da Educagdo. Outra

pesquisa que também achamos importante para o Nucleo de Educagao e Espiritualidade seria
uma continuidade desse tipo de pesquisa, realizada através do presente estudo, no qual
pudessem ser estudados outros elementos biograficos de outros autores, diferentes de Buber,
visando uma aproximag¢ao a uma fé que poderia ser chamada de espiritual. Uma outra pesquisa
que achamos importante ser feita seria pensar a formacao humana a luz da intersecgao entre o
pensamento pedagogico de Ferdinand Rohr e a filosofia dialdgica buberiana.

Como ja enfatizamos, aprendemos com essa pesquisa que o processo de aquisicao e
de afirmagdo de uma f¢€ propria caminha junto com o processo de formagdo humana, mas que
tais processos ndo ocorrem nem no isolamento do ser humano, nem no meio das massas; isso
sO se da em face do estabelecimento de relagdes auténticas, relagdes Eu e Tu. Assim, resgatamos
a letra da musica com a qual iniciamos nossas palavras conclusivas para traduzir o que
gostariamos de expressar derradeiramente; para expressar os elementos ternos que nos tocaram
ao longo desses cinco anos de estudo. Realizar essa pesquisa foi uma busca por religacdo, uma
volta ao lugar que s6 n6s conhecemos. Sobre esse Nos, o sonho de uma Comunidade Viva, hoje
entendemos que ela s6 pode existir quando o Eu encontra-se com o Tu e, juntos, por instantes
infimos, tangenciam o que ha de mais humano neles mesmos; assim, uma comunidade viva
pode emergir a partir da expressdo dessas relagdes sem reservas. Dentro desse encontro com o
Tu que me chega, tocamos a simplicidade da vida e, por mais que j& tenhamos andado por uma
terra desabitada, naquele instante do encontro, o caminho nos parece conhecido; o caminho nos
¢ conhecido porque ja carregamos dentro de n6s mesmos, desde 0 nosso nascimento, essa
esséncia de ligacdo, esse destino divino.

Nesses horizontes de busca pela nossa humanidade, as reflexdes aqui expostas
constituem o revelar de momentos em que fomos transbordados por uma completude; mas
também existiram momentos em que nos questiondvamos onde estaria a simplicidade da
existéncia humana!? Onde estaria Deus!?; existiram outros momentos em que nos sentimos
cansados e que o tempo cronoldgico nos sufocava e, nesses instantes, queriamos Algo em que
confiar; entdo a nostalgia da ligacdo era a nossa tomada de folego para continuar caminhando.
Quantas vezes, durante esse processo, ndo rogamos a Deus, ao Tu eterno, para que nos desse
um lugar para comecar, forgas para seguir confiando “apesar de...”. Pedimos a essa for¢a que,
se ela tivesse um minuto, por que ndo poderia falar sobre essas questdes em um lugar que so6
no6s conhecemos?; e isso foi o final de tudo, mas também foi o proprio comego, posto que esse

lugar que s6 nos conhecemos nos devolve ao mundo e as varias possibilidades de encontro, de



326
relagdes. Entdo, ndo estamos sozinhos, nunca; estamos sempre na presenca amorosa de um Ente

que se revela na possibilidade de cada olhar que nos religa com o que nos € proprio. Muitas
vezes, esse olhar que nos devolve o caminho, a paz que tanto necessitamos, estd distante de nds,
se considerarmos as linhas do espaco e do tempo, mas, mesmo assim, elas ndo deixam de existir
e de nos permitir a existéncia. Assim, para nos, a fé propria e a formacao humana se constituem
como movimentos do espirito que contribuem para a diminui¢do do Eclipse de Deus no mundo

e para a ilumina¢do do mundo no lugar onde estamos.



327
REFERENCIAS

ABBAGNANO, Nicola. Dicionario de Filosofia. Tradugao: Alfredo Bosi. 2* ed. Sao Paulo:
Mestre Jou, 1962.

ABBAGNANO, Nicola. Dicionario de Filosofia. 5* ed. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2007.

ABDULKADER FILHO, Inécio Pedro. Uma Tradug¢ao Qutra: a traducdo dialdgica de Franz
Rosenzweig. 2009. 252 f. Tese (Doutorado em Estudos Lingiiisticos e Literarios em Inglés).

Universidade de Sao Paulo, Sao Paulo, 2009.

ABREU, Meriane Conceicdo Paiva; BENTES, José Anchieta de Oliveira; SOARES, Marta
Gent Soares. Didlogo Em Martin Buber: Possibilidades Para A Educagao. 2016. Revista Cocar,

v. 10, n. 19. Disponivel em: https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar/article/view/805.

Acesso em: 15 mar. 2021.

ACADEMIA BRASILEIRA DE LETRAS. Vocabulario Ortografico da Lingua Portuguesa.
Rio de Janeiro: Editora Global, 2009.

AGOSTINHO, Santo. Confissoes. 2007. Disponivel em:
https://img.cancaonova.com/noticias/pdf/277537 SantoAgostinho-Confissoes.pdf. Acesso em:

10 mai. 2020.

AQUINO, Tomas de. Suma Teologica. 2017. Disponivel em:
https://sumateologica.files.wordpress.com/2017/04/suma-teolc3b3gica.pdf. Acesso em: 16 jun.

2020.

ARAUIJO, Tatiana Cristina dos Santos de. Os Caminhos da Formacio das Convicgoes
Pedagoégicas do Professor do Curso de Pedagogia. 2009. 226 f. Tese (Doutorado em
Educagao). Universidade Federal de Pernambuco, UFPE, Recife, PE, 2009.

BARTH, Karl. Fé em Busca da compreensao. Sao Paulo: Editora novo Século, 2000.


https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar/article/view/805
https://img.cancaonova.com/noticias/pdf/277537_SantoAgostinho-Confissoes.pdf
https://sumateologica.files.wordpress.com/2017/04/suma-teolc3b3gica.pdf

328
BARTHOLO JUNIOR., R. Vocé e Eu: Martin Buber, presenca palavra. Rio de Janeiro:

Garamond, 2001.

BERGSON, Henri. As Duas Fontes da Moral e da Religiao. Coimbra: Almedina, 2005.

BERGSON, Henri. A Evoluc¢ao Criadora. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1979.

BERGSON, Henri. Cartas, Conferéncias e Outros Escritos. Traducdo: Franklin Leopoldo e
Silva e Nathanael Caxeiro. 2. ed. Sdo Paulo: Abril Cultural, (Cole¢do Os Pensadores), 1984.

BICUDO, Maria Aparecida Vigianni. A pesquisa Qualitativa Segundo a Visao

Fenomenoldgica. Sao Paulo: Cortez Editora, 2011.

BLACKBURN, Simon. Dicionario Oxford de Filosofia. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1997.

BOFF, Leonardo. A Aguia e a Galinha. 5. ed. Petropolis: Vozes, 1997.

BOLLNOW, Otto Friedrich. Pedagogia e Filosofia da Existéncia: um ensaio sobre formas

instaveis de educacdo. Traducdo: Hermogenes Harada. Vozes Ltda., 1971.

BUBER, Martin. A Lenda do Baal Schem. Tradugdo: FanyKon e J. Guinsburg. Sao Paulo:
Perspectiva, 2003.

BUBER, Martin. The Education of Character. In: BUBER, Martin. Between Man and Man.
5.ed. Translated by Ronald Gregor Smith. Boston: Beacon Press, 1961. cap. 4, p. 104-117.

BUBER, Martin. Da Fun¢ao Educadora. Revista Reflexdo, Campinas, n° 23, p. 5-23, mai./ago.
1982.

BUBER, Martin. Do Didlogo e do Dialégico. Traducdao: Marta Ekstein de Souza Queiroz e
Regina Weinberg. Sao Paulo: Perspectiva (Debates; 158 / dirigida por J. Guinsburg), 2014.

BUBER, Martin. Dos Modos de Fé. Madrid: Caparros Editores, 1996.



329

BUBER, Martin. Eclipse de Deus: consideragdes sobre a relacdo entre religido e filosofia.

Campinas, SP: Verus Editora, 2007.

BUBER, Martin. Encontro: Fragmentos Autobiograficos. Petropolis, RJ: Editora Vozes, 1991.

BUBER, Martin. Eu e Tu. 2. ed. Sdo Paulo, SP: Cortez & Moraes, 1979.

BUBER, Martin. Eu e Tu. Tradugdo do alemao, introducao e Notas: Newton Aquiles von Zuben.
8.ed. Sao Paulo, SP: Centauro, 2004.

BUBER, Martin. Eu e Tu. Tradugdo do Alemao, Introdug¢do e Notas: Newton Aquiles von
Zuben. 11.ed. Sao Paulo, SP: Centauro, 2009.

BUBER, Martin. Historias do Rabi. Sdo Paulo: Perspectiva (Cole¢do Judaica / dirigida por J.
Guinsburg), 1967.

BUBER, Martin. O Caminho do Homem Segundo o Ensinamento Chassidico. Tradugao:

Claudia Abeling. Sao Paulo: E Realizagdes, 2011.

BUBER, Martin. ;Que es el hombre?. Tradugio: Eugenio Imaz. México: Fondo de Cultura

Econémica, 1985.

BUBER, Martin. Sobre Comunidade. Traducdo: Newton Aquiles von Zuben. Sao Paulo:
Perspectiva (Debates; 141 / dirigida por J. Guinsburg), 1987.

BUENO, Francisco da Silveira. Grande Dicionario Etimologico-Prosodico da Lingua

Portuguesa. Santos: Editora Brasilia Limitada, 1974.

BUNGE, Mario. Dicionario de Filosofia. Sao Paulo: Editora Perspectiva S.A., 2002.

CAMBI, Franco. Historia da Pedagogia. 2. ed. Sao Paulo: UNESP. 1999.



330
CAMPOS, Fernanda Ferreira de. Fé e Razao na Suma Contra os Gentios de Tomas de Aquino.

In: Anais da Jornada de Estudos Antigos e Medievais, Maringa, PR: 2011. Disponivel em:
http://www.ppe.uem.br/jeam/anais/2011/pdf/comun/03014.pdf. Acesso em: 05 mai. 2019.

CARDIERLI, Elisabete. O Dialogo nas Relagdes Escolares e na Atuacao Docente: uma dimensao
negligenciada na pratica educativa? /n: 37* Reuniao Anual — ANPED. Florianopolis, 2015.
Anais. Santa Catarina: ANPED, 2015. Disponivel em: http://37reuniao.anped.org.br/wp-
content/uploads/2015/02/Trabalho-GT04-4252.pdf. Acesso em: 25 fev. 2021.

CARRARA, Ozanan Vicente. A Nogao de Comunidade em Martin Buber. Revista Filoséfica
Sao Boaventura. 2017. V. 11, n. 2. Disponivel em:
https://revistafilosofica.saoboaventura.edu.br/filosofia/article/download/55/45. Acesso em: 15

jul. 2021.

CASSEB, S. A. Da Barbarie a Emergéncia de uma Cultura de Paz e de Nao-Violéncia através
da Educacido. InterEspaco: Revista de Geografia e Interdisciplinaridade, v. I, n. 1, p. 158—
177, 2015. Disponivel em:
https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/interespaco/article/view/3441. Acesso em: 10

mar. 2021.

CASTRO, Liana Garcia. Espacos, Praticas e Interacoes na Educac¢ao Infantil: o que dizem
as criangas. 2015. 135 f. Dissertagao (Mestrado em Educagao). Pontificia Universidade Catolica

do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2015.

CAYGILL, Howard. Dicionario Kant. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2000.

CHABD. O que Sao Midrahim. Disponivel em:
https://pt.chabad.org/library/article_cdo/aid/4394825/jewish/O-que-so-Midrashim.htm.

Acesso em: 21 set. 2021.

CHAVES, Ana Lucia Galvao Leal. Resiliéncia e Formacido Humana em Professores em

Busca da Integralidade. Recife: Editora Universitaria, 2011.


http://www.ppe.uem.br/jeam/anais/2011/pdf/comun/03014.pdf
http://37reuniao.anped.org.br/wp-content/uploads/2015/02/Trabalho-GT04-4252.pdf
http://37reuniao.anped.org.br/wp-content/uploads/2015/02/Trabalho-GT04-4252.pdf
https://revistafilosofica.saoboaventura.edu.br/filosofia/article/download/55/45
https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/interespaco/article/view/344
https://pt.chabad.org/library/article_cdo/aid/4394825/jewish/O-que-so-Midrashim.htm

331
CONFEDERACAO ISRAELITA DO BRASIL. CONIB. O Sionismo. Disponivel em:

https://www.conib.org.br/glossario/sionismo/ . Acesso em: 28 nov. 2022.

CORDEIRO, Telma de Santa Clara. A Aula Universitaria, Espaco de Multiplas Relacdes,
Interagoes, Influéncias e Referéncias: um ninho tecido com muitos fios. Tese (Doutorado em

Educagao). Universidade Federal de Pernambuco, Recife, PE, 2006.

CORETH, Emerich. Questoes Fundamentais da Hermenéutica. Tradugdo: Carlos Lopes de

Matos. Sao Paulo: E.P.U — Editora Pedagdgica e Universitaria, 1973.

CUNHA, Anténio Geraldo da. Dicionario Etimolégico Nova Fronteira da Lingua

Portuguesa. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1997.

DEN BORN, A. Van. Dicionario Enciclopédico da Biblia. Petropolis: Vozes, 1987.

DYRNESS, William A.; KARKKAINEM, Veli-Matti. Dicionario Global de Teologia. Sio
Paulo: Hagnos, 2016.

ENCYCLOPEDIA BRITANNICA. Haskala. Disponivel em:

https://www.britannica.com/topic/Haskala. Acesso em: 21 set. 2021.

ESTES, Clarissa Pinkola. O Jardineiro que Tinha Fé: Uma Fabula Sobre o Que Nio Pode

Morrer Nunca. 1. ed. Rio de Janeiro: Rocco, 1996.

FEITOSA, Charles; BARRENECHEA, Miguel A.; PINHEIRO, Paulo (org.). A Fidelidade a

Terra: arte, natureza e politica — assim falou Nietzsche I'V. Rio de Janeiro: DP&A, 2003.

FERGUSON, Sinclair B. Novo Dicionario de Teologia. Sao Paulo: Hagnos, 2009.

FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Novo Dicionario Aurélio de Lingua Portuguesa.
4. ed. Curitiba: Positivo, 2009.

FERREIRA, Luzila Gongalves. Humana, Demasiada, Humana. Rio de Janeiro: Rocco, 2000.


https://www.conib.org.br/glossario/sionismo/
https://www.britannica.com/topic/Haskala

332

FLICK, Uwe. Introducao a Metodologia de Pesquisa: Um Guia Para Iniciantes. Porto Alegre:
Penso, 2013.

FOULQUIE, Paul. Diccionario del Lenguaje Filoséfico. Rio de Janeiro: Editorial Labor S.A.,
1967.

FREITAS, Alexandre Simao de. Fundamentos para uma Sociologia Critica da Formacao
Humana. 2005. 398 f. Tese (Doutorado em Ciéncias Sociais). Universidade Federal de

Pernambuco, Recife, 2005.

FRIEDMAN, Maurice. Encuentro en El Desfiladero: La vida de Martin Buber. Buenos Aires:
Editorial Planeta, 1993.

FRIES, Heinrich. Dicionario de Teologia: Conceitos Fundamentais da Teologia Atual. Sdo

Paulo: Edi¢des Loyola, 1983.

FRUGONI, Chiara. Vida de um Homem: Francisco de Assis. Sdo Paulo: Companhia das
Letras, 2011.

GUARINO, Lia. Razdo e Fé na contemporaneidade. Movimento: Revista de Educacio,
Faculdade de Educacdo — Programa de Pés-Graduacao em Educagdo da UFF, n. 1, vol. 1, 2014.
Disponivel em: https://periodicos.uff.br/revistamovimento/article/view/32448/18583. Acesso

em: 20 mar. 2021.

GUENDELMAN, C. K. Alteridade e Didlogo como Elementos Constituintes do Fazer
Educativo — Um Olhar para a Perspectiva Dialogica. Revista Portuguesa de Pedagogia, v. 52,

n. 52-2, p. 5-18, 2019. Disponivel em: https://impactum-

journals.uc.pt/rppedagogia/article/view/1647-8614 52-2 1. Acesso em: 05 mar. 2021.

GUILHERME, Alexandre; MORGAN, W. John. Refletindo sobre o Papel do Professor: Buber,
Freire e Gur-Ze’ev. Educacdo & Realidade, v. 43, n. 3, p. 783-798, 2018. Disponivel em:
https://doi.org/10.1590/2175-623674790. Acesso em: 05 mar. 2021.



https://periodicos.uff.br/revistamovimento/article/view/32448/18583
https://impactum-journals.uc.pt/rppedagogia/article/view/1647-8614_52-2_1
https://impactum-journals.uc.pt/rppedagogia/article/view/1647-8614_52-2_1
https://doi.org/10.1590/2175-623674790

333

GUILHERME, Alexandre Anselmo; PICOLI, Bruno Antonio. Escola sem partido — elementos
totalitarios em uma democracia moderna: uma reflexdo a partir de Arendt. Revista Brasileira
de Educacio, v. 23, p. 1-23, 2018. Disponivel em: https://www.scielo.br/pdf/rbedu/v23/1809-
449X -rbedu-23-e230042.pdf. Acesso em: 12 set. 2018.

HOUALISS, Antonio. Dicionario Houaiss de Lingua Portuguesa. Rio de Janeiro: Objetiva,
20009.

HUISMAN, Denis. Dicionario das Mil Obras de Filosofia. Porto: Porto Editora, 2001.

IMPULSO. In: PRIBERAM, Dicionario Priberam da Lingua Portuguesa. Disponivel em:

https://dicionario.priberam.org/impulso. Acesso em: 25 jul. 2021.

ISTOE DINHEIRO. Raio-x da ONU apresenta Brasil como pais com ‘discriminagdo

estrutural’. Abril, 2017. Disponivel em: https://www.istoedinheiro.com.br/raio-x-da-onu-

apresenta-brasil-como-pais-com-discriminacao-estrutural/. Acesso em: 20 ago. 2018.

JAPIASSU, Hilton. Dicionario Basico de filosofia. 3. ed. Rio de Janeiro: Zahar, 1996.

JASPERS, Karl. Filosofia da Existéncia. Rio de Janeiro: Imago Editora LTDA, 1973.

JASPERS, Karl. La Fe Filosdfica. Buenos Aires: Editorial Losada S.A., 1953.

JOLIVET, Régis. Vocabulario de Filosofia. Rio de Janeiro: Agir, 1975.

KANT, Immanuel. Critica da Razdo Pura. Tradu¢ao: Monique Hulshof. Petropolis: Vozes,
2020.

KANT, Immanuel. O que significa orientar-se no pensamento? /n: Textos Seletos. Edigdo

bilingue. Tradugdo: Floriano de Souza Fernandes. Petropolis: Editora Vozes, 1985.


https://www.scielo.br/pdf/rbedu/v23/1809-449X-rbedu-23-e230042.pdf
https://www.scielo.br/pdf/rbedu/v23/1809-449X-rbedu-23-e230042.pdf
https://dicionario.priberam.org/impulso
https://www.istoedinheiro.com.br/raio-x-da-onu-apresenta-brasil-como-pais-com-discriminacao-estrutural/
https://www.istoedinheiro.com.br/raio-x-da-onu-apresenta-brasil-como-pais-com-discriminacao-estrutural/

334
KIERKEGAARD, Seren Aabye. Temor e Tremor. Tradugdo: Maria Jos¢ Marinho. Sdo Paulo:

Abril Cultural, (Colecao Os Pensadores), 1984.

KRAMER, Sonia et al. Encontros e Desencontros de Criangas ¢ Adultos na Educagao Infantil:
uma analise a partir de Martin Buber. Pro-Posi¢des, v. 27, n. 2, p. 135-154, 2016. Disponivel
em: https://doi.org/10.1590/1980-6248-2014-0113. Acesso em: 05 mar. 2021.

LACAZ-RUIZ, Rogério; QUINTINO, Heloise Patricia;, KOGEYAMA, Cintia; PANSANI, Luiz
Flavio. Blaise  Pascal: o Homem e a  Ciéncia. Disponivel  em:

http://www.hottopos.com/videtur4/blaise _pascal.htm. Acesso em: 15 ago. 2021.

LALANDE, André. Vocabulario Técnico e Critico da Filosofia. Sdo Paulo: Martins Fontes,
1999.

LATOURELLE, Ren¢; FISICHELLA, Rino. Dicionario Teologia Fundamental. Petropolis:
Vozes, 1994.

LEAO, Rodrigo Nicéas Carneiro. Teoria da Relacio Pedagégica em Martin Buber:
apontamentos sobre uma educagdo para a responsabilidade. 2018. 153 f. Dissertagao (Mestrado

em Educacdo). Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2018.

LE GOFF, Jacques. Sao Francisco de Assis. Rio de Janeiro: Editora Record, 2011.
LEON-DOFOUR. Dicionario de Teologia Biblica. Petropolis: Vozes, 1987.

LIMA, Rafael e Silva. A Formacao Etica em Martin Buber e suas Contribuicoes a
Pedagogia. 2011. 141 f. Dissertagdo (Mestrado em Educacdo). Universidade Federal de
Pernambuco, Recife, 2011.

LIRA, Ana Gregoria de. A Dadiva de Si e sua Dimensao Moral: contribui¢des para a formagao

humana. 2015. 132 f. Dissertacdo (Mestrado em Educagdo). Universidade Federal de

Pernambuco, Recife, 2015.


https://doi.org/10.1590/1980-6248-2014-0113
http://www.hottopos.com/videtur4/blaise_pascal.htm

335
LIRA, Ana Gregoria de; LEAO, Rodrigo Nicéas Carneiro; ARAUIJO, Tatiana Cristina dos

Santos de; FREITAS, Alexandre Simao de. Do Tempo da Dadiva a Dadiva do Tempo: Um
Estudo Sobre a A¢ao dos Pedagogos em Espacos nao Escolares. Monografia (Graduagdo em

Pedagogia). Centro de Educacdo da Universidade Federal de Pernambuco, Recife, PE, 2013.
LISPECTOR, Clarice. A Paixao Segundo G.H. Rio de Janeiro: Rocco, 2009.

LISPECTOR, Clarice. A Descoberta do Mundo. Rio de janeiro: Rocco, 1999.

LUET, Celso Pedro. Minidicionario Luft. Sio Paulo: Atica. 1998.

MACHADO, Nilson José. Notas para uma Antropologia da Dadiva. Seminarios Abertos de

Po6s-Graduagdao Grupo de Estudos em Epistemologia e Didatica. Sdo Paulo, 2004. Disponivel
em: https://www.nilsonjosemachado.net/20040305.pdf. Aceso em: 23 jul. 2022.

MARTINES, Paulo Ricardo. A Interpretagdao do Proslogion por Karl Barth. Trans/Form/Acao,
v. 19, p. 231-239, 1996. Disponivel em: https://doi.org/10.1590/S0101-31731996000100018.
Acesso em: 25 set. 2018.

MENDONCA, Monalize Ribeiro de. O Conceito de Cifras da Transcendéncia em Karl
Jaspers: possibilidades de compreensao espiritual-existencial na arte de contar historias. 2019.

131 f. Dissertacdo (Mestrado em Educagdo). Universidade Federal de Pernambuco, Recife,

2019.

MICHAELIS. Dicionario Brasileiro da Lingua Portuguesa. Disponivel em:

https://michaelis.uol.com.br/busca?id=nleG. Acesso em: 23 jul. 2022.

MONTEBELLER, J.V. Apresentagdo. /n: BUBER, Martin. Histérias do Rabi. Sio Paulo:
Perspectiva (Cole¢ao Judaica / dirigida por J. Guinsburg), 1967.

MORA, Jos¢ Ferrater. Diccionario de Filosofia. Buenos Aires: Editorial Sudamericana, 1971.

MORALIS, Regis. Educa¢ao Contemporanea: olhares e cenarios. Campinas: Alinea, 2003.


https://www.nilsonjosemachado.net/20040305.pdf
https://doi.org/10.1590/S0101-31731996000100018
https://michaelis.uol.com.br/busca?id=n1eG

336

MORAIS, Regis. Espiritualidade e Educacao. Campinas: Centro Espirita Allan Kardec —
Depto. Editorial, 2002.

OLINTO, Antonio. Minidicionario Antonio Olinto da Lingua Portuguesa. S3ao Paulo:

Moderna, 2001.

OLIVEIRA, Loélio Lourenco de; PENNA, J. B. Damasco. Pequeno Dicionario da Lingua

Filoséfica. Sao Paulo: Companhia Editora Nacional, 1968.

PARADA FILHO, Carlos Jodo. Entre Sentidos e Saberes: a religido na educacio universitaria
(um estudo de caso: a FE-UFF). 2006. 207 f. Tese (Doutorado em Educacdo). Universidade
Estadual de Campinas, Campinas, 2006.

PARREIRA, Gizele Geralda. O Sentido da Educa¢ao em Martin Buber. 2010. 177 f. Tese

(Doutorado em Educacao). Pontificia Universidade Catdlica de Goias, Goiania, 2010.

PASCAL, Blaise. Pensamentos. Traducdo: Sérgio Milliet. Rio de Janeiro: Ediouro, 1979.

PASSOS, Joao Décio. No lugar de Deus — Ensaios (neo)teocraticos. Sao Paulo: Paulinas,

2021.

PENA, Alexandra Coelho. “Toda vida atual é encontro”: contribui¢des de Martin Buber para a
Educagdao. Educacdo, v. 42, n. 3, p. 506-513, 31 dez. 2019. Disponivel:
http://educa.fcc.org.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1981-25822019000300506.
Acesso em: 23 jul. 2022.

PENA, Alexandra Coelho. Para Explicar o Presente Tem que Estudar a Historia do Passado:
narrativas de profissionais de escolas comunitarias de educagdo infantil da baixada fluminense.
2015. 165 f. Tese (Doutorado em Educagao). Pontificia Universidade Catolica do Rio de Janeiro,
Rio de Janeiro, 2015.


http://educa.fcc.org.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1981-25822019000300506

337
PENA, Alexandra Coelho; NUNES, Maria Fernanda Rezende; KRAMER, Sonia. Formagao

Humana, Visao de Mundo, Didlogo e Educagdo: A Atualidade de Paulo Freire e Martin Buber.
Educac¢ao em Revista, v. 34, 2018. Disponivel em: https://doi.org/10.1590/0102-4698172870.
Acesso em: 02 abr. 2021.

PEREIRA, Eli Chiu. Buscando Caminhos entre a Violéncia e Fé: um estudo sobre a
adolescéncia delinquente. 2003. 124 f. Dissertagdo (Mestrado em Educagdo). Universidade

Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2003.

PROGRAMA ESCOLA SEM PARTIDO. O que ¢ o Programa Escola Sem Partido.
Disponivel em: http://escolasempartido.org/programa-escola-sem-partido/. Acesso em: 22 ago.

2021.

RESPONSBAILIDADE. /n: PRIBERAM, Dicionario Priberam da Lingua Portuguesa.

Disponivel em: https://dicionario.priberam.org/responsabilidade . Acesso em: 08 set. 2021.

QUERETTE, Suzana Cortez Moraes. Didlogo e Educacio: estudo comparativo sobre o
conceito de didlogo no pensamento filoséfico de Paulo Freire e de Martin Buber. 2007. 157 f.

Dissertagdo (Mestrado em Educacdo). Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2007.

REZENDE, Antonio Muniz de. Concep¢des Fenomenologicas da Educacido. Siao Paulo:
Cortez, 1990.

ROHR, Ferdinand. A apropriagio de uma fé filos6fica como intengdo formativa de Karl Jaspers.
Eccos Revista  Cientifica, n. 38, p. 17-29, 2015a. Disponivel em:
https://periodicos.uninove.br/index.php?journal=eccos&page=article&op=view&path%5B%5
D=6026&path%5B%5D=3137. Acesso em: 15 jan. 2016.

ROHR, Ferdinand. Contribuicées da Fé Filoséfica de Jaspers a Conceituacio da
Espiritualidade. Recife: UFPE, 2016a. (Mimeo).

ROHR, Ferdinand. Didlogos em Educacio e Espiritualidade. Recife: Universitaria da UFPE,
2010.


https://doi.org/10.1590/0102-4698172870
http://escolasempartido.org/programa-escola-sem-partido/
https://dicionario.priberam.org/responsabilidade
https://periodicos.uninove.br/index.php?journal=eccos&page=article&op=view&path%5B%5D=6026&path%5B%5D=3137
https://periodicos.uninove.br/index.php?journal=eccos&page=article&op=view&path%5B%5D=6026&path%5B%5D=3137

338

ROHR, Ferdinand. Educa¢io e Espiritualidade: contribui¢des para uma compreensio

multidimensional da realidade, do homem e da educagao. 1. ed. Sao Paulo: Mercado das Letras,

2013a.

ROHR, Ferdinand. Espiritualidade e Educacdo: Algumas Delimitacdes. Recife: UFPE, s/d.
(Mimeo).

ROHR, Ferdinand. Etica ¢ Educagdo: caminhos buberianos. Educaciio em Revista, Belo

Horizonte, v. 29, n. 02, p. 115-142, jun. 2013b.

ROHR, Ferdinand. Filosofia da Educacio e Formacio Filoséfica do Educador. Porto,
Portugal. 2014. (Mimeo).

ROHR, Ferdinand. Formacio Filosofica do Educador. 2015b. Revista Itinerarios de Filosofia
da Educacao. Disponivel em:

http://ojs.letras.up.pt/index.php/itinerariosfe/issue/view/46/showToc. Acesso em: 14 jan. 2016.

ROHR, Ferdinand. Intuigdo: Lacuna na Teoria Educacional? /n: Anais do XIV Encontro de
Pesquisa Educacional do Nordeste, 1999, CD-ROM, 1999.

ROHR, Ferdinand. Reflexdes em torno de um possivel objeto epistémico proprio da Educagio.
2007. Revista Pro-Posicdes. 2007, vol. 18, n. 1 (52), p. 51-70. Disponivel em:
https://www.fe.unicamp.br/pf-fe/publicacao/2401/52-dossie-rohrf.pdf. Acesso em: 10 mar.
2012.

ROHR, Ferdinand. The subject-object-relationship in Karl Jaspers’ Perinechonlogy — A
contribution to an education for opmnness and existential realization. ETD - Educacio
Tematica Digital, v. 18, n. 3, p. 596-613, ago. 2016b. Disponivel em:
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/etd/article/view/8646186/13379. Acesso em:
10 dez. 2018.

RUSS, Jacqueline. Dicionario de Filosofia. Sdo Paulo: Editora Scipione, 2003.


http://ojs.letras.up.pt/index.php/itinerariosfe/issue/view/46/showToc
https://www.fe.unicamp.br/pf-fe/publicacao/2401/52-dossie-rohrf.pdf
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/etd/article/view/8646186/13379

339

SANDRINI, Marcos. Religiosidade e Educacio no Contexto da Poés-Modernidade: da
ambivaléncia da fixacdo e da flutuagdo a aporia do amor. 2007. 244 f. Tese (Doutorado em

Educacdo). Pontificia Universidade Catolica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2007.

SANTIAGO, Maria Betania do Nascimento. Didlogo e Educa¢ao: o pensamento pedagogico
em Martin Buber. 2008. 346 f. Tese (Doutorado em Educa¢ao). Universidade Federal de
Pernambuco, Recife, 2008.

SANTIAGO, Maria Betania do Nascimento; ROHR, Ferdinand. Formagio e didlogo nos
discursos de Martin Buber. /n: 29* Reuniio Anual da ANPED, Caxambu, MG: 2006.
Disponivel em: http://29reuniao.anped.org.br/trabalhos/trabalho/GT17-
2672%E2%80%941Int.pdf. Acesso em: 13 mai. 2021.

SANTOS, Marcelo Gongalves. Espiritualidade, Intuicio e Razio: contribui¢des a formacao
humana no pensamento de RShr e no espiritismo. Dissertagdo (Mestrado em Educacao).

Universidade Federal Pernambuco, Recife, 2016.

SANTOS, Roberta Gulart. Reflexdes em Torno da Questdo da Meta Educacional no
Pensamento Filoséfico e Pedagogico de Karl Jaspers. 131 f. Dissertagao (Mestrado em

Educagao). Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2010.

SCHOLEM, Gershom. O Golem, Benjamin, Buber e Outros Justos: Judaica I. Sdo Paulo:
Perspectiva, 1994.

SCUSSEL, Marcos André. Religiosidade Humana e Fazer Educative. 2007. 177 f.
Disserta¢dao (Mestrado em Educac¢do). Pontificia Universidade Catélica do Rio Grande do Sul,

Porto Alegre, 2007.

SIDEKUM, Antonio. A Intersubjetividade em Martin Buber. Caxias do Sul: Universidade
de Caxias do Sul, 1979.


http://29reuniao.anped.org.br/trabalhos/trabalho/GT17-2672%E2%80%94Int.pdf
http://29reuniao.anped.org.br/trabalhos/trabalho/GT17-2672%E2%80%94Int.pdf

340
SILVA, Claubervan Lincow. Agostinho e Pelagio Acerca da Relacio entre o Livre-Arbitrio

Humano e a Soberania Divina: uma analise em confronto com o incompatibilismo libertario
moderno. 2019. 169 f. Dissertacdo (Mestrado em Filosofia). Universidade Federal de

Pernambuco, Recife, 2019.

SILVA, Claudio Fernando da. Caminhos Buberianos na Formacao Continuada de
Professores: uma perspectiva de humanizagdo a educacdo. 2017. 125 f. Dissertagdo (Mestrado

em Educagdo). Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2017.

SILVA, Ezir George. Fenomenologia da Metafisica do Ser e do Ter: contribui¢des do
pensamento filoséfico de Gabriel Marcel para a educacdo numa perspectiva da formacao
humana. Tese (Doutorado em Educag¢do). Universidade Federal de Pernambuco, UFPE, Recife,

PE, 2014.

SILVA, Aline de Fatima Sales. Idade Média por uma Fé Raciocinada: uma leitura em Santo
Agostinho ¢ Sdo Tomas de Aquino. Revista Eletronica do Curso de Pedagogia do Campus
Jatai -  UFG, vol. 7, n. 2, p- 1-9, 2009. Disponivel em:
https://www.revistas.ufg.br/rir/article/view/20388. Acesso em: 30 abr. 2019.

SILVA, Franklin Leopoldo E. Fé e Razdo na Apologia da Religido Crista de Pascal. Cadernos
de Historia e Filosofia da Ciéncia, vol. 11, n. 1, p. 29-44, 2001. Disponivel em:
https://www.cle.unicamp.br/eprints/index.php/cadernos/article/view/633. Acesso em: 29 abr.

2019.

SORJ, Bila. Anti-semitismo na Europa hoje. Novos Estudos CEBRAP, n. 79, p. 97-115, 2007.
Disponivel em: https://doi.org/10.1590/S0101-33002007000300005. Acesso em: 03 jan. 2019.

TUNES, Elizabeth. Estudos sobre a teoria histérico-cultural e suas implicagdes educacionais.
Fractal, Revista Psicol., v. 27, n. 1, p. 7-11, abr. 2015. Disponivel em:
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1984-
02922015000100007&Ing=en&nrm=iso. Acesso em: 05 mar. 2021.



https://www.revistas.ufg.br/rir/article/view/20388
https://www.cle.unicamp.br/eprints/index.php/cadernos/article/view/633
https://doi.org/10.1590/S0101-33002007000300005
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1984-02922015000100007&lng=en&nrm=iso
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1984-02922015000100007&lng=en&nrm=iso

341
UOL NOTICIAS. Raio-x da ONU apresenta Brasil como pais com “discriminagio estrutural”.

Disponivel em: https://noticias.uol.com.br/ultimas-noticias/agencia-estado/2017/04/20/raio-x-

da-onu-apresenta-brasil-como-pais-com-discriminacao-estrutural.htm?cmpid=copiaecola.

Acesso em: 13 dez. 2019.

VON ZUBEN, Newton Aquiles. Emuna e pistis: a no¢ao de fé no pensamento de Martin Buber.

Dossié: Imaginario e Didlogo Inter-religioso, v. 15, n. 45, p. 134-162, jan./mar. 2017.

VON ZUBEN, Newton Aquiles. A revelacdo no pensamento de Martin Buber. 2015. /n: Anais
do V Congresso da ANPTECRE: Parana, v. 5, 2015.

VON ZUBEN, Newton Aquiles. A questao do inter-humano: uma releitura de Eu e Tu de Martin
Buber. Revista Sintese, Belo Horizonte, v. 35, n. 111, 2008.

VON ZUBEN, Newton Aquiles. Introdu¢do. /n: BUBER, Martin. Eu e Tu. Tradugao do alemao,

introducao e notas: Newton Aquiles von Zuben. 8.ed. Sdo Paulo: Centauro, 2004.

XAVIER, Rosineide Barbosa. A Compreensio de Diilogo em uma Experiéncia de
Construciao Coletiva do Projeto Politico-Pedagogico: um estudo a luz do pensamento de
Martin Buber e Paulo Freire. 2009. 127 f. Dissertacdo (Mestrado em Educagdo). Pontificia
Universidade Catolica de Sao Paulo, Sao Paulo, 2009.


https://noticias.uol.com.br/ultimas-noticias/agencia-estado/2017/04/20/raio-x-da-onu-apresenta-brasil-como-pais-com-discriminacao-estrutural.htm?cmpid=copiaecola
https://noticias.uol.com.br/ultimas-noticias/agencia-estado/2017/04/20/raio-x-da-onu-apresenta-brasil-como-pais-com-discriminacao-estrutural.htm?cmpid=copiaecola

	24d204c6eb0cb193198f4fe79fff4ac3a4b342653a828bac58b6d11785eb6cae.pdf
	0fd811bd2faeb2652a77e10cfef824b48948f9b1279f44c331c7a5dad5d58636.pdf
	24d204c6eb0cb193198f4fe79fff4ac3a4b342653a828bac58b6d11785eb6cae.pdf

