
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE EDUCAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO 

DOUTORADO EM EDUCAÇÃO 

 

 

 

 

 

ANA GREGÓRIA DE LIRA 

 

 

 

 

 

O RESSOAR DA FÉ NO PROCESSO DE FORMAÇÃO HUMANA: 

DESVELAMENTOS SOBRE O CAMINHO DE AQUISIÇÃO E DE AFIRMAÇÃO DE 

UMA FÉ PRÓPRIA EM MARTIN BUBER 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2022 



 

 

ANA GREGÓRIA DE LIRA 

 

 

 

 

O RESSOAR DA FÉ NO PROCESSO DE FORMAÇÃO HUMANA: 

DESVELAMENTOS SOBRE O CAMINHO DE AQUISIÇÃO E DE AFIRMAÇÃO DE 

UMA FÉ PRÓPRIA EM MARTIN BUBER 

 

 

 

 

Tese de Doutorado apresentada ao Núcleo de 

Educação e Espiritualidade, do Centro de 

Educação (NEE/CE) da Universidade Federal 

de Pernambuco (UFPE) – Doutorado em 

Educação. 

 

Orientador: Prof. Dr. Ferdinand Röhr 

Coorientador: Prof. Dr. Ezir George Silva 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2022  



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

           Catalogação na fonte 

                Bibliotecária Anaíse de Santana Santos, CRB-4/2329 

 

 
 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

L768r                Lira, Ana Gregória de. 

               

caminho de aquisição e de afirmação de uma fé própria em Martin Buber. / 

Ana Gregória de Lira.  – Recife, 2022. 

          341 f.: il. 
  

         Orientador: Ferdinand Röhr. 

         Coorientador: Ezir George Silva.  

            Tese (Doutorado) - Universidade Federal de Pernambuco, CE.  Programa 

de Pós-graduação em Educação, 2022. 

Inclui Referências. 
  

 

        1. Fé própria.  2. Formação humana. 3. Martin Buber. I. Röhr, Ferdinand. 

(Orientador). II. Silva, Ezir George. (Coorientador). III. Título. 

                             
 

                  370 (23. ed.)                                                              UFPE (CE2023-042) 

O ressoar da fé no processo de formação humana: desvelamentos sobre o



 

 

ANA GREGÓRIA DE LIRA 

 

 

O RESSOAR DA FÉ NO PROCESSO DE FORMAÇÃO HUMANA: 

DESVELAMENTOS SOBRE O CAMINHO DE AQUISIÇÃO E DE AFIRMAÇÃO DE 

UMA FÉ PRÓPRIA EM MARTIN BUBER 

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-Graduação 

em Educação da Universidade Federal de 

Pernambuco, como requisito parcial para a obtenção 

do título de doutora em Educação. 
 

 

Aprovada em: 03/11/2022. 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

________________________________________ 

Prof. Dr. Ferdinand Röhr (Orientador) 

Universidade Federal de Pernambuco - UFPE 

 

 

_________________________________________ 

Prof. Dr. Ezir George Silva (Examinador Interno) 

Universidade Federal de Pernambuco - UFPE 

 

 

_________________________________________ 

Prof. Dr. Alexandre Simão de Freitas (Examinador Interno) 

Universidade Federal de Pernambuco – UFPE 

 

 

_________________________________________ 

Profª. Drª. Maria Betânia do Nascimento Santiago (Examinadora Externa) 

Universidade Federal de Pernambuco – UFPE 

 

 

_________________________________________ 

Profª. Drª. Conceição Clarete Xavier Travalha (Examinadora Externa) 

Universidade Federal de Minas Gerais – UFMG 

  



 

 

DEDICATÓRIA 

 

Dedico o presente estudo às memórias das minhas avós Nenzinha, Rita, Zefinha e Lalinha. 

As minhas duas primeiras avós estiveram presentes desde o meu nascimento. Elas são símbolos 

de perseverança e resiliência. Ambas, em uma época marcada pelo patriarcalismo e pelo 

machismo, decidiram não se submeter aos desmandos dos seus maridos e assumiram a 

responsabilidade por suas vidas e pelas vidas dos seus filhos. Mesmo sendo analfabetas, elas 

lutaram para que seus filhos pudessem ter acesso a uma outra realidade através da tão falada 

Educação. Foram essas duas mulheres, a partir de suas decisões, que permitiram que esse 

trabalho pudesse começar a ser escrito, posto que, com suas vidas, elas mudaram o rumo da 

história de várias gerações. As minhas duas últimas avós me foram presenteadas pelo próprio 

curso da vida. Vovó Zefinha encarnava a própria suavidade da vida, seu olhar era doce e 

acolhedor; mesmo em momentos difíceis, ela preservava uma sublime serenidade. Vovó 

Lalinha tinha uma presença forte, um olhar persistente na sempre renovada possibilidade de 

sermos melhores, apesar das vicissitudes; ela nos fazia perceber que a vida exige de nós 

decisões que muitas vezes não são fáceis, mas são necessárias. Ter tido o privilégio de ter a 

presença dessas mulheres em minha vida criou em mim o embrião da perseverança, resiliência, 

acolhimento e determinação. Todas, cada uma a seu modo, me ensinaram a enfrentar a vida e 

a acreditar em dias melhores. Assim, as linhas aqui escritas se veem coloridas pelo ressoar 

de suas presenças em minha vida. 

  



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Só existimos dentro de uma relação, a partir dos vínculos que estabelecemos. Hoje, 

olhando para minha trajetória, a qual nunca foi só minha, penso que tudo o que acabei estudando 

nos últimos quinze anos foram temas que sempre fizeram sentido para minha existência; foram 

assuntos que, antes de serem teorizados, já me afetavam. Assim, esse trabalho que aqui se 

apresenta é fruto das relações, dos vínculos estabelecidos ao longo de uma vida e, de forma 

alguma, poderia ser considerado apenas meu. Por isso, às pessoas que me 

possibilitaram/possibilitam existir e que contribuíram com a concretização desse estudo, meu 

muito obrigada! 

Peço licença aos leitores, nesse momento, para agradecer de forma particular às pessoas 

a quem este trabalho também pertence. Minha eterna gratidão! 

Às minhas avós Nenzinha, Rita, Zefinha e Lalinha. Pois, como diria Clarice Lispector 

(1999, p. 73), “Tenho recebido olhares que valem por uma reza”; os olhares de vocês eram uma 

espécie de reza, de acolhimento existencial. 

Aos meus pais, Valdilene e Naercio, pelo Amor expresso em cuidado, doações, em 

acolhimento, em renúncia, em educação, em orações, em disponibilidade a mim e a Cecília. 

Com vocês, aprendi que a Educação não é uma utopia, é uma realidade pela qual devemos lutar 

sempre; aprendi também que quem luta nunca luta sozinho. “Eu apenas queria que vocês 

soubessem. Que esta menina hoje é uma mulher. E que esta mulher é uma menina. Que colheu 

seu fruto, flor dos seus carinhos. [...] E que a atitude de recomeçar é todo dia, toda hora. É se 

respeitar na sua força e fé. [...]”. Gratidão, meus pais, por tudo e por tanto. 

À minha irmã, Camila Soledade, por tanto amor, por tanta generosidade, por tanta 

presença em minha vida e na vida da minha filha. Sou o que sou ante a sua presença, e não 

poderia ser diferente. “Eu vi a mulher preparando outra pessoa. O tempo parou pra eu olhar 

para aquela barriga” [Eu queria saber qual seria o seu futuro!]; “A vida é amiga da arte. É a 

parte que o sol me ensinou” [A sua luz iluminou e ilumina meu caminho; assim, descobri que 

mais importante do que saber qual seria o seu futuro era ter você no presente]. “Por isso uma 

força me leva a cantar. Por isso essa força estranha.” [Se em muitos momentos não desisti, foi 

por poder caminhar ao seu lado. Foi por essa “força estranha” que você sempre me emanou e 

emana. A você minha irmã, minha gratidão; que possamos nos encontrar em tantas outras 

jornadas! 



 

 

Ao meu cunhado Carlos, pelo bem-estar instaurado pela sua presença na vida de toda a 

nossa família, mas, principalmente, pela atenção, carinho e dedicação que genuinamente você 

sempre dedicou/dedica à minha filha. 

Ao time do qual orgulhosamente faço parte! Rique, Thiago, Bela, Manu e Holney: vocês 

não imaginam o quanto a presença de cada um de vocês me devolve o meu lugar no mundo. 

Quantas conversas, quantos abraços apertados, quanto compartilhar de sonhos e perrengues, 

quantas aprendizagens, quantas transcrições de orientações, quantas traduções, quantas 

gravações de vídeo, quanto acolhimento, quanto tempo dedicado a Cecília para que eu pudesse 

ter tempo para fazer um trabalho, quanto Amor! Sou muito mais eu na presença de vocês. 

Às minhas tias de coração: Tia Catarina, Tia Lêda, Tia Luciana, Tia Beliza, Tia Virgínia, 

Tia Serra, Tia Lenilda. Deus me agraciou com a presença de vocês em minha vida. Vocês, que 

me acolheram/acolhem como a uma filha, que cuidaram/cuidam de mim, que torcem por cada 

conquista minha e que são capazes de ser presença, tanto nos momentos bons, quanto nas 

situações mais desafiadoras. Poder partilhar minha existência com vocês é um presente que 

Deus me deu. 

Ao meu Tio Carlos, pela generosidade de dividir comigo os sonhos e a concretização 

deles. Pela autêntica torcida pela minha felicidade. Acho que, desde que me entendo como 

pessoa, o senhor esteve ao meu lado. Para mim, o senhor sempre foi uma referência, uma pessoa 

com a qual queria ser parecida quando crescesse, seja pela sua letra, pela forma franca em 

encarar as situações, pela sua organização, pela sua dedicação aos estudos, pelo seu 

comprometimento para com os seus educandos, pela sua responsabilidade para com os que 

estão à sua volta. 

À Rai, pelo acolhimento à minha existência, pelas orações, pela escuta generosa, pelo 

exemplo de pessoa que encarna o papel de educar com todo o comprometimento tão necessário 

a essa tarefa. Você me inspira a ser uma educadora melhor. 

Aos meus Tios Dilson e Tonho. Sempre pude contar com a disponibilidade de vocês em 

tornar minha vida mais possível, não tenho como agradecer as incontáveis vezes que me 

resgataram e me devolveram a paz. 

A Georgia, Flavinha, Toinha, Flávio, Felipe e Fernanda pelas boas energias emanadas 

através de uma oração, de uma palavra, de uma sopa, de uma mensagem, de um ensinar a Cecília 

uma tarefa ou de levá-la para passear enquanto eu estudava, de uma carona, de organizar uma 

festinha ou até mesmo de uma ida à uma farmácia para comprar um remédio enquanto eu estava 



 

 

doente. Esses e tantos outros momentos do cotidiano foram e são coloridos pela disponibilidade 

de vocês. 

Ao meu sogro Braz, pela promoção do bem que ele instaura durante suas visitas, pela 

compreensão de nossas ausências e pelo seu aceitar espontâneo da minha existência, pelo amor 

que emana. 

Às minhas sogras (Simone e Gilda), pela compreensão em relação às ausências, pelas 

orações, pelas palavras de encorajamento, pelas boas energias e pelo amor que chega através 

de suas ações. 

Aos anjos que fizeram e fazem parte da minha vida, posto que, como diz um dos 

ensinamentos hassídicos, os anjos nascem da ajuda realmente dada; sendo assim, minha 

gratidão a alguns desses anjos que Deus colocou em meu caminho, em diferentes momentos da 

minha trajetória: Thati, Delly, Olga, Tácia e Elenn, por estarem ao meu lado há quase duas 

décadas, sonhando, lutando, chorando, sorrindo, sendo felizes pelo simples fato de nos 

encontrarmos; não imagino minha vida sem vocês, minhas amigas. Mitsy, Renata, Bia, Betânia, 

Felipe Joaquim e Marcelo, por me possibilitarem ver que o mundo era muito maior que o meu 

limitado mundo. Foi graças à relação que estabeleci com vocês que tive forças para seguir, 

numa época em que acreditava não ter mais nada de bom a oferecer ao mundo. Rosicleide 

Xavier e Ana Paula, por me acolherem, por compartilharem comigo vários aprendizados, pela 

franqueza das palavras, pelas inúmeras trocas, pelo cuidado, pela confiança e pelo carinho. 

Admiro muito vocês e, mesmo não trabalhando mais juntas, sinto que uma parte de mim é 

guiada pelos ensinamentos de vocês; acho que vocês não sabem, mas as inquietações que deram 

início a esse trabalho foram oriundas, principalmente, das interações com vocês. Jane que, 

desde que chegou em nossas vidas, trabalha, junto com a gente, para que nossa casa seja um lar, 

um ambiente onde possamos nos sentir bem; também pela aceitação e dedicação a Cecília; não 

tenho palavras para agradecer o cuidado e o amor que você nos transmite com suas atitudes. 

Drª Rejane pelo apoio, acolhimento e contribuição não só no processo de formação de Cecília, 

mas também no de Rodrigo e no meu. Joana Gonçalves, por me acolher, desde o primeiro 

momento, por confiar em mim, por lutar comigo pela concretização desse trabalho. Eu, que 

parecia um animal ferido quando a conheci, fui, através de suas atitudes, cicatrizando as feridas 

e voltando a acreditar na existência de pessoas boas em cargos de poder. A senhora, com a sua 

simplicidade, me ensina cotidianamente a permanecer no mundo da Educação de forma 

responsável. Socorro, pelas conversas, pelas caronas, pela escuta atenta, pelo carinho, pela 



 

 

preocupação, pela sua luta por um mundo mais justo e plural. Dona Selma e Sr. Sérgio, pela 

disponibilidade e o cuidado desde a primeira interação que tivemos. Numa época em que não 

podíamos estar presentes na vida das pessoas que amamos, vocês, através dos seus trabalhos e 

das suas presenças, cuidaram deles por nós; mais do que fornecer alimentos, vocês oferecem 

cuidado, zelo e carinho. Rosana e Elder que, generosamente, nos ofereceram um espaço para 

que pudéssemos viver de forma mais tranquila. Rodrigo Lucas que, gentilmente, sempre se faz 

presente em minha vida, na vida da minha família e na vida de meus educandos. Michele e 

Edson que numa época difícil de nossas vidas nos acolheram e de forma única nos devolveram 

a paz que tanto havia sido subtraída de nossas vidas. 

Às pessoas que coloriram/colorem minha existência a partir de suas presenças nos 

diversos ambientes de trabalho em que passei e em que estou passando: Ana Cláudia, Gisele, 

Dona Josefa, Sr. Gerson, Antônio Souza, Dona Edileuza, Nathalia, Nezias, Silbert, Valéria 

França, Joselma, Rosineide, Dona Enivalda, Isis Fragoso, Patrícia Leite, Marilda, Cláudia 

França, Ivanildo Júnior, Rosely Conrado, Roberta Luz, Fátima Buonora, Erlane, Fátima 

Campelo, Carmem, Elisângela, Carlos e Telma. Suas presenças em meu cotidiano foi o que 

muitas vezes me permitiu continuar a caminhar, as suas palavras de incentivo e força me 

acolhiam/acolhem e tornam mais leves as situações de trabalho que nem sempre são fáceis. 

A algumas pessoas queridas que torcem, rezam, ajudam e acolhem a Cecília, a Rodrigo 

e a mim: Eliane, Ranieri, Lícia Magno, Sr. Marcone, Eduardo, Pedro, Dani, Renata Cabral, 

Danilo, Dani, Mayara, Dona Nalda, Pedro, Gustavo, Ju, Mizael, Silvânia, Dayse e Jaci. 

A Mário e à sua esposa pela ajuda na tradução de um dos livros estudados e a Julienne 

por gentilmente aceitar o convite de revisar o nosso texto. 

A alguns seres humanos que, infelizmente, já não se encontram tão presentes em meu 

cotidiano, mas que seguem comigo em meu coração. Assim, gratidão ao grupo dos ordinários, 

pelas lembranças das noites das sextas-feiras regadas a vinho, pizza, boas conversas, risadas e 

sonhos sonhados juntos. Muitas vezes foram as memórias dessas nossas noites que me 

permitiram não sucumbir ante as intempéries; ao Inclujovem, lugar onde apreendi que posso 

concordar e discordar, nem por isso vou deixar de ser acolhida. Aos estudantes, os quais me 

foram confiados participar dos seus processos de Educação, ao longo desses anos em que sou 

educadora. Cada um de vocês foi/é importante nessa minha trajetória; ao NEIMFA, pelo 

acolhimento a algumas das pesquisas que fiz e por me mostrar o quanto uma dádiva tem o poder 

de mudar vidas. A Tio Paulo, por doar parte do seu tempo para cuidar de mim e me possibilitar 



 

 

ter tantas memórias felizes da minha infância. A Rosinha, Sr. Braz, Sr. Antônio e Dona Regina 

pelo incentivo, apoio em uma das fases da minha jornada (águas e chocolates para fazer o 

vestibular, passagens, livros...). Aos(às) companheiros(as) de jornadas acadêmicas, de viagens 

de ônibus, conversas de parada, de grupos de estudo porque o bem que circula reverbera mesmo 

depois de tanto tempo. Obrigada pelas boas energias e pelos aprendizados compartilhados: 

Monalize, Roberta Gulart, Cláudio Fernandes, Ana Paula Mota, Elizângela, Veridiana Alves, 

Cassiana Maria, Alessandra Santos, Manuela Souza, Gisele, Beth, Paula, Amanda Kelly, Milena, 

Musa Antonino, Vaninha, Luciene, Dayane, Poly, Janeh, Nayana, Júlia, Antonieta, Fabiana 

Moura, Sílvia, Andrea, Marco, Leandro, Sidney, Doriele, Marcela, Felipe, Morgana, Monalisa, 

Josemar e Thayanne. Às minhas amigas Manuela Dias e Laila Anine, por dividirem comigo, 

mesmo que à distância, as angústias de uma folha em branco e a felicidade das conquistas ao 

longo desses últimos cinco anos. 

A toda equipe que compõe o Programa de Pós-Graduação em Educação da UFPE. Um 

obrigado especial à Morgana, que, num período difícil, em que realizar as burocracias me 

custava existencialmente muito, ela pôde mais do que dirimir minhas dúvidas sobre alguns dos 

processos burocráticos. Através de sua atenção, ela me acolheu enquanto ser humano. Obrigada 

também à Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES), pelo 

financiamento da pesquisa. 

Aos homens/mulheres-educadores(as) com os quais tive o privilégio de ter sido 

educanda. Vocês me ensinaram mais do que conteúdos; me afetaram, me possibilitaram refletir 

sobre mim mesma e sobre minha existência no mundo: Tia Maria, Tia Aninha, Cristiane 

Monteiro, Telzita, Alexandre Luna, Marta Luna, Alexandre Estevão, Alexandre Beltrão, Ericka, 

Rosilda Arruda, André Ferreira, Thereza Didier, Daniel Rodrigues, Flávio Brayner, Rafaella 

Asfora, Danielle Bastos, Wilma Pastor, Evson Malaquias, Ana Lúcia Borba, Kátia Ramos, 

Dayse Moura, Cristiane Pessoa, Everson Melquíades, Rosinalda Telles, Clarissa Martins, Paula 

Eugênia, Artur Morais. Ao professor Ezir, pela disponibilidade, colaboração, compreensão e 

atenção na tessitura dessa pesquisa. À professora Betânia, por me possibilitar presenciar o 

extrapolar do vínculo entre educador e educando. Presenciei o cuidado amoroso da senhora com 

o professor Ferdinand, quando ele se encontrava no hospital. Não tenho como expressar em 

palavras o que vi, mas apenas enfatizo que carrego aquela imagem no coração. À professora 

Teca, que, de forma singular, nos faz sentir em casa a partir da sua forma de existir e de ensinar. 

Ao professor Alexandre Freitas, pelas dádivas de si que perpassam suas aulas. Tive o privilégio 



 

 

de poder estudar com o senhor em diferentes momentos da minha vida universitária e em todos 

eles me senti cuidada e acolhida. Quero aqui registrar que uma de suas palavras me acompanha 

desde o segundo período da minha graduação: “quando compramos, de fato, um projeto, 

arcamos com as suas consequências”. Assim, professor, todas as vezes que me lanço em um 

projeto, tenho essas palavras a me guiar. À professora Tatiana Araújo, a quem hoje posso 

chamar de amiga. Não tenho como agradecer os livros, as passagens, as inscrições em 

congressos, a ajuda mensal quando saí da Prefeitura do Recife, as viagens de carros, a procura 

de casa para alugar, a confiança com a qual sempre me acolheu, a generosidade em nos ensinar 

sobre a escrita de um projeto de pesquisa, os ‘puxavancos’ de orelha quando dizia que não 

conseguiria apresentar algum trabalho, a paciência em ter uma orientanda que é mãe, a sua 

Humanidade no momento da minha exoneração da Prefeitura do Recife; pela presença sempre 

generosa e educativa em minha vida, e na vida de minha família, nosso muito obrigada. 

São tantas coisas a agradecer, Professor Ferdinand, que vou me limitar a apenas algumas 

delas... Primeiramente, agradeço pelo seu exemplo de coerência, de honra e de bom humor! 

Obrigada também por me acolher em sua vida para além dos muros da Universidade e pela 

confiança depositada em mim. Gratidão por me ensinar, com sua presença no mundo, que “se 

mantermos um convívio sagrado com nosso pequeno mundo, que nos é familiar [...] então 

estamos promovendo, no lugar onde vivemos, uma moradia de Deus, estamos permitindo que 

Ele entre” (BUBER, 2011, p. 49). Por tudo isso e por tanto mais, obrigada meu eterno orientador! 

Ao amigo Antonio Mattos. É difícil colocar em palavras nossos agradecimentos a você, 

porque achamos que todas as linhas que mais expressam o que realmente queríamos dizer, neste 

trabalho, foram escritas a partir de você e para você. Assim, amigo, pedimos licença para 

agradecermos através das palavras de Clarice Lispector, por acreditarmos que, através das 

palavras dela, possamos transmitir nossos agradecimentos: “A vida me fez de vez em quando 

pertencer, como se fosse para me dar a medida do que eu perco não pertencendo. E então eu 

soube: pertencer é viver. Experimentei-o com a sede de quem está no deserto e bebe sôfrego os 

últimos goles de água de um cantil. E depois a sede volta e é no deserto mesmo que caminho”. 

Gratidão, amigo, por nos possibilitar pertencer! 

Ao meu companheiro de vida, ao meu eterno não institucionalizado, a quem posso 

chamar de Tu, Rodrigo. Há tanto pelo que agradecer: são conversas, risadas, reflexões, 

traduções, transcrições, leituras, correções, escritas, pesquisas, escuta, incentivo, abraços, 

doações, não incômodo com os livros espalhados pela casa... E talvez o mais importante, a 



 

 

abertura e a disponibilidade para caminhar juntos, para formar uma família, para querer ser pai 

e me ajudar a ser mãe. “Tem vez que as coisas pesam mais do que a gente acha que pode 

aguentar”, mas ao seu lado, consigo suportar esses momentos. “Felicidade é só questão de ser”; 

aprendi isso estando ao seu lado, porque, a partir da sua forma de Ser, entendi que “Melhor 

viver, meu bem. Pois há um lugar que o sol brilha para você. Chorar, sorrir também e depois 

dançar na chuva quando a chuva vem”. Grata, Amor! 

À minha filha, Mariah Cecília. Talvez esse seja o agradecimento mais difícil a fazer, 

porque não sei nem por onde começar. Sou o que sou porque me tornei sua mãe. Foi preciso o 

seu nascimento para que pudesse iniciar minha jornada na busca por ser um ser humano melhor. 

Sua existência, filha, me impele a procurar uma versão melhor de mim mesma. Mas, como toda 

tentativa, nem sempre consigo acertar e seguimos vivendo com os paradoxos “despencados de 

voos cansativos. Complicados e pensativos. Machucados após tantos crivos. Blindados com 

nossos motivos. [...] E no meio disso tudo, 'tamo tipo... Passarinhos, soltos a voar dispostos. A 

achar um ninho nem que seja no peito um do outro”. Como foi e é importante encontrar um 

ninho em você e saber que você também pode encontrar um ninho em mim. É como você disse, 

certa vez, “somos tipo a dádiva e a fé, eu enquanto uma dádiva e você enquanto a fé”. Você 

realmente é uma dádiva na minha existência e, se posso ser comparada com a fé, é porque antes 

recebi a dádiva de ser sua mãe. Obrigada, filhotinha. 

A Apuh! Sim, não poderia deixar de agradecer ao cachorrinho que encheu/enche nosso 

lar de Vida, numa época cinzenta de nossas vidas. É incrível com um ser é capaz nos devolver 

a dimensão de eternidade da vida. 

Por fim, gostaria de agradecer a Deus por se fazer presente através da presença singular 

de cada uma dessas pessoas. No mais, como já disse, acredito que todas essas pessoas aqui 

citadas contribuíram para o gestar e o desenvolver deste trabalho; o qual não chegou ao fim, 

porque como diria Clarice Lispector, “nem tudo o que escrevo resulta numa realização, resulta 

mais numa tentativa”. E como diria o avô do Pequena Árvore1: “Da próxima vez, será melhor”. 

  

 

1 Personagem do filme “A Educação de Pequena Árvore”. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“[...] Mas sei de uma coisa: meu caminho não sou 

eu, é outro, é os outros. Quando eu puder sentir 

plenamente o outro estarei salva e pensarei: eis o 

meu porto de chegada”. 

(Clarice Lispector) 

“Estou certa de que, enquanto estivermos aos 

cuidados dessa força de fé, aquilo que pareceu 

morto não estará morto, aquilo que pareceu 

perdido também não estará mais perdido, aquilo 

que alguns alegaram ser impossível tornou-se 

nitidamente possível, e a terra que está sem cultivo 

está apenas descansando – à espera de que a 

semente venturosa chegue com o vento, com todas 

as bênçãos de Deus. E ela chegará”. 

(Clarissa Pinkola Estés) 

  



 

 

RESUMO 

 

O contexto no qual se desenvolveu a presente pesquisa foi marcado por várias questões que 

dizem respeito à prática cotidiana e atual dos educadores: como não sucumbir diante da caótica 

realidade educacional? Em que sentido a ação educativa tem contribuído com a formação 

humana dos educandos? O que possibilita aos educadores acreditarem nas potencialidades dos 

seus educandos? Em um primeiro entendimento, talvez fosse a fé o elemento a possibilitar a 

persistência em favor da formação humana de seus educandos. À época, entendia-se a fé como 

uma fagulha de luz que ilumina uma ação humana vívida, ou seja, um possível elo entre nossos 

valores propriamente humanos e nossas ações. Nesse sentido, o objetivo desta pesquisa buscou 

indicar um tipo de fé que fomente o processo singular e único de conquista do sentido da vida 

de cada Ser humano e que possibilite ao pensamento pedagógico uma abordagem do 

desenvolvimento integral do educando, buscando compreender as formas de aquisição e de 

afirmação dessa fé ao longo do percurso existencial. Para tanto, a base metodológica foi 

elaborada a partir de quatro perspectivas: a hermenêutica, a fenomenologia, a teoria da 

multidimensionalidade de Ferdinand Röhr e a essência relacional que marca a filosofia de 

Martin Buber. Assim, chegou-se à elaboração da lente metodológica hermenêutica-

fenomenológica-multidimensional-relacional. Aliada a essa lente, foi feita a escolha de Buber 

como principal teórico a iluminar o caminho de pesquisa. Através do estudo de algumas obras 

e da biografia desse filósofo, desvelou-se um tipo de fé própria a habitar o íntimo de cada 

homem e que o conecta com o seu Ser mais profundo. Na busca por desvelar a fé própria de 

Buber, resgataram-se quatorze momentos, ou fotografias, de sua vida, relacionando-as às suas 

obras. Derivou desse movimento a percepção de que a fé própria de Buber foi sendo desvelada 

a partir de relações autênticas que ele estabeleceu com algumas pessoas, as quais podem ser 

consideradas como educadoras, visto que elas fortaleceram as forças atualizadoras/formativas 

de Buber e, consequentemente, contribuíram para o desenvolvimento de sua integralidade. 

Através da atitude educadora dessas pessoas, cada qual com sua forma singular, Buber acabou 

por ter os seus próprios valores humanos suscitados e, consequentemente, passou a adquirir 

uma fé própria. Isso não se deu através de um processo persuasivo ou impositivo. Então, se a 

presença de pessoas educadoras na vida de Buber foi de suma relevância para sua formação 

humana e para a aquisição de sua fé própria, depreende-se que a afirmação dessa fé, ao longo 

da vida de Buber, e a consequente abertura dele para o estabelecimento de relações autênticas, 

também possibilitaram a outras pessoas seguirem o caminho de aquisição de uma fé própria e 

de seus desenvolvimentos humanos. Assim, as reflexões suscitadas indicam que a fé própria 

precisa ser conquistada por cada homem de forma singular. Dentro desses horizontes, chegou-

se ao desvelamento de que os processos de formação humana e de aquisição de uma fé própria 

fazem parte de um mesmo movimento e que o educador carrega consigo uma grande 

responsabilidade dentro desse processo. 

 

Palavras-chave: fé própria; formação humana; Martin Buber. 

  



 

 

ABSTRACT 

 

The context of this research is marked by several questions that concern the daily and current 

practice of educators: how not to succumb to the chaotic educational reality? In what sense has 

educational action contributed to the human formation of students? What makes it possible for 

educators to believe in the potential of their students? In a first understanding, perhaps faith 

was the element that made it possible to persist in favour of the human formation of its students. 

At the time, faith was understood as a spark of light that illuminates a vivid human action, that 

is, a possible link between our properly human values and our actions. In this sense, this 

research sought to indicate a type of faith that promotes the singular and unique process of 

conquest of the meaning of life of each human being and that allows pedagogical thinking to 

approach the integral development of the student, seeking the forms of acquisition and 

affirmation of that faith along the existential path. Therefore, the methodological basis was 

elaborated from four perspectives: hermeneutics, phenomenology, Ferdinand Röhr's theory of 

multidimensionality and the relational essence that marks Martin Buber's philosophy. Thus, we 

arrived at the hermeneutic-phenomenological-multidimensional-relational methodological 

lens. Allied to this lens, Buber was chosen as the main theorist to illuminate the research path. 

Through the study of some works and the biography of this philosopher, a type of faith was 

revealed to inhabit the depths of each man and that connects him with his deepest Being. In the 

quest to reveal Buber's own faith, fourteen moments, or photographs, of his life were rescued, 

relating them to his works. Derived from this movement the perception that Buber's own faith 

was being unveiled from authentic relationships he established with some people, who can be 

considered as educators, since they strengthened Buber's updating/formative forces and, 

consequently, contributed to the development of its integrity. Through the educative attitude of 

these people, each with their own unique form, Buber ended up having his own human values 

raised and, consequently, began to acquire a faith of his own. This did not take place through a 

persuasive or imposing process. So, if the presence of educators in Buber's life was of 

paramount importance for his human formation and for the acquisition of his own faith, it 

follows that the affirmation of this faith, throughout Buber's life, and his consequent opening 

for the establishment of authentic relationships, they also made it possible for other people to 

follow the path of acquiring their own faith and their human developments. Thus, the reflections 

raised indicate that one's own faith needs to be conquered by each man in a unique way. Within 

these horizons, it was revealed that the processes of human formation and the acquisition of 

one's own faith are part of the same movement and that the educator carries a great 

responsibility within this process. 

 

Keywords: own faith; human formation; Martin Buber. 

  



 

 

SUMÁRIO 

1 INTRODUÇÃO 21 

1.1 HORIZONTES COMPREENSIVOS: PRIMEIROS TRACEJOS DA 

PESQUISA 

21 

1.2 HORIZONTES COMPREENSIVOS: UM POUCO MAIS SOBRE O 

CAMINHO 

23 

1.3 DESVELANDO UM POUCO MAIS O FENÔMENO ESTUDADO E 

SITUANDO NOSSOS OBJETIVOS 

26 

1.4 O PENSAMENTO DE MARTIN BUBER E SUA RELEVÂNCIA 

PARA O NOSSO CAMINHO DE PESQUISA: UMA 

CONTRIBUIÇÃO PEDAGÓGICO-EXISTENCIAL 

28 

 

1.4.1  Martin Buber: breves apontamentos de vida e obra 34 

1.5 IDAS E VINDAS EM TORNO DO NOSSO OBJETO AO LONGO DO 

CAMINHO DE PESQUISA E APONTAMENTOS GERAIS SOBRE 

OS CAPÍTULOS QUE FORAM ESCRITOS COM E A PARTIR 

DESSE CAMINHAR: PORQUE DAR UM “FIM” É PRECISO 

43 

2 FUNDAMENTOS E PROCEDIMENTOS METODOLÓGICOS 48 

2.1 APONTAMENTOS SOBRE A ABORDAGEM HERMENÊUTICO-

FENOMENOLÓGICA 

51 

2.2 AS MÚLTIPLAS DIMENSÕES CONSTITUTIVAS DO HOMEM, DA 

REALIDADE E DA EDUCAÇÃO 

64 

2.3 O HORIZONTE RELACIONAL DE NOSSA METODOLOGIA 70 

2.3.1 Primeiros Contornos do Pensamento Dialógico de Martin Buber 71 

2.3.1.1 O Homem 73 

2.3.1.2 Relação 75 

2.3.1.3 Tu Eterno 81 

2.3.1.4 Relação Eclipsada e a Possibilidade Sempre Presente de Estabelecer 

Relações Autênticas 

85 

2.4 ESBOÇOS DE UMA METODOLOGIA HERMENÊUTICA-

FENOMENOLÓGICA-MULTIDIMENSIONAL-RELACIONAL 

89 

3 TRACEJOS INICIAIS DE UMA FORMAÇÃO HUMANA 

CONFORME O PENSAMENTO BUBERIANO 

92 



 

 

3.1 APROXIMAÇÃO AOS ELEMENTOS DO INTER-HUMANO 93 

3.1.1 Acontecimentos Entre os Homens: fenômenos sociais x fenômenos 

inter-humanos 

94 

3.2 ELEMENTOS DO INTER-HUMANO 95 

3.2.1 Duas formas de Existência Humana: ser x parecer 95 

3.2.2 Tornar-se Presente: a tomada de conhecimento íntimo do outro 96 

3.2.3 O Dom Humano que nos Aproxima do Nosso Próximo: a fantasia do 

real 

99 

3.2.4 Pressupostos do Inter-Humano 99 

3.2.5 Conversação Genuína: a fecundidade do encontro humano 100 

3.3 A ONTOLOGIA DO INTER-HUMANO E A FORMAÇÃO 

HUMANA: BREVES DESVELAMENTOS 

102 

4 AS POSIÇÕES SOBRE A FÉ ENCONTRADAS NOS 

DICIONÁRIOS 

107 

4.1 OS DICIONÁRIOS DE LÍNGUA PORTUGUESA 107 

4.2 O QUE DIZEM OS DICIONÁRIOS DE FILOSOFIA E DE 

TEOLOGIA SOBRE A FÉ 

111 

4.2.1 Fé e Razão: alguns delineamentos 114 

4.2.1.1 A Ideia de uma Fé e de uma Razão que Juntas se Aproximam das 

Verdades de Deus 

114 

4.2.1.2 Apenas a Fé Direciona o Homem ao Conhecimento do Divino 116 

4.2.1.3 A Relação Existente Entre Fé e Verdade 120 

4.2.1.3.1 A Fé e o Aceitar as Verdades Reveladas 120 

4.2.1.3.2 A Fé e Suas Verdades são Alcançadas por Cada Homem, de Modo 

Particular 

123 

4.2.1.3.3 Discussões sobre a Fé Para Além do Âmbito Religioso Confessional 129 

4.2.1.3.4 Kant: fé racional e as condições de possibilidade da existência de Deus, 

da imortalidade e da liberdade 

129 

4.2.1.3.5 A Fé Filosófica de Karl Jaspers 135 

4.2.1.3.6 Algumas Considerações a partir das Pesquisas nos Dicionários 142 

5 REVISÃO DA LITERATURA SOBRE FÉ E EDUCAÇÃO 147 



 

 

5.1 A EXISTÊNCIA DE UMA DIMENSÃO ATRELADA À BUSCA DO 

TRANSCENDENTE: A RELIGIOSIDADE 

150 

5.1.1 Relação da Religiosidade com um Eu Profundo, Autêntico 151 

5.1.2 Religiosidade como Elemento Constitutivo que Envolve a 

Totalidade da Pessoa Humana 

152 

5.1.3 A Distinção Imprescindível entre a Religiosidade Humana e a 

Religião Institucionalizada 

154 

5.1.4 A Interligação entre a Religiosidade Humana e a Educação 156 

5.2 OS HORIZONTES DA FÉ SEGUNDO A REVISÃO DA 

LITERATURA  

158 

5.2.1 Fé: muito além da razão, elemento atrelado à totalidade humana 158 

5.2.2 A Íntima Relação entre a Integralidade do Ser, a Sua Fé e Aquilo 

que lhe é Incondicional 

160 

5.2.3 Fé: o transitar entre a certeza e a incerteza 161 

5.2.4 A Fé e seu Caráter Relacional 162 

5.2.5 A Face Divina/Transcendente da Fé: abertura, busca e vivência no 

cotidiano 

163 

5.2.6 Fé: aposta cega, adesão pura, entrega antes de qualquer 

racionalidade 

165 

5.2.7 Fé e Liberdade: um elo possível sob a égide do comprometimento 

com nossa autenticidade 

167 

5.2.8 Fé: resposta a uma palavra revelada 168 

5.2.9 A Dinâmica da Fé 169 

5.3 CONSIDERAÇÕES A PARTIR DA REVISÃO DA LITERATURA: O 

IMBRICAMENTO ENTRE RELIGIOSIDADE, FÉ E EDUCAÇÃO 

170 

6 REVISÃO DA LITERATURA SOBRE BUBER E A EDUCAÇÃO 172 

6.1 PRESSUPOSTOS INDISPENSÁVEIS À COMPREENSÃO 

HUMANA E EDUCACIONAL DE MARTIN BUBER 

174 

6.1.1 Ontologia da Relação / Primazia do Diálogo 175 

6.1.2 A Realidade Primordial e o Impulso (Instinto) de Interligação 179 

6.1.2.1 A Realidade Primordial 180 



 

 

6.1.2.2 O Impulso (Instinto) de Interligação 183 

6.1.3 Liberdade na Educação: possibilidade de comunhão com o Mundo 186 

6.2 MUNDO 189 

6.2.1 Concretude do Mundo: segundo Buber, noção fundamental à 

formação humana 

190 

6.2.2 Imediatez, Categoria Importante para Compreendermos a Noção 

Antropo Filosófica e Educacional de Buber 

191 

6.2.3 Educação e Comunidade 193 

6.3 HOMEM 195 

6.3.1 Formação Humana: finalidade de toda ação educativa 196 

6.3.2 Autenticidade, Espontaneidade e Coerência Diante da Concretude 

do Mundo 

198 

6.3.3 O Grande Caráter: a responsabilidade humana como resposta 

autêntica às solicitações do Mundo 

202 

6.4 TRANSCENDÊNCIA 207 

6.4.1 O Homem, a Religiosidade (ou a Espiritualidade) e o Horizonte de 

Eternidade 

211 

6.4.2 A Abertura como Postura/Atitude Necessária e Fundamental no 

Processo de Formação Humana 

215 

6.4.2.1 A Defesa Incondicional da Alteridade (Pressuposto Irredutível) 215 

6.4.2.2 Postura Essencialmente Educativa: busca pela abertura dos educandos 

às suas realidades primordiais e às forças formativas 

215 

6.4.2.3 Abertura a Um Sentido Mais Amplo, à Dimensão Espiritual 218 

6.4.3 Confiança no Ser e no Mundo: única via de acesso à formação 

integral e obra mais íntima da relação educacional 

219 

6.4.3.1 Desvelando as Linhas mais Gerais da Confiança Segundo o 

Pensamento Buberiano 

220 

6.4.3.2 Como se Materializa Essa Confiança no Dia a Dia da Relação 

Educativa 

224 

6.4.4 Buber e a Fé que Acompanha o Educador: a fé nas forças 

atualizadoras e no processo de atualização 

226 



 

 

6.4.4.1 O Educador e a Fé nas Forças Atualizadoras da Formação Humana 227 

6.4.4.2 A Íntima e Indissociável Relação Entre o Homem, o Mundo e Deus 229 

6.5 CONSIDERAÇÕES A PARTIR DA REVISÃO DA LITERATURA: 

BUBER E A EDUCAÇÃO 

231 

7 A CONCEPÇÃO QUE BUBER TEM DO JUDAÍSMO E DO 

HASSIDISMO 

240 

7.1 A FORMA PECULIAR DE INTERPRETAÇÃO BUBERIANA DAS 

LENDAS HASSÍDICAS 

245 

7.2 REFLEXÕES ENTRE UMA DAS LENDAS HASSÍDICAS E O 

PENSAMENTO BUBERIANO 

249 

7.2.1 Nossa Interpretação da Lenda: desvelamentos buberianos 252 

7.2.2 O Sempre Presente Desfiladeiro Estreito 253 

7.2.3 A Redenção do Lugar Onde Estamos 254 

7.2.4 A Necessidade que Deus Tem de Cada Um 255 

7.2.5 A Inteireza no Momento Presente 256 

7.2.6 O Diálogo 256 

7.2.7 Esboçando Alguns Breves Comentários 257 

8 BREVE CONCEITUAÇÃO BUBERIANA SOBRE A FÉ E UM 

PRIMEIRO MOVIMENTO EM BUSCA DE UMA 

COMPREENSÃO SOBRE O PROCESSO DE AQUISIÇÃO E DE 

AFIRMAÇÃO DE UMA FÉ PRÓPRIA EM SÃO FRANCISCO DE 

ASSIS 

258 

8.1 BREVE CONCEITUAÇÃO BUBERIANA SOBRE A FÉ 258 

8.2 A FÉ EM SÃO FRANCISCO DE ASSIS: UM CAMINHO DE 

ABERTURA PARA AS VERDADES DE CRISTO E PARA A SUA 

VERDADE PRÓPRIA 

260 

9 BUBER, O SENTIDO DIVINO DE SUA EXISTÊNCIA E O SEU 

PROCESSO DE FORMAÇÃO HUMANA: AS TESSITURAS DE 

UMA FÉ PRÓPRIA EM UM DESFILADEIRO ESTREITO 

 

273 

9.1 UM COMEÇO DE (DES)ENCONTRO 273 

9.2 O LEGADO DE SEUS AVÓS: A IMPORTÂNCIA DE PROFERIR A 276 



 

 

PALAVRA LEGÍTIMA 

9.3 SEU PAI E O VERDADEIRO CONTATO HUMANO 278 

9.4 A RELAÇÃO EU-TU COM ELEMENTOS DA NATUREZA 280 

9.5 O PERIGO ENCONTRADO NA TOLERÂNCIA: A ESCOLA 282 

9.6 A ACEITAÇÃO DE QUALQUER NORMA DEVE SEMPRE 

PASSAR PELOS NOSSOS VALORES ÉTICOS 

284 

9.7 A INFLUÊNCIA DE ALGUNS FILÓSOFOS NA VIDA DE MARTIN 

BUBER 

285 

9.8 VIENA: A ABERTURA DE BUBER E A ESCUTA À PALAVRA 

DIRIGIDA 

288 

9.9 O SIONISMO, HERZL E O EU DEMONÍACO  291 

9.10 PAULA: UM VERDADEIRO ENCONTRO 294 

9.11 A PRESENÇA DE GUSTAV LANDAUER NA VIDA BUBER: 

PORQUE É NA RELAÇÃO QUE VAMOS NOS ENCONTRANDO 

298 

9.12 UMA PERGUNTA E UMA REFLEXÃO PARA TODA A VIDA 301 

9.13 A CONVERSÃO RELIGIOSA: DO ÊXTASE RELIGIOSO À 

CONCRETUDE DE CADA HORA VIVIDA 

303 

9.14 FRANZ ROSENZWEIG 306 

9.15 ENTRELAÇAMENTO ENTRE A FORMAÇÃO HUMANA E O 

CAMINHO DE AQUISIÇÃO E DE AFIRMAÇÃO DA FÉ EM 

MARTIN BUBER: O RESSOAR DE UMA FÉ PRÓPRIA 

310 

10 PALAVRAS CONCLUSIVAS 314 

 REFERÊNCIAS 327 

 



21 

1 INTRODUÇÃO 

 

1.1 HORIZONTES COMPREENSIVOS: PRIMEIROS TRACEJOS DA PESQUISA 

“[...] Entendi então que, de qualquer modo, viver 

é uma grande bondade para com os outros. Basta 

viver, e por si mesmo isto resulta na grande 

bondade. Quem vive totalmente está vivendo para 

os outros, quem vive a própria largueza está 

fazendo uma dádiva, mesmo que sua vida se passe 

dentro da incomunicabilidade de uma cela. Viver 

é dádiva tão grande que milhares de pessoas se 

beneficiam com cada vida vivida. – Dói em ti que 

a bondade de Deus seja neutramente contínua e 

continuamente neutra? Mas o que eu antes queria 

como milagre, o que chamava de milagre, era na 

verdade um desejo de descontinuidade e de 

interrupção, o desejo de uma anomalia: eu 

chamava de milagre exatamente o momento em 

que o verdadeiro milagre contínuo do processo se 

interrompia. Mas a bondade neutra do Deus é 

ainda mais apelável do que se não fosse neutra: é 

só ir e ter, é só pedir e ter. E também o milagre se 

pede, e se tem, pois a continuidade tem interstícios 

que não a descontinuam, o milagre é a nota que 

fica entre duas notas de música, é o número que 

fica entre o número um e o número dois. É só 

precisar e ter. A fé – é saber que se pode ir e comer 

o milagre. A fome, esta é que é em si mesma a fé – 

e ter necessidade é a minha garantia de que 

sempre me será dado. A necessidade é o meu 

guia”. 

(Clarice Lispector) 

 

Após o término da nossa dissertação2 sobre a importância da dádiva de si dos educadores 

para a formação humana dos educandos, ou, sendo mais explícitos, o quanto a doação do que 

há de melhor em cada educador para seus educandos possibilita a construção de vínculos e uma 

 

2 O título de nossa dissertação é “A Dádiva de si e sua Dimensão Moral: contribuições para a formação 

humana”. Esse estudo teve como objeto de pesquisa a dádiva de si, e buscou, ao longo de sua realização, 

caracterizar este tipo de dádiva a partir da intersecção entre a noção de dádiva em Marcel Mauss e a compreensão 

de duração e de moral em Henri Bergson, apontando sinais desta forma da dádiva de si na prática pedagógica dos 

educadores e suas contribuições para a formação humana dos educandos. Ao término da pesquisa notamos que 

independente de ser remunerado ou não, os educadores demonstraram momentos de doação e de abertura aos 

valores propriamente humanos, caracterizando-se em um agir pedagógico baseado em fagulhas de moral aberta. 

Estes momentos de abertura, por conseguinte, se constituíram enquanto um convite aos educandos a encontrarem 

os valores humanos que lhes são próprios, o que contribuiu para o desenvolvimento da formação humana destes. 

Dissertação defendida na Pós-Graduação em Educação da Universidade Federal de Pernambuco, pelo Núcleo de 

Educação e Espiritualidade, em 2015. 



22 

atmosfera pedagógica propulsora de valores humanos, ingressamos como professores em uma 

escola pública na modalidade de ensino da Educação Infantil. Tudo o que havíamos estudado, 

observado em práticas pedagógicas exitosas poderia ser agora colocado em prática por nós. 

Tínhamos nossa sala de aula, nossos educandos e mil ideias. 

Mas a realidade de assumir uma sala de aula, mesmo para quem sabe dos desafios que 

estão por vir3, pode ainda ser superada pelas vicissitudes, pelas inúmeras faltas e ausências de 

comprometimento, que vão desde as nossas próprias, se não tivermos cuidado, até o mais alto 

escalão, que são as políticas públicas. O primeiro ano como docente foi um período de ir em 

busca de aprendizados que não tínhamos, tanto teóricos quanto práticos. Daquele ano restou a 

certeza que tudo o que havíamos nos dedicado a estudar nos anos anteriores foi o elemento que 

permitiu não desistirmos. 

Sabíamos, a partir de nossa formação, que enquanto buscávamos alternativas para o 

desenvolvimento dos nossos educandos, estávamos nos desenvolvendo também. Com toda 

certeza, a nossa turma do ano seguinte já encontrou uma professora mais serena e menos 

desesperada. É incrível como as crianças são sensíveis aos nossos estados emocionais. Foi ao 

longo do segundo ano de docência na educação básica que começamos a fazer indagações4 

sobre o trabalho pedagógico em meio às adversidades, tais como: o que possibilita aos 

educadores acreditarem nas potencialidades dos seus educandos? Como não sucumbir diante 

da realidade caótica educacional5 ? Como continuar ao longo dos anos doando-se aos seus 

educandos6? Em que sentido estamos contribuindo com a formação de nossos educandos? 

Depois de muitas reflexões e discussões com nossos companheiros, chegamos à ideia 

de que talvez fosse a fé o elemento que nos possibilite continuar no mundo da Educação, 

insistindo e lutando pela formação humana dos nossos educandos. Talvez seja a fé a resposta 

para as nossas inquietações. 

Foi a partir desse contexto que essa pesquisa foi sendo gestada. Não tínhamos 

embasamento teórico algum sobre a fé e começamos, de modo insipiente, a denominar a fé 

como uma fagulha de luz que ilumina uma ação humana vívida, ou seja, um possível elo entre 

 

3 Tínhamos certa noção do que significa uma sala de aula, uma vez que, durante nossa graduação, já 

havíamos estagiado em escolas da rede pública. 

4 Vale salientar que, nessa época, além da escola, também trabalhávamos como técnica pedagógica na 

Secretaria de Educação do Recife. 

5 Chamamos caótica porque a realidade educacional passa por problemas estruturais, como: salas lotadas, 

pequenas e sem ventilação; pouco material escolar; merenda de má qualidade etc.; além dos problemas éticos 

como desvios de recursos, falta de compromisso dos governantes e da própria comunidade escolar. 

6 Esse questionamento já pairava em nosso íntimo desde o término de nossa dissertação, mas naquele 

momento ganhou mais espaço em nosso cotidiano. 



23 

nossos valores propriamente humanos e nossas ações. Vale ressaltar que entendemos como 

valores propriamente humanos aqueles pontuados por RÖHR: “liberdade, amor, amizade, 

solidariedade, esperança, confiança, verdade, sentido da vida etc” (2013a, p. 268). Tais valores 

encontram-se na dimensão mais sutil do ser humano, a espiritual. Sendo assim, através da fé, 

podemos nos aproximar da nossa humanidade. 

A partir deste ponto, retornamos aos estudos de alguns teóricos com os quais já 

havíamos tido contato durante a graduação e mestrado, os quais sabíamos que convergiam com 

os nossos horizontes e que podiam nos subsidiar nessa nova incursão compreensiva no campo 

educacional. Foi então que voltamos a ler algumas obras e artigos de Ferdinand Röhr (2013a), 

Régis de Morais (2002), Martin Buber (2004), Karl Jaspers (1973) e Henri Bergson (2005). 

Todos esses estudiosos possuem um olhar responsável e sensível para esse campo, desvelando 

elementos sutis que perpassam o ato educacional e que influenciam diretamente a formação de 

nossos educandos. Mas será que encontraríamos algumas menções sobre a fé em seus estudos, 

sobre a importância da fé para a Educação? Nas obras dos quatro primeiros teóricos 

supracitados encontramos, de forma direta, um estudo sistemático sobre a fé e apenas em 

Bergson a fé sendo tratada de forma indireta. 

Esse novo contato com os autores e com essa temática nos encaminhou à escrita de um 

projeto de pesquisa para o doutorado. À época, nossa escrita contou apenas com nossas 

primeiras leituras dos teóricos supracitados e com nossas convicções práticas e teóricas. 

Voltamos, assim, ao mundo da academia com muitas indagações e tendo a necessidade de 

maiores compreensões. Como diria Clarice Lispector, ter a necessidade é a garantia de que nos 

será dado. A fome é ela mesma a fé. E assim tivemos fé de que, ao longo dessa pesquisa, 

pudéssemos iluminar nossa prática e contribuir para a elucidação dessa temática no horizonte 

educacional. 

 

1.2 HORIZONTES COMPREENSIVOS: UM POUCO MAIS SOBRE O CAMINHO 

“[...] Aquelas (pessoas) que sabem que a 

aproximação, do que quer que seja, se faz 

gradualmente e penosamente – atravessando 

inclusive o oposto daquilo que se vai aproximar”. 

(Clarice Lispector) 
 

Não se tem como realizar uma pesquisa na área de formação humana isolando o 

fenômeno a ser pesquisado da vida do pesquisador e do contexto histórico em que esse trabalho 



24 

está inserido. Por isso, achamos importante registrarmos o momento histórico em que 

realizamos este trabalho e as vicissitudes do caminho. 

O início dessa pesquisa foi marcado por uma incerteza democrática do país, à espreita 

do medo de uma nova ditadura, haja vista o golpe que, na época, a atual presidenta havia sofrido. 

Não queremos questionar aqui se, de fato, vivenciamos em algum momento, a “democracia 

plena” no Brasil. Com isso, queremos apenas ressaltar que aquele momento de nossa história 

nos assaltava o pensamento e nos fazia temer por dias ainda mais sombrios do que os de outrora. 

Porém, se o principiar dessa pesquisa havia sido difícil, nem de longe imaginávamos o 

que nos aguardava o porvir. Vivenciamos um momento político marcado pela insensatez, pelo 

preconceito e, porque não dizer, pela monstruosidade. Foi eleito presidente um ser que 

abertamente se dizia contrário aos valores humanos e que ao mesmo tempo se assumia cristão. 

Foi difícil ver um amigo, um familiar, um vizinho, um conhecido que se dizia a favor do que 

aquele ser defendia. Foi difícil ver pessoas boas silenciarem, se absterem e não estarem ao nosso 

lado no combate àquelas atrocidades propagadas com tanta veemência por aquele ser. Como 

esse homem pôde ser eleito? Por que as pessoas escolhem alguém como ele para representá-

las? Essas eram perguntas que nos assombravam em qualquer momento do dia, mas tínhamos 

que encontrar uma forma de caminhar apesar de tudo o que vivenciávamos como indivíduos 

dentro de uma sociedade onde o ódio às diferenças era a tônica do cotidiano. 

Muitas vezes, durante aqueles primeiros anos de pesquisa, pensamos em trocar de 

temática, pois como estudaríamos a importância da fé para a formação humana se, em muitos 

momentos, questionávamos sobre nossa própria fé. Contudo, através da nossa relação com 

nosso orientador, com os teóricos estudados e com algumas outras pessoas que fizeram parte 

desse caminho, tomamos a vivência da pesquisa como um processo de autoformação, ou seja, 

ao passo que pesquisávamos sobre a fé e a formação humana, também íamos trilhando o 

caminho da nossa formação e da constituição de nossa própria fé. Assim, pesquisar sobre a fé 

e a formação humana em tempos hostis não deixava de ser difícil, mas se tornava uma 

possibilidade de resistirmos àqueles dias. 

Foi dessa forma que chegamos até a metade do tempo de pesquisa e, mais uma vez, 

fomos surpreendidos por uma situação impensável até aquele momento. Fomos acometidos por 

uma pandemia7 que, por si só, já era ruim; mas para além dela, tínhamos que conviver com as 

monstruosidades de um presidente que dizia que a doença era uma “gripezinha”, que era 

 

7 Covid-19. 



25 

contrário aos protocolos sanitários e à vacinação, e que incitava a população a não seguir as 

recomendações sanitárias e a tomar medicamentos comprovadamente ineficazes. O número de 

vidas perdidas foi muito alto, não só no Brasil, como no restante do mundo. Só que no contexto 

brasileiro, tínhamos que enfrentar a junção entre a pandemia e um governo que negava a 

letalidade do vírus e que não criava condições para que as pessoas mais vulneráveis pudessem 

sobreviver tanto ao vírus, quanto à fome que, naquele momento, se tornava um problema tão 

grande quanto a própria pandemia. O isolamento social era uma das orientações da Organização 

Mundial de Saúde, assim, as escolas fecharam e outras instituições também. Precisávamos 

evitar a disseminação do vírus e, consequentemente, salvar vidas. Com o passar dos meses, a 

estatística dos noticiários já deixava de ser apenas números e se materializava na perda da vida 

de alguém que nos era próximo. O medo e a indignação tomavam conta dos nossos dias e mais 

uma vez o processo de pesquisa se tornava um alento em meio ao caos. Não vamos dizer que 

foi fácil escrever nesse período, mas, sem dúvida, parte do que nos mantinha acreditando em 

dias melhores advinha da força encontrada no que estávamos estudando. Os teóricos aos quais 

nos aproximávamos tinham sobrevivido a situações extremamente adversas, como a Primeira 

e a Segunda Guerra Mundial, e tinham deixado de legado estudos que insistentemente mostram 

a possibilidade de o homem ser melhor apesar das situações em que se encontra. Para além 

disso, nosso orientador, em meio a todas essas intempéries e a uma situação de saúde delicada, 

mostrava-se perseverante em relação à vida. Em momento algum o vimos reclamar, ser apático 

ou desistir. Foi dentro dessa atmosfera que qualificamos o nosso trabalho. As linhas contidas 

naquele texto eram a expressão da suspensão de nossas preconcepções; eram a expressão de 

nossa abertura para o que os autores diziam, para o que o nosso orientador nos inspirava, para 

o que o mundo nos exigia. O texto da qualificação não estava como pretendíamos, mas ele era 

o nosso possível. 

A qualificação do texto passou, mas a pandemia continuava e só meses depois 

chegariam as vacinas aqui no Brasil. Cada pessoa vacinada aquecia os nossos corações e coloria 

de vida os nossos dias. No campo educacional, as discussões pairavam em torno da volta ou 

não às aulas presenciais; algumas escolas voltaram, outras não. Se falava da defasagem 

educacional que a pandemia havia criado ao longo de mais de um ano de escolas fechadas; se 

falava da reinvenção do professor que, de repente, teve que dar aulas remotas, híbridas, editar 

vídeos, trabalhar através de plataformas, realizar busca ativa de estudantes etc. Se falava do 

escancaramento da discrepância entre o ensino privado e o público. E nós nos indagávamos 

sobre nosso papel como educadores em uma sociedade entorpecida por atrocidades e descasos; 



26 

sobre a nossa responsabilidade cotidiana conosco e com aqueles que nos cercam, e sobre o que 

nos move. Mais uma vez o processo de pesquisa nos devolvia o chão para caminharmos. 

Em meio a esses horizontes, a presente pesquisa foi chegando às suas derradeiras 

conclusões, ainda inserida num contexto pandêmico, denotando não apenas o fenômeno 

estudado, mas também a nossa possibilidade de encontro conosco mesmos em um tempo tão 

desolador. Desse modo, à primeira vista, pode parecer que esse trabalho é um texto 

autobiográfico, mas acreditamos que para falar de certas temáticas – como a dádiva, a fé, o 

amor, a paz, a compaixão etc. – temos que encontrar, de alguma forma, um respaldo interior, 

algo que tenha um sentido maior, que vá além das linhas de um texto e dos muros acadêmicos. 

Assim, podemos dizer que a pesquisa tem muito de nós; no entanto, isso não quer dizer que ela 

não reflita com toda seriedade necessária o fenômeno da fé e seu ressoar no campo educacional, 

muito pelo contrário, se assumimos a responsabilidade de falarmos de uma temática tão 

relevante nesses tempos é porque encontramos um sentido para esse estudo em nossas vidas. 

No mais, gostaríamos de enfatizar que esse texto que por ora apresentamos é o reflexo do nosso 

possível; não queremos com isso dizer que ele está acabado, mas como diz nosso orientador, 

esse não é o texto final das nossas vidas, é apenas um texto. 

Por fim, ressaltamos que esse trabalho não visa a cristalizar uma ideia sobre a fé e a 

formação humana, ele é um convite para que os pensamentos aqui expostos possam encontrar 

com os de outros educadores e juntos fitarem horizontes possíveis no campo educacional sem 

esquecer que cada um tem um caminho próprio e que o caminho de escrita desse texto foi, como 

diria Clarice Lispector, feito por aproximações graduais, penosas e atravessando muitas vezes 

o oposto daquilo a que se desejava aproximar. 

 

1.3 DESVELANDO UM POUCO MAIS O FENÔMENO ESTUDADO E SITUANDO 

NOSSOS OBJETIVOS 

“Olhe, o fácil é fácil; difícil mesmo, só o difícil; e 

este é que deve interessar aos espíritos de boa 

vontade”. 

(Alceu Amoroso Lima) 

 

Nas próximas linhas procuramos delinear um pouco mais o nosso fenômeno de 

pesquisa, desvelando a sua presença em nossas adesões pedagógicas. 

Ao longo do percurso histórico, inúmeras foram as metas educacionais existentes, pois, 

como diria MORAIS, “a educação sempre supõe uma meta que se deseja atingir e caminhos 

para a buscarmos” (2003, p. 113). Tais metas são traçadas com base no ideal de homem que 



27 

gostaríamos de ver formado; assim, para Platão, um dos filósofos da Antiguidade, a meta 

educacional estava ligada à formação da alma individual para contemplação do bem. Já na Idade 

Média, a educação deveria formar um bom cristão ou, em outras palavras, deveria incutir os 

dogmas da religião católica. Dentro da percepção do “pai da pedagogia contemporânea”8, Jean-

Jacques Rousseau, a educação primaria pela autenticidade humana, a qual residiria na 

essência/natureza da criança. A partir da lógica positivista de Comte, a educação tornaria o 

homem socialmente produtivo. Para o Nazismo, a educação objetivava militarizar o ser 

humano. Para a Ecopedagogia, a educação deve conscientizar o homem para preservar o meio 

ambiente e promover ações sustentáveis9. 

Não tendo como esgotar as infindáveis metas educacionais que apareceram e aparecem, 

podemos dizer ainda que elas são sempre susceptíveis a interesses políticos, sociais, ideológicos 

e econômicos (RÖHR, 2013a, p. 16), o que faz com que as mesmas variem. Vale ressaltar que, 

independentemente do tipo de interesse que determina uma meta educacional, ela (qualquer que 

seja) está baseada em pressupostos que supõem uma fé em determinado princípio, em um 

sentido da vida. 

Ainda sobre o imbricamento existente entre os pressupostos que validamos e o sentido 

que atribuímos à vida/nossa visão de mundo, CORETH afirma que “Toda ‘constatação’ de uma 

realidade em proposições protocolares, todo enunciado a ser verificado ou declarado falso já 

pressupõe sempre o sujeito cognoscente, que dá ao enunciado, a partir de seu ‘mundo’, um 

determinado sentido” (1973, p. 36). Corroborando com essa compreensão dos limites que a 

ciência possui na apreensão de certas realidades e da relação existente entre visão de mundo e 

fé, RÖHR pontua que “Em geral, todas as questões que são baseadas, pelo menos no sentido da 

vida humana, a real realização existencial do ser humano, são questões de fé e nunca podem ser 

respondidas pela ciência” (2016a, p. 1). Assim, por trás de toda adesão a uma meta educacional, 

paira um ato de fé, posto que acreditar ou não nos argumentos contra ou a favor dos 

pressupostos se dará em virtude do sentido que atribuímos à vida. 

Não podendo a meta educacional ter uma fundamentação cientificamente verificável e 

sabendo que toda ela se baseia na fé em determinados princípios, podemos dizer que a fé se 

torna uma questão crucial para o debate educacional. Todavia, essa questão é pouco tematizada 

no campo da educação, uma vez que os pesquisadores da área acreditam na verdade quase 

 

8 Esse termo foi grafado por Franco Cambi (1999) no sumário do seu livro “História da Pedagogia”, ao se 

referir a Rousseau. 

9 Elencamos essas metas educacionais de forma aleatória, sem uma preocupação cronológica ou de 

importância histórica. 



28 

absoluta dos próprios pressupostos e não reconhecem que, na verdade, a aceitação desses 

pressupostos significa uma questão de fé. Assim, os diferentes grupos/comunidades, sejam eles 

políticos, filosóficos, sociológicos etc., situados no passado ou no presente e que defendem, 

com afinco, as suas metas educacionais, podem ser considerados grupos/comunidades de fé. 

Vale ressaltar ainda que existe uma confusão sobre a questão da fé. Usamos o termo fé 

em variados sentidos e contextos. Sendo assim, abordar a questão da fé, de forma mais 

sistemática, nos leva a perceber que se faz necessário fazer distinções sobre os tipos de fé. Esses 

tipos de fé se distinguem, em última instância, pela forma como a adquirimos: se através de 

uma transmissão de um sujeito para outro, de forma direta ou camuflada, ou se através de uma 

aquisição existencial própria, singular. 

Dentro desse contexto, a presente pesquisa tem a intenção de realizar um estudo sobre 

um tipo de fé que contribui para o campo pedagógico ao fomentar o que lhe é basilar: o 

desenvolvimento do que é próprio de cada educando e a necessidade de que estes assumam o 

sentido de suas próprias vidas. 

Para a condução desse caminho, partimos das seguintes indagações: Como se 

desenvolve, em uma perspectiva da integralidade, a fé na própria condição humana? E, a 

propósito, como vivenciá-la enquanto caminho particular? 

A partir desses questionamentos, propomos o seguinte objetivo geral: indicar um tipo 

de fé que fomente o processo singular e único de conquista do sentido da vida de cada Ser 

humano e que possibilite ao pensamento pedagógico uma abordagem do desenvolvimento 

integral do educando, buscando compreender as formas de aquisição e de afirmação dessa fé 

ao longo do percurso existencial. O desdobramento desse objetivo geral nos conduz aos 

seguintes objetivos específicos: a) compreender um tipo de fé que contribui para o processo de 

formação humana; b) analisar os momentos de aquisição e de afirmação de uma fé própria 

através da biografia e da obra do filósofo Martin Buber; e c) delinear as características desse 

tipo de fé e apontar algumas contribuições à formação humana. 

 

1.4 O PENSAMENTO DE MARTIN BUBER E SUA RELEVÂNCIA PARA O NOSSO 

CAMINHO DE PESQUISA: UMA CONTRIBUIÇÃO PEDAGÓGICO-EXISTENCIAL 

 

Após esse breve desvelamento do nosso objeto de pesquisa, das nossas indagações 

norteadoras e de nossos objetivos, também achamos importante fazer algumas considerações 

sobre o processo de aproximação e de escolha do principal autor que fundamenta o presente 



29 

trabalho: o filósofo e educador austríaco Martin Buber. Nessa direção, achamos válido 

rememorar algumas questões já afirmadas anteriormente, a fim de melhor entendermos como 

chegamos a Buber. 

Logo nas primeiras linhas desse trabalho procuramos explicitar, de maneira geral, as 

razões que nos levaram a pensar e a propor um projeto de doutorado que tematizasse a fé e suas 

implicações para a formação humana. Naquela ocasião, procuramos revelar nossas razões 

existenciais para nos lançarmos nesse caminho. Desse modo, enfatizamos que nossa prática, 

enquanto educadora de Educação Infantil em uma rede pública de ensino, nos fez realizar várias 

indagações pedagógicas e existenciais; ao buscar respondê-las, a fé se desvelou como elemento-

chave para a grande maioria dessas questões. Esse, então, foi o início de nosso caminho de 

pesquisa; ou seja, a temática da fé e suas implicações para a formação humana se desvelaram 

para nós a partir da nossa existência enquanto educadora que indaga sua realidade/concretude. 

Ainda no início de nossa pesquisa, precisávamos de um teórico que nos ajudasse a 

compreender tal fenômeno e a situá-lo a partir de uma lente pedagógico-existencial. Havia 

vários teóricos que já nos eram conhecidos e que convergiam com as nossas perspectivas de 

pensamento sobre os elementos mais sutis da existência e sobre a formação humana. Essa lista 

de teóricos se tornou ainda maior após a nossa primeira revisão da literatura, uma vez que os 

trabalhos estudados nos apontaram outros teóricos que também abordavam o fenômeno da fé 

dentro do prisma educacional e levavam em consideração as sutilezas da existência. Todavia, 

dentro desse vasto horizonte, escolhemos dialogar com Martin Buber 10 . E por que 

especificamente Buber, mas não outro teórico? 

Escolhemos Buber porque, para nós, pensar a formação humana implica encarnar o 

sentido de nossa existência; implica buscar percorrer o caminho de encontro com a nossa 

verdade; implica tentar estar presente no mundo e buscar pertencer a ele. Assim, Buber chega 

em nosso caminho como um velho amigo que, através de suas palavras, nos devolve ao mundo; 

que, através de sua vida, nos possibilita ver que, mesmo diante das vicissitudes do cotidiano, 

pertencemos ao mundo; e que nos faz compreender que só podemos encontrar com nossas 

verdades quando nos fazemos presentes no mundo e nas relações com aqueles que nos chegam. 

Para explicitarmos a reverberação que Buber teve e tem em nossas vidas e em nossas 

compreensões educativo-existenciais, fazemos uso das palavras de Clarice Lispector: “Escrever 

é procurar entender, procurar reproduzir o irreproduzível, é sentir até o último fim o sentimento 

 

10 Isso não quer dizer que não dialoguemos com outros estudiosos; essa é apenas uma ênfase necessária de 

se situar, uma vez que Buber foi escolhido como o teórico norteador da pesquisa. 



30 

que permaneceria vago e sufocador. Escrever é também abençoar uma vida que não foi 

abençoada” (LISPECTOR, 1999, p. 134). Dessa forma, pensamos que Buber, através de suas 

obras, nos abençoou e abençoa nesse caminho de compreensão da fé, da formação humana e, 

porque não dizer, de nossa própria existência. 

Para compreendermos melhor essa nossa escolha por Buber, esboçaremos mais alguns 

comentários sobre a realidade na qual estamos situados e, depois, apresentaremos como o 

pensamento desse autor nos possibilitou/possibilita uma aproximação a uma existência própria 

e ao mesmo tempo formativa, apesar das hostilidades existentes na concretude. 

Temos observado, nos últimos anos, que o número de atrocidades cometidas em nome 

da “fé” aumentou de forma recorrente. Não é necessário irmos muito longe geograficamente, 

nem temporalmente, para nos depararmos com a “fé” sendo circunscrita em ações grotescas. 

Em nosso país foi eleito um presidente que tinha como slogan de campanha “Brasil acima de 

tudo, Deus acima de todos!”11; mas ele mesmo, em suas falas durante a campanha, e mesmo 

após ser eleito, reverenciava/reverencia torturadores, assassinos e ditadores famigerados. Daí é 

de se questionar: que tipo de fé é essa proclamada por ele, uma vez que ela fere os valores 

humanos. 

Como é sabido, grande número dos eleitores desse político pertence a uma dada corrente 

religiosa, a qual tem certo predomínio dentro do universo político. Assim, os políticos ligados 

a essa corrente religiosa vêm, ao longo dos últimos anos, propondo projetos de lei (PLs) 

considerados retrocessos dentro da perspectiva dos direitos humanos. Segundo o relatório da 

Organização das Nações Unidas (ONU), datado de janeiro de 2017, o Brasil é considerado “um 

país com uma discriminação estrutural, intolerante, com altas taxas de violência e até com seu 

caráter secular ameaçado por pressões de grupos e bancadas religiosas dentro da política” (UOL 

NOTÍCIAS, 2017). Essa afirmação dos relatores da ONU, que traçaram um panorama sobre o 

Brasil, só reitera a ideia do quão problemática é essa ligação entre a política e a religião em 

 

11 Achamos importante salientar o que afirma PASSOS sobre essa frase no discurso do atual presidente para 

apenas situar os desdobramentos que ela tem na realidade e no momento histórico dessa pesquisa “O lema de 

campanha que conduziu o atual mandatário ao poder escondia um propósito real de governo de viés teocrático, 

embora naquele momento soara mais como uma frase de efeito do marketing político conservador. Era um 

propósito autêntico do líder construído pelas forças conservadoras em uma aliança um tanto inédita que conciliou 

elite, lideranças militares, igrejas pentecostais e católicos tradicionais. Deus e pátria não eram, de fato, um 

conteúdo político inédito; na verdade, um par bem-casado que atuou em momentos da política nacional. [...] trata-

se de uma teologia do poder: Deus todo-poderoso que quer implantar seu Reino por meio de um eleito investido 

de poder para tal missão” (2021, p. 103-104). 



31 

nosso país. E isso nos faz indagar sobre que/quais tipo(s) de fé está(ão) por trás de determinadas 

religiões12. 

Ainda sobre a bancada de políticos ligados a essa determinada corrente religiosa, e sobre 

a influência desta no atual Governo Federal, podemos dizer que ela é uma das principais 

defensoras do Movimento Escola Sem Partido13, o qual embasa os Projetos de Lei n. 867/2015 

e n. 193/2016 que tramitam, respectivamente, na Câmara de Deputados e no Senado. Segundo 

GUILHERME e PICOLI, tais projetos de lei “apresentam como pano de fundo a compreensão 

de que a escola deve limitar sua atuação na instrução e instrumentalização, na transmissão do 

conhecimento” (2018, p. 4). Compreendendo que a Educação, enquanto processo de formação 

humana, vai além da mera aprendizagem de técnicas e de conhecimentos, e não pode e nem 

deve ficar subserviente às diversas instituições sociais14, depreendemos que os projetos de lei 

supracitados destituem o educador e a própria Educação de suas responsabilidades para com 

aqueles que chegam ao mundo carregando consigo singularidades que devem ser desenvolvidas 

ao longo de suas formações. Compreendemos que essa destituição da responsabilidade 

educativa ocorre porque o educador, no contexto de uma escola sem partido, passa a ser um 

mero “executador de ordens externas a ele” (RÖHR, 2014, p. 60) e já não é mais capaz de 

contribuir com uma Educação que permita a seus educandos o desenvolvimento de seus 

caminhos próprios. Para nós, o papel do educador é fundamental numa educação que vise 

florescer a nossa humanidade. Como diria BUBER, 

O educador que tenho em mente vive num mundo de indivíduos, do qual uma 

determinada parte está constantemente confiada à sua guarda. Ele reconhece cada um 

destes indivíduos como apto a se tornar uma pessoa única, singular e portadora de 

uma especial tarefa do Ser. Que ela, somente ela pode cumprir. Todo o ser com 

características pessoais mostra-se para ele como incluído num tal processo de 

atualização e ele sabe de própria experiência que as forças atualizadoras estão cada 

vez mais empenhadas numa luta microcósmica com forças contrárias. Ele aprendeu a 

se compreender como um auxiliar das forças atualizadoras (2014, p. 150). 

 

Desse modo, notamos que os projetos de lei abordados acima seriam, nas palavras de 

Buber, forças contrárias ao processo de formação humana. Nesse contexto, a leitura buberiana 

nos indica que cabe ao educador lutar contra essas forças contrárias a partir de sua prática 

cotidiana, para que, assim, possa auxiliar o processo de atualização daqueles seres que lhe são 

 

12 Muito embora essa não seja nossa questão de pesquisa, acabamos por tangenciar esse questionamento 

quando tratamos dos diversos tipos de fé. 

13 De acordo com o próprio Programa Escola Sem Partido, o mesmo objetiva “inibir a prática da doutrinação 

política e ideológica em sala de aula e a usurpação do direito dos pais dos alunos sobre a educação moral dos seus 

filhos” (PROGRAMA ESCOLA SEM PARTIDO. O que é o Programa Escola Sem Partido. Disponível em: 

http://escolasempartido.org/programa-escola-sem-partido/. Acesso em: 22 ago 2021). 

14 Sejam elas a família, a igreja, o Estado etc. 

http://escolasempartido.org/programa-escola-sem-partido/


32 

confiados a educar. Nós, enquanto educadores, também encaramos essa luta como uma 

responsabilidade nossa; e a presente pesquisa se constitui, assim, como parte do exercício dessa 

nossa responsabilidade. 

A partir dessas breves constatações de nossa realidade, podemos dizer ainda que a 

aquisição de uma fé fanática pode ser utilizada – como já observamos na atualidade do campo 

político brasileiro – para manipular as pessoas, instituindo falsas verdades15  que devem ser 

seguidas por todos. Nesse sentido, a educação é utilizada como uma excelente serva 

propagadora de ideias totalitárias e segregadoras. Esse é mais um elemento que reforça nossa 

iniciativa de pesquisar o fenômeno da fé em face de uma noção educativa que assuma como 

meta educacional a formação humana integral, no sentido do desenvolvimento do que é próprio 

em cada educando e da necessidade de que estes assumam o sentido de suas próprias vidas. 

Acreditamos que chafurdar nos problemas diagnosticados na realidade não nos 

possibilita ampliarmos nossos horizontes e procurarmos outras formas de viver. E é aí que, mais 

uma vez, Buber nos aparece: não como um herói, mas como uma pessoa que, mesmo tendo sido 

educado dentro de uma perspectiva religiosa ortodoxa (judaísmo); que, mesmo tendo vivido 

três grandes guerras (Primeira e Segunda Guerra Mundial e a Guerra entre judeus e palestinos 

na Palestina), não sucumbiu diante das atrocidades e nem se fechou dentro dos rituais e dos 

dogmas da religião à qual foi inserido desde criança. Pelo contrário, ele enfrentou a realidade 

partindo de sua autenticidade, se contrapôs a alguns conteúdos de fé transmitidos pela religião 

na qual foi criado e não se curvou diante das adversidades impostas por aqueles que pensavam 

diferente dele (incluindo nesse grupo as diversas “autoridades” religiosas e sociais que tinham 

visões de mundo diferentes). Enfim, Buber procurou viver conforme sua verdade mais íntima 

e arcou com as consequências de tal atitude. Assim, ele nos inspirou e nos inspira a 

percorrermos os caminhos tênues da nossa realidade confiando nos valores que nos são 

próprios, mesmo que a realidade que nos cerca se imponha como oposta a estes. Esta realidade 

 

15 Concordamos com PASSOS quando diz que “A consciência fanática habita entre nós em tempos de pós-

verdade praticada pelas fake News e dos regimes de ultradireita. O apoio a esses regimes revela de modo dramático, 

senão catastrófico, as concessões de indivíduos, grupos, igrejas, partidos, militares, mídias convencionais e grupos 

financeiros a valores que a sociedade moderna julgava essenciais e basilares da vida social. Hoje já não seria 

correto identificar o fanatismo somente em grupos militantes socialmente visíveis e politicamente organizados, 

como o caso dos neonazistas, dos grupos tradicionalistas católicos, dos QAnon ou Estado islâmico. Embora esses 

grupos cresçam pelo mundo afora, o fanatismo dos militantes de ultradireita, com suas afinidades religiosas 

fundamentalistas e tradicionalistas, tem ocupado novos espaços e agido por meio de novas estratégias. As redes 

virtuais oferecem o território (desterritorializado) mais anônimo, ágil e legítimo, onde ser fanático se torna mais 

legítimo” (2021, p. 212). Essa afirmação de Passos é importante para percebermos o quanto essas falsas verdades 

instituem um modo de vida social pautado em valores distorcidos e que sua disseminação engendra cada vez mais 

práticas fanáticas, fés fanáticas. 



33 

que nos cerca e que se opõe aos valores que consideramos como nossos necessita ser mais do 

que denunciada; necessita ser encarada a partir de todo o nosso ser, de nossa integralidade, pois 

só podemos interferir nela, fazer alguma diferença, na medida em que procuramos nos 

desenvolver humanamente, apesar dessa realidade. 

O que Buber nos diz sobre isso é que, quando desejamos algo para nós e/ou para o 

mundo, devemos concretizá-lo no mundo a partir de nós, de nossa realidade pessoal, dos 

contextos nos quais nos inserimos e dos quais tomamos parte – ao invés de apenas idealizarmos 

tal cenário. O que ele nos indica é que a realidade da existência humana está atrelada à 

concretude de sua ação-no-mundo. Em sua época, Buber vivenciou três guerras – momento 

histórico que fez a humanidade se voltar para as questões de igualdade, representadas na 

imagem de uma comunidade justa e próspera. Partindo dessa ideia de comunidade que vigorava 

em sua época, Buber enfatizou a radicalidade da existência concreta de cada ser singular ao nos 

dizer que, se queremos realmente tal comunidade, devemos parar de concebê-la como um ideal 

e começar a materializá-la em nossas ações cotidianas. 

A questão que aqui apresento, só pode ser respondida, na prática, experiencialmente, 

por pessoas. Se, de fato, existe este anseio, este desejo pela comunidade do qual se 

fala muito hoje, se tal desejo existe como força real, que regenera e constrói a vida, se 

isto é entusiasmo ou realidade, só pode ser evidenciado quando os homens que 

possuem este ideal cessem de considerá-lo como ideal, quando tais pessoas com a 

realidade de sua vida, nos contextos nos quais se inserem – seja familiar, profissional 

ou social – levem a sério sua vida, somente sua própria vida. Nada mais há que ser 

levado a sério. Esta é a única realidade que, na verdade, possuímos. Somente aqui 

podemos construir algo. Esta vida vivida, quotidiana, esta profissão, este contexto 

onde cada um de nós está inserido pelo destino; esta realidade totalmente pessoal, é 

este o elemento para a construção da comunidade (BUBER, 1987, p. 89) (grifo nosso). 

 

Sendo assim, Buber contribuiu para que ampliássemos nossos horizontes no que diz 

respeito à realidade, uma vez que ele nos legou a compreensão de que a única realidade que 

possuímos é a nossa realidade pessoal, enquanto seres humanos, enquanto cidadãos, enquanto 

profissionais etc., em face de cada contexto no qual nos inserimos. Isso foi fundamental para 

que escolhêssemos Buber para nos acompanhar nessa nossa jornada, a qual não se limita à 

universidade, mas se expande para todos os meandros de nossa existência. 

Para além de todos esses motivos elencados acima para a escolha de Buber como teórico 

fundamental da nossa pesquisa, achamos válido pontuar que esse filósofo pode ser reconhecido 

por demonstrar uma grande coerência entre o que escreveu e o que fez em sua vida, como bem 

afirma SANTIAGO: 

A filosofia de Buber é propriamente afirmação do primado da vida, que ele entende 

essencialmente como encontro, relação; responsabilidade de responder 

existencialmente à realidade humana, às solicitações do mundo. Essa foi a maneira 

com a qual ele mesmo conduziu sua existência (2008, p. 19). 



34 
 

Ter essa coerência entre vida e obra foi um dos elementos que nos fez escolher o filósofo 

austríaco como nosso teórico principal, posto que, se visamos nos aproximar de um fenômeno 

tão sutil quanto o ressoar de uma fé própria no processo de formação humana, não podemos 

separar nossos pensamentos de nossas ações; não podemos separar nossas ações como 

educadores de nossas referências existenciais. Desse modo, achamos importante, nesse 

momento, desvelarmos algumas informações mais gerais da biografia de Buber, com o intuito 

de apresentá-lo. Contudo, gostaríamos de situar que no capítulo nove dedicaremos uma atenção 

maior a alguns fatos de sua vida, uma vez que, a partir dessas passagens (as quais trataremos 

como imagens/fotografias de sua vida), pretendemos desvelar o processo de aquisição de sua 

fé própria e o desdobramento dessa fé no seu processo de formação humana. 

 

1.4.1 Martin Buber: breves apontamentos de vida e obra 

“E quanto mais cada indivíduo desenvolve e 

descobre as fontes secretas de sua própria 

personalidade incomunicável, mais ele pode 

contribuir para a vida do todo”. 

(Thomas Merton) 

 

Antes de iniciarmos a biografia de Martin Buber, gostaríamos de dizer que o presente 

texto que segue trata de forma mais geral os aspectos da vida do filósofo e apresenta algumas 

obras que consideramos importantes para entender o desenvolvimento do pensamento dele. 

Sendo assim, não temos aqui, nesse espaço, o intuito de um aprofundamento maior sobre a vida 

do filósofo austríaco, uma vez que no capítulo nove nos debruçaremos sobre alguns momentos 

de sua vida, os quais acreditamos estarem relacionados com seu processo de aquisição de uma 

fé própria e seu processo de formação humana. Então, no capítulo nove, faremos um giro sobre 

a vida do filósofo de forma mais profunda. 

O filósofo Martin Mordecai Buber nasceu em 8 de fevereiro de 1878, na cidade de 

Viena, na Áustria, e faleceu em 13 de junho de 1965 na cidade de Jerusalém, em Israel. Filho 

de Carl Buber e Elise Buber, ambos judeus. Ainda durante a sua primeira infância, Buber foi 

morar na cidade de Lemberg (na Galícia) com seus avós paternos Salomón e Adele Buber, em 

virtude da separação dos seus pais e da ida de sua mãe para a Rússia. Vale ressaltar que o avô 

de Buber possuía grande notoriedade entre os judeus, dentre suas ações, destaca-se o fato de 



35 

que ele era hebraísta, compilador e estudioso do Midraschim16 e autoridade sobre o Haskalah17. 

Vejamos o que diz o estudioso buberiano SIDEKUM sobre a atmosfera em que Buber vivia na 

casa dos seus avós: “Neste clima de piedade e muito estudo, Buber pôde realmente desenvolver 

mais tarde vários tratados sobre a vida mística do movimento do Hassidismo e outros estudos 

sobre a Bíblia e a teologia” (1979, p. 13); ou seja, o exemplo de seu avô e as vivências que o 

pequeno Buber teve junto aos seus avós ressoaram no filósofo do diálogo por toda a sua vida. 

No ano de 1899, Buber se casou com Paula Winkler e com ela teve dois filhos, Rafael e 

Eva. Paula não era judia e o casamento de Buber com ela não era bem visto pelos judeus 

ortodoxos, muito embora Paula, antes mesmo de se casar com Buber, já houvesse se convertido 

ao judaísmo. A partir das nossas leituras dos biógrafos de Buber e de alguns dos poemas e cartas 

que ele escreveu para Paula, pudemos compreender que esta era uma mulher de temperamento 

forte e que a relação que estabelecera com Buber permitiu o mesmo não sucumbir ante aos seus 

estudos e às intempéries do mundo, ou seja, a relação que os dois estabeleceram possibilitava a 

Buber pertencer ao mundo e não ficar vagando nele. 

No que se refere à sua vida estudantil, podemos dizer que começou a estudar com 

professores particulares na casa dos seus avós; depois, deu continuidade a seus estudos em uma 

escola cristã. Desde muito cedo teve contato com obras de grandes filósofos como Platão, Kant, 

Kierkegaard, Feuerbach, Nietzsche, dentre outros. Estudou na Faculdade de Filosofia e História 

da Arte, da Universidade de Viena. Segundo MONTEBÉLLER, durante o período que passou 

em Viena, Buber “‘esqueceu-se’ de seu judaísmo e entregou-se ao estudo da filosofia ocidental 

e mundial” (1967, p. 5). Ainda de acordo com Montebéller, a filosofia de Buber é bastante 

influenciada por nomes como H. Cohen, E. Husserl, Brentano e, indo mais para o passado, 

Kant, Kierkegaard e Nietzsche (MONTEBÉLLER, 1967). No ano de 1901, foi estudar na 

Faculdade de Berlim e teve como professores Wilhelm Dilthey e Georg Simmel. Em 1904, 

recebeu o título de doutor pela Universidade de Berlim. 

 

16 “O termo Midrashim é derivado do radical hebraico darash, que significa pesquisar, investigar. O 

Midrash, então, é uma exposição dos pessukim (versículos) da Torá, que foi extraído por Nossos Sábios depois de 

eles terem sondado as profundezas de cada passuk e todas as palavras e letras ali contidas, na busca por seu 

verdadeiro significado.” (CHABD. O que São Midrahim. Disponível em: 

https://pt.chabad.org/library/article_cdo/aid/4394825/jewish/O-que-so-Midrashim.htm. Acesso em: 21 set 2021). 

De acordo com J.V. MONTEBÉLLER, estudioso que escreveu uma breve biografia de Buber no livro “Histórias 

do Rabi”, devemos a Salomão Buber “coleções de literatura da época do Segundo Templo que, não fosse sua 

atividade, estariam hoje em imerecido esquecimento” (1967, p. 5). 

17 “Haskala, também escrito Haskalah (do hebraico sekhel, “razão” ou “intelecto”), também chamado de 

Iluminismo Judaico, foi um movimento intelectual do final do século 18 e 19 entre os judeus da Europa central e 

oriental que tentou familiarizar os judeus com as línguas europeias e hebraicas e com a educação e cultura seculares 

como suplementos aos estudos talmúdicos tradicionais” (ENCYCLOPEDIA BRITANNICA. Haskala. 

Disponível em: https://www.britannica.com/topic/Haskala. Acesso em: 21 set 2021). 

https://pt.chabad.org/library/article_cdo/aid/4394825/jewish/O-que-so-Midrashim.htm
https://www.britannica.com/topic/Haskala


36 

No que diz respeito ao seu desenvolvimento como docente, podemos dizer que no ano 

de 1923 assumiu como professor a cadeira de História da Religião e Éticas Judaicas na 

Universidade de Frankfurt e, neste mesmo ano, publicou sua principal obra, “Eu e Tu”. Buber 

permaneceu nessa cadeira até 1933, quando se afastou de suas atribuições, antes mesmo de o 

governo nazista afastá-lo. Ainda em 1933, Buber fundou a Central para a educação judaica e 

também foi nomeado diretor da mesma (BARTHOLO JÚNIOR, 2001). Ressaltamos que essa 

época em que Buber é escolhido para cuidar da Educação dos judeus adultos é um momento 

bastante hostil para os judeus, uma vez que as perseguições nazistas estavam cada vez mais 

intensas. Elucidamos as palavras de STIEHM e REICHET APUD BUBER sobre a presença de 

Buber na educação dos judeus nesse período marcado pela exclusão e pelo preconceito no 

processo formal de educação na Alemanha: “Na época do nazismo, a princípio ele trabalhou, 

juntamente com Ernst Simon18, intensamente na construção de uma educação judaica para 

adultos, com a esperança e o objetivo de dar ao ameaçado judeu alemão consciência do 

próprio valor e força para resistir” (2011, p. 59) (grifo nosso). Em outras palavras, Buber 

possuía a compreensão de que a Educação era fundamental para o povo judeu não sucumbir 

ante ao contexto de violência e mais, ela era uma forma de resistência a toda a barbárie que 

estavam vivendo. Em virtude da truculenta opressão nazista, Buber e Paula foram morar na 

Palestina no ano de 1938. Estando na Palestina, Buber foi chamado para ensinar Filosofia Social 

na Universidade de Jerusalém. Entre os anos de 1951 e 1953 dirigiu o Instituto de Educação de 

Adultos, em Israel. Faz-se importante enfatizar que, ao longo da sua vida na Palestina, Buber 

defendeu com afinco a ideia de uma convivência pacífica entre árabes e judeus. Ao longo de 

sua vida enquanto docente, procurou estabelecer relações dialógicas com os seus alunos e sair 

da perspectiva do professor enquanto detentor soberano do conhecimento e o aluno enquanto 

mero receptor passivo; dentro desse contexto, Buber entendia seus alunos “[...] vendo neles não 

simples repositórios de seu pensamento e conhecimentos, mas seres humanos a quem cabia 

falar, questionar, captar e receber” (MONTEBÉLLER, 1967, p. 9). 

Antes de falarmos sobre algumas das principais obras de Martin Buber, acreditamos que 

devemos resgatar alguns dos fios que teceram sua trajetória teórica. Seus primeiros escritos, 

segundo Von Zuben (2015), vão de 1903 a 1913 e se atêm ao misticismo cristão, trazendo à 

tona, dentre outros, Mestre Eckhart e Jacob Böhme; também se destacou a abordagem do 

misticismo judaico, com ênfase notória ao hassidismo. Nesse sentido, gostaríamos de enfatizar 

 

18 Amigo com o qual Buber já havia trabalhado tempos atrás na revista Der Jude. 



37 

que o hassidismo é uma vertente menos ortodoxa do judaísmo e que esse movimento judaico 

está presente não só nas primeiras obras de Buber, mas também nas obras escritas em sua 

maturidade, as quais também são fecundas dos ensinamentos hassídicos. Para GOES APUD 

BUBER, 

Martin Buber e os chassidistas19: este não é um relacionamento de sábio, mas uma 

amizade de toda a vida. Ele ouviu falar do chassidismo cedo, ainda na casa do avô, e 

incorporou suas questões e suas respostas. Mais ainda: toda sua existência. Ele sabia 

da capacidade desses crentes há duzentos anos: eles podiam pensar, brincar, sonhar, 

dançar; eles podiam acreditar em Deus de uma maneira leve, como tão poucos 

conseguiam; e, ao mesmo tempo, eles podiam amar o mundo como lugar onde Deus 

quer nos encontrar, em todas as ações, em todas as coisas (2011, p. 56) (grifo nosso). 

  

Saber que as obras e a vida de Buber foram notadamente coloridas pelo hassidismo é 

uma compreensão necessária para entendermos o chão onde pisam os pés de Buber. Claro que, 

no seu percurso de vida, muitas reflexões foram revistas, melhor compreendidas; mas essa sua 

vinculação ao hassidismo ressoou e percorreu com ele o seu desenvolvimento humano; 

iluminou sua humanidade e deixou uma camada de vida em suas obras. Vejamos o que diz VON 

ZUBEN sobre a representatividade do hassidismo na vida de Buber: 

O hassidismo representa uma forma popular da kabala, a qual enfatiza a 

espontaneidade e o fervor do sentimento religioso e as preocupações de ordem ética. 

Essa mística procura suscitar uma renovação na vida religiosa judaica, despertando o 

entusiasmo do fiel (hassid), encorajando-o a uma constante renovação interior. O 

hassidismo exerceu forte influência sobre Buber; presidindo, em grande medida, a 

elaboração de sua concepção de Deus, do homem, do mundo e da religiosidade na 

existência humana (2015, p. 945-946). 

 

Partindo dos horizontes hassídicos, Buber se afasta da ideia de religião enquanto um 

dogma, uma seita, um passo a passo, um amontoado de regras e se aproxima da ideia de religião 

como uma forma viva de relação com Deus, com o Absoluto, ou, em suas próprias palavras, 

com o Tu Eterno. 

Dentro desses horizontes, inspirado pelos ensinamentos hassídicos, Buber, em vários 

momentos de sua vida, buscou transmitir esses ensinamentos, no sentido de expor essas ideias 

de vida para as pessoas e não no sentido doutrinário. Nesse contexto, o referido filósofo 

acompanhou e participou de forma expressiva dos Congressos Sionistas20, desde o primeiro, 

em 1887. De acordo com MONTEBÉLLER, “[...] foi ele um dos primeiros a sugerir e efetuar 

 

19 Chassidismo e Hassidismo são palavras que têm o mesmo significado. Alguns tradutores grafam essa 

palavra de uma forma, outros, de outra. 

20 Sionismo é um movimento que defende o direito do povo judeu em se fixar na região dos seus ancestrais 

bíblicos (Jerusalém) e formar um estado judaico em que o povo judeu possa determinar o rumo político de sua 

nação. O nome Sionismo vem da palavra Sión, que significa um importante monte nas redondezas de Jerusalém 

(Confederação Israelita do Brasil. CONIB. O Sionismo. Disponível em: 

https://www.conib.org.br/glossario/sionismo/. Acesso em: 28 nov 2022). 

https://www.conib.org.br/glossario/sionismo/


38 

a síntese entre o sionismo prático-político de Theodor Herzl e Max Nordau e o sionismo 

cultural-espiritualista de Ahad ha-Am (sua admiração por este último jamais esmaeceu, embora 

seus caminhos práticos divergissem)” (1967, p. 6). É interessante saber sobre essa forma de 

engajamento de Buber dentro do movimento sionista, uma vez que ela denota a sua percepção 

singular de que o resgate das raízes judaicas não poderia se dar apenas através do âmbito 

político partidário, mas deveria levar em consideração, também, a dimensão cultural e espiritual 

do povo judeu. Ainda na perspectiva desse resgate das raízes do povo judeu, Buber, em 1901, 

editou o Jornal sionista Die Welt e em 1902, ao lado de outros membros, fundou a revista 

Jüdischer Verlag (HUISMAN, 2001). A partir do ano de 1909, ele “passou a ministrar na 

associação dos universitários judeus de Praga ‘Bar Kochba’ suas palestras sobre o judaísmo” 

(STIEHM; REICHET APUD BUBER, 2011, p. 59). Após a Primeira Guerra Mundial, Buber 

“[...] militou no movimento das escolas superiores e atuou na Escola Judaica Livre, em 

Frankfurt/Main, fundada por Rosenzweig. Uma nova fase de seu pensamento, assim como de 

seu trabalho como escritor, começou com o esclarecimento de sua visão dialógica em Eu e Tu 

(1923)” (STIEHM; REICHET APUD BUBER, 2011, p. 58). 

Achamos pertinente ressaltar o vínculo de amizade de Buber com dois outros judeus 

que, assim como ele, buscavam o fortalecimento do povo judeu, cada um a seu modo. Um 

desses amigos de Buber é Gustav Landauer. Os dois se conheceram em Berlim, na ocasião da 

presença deles numa comunidade 

[...] fundada pelos irmãos H. e J. Hart, a “Neue Gemeinschaft”, que representava um 

oásis para a jovem geração: aí os jovens podiam se expressar livremente. A 

comunidade apresentava um desejo ardente de novos tempos: o lema era viver mais 

profundamente a humanidade do homem (VON ZUBEN APUD BUBER, 2004, p. 

14). 

 

Landauer 21  influenciou bastante Buber, principalmente, quanto às suas ideias de 

comunidade e esteve ligado ao filósofo do diálogo até a sua fatídica morte, em 1919. 

O outro grande amigo de Buber foi Franz Rosenzweig, com o qual começou a traduzir 

a Bíblia hebraica para o alemão, a partir de 1922. Após a morte do amigo, em 1929, Buber deu 

 

21 “A amizade com Landauer foi decisiva na vida adulta de Buber. Buber o encontrou, em 1899, quando ele 

tinha ainda 29 anos. Foi Landauer quem encorajou a mudança nos estudos universitários de Buber da ciência e da 

história da arte para o misticismo cristão. Em 1906, Landauer havia publicado a primeira edição moderna do 

grande místico alemão, Mestre Eckhart, cujos princípios básicos guiaram Buber em suas primeiras tentativas de 

traduzir os escritos hassídicos. [...] Gustav Landauer (1870-1919), autor, crítico, anarquista, ativista e teórico, 

pertenceu à oposição da facção jovem dentro do Partido da Democracia Social da Alemanha e foi um dos 

fundadores de A Nova Tribuna Livre do Povo em Berlim, em 1892. Era editor do jornal socialista Der Sozialist, 

de 1893 a 1899 e 1909 a 1915. Foi fundador da Aliança Socialista em 1908 e comissário de Instrução Pública do 

Primeiro Conselho Republicano da Bavária, em 1919. Foi assassinado por tropas contra-revolucionárias, em 

1919[...]” (CARRARA, 2017, p. 53-54). 



39 

continuidade, sozinho, a essa tradução, a qual foi concluída no ano de 1961. Segundo 

MONTEBÉLLER, a tradução da Bíblia por esses dois amigos tinha a intenção de “[...] 

transportar o homem ao diálogo com o Verbo Divino” (1967, p. 8). Para além da tradução da 

Bíblia, Rosenzweig também contribuiu com a noção dialógica22 de Buber. Destacamos, ainda, 

o que disse VON ZUBEN sobre o caminho percorrido por Buber ao longo de sua vida: 

“Reconhecendo sempre sua pertença ao espiritualismo judeu, mantendo-se sempre fiel ao 

sionismo, ele construiu seu próprio caminho” (2015, p. 942). 

Ainda sobre o percurso de Buber e sua forma peculiar de colocar em ação os 

ensinamentos hassídicos e, consequentemente, assumir uma postura ética, elucidamos a 

formação de um grupo em torno da Revista Ihud, na Palestina, com Magnés e Simon; tal grupo 

objetivava proporcionar o diálogo com os árabes. 

Dentro desse emaranhado de ações, pessoas e relações, Buber atravessou três grandes 

guerras sem sucumbir ao pessimismo, tão comum naqueles tempos, e colocou o Diálogo como 

expressão de sua existência e de suas obras. Desse modo, gostaríamos de chamar atenção para 

as palavras de MONTEBÉLLER: 

Em Buber todos os temas se entrelaçam, a interação das matérias não ocupa apenas o 

plano teórico das investigações intelectuais. Tal interação antes ocupa uma posição 

essencial no seu filosofar. [...] escritos destinados a ampliar sua posição fundamental 

perante os temas que repontam constantemente em sua obra: o homem, o mundo, 

Deus, que o colocam dentro das grandes linhas filosóficas do nosso século. Pois, 

recusando-se a condicionar um ao outro a gênese de quaisquer desses elementos 

constitutivos do seu pensamento, vendo-se realmente forçado a tratá-los 

separadamente, acha-se Buber, ao mesmo tempo, na obrigação de revelar a fórmula 

que os relaciona entre si. Nisto, de fato, reside sua real grandeza: não misturar o que 

não é passível de permuta, manter destacado o que se acha separado e descobrir o 

elemento virtual que os une a todos: o Diálogo. Buber não descobriu o diálogo por 

via experimental ou mental: como ele mesmo insiste em afirmar, o diálogo “acontece” 

– no hassid que espera do rabi palavras de conforto, auxílio e ensinamento, e no tzadik 

que lhe responde; no homem que encontra seu semelhante e o vê e lhe fala; no outro 

que nos responde, vê-nos, trabalha e coopera conosco; no artista que corporifica em 

matéria a forma nele existente e a expõe ao mundo; no mundo que nos recebe e sobre 

quem exercemos nossa atividade; mas, e principalmente, no “grande diálogo”, em que 

Deus se dirige ao homem e o homem O ouve e responde e O louva e se queixa (1967, 

p. 7-8) (grifo nosso). 

 

Concordamos com Montebéller sobre ser o Diálogo buberiano a grande conexão entre 

os três principais elementos de seu filosofar: o homem, o mundo e Deus. Sobre esses e vários 

outros horizontes buberianos, iremos refletir com mais afinco no capítulo nove. Por ora, 

afirmamos que essa reflexão lhe foi possibilitada, em grande medida, a partir da sua fecunda 

 

22 “[...] a presença marcante de seu amigo e interlocutor, Franz Rosenzweig, foi decisiva na criação e 

elaboração final de Eu e Tu. Rosenzweig leu o manuscrito e apresentou diversas sugestões acatadas por Buber” 

(VON ZUBEN, 2008, p. 94). 



40 

relação com o hassidismo e que, embora o Diálogo seja um fio importante para a compreensão 

de sua filosofia, outros fios também se juntam a ele e, juntos, vão tecendo horizontes 

compreensivos não só sobre as obras, mas, também, sobre a vida do filósofo. 

Feitas as considerações acima, vamos agora apresentar algumas obras de Buber que 

consideramos importante para nos aproximarmos ao seu pensamento23. Escolhemos as obras 

que seguem em virtude do seu marco temporal, uma vez que entendemos que o pensamento do 

autor, ao longo dos anos de sua existência, foi tomando contornos mais profundos em relação a 

certos temas que já haviam sido introduzidos em seus primeiros escritos. Assim como o 

pensamento de Buber foi tomando contornos mais profundos, o filósofo do diálogo também 

reviu certas noções que tinha e incorporou outras reflexões a tais noções. Outro aspecto que 

levamos em consideração na escolha das obras que seguem foi a relevância delas para a 

Educação e para a compreensão de fé do autor. Vale ressaltar que só tivemos contato com 

algumas obras de Buber que estavam traduzidas para o português, para o espanhol, para o 

italiano e para o inglês, assim sendo, não temos como afirmar que essas obras que listamos 

abaixo são, de fato, as mais importantes; apenas sinalizamos que, dentre os critérios que 

elegemos, estas foram as que mais nos chamaram atenção. Abaixo dedicamos um espaço para 

cada uma dessas obras. 

“A lenda do Baal Schem”, escrita em 1907, é uma das primeiras obras de Buber. Nela, 

o filósofo austríaco narra as histórias do Rabi Israel ben Eliezer, também chamado de Baal 

Schem Tov (O Mestre do Bom Nome). Nessa obra, temos acessos às lendas hassídicas e aos 

ensinamentos que as perpassam. De forma leve, mas ao mesmo tempo profunda, ela desvela 

um pouco do mundo hassídico e nos aproxima da magia da possibilidade de realizar Deus no 

mundo. Como diria Martin Buber, “A lenda do Baal Schem não é a história de um homem, mas 

a história de uma convocação. Não narra um destino, porém uma convocação” (BUBER, 2003, 

p. 16). Sendo assim, as lendas contidas no livro nos convidam a encarnar Deus no mundo. 

“Daniel: Diálogos sobre realização”24, escrita em 1903. Para Maurice Friedman, este 

livro “[...] é importante para compreender o desenvolvimento do pensamento buberiano, seu 

existencialismo juvenil, seu ensino sobre a santa insegurança e a realização e a sua maneira de 

abordar o teatro e a poesia” (FRIEDMAN, 1993, p. 483) (tradução nossa). Lembrando que essa 

 

23 Encontramos uma lista das obras mais importantes de Martin Buber traduzidas para o Inglês na biografia 

de Buber escrita por Maurice Friedman (1993), em sua versão em espanhol, intitulada “Encuentro en el 

desfiladero”. 

24 Infelizmente não conseguimos realizar a leitura desse livro; apenas nos aproximamos às discussões 

contidas nele a partir da leitura da biografia de Buber, escrita por Maurice Friedman (1993). 



41 

é uma de suas primeiras obras e que algumas noções contidas nela foram sendo alteradas e/ou 

ampliadas ao longo de sua maturidade. 

“Eu e Tu”, escrita em 1923, é considerada por Buber sua principal obra. Nela, o filósofo 

resgata alguns conceitos que permeiam algumas de suas obras anteriores e suscita reflexões que 

foram aprofundadas em obras posteriores. A obra está dividida em três partes, a saber: Palavra, 

História e Deus. Consideramos que essa obra é composta de várias camadas que tratam 

elementos filosóficos de maneira sublime, profunda e relacionada à concretude. Assim, 

deparamo-nos, dentre outros elementos, com a natureza primária do homem, o ser relacional; 

com as formas de resposta do homem à concretude; com os paradoxos da vida; com Deus; com 

o diálogo etc. Eu e Tu nos chama a pensar sobre nós no mundo e sobre a origem humana a partir 

das palavras-princípio. De acordo com VON ZUBEN, Eu e Tu é “[...] obra de um pensador 

visionário que mobiliza seus conhecimentos em filosofia, em mística, em hassidismo, em 

hermenêutica. Os elevados princípios que jazem no fundamento dessa filosofia, um tanto 

quanto utópica, configuram um êxito inesperado e imprevisível” (2015, p. 943). 

“O que é o homem?”25: a primeira edição dessa obra é datada em 1938 e foi escrita em 

hebraico. Este livro surge a partir de um curso de Verão que Buber ministrou na Universidade 

Hebraica de Jerusalém, em 1938. Envolto pelas preocupações que se faziam presentes desde a 

Primeira Guerra e pelas atrocidades que se desdobravam na Segunda Guerra Mundial, esse livro 

é escrito como uma forma de responder o que é esse homem que é capaz de destruir a sua 

espécie, mas não a partir de termos teóricos biológicos, psíquicos, físicos. Em sua resposta a 

esta questão, Buber aponta para os horizontes antropológicos da existência humana, para o ser 

relacional do homem, para o princípio dialógico que se distancia do individualismo e do 

coletivismo. Nesse contexto, Buber resgata as perspectivas históricas dessa interrogação sobre 

o homem e seus desvelamentos que estão presentes nos pensamentos de filósofos como: 

Aristóteles, Kant, Hegel, Marx, Feuerbach, Nietzsche, Heidegger e Scheler. A partir dos 

pensamentos desses autores, Buber vai desvelando o seu ponto de vista, ora discordando de tais 

autores, ora convergindo, em parte, com seus pensamentos. Sobre o livro O que é o homem?, 

SILVA nos diz que “Após um olhar panorâmico e crítico sobre essa realidade histórica, Buber 

elabora sua reflexão antropológica, que tem como fundamento a ontologia da relação, base para 

uma antropologia que ele denomina de inter-humana” (2014, p. 56). 

 

25 Trabalhamos com a versão em espanhol dessa obra, intitulada “Que es el hombre?” (1985). No entanto, 

essa obra também se encontra em um dos capítulos do livro de Buber que se chama “Between man and man” 

(1961). 



42 

“Entre homem e homem” (Between man and man) é uma obra composta por diferentes 

artigos de Buber publicados em anos diferentes. Essa obra foi lançada pela primeira vez no ano 

de 1947; no entanto, é válido evidenciar os anos em que cada artigo contido nesse livro foi 

escrito, a saber: o primeiro artigo “Diálogo”, em 1929; o segundo artigo “A questão para o 

indivíduo”, em 1936; o terceiro artigo “Educação”, em 1926; o quarto artigo “A educação do 

caráter”, em 1939; o quinto “O que é o homem”, em 1938. Na introdução da quinta edição 

desse livro, BUBER explicita que “As cinco obras que reuni neste volume para os leitores 

ingleses surgiram em conexão com meu livro ‘Eu e Tu’ (1923), como forma de complementar 

e aplicar o que disse lá, com particular atenção às necessidades do nosso tempo” (1961, s/p) 

(tradução nossa). Dentro dessa perspectiva, esse livro explicita certas questões levantadas no 

livro Eu e Tu e desvela a perspectiva educacional do filósofo. Vale ressaltar que a tradução para 

o português do livro “Do diálogo e do dialógico” (2014) é composto pelos dois primeiros 

artigos do livro “Between man and man”, além de um artigo de Buber intitulado “Elementos do 

inter-humano”, o qual foi publicado pelo filósofo em 1953 e que trata mais especificamente 

sobre o que ocorre no limiar do ‘entre’, ou seja, no limiar do “espaço onde se realiza o diálogo, 

o encontro entre o Eu e Tu” (QUEIROZ; WEINBERG APUD BUBER, 2014, p. 10). Sendo 

assim, “Do diálogo e do dialógico” também pode ser considerada uma obra de suma 

importância para a compreensão do pensamento do autor. 

“O Caminho do homem segundo o ensinamento chassídico” foi publicado em 1948, 

num mundo pós-guerra e repleto de interrogações sobre o porvir, mas Buber, como um filósofo 

que preza pelo momento presente e pela concretude, volta-se mais uma vez aos ensinamentos 

hassídicos e, através das imagens de suas lendas, fala-nos sobre os elementos tão 

imprescindíveis e caros para o caminho do homem em qualquer época histórica. Assim, 

deparamo-nos com seis ensinamentos hassídicos que, segundo o filósofo austríaco, são 

importantes para o caminho de formação humana, a saber: a autocontemplação, o caminho 

particular, a determinação, o começar consigo mesmo, o não se ocupar consigo mesmo e o aqui 

e agora. Sobre esse livro, vejamos o que diz GOES APUD BUBER: 

A obra escrita há quase cinquenta anos, na qual o “mistério da existência” foi 

imaginado de maneira quase serena e luminosa, não perdeu nada de sua atualidade. 

Nós leitores bisnetos de hoje, e nós, os leitores dos anos de 1950 que envelhecemos, 

entendemos o que quer ser entendido corretamente: como ajuda; e a palavra “ajuda” 

tem especial eco buberiano. “Os anjos”, dizem os chassídicos “nascem da ajuda 

realmente dada”: Buber escreveu esta frase num agradecimento a Albert Scheweitzer, 

a quem se sentia especialmente ligado como um “apóstolo do imediato”; e nós, 

aqueles que tocados a cada vez pela ayeka26 divina, procuram pela resposta, pegamos 

 

26 Em português, essa palavra hebraica significa “Onde você está?”. 



43 
para nós as belas palavras da mão de Buber: recebemos ajuda, ao mesmo tempo atual 

e atemporal (2011, p. 55-56) (grifo nosso). 

 

“Eclipse de Deus” foi publicada em 1952 e contém alguns textos interdependentes de 

Buber que foram escritos em situações e anos distintos. No entanto, todos os textos situados 

nesse livro falam sobre a relação entre Deus e o homem; assim, Buber tangencia o problema do 

religioso na sociedade de seu tempo e na de outros tempos. Essa obra também contém uma 

discussão entre Buber e Carl Jung sobre o fenômeno religioso, no qual Buber demarca sua 

crítica ao pensamento de Jung sobre a transcendência. Para FRIEDMAN, esse livro “É um 

importante manifesto da filosofia da religião, com críticas sobre a maneira como pensadores 

contemporâneos [...] contribuem ao eclipse de Deus ao negar a realidade da transcendência” 

(1993, p. 484) (tradução nossa). 

“Encontro: Fragmentos Autobiográficos” foi publicada em 1963 em sua versão 

definitiva; antes dela, já haviam sido publicadas duas outras versões desse texto. Nessa obra, 

Buber deixou registrado algumas passagens da sua vida que o marcaram profundamente. Goes 

APUD Buber se perguntará, no posfácio do referido livro, “Fragmentos autobiográficos: será 

suficiente? Será uma atitude sábia no final contentar apenas com isto?”, e o mesmo pensador 

responderá: 

Fragmentos autobiográficos são, pois, como soma de momentos realizados numa 

composição de cerca de cem páginas. Percebemos o que alguém experimenta na 

relação consigo próprio. Depois, como o mundo e o meio ambiente o movem, formam 

e transformam. Por último: como se manifesta a ele o eterno face a face, o eterno como 

“tu” na sua vida (GOES APUD BUBER, 1991, p. 68). 

 

Consideramos que essa é uma obra que nos permite uma aproximação ao caminho 

particular de Buber e a alguns dos paradoxos que fizeram parte de sua vida. 

A partir de tudo o que foi exposto nesse tópico sobre a vida e parte das obras de Martin 

Buber, gostaríamos de dizer ainda que, em Buber, vemos encarnado aquilo que o escritor 

Thomas MERTON APUD LISPECTOR diz e que, brilhantemente, Clarice Lispector resgata 

em uma de suas crônicas: “[...] E quanto mais cada indivíduo desenvolve e descobre as fontes 

secretas de sua própria personalidade incomunicável, mais ele pode contribuir para a vida do 

todo” (1999, p. 201); mas essa descoberta sobre as fontes secretas de sua própria personalidade 

e as suas consequentes contribuições para o mundo não são possíveis dentro de um isolamento 

estéril e nem dentro de um coletivo sufocador de singularidades; ela só se torna possível dentro 

das relações que são estabelecidas ao longo da vida. 

 

1.5 IDAS E VINDAS EM TORNO DO NOSSO OBJETO AO LONGO DO CAMINHO DE 



44 

PESQUISA E APONTAMENTOS GERAIS SOBRE OS CAPÍTULOS QUE FORAM 

ESCRITOS COM E A PARTIR DESSE CAMINHAR: PORQUE DAR UM “FIM” É PRECISO 

“O homem caminha na direção daquilo que o 

ultrapassa, como se isso quisesse dizer: na direção 

de si mesmo”. 

(Lou Andreas-Salomé) 

 

O caminho de pesquisa, como qualquer outro caminho, não tem como ser delimitado 

previamente com todos os seus desdobramentos. Assim, ao longo desses cinco anos de processo 

de pesquisa, muitos passos foram dados no sentido de nos aproximarmos ao fenômeno que 

queríamos compreender: a ligação entre a fé e a formação humana. Contudo, esses passos nos 

levaram a percorrer caminhos que tanto ampliaram nossos horizontes, quanto nos exigiram um 

tempo maior para entendermos aquilo que se desvelava. Sendo assim, os capítulos que seguem 

foram tecidos à luz de cada passo, de cada ida e vinda em torno do nosso objeto de pesquisa. 

Vale ressaltar que alguns passos foram mais ousados e amplos; outros, mais contidos e 

detalhados; mas todos eles foram importantes para que pudéssemos nos aproximar de um 

fenômeno tão sutil e relevante. 

Dentro dessa perspectiva, o trabalho está dividido em nove capítulos, a saber: 

1) Introdução: no primeiro capítulo, procuramos mostrar nossas justificativas pessoais, 

acadêmicas e sociais, além de expor mais especificamente o fenômeno a ser estudado e os 

nossos objetivos de pesquisa. Buscamos, também, elucidar as razões de termos escolhido 

Martin Buber para dialogarmos como nosso principal interlocutor, e não outros pensadores. 

Assim, apresentamos, de forma sucinta, a vida e algumas das principais obras de Buber e, por 

fim, explanamos como a tese está dividida. Desse modo, em linhas gerais, o primeiro capítulo 

buscou desvelar o chão de onde partimos para realizar a presente pesquisa, revelar as nossas 

afinidades pedagógicas e inaugurar uma sutil aproximação ao fenômeno da fé e da formação 

humana a partir de nossas formas de existir no mundo naqueles momentos iniciais da pesquisa. 

2) Fundamentos e Procedimentos metodológicos: no segundo capítulo, procuramos 

desvelar as tessituras de uma metodologia própria, chamando-a de hermenêutica-

fenomenológica-multidimensional-relacional. Assim, primeiramente, refletimos sobre cada 

uma dessas lentes de forma isolada, deixando emergir os elementos constitutivos de cada uma. 

Após esse movimento, procuramos interligar essas lentes entre si, a partir de alguns dos 

elementos que elas têm em comum, os quais nos tocaram e nos possibilitaram percorrer nosso 

caminho de pesquisa. Acreditamos que esse é um dos capítulos centrais de nosso estudo, muito 

embora admitamos que não conseguimos realizar o aprofundamento ideal às interligações entre 



45 

as lentes. Mesmo com as limitações enfrentadas, ter feito esse processo de tecer essa 

metodologia nos permitiu vislumbrar o fenômeno estudado de uma forma mais terna e nos 

possibilitou uma aproximação às sutilezas presentes em cada movimento que dávamos na 

direção dos horizontes compreensivos do fenômeno. 

3) Tracejos iniciais de uma formação humana conforme o pensamento buberiano: no 

terceiro capítulo, buscamos estabelecer um primeiro diálogo mais particular com os horizontes 

educacionais de Buber, empenhando nossos esforços em mostrar que a formação humana, vista 

a partir de seu pensamento, não pode estar dissociada da esfera do inter-humano, nem da sua 

perspectiva ontológica do homem. Dentro desse contexto, esse capítulo nos possibilitou uma 

abertura para alguns elementos da filosofia buberiana que eram muito relevantes para a 

compreensão do nosso fenômeno, mas que ainda não havíamos nos aproximado. 

4) As posições sobre a fé encontradas nos dicionários: no quarto capítulo, realizamos 

um estudo detalhado sobre os conceitos de fé presentes nos dicionários de Língua Portuguesa, 

Filosofia e Teologia selecionados. Assim, através dos conceitos emergidos dos dicionários de 

língua portuguesa, pudemos nos aproximar, mesmo que de forma incipiente, a uma noção de fé 

própria e de uma fé dogmática e, com isso, traçar algumas linhas sobre os desdobramentos 

desses tipos de fé para o campo educacional. A partir dos conceitos encontrados nos dicionários 

de Filosofia e de Teologia, aproximamo-nos dos conceitos de fé de alguns estudiosos. Com isso, 

observamos que certas conceituações estavam mais voltadas para uma perspectiva confessional 

da fé e outras, para horizontes de uma fé própria. Desse modo, pudemos notar nossas 

aproximações a alguns desses estudiosos e o nosso distanciamento de outros. Esse nosso 

movimento foi relevante para entendermos quais elementos estão presentes em uma perspectiva 

de fé ligada ao dogmatismo e quais elementos estão presentes em uma perspectiva de fé voltada 

para o caminho particular de cada homem. Assim, o presente estudo não se restringiu apenas 

aos estudiosos com os quais temos uma afinidade teórica. Estudar os diferentes conceitos, 

inclusive os que se apontavam como contrários à nossa compreensão, ampliou nosso 

entendimento sobre o fenômeno da fé, pois englobou horizontes compreensivos que, até então, 

nos eram desconhecidos. 

5) Revisão da literatura sobre Fé e Educação: no quinto capítulo, voltamos, mais uma 

vez, a realizar um movimento amplo de compreensão da fé; desse modo, realizamos uma 

revisão da literatura sobre pesquisas que abordassem os conceitos fé e educação; após essa 

nossa incursão junto aos estudos encontrados, percebemos que estes deixam de legado ao 

campo educacional importantes considerações sobre a temática da fé, uma vez que eles 



46 

propõem um estudo com maior aprofundamento, destoando de estudos que abordam a temática 

da fé de forma superficial e/ou catequética. A partir desse nosso movimento de contato com os 

horizontes de pesquisa de outros pesquisadores que relacionam fé e educação em seus estudos, 

pudemos alargar nossas compreensões sobre o fenômeno estudado e observar as lacunas 

presentes nesses estudos, e, desse modo, procurar, de alguma forma, ao longo de nossa pesquisa, 

trazer elementos que pudessem contribuir para diminuir as lacunas nessa área de estudo. 

6) Revisão da literatura sobre Buber e a Educação: no sexto capítulo, realizamos uma 

segunda revisão da literatura à procura de estudos que relacionassem os termos Educação, Fé e 

Martin Buber. A partir dos estudos encontrados nessa segunda revisão da literatura, 

conseguimos desvelar que o pensamento educacional de Buber, segundo os autores estudados, 

enfatiza a condição paradoxal da vida humana: saber que o homem é ontologicamente 

relacional e, portanto, social, ao mesmo tempo em que deve buscar e afirmar sua singularidade 

no e com o mundo, entendendo este último como o conjunto dos demais seres, coisas e situações 

concretas que o habitam. Tal compreensão é importante para o desvelamento de nosso objeto 

de pesquisa porque situa o caminho de formação de cada ser humano, ao situá-lo como 

inextrincavelmente relacional, mas marcado por uma essência singular que somente ele pode 

discernir e assumir. Os autores estudados vão além e afirmam que Buber é enfático ao pontuar 

que há uma mútua necessidade de realização entre o indivíduo singular e o mundo concreto, 

uma vez que cada indivíduo tem uma tarefa única do Ser que lhe cabe, tarefa essa que é decisiva 

para a realização deste mundo concreto. Já o indivíduo singular, por sua vez, só pode se 

desenvolver em sua essência própria em meio às relações que estabelece com este mundo 

concreto. Este é o paradoxo fundamental buberiano que aponta para uma existência 

interdependente, interresponsável e essencialmente inextrincável. 

7) A concepção que Buber tem do judaísmo e do hassidismo: no sétimo capítulo, foram 

elucidados os horizontes de uma religiosidade para Martin Buber a partir de uma discussão 

sobre sua percepção acerca do judaísmo e do hassidismo. Vale ressaltar que, para tanto, valemo-

nos inclusive de uma lenda hassídica para esboçarmos alguns comentários sobre elementos 

específicos da filosofia buberiana que nos inspiraram a compreender a vida e a obra de Buber 

e, consequentemente, a afirmação da sua fé própria e de seu desenvolvimento humano. Sendo 

assim, esse capítulo foi importante porque, dentre outras coisas, pudemos, a partir da linguagem 

da lenda citada, explicitar elementos difíceis de serem apreendidos pela linguagem comum. 

8) Breve conceituação buberiana sobre a fé e um primeiro movimento em busca de uma 

compreensão sobre o processo de aquisição e de afirmação de uma fé própria em São 



47 

Francisco de Assis: no oitavo capítulo, debruçamo-nos sobre um pequeno estudo acerca da 

noção teórica de fé para Martin Buber. Além disso, realizamos um primeiro movimento de 

desvelar o processo de aquisição e de afirmação de uma fé própria em um personagem histórico 

do cristianismo, São Francisco de Assis. Deixamos claro, nesse capítulo, que nunca foi o nosso 

objetivo estabelecer um estudo sobre o conceito de fé para Buber, mas essa nossa aproximação 

a esse conceito, mesmo que de forma geral, foi importante porque nos ajudou no desvelamento 

da afirmação de sua fé própria, uma vez que o que ele escreve não é divergente das suas ações. 

Também nesse capítulo, procuramos trazer os elementos biográficos de São Francisco de Assis, 

os quais denotam seu processo de aquisição e de afirmação de uma fé própria, evidenciando 

que o processo de aquisição de uma fé nunca pode ser imposto. Desse modo, esses dois 

movimentos que compõem o capítulo oito foram significativos para a nossa pesquisa, posto 

que, a partir deles, pudemos observar algumas lacunas em nosso próprio processo de pesquisa 

e, assim, tentar rever alguns horizontes. 

9) Buber, o sentido divino de sua existência e o seu processo de formação humana: as 

tessituras de uma fé própria em um desfiladeiro estreito: no nono e último capítulo, voltamo-

nos a tirar algumas “fotografias” da vida de Buber, as quais, ao nosso ver, permitiram-nos 

visualizar o processo de aquisição e de afirmação de uma fé própria nas diferentes fases de sua 

vida. Nesse capítulo, também relacionamos essas fotografias a alguns dos principais elementos 

da filosofia buberiana e, assim, fomos desvelando a fé própria de Buber. Por fim, ainda nesse 

capítulo nove, entrelaçamos a fé própria de Buber à formação humana e, assim, percebemos o 

quanto uma fé própria contribui para o desenvolvimento humano. Consideramos que esse 

último capítulo é um dos principais do presente estudo, visto que, nele, vemos os contornos de 

uma fé própria e o seu ressoar na formação humana, ou, na verdade, vemos que o processo de 

aquisição de uma fé própria e o processo de formação humana tecem, juntos, um mesmo 

horizonte. Assim, dentro desse capítulo, foi-nos possibilitado perceber a importância que têm 

as pessoas educadoras nesse caminho de aquisição de uma fé própria e do desenvolvimento da 

formação humana. Os educadores, assim, possuem a responsabilidade de, através de suas 

presenças nas vidas de seus educandos, fortalecer as forças atualizadoras e repelir as forças 

contrárias. Desse modo, a fé buberiana confia na possibilidade de que cada um possa encontrar 

o seu caminho único, realizar o sentido divino de sua existência, estabelecer relações autênticas 

(Eu-Tu) e, no cerne dessas relações, encontrar-se na presença do Tu Eterno. Assim, essa fé pode 

ser compreendida como propulsora de uma formação humana. 

  



48 

2 FUNDAMENTOS E PROCEDIMENTOS METODOLÓGICOS 

“Não entendo. Isso é tão vasto que ultrapassa 

qualquer entender. Entender é sempre limitado. 

Mas não entender pode não ter fronteiras. Sinto 

que sou muito mais completa quando não entendo. 

[...] Só que de vez em quando vem a inquietação: 

quero entender um pouco. Não demais: mas pelo 

menos entender que não entendo”. 

(Clarice Lispector) 

  

A epígrafe com a qual decidimos abrir este capítulo expressa um pouco do nosso 

processo de pesquisa e da delimitação da nossa lente metodológica, ou seja, quando nos 

lançamos a voltar à universidade e a estudar a temática da fé e suas implicações para a formação 

humana, fomos guiados, parafraseando Clarice Lispector, pelo nosso não entender e pela nossa 

vontade de entender um pouco, não demais a ponto de querermos cristalizar o pensamento. 

Nesse âmbito, é importante saber que toda metodologia é um caminho que o pesquisador segue 

na tentativa de alcançar os seus objetivos. Além disso, é interessante lembrar que, assim como 

a temática a ser pesquisada é uma escolha do pesquisador, haja vista suas inquietações, a escolha 

da metodologia também é algo que lhe é muito próprio. Desse modo, tanto o fenômeno estudado 

quanto o caminho a ser percorrido para que esse estudo se concretize, em nossa compreensão, 

partem de uma forma de existir no mundo. 

Contextualizando melhor o nosso processo de escolha para o procedimento 

metodológico, consideramos que, no mestrado, havíamos nos aproximado das lentes 

metodológicas da hermenêutica e da fenomenologia. Naquela época, optamos por tais lentes 

por achar que as sutilezas da nossa pesquisa exigiam lentes que nos ajudassem a desvelar não 

apenas o explícito, mas também o que estava implícito no fenômeno estudado. Tal escolha, já 

naquela época, encaminhava-nos a percorrer determinado caminho de pesquisa ao invés de 

outros. 

Sendo o mestrado o primeiro momento de nossa aproximação a essas metodologias, não 

é de se estranhar que ele tenha sido marcado por muitas incompreensões e lacunas: com o tempo 

que tínhamos de pesquisa, fizemos o possível para dialogar com elas; porém, estávamos cientes 

dos nossos limites de compreensão. Mesmo dentro desse contexto de limite, a pesquisa foi 

realizada, uma vez que saber dos nossos limites impulsionou-nos a buscar sempre compreender 

um pouco mais, a mantermo-nos sempre abertos para o que porventura pudesse nos ajudar nesse 

caminho compreensivo. Este nosso movimento de pesquisa, por si mesmo, já era reflexo do 

nosso contato com as lentes metodológicas citadas e já fazia parte, para usar os termos dos 



49 

estudiosos da hermenêutica, de uma “pré-compreensão”. Assim, todas as vezes que buscávamos 

compreender mais sobre as lentes da hermenêutica e da fenomenologia, suspendíamos nossa 

compreensão e, dessa forma, as transformávamos em uma pré-compreensão. Desse modo, o 

nosso mundo compreensivo era constantemente ampliado e, sabíamos, essa ampliação não seria 

nunca algo acabado, alcançado. Persistir nesse caminho, além de tudo, tornava-nos mais cientes 

de nós mesmos e do que estávamos fazendo durante nossa pesquisa e, com estas reflexões, 

aproximamo-nos cada vez mais de uma metodologia hermenêutica-fenomenológica. 

Foi por conta de todo esse processo já vivido que, quando chegamos ao doutorado, não 

pensamos em outras lentes de pesquisa. Entendíamos que a hermenêutica e a fenomenologia 

seriam as formas mais próximas para trilhar o nosso caminho. E por que não pensar em outras 

lentes? Porque esse caminho faz sentido para nós; porque tais lentes nos permitem refletir 

melhor sobre o fenômeno estudado e sobre nós mesmos. Talvez outros pesquisadores pudessem 

estudar esse mesmo fenômeno utilizando outras lentes, o que é totalmente válido; mas, para 

nós, este caminho aqui apontado é o caminho que mais faz sentido. 

Remontar os motivos da nossa reaproximação às lentes metodológicas dessa pesquisa 

se faz necessário para sabermos o chão de onde partimos, pois, como diria Leonardo BOFF, 

“cada um lê com os olhos que tem. E interpreta a partir de onde os pés pisam” (1997, p. 9). 

Assim, não temos a pretensão de alçar a lente metodológica hermenêutica-fenomenológica 

como a melhor lente de pesquisa e/ou como a lente mais completa. Apenas enfatizamos que, 

partindo de onde viemos, dos nossos processos formativos, de nossas vivências, de nossas 

indagações, enfim, de nossa forma de existir no mundo, essa é a metodologia que escolhemos. 

Além do mais, dentro da nossa percepção, a fenomenologia 27  e a hermenêutica são 

metodologias que se complementam muito bem, uma vez que a primeira busca compreender e 

se aproximar dos múltiplos sentidos que constituem um fenômeno dentro do mundo; e a 

segunda, por sua vez, trata de compreender e interpretar os textos e contextos desse fenômeno. 

Sabendo disso, o presente estudo que aqui delineamos está apoiado nas obras de dois autores 

inseridos nesses campos: para tratar da hermenêutica, nos baseamos nos escritos de Emerich 

 

27 Vamos notar ao longo desse capítulo que a fenomenologia apresenta muitas aproximações com a 

hermenêutica, contudo, diferencia-se desta pelo fato de que não se esgota na mera e necessária interpretação, mas 

busca sempre mais sentidos através de seus processos descritivos. 



50 

Coreth28  (1973); em relação à fenomenologia, ancoramo-nos estudos de Antonio Muniz de 

Rezende29 (1990). 

Antes de mais nada, é importante pontuar que a fenomenologia nos ensina que uma 

verdadeira pesquisa fenomenológica não busca dizer o que outros autores dizem, mas realizar 

sua própria metodologia. Porém, para tanto, faz-se necessário ler autores que já tenham 

trabalhado com esse tipo de metodologia (REZENDE, 1990). Assim sendo, procuramos ler30, 

além da obra de Rezende, outros livros e pesquisas fenomenológicas e, também, buscamos ler 

outras referências hermenêuticas para além de Coreth. Foi dentro desse movimento que nos 

deparamos com a dissertação de Leão (2018), a qual, em sua metodologia, sugere que seria 

interessante uma pesquisa que realizasse uma relação entre a lente metodológica hermenêutica-

fenomenológica, a teoria da multidimensionalidade do educador e filósofo da educação 

Ferdinand Röhr e o pensamento buberiano. Nas palavras de LEÃO, “a abordagem 

hermenêutico-fenomenológica, a Teoria da Multidimensionalidade e o pensamento buberiano 

estão sutilmente interligados” (2018, p. 32). 

Sendo assim, inquietados pela sugestão de Leão (2018), buscamos realizar a interligação 

entre esses três horizontes com o intuito de tecer o nosso caminho de pesquisa. Tal interligação 

faz sentido para nós, uma vez que nosso percurso formativo como pesquisadores do campo 

educacional está lastreado, desde a graduação, na compreensão multidimensional do homem, 

da realidade e da educação (RÖHR, 2013a). Além disso, durante o percurso inicial da atual 

pesquisa, identificamos no pensamento e na vida de Martin Buber um horizonte de referência 

que nos ajuda a conceber o desenvolvimento do homem rumo à integralidade, sempre 

conduzido por uma noção de existência própria, a qual só pode ser encontrada/conquistada a 

partir das relações estabelecidas com o mundo, quer sejam com pessoas, com seres vivos e/ou 

com situações – perspectiva relacional da existência. 

 

28 Nasceu em 1919 na Áustria, fez parte da Companhia de Jesus a partir do ano de 1937. No ano de 1950, 

doutorou-se em Filosofia pela Universidade Gregoriana de Roma. Foi Professor de Filosofia Cristã na Faculdade 

de Teologia de Innsbruck. Faleceu em 2006. Dentre algumas de suas principais obras estão: Questões 

Fundamentais da Hermenêutica (1969); O que é o homem? Características Básicas de uma Antropologia Filosófica 

(1973). 

29 Nasceu em 1928. Doutor em Filosofia pela Universidade Católica de Louvain, na Bélgica, doutor em 

Teologia pela Pontifícia Universidade São Tomás de Aquino. Atualmente é professor aposentado da Faculdade de 

Educação da Unicamp. Autor de alguns livros tais como: Concepção Fenomenológica da Educação (1990); O 

Saber e o Poder na Universidade (1982). 

30 Cordeiro (2006); Santiago (2008); Santos (2010); Chaves (2011); Bicudo (2011); Leão (2018); Silva 

(2019). 



51 

Foi a partir do intercruzamento entre esses vários horizontes que vimos ser tecida uma 

metodologia que chamamos, em nosso trabalho, de hermenêutica-fenomenológica-

multidimensional-relacional31. 

 

2.1 APONTAMENTOS SOBRE A ABORDAGEM HERMENÊUTICO-

FENOMENOLÓGICA 

 

No presente tópico, teceremos algumas considerações acerca da hermenêutica e da 

fenomenologia e faremos a relação entre as categorias recorrentes dessas lentes metodológicas 

e o nosso caminho de pesquisa. 

Iniciamos com uma colocação feita por Rezende (1990, p. 32), que, baseando-se em 

Paul Ricouer, afirma: “a fenomenologia de que estamos falando é ao mesmo tempo existência 

e hermenêutica”. A título do presente trabalho, assumimos a mesma atitude compreensiva 

desses autores. Essa é uma base importante para passarmos à compreensão dessas duas lentes 

e, principalmente, do imbricamento entre elas. 

Sobre a hermenêutica, podemos dizer que a mesma se debruça sobre a compreensão e a 

interpretação desde os seus primórdios. Esse tipo de metodologia ganhou grande notoriedade 

devido às primeiras tentativas de interpretação das sagradas escrituras. Na perspectiva de 

CORETH, “o problema da hermenêutica é o problema da compreensão. [...] Toda compreensão 

é apreensão de sentido” (1973, p. 45) (grifo nosso). 

A fenomenologia, por sua vez, surge com o intuito de mostrar que existe sempre mais 

sentido do que o homem, habitante de um mundo fragmentado, consegue alcançar. Contudo, é 

esse homem, através de sua existência, que atribui sentido ao mundo. Nas palavras de 

REZENDE, “A preocupação da fenomenologia é dizer em que sentido há sentido, e mesmo em 

que sentido há sentidos. Mais ainda, nos fazer perceber que há sempre mais sentido além de 

tudo aquilo que podemos dizer” (1990, p. 15) (grifo nosso). Ao buscar os variados sentidos, a 

fenomenologia se volta para a concretude, para a realidade, para o mundo, para o homem, para 

o homem no mundo. 

 

31 Como veremos, a Teoria da Multidimensionalidade de Röhr contempla a dimensão transversal relacional-

social; porém, nosso entendimento por situar a dimensão relacional como lente metodológica específica deriva da 

compreensão dialógica de Buber, de sua perspectiva ontológica-relacional. Não é nosso intuito estabelecer 

comparações entre os autores, mas, apenas, enfatizar essa categoria que é fundamental ao pensamento buberiano 

e que se tornou fundamental para o nosso caminho metodológico. 



52 

A partir do que expusemos sobre a hermenêutica e a fenomenologia, percebemos que 

essas noções nos remetem ao sentido que o existir de cada homem em particular pode assumir 

diante dos inúmeros sentidos. Esse homem que se confronta com sua existência, que busca 

compreender o sentido dela, que busca a plenitude desse sentido e que sabe que nunca alcançará 

essa plenitude, mas que tem condições de, a cada passo, avançar nessa aproximação, não pode 

ser um homem dogmático e nem relativista. Ou seja, não é um homem que aprisiona sua 

existência a uma pré-compreensão, mas que está aberto para que outras compreensões possam 

emergir e lhe falar. 

É comum, quando vamos estudar as metodologias da hermenêutica e da fenomenologia, 

depararmo-nos com alguns termos que não são tão fáceis de serem compreendidos para quem 

teve a Pedagogia como sua principal formação. Esses são termos filosóficos que os estudantes 

de Pedagogia não têm muito contato. Como viemos da Pedagogia e vivenciamos esses desafios, 

achamos que poderíamos contribuir para uma maior elucidação desses termos se realizássemos 

uma discussão sobre eles e os evidenciássemos em nossa pesquisa através das relações entre os 

conceitos dos termos e o passo a passo metodológico da presente pesquisa. Entendemos, assim, 

que estabelecer essas relações entre as teorias metodológicas e nossos procedimentos 

metodológicos foi um movimento importante para ampliarmos a compreensão prática da 

utilização das lentes hermenêutica e fenomenológica em uma pesquisa educacional. Ainda 

achamos válido ressaltar que os termos que vamos trazer para a discussão perpassam tanto a 

hermenêutica, quanto a fenomenologia. 

O primeiro termo sobre o qual falaremos diz respeito à palavra fenômeno. Achamos 

válido dizer que, no início de nossas leituras sobre a hermenêutica e a fenomenologia, nos 

perguntávamos se, quando os autores usavam a palavra fenômeno, estavam sempre se referindo 

a um acontecimento. De acordo com REZENDE, “o fenômeno aparece desde o início como 

uma ‘realidade’ típica do mundo do homem” (1990, p. 17); nesta mesma direção, CORETH 

atenta para o fato de que “o fenômeno é visto, questionado e compreendido sob novos aspectos 

e novos contextos” (1973, p. 98). Dentro dessa perspectiva, podemos dizer, ainda, que o 

fenômeno é algo que acontece no mundo e que existem diferentes tipos de fenômenos e diversas 

formas de compreender um mesmo fenômeno. A título da nossa pesquisa, debruçamo-nos sobre 

os fenômenos da fé, da formação humana e da relação existente entre eles, que, por sua vez, 

gera um outro fenômeno. Desse modo, a nossa forma de compreender todos esses fenômenos 

é – e deve ser – diferente das de outros pesquisadores. Logo, nesse caminho compreensivo 

acerca desse fenômeno, naturalmente nos aproximamos de alguns autores/pesquisadores e nos 



53 

afastamos de outros. Esse nosso movimento fica mais explícito em nossas revisões da literatura 

e nas conceituações que trazemos sobre a fé a partir dos dicionários de Língua Portuguesa, 

Filosofia e Teologia. O fato de discordarmos de alguns autores não significa dizer que eles não 

foram importantes para nós nesse processo de compreensão dos fenômenos. Como bem afirma 

CORETH, 

Ainda que não aceite tudo, e não possa tornar convicção própria, “compreenderei”, 

isto é, apreenderei um sentido em uma perspectiva. Esse sentido penetrará em meu 

próprio pensamento, operará nele enriquecedora e fecundamente, formular-me-á 

novas perguntas e me abrirá novas dimensões até então fechadas, alargando, portanto, 

o horizonte de minha compreensão (1973, p. 119). 

 

Desse modo, reiteramos que a nossa abertura, nesse processo de compreensão, foi de 

extrema relevância para a ampliação de nossos horizontes. 

Feitas as reflexões acima sobre o termo fenômeno, passamos agora a compreender o 

termo horizonte. Segundo CORDEIRO, pesquisadora da fenomenologia, “o horizonte é um 

ponto no qual nunca chegamos, mas ele existe, está lá diante dos nossos olhos, é um marco que 

orienta nosso agir” (2006, p. 92). Complementando essa ideia de horizonte, REZENDE nos diz 

que 

[...] podemos distinguir o mundo como horizonte de todos os horizontes, referencial 

inatingível e ponto de vista da totalidade que nunca pode ser perdido de vista, e um 

mundo como referencial concreto, histórico e cultural, a partir do qual nos situamos 

para considerar tudo o que pretendemos considerar (1990, p. 24). 

 

Para uma melhor compreensão do conceito de horizonte, citamos, por fim, CORETH, 

que, baseando-se em Husserl, nos diz que o horizonte 

significa o conjunto daquilo que no conhecimento individual é percebido ou 

antecipado atematicamente; assim, é próprio de toda experiência uma ‘estrutura de 

horizonte’, na medida em que é acompanhada sempre de um ‘saber prévio’ de novos 

conteúdos ou determinações, que ainda não chegaram a ser dados tematicamente 

(1973, p. 41). 

 

Através dessas referências, pudemos concluir que o nosso horizonte maior é o mundo, 

mas não tão somente o mundo da nossa percepção corriqueira: existe um mundo da facticidade, 

o qual estamos situados, e existe um mundo mais amplo, que possui sempre mais sentidos do 

que apenas aqueles que conseguimos visualizar. É assim que, para compreendermos um 

fenômeno, formamos uma estrutura de horizontes, ou seja, partimos de uma pré-compreensão, 

a qual se baseia na nossa realidade, mas não devemos ficar presos a ela: precisamos suspendê-

la32 para que outras compreensões possam surgir, outros sentidos possam emergir. E é assim 

 

32 Na fenomenologia, falamos em suspender as nossas pré-compreensões, o que não significa esquecê-las. 

Ao suspender uma pré-compreensão estamos nos colocando abertos para que outros sentidos possam surgir, e 

assim ampliar nossos horizontes. Desse modo, esse movimento é de suspensão, mas nunca de esquecimento, uma 



54 

que realizamos o giro hermenêutico (ou círculo hermenêutico33) e, também, formamos as nossas 

estruturas de horizonte. De acordo com CORETH, “toda compreensão mostra uma estrutura de 

horizonte. O conteúdo singular é apreendido na totalidade de um contexto de sentido, que é pré-

compreendido e co-apreendido, mas de maneira a se tornar condição de abertura de sentido do 

conteúdo singular” (1973, p. 101). 

Talvez essa ideia do círculo hermenêutico possa ficar mais nítida através do seguinte 

exemplo: quando decidimos pesquisar sobre a temática da fé e a formação humana, nossa pré-

compreensão dizia que a fé era uma fagulha que iluminava uma ação humana vívida, mas essa 

ideia foi sendo ampliada, pois foi preciso suspender essa nossa pré-compreensão para, então, 

deixarmos que os textos que estávamos lendo pudessem também nos falar. Sendo assim, a cada 

texto que líamos e interpretávamos, aproximávamo-nos mais e mais de uma compreensão 

acerca dos fenômenos estudados; contudo, essa compreensão logo se tornava pré-compreensão, 

uma vez que novamente estávamos em um novo movimento compreensivo. Nota-se, com isso, 

que o processo de compreensão hermenêutico-fenomenológico pode ser comparado a um 

espiral que vai se alargando, e não a uma circunferência que gira em torno de si mesma, pois, a 

cada nova volta que damos em torno da compreensão do fenômeno, ampliamos mais os nossos 

horizontes sobre ele. 

Tal situação leva-nos ao possível questionamento: “quer dizer que nunca chegaremos a 

uma compreensão absoluta de um fenômeno?”. Isso mesmo! Até porque um fenômeno, como 

diria Rezende (1990), sempre abriga mais sentidos do que conseguimos ver. Desse modo, nossa 

pesquisa nunca poderá dar conta de todo o fenômeno da fé e as suas reverberações para o campo 

educacional, uma vez que a estrutura de horizonte que formamos em torno do fenômeno que 

estudamos está impregnada pela nossa forma de ser e existir, pelas relações que estabelecemos, 

pelo nosso tempo, pelas nossas raízes sociais e culturais34. 

 

vez que essa nossa pré-compreensão, por mais que em outro momento nos pareça equivocada, fez parte do nosso 

movimento compreensivo. 

33 Coreth (1973) nos diz que Heidegger irá enfatizar essa noção de “círculo hermenêutico”, todavia, outros 

autores como Scheleiermacher, Droysen e Dilthey, antes dele, já situavam a compreensão hermenêutica dentro de 

uma estrutura circular. Ainda segundo CORETH, “Toda compreensão apresenta uma ‘estrutura circular’, visto que 

só dentro de uma totalidade já dada de sentido uma ‘coisa’ se manifesta como uma ‘coisa’ [...]” (1973, p. 23). 

34 É por isso que tanto a hermenêutica quanto a fenomenologia se distanciam da dicotomia que a ciência 

moderna criou entre sujeito e objeto. O olhar do pesquisador sobre um objeto nunca é neutro porque sempre parte 

de uma pré-compreensão, de uma ideia que ele faz, mesmo que ínfima, sobre o objeto que observa e essa pré-

compreensão está imbuída de suas vivências. Isso é válido tanto para as ciências exatas como para as humanas. 

Imagine um pesquisador que vai estudar sobre o controle do mosquito Aedys Aegypti; a depender do olhar desse 

pesquisador ele pode procurar alternativas mais sustentáveis ou não para lidar com essa questão. É desse olhar do 

pesquisador que podem surgir repelentes extraídos de plantas e de biodegradáveis ou repelentes de combinações 

químicas nocivas à saúde do homem e da natureza. Pegamos um exemplo da área de exatas para mostrar que até 

essa área, considerada por muitos pesquisadores como área dura, não tem como sustentar uma neutralidade e um 



55 

A fim de explicitar a constituição de uma estrutura de horizonte, a qual é feita a partir 

dos giros hermenêuticos, Rezende (1990) nos diz que os fenomenólogos sugerem que se faça 

uma descrição que deverá ser: significante, pertinente, relevante, referente, provocante, 

suficiente. 

Descrever significativamente o fenômeno significa “enumerar todos somente aqueles 

aspectos que são indispensáveis para ficarmos sabendo ‘que fenômeno é este’” (REZENDE, 

1990, p. 18). Deve-se, nesta descrição, levar em consideração os sentidos subjetivos, objetivos 

e projecionais (REZENDE, 1990). Para explicitarmos essas noções, fazemos uso das palavras 

de LIRA: 

O sentido subjetivo está presente dentro do lugar onde este é manifestado e a partir 

das experiências do pesquisador. O sentido objetivo é a encarnação da subjetividade, 

ou em outras palavras, é quando o subjetivo se materializa e encontra sentido no 

objetivo. Quando falamos em sentido de projeção do fenômeno estamos nos referindo 

à projeção de algo melhor para o futuro a partir daquele estudo, sem termos, no 

entanto, como determiná-lo (2015, p. 13) (grifo nosso). 

 

Em relação à presente pesquisa, podemos dizer que o sentido subjetivo é encarnado a 

partir das nossas justificativas para a realização deste estudo. No que tange ao sentido objetivo, 

este pode ser visualizado durante todo o nosso trabalho, seja em nossa busca por compreensão, 

realizando os giros hermenêuticos, seja em nosso processo de escrita – uma vez que a nossa 

subjetividade se materializa através de nossas compreensões e das linhas escritas, desvelando 

o encontro do sentido subjetivo na objetividade. No que diz respeito ao sentido projecional 

deste estudo, ele se situa em nossa liberdade de pensar novas formas de refletir a fé e a formação 

humana. Essa liberdade nos faz pensar em novas possibilidades, mas não nos dá o direito de 

determinar que elas são as únicas e as melhores. Dentro desse contexto, dizemos que nossas 

tentativas de descrições significantes buscaram dialogar com nossa existência, com o que 

pudemos nos aproximar através de leituras de autores que convergiam ou divergiam dos nossos 

horizontes e com aquilo que nos impeliu/impele a acreditarmos em outras formas de pensar o 

homem, a Educação e o mundo. 

 

distanciamento entre sujeito e objeto. Segundo CORETH, “O objeto, tal como se apresenta, é necessariamente 

codeterminado pelo sujeito. Isso vale também, analogicamente, para o conhecimento da ciência natural, que 

esbarra com os limites de uma pura objetividade. Também ela é um processo histórico do qual resultam modos de 

ver e questionamentos historicamente condicionados e possibilitados, atribuídos ao objeto. O fenômeno é visto, 

questionado e compreendido sob novos aspectos e novos contextos. Tudo isso penetra conjuntamente no 

conhecimento do objeto. Ainda a mais exata das ciências, a física, sente limites da objetividade, uma necessária 

imprecisão da observação, que provém justamente da maneira como, na observação, o sujeito vê o seu objeto. Não 

existe como se vê, uma pura objetividade de nosso conhecimento, simplesmente liberta do sujeito, visto que o 

sujeito concreto penetra codeterminantemente em sua visão do objeto” (1973, p. 98) (grifo do autor). 



56 

Sobre a descrição pertinente, podemos dizer que ela busca formar a estrutura 

compreensiva do fenômeno ou, em outras palavras, a estrutura de horizonte. Para REZENDE, 

O senso da pertinência é o senso da estrutura do fenômeno tal como realmente ele se 

constitui, como articulação do sentido e dos sentidos. A pertinência vem assim 

intensificar e explicitar a significância como sendo, precisamente, a da estrutura deste 

fenômeno e não do outro. Ao contrário, são impertinentes os aspectos não integrantes 

da estrutura fenomenal considerada. [...] O fenômeno não é uma ideia. É antes uma 

existencialização do sentido, que por sua vez, se encarna em vários lugares. Como 

tal, o sentido fenomenalizado só pode ser identificado a partir dos diversos lugares de 

sua manifestação. Isto significa que seus aspectos correspondem aos pontos de vista 

a partir dos quais os primeiros podem ser descobertos (1990, p. 21) (grifo nosso). 

 

Vale ressaltar ainda que o senso de pertinência nos possibilitou não cair nem em um 

fenomenismo e nem em um reducionismo. Em outras palavras, ele permitiu que formássemos 

a estrutura de horizonte sabendo que não poderíamos abarcar todos os sentidos, mas que, 

também, não poderíamos limitar a apenas um sentido. A título do nosso trabalho, a descrição 

pertinente está presente quando conseguimos perceber os elementos que fariam parte dos nossos 

horizontes. Esses elementos não emergiram apenas da leitura dos livros ou de nossa 

compreensão prévia sobre o fenômeno, eles foram surgindo a partir dos vários giros 

hermenêuticos que dávamos. Assim, percebemos que, para falar de fé e sua relação com a 

formação humana, precisávamos também compreender os diferentes elementos constituintes 

desse fenômeno, a saber: alguns conceitos de fé que existem; a noção da multidimensionalidade 

humana; o que é dogmatismo; religião; religiosidade; transcendência; espiritualidade; 

liberdade; verdade; ética; sagrado; mundo; revelação; linguagem; presença; diálogo; relação; 

formação humana; integralidade; existência. Esses são os elementos que constituem a estrutura 

de horizonte do fenômeno que estamos estudando. Sabemos que outros elementos ainda podem 

surgir, uma vez que compreendemos o quanto essa estrutura está diretamente relacionada com 

o sentido da nossa existência. Sendo assim, inclusive, outros pesquisadores podem pensar sobre 

esse mesmo fenômeno através de outras estruturas que não essas. 

A descrição relevante está relacionada à relevância que o fenômeno possui na história, 

na realidade. A partir desse tipo de descrição, a estrutura de horizonte se reorganiza frente à 

multifacetada busca de uma ordem que é vivida no contexto da situação. Segundo REZENDE, 

Assim como a pertinência vem melhor caracterizar a significância, a relevância vem 

melhor precisar a pertinência. Em outras palavras, as diversas características do 

discurso fenomenológico devem atuar juntas: para ser significante, um determinado 

aspecto da descrição deve ser ao mesmo tempo pertinente e relevante, e o que é menos 

pertinente ou relevante torna-se menos significante. Se a pertinência diz diretamente 

respeito à estrutura fenomenal e à sua complexidade constitutiva, a relevância diz 

respeito à situação concreta de semelhante estrutura, ou melhor, à sua história. [...] Em 

nome da relevância é que a estrutura se reorganiza e sua multiplicidade se unifica em 

função de uma ordem que não é abstrata, meramente conceitual, mas vivida, no 

contexto de uma situação existencial a partir da qual o sentido emergente em tal lugar 



57 
deve necessariamente ser privilegiado e considerado como princípio de ordenação 

dos sentidos que se manifestam em outros lugares (1990, p. 22) (grifos nossos). 

 

Em nossa pesquisa, a descrição relevante foi importante para escolhermos os elementos 

que iriam compor a estrutura do nosso horizonte. Nessa ocasião, sempre buscávamos dialogar 

com os textos, com os contextos em que esses textos foram escritos e com o que tais escritos 

nos permitiam pensar sobre o fenômeno no momento em que o estávamos pesquisando. Vemos 

muito o ressoar da presença desse tipo de descrição ao longo do trabalho, mas, o vemos com 

maior ênfase no capítulo em que tratamos da relação entre a biografia de Martin Buber e sua 

aquisição e afirmação de uma fé própria. 

A descrição referente trata de perceber o fenômeno, tanto dentro de uma perspectiva 

interna35 dos horizontes, quanto dentro de uma perspectiva externa/mundo. Sendo assim, cada 

vez que ampliamos a quantidade dos elementos em torno do fenômeno, a estrutura 

compreensiva se modifica. Se apenas relacionarmos os elementos internos da estrutura de 

horizonte do fenômeno, estaremos limitando-o e, dessa forma, não contemplaremos uma 

perspectiva fenomenológica. Ao procurarmos relacionar os elementos internos com os 

elementos do mundo, estamos fomentando a abertura compreensiva. É dentro desse contexto 

que podemos compreender que a presente pesquisa, mesmo que encerrada, em virtude do tempo 

cronológico de andamento, estará aberta para dialogar com outros horizontes em uma outra 

situação. Ressaltando esse movimento da descrição referente, REZENDE afirma que 

Uma descrição fenomenológica leva em conta essa dupla dimensão da referência, 

como relativização de todo ponto de vista ante a totalidade do mundo, e a valorização 

de cada ponto de vista como a necessária e inevitável situação de quem só pode abrir 

os próprios olhos, quer no sentido físico, psicológico, social e cultural (1990, p. 24) 

(grifo nosso). 

 

É interessante a fala de Rezende porque ela enfatiza a importância dos inúmeros sentidos 

presentes no mundo, bem como a relevância dos nossos sentidos. Dentro dessa perspectiva, os 

pesquisadores precisam ter a humildade de reconhecer que seu ponto de vista, como diria 

Leonardo BOFF, é “apenas a vista de um ponto” (1997, p. 9), mas, ao mesmo tempo, ele 

também é importante para o mundo. 

Seguindo essa mesma direção, sobre a descrição referente, LIRA afirma que 

[...] ao realizar este tipo de descrição, o pesquisador buscará levar em consideração os 

elementos da estrutura significativa da pesquisa, para, com isso, perceber se ambos se 

interligam e se estão também interligados ao contexto no qual a estrutura está presente. 

É neste momento, também, que o pesquisador poderá perceber se no contexto no qual 

o fenômeno está inserido existe algum elemento que ele não percebeu nas fases 

 

35 Ressaltamos que, em nossa pesquisa, a perspectiva interna do nosso horizonte corresponde aos elementos 

que citamos na descrição pertinente. 



58 
anteriores da descrição, mas que são importantes para a compreensão do fenômeno 

(2015, p. 13-14). 

 

Em nossa pesquisa, realizamos esse movimento de descrição referente todas as vezes 

que, ao girar hermeneuticamente, perguntávamo-nos se existia algum elemento que não estava 

compondo a estrutura do nosso horizonte, mas que estava presente no mundo. Responder a essa 

pergunta nos levou a modificarmos várias vezes a estrutura do nosso horizonte e, assim, a 

percebermos novos sentidos. 

Em relação à descrição provocante, podemos dizer que, através dela, conseguimos 

pensar sobre o fenômeno em um movimento criador. Ou seja, não vamos nos deter ao que os 

teóricos estudados estão dizendo, vamos propor outras formas de pensar o fenômeno estudado. 

Assim, tentaremos provocar outras reflexões que possam ampliar o sentido compreensivo do 

fenômeno. Ressaltamos, mais uma vez, que nesse processo de criação, de elaboração de novas 

respostas, o pesquisador não pode acreditar que apenas a sua forma de pensar representa a 

verdade sobre o fenômeno. Caracterizando a descrição provocante, REZENDE declara que 

De qualquer forma, porém, para ser provocante, uma descrição deve pôr em evidência 

o sentido como sentido para o sujeito, diante do qual este último se sinta provocado à 

alternativa do engajamento consciente e livre ou da alienação, embora sabendo que 

sua correspondência não será necessariamente plena ou perfeita (1990, p. 25-26). 

 

Buscamos fazer esse exercício de descrição provocante ao longo da pesquisa; todavia, 

acreditamos que esse tipo de descrição se revelou, em nossa pesquisa, através das “fotografias” 

que tentamos tirar de momentos biográficos específicos da vida de Martin Buber, 

especificamente aqueles que se constituem – para nós – como processo de aquisição e de 

afirmação de uma fé própria e de suas relações com o processo de formação humana do referido 

filósofo austríaco. 

A última descrição elucidada por Rezende (1990) diz respeito à descrição suficiente. 

Falar de descrever suficientemente não significa dizer que a descrição seja completa, tampouco 

acabada. Significa apenas dizer que nossos giros hermenêuticos nos permitiram estabelecer 

relações significativas entre os elementos da estrutura de horizonte e o mundo, de modo a nos 

aproximarmos sempre mais um pouco da compreensão do fenômeno. Ou seja, quando se volta 

para o fenômeno buscando descrever o que é significativo, o que é relevante, o que é pertinente, 

o que é referente e o que é provocante, tem-se uma nova visão do todo constitutivo do 

fenômeno; ademais, ainda podemos voltar para rever tudo isso novamente. A cada volta que 

damos para rever cada um desses movimentos, aprofundamo-nos mais na compreensão do 

fenômeno e modificamos a estrutura de horizonte do mesmo. Ao fazer todo esse movimento, 

estamos realizando uma descrição suficiente. É pertinente salientar que, para REZENDE, 



59 
O discurso fenomenológico descreve um espiral em torno do núcleo central que é a 

existência, de sorte que se torna indispensável completar ao menos uma volta, 

percorrendo os diversos lugares de manifestação do sentido. As outras voltas 

permitirão ver ainda melhor o que a primeira começou a revelar (1990, p. 26). 

 

Em conformidade com o que Rezende afirma sobre a descrição fenomenológica ser 

suficiente e o seu discurso descrever um espiral, procuramos, em nosso trabalho, realizar mais 

de um giro hermenêutico, procurando desvelar sempre mais sentidos e buscando estarmos 

abertos ao que estes sentidos revelavam. Desse modo, esperamos que nossas descrições tenham 

sido suficientes, dentro da perspectiva de Rezende, e que, sobretudo, não estejam acabadas. 

Ainda na perspectiva de refletirmos sobre alguns termos recorrentes da fenomenologia 

e da hermenêutica, propomo-nos agora a pensar sobre a palavra sentido. 

Rezende (1990) é enfático ao dizer que há sempre mais sentido, mas o que significa 

dizer que “apreendemos um sentido”? Podemos encontrar o sentido pleno? Todo sentido é 

apreendido dentro de um contexto de sentido, assim, o sentido está ligado a algo significativo 

(CORETH, 1973). Ao dizer que somos capazes de apreender um sentido, estamos dizendo que 

conseguimos compreender o que porventura estamos lendo, ouvindo ou vendo, ou seja, que 

algo de significativo nos toca. Concernente ao sentido pleno, nunca temos como alcançá-lo, 

mas, como diria Rezende (1990), não podemos abdicar de buscar encontrá-lo. Dessa maneira, 

“o senso de sentido que falta, do mais sentido que ainda há, é que dinamiza toda a nossa 

procura e relativiza todas as nossas descobertas” (REZENDE, 1990, p. 29) (grifos nossos). 

Nessa direção, esse mesmo autor nos fala que a fenomenologia trabalha dentro de uma 

perspectiva da ambiguidade, ou seja, ela recusa qualquer lógica dogmática para, desse modo, 

permanecer numa “[...] atitude de constante busca, que tanto caracteriza a existência como uma 

história, quanto nossa fala como um discurso” (Idem). Em nosso trabalho, muitas vezes os 

sentidos que emergiram e nos tocaram eram difíceis de serem colocados em palavras. O fato 

disso acontecer não significa dizer que não havíamos compreendido ou que não nos 

aproximamos do sentido. Nesses casos, procuramos a linguagem poética, as lendas, ou seja, 

alguma forma de linguagem mais sutil que pudesse expressar o que gostaríamos de dizer. Esse 

nosso movimento só foi possível graças à fenomenologia, que nos ensina a estarmos abertos à 

polissemia da existência e das formas de expressá-la. 

Dentro desse contexto, achamos válido refletir sobre os símbolos, uma vez que, quando 

procuramos alguma forma de nos expressar, estamos fazendo uso dos símbolos. Para a 

fenomenologia, o símbolo é uma “característica essencial do mundo humano” (REZENDE, 

1990, p. 27). Para a hermenêutica, “um sinal ou um símbolo somente manifesta seu sentido por 



60 

uma relação a uma coisa” (CORETH, 1973, p. 52). No entanto, o sinal é unívoco, já o símbolo 

é de ordem polissêmica, ou seja, carrega consigo uma multiplicidade de sentidos. Podemos 

acrescentar, ainda, que os símbolos têm, para o homem, na mediação deste para consigo mesmo 

e deste para com o mundo, uma grande importância. Entendemos isso quando a fenomenologia 

nos aponta duas características fundamentais dos símbolos, a saber: a encarnação e a 

polissemia. Assim, os símbolos encarnam sentidos que partem do contexto, da realidade e, por 

isso mesmo, podem possuir diferentes significados36. Seguindo essa direção, REZENDE afirma 

que 

Não falamos de símbolos abstratos, mas concretos: é a própria existência que é 

simbólica, é o próprio homem que é símbolo. Ao contrário do estruturalismo, a 

fenomenologia não admite que a estrutura simbólica seja indiferente aos elementos 

que a constituem. O símbolo só é simbólico porque é constituído por essas realidades 

– humanas – e não por outras. Em outras palavras, a fenomenologia reconhece no 

símbolo a correspondência entre o homem e o sentido, ou, em termos mais técnicos, 

entre o significante e o(s) significado(s): há sentido no símbolo porque se trata do 

homem; há significantes porque há significados existencialmente vivos (1990, p. 27) 

(grifo nosso). 

 

A partir dessa compreensão da vida como simbólica, podemos dizer que nossa pesquisa 

também é simbólica. Para nós, ela encarna o sentido da nossa compreensão sobre Educação e 

desvela a forma como buscamos educar. Dizer que nossa pesquisa é simbólica é evidenciar que 

ela é significativa, que ela nos toca, que ela faz sentido. Dentro desse mesmo horizonte 

compreensivo, podemos ainda alegar que nossa pesquisa ganhava mais sentido ao passo que 

íamos lendo os autores, interpretando seus textos, dialogando com seus pensamentos. Muitas 

vezes, nos encontrávamos elucubrando, parados ante um pensamento de um autor que estava, 

assim como nós, refletindo sobre o mesmo fenômeno. Nossos horizontes eram diferentes, mas 

estávamos lá, observando o mesmo fenômeno. Destarte, pudemos perceber que, quando nos 

voltamos a olhar a mesma coisa, mesmo que possuindo horizontes diferentes, podemos avançar 

na compreensão; podemos enxergar coisas que não tínhamos condições de visualizar se 

estivéssemos presos em nosso mundo. Através desta experiência também podemos afirmar que, 

assim como dialogamos com uma pessoa sobre o mesmo objeto e através desse diálogo 

podemos expandir nossa compreensão, se, de fato, estamos olhando para o mesmo objeto, 

similar processo acontece com o texto: ele pode nos falar; podemos, através dele, saber das 

ideias do seu autor, qual o seu contexto de escrita, quais os elementos que compunham o seu 

horizonte etc. Dessa forma, quando terminamos de ler um texto, podemos ter vivenciado uma 

 

36 A depender do contexto, por exemplo, uma lágrima pode simbolizar um sofrimento ou uma felicidade. 

Desse modo, vemos que a encarnação do sentido do símbolo depende da concretude em que este se apresenta. 



61 

experiência singular de compreensão37 e de ampliação de mundo, e, assim, nossa existência já 

não é mais a mesma. 

Ainda sobre a possibilidade de ampliação de horizonte a partir da leitura, da 

compreensão e da interpretação de um texto, ou melhor dizendo, de uma forma de linguagem38, 

CORETH nos diz que 

Quanto maior a razão para que se compreenda o texto pelo contexto, tanto mais se 

precisa perguntar sobre o fundo espiritual e cultural, sobre o modo de pensar e de 

falar do autor, se é que se deseja compreender corretamente suas palavras. Dessa 

maneira, porém, também, semelhante compreensão, ainda que analogamente, possui 

um caráter dialogal. Devo deixar que me falem e instruam; necessito dirigir ao texto 

perguntas, que permito me sejam respondidas por ele; tenho que me abrir para o 

sentido tencionado, olhando para a coisa, mantendo minha compreensão sempre em 

suspenso a fim de deixá-las ser completada, aprofundada e justificada pelo texto. 

Se, como mostraremos ainda, é condição do ato de compreender uma “pré-

compreensão”, que dá um primeiro acesso ao sentido da coisa, essa compreensão 

prévia, entretanto, é essencialmente aberta; deve, por conseguinte, ser sempre 

mantida em aberto, porque do contrário, se for fixa e fechada em si, deformará a 

compreensão da coisa (1973, p. 58-59) (grifo nosso). 

 

No período em que estávamos lendo sobre as lentes metodológicas da hermenêutica e 

da fenomenologia, um questionamento que fazíamos era se primeiro compreendemos para 

interpretar ou se interpretamos primeiro para compreender depois. Segundo a perspectiva de 

Coreth, que se baseia em estudiosos como Dilthey, Heidegger e Gadamer, nosso primeiro 

movimento é de compreensão, ou melhor dizendo, de uma pré-compreensão; uma vez que só 

partir de uma já pré-compreensão temos condições de interpretar e, assim, depois, compreender 

novamente. Nesse sentido, CORETH, baseando-se em Heidegger, afirma que 

A interpretação não é que, primeiramente, leva alguma coisa à compreensão, antes 

pressupõe uma compreensão e significa “elaboração da compreensão”, elaboração 

explícita do que foi compreendido. “Interpreta-se o mundo já compreendido”. 

Interpretação, portanto, só é possível com base numa “pré-compreensão” que guia a 

interpretação (1973, p. 83-84) (grifo do autor). 

 

Destacamos esse nosso questionamento porque percebemos que ter tal noção foi de 

grande relevância para nossa pesquisa, pois, assim, sabíamos que, ao lermos um texto, 

estávamos sendo acompanhados por nossa pré-compreensão sobre o assunto. Daí que nossa 

interpretação se baseava tanto nessa nossa pré-compreensão (que estávamos deixando em 

suspenso para nos abrirmos ao texto), quanto em nosso diálogo com o mesmo. Refletindo sobre 

essa ligação mútua entre compreender e interpretar, CORETH diz: 

 

37  Podemos ter nos aproximado mais da compreensão do fenômeno, da compreensão do autor e da nossa 

própria compreensão. 

38 A partir dos princípios que resultam da história do problema, a questão significa compreender a linguagem 

como um acontecimento vivo e originariamente único, no qual o mundo se abre para nós, bem como se constitui 

concreta plenitude e totalidade de um horizonte de nossa autocompreensão e compreensão do mundo (CORETH, 

1973, p. 31). 



62 
Quando entendemos nesse sentido a dualidade de razão e intelecto – apoiando-nos em 

Hegel – como sendo “mediação” e “imediatez” abre-se-nos também a acepção do par 

de conceitos “compreender” e “interpretar”, muito usado na hermenêutica mais 

recente, mas muitas vezes mal entendido. “Compreender” significa aqui a imediatez 

da visão da inteligência que apreende um sentido. “Interpretar”, ao contrário, quer 

dizer a mediação pelo conhecimento racional, que pressupõe a imediatez da 

compreensão prévia, mediando-a, porém, racionalmente por decomposição, 

fundamentação e explicação, e elevando-a assim à imediatez mediata de uma 

compreensão aprofundada e expressamente desenvolvida. Esta se tornou mais 

diferenciadamente consciente de seus elementos, mas de novo – através da mediação 

– possibilita uma nova mediatez de apreensão espiritual do sentido (1973, p. 48) (grifo 

nosso). 

 

À primeira vista, essa afirmação de Coreth pareceu-nos complicada, porém, ela fica 

mais compreensível se pensarmos que a nossa pré-compreensão (a imediatez) não some quando 

estamos lendo um texto ou discutindo com nosso interlocutor sobre um dado fenômeno. Desse 

modo, quando interpretamos o que o texto diz ou o que nos é falado por nosso interlocutor, 

estamos sendo, por um lado, mediados pelo que eles nos trazem e, por outro, influenciados pela 

nossa imediatez (nossa pré-compreensão). Assim, chegamos a uma imediatez mediata que nos 

ajudará a enxergar elementos que comporão a estrutura do horizonte. Contudo, se quisermos 

nos aproximar sempre mais do sentido pleno do fenômeno que estamos observando, precisamos 

repetir este mesmo movimento várias vezes. Isso foi o que buscamos fazer ao longo de nossa 

pesquisa quando nos dispusemos a ler cada texto e a realizar as diferentes etapas das descrições 

sugeridas por Rezende (1990). Dessa forma, começamos nossa pesquisa com uma pré-

compreensão (com uma imediatez), mas, ao longo dela, essa pré-compreensão mudou várias 

vezes, interferindo, dessa forma, na própria interpretação. 

Como podemos notar, a mediação da linguagem falada ou escrita nos permite formar 

uma estrutura dialógica de compreensão. Conforme já dissemos, a compreensão de um 

fenômeno ou enunciado só acontecerá se olharmos juntos para a mesma coisa (nós e os textos 

ou nós e um interlocutor, por exemplo) e se, através da linguagem, expressarmos nossos pontos 

de vista. Desse modo, notaremos que também precisamos compreender os termos utilizados 

pelo outro, ou seja, a língua que ele fala. Pois, do contrário, não poderemos dialogar e, 

consequentemente, não poderemos ampliar nossos horizontes. De acordo com CORETH, 

[...] só na linguagem descobrimos o mundo e inferimos seu sentido, visto que “as 

línguas não são propriamente meios de apresentar a verdade já conhecida, mas antes 

instrumentos para descobrir o ainda desconhecido”. Assim, é primeiramente na 

linguagem que se oferece a totalidade de uma cosmovisão 39  e é somente nessa 

totalidade já enunciada verbalmente que consiste a objetividade. Eis também porque 

 

39 Quando CORETH fala em cosmovisão, ele está se referindo à concepção de mundo. Esclarecendo um 

pouco mais essa noção, o referido autor afirma que a “[…] concepção do mundo ou cosmovisão não é o mesmo 

que religião e fé religiosa, mas toda fé, enquanto crê em certo conteúdo que corresponde a uma significação final 

da existência humana no mundo, contém essencialmente um momento de concepção do mundo” (1973, p. 66-67). 



63 
a linguagem deve ser considerada e entendida em seu todo. A abstração e a análise de 

palavras e regras isoladas, como se faz na dissecação científica, nunca esclarecerá essa 

totalidade (1973, p. 28) (grifo nosso). 

 

Como percebemos, a linguagem medeia nossa compreensão de mundo: ela pode ser 

considerada o meio pelo qual podemos tanto nos exprimir, quanto notar a expressão do outro. 

Toda linguagem carrega consigo significados. Sendo assim, como diria Coreth (1973), a 

linguagem não apresenta a verdade, mas, antes, permite-nos percorrer o caminho de encontro 

às nossas verdades, ao que nos é desconhecido. Similarmente, disse REZENDE: “[...] a verdade 

tanto se manifesta como se oculta, e seu ocultamento ainda é uma das formas de sua 

manifestação” (1990, p. 29). Nesse sentido, a linguagem corrobora com o desvelamento da 

verdade. No entanto, “o desvelamento consiste em descobrir que a verdade nunca se revela 

totalmente” (Idem). Ainda nessa direção, REZENDE expõe que “[...] tanto a descrição como a 

compreensão implicam, por sua vez, a interpretação, a hermenêutica, como sendo a atitude que 

de fato corresponde à busca da verdade: interpretar é tentar desvelar, no sentido em que o 

desvelamento é possível” (Idem). Vemos, com isso, como a fenomenologia e a hermenêutica, 

enquanto lentes metodológicas, bem dialogam e, juntas, contribuem para uma apreensão de 

sentido mais pleno do mundo, do homem e da relação existente entre homem-mundo e homem-

homem. Ou seja, essas lentes nos permitem percorrer os caminhos tênues da nossa existência e 

sua inacabada busca pela verdade própria, a qual não pode ser a mesma para todos, mas tão 

somente compreensiva a quem, numa atitude de abertura, permite-se dialogar com o mundo, 

com as pessoas, com os textos etc. 

Estamos chegando ao fim de nossas reflexões acerca dos termos que são comuns à 

fenomenologia e à hermenêutica e que, a nosso ver, nos ajudam a compreender como essas 

lentes metodológicas contribuem para o processo de caminho da pesquisa. Optamos por refletir, 

por último, sobre o termo mundo. Que mundo é esse sobre o qual a fenomenologia e a 

hermenêutica estão falando? Podemos afirmar que o mundo é onde o homem se situa 

existencialmente; logo, não existe mundo sem homem, nem homem sem mundo. Para 

CORETH, 

não deparamos com o mundo como algo de neutro ‘em relação’ ao homem, mas nos 

achamos a nós mesmos ‘no mundo’. Não há para o homem autorrealização sem 

realização do mundo, auto-experiência sem experiência do mundo, nem 

autocompreensão sem compreensão do mundo. Faz parte da natureza do homem ser 

no mundo e ter um mundo (1973, p. 62). 

 



64 

Ainda sobre a relação entre homem e mundo, REZENDE elucida que “[...] a estrutura 

básica é homem-mundo, ser-ao-mundo, e o mundo não é algo exterior à estrutura fenomenal” 

(1990, p. 23). 

Chegamos ao final desse tópico dentro dessa compreensão de que o homem não pode 

conceber a si mesmo de forma apartada do mundo. Afirmamos que foi essa compreensão que 

nos motivou a detalhar o presente subtópico, uma vez que ela é fruto de uma busca 

compreensiva em entender o que não entendemos, mas que gostaríamos de entender um pouco. 

Esse subtópico foi escrito como uma forma de nos compreendermos no mundo e de 

compreendermos o caminho de nossa pesquisa. Nessa perspectiva, muita coisa ainda não foi 

compreendida, mas isso é importante porque nos põe em um movimento contínuo de 

compreensão. Enfatizamos que foi dentro do movimento compreensivo de entender a 

fenomenologia e a hermenêutica que pudemos pensar que a nossa metodologia poderia ser 

denominada como hermenêutica-fenomenológica-multidimensional-relacional. 

 

2.2 AS MÚLTIPLAS DIMENSÕES CONSTITUTIVAS DO HOMEM, DA REALIDADE E 

DA EDUCAÇÃO 

 

Iniciamos esse subtópico afirmando que o processo metodológico, em nosso 

entendimento, não é independente da ideia que temos do homem, da realidade e da Educação. 

Sendo assim, não poderíamos deixar de expressar, em nossa metodologia, a nossa afinidade 

com a compreensão que o professor e filósofo da Educação, Ferdinand Röhr, tem sobre o 

homem, a realidade e a educação. Segundo Röhr (2013a), essas esferas de vida são constituídas 

de múltiplas dimensões. Para o filósofo da educação, a meta educacional é contribuir para o 

desenvolvimento integral dos seus educandos. Em suas palavras, 

[...] buscamos, para conceituar a meta educacional, uma visão integral do ser humano 

e da realidade na qual se encontra, que inclui, especialmente, a sua dimensão espiritual, 

que tem uma importância especial no nosso pensamento, sem negar, em momento 

algum, a indispensável atenção que temos de prestar a todas as demais dimensões 

(RÖHR, 2013a, p. 23). 

 

Em outras palavras, a integralidade comporta múltiplas dimensões (básicas e 

transversais, segundo Röhr, 2013a), inclusive uma dimensão sutil, a espiritual. Dentro desses 

horizontes, a Educação pode ser entendida como processo de formação humana. Em nosso 

trabalho, filiamo-nos a essa percepção. RÖHR ainda afirma que “Chamamos dimensões básicas 

aquelas que constituem, na nossa percepção, efetivamente, o ser humano, que naturalmente 



65 

pertencem a ele e que são indispensáveis para a sua realização” (2013a, p. 25); quanto às 

dimensões transversais, elas seriam inúmeras e perpassadas por todas as dimensões básicas. 

Numa resumida apresentação, as cinco dimensões básicas do ser humano são as 

seguintes: física, sensorial, emocional, mental e espiritual. As quatro primeiras situam-se no 

campo do imanente e a última, no campo do transcendente. Para uma melhor compreensão das 

dimensões básicas, dentro da perspectiva de Röhr, vejamos o que elucida LEÃO sobre cada 

uma delas: 

A dimensão física é caracterizada por nosso corpo, por nossa corporalidade físico-

biológica. A sensorial é caracterizada pelas sensações que temos a partir dos nossos 

cinco sentidos: o tato, a visão, o olfato, a audição e o paladar. Enfim, são nossas 

sensações físicas: calor-frio, dor-prazer, doce-amargo. A emocional envolve os 

“estados emocionais (medo, insegurança, euforia, apatia, tristeza, melancolia, 

impaciência, dispersão, solidão, saudade, indecisão, pessimismo etc.) e suas 

respectivas movimentações e compensações” (RÖHR, 2013a, p. 25). A mental inclui, 

primeiramente, nosso lado racional e lógico no sentido mais restrito, ou seja, “aquela 

parte em que correspondemos, naquilo que pensamos, com todos os seres humanos, 

os pensamentos universais, formais (lógica, matemática)” (RÖHR, 2013a, p. 25-26); 

abrange também nossa capacidade de reflexão, na qual pensamos sobre as coisas e 

sobre nós mesmos, “a recordação e a memória, a imaginação e a fantasia, a 

compreensão e a criação de ideias e, finalmente, a nossa intuição, em que sabemos, 

sem poder justificar, em última instância, por que sabemos” (RÖHR, 2013a, p. 26). Já 

a dimensão espiritual é a mais difícil de identificar (2018, p. 26) (grifos do autor). 

 

Mais adiante abordaremos detalhadamente a dimensão espiritual. Em relação às 

dimensões transversais do ser humano, Röhr (2013a) elucida a presença de algumas delas, a 

saber: relacional-social, estético-artística, político-econômica, comunicativa, místico-mágico-

religiosa, sexual-libidinal, volutivo-impulsional-motivacional, ética, gênero, lúdica, ecológica, 

étnica, prático-laborial-profissional. É importante enfatizar que o autor deixa abertura para que 

outras dimensões transversais sejam acrescentadas. Como já anunciamos, essas dimensões 

transversais são tangenciadas por todas as dimensões básicas; se, por acaso, uma dimensão 

básica não tangenciar alguma das dimensões transversais, Röhr (2013a) nos diz que este é um 

caso de degradação de tal dimensão 40 . Sem ter espaço neste momento para um maior 

aprofundamento sobre as dimensões transversais, vamos pautar nossos esforços de 

compreensão sobre as dimensões básicas dando uma maior ênfase à dimensão espiritual, uma 

vez que tal dimensão é de suma importância para o nosso trabalho. 

Uma observação importante a fazer acerca das dimensões básicas é que todas elas são 

consideradas, por Röhr (2010), como sendo dimensões materiais. As dimensões imanentes são 

 

40 Para entender melhor esse tangenciamento das dimensões básicas nas dimensões transversais, ler Röhr 

(2013a). Neste livro, o autor esboça alguns exemplos. 



66 

consideradas mais densas que a dimensão transcendente, a qual é mais sutil41. Ressalta-se ainda 

que existe uma relação entre todas as dimensões básicas, de modo que uma interfere na outra. 

Pensemos, por exemplo, em um educando com fome assistindo a uma aula. Sua dimensão física 

interferirá diretamente em outras dimensões, como a sensorial. Assim, o educando poderá estar 

com mais frio, com seu olfato mais apurado do que os demais sentidos. Também estará com a 

sua dimensão emocional afetada, muitas vezes demonstrando impaciência e dispersão. 

Possivelmente sua dimensão mental encontrar-se-á voltada para pensamentos relativos à 

comida, sendo difícil para ele a compreensão teórica do que esteja sendo debatido em sala. E 

estando com todas as suas dimensões imanentes comprometidas, dificilmente se abrirá para a 

dimensão transcendente, a qual é responsável pelos valores propriamente humanos. 

Dessa forma, a Teoria da Multidimensionalidade de Röhr defende que nenhuma 

dimensão deve ser negligenciada ou supervalorizada, uma vez que o equilíbrio das dimensões 

imanentes possibilita ao ser em formação uma abertura à sua dimensão espiritual. Todas devem 

ser gradativamente desenvolvidas, cabendo à Educação contribuir com essa tarefa. Nas palavras 

de RÖHR, “a educação tem que atender às necessidades legítimas que cada dimensão precisa 

para a sua expressão humana e combater os desequilíbrios que podem surgir em qualquer das 

dimensões imanentes” (2016b, p. 33). 

Dentro desse contexto, a partir de agora, procuraremos compreender a relação que existe 

entre a formação humana e a dimensão espiritual, uma vez que esta, por ser uma dimensão mais 

sutil e não observável de forma direta, acaba por não estar tão presente nos debates educacionais. 

Em nosso trabalho, essa é uma dimensão de suma relevância para nos aproximarmos do 

fenômeno estudado, a fé e seu ressoar no processo de formação humana. 

Quando falamos que a Educação, dentro da perspectiva da formação humana, deve 

contribuir para o desenvolvimento das múltiplas dimensões que compõem o ser, não queremos 

dizer que isso se dará num tempo de um ou dois anos, mas queremos afirmar que a meta 

educacional deve ser a formação plena do ser humano e que cada passo que damos na direção 

de contribuir para esse desenvolvimento ajuda nosso educando a se aproximar do seu eu mais 

íntimo, mais verdadeiro, de um agir autêntico e ético. Partilhamos do pensamento de Lessing 

(APUD RÖHR, 2013a), o qual nos diz que essa não é uma tarefa para tão somente uma vida, 

mas que caminhar em busca dela se faz necessário. 

 

41 “Podemos afirmar [...] que todas as cinco dimensões mencionadas, em certo sentido, são matéria, 

compreendendo matéria não necessariamente como matéria física. Temos de distinguir, nesse caso, entre matérias 

mais densas e mais sutis. Isso significa também que as matérias das realidades mais sutis não têm as mesmas 

características e não são submetidas, necessariamente, às mesmas ‘leis’ da matéria física” (RÖHR, 2010, p. 16). 



67 

É dentro dessa atmosfera que podemos dizer que a dimensão espiritual, a qual abriga os 

valores propriamente humanos e os valores metafísicos 42 , é uma dimensão difícil de ser 

detectada, posto que, para isso, temos que estar em harmonia com as nossas dimensões 

imanentes, estar atentos às sutilezas que perpassam a nossa existência e, em última instância, 

precisamos acreditar e nos comprometermos com ela. 

Para compreendermos a relação entre a dimensão espiritual e a formação humana dentro 

da perspectiva de Röhr, é mister refletir sobre alguns elementos importantes que constituem 

essa tessitura. Nesse sentido, Röhr (2016b) pontua que a intuição é uma forma de acesso que 

temos ao nosso eu mais profundo (nossa espiritualidade). Para tratar sobre esse assunto, o autor 

se baseia nos estudos do filósofo francês Henri Bergson, o qual preconizava que a intuição é 

capaz de captar o que há de mais singular em algo ou em alguém. Nas palavras do próprio 

BERGSON, a intuição é “a simpatia pela qual nos transportamos para o interior de um objeto 

para coincidir com o que ele tem de único e, consequentemente, de inexprimível” (1984, p. 14). 

Além disso, “a intuição humana não alcança só o interior do homem, expande-se à vida em 

geral e chega até o universo material” (BERGSON APUD RÖHR, 1999, p. 5). Vale ressaltar 

que, para esses autores, a intuição e a inteligência se complementam (não se excluem) no 

processo de aquisição do conhecimento sobre algo ou alguém. Segundo SANTOS, “Röhr 

reconhece que a razão tanto pode consolidar os bloqueios [em relação à atuação espiritual] 

quanto dissolvê-los, mas que só a intuição pode ‘perceber’ a atuação espiritual” (2016, p. 212). 

Destacamos também que o modo de apreensão da realidade através da intuição não está 

relacionado aos órgãos do sentido43 , mas faz parte de uma atividade mental44 . Com esta 

perspectiva de conhecimento, Bergson não se fecha a uma bipolarização (racionalidade e 

intuição), mas expande a forma de conhecermos o mundo, e a nós mesmos, para horizontes 

mais sutis de apreensão da realidade tão importantes quanto a inteligência. Dessa forma, os 

processos intuitivos são de suma importância para sairmos da superficialidade do que 

socialmente nos é incutido e acessarmos, de fato, quem somos (nossa dimensão espiritual). 

Andando sobre essas linhas tênues de compreensão da dimensão espiritual, chegamos a 

um dos valores situados nessa dimensão, o qual, ao nosso ver, merece destaque: a liberdade. 

 

42 Segundo Röhr (S/D, p. 32), “Pertencem ao âmbito do transcendente todos os valores éticos-humanos 

(amor, amizade, fraternidade, princípio da não-violência, caridade etc.) e metafísicos (liberdade, união, Deus, 

eternidade etc.). Todos esses fenômenos pertencem à dimensão espiritual”. 

43 Nesse sentido, a intuição bergsoniana se diferencia da intuição de Kant, uma vez que, para Kant, a intuição 

ocorre através dos órgãos do sentido, sendo meramente responsável pela apreensão empírica da realidade, mas não 

representando uma forma de conhecimento válida. Para melhor entendimento, ver Röhr (1999). 

44 Concebemos a intuição como uma atividade mental ligada à respectiva dimensão mental, assim como a 

razão, a imaginação, a fantasia e a memória. Para uma melhor compreensão, ver Röhr (2013). 



68 

Segundo os estudos de Röhr, podemos tanto provar quanto não provar a existência da liberdade. 

Em suas próprias palavras, 

Podemos duvidar da possibilidade de que nossas decisões sejam livres. São 

inquestionáveis as múltiplas possíveis influências nas nossas decisões: sociais, 

culturais, familiares, educacionais, políticas, econômicas, religiosas, psíquicas, 

ambientais e genéticas. Dessa forma, podemos, no máximo, falar de um espaço de 

liberdade no âmbito dessas influências. [...] Com os mesmos argumentos, podemos 

demonstrar que também não é possível provar a não existência da liberdade. Sempre 

podemos manter a hipótese de que foi a liberdade que prevaleceu numa decisão, 

mesmo não sendo capaz de prová-la. Assim, não sabemos sequer da existência da 

liberdade com base em fatos empíricos evidentes. O que conhecemos são atitudes 

humanas que acreditam nela e as que não. Os últimos são aqueles indivíduos que 

nunca assumem a responsabilidade por qualquer ato. [...] O indivíduo que se assume 

como ser livre aceita, em consequência, a responsabilidade por suas decisões (RÖHR, 

s/d, p. 31) (grifo nosso). 

 

Complementando a afirmação acima, podemos dizer ainda que nossas ações são livres 

à medida que expressam nossa autenticidade. Ainda sobre esse assunto, Röhr (s/d) aponta que 

só temos a certeza profunda de nossa liberdade a partir de um processo intuitivo. Nesse caminho 

de aquisição de uma certeza profunda, ou seja, de uma convicção, entendemos que as “nossas 

convicções mais profundas se originariam ao longo do processo existencial, em um movimento 

de recriação de si mesmo, no encontro com a sua própria duração45” (ARAÚJO, 2009, p. 190). 

Outro valor que também pertence à nossa dimensão espiritual diz respeito à ideia de 

verdade. Röhr (2015b), baseando-se no filósofo alemão Karl Jaspers, distingue três formas de 

conceber a verdade. Essas ideias de verdade são, a saber: as verdades dogmáticas, as verdades 

niilistas e as verdades existenciais. No primeiro tipo, a verdade corresponde à “crença na 

existência de uma verdade absoluta e na possibilidade de tê-la nas mãos” (RÖHR, 2015b, p. 

18). Isto é, existe uma verdade única, válida para todos e que é acessível aos seres humanos. 

No segundo tipo de verdade, a niilista, “[...] a verdade em si não existe. O que está sendo 

considerado verdade é sempre construção histórico-cultural do ser humano, portanto, mutável 

e sem fundamento seguro” (Ibid.). O terceiro tipo de verdade é uma saída para a oposição que 

se formou entre os polos dogmático e niilista. Röhr defende que a verdade absoluta existe, sim, 

mas que não nos é permitido acessá-la por inteiro. Contudo, desfrutamos da possibilidade de 

nos aproximarmos dela, o que significa, nesse processo de aproximação, a aquisição de uma 

“verdade existencial válida para a pessoa que a alcança” (RÖHR, 2015b, p. 18). Assim, é 

“possível aproximar-se da verdade válida para o indivíduo e buscar verificações em 

 

45 A palavra duração é um termo bergsoniano que significa tempo real. Para ele, o tempo real “é o progresso 

contínuo do passado que rói o futuro e infla ao avançar. A partir do momento que o passado aumenta sem cessar, 

infinitamente ele se conserva” (BERGSON, 1979, p. 16). 



69 

comunicação com outros, sem, portanto, chegar a verdades existenciais com validade universal 

[...]” (Ibid.). 

Nesses horizontes, o sentido da vida humana, em Röhr, corresponde à busca por 

desenvolver proporcionalmente nossas múltiplas dimensões (integralidade), no que temos de 

mais humano nelas. O detalhe que destacamos é que cada indivíduo é quem sabe sobre o seu 

caminho particular. Aqui, a indicação é que todos busquem a integralidade, mas não a mesma 

integralidade; cada um deve buscar a sua própria essência, seu próprio caminho. 

Em Röhr, como já vimos, a liberdade passa ser a conquista humana daquele que busca 

conhecer sua essência própria e a assume; passa a ser entendida como uma gradação que 

aproxima o homem de sua plenitude. Logo, quanto mais o homem assume o sentido de sua vida, 

mais desenvolve sua integralidade, mais se aproxima de sua plenitude e, consequentemente, 

mais é livre. Dentro dessa lógica, não existem espaços para ideais totalitários, relativistas e 

deterministas. Nesse contexto, a formação deve contribuir para que o educando se encontre com 

o que lhe é mais próprio. Assim, RÖHR também deixa transparecer sua posição acerca do 

sujeito: 

Essa posição concorda com a crítica de visões dogmáticas e reducionistas em relação 

ao conceito do sujeito humano. Contudo, não nega a existência do sujeito como algo 

dado. Aceita o óbvio: o ser humano é um ser no mundo e recebe constantemente 

influências externas. Acredita, porém, na existência de um Eu que é capaz de 

identificar em que momentos e decisões esse Eu se sente em sincronia consigo mesmo, 

quer dizer, autêntico e quando se encontra fora de si, em desarmonia com o que acha 

adequado mais intimamente. As orientações que o Eu alcança tem validade apenas 

para ele, não universal (2014, p. 66). 

 

Como podemos depreender, as linhas de horizontes de Röhr se imbricam e vão 

iluminando um caminhar que indica não apenas uma autenticidade, mas também um caminho 

ético, posto que, ao propor o desenvolvimento das múltiplas dimensões humanas (inclusive a 

dimensão que guarda consigo os valores ético-humanos e metafísicos), suas proposições 

inspiram educadores e educandos a buscarem seus caminhos plenos e ternos; a buscarem e 

vivenciarem sua fé própria; a coincidirem com suas verdades mais íntimas. 

Como é notório, a compreensão multidimensional de Röhr sobre o homem, a educação 

e a realidade colore nosso estudo e nos faz perceber que cada giro hermenêutico, cada descrição 

do fenômeno não pode acontecer apenas através de uma dimensão, mas, através da busca para 

que cada dimensão participe dessas incursões compreensivas do fenômeno. Assim sendo, 

buscamos estudar o fenômeno da fé e seu ressoar na formação humana através de uma 

aproximação multidimensional. Embora não possamos afirmar que conseguimos realizar tal 

feito, podemos dizer que nossas reflexões são expressões dessa tentativa de aproximação. 



70 

 

2.3 O HORIZONTE RELACIONAL DE NOSSA METODOLOGIA 

 

O presente tópico tem o propósito de refletir sobre a perspectiva ontológica relacional 

de Martin Buber e seus desvelamentos para a nossa pesquisa 46 . A ênfase do pensamento 

buberiano defende que o homem só existe dentro de uma relação. Foi a partir dessa ênfase que 

Buber chegou ao horizonte dialógico, o qual acreditamos corresponder à fé própria do filósofo 

austríaco. A partir do livro Eu e Tu, suas obras assumem, afirmam e ampliam esse horizonte 

dialógico e, não obstante, revelam vários fios que constituem este horizonte; vários fios que, 

juntos, permitem-nos uma aproximação a esse horizonte. Ao girarmos hermenêutica e 

fenomenologicamente sobre as obras buberianas, fossem elas mais filosóficas, mais 

educacionais ou voltadas à religiosidade, percebemos como Buber, ao longo delas, vai dando 

contornos mais aprofundados ao dialógico. Buscando uma metáfora que elucidasse o 

pensamento buberiano, acabamos dizendo que ele é constituído tal qual uma cebola, composta 

por várias camadas e que, sempre que desvelamos uma delas, outras mais se apresentam; 

mesmo assim, todas essas camadas desveladas têm como centro irradiador a autêntica relação. 

Foi fundamental para nós entendermos que o pensamento desse filósofo é composto por 

várias camadas, porque, assim, desvencilhamo-nos da ideia de trazermos todos os elementos 

constitutivos do dialógico de uma única vez. Dessa forma, deixamo-nos ser tocados por esses 

diferentes elementos sem necessariamente querermos compreender tudo. Desse modo, a 

discussão sobre o dialógico que trazemos nesse espaço é reflexo do que chegou até nós e 

permaneceu; então, é de se imaginar que existem vários outros elementos para além desses que 

expomos, os quais ajudam na compreensão do dialógico buberiano. Nessa direção, é importante 

ressaltarmos que, ao longo do nosso trabalho, vários desses elementos serão evidenciados, 

principalmente a partir da nossa segunda revisão da literatura e das fotografias que tentamos 

registrar dos momentos de aquisição e de afirmação da fé de Buber. Sendo assim, consideramos 

as reflexões contidas nesse subtópico como um chão que construímos para nos aproximarmos 

do horizonte dialógico buberiano e para caminharmos em direção ao fenômeno da fé própria e 

seu ressoar na formação humana. 

 

46 Na banca de qualificação do presente estudo, um dos membros pontuou que seria perigoso situarmos uma 

discussão mais acurada sobre o pensamento buberiano dentro da metodologia. Assim, tínhamos ideia dos riscos 

que corríamos; todavia, se o fizemos, foi porque essa pesquisa assumiu uma relação muito profunda com seu 

caminho metodológico. Não tínhamos como chegar aos desvelamentos do fenômeno estudado se não tivéssemos 

o caminho iluminado por essa tessitura metodológica. Ainda mais, esse caminho metodológico nos permitiu uma 

aproximação não apenas ao fenômeno estudado, mas também a nós mesmos. 



71 

 

2.3.1 Primeiros Contornos do Pensamento Dialógico de Martin Buber 

Nas palavras de BUBER, “nós não encontramos o sentido nas coisas, também não o 

colocamos dentro das coisas, mas entre nós e as coisas ele pode acontecer” (2014, p. 72). É 

justamente nesse entre que reside o mistério da filosofia buberiana. Buber não é um filósofo 

especulativo nem idealista; é um filósofo da concretude, a qual, para ele, é onde o homem pode 

se realizar. Para esse filósofo, é dentro das vicissitudes do cotidiano que o homem pode se 

encontrar existencialmente; contudo, esse encontro só pode existir dentro de uma relação47. 

Nessa perspectiva, em sua obra “Eu e Tu”, ele falará sobre os pares de palavras-

princípio, Eu-Tu e Eu-Isso, as quais serão responsáveis por estabelecer dois tipos diferentes de 

relações. O primeiro par de palavras, ao ser proferido, possibilita o encontro e o diálogo 

autêntico; já o segundo par de palavras coisifica os entes que se apresentam. Assim, Buber 

afirma que “o mundo é duplo para o homem, segundo a dualidade de sua atitude. A atitude do 

homem é dupla de acordo com a dualidade das palavras princípio que ele pode proferir” 

(BUBER, 1979, p. 3) (grifo nosso). Aqui, já notamos que todas as relações que o homem 

estabelece passam pelo “Eu-Tu” ou pelo “Eu-Isso” proferidos pelo mesmo. 

Ao olharmos para nós e para o mundo ao nosso redor, já podemos saber quais desses 

pares de palavras-princípio são os que mais pronunciamos. Buber (1979) não é contra a palavra-

princípio Eu-Isso, até mesmo porque é através dela que o homem organiza seu mundo. Contudo, 

o filósofo é enfático ao dizer que quem apenas vive no mundo do Isso não pode ser considerado 

homem. Fica notória a percepção buberiana de que a relação Eu-Tu é a propulsora da nossa 

humanidade. 

A relação estabelecida através das palavras-princípio Eu-Tu é uma relação que não é 

premeditada e nem pode ser interpretada; ela deve ser apenas vivida, realizada no agora. Com 

todos e com tudo que se colocam em nosso caminho, podemos estabelecer uma relação Eu-Tu. 

Esse tipo de acontecimento é capaz de nos permitir encontrarmos conosco mesmos; é capaz de 

nos atualizar, ou seja, de nos colocar em contato com nossas próprias verdades. Buber ainda 

nos diz que, ao realizarmos uma relação Eu-Tu, estamos nos relacionando com o Tu Eterno48, 

estamos realizando-o no mundo. 

 

47 Buber não limita as relações dialógicas apenas entre homem e homem, mas expande para qualquer ser e 

coisa que se apresente ao homem. No entanto, existe um tipo de relação específica que é capaz de possibilitar ao 

homem encontrar-se existencialmente, que é a relação Eu-Tu. 

48 O Tu Eterno pode ser considerado como Deus. 



72 

A forma própria com a qual Buber fala sobre esse caminhar humano, vivido dentro das 

duas possibilidades de resposta, é, ao nosso ver, advinda das suas vivências. Pensamos que, 

antes de teorizar sobre isso, Buber vivenciou esses acontecimentos. Em seu livro “Encontros: 

Fragmentos Autobiográficos”, o filósofo do diálogo narra uma relação que, quando criança, 

estabeleceu com um cavalo da fazenda do seu pai49 e caracteriza tal vivência como uma relação 

Eu-Tu. Desse modo, observamos que, mesmo antes de ter qualquer discernimento acerca dos 

pares das palavras-princípio, Buber já respondia ao mundo, em algumas circunstâncias, a partir 

do Eu-Tu. Parece-nos que as situações de encontros existenciais de Buber se faziam presentes 

de muitas formas, talvez seja por isso que ele consiga falar sobre elas de uma forma tão própria. 

Pensamos também que esses encontros, essas relações autênticas (Eu-Tu) ocorreram não 

só com pessoas, animais, plantas, mas, também, com os textos que Buber lia. Desse modo, ao 

nosso ver, suas interpretações das lendas hassídicas e sua tradução da Bíblia, junto com seu 

amigo Franz Rosenzweig, bem como outros trabalhos, foram perpassados por esse encontro 

Eu-Tu. Acreditamos que BUBER, em muitas situações de sua vida, encarnou a ideia que “[...] 

propõe ao homem a realização da vida dialógica, uma existência fundada no diálogo” (2004, p. 

40). Ao falarmos isso sobre as relações que Buber parece estabelecer com alguns dos livros que 

leu, não queremos dizer que eles foram mais importantes que as pessoas, apenas pontuamos 

que essa sua forma de fazer parte do mundo é tão viva e concreta que é capaz de se expandir 

para diversas situações do seu cotidiano, inclusive para as suas interações com os textos. Nas 

palavras de BUBER, 

Eu não sabia nada de livros quando me evadia do colo de minha mãe, e eu quero 

morrer sem livros, com uma mão humana na minha. Agora, é verdade, eu fecho por 

vezes a porta de meu quarto e entrego-me à leitura de um livro, porém apenas porque 

posso abrir a porta novamente, e um homem levanta os olhos em minha direção (1991, 

p. 64). 

 

Essa colocação de Buber enfatiza a importância das pessoas para a sua vida e confessa 

que só é possível se entregar aos livros porque existem homens com os quais tem a possibilidade 

de se relacionar. Assim, pode parecer, à primeira vista, que o que havíamos afirmado sobre sua 

relação com os livros seja incoerente com a afirmação acima, no entanto, acreditamos que não 

haja incoerência, visto que essa entrega, essa relação, ela pode existir porque existem homens 

com os quais possa compartilhar a vivência da leitura e porque os livros foram escritos por 

homens que, através dos textos, lhe falam. 

 

49 Refletiremos de forma mais detalhada sobre essa passagem da vida de Buber no capítulo 7, tópico 7.4. 



73 

Feitos esses apontamentos mais gerais sobre o pensamento buberiano, nos próximos 

subtópicos vamos procurar entender alguns elementos que, a nosso ver, são importantes para a 

compreensão do dialógico para Martin Buber. 

 

2.3.1.1 O Homem 

Diante da crise da humanidade do homem que se desenhou a partir da Primeira Guerra 

Mundial e se intensificou na Segunda Guerra, Buber escreveu o livro “O que é o homem?”. 

Neste livro ele resgata quatro indagações de Kant, que delimita o campo da Filosofia, a saber: 

O que posso saber? O que devo fazer? O que posso esperar? O que é o homem? Dentro desse 

contexto, Buber reflete sobre essa quarta questão, por entender que as três primeiras podem ser 

respondidas a partir de uma reflexão sobre a quarta, e nos diz que: 

A questão do que é o homem não pode ser respondida considerando apenas a 

existência ou “si mesmo”, como tal, mas considerando a conexão essencial da pessoa 

humana com o ser todo e de sua relação com tudo. Da consideração da existência ou 

de si mesmo, como tal, nada mais resulta do que o conceito e o perfil de um ser 

espiritual quase espectral, que se é verdade que tem conteúdo corporal de seus 

sentimentos fundamentais, de sua angústia do mundo, de sua preocupação existencial, 

de sua culpa primária, ele os tem, porém, de forma incorpórea, alheia a tudo o que é 

corpóreo (BUBER, 1985, p. 112) (grifo nosso). 

 

Nessa afirmação, fica nítido o movimento de Buber de não restringir o homem a um si 

mesmo, isolado, sozinho e fragmentado. Assim, Buber pontua a importância de pensarmos o 

homem dentro de suas relações e a partir de sua integralidade (o ser todo). Dentro desses 

horizontes, vemos Buber afirmar a natureza ontológica do homem, um ser de relação, como ser 

que só é a partir de uma relação. Nesse sentido, BUBER ainda nos afirma que “Só quando 

procuramos abraçar a pessoa humana em toda a sua situação, todas as suas possibilidades de 

relacionamento com tudo o que não é ele só, então podemos apreender o homem” (1985, p. 

113). Nesse sentido, compreender o que é o homem passa por compreender as possibilidades 

relacionais desse homem. Um dos autores com os quais Buber converge, em relação a alguns 

pontos de suas linhas argumentativas sobre o homem e a sua característica essencial, é com 

Edmund Husserl50. Buber, então, estabelece um diálogo com Husserl, que corrobora com o 

pensamento de que a existência do homem está vinculada direta e intrinsecamente às relações 

que este estabelece. Nesse contexto, Buber faz uma citação direta do pensamento de Husserl: 

“a humanidade consiste, essencialmente, em um ser humano em entidades humanas 

generativamente e socialmente ligadas”. [...] Nesta proposição, Husserl nos diz que 

não é possível encontrar a essência do homem em indivíduos isolados, porque a união 

da pessoa humana com sua genealogia e com sua sociedade é essencial e, portanto, 

 

50 Acreditamos que seria de grande valor para o Núcleo de Educação e Espiritualidade uma pesquisa que 

interligasse o pensamento de Martin Buber à última fase do pensamento de Husserl. 



74 
devemos conhecer a natureza dessa conexão se quisermos conhecer a natureza 

essencial do homem. Com isso, afirma-se que uma antropologia individualista vê o 

homem em um estado de isolamento, ou seja, em um estado que não corresponde à 

sua essência; ou ainda que, se ele considera o homem em uma situação de conexão, 

ele entende que os efeitos desta [antropologia individualista] minam a essência 

genuína e, consequentemente, ela não se refere àquela conexão fundamental de que 

fala a proposição husserliana (BUBER, 1985, p. 80-81). 

 

A partir da afirmação acima, vemos uma aproximação de Buber ao pensamento de 

Husserl, mas também enxergamos o distanciamento de Buber em relação a outros 

fenomenólogos, como Scheler e Heidegger, os quais, tal qual Buber mesmo diz, apartam o 

homem dessa essência de conexão. Dentro dessas tessituras, Buber abre uma discussão sobre 

dois pensamentos muito presentes na sociedade moderna, a saber: o individualismo e o 

coletivismo. A ideia individualista isola o homem do mundo, tudo se passa como se ele fosse 

apenas um ser consigo mesmo, utilitário e egoísta. Já o coletivismo assume a postura de face 

contrária ao individualismo, mas também aprisiona o homem a estereótipos em que sua 

existência e sua responsabilidade são diluídos e somem diante da face do coletivo. 

Corroborando com o que estamos pontuando, BUBER diz que “o individualismo vê o homem 

apenas em relação a si mesmo, mas o coletivismo não vê o homem, vê apenas a ‘sociedade’. 

Em um caso, o rosto humano está desfigurado, no outro, oculto” (1985, p. 142). O homem 

aprisionado em si mesmo não existe; por mais utilitário e egoísta que esse homem possa ter se 

tornado, ele existe apenas dentro das relações que constitui e elas podem, por consequência da 

atitude deste homem, estarem tão adoecidas e desfiguradas quanto ele; mas elas não deixam de 

existir. O coletivismo, por sua vez, é alçado como o salvador do egoísmo humano, desse 

individualismo exacerbado, e, com suas boas intenções de resgate de pertencimento a um grupo, 

instaura uma cortina de fumaça que deixa turvo cada singularidade humana. Assim, o homem, 

ao fazer parte de um coletivo, desobriga-se de pensar em si, em suas atitudes e apenas faz o que 

o coletivo acredita ser o correto, posto que, agindo assim, estará fazendo parte daquele grupo. 

Dentro dessa perspectiva, é difícil identificar o homem, posto que as relações que este 

estabelece passam, necessariamente, pelo aval do coletivo; dessa forma, o homem está oculto, 

está destituído de suas responsabilidades, de suas decisões e está preso a relações forjadas sob 

a validação do coletivo. Sabemos historicamente o quanto essa ideia de coletivismo pode 

engendrar sociedades excludentes, preconceituosas e totalitárias; nessa direção, BUBER afirma 

que 

No individualismo, a pessoa por nada mais que expiração imaginária de sua situação 

fundamental, encontra-se montada na ficção, por mais que acredite ou pretenda 

acreditar que está se afirmando como pessoa no ser. No coletivismo, ao renunciar à 

decisão pessoal direta e à resolução, ele renuncia a si mesmo. Em ambos os casos, ele 



75 
é incapaz de entrar em relação autêntica com o outro: só entre pessoas autênticas 

existe uma relação autêntica (1985, p. 145) (grifo nosso). 

 

A partir dessa afirmação, vemos Buber desvelando os horizontes de saída dessa 

dicotomia estéril do homem moderno: nem individualismo, nem coletivismo, mas, sim, relações 

autênticas entre homens autênticos. Mais uma vez achamos válido enfatizar as palavras do 

filósofo austríaco: 

O fato fundamental da existência humana não é nem o indivíduo como tal, nem a 

coletividade como tal. Ambas as coisas, consideradas em si mesmas, nada mais são 

do que abstrações formidáveis. O indivíduo é um fato da existência na medida em que 

estabelece relações vivas com outros indivíduos; a coletividade é um fato da existência 

na medida em que é construída com unidades vivas de relacionamento. O fato 

fundamental da existência humana é o homem com o homem. O que torna único o 

mundo humano é, antes de tudo, que entre o ser e o ser acontece algo que não se 

encontra em nenhum outro recanto da natureza (BUBER, 1985, p. 146-147) (grifos 

nossos). 

 

Os horizontes apontados por Buber nos falam do homem sempre em relação, nos falam 

do que ocorre no entre e nos chamam a atenção sobre não podermos saber o que é o homem 

através de elementos que não são essencialmente seus. O que, de fato, é o homem, é o que 

acontece nesse espaço entre verdadeiras relações. Na tentativa de entender um pouco mais 

sobre essa ideia ontológica do homem, enquanto ser relacional, iremos, no próximo tópico, nos 

ater à ideia de relação para Buber. 

 

2.3.1.2 Relação 

O homem, a partir dos horizontes compreensivos buberianos, pode responder ao que lhe 

chega a partir de todo o seu ser e, dessa forma, entrar em uma relação Eu-Tu, numa autêntica 

relação; ou pode responder apenas com fragmentos do seu ser, estabelecendo uma relação Eu-

Isso. Inferimos que o homem que responde com todo o seu ser ao que lhe chega, faz isso com 

toda a sua integralidade, usando os termos de Röhr, com um equilíbrio entre todas as suas 

múltiplas dimensões existentes, deixando, assim, falar a sua dimensão mais sutil, a espiritual. 

Buber não fala sobre dimensões, mas nos fala sobre o espírito e diz: 

Observe a criança, principalmente naquela idade em que a linguagem já está dentro 

dela, mas ainda não os produtos tradicionais armazenados nela. [...] De repente, a 

criança começa a contar, continua contando, fica em silêncio, rompe novamente. 

Como e o que a criança nos diz? Não poderíamos caracterizá-lo de mais de uma 

maneira; miticamente. Diz a mesma coisa, exatamente, que o homem primitivo conta 

mitos, o que emergiu dos sonhos e da visão desperta, da experiência e da "fantasia" (a 

fantasia não é originalmente um modo de experiência?), fundida em uma unidade 

indissolúvel. Aí temos o espírito de repente. Mas sem qualquer "ascetismo" ou 

"sublimação" anterior. O espírito, é claro, já estava na criança antes que ela começasse 

a contar, mas não como tal, não por si mesma, mas fundida com os "impulsos" e com 

as coisas! Agora ele aparece, de forma independente, na palavra. A criança “tem 

espírito” quando começa a falar, desde que ela quer falar. Antes de terem falado, as 



76 
imagens míticas não foram separadas, mas englobadas e amontoadas na substância da 

vida. Agora eles estão lá, na palavra. Porque a criança possui o impulso espiritual da 

palavra, eles surgem para fora, eles adquirem, ao mesmo tempo, uma consciência e 

uma expressão independentes. O espírito começa como um impulso, como um impulso 

de falar, isto é, como o impulso de estar junto com os outros em um mundo de 

comunicação fluida de imagens que são dadas e recebidas (BUBER, 1985, p. 131-

132) (grifos nossos). 

 

Observamos nessa afirmação de Buber que o espírito é justamente esse impulso de 

procura do outro, pois no princípio é a relação, como nos diz o filósofo (BUBER, 2009). Nessa 

perspectiva, a busca por se comunicar é genuína; aqui, 

A linguagem nada mais é do que seu signo e seu meio, toda obra espiritual foi causada 

por esse algo. É o que torna um homem um homem; mas, seguindo seu caminho, o 

homem não apenas se desdobra, mas também se encolhe e degenera. Suas raízes estão 

no fato de um ser buscar outro ser, como este outro ser concreto, para se comunicar 

com ele em uma esfera comum a ambos, mas que vai além do campo de cada um. 

Essa esfera que já está plantada com a existência do homem como homem, mas que 

ainda não foi desenhada conceitualmente, eu chamo de esfera do entre (BUBER, 

1985, p. 146-147) (grifo nosso). 

 

Dessa forma, a linguagem em comum é expressão de dois seres que entram em relação 

e o que ocorre entre esses dois seres é tão inédito que não tem como se descrever, mas apenas 

vivenciar; como diria Saint-Exupéry, “o essencial é invisível aos olhos”. Nós vamos um pouco 

além e dizemos que o essencial também é indescritível. Sobre essa interligação entre o espírito 

e a linguagem, achamos válido enfatizar uma das afirmações de BUBER: 

O espírito em sua manifestação humana é resposta do homem a seu Tu. Homem fala 

diversas línguas – língua verbal, língua da arte, da ação – mas o espírito é um, e este 

espírito é a resposta ao Tu que se revela dos mistérios, e que do seio deste mistério o 

chama. O espírito é palavra. Assim como se fala se toma palavra primeiramente no 

cérebro e em seguida som em sua laringe – ambos não são, se não reflexos do 

verdadeiro fenômeno, já que, na verdade, não é linguagem que se encontra no homem, 

mas o homem se encontra na linguagem e fala no seio da linguagem – assim também 

acontece com toda palavra e com todo espírito. O espírito não está no Eu, mas entre 

o Eu e o Tu. Ele não é comparável ao sangue que circula em ti mas ao ar que respiras. 

O homem vive no espírito na medida em que pode responder a seu Tu. Ele é capaz 

disso quando entra na relação com todo o seu ser. Somente em virtude de seu poder 

de relação que o homem pode viver no espírito (2009, p. 65) (grifos nossos). 

 

Vemos, assim, o espírito como realização de uma relação autêntica e a linguagem, como 

expressão desse espírito. Cada vez que proferimos a palavra princípio Eu-Tu, podemos desvelar 

nosso espírito. A relação Eu-Tu tem o poder de desvelar nosso espírito, de atualizar o homem, 

de revelar a nossa face mais plena. Para Buber, é na esfera do entre que ocorre a atualização 

do homem; é nessa esfera que lhe é possível encontrar com seus próprios valores. Aqui, cabe 

uma ênfase: para o filósofo austríaco, podemos estabelecer relações autênticas entre homens, 

entes ou elementos da natureza. No posfácio do livro Eu e Tu, escrito quarenta anos após a 

primeira edição, Buber (2009) responderá à questão da diferença entre essas relações, mas não 



77 

deixará de apontar que, mesmo não existindo uma resposta uniforme sobre as diferenças 

existentes entre essas relações, elas não deixam de ser autênticas. O que achamos importante 

ressaltar sobre as relações autênticas é que elas são capazes de atualizar o homem, de colocá-

lo em contato com o que lhe é próprio. 

Dentro dessa perspectiva, vamos nos ater a algumas reflexões sobre as relações Eu-Tu 

e Eu-Isso. As Relações Eu-Tu são fugazes, mas deixam marcas atemporais em quem as 

vivenciou. Pela relação Eu-Tu se esvair rapidamente, o que encontramos com maior evidência 

são as relações Eu-Isso. Não importa que o Tu possa se tornar um Isso: “Quem diz Tu não 

possui coisa alguma, não possui nada. Ele permanece em relação” (BUBER, 2009, p. 44). 

Dentro do âmbito das relações Eu-Isso, existem, nelas, experiências que são aceitas e 

válidas para todos, bem como existem experiências que são aceitas apenas por alguns. Assim, 

BUBER nos diz que “O experimentador não participa do mundo: a experiência se realiza ‘nele’ 

e não entre ele e o mundo” (2009, p. 45). Pelo fato de a experiência se realizar no 

experimentador, e não entre ele o mundo, nota-se que a experiência pode assumir uma variedade 

de formas. “O mundo como experiência diz respeito à palavra-princípio Eu-Isso” (BUBER, 

2009, p. 45). Vale ressaltar que existem experiências que todos compartilham, como, por 

exemplo, o exercício da lógica (exemplo: todos chegam ao mesmo resultado quando somam 

dois mais dois) (RÖHR, 2013b). Buber diz que, a partir da relação Eu-Tu, não se chega a essa 

base comum, regular. Com isso, o filósofo do diálogo afirma que “[...] o homem não se 

aproxima do mundo somente através de experiências” (BUBER, 2009, p. 44). Pela lente 

buberiana, não se encontra uma característica humana que seja comum a todos os seres 

humanos. Para Buber, o que é comum a todos é a possibilidade de estabelecer uma relação Eu-

Tu. Assim, cada relação é singular ao ser humano. Cada pessoa tem o seu caminho particular, 

e, ao encontrar esse caminho, encontra-se com Deus51. Com isso, Buber evidencia o caminho 

particular de cada homem. Todos os caminhos são diferentes, mas ninguém está isento de 

estabelecer relações Eu-Tu, de desvelar seu caminho até Deus, até o Tu-Eterno. 

O que vale na relação Eu-Tu é o que se instala de imediato. Se a presença for medida 

pelo tempo cronológico, ela é passageira. Se for medida pela lógica do tempo eterno, a presença 

é mais rápida ainda; quando se dá conta, ela já passou; dessa forma, “A relação pode perdurar 

mesmo quando o homem a quem digo Tu não o percebe em sua experiência, pois o Tu é mais 

do que aquilo de que o Isso possa estar ciente” (BUBER, 2009, 48) (grifo nosso). Não é possível 

 

51 No livro “O caminho do homem segundo o ensinamento chassídico”, de Buber, o segundo ensinamento 

trata justamente desse modo singular de cada um encontrar Deus. 



78 

medir a relação Eu-Tu no tempo, porque, no momento em que ela está ocorrendo, o Eu está 

inteiramente disponível ao Tu e vice-versa. A presença corresponde à absoluta disponibilidade 

frente ao outro. Mesmo com o passar do tempo, a relação Eu-Tu continua presente, pois a 

memória dessa vivência é diferente da memória da experiência52 . Nesse sentido, BUBER 

elucida: “O Tu encontra-se comigo por graça; não é através de uma procura que é encontrado. 

Mas endereçar-lhe a palavra-princípio é um ato de meu ser, meu ato essencial” (2009, p. 49). 

Para Buber, o homem se esconde em conceitos e o que existe fora desses conceitos é 

tratado como menos importante. Ao se refugiar no mundo das ideias, o Eu não enxerga o Eu-

concreto, mas, sim, o Eu-individualizado. As pessoas se sentem muito bem quando vão 

propagar ideias, mas costumam se perder da concretude do ser humano. Nesses horizontes, 

BUBER pontua: 

O Eu da palavra-princípio Eu-Isso, o Eu, portanto, com o qual nenhum Tu está face-

a-face presente em pessoa, mas é cercado por uma multiplicidade de “conteúdos” tem 

só passado, e de forma alguma o presente. Em outras palavras, na medida em que o 

homem se satisfaz com as outras coisas que experiencia e utiliza, ele vive no passado 

e seu instante é privado de presença. Ele só tem diante de si objetos, e estes são fatos 

do passado (2009, p. 50) (grifos nossos). 

 

Ou seja, quem vive apenas proferindo a palavra princípio Eu-Isso, vive no passado; 

apreende um objeto, mas não vive o presente, não estabelece uma relação autêntica; como 

afirma BUBER, “O essencial é vivido na presença, as objetividades no passado” (2009, p. 50). 

Contudo, não é possível viver apenas no presente, o Eu-Isso traz ordenamento e organização 

que, em muitos casos, acomoda a existência dentro de uma regularidade que, geralmente, é 

muito desejada. Nessa direção, BUBER nos dirá que 

Não se pode viver unicamente no presente; ele poderia consumir alguém se não 

estivesse previsto que ele seria rápido e radicalmente superado. Pode-se, no entanto, 

viver unicamente no passado, é somente nele que uma existência pode ser realizada. 

Basta consagrar cada instante à experiência e à utilização que ele não se consumirá 

mais. E com toda a seriedade da verdade, ouça: o homem não pode viver sem o Isso, 

mas aquele que vive somente com o isso não é homem (2009, p. 63). 

 

 

52 Mais uma vez se faz necessário pedir para que o leitor desse texto resgate suas memórias mais ternas. 

Aqui deixamos registrado uma dessas nossas memórias. Quando iniciamos a presente pesquisa, éramos professora 

da Educação Infantil em uma Escola da Rede Municipal de Recife; a turma que acompanhávamos naquele ano já 

havia sido nossa no ano anterior. Tínhamos a prática de após o recreio pararmos por cinco a dez minutos, 

colocarmos uma música clássica, fazermos alguns exercícios de respiração e passarmos pelas crianças fazendo um 

carinho em suas cabeças. Isso já fazia parte de nossa rotina. Semanas antes de pedirmos nossa exoneração da rede, 

estávamos passando por momentos de muita tensão na escola e certa vez a direção, próximo ao horário da saída, 

havia nos chamado para nos dar um comunicado que considerávamos injusto. Ao voltarmos para a sala, 

empurramos abruptamente a porta; então, uma das crianças que estavam brincando veio até nós, nos olhou e disse 

“tia, coloca aquela musiquinha para a gente respirar”. Não temos como descrever o olhar da criança, mas naquele 

momento algo aconteceu, algo que nos acompanha até hoje. Grata, Miguel. 



79 

Nota-se, a partir dessa afirmação, que Buber esclarece, mais uma vez, a efemeridade da 

relação Eu-Tu e da impossibilidade de se viver apenas no presente; todavia, aquele que vive 

apenas na estabilidade do Eu-Isso não pode ser considerado homem, ou seja, nossa humanidade 

passa pela concretude da relação Eu-Tu. Em certo momento do livro Eu-Tu, BUBER chega a 

afirmar: “infeliz aquele que deixa de proferir a palavra-princípio, miserável, porém, aquele que 

em vez de fazê-lo diretamente utiliza um conceito ou um palavreado como se fosse o seu nome” 

(2009, p. 51); ou seja, infeliz quem nunca vivenciou o Eu-Tu, mas miserável quem o propaga 

de modo vazio, sem sentido. 

Dentro desses horizontes, Buber nos fala sobre o amor, o qual, para ele, nada tem a ver 

com o amor platônico, mas, sim, com o estar presente no mundo. O amor acontece 

concretamente no mundo e é independente dos sentimentos e emoções. Segundo BUBER, “os 

sentimentos, nós os possuímos, o amor acontece” (2009, p. 51). Ainda para BUBER, “O amor 

não está ligado ao Eu de tal modo que o Tu fosse considerado um conteúdo, um objeto: Ele se 

realiza, entre o Eu e Tu” (Ibid.); dessa forma, o amor não acontece numa relação Eu-Isso, ele 

só pode existir no fecundo entre de uma relação Eu-Tu. “Amar é responsabilidade de um Eu 

para um Tu” (BUBER, 2009, p. 52); nesse contexto, amar o inimigo não significa sentir 

simpatia, mas, sim, ser capaz de contribuir para que ele possa encontrar o que existe de mais 

próprio, mais pleno. Segundo BUBER, 

Amor é responsabilidade de um Eu para com um Tu: nisto consiste a igualdade 

daqueles que amam, igualdade que não pode consistir em um sentimento qualquer, 

igualdade que vai do menor ao maior do mais feliz e seguro, daquele cuja vida está 

encerrada na vida de um ser amado, até aquele crucificado durante sua vida na cruz 

do mundo por ter podido e ousado algo inacreditável: amar o homens (2009, p. 52) 

(grifo nosso). 

 

A partir da afirmação acima, vemos o exemplo de Jesus como alguém que simplesmente 

amou os homens, contribuiu para que os homens que encontrou em seu caminho encontrassem 

com seu Eu mais íntimo e profundo; posto que, como nos diz Buber (2009), existe uma secreta 

substância de alma em cada ser, o que nos aponta nossa responsabilidade de identificar o que 

podemos fazer para levar essa alma à sua plenitude. Temos a responsabilidade de ajudar as 

pessoas a serem mais plenas, mais idênticas com elas mesmas. Desse modo, nossa atuação deve 

contribuir para a completude do outro. A tarefa do outro é perceber o que falta em mim; com 

isso, não queremos dizer que vamos atuar para a concretização do desejo do outro, haja vista 

que nem sempre o que se deseja é algo que realmente nos possibilita esse encontro com nossa 

substância secreta. Os seres que amam estão fundamentalmente preocupados com a completude 

do outro, com a sua atualização; 



80 
Quem está na relação de uma atualidade, quer dizer, de um ser que não está 

unicamente nele nem unicamente fora dele. Toda atualidade é um agir do qual eu 

participo sem poder dele me apropriar. Onde não há participação não há atualidade. 

Onde há apropriação de si não há atualidade. A participação é tanto mais perfeita, 

quanto o contato do tu é mais imediato (BUBER, 2009, p. 80). 

 

Desse modo, podemos contribuir com a atualização do homem, ou seja, ajudá-lo no 

caminho de sua plenitude, mas nunca podemos obrigá-lo. Na minha presença, o Tu se sente 

inclinado a realizar o que lhe completa. Uma pessoa incoerente não vai provocar em outra 

pessoa a vontade de se completar. “Quando buscamos contribuir para a completude do outro 

devemos nos desvencilhar de emoções, até mesmo as positivas, pois do contrário isso pode 

gerar possessividade” (RÖHR, 2013b). Amor é um engajamento sem interesse para a realização 

da completude do Tu. Sobre a fugacidade do amor, da relação autêntica – Eu-Tu, BUBER 

afirma: 

A contemplação autêntica é breve; o ser natural que acaba de se revelar a mim no 

segredo da ação mútua, se torna um simples ponto de intersecção de vários ciclos de 

leis. E o próprio amor não pode permanecer na relação imediata; ele dura, mas numa 

alternância de atualidade e latência. O homem que agora mesmo era único e 

condicionado, não somente à mão, mas somente presente, que não podia ser 

experenciado mas somente tocado, torna-se de novo um Ele ou Ela, uma soma de 

qualidades, uma quantidade com forma. Agora eu posso, de novo extrair dele o 

colorido de seus cabelos, de sua voz ou de sua bondade; porém enquanto eu fizer isso, 

ele não é mais meu Tu ou não se transformou ainda novamente em meu Tu (2009, p. 

53). 

 

Desse modo, vemos que o amor, dentro dos horizontes buberianos, só existe no presente 

e “o presente puro não conhece nenhuma consciência temporal específica” (BUBER, 1985, p. 

46), ele não pode ser experienciado, caracterizado em sutilezas, posto que, se assim for feito, já 

estamos na esfera do Isso, mas não faz mal entrar nesta esfera do Isso, porque sempre contamos 

com a possibilidade de sermos tocados novamente e termos transformada a relação Eu-Isso em 

uma relação Eu-Tu, revelando o amor, o espírito. Como vemos, toda relação Eu-Tu é 

transformada numa relação Eu-Isso, e toda relação Eu-Isso tem a possibilidade de vir a se 

transformar na relação Eu-Tu. No entanto, existe um Tu que nunca pode ser transformado em 

Isso, que é o Tu eterno, Deus. Segundo FRIEDMAN, “O Tu eterno não se torna ‘Isso’ como os 

demais porque é realidade presente, o presente sempre renovado do encontro, eternamente Tu. 

É o vínculo do absoluto com o concreto e particular, não com o universal” (1993, p. 158) 

(tradução nossa); ou seja, o Tu eterno é presença constante; “Através de cada Tu individualizado 

a palavra-princípio invoca o Tu eterno” (BUBER, 2009, p. 87); em cada relação autêntica, o Tu 

eterno se concretiza. 



81 

Compreendendo a importância que tem essa noção do Tu eterno e da sua concretização 

nas relações autênticas e, consequentemente, o horizonte dialógico de Buber, vamos, no 

próximo subtópico, debruçar-nos sobre algumas reflexões sobre o Tu eterno. 

 

2.3.1.3 Tu Eterno 

Como é de se esperar, Buber não conceitua o Tu eterno; ele vai conduzindo seus 

interlocutores a desvelarem as faces de Deus na concretude. Desse modo, ele é enfático a dizer 

que não podemos falar sobre Deus, mas apenas falar com Deus (BUBER, 2007). Nessa direção, 

o texto que segue também buscou por essa aproximação e desvelamento do Tu eterno, o qual, 

algumas vezes, também é chamado por Buber como Tu inato ou Deus. 

Para início dessa nossa aproximação aos horizontes do Tu eterno buberiano, resgatamos 

a perspectiva dual do mundo abordada pelo filósofo: 

Tudo o que existe, ou confronta o homem, ou é para ele objeto passivo. É nessa 

dualidade da relação com o ente – encontro ou observação – que o ser humano se 

constrói. Não são duas formas de manifestação, e sim duas formas básicas de nosso 

coexistir com os seres. [...] O que aqui se torna manifesto é a dupla estrutura da própria 

existência humana: por serem ambas maneiras básicas de nossa coexistência com os 

seres, são elas as duas maneiras básicas de nossa existência em si: Eu-Tu e Eu-Algo53 

(BUBER, 2007, p. 44). 

 

Entender essa dualidade da existência se faz necessário para compreensão de que o 

homem que se encontra realmente com outro ente, ou seja, que estabelece com o outro uma 

relação autêntica, não é um objeto, não pode extrair dessa relação evidências racionais a respeito. 

Ele apenas é tocado “Quando se vive numa relação realiza-se, neste Tu encontrado, a presença 

do Tu Inato” (BUBER, 2009, p. 59). De uma forma mais detalhada, BUBER nos diz: 

[...] somente na relação Eu-Tu que podemos estar em relação com Deus, porque dele, 

em incondicional oposição com qualquer outro ser, nenhum aspecto de objeto pode 

ser atingido; também a visão não fornece nenhuma contemplação objetiva, e quem, 

após uma exposição da plena relação Eu-Tu, se esforça por fixar posteriormente uma 

imagem, este já se distanciou da contemplação (2007, p. 118). 

 

Assim, a cada relação autêntica que estabelecemos, estamos ante ao desvelamento do 

Tu Eterno; a relação Eu-Tu pode ser transformada em Eu-Isso, mas a relação com o Tu eterno 

é sempre relação, porque é presença, é a sempre a real possibilidade do encontro. 

Sem dúvida Deus é o “totalmente Outro”. Ele é porém o totalmente mesmo, o 

totalmente presente. Sem dúvida, ele é o “mysterium tremendum” cuja aparição nos 

subjuga, mas ele é também o mistério da evidência que me é mais próximo do que o 

meu próprio Eu. Na medida em que tu sondas a vida das coisas e a natureza da 

relatividade, chegas até o insolúvel; se negas a vida das coisas e da relatividade, 

deparas com o nada; se santificas a vida, encontras o Deus vivo (BUBER, 2009, p. 

90). 

 

53 Em algumas traduções, o Eu-Isso é traduzido como Eu-Algo. 



82 
 

Corroborando com a compreensão da afirmação acima, podemos dizer ainda que cada 

movimento do homem em direção ao que lhe é exigido pelo momento é uma possibilidade de 

santificar a vida, de encontrar Deus no mundo, de encontrar-se com o mistério, de se deixar ser 

tocado pelo mistério e, consequentemente, descobrir o que lhe é mais próprio, a sua substância 

secreta. 

Para BUBER, “Toda relação atual no mundo é exclusiva; o outro penetra nela e vinga a 

sua exclusão. Somente na relação com Deus a exclusividade e a inclusividade absolutas se unem 

numa unidade, onde tudo é englobado” (2009, p. 102), ou seja, se a relação atual se restringe 

ao ente que lhe chega, ao seu Tu54, a relação com Deus abarca tudo e se faz presente tanto nos 

momentos de atualidade, quanto nos momentos de latência. 

Nessa perspectiva de desvelamento do Tu Eterno, Buber (2009) nos diz, ainda, que, o 

homem precisa de Deus para existir e Deus precisa dele para realizar-se no mundo. Sendo assim, 

BUBER afirma que “o mundo não é um jogo divino; ele é um destino divino. O fato de que 

exista o mundo, que o homem, a pessoa humana exista, que eu e tu existamos tem um sentido 

divino” (2009, p. 92). O sentido divino de nossa existência, a realização de Deus no mundo não 

pode ser igual para todos os homens; dessa forma, Buber acredita que a revelação de Deus 

acontece para cada um de forma única. O que acontece naquele instante do encontro, da relação 

autêntica, BUBER chama de “revelação” e diz que “às vezes parece um sopro, às vezes parece 

uma luta, pouco importa: acontece” (2004, p. 124). 

Mas como isso acontece? Isso é um mistério, “a verdade é que recebemos algo que não 

possuíamos antes e o recebemos de tal modo que sabemos que isto nos foi dado” (Ibid, p. 121). 

Ao homem, cabe viver a presença na hora do encontro com o Tu, aceitar sua fugacidade e 

inteireza. Assim, BUBER pontua que 

Aquilo diante do que vivemos, aquilo no que vivemos, a partir do qual e para o qual 

vivemos, o mistério, permaneceu como antes. Ele se tornou presente e se nos revelou 

em sua presença como a salvação; nós o “reconhecemos” sem, no entanto, termos dele 

conhecimento que diminuísse ou atenuasse para nós o seu caráter misterioso. Nós nos 

aproximamos de Deus mas não adiantamos na decifragem, no desvelamento do Ser 

(2004, p. 125). 

 

Desse modo, percebemos que aquilo que aconteceu no entre da relação autêntica nos 

convida a sermos outros, nos chama ao encontro com nossa humanidade, com nossa existência, 

com o nosso caminho. A esse convite, o homem responde através da fé (VON ZUBEN, 2017). 

 

54 “O seu Tu é destacado, posto à parte, o único existente diante de nós. Ele enche o horizonte, não como se 

nada mais existisse, mas tudo o mais vive na sua luz. Enquanto dura a presença da relação sua amplidão universal 

é incontestável” (BUBER, 2009, p. 89). 



83 

Não temos como transferir a ninguém o que aconteceu conosco; o que vivenciamos é 

particularmente nosso. Vale ressaltar, mais uma vez, que esse acontecimento se dá rapidamente, 

de forma inconstante e repentinamente. 

O homem, então, dentro do seu mundo “organizado”, quer a continuidade do que 

vivenciou naqueles instantes ternos de encontro. BUBER chega a afirmar que 

O homem aspira possuir Deus; ele aspira por uma continuidade da posse de Deus no 

espaço e no tempo. Ele não se contenta com a inefável confirmação do sentido, ele 

quer vê-la difundida como um contínuo, sem interrupção espaço-temporal que lhe 

forneça uma segurança a sua vida, em cada ponto, em cada momento (2004, p. 126). 

 

Nesse movimento do homem de apreensão de Deus, ele passa a se tornar um objeto de 

fé; Deus, então, se torna um “Isso no qual se crê” (BUBER, 2004, p. 126) e, assim, se esvai 

Deus enquanto presença para se “formar” um Deus enquanto conteúdo determinado e 

determinante de modos de serví-lo. Enfatizamos que Deus, enquanto conteúdo, é um Isso dentre 

tantos outros. Em um dos seus últimos livros, intitulado “Os dois tipos de fé”, Buber vai refletir 

sobre os dois tipos de fé que considera, realmente, como fé e não como conteúdo. Não é nossa 

intenção falar, nesse momento, sobre esses dois tipos de fé55, mas achamos válido enfatizar que, 

dentre eles, existe um que Buber diz, abertamente, que procura vivenciar, que é o tipo de fé que 

se baseia na confiança. Nesse tipo de fé, o homem confia que pode se encontrar na presença de 

Deus. Assim, pensamos que esse tipo de fé é vivenciado a partir da resposta do homem ao 

mundo, através da palavra-princípio Eu-Tu. A fé vivenciada por Buber não é algo imposto, é 

um confiar genuíno na possibilidade do encontro com Deus, em toda sua simplicidade e 

inteireza; encontro este que se dá de forma única para cada um, o que implica em um 

distanciamento em relação às perspectivas dogmáticas da fé. 

Antes de falarmos sobre o que significa dogma para Buber, ressaltamos duas noções 

importantes, em seu pensamento, que nos ajudam a nos aproximar ainda mais ao ressoar do Tu 

Eterno na vida humana. Dessa forma, passamos à busca por compreender o significado de 

destino e liberdade para o filósofo do diálogo: 

Destino e liberdade juraram fidelidade mútua. Somente o homem que atualiza a 

liberdade encontra o destino. Quando eu descubro a ação que me requer, é aí, nesse 

movimento de minha liberdade que se me revela o mistério. Mas o mistério se revela 

a mim não só quando não posso realizar esta ação como eu pretendia, mas também 

até na própria resistência. Àquele que se esquece de toda causalidade e toma a decisão 

do fundo do seu ser, àquele que se despoja dos bens e da vestimenta para se apresentar 

despido diante da Face, a este homem livre, o destino aparece como réplica de sua 

liberdade. Ele não é o seu limite mas o complemento; liberdade e destino unem-se 

mutuamente para dar sentido; e neste sentido o destino, até há pouco olhar severo 

suaviza-se como se fosse a própria graça (BUBER, 2009, p. 74). 

 

 

55 Faremos um maior estudo sobre esse assunto no capítulo 8, tópico 8.1. 



84 

Vemos, em Buber, um destino que não é uma mera fatalidade aprisionadora da liberdade 

humana, mas, muito pelo contrário, é encontrando-se com o destino, entendendo este como o 

encontro com a substância secreta que habita cada homem de modo particular, que nos 

encontramos com a liberdade. Ou seja, somos tão livres quanto mais próximos de nós mesmos 

nos tornamos, quanto mais realizamos Deus no mundo, quanto mais estabelecemos relações 

autênticas, quanto mais amamos. Desse modo, não podemos falar em liberdade dentro de um 

isolamento, a liberdade nasce do seio de relações autênticas. 

Ao entendermos um pouco sobre o destino e liberdade para Buber, voltamos a falar 

sobre sua crítica em relação aos dogmas introjetados nas sociedades ao longo da história da 

humanidade, os quais, conforme o filósofo austríaco, são tratados erroneamente como destino: 

O dogma do decurso progressivo. É a abdicação do homem face ao crescimento do 

mundo do Isso. Assim, o nome do destino será mal empregado; assim atribuir-se a ele 

o nome de destino será um erro, pois, o destino não é uma campânula voltada sobre o 

mundo dos homens; ninguém o encontra, senão aquele que parte da liberdade. O 

dogma do curso inelutável das coisas não deixa, porém, lugar à liberdade, nem para a 

revelação mais concreta, aquela cuja força serena modifica a face da terra; a 

conversão56. Este dogma desconhece o homem que pode vencer a luta universal pela 

conversão; aquele que rompe, pela conversão, as amarras dos impulsos de utilização. 

[...] O dogma do decurso não te deixa no tabuleiro senão uma opção; observares as 

regras ou te retirares; aquele, porém, que realiza a conversão derruba todas as peças. 

Este dogma te permite, em todo caso, submeteres tua vida ao determinismo e, 

“permaneceres livre” na alma. Aquele, porém, que realiza a conversão considera esta 

liberdade como a mais vergonhosa servidão (BUBER, 2009, p. 76). 

 

Os dogmas, sejam eles de qual tipo for, são vistos pelas lentes buberianas como formas 

de aprisionamento dos homens a determinismos que os deixam encapsulados em existências 

vazias, em que o Isso é o eixo central de suas vidas. Desse modo, conforme a perspectiva 

buberiana, a liberdade não tem lugar dentro dos dogmas e até mesmo o processo de conversão 

do homem se torna difícil quando o mesmo se encontra envolvido pelas amarras dogmáticas, 

visto que “a conversão consiste em reconhecer novamente o centro e a ele voltar-se novamente” 

(BUBER, 2009, p. 103). Se o homem encontra-se fechado em seus dogmas, ele deixa de se 

abrir ao que lhe chega, de acolher o convite a dizer as palavras-princípio Eu-Tu e, assim, de 

encontrar-se com Deus57. 

 

56 Segundo VON ZUBEN APUD BUBER, “a conversão engaja o homem na total concretude de sua 

existência” (2004, p. 148). [...] Naturalmente, Buber se coloca na tradição judaica quando acentua fortemente a 

imediatez da relação dialógica com Deus. Há uma diferença clara entre a doutrina cristã da conversão, que é uma 

adesão ao Cristo, e a doutrina judaica para o qual o homem pode converter-se a qualquer momento e ser aceito por 

Deus, sem necessidade de mediação. 

57 Buber em seu livro “Fragmentos autobiográficos” irá falar do momento em que ocorre sua conversão, 

que é quando deixa de viver a religião a partir do êxtase místico e passa a compreender a religião enquanto presença 

no momento presente. 



85 

A partir do que foi exposto, ressaltamos que esse modo tão particular de desvelamento 

do Tu Eterno, por Buber, deve-se, dentre outras coisas, a uma vivência em sua juventude que 

quase o fez suicidar-se, que foi a de pensar sobre a finitude e a infinitude do espaço-tempo58. 

Após passar por essa vivência, Buber começou “[...] a vislumbrar que o eterno existe, que é 

algo muito diferente do infinito, pois também é muito diferente do finito e que, no entanto, pode 

haver uma comunicação entre o homem que sou e o eterno” (BUBER, 1985, p. 40). Essa 

comunicação entre o Homem e o Tu Eterno é real e colore de vida as tessituras de sua existência, 

visto que existir é estar dentro de uma autêntica relação e, nesses momentos fugazes, encontra-

se com o que existe de eterno. 

 

2.3.1.4 Relação Eclipsada e a Possibilidade Sempre Presente de Estabelecer Relações 

Autênticas 

“[...] Faze com que ele sinta que Tua mão está 

dada à dele, faze com que ele sinta que a morte 

não existe porque na verdade já estamos na 

eternidade, faze com que ele sinta que amar é não 

morrer, que a entrega de si mesmo não significa a 

morte, faze com que ele sinta uma alegria modesta 

e diária, faze com que ele não Te indague demais, 

porque a resposta seria tão misteriosa quanto a 

pergunta, faze com que ele se lembre de que 

também não há explicação porque um filho quer o 

beijo de sua mãe e no entanto ele quer e no entanto 

o beijo é perfeito, faze com que ele receba o mundo 

sem medo, pois para esse mundo incompreensível 

nós fomos criados e nós mesmos também 

incompreensíveis, então é que há uma conexão 

entre esse mistério do mundo e o nosso, mas essa 

conexão não é clara para nós enquanto quisermos 

entende-la, abençoa-o para que ele viva com 

alegria o pão que come, o sono que ele dorme, faze 

com que ele tenha caridade por si mesmo, pois 

senão não poderá sentir que Deus o amou, faze 

com que ele perca o pudor de desejar que na hora 

da sua morte ele tenha uma mão humana para 

apertar a sua, amém”. 

(Clarice Lispector) 

 

No presente subtópico, procuramos refletir sobre a perspectiva ontológica buberiana, do 

homem enquanto ser relacional, e seu ressoar na vida do homem moderno. Buber (1985, p. 

 

58 No capítulo nove, tópico 9.7, detalharemos esse momento da vida de Buber. 



86 

136), em seu livro “O que é o homem?”, coloca-nos que a crise que homem moderno vivencia 

é, antes de tudo, uma crise de confiança; crise de confiança na possibilidade de relações 

autênticas, na possibilidade de encontrar-se com o que há de mais humano em nós, na 

possibilidade desse encontro com o Tu eterno. Em suas argumentações sobre a crise do homem, 

BUBER contestará veementemente a perspectiva de Freud, na qual o homem doente que vive 

entre o recalque e a sublimação é o ser homem; assim, o filósofo do diálogo nos dirá: 

O significado central que no sistema de Freud corresponde ao recalque e à sublimação 

é o resultado da análise de um estado patológico e é válido para tal estado; as 

categorias são psicológicas, mas seu poder preponderante é um poder psicopatológico. 

É verdade que se poderia demonstrar que, no entanto, o seu significado vale não só 

para o nosso tempo, mas também para outros que lhe estão relacionados, 

nomeadamente, para tempos que apresentam uma patologia semelhante, para tempos 

de crise como o nosso, mas não conheço na história nenhuma crise tão profunda e 

ampla como a nossa, daí a importância maior que hoje corresponde a essas categorias. 

Se tentássemos resumir nossa crise em uma fórmula, poderíamos chamá-la de crise 

de confiança (BUBER, 1985, p. 136). 

 

Buber deixa claro que as categorias que Freud utiliza para compreender a crise de 

humanidade do homem não devem ser generalizadas e que essa patologia do homem não pode 

ser encarada como a natureza humana, posto que, se assim o fizermos, “Enquanto continuarmos 

a imaginar que esse doente é o homem, o homem normal, o homem em geral, não haverá como 

aliviá-lo” (Buber, 1985, p. 139); assim, não poderemos cuidar desse homem em sua inteireza e 

ajudá-lo no seu reencontro com sua humanidade. 

Sabemos que Buber, ao apontar a crise de confiança como a crise do homem moderno, 

fala a partir de um momento histórico específico, a vivência de duas Guerra Mundiais. Todavia, 

acreditamos que essa crise que abatia o homem naquele dado momento histórico ainda se faz 

presente e, talvez, com maior intensidade, nos dias atuais. Desse modo, insistimos em refletir 

sobre essa crise de confiança, sinalizada por Buber, porque acreditamos que ela nos inspira a 

pensar sobre a nossa atual crise de humanidade e pensarmos caminhos para superá-la. Conforme 

BUBER, 

Já vimos como há momentos na história em que o ser humano goza de segurança no 

cosmos com momentos de insegurança, mas neste último ainda existe, quase sempre, 

uma segurança social, sentindo-se carregada por uma pequena comunidade orgânica 

que vive em uma comunidade real; a confiança que reina dentro desta comunidade, 

ela compensa a insegurança cósmica, fornece coesão e segurança. Onde reina a 

confiança, muitas vezes o homem tem que acomodar seus desejos aos mandatos da 

comunidade, mas ele não é forçado a reprimi-los a tal ponto que essa repressão adquira 

um significado dominante em sua vida; esses desejos combinam-se de várias maneiras 

com as necessidades da comunidade, cuja expressão são seus mandatos. Claro, para 

que essa fusão realmente aconteça é necessário que dentro da comunidade todos 

vivam realmente tudo, deixe reinar nela, portanto, uma confiança não imposta ou 

imaginada, mas genuinamente elementar. Quando a comunidade orgânica está se 

desintegrando por dentro e a desconfiança se torna o tom fundamental da vida, é então 

que a repressão adquire valor preponderante (1985, p. 136-137). 



87 
 

Com toda certeza, nosso momento histórico não é a de uma segurança no cosmos e nem 

tão pouco fazemos parte de uma comunidade real. Desse modo, nos chama atenção o que Buber 

fala sobre o pertencimento do homem a uma comunidade real, em que os desejos particulares 

deste homem coincidem com as necessidades da comunidade. Pertencemos a um tempo que, 

como diria Buber, a comunidade encontra-se desintegrada e o que resta é uma desconfiança 

entre os homens e uma repressão aos seus impulsos, os quais voltam-se para lógicas 

individualistas ou para o benefício de grupos específicos. Desse modo, vivemos, sim, em uma 

crise de confiança, como Buber havia constatado em seu tempo; no entanto, assim como o 

filósofo do diálogo, “Insistimos em fazer parte de uma ‘raça’ sonhadora que se volta com 

tenacidade, para os possíveis concretos que habitam os horizontes [...]” (MORAIS, 2003, p. 

13); e, em concordância com Buber, acreditamos que essa crise do homem tenha a possibilidade 

de ser ultrapassada a partir de uma nova comunidade, uma comunidade real. Nesse momento, 

achamos importante ressaltar as considerações feitas por DASCAL e ZIMMERMANN APUD 

BUBER sobre essa perspectiva de Buber: 

Uma comunidade real é uma associação orgânica de personalidades, mas uma 

personalidade somente pode ser “definida por seu relacionamento com o Outro”, 

dentro de uma comunidade. Uma personalidade é assim orientada para o próximo, 

sendo inerentemente antiegoísta, e constituindo-se na verdade na única entidade 

inteiramente capaz de assumir a responsabilidade por suas ações. Um “individuo”, 

pelo contrário, é dono de uma mera liberdade, i.e., da ausência de direção e função, 

como “partícula” viva do coração de um embrião que Buber observara através de um 

microscópio. As “massas” são agregados amorfos de tais “indivíduos”, e deixam 

pouco lugar, ou mesmo nenhum, ao desenvolvimento e à verdadeira preservação de 

genuínas personalidades. A experiência de Buber com o que estava acontecendo nas 

ruas das cidades alemã, com o surgimento do nazismo, não é alheia às suas reflexões 

sobre o tema, o que o faz tentar chegar a conclusões práticas a partir de sua análise 

teórica. Porém, provavelmente ainda sob influência de uma experiência de juventude 

reportada nos “Elementos do Inter-humano”, Buber proclama a sua crença na 

possibilidade de que mesmo no seio de uma coisa tão amorfa e destruidora de 

personalidades como as massas, a comunidade pode surgir, desde que o homem 

“encare as massas com devoção”, levando em consideração “seriamente” o fato de 

que elas são também, no fim das contas, compostas por homens vivos. Aqui 

detectamos não tanto um otimismo ingênuo e uma eventual cegueira às desastrosas 

potencialidades do nazismo, mas sim o eco de uma convicção muito anterior: a crença 

na existência de comunidade de “homens que nunca se viram dantes”, que pode vir a 

existir como resultado da revelação de um olhar inesperado (1987, p. 29-30). 

 

Dentro dessas linhas, uma comunidade real, ou uma nova comunidade, é possível a 

partir do momento em que os homens, mesmo que desconhecidos, possam se olhar e entrar em 

uma relação autêntica, possam atualizar-se, sejam capazes de amar, possam descobrir o sentido 

divino de suas existências a partir de cada encontro, possam realizar Deus no mundo. Para que 

essa comunidade nova surja, não são necessários vínculos sanguíneos ou proximidade espacial, 



88 

basta que o homem esteja presente em seu cotidiano, se responsabilizando por suas ações, posto 

que 

A verdadeira responsabilidade é sempre responsabilidade diante do outro. A autêntica 

responsabilidade repousa sempre sobre a realidade do Eu e Tu [...]. Responsabilidade 

da última realidade humana, Responsabilidade do hic et nunc, do aqui e agora. Este é 

o último ponto que, na realidade, podemos atingir. Tudo o mais é pessoal, tudo o mais 

cada homem individualmente deve decidir por si próprio e é uma questão de tempo, 

dependendo de sua situação, de seu talento, de suas possibilidades, de seu lugar, de 

seu momento. Porém, ele deve decidir nesta responsabilidade, o que significa que o 

homem se torna consciente de sua parte na realização do reino, consciente de sua 

contribuição na realização da comunidade de criação (BUBER, 1987, p. 79). 

 

Sendo assim, Buber deixa nítido que o homem que pode sair das amarras das massas é 

o homem que encara sua responsabilidade diante do outro, que encara a responsabilidade de 

contribuir para a realização mais íntima do outro, que encara a responsabilidade de ser parte na 

realização de uma comunidade em que o Tu eterno se faz presente. Não vamos dizer que é fácil 

realizar Deus no mundo e, assim, contribuir para o surgimento de uma nova comunidade, haja 

vista que, como sabemos, enfrentamos uma crise de confiança ou, como também diria BUBER, 

passamos por um momento em que o “eclipse da luz de celeste, eclipse de Deus é, com efeito, 

o que caracteriza o momento do mundo em que vivemos” (2007, p. 25). Contudo, como também 

afirma BUBER, “Que o sol se eclipse é um fato que ocorre entre ele e o nosso olho, não dentro 

deste” (Ibid.), ou seja, por mais que estejamos vivendo sob uma penumbra, sem enxergamos 

com nitidez a luz, mesmo assim a luz não deixa de existir, Deus não deixa de estar presente, 

presente na possibilidade de, de repente, encontrarmo-nos com nosso Eu a partir de um olhar 

de um Tu, de encontrarmos com o Tu eterno que estava em latência. É dentro desses horizontes 

que pedimos emprestado a prece de Clarice Lispector (1999, p. 32), a qual está contida na 

epígrafe desse subtópico, e fazemos dela a nossa própria prece, na intenção de que através dela, 

talvez, possamos exprimir que, mesmo durante o eclipse de Deus, é possível encontrarmo-nos 

com as fagulhas do Tu eterno no mundo. 

É num olhar, numa mão estendida, numa palavra, numa oração que podemos encontrar 

com Deus, encontrar com o que nos é mais próprio; mas a grande sutileza do pensamento 

buberiano é dizer que a ação do homem só se encontra com seu sentido divino no seio de uma 

relação autêntica, quando dirige o par de palavras-princípio Eu-Tu. Dentro dessas tessituras, 

Buber nos fala do entre das relações autênticas, nos fala do inter-humano, do dialógico: 

A vida humana toca o Absoluto graças ao seu caráter dialógico, pois apesar de sua 

singularidade, o homem, mesmo que mergulhe no próprio fundo, jamais encontrará 

um ser que se apoie inteiramente em si mesmo e, assim, toque o Absoluto; o homem 

não pode se tornar inteiramente homem por meio de seu relacionamento consigo 

mesmo, mas por meio de seu relacionamento com o outro “ele mesmo” (BUBER, 

1985, p. 93) (grifo nosso). 



89 
 

A partir de tudo o que foi exposto, podemos dizer ainda que, se insistimos em trazer essa 

perspectiva de Buber sobre o ser ontológico do homem – o ser que só existe em face às relações 

que estabelece – é porque, ao nosso ver, nosso caminho de pesquisa, nossa metodologia não 

poderia ser apartada da aproximação dessa realidade. Assim, esse horizonte relacional do 

homem iluminou nosso caminho metodológico e nos possibilitou enxergarmos o fenômeno 

estudado sob sua luz. 

 

2.4 ESBOÇOS DE UMA METODOLOGIA HERMENÊUTICA-FENOMENOLÓGICA-

MULTIDIMENSIONAL-RELACIONAL 

 

Após a apresentação de cada feixe de luz59 que iluminou o caminho de nossa pesquisa, 

gostaríamos de pontuar algumas intersecções entre esses feixes de luz e seus desdobramentos 

para o nosso estudo. Não temos o intuito de esgotar as interligações existentes entre essas 

perspectivas, e, assim como Leão (2018), pensamos que seja importante a realização de uma 

pesquisa que se volte para essas interligações com o devido aprofundamento. Sendo assim, o 

que por ora apresentamos são apenas os esboços de uma perspectiva metodológica que 

acreditamos ser importante para pesquisas do campo educacional que tenham as sutilezas da 

existência humana como fenômeno estudado. 

Feitas as considerações acima, podemos dizer que a hermenêutica, a fenomenologia, a 

multidimensionalidade e a perspectiva relacional buberiana estão interligadas, entre outras 

coisas, por seus horizontes de abertura ao concreto, ao mundo, ao homem. Tais perspectivas 

não limitam o nosso olhar para o fenômeno, querendo apreendê-lo em sua totalidade; elas 

sabem que os passos dados em direção à compreensão de um fenômeno sempre são 

aproximações e nunca poderão ser cristalizados e/ou tornados verdades universais. Assim, a 

presente metodologia nos faz entender que há sempre mais sentidos; que nossas estruturas 

compreensivas não estão apartadas do mundo, nem tão pouco das relações que estabelecemos; 

que toda e qualquer realidade/ser/fenômeno possui, em sua constituição, múltiplas dimensões; 

e que os pesquisadores que estudam estes fenômenos também possuem múltiplas dimensões. 

Com isso, a presente metodologia entende que os pesquisadores devem realizar um esforço 

 

59 Os feixes de luz de nossa pesquisa são: a hermenêutica, a fenomenologia, a teoria da 

multidimensionalidade de Röhr e a perspectiva relacional buberiana. 



90 

compreensivo no sentido de deixar que as múltiplas dimensões lhes falem durante esse processo 

de aproximação ao fenômeno estudado. 

No contexto da presente metodologia, o homem-pesquisador não é um homem que 

encara sua existência como um conglomerado de ações arbitrárias, sem referências, mas, sim, 

um homem que sabe que existem vários sentidos e que aceita se abrir para eles em busca do seu 

sentido mais pleno, do seu caminho mais próprio, o qual não se encontra dentro de um 

isolamento, mas dentro das relações que estabelece. Esse é o homem-pesquisador visto a partir 

da lente hermenêutica-fenomenológica-multidimensional-relacional. É a partir desse 

entendimento proposto pela lente metodológica em foco que o homem-pesquisador é exigido a 

olhar o fenômeno estudado a partir de vários horizontes, e, acima de tudo, a buscar vivenciar, 

com todo o seu ser, esse movimento de procura de sentido, o qual não se limita apenas ao seu 

estudo, uma vez que abrange toda a sua existência. 

Desse modo, a metodologia hermenêutica-fenomenológica-multidimensional-

relacional nos exigiu uma aproximação às múltiplas tessituras que formaram os fenômenos 

estudados. Na prática, nosso caminho de pesquisa buscou uma aproximação respeitosa e 

cautelosa aos fenômenos estudados, haja vista que sabíamos que, por mais que nos 

aproximássemos deles, nunca os captaríamos em suas inteirezas. 

Tendo em vista essa base compreensiva, buscamos, enquanto homens-pesquisadores, 

não nos limitarmos às nossas pré-compreensões e deixarmos que as várias faces dos fenômenos 

se mostrassem a nós a partir de cada giro hermenêutico, de cada horizonte que se iluminava. 

Dessa forma, como pesquisadores, realizamos as junções de vários pontos, tecendo linhas entre 

horizontes para que, quem sabe, numa noite iluminada, se formassem, diante de nós, 

constelações de sentidos sobre os fenômenos estudados. 

Assim sendo, ter o caminho iluminado pela perspectiva hermenêutica-fenomenológica-

multidimensional-relacional foi um desafio, posto que foi exigido de nós uma abertura 

constante ao que nos chegava – fossem eles textos, situações ou pessoas. Foi exigido, para além 

de nossa dimensão racional, uma aproximação às nossas dimensões mais sutis. Não podemos 

dizer que tal caminho foi fácil, mas podemos afirmar que ele nos formou para além da pesquisa 

científica; ele nos formou para a vida. 

Foi a partir da interligação entre os feixes de luz desses horizontes que nossa pesquisa 

foi sendo tecida. Acreditar ou não nesse caminho e no que ele desvelou é, em última instância, 

um ato de fé. Isso porque não temos como provar o quanto nos tocaram os textos lidos; não 

temos como provar as relações estabelecidas com as pessoas, situações e seres que estiveram 



91 

presentes ao longo do estudo; não temos como provar nossas intuições, nossas convicções 

profundas; enfim, não temos como comprovar os valores ético-humanos e metafísicos que 

foram suscitados. Porém, mesmo diante de tais obstáculos, enfatizamos que existe, no interior 

de cada um, a possibilidade de reconhecer e acreditar nesses desvelamentos da sutileza humana 

que aconteceram e que acontecem ao longo do processo de pesquisa. Chamamos de fé esse 

acreditar no que existe de mais humano e essa busca por vivenciar tal humanidade. 

Sendo assim, nossa metodologia iluminou nosso caminho de compreensão em relação 

ao fenômeno da fé e seu ressoar para a formação humana; mas, ao mesmo tempo, nossa 

metodologia também se viu colorida por uma fé que se constituiu como elo entre quem somos, 

nossa humanidade, nosso agir ético e nosso comprometimento com o que nos foi exigido pela 

concretude do processo de pesquisa. 

  



92 

3 TRACEJOS INICIAIS DE UMA FORMAÇÃO HUMANA CONFORME O 

PENSAMENTO BUBERIANO 

 

Como já havíamos pontuado em capítulos anteriores, quando pensamos em Educação, 

estamos falando em formação humana. Inspirados no pensamento de Ferdinand Röhr, 

concebemos a formação humana como processo que visa contribuir para o desenvolvimento da 

integralidade do homem, ou seja, para o desenvolvimento de suas múltiplas dimensões humanas, 

inclusive a mais sutil delas, a dimensão espiritual. Falamos também que a dimensão espiritual 

é importante para nosso estudo porque nela estão contidos os valores propriamente humanos. 

Salientamos também que Buber não fala da dimensão espiritual, mas fala de espírito, o que, de 

um modo geral, podemos compreender que é o impulso humano de ligação ao outro, é o impulso 

que busca estabelecer uma relação Eu-Tu – essência relacional. Assim, entendemos que, quando 

estamos dentro de uma relação Eu-Tu, estamos deixando falar nosso espírito, estamos nos 

abrindo para a nossa dimensão espiritual, a qual abriga os valores propriamente humanos60. 

Compreender essas noções se faz importante porque acreditamos que a fé própria se encontra 

diretamente ligada à dimensão espiritual (Röhr), ao espírito (Buber). 

Observamos que essas afirmações acima contém um pequeno, mas importante, diálogo 

entre Buber e Röhr, pois entendemos que esse espírito e essa dimensão espiritual, embora sejam 

caracterizados pelos teóricos de formas diferentes, abrigam, em seu âmago, algo em comum, 

que são os valores únicos de cada indivíduo61. Nessa mesma direção, podemos dizer que, se em 

Röhr temos a formação humana dentro de uma perspectiva de contribuição para o 

desenvolvimento da integralidade do ser humano, em Buber vislumbramos a formação humana 

enquanto fortalecedora da inteireza do homem. Dessa forma, temos outra linha de convergência 

entre esses dois pensadores a colorir nossas perspectivas educacionais. 

Vale atentarmos também que, no presente capítulo, refletiremos a formação humana a 

partir das linhas tecidas por Buber; contudo, Röhr não deixa de nos acompanhar, mesmo que 

de forma indireta, nessa incursão, posto que o caminho de formação de nossas convicções 

 

60 Segundo SIDEKUM, “Buber não faz, especificamente, uma filosofia dos valores, mas coloca em grande 

evidência certos valores que vigoram no mundo da relação dia-pessoal [...]. Hão de se destacar os valores 

importantes, na filosofia do diálogo: a relação intersubjetiva, a linguagem, a liberdade, a fidelidade, a vida 

comunitária, o Tu eterno e o Amor” (1979, p. 90-91). 

61 Não tivemos condições de relacionar os pensamentos de Röhr e de Buber com a profundidade necessária. 

Porém, acreditamos que se faz necessário um trabalho que aprofunde a interligação entre os pensamentos de Buber 

e de Röhr, posto que compreender seus pontos de convergência e de divergência trará mais um horizonte propulsor 

de Vida para o âmbito educacional. 



93 

pedagógicas é perpassado pelos seus ensinamentos. Assim, não temos a pretensão de excluí-lo 

desse nosso processo de aproximação aos delineamentos de uma formação humana buberiana. 

Para Buber, a formação humana acontece diante da tensão entre forças dicotômicas que 

estão presentes na concretude. De um lado, estão as forças atualizadoras, as quais proporcionam 

ao homem o encontro com o que lhe é mais próprio; do outro, estão as forças contrárias, as 

quais impedem que esse encontro aconteça. Assim, o papel do educador, segundo Buber, é o de 

fortalecer a atuação das forças atualizadoras no caminho de seus educandos e o de combater as 

forças contrárias62. 

Antes mesmo de nos atermos aos horizontes buberianos sobre a formação humana, 

acreditamos ser necessário falar mais detalhadamente sobre o entre de uma relação Eu-Tu, 

esfera denominada por Buber de inter-humano, visto que, como nos diz VON ZUBEN, “A 

palavra endereçada e respondida por força de um ‘entre’ se mostra diá-logo e funda o inter-

humano, como encontro dialógico entre seres humanos” (2008, p. 96) (grifos do autor). Assim, 

não podemos falar sobre a formação humana na perspectiva buberiana se não desvelarmos as 

sutilezas que fundam esse inter-humano. Como essa esfera é fundamental para a compreensão 

da filosofia e da noção educacional de Martin Buber, entendemos que era importante nos 

aproximarmos e aprofundarmos nossa compreensão sobre os elementos elencados por este 

filósofo em seu ensaio intitulado “Elementos do Inter-humano”, o qual consta em seu livro “Do 

Diálogo e do Dialógico”. Assim sendo, os subtópicos que seguem são oriundos diretamente das 

reflexões trazidas por Buber no referido ensaio. 

Nesse sentido, dividimos o presente tópico em três subtópicos, a saber: a) aproximação 

aos elementos do inter-humano, o qual possui um subtópico intitulado “Acontecimentos entre 

os homens: fenômenos sociais x fenômenos inter-humanos”; b) elementos do inter-humano, o 

qual se subdivide em cinco subtópicos: “Duas espécies de existência: Ser x Parecer”, “Tornar-

se presente: a tomada de conhecimento íntimo do outro”, “O dom humano que nos torna mais 

próximos do nosso próximo: a fantasia do real”, “Pressupostos do inter-humano” e a 

“Conversação genuína: fecundidade do encontro humano”; c) a ontologia do inter-humano e a 

formação humana: breves desvelamentos. 

 

3.1 APROXIMAÇÃO AOS ELEMENTOS DO INTER-HUMANO 

 

62 Para um maior aprofundamento dessa questão, ver Leão (2018). Em seu estudo, esse pesquisador analisa 

cada um dos seis ensinamentos contidos no livro “O caminho do homem segundo o ensinamento chassídico”, 

depreendendo quais as forças atualizadoras e as forças contrárias estavam contidas em cada um destes. Desse 

movimento, o pesquisador derivou contribuições para a formação humana. 



94 

 

3.1.1 Acontecimentos Entre os Homens: fenômenos sociais X fenômenos inter-humanos 

A reflexão filosófica sobre o ser humano exige de nós um posicionamento ante os 

acontecimentos que se dão entre estes seres: serão esses acontecimentos vistos a partir de um 

prisma social ou de um prisma inter-humano? Para a discussão de sua filosofia dialógica, Buber 

distingue essas duas esferas, situando o social como uma experiência delimitada pela existência 

de um grupo, de um coletivo; e o inter-humano como uma “dimensão particular de nossa 

existência” (BUBER, 2014, p. 136), onde o pano de fundo da coletividade dá lugar ao encontro 

entre as singularidades. 

Essa distinção é percebida quando Buber explora as definições de fenômenos sociais e 

de fenômenos inter-humanos. Por fenômenos sociais, esse autor entende que podemos falar 

deles 

sempre que a coexistência de uma multiplicidade de homens, o vínculo que os une 

um-ao-outro, tem como consequência experiências e reações em comum. Mas este 

vínculo significa apenas que todas as existências individuais são delimitadas por uma 

existência de grupo e nela contidas; ele não significa que entre um e outro membro do 

grupo exista qualquer espécie de relação pessoal (BUBER, 2014, p. 136). 

  

Os fenômenos sociais referem-se a uma vivência de grupo, a um elo experienciado a 

partir da existência do grupo, o que não implica numa relação efetiva entre os membros deste. 

Sobre isso, BUBER afirma que “em nenhum caso o pertencer a um grupo implica por si só uma 

relação essencial entre um membro do grupo e outro” (2014, p. 136). 

Já a esfera do inter-humano refere-se ao espaço entre os seres que se posicionam 

autenticamente um em relação ao outro. É relativa ao encontro que se dá entre duas ou mais 

pessoas, situadas num determinado espaço de tempo, em que cada uma delas se torna consciente 

da outra, de tal forma que, precisamente por isso, assuma para com a outra um comportamento; 

que não a considere e não a trate como seu objeto, mas como seu parceiro num acontecimento 

da vida (BUBER, 2014). BUBER fala sobre essa esfera: 

[...] por esfera do inter-humano entendo apenas os acontecimentos atuais entre homens, 

dêem-se em mutualidade ou sejam de tal natureza que, completando-se, possam 

atingir diretamente a mutualidade; pois a participação dos dois parceiros é, por 

princípio, indispensável. A esfera do inter-humano é aquela do face a face, do um-ao-

outro; é o seu desdobramento que chamamos de dialógico (2014, p. 138). 

 

Assim, Buber nos provoca e, ao mesmo tempo, nos convida a pensarmos sobre a 

complexidade dessa esfera particular de nossa existência: o inter-humano. Ele nos conduz 

através das particularidades dessa esfera, elucidando o homem, a sociedade e o mundo a partir 

desse horizonte dialógico. 



95 

 

3.2 ELEMENTOS DO INTER-HUMANO 

 

3.2.1 Duas formas de Existência Humana: ser x parecer 

Adentrando na reflexão sobre os elementos da esfera do inter-humano, Buber faz uma 

distinção fundamental entre dois tipos de existência humana. Segundo o filósofo, nossa 

existência se guia a partir de duas vertentes: uma vida a partir do que somos, do Ser, ou uma 

vida a partir da imagem que desejamos mostrar ao outro, da aparência. Esses dois tipos se 

apresentam em nós de forma misturada (BUBER, 2014), pois não se trata de uma polarização 

entre pessoas que se guiam exclusivamente pelo Ser ou pelo parecer. BUBER nos diz que 

deve ter havido poucos homens inteiramente independentes da impressão que 

causavam nos outros, mas provavelmente será difícil encontrar alguém que se guie 

exclusivamente pela impressão causada. Temos que nos contentar em distinguir entre 

os homens aquele cujo comportamento essencial é predominantemente de uma ou de 

outra espécie (2014, p. 142). 

 

A importância da esfera do inter-humano também é situada na diferenciação entre o Ser 

e o parecer: “Esta diferença manifesta-se naturalmente com maior vigor no âmbito do inter-

humano, isto é, nas relações dos homens entre si” (BUBER, 2014, p. 142). 

Segundo Buber, o homem que vive conforme o seu ser, “olha para o outro precisamente 

como se olha para alguém com quem se mantém relações pessoais; é um olhar ‘espontâneo’, 

‘sem reservas’[...] não é influenciado por qualquer pensamento sobre a imagem que pode ou 

deve despertar no outro” (Idem). Essa forma de viver revela a autenticidade do Ser, a busca pela 

coerência que guia os passos na perspectiva de um conhecer a si mesmo de forma profunda. 

Por outro lado, o homem que vive conforme as aparências, ou que “parece” ser 

determinada pessoa aos olhos do outro, preocupa-se apenas com a imagem que gerou para o 

outro, abdicando de sua autenticidade. BUBER nos diz que o que importa para esse homem “é 

a imagem que sua aparência produz no outro” (2014, p. 142). 

Nesse ponto, é importante diferenciar esse tipo de aparência da “aparência genuína” 

(BUBER, Idem), na qual alguém imita aquele que admira, vivenciando, assim, um pouco da 

facticidade dessa pessoa. Essa “imitação genuína” (Idem) não é uma simulação, não é falsa, 

não é originada em uma mentira, mas representa parte de sua condição natural. Buber resume 

essa aparência genuína através da seguinte frase: “deixa-me, pois, parecer até eu ser” (Idem). 

Tendo em vista essa discussão sobre a importância de sermos autênticos em nossa 

existência, em buscarmos a verdade em nós mesmos, Buber explica que o sentido da palavra 

verdade, no campo do inter-humano, significa que os homens se comunicam 



96 
um-com-o-outro tal como são. [...] importa unicamente que ele não permita que entre 

ele e o outro se introduza sub-repticiamente alguma aparência. [...] É a autenticidade 

do inter-humano que importa; onde ela não existe, o humano também não pode ser 

autêntico (BUBER, 2014, p. 143). 

 

A ausência dessa verdade, dessa autenticidade do Ser, é um fator que contribui para a 

relativização das relações humanas. Buber chega a dizer que a crise do homem é, na verdade, a 

crise do “Entre”; ou seja, é a crise que se instala a partir da ausência dessas relações autênticas. 

Assim, o autor defende a recuperação do sentido da realização do ser-homem, o qual “só pode 

dar-se através da retidão da alma no seu caminhar, através de uma grande honestidade que não 

é mais afetada por nenhuma aparência, já que ela venceu a simulação” (BUBER, Idem). 

Buber, então, nos revela um pressuposto para a compreensão do inter-humano: a 

realização humana está atrelada à autenticidade, à retidão da alma no seu caminhar, à 

honestidade consigo mesmo, o caminho do ser o que se é. Ele chega a chamar de covardia o 

fato de cedermos à vida guiada a partir da impressão causada, enquanto a resistência a esse tipo 

de vida é tida como a verdadeira coragem do homem (BUBER, 2014). 

É falso, porém, pensar que é imutável a natureza do homem que vive da aparência que 

causa nos outros: “Ela é falsa; a fachada é enganosa; o homem, enquanto homem, pode ser 

redimido” (BUBER, 2014, p. 144). Não há, portanto, um fatalismo em relação à condição 

humana; muito pelo contrário, todos podemos encontrar o caminho de nossa autenticidade e 

caminharmos através da retidão de nossa alma. 

 

3.2.2 Tornar-se Presente: a tomada de conhecimento íntimo do outro 

No presente subtópico, refletimos sobre o momento específico da interação entre as 

pessoas, no qual temos a oportunidade de vivenciar autenticamente as relações humanas que 

estabelecemos. Como vimos no subtópico anterior, é importante que, nessa relação, a aparência 

não se interponha entre o nosso ser e o ser de nosso próximo; isso contribui com a retidão de 

nossa caminhada e com a nossa realização humana. 

Sendo assim, Buber problematiza a interação entre duas pessoas através da conversação. 

Para ele, o que comumente chamamos de conversação não é mais que palavreado: “Em geral 

os homens não falam realmente um-ao-outro mas, cada um, embora esteja voltado para o outro, 

fala na verdade a uma instância fictícia, cuja existência se reduz ao fato de escutá-lo” (BUBER, 

2014, p. 145). 

Esse é o palavreado para Buber: a troca de palavras entre pessoas que não se dirigem ao 

outro, não falam uma-para-a-outra, mas, sim, falam a uma instância fictícia. Soltar palavras a 



97 

um ouvido que escuta é considerar o outro como um mero objeto, é tirar-lhe a condição de ser 

um ser existencial e atribuir-lhe uma função objetiva relativa às necessidades de quem fala. 

Deriva dessa concepção a característica do “funesto fatalismo do homem moderno” 

(BUBER, 2014, p. 146), termo que significa, para Buber, considerar que a existência do outro 

só diz respeito a ele mesmo, bem como considerar que estamos isolados em nossa existência 

interior e que o próximo, na verdade, é um ser distante. Esse tipo de pensamento foi criticado 

por Buber, que identificou no pensamento do filósofo existencialista Jean-Paul Sartre, a noção 

de que a existência humana pode ser compreendida como uma condenação ao isolamento. Sobre 

Sartre, BUBER comenta: 

Ele considera os muros entre os parceiros de uma conversação como simplesmente 

intransponíveis; para ele, o destino inevitável do homem é que ele só tenha a ver 

diretamente consigo mesmo e com os seus próprios assuntos; a existência interior do 

outro diz respeito a ele e não a mim; não existe e não pode existir contato direto com 

o outro (2014, p. 146). 

 

Esse isolamento intransponível do homem moderno, suscitado em Sartre, fere um dos 

principais pressupostos da filosofia dialógica de Buber: a natureza imutável do homem como 

propriamente dialógica/relacional, capaz de realizar seu potencial a partir do estabelecimento 

de conexões profundas entre esse ser e seu próximo. Para Buber, a esfera do inter-humano faz 

parte da nossa natureza imutável, a qual se vê degenerada por esse suposto isolamento. BUBER 

sente a urgência em relatar esse desvio e convoca aqueles que acreditam na capacidade humana 

de estabelecer relações profundas: 

Quem reconhece realmente quão longe a nossa geração se transviou da verdadeira 

liberdade, da livre generosidade do Eu e Tu, deve, por força do caráter de missão de 

todo grande conhecimento deste gênero, exercer ele próprio – mesmo que seja o único 

na terra a fazê-lo – o contato direto e a este não abdicar, até que os escarnecedores se 

assustem e percebam na voz deste homem a voz de sua própria nostalgia reprimida 

(2014, p. 146). 

 

É com esse espírito que Buber fala sobre a conversação genuína, detalhando esse 

fenômeno humano no qual a reciprocidade se torna linguagem (BUBER, Idem). A 

reciprocidade, então, necessita de sensibilidade em perceber e considerar o outro com o qual 

entramos em diálogo e de disposição para nos colocarmos inteiros nesse diálogo. 

Sobre essa sensibilidade em perceber e considerar o outro como um ser único, Buber 

nos diz que é necessário tomarmos conhecimento íntimo dele. Em suas palavras, o filósofo 

austríaco nos diz que o principal pressuposto para o surgimento de uma conversação genuína é 

que “cada um veja seu parceiro como este homem, como precisamente este homem é. Eu tomo 

conhecimento íntimo dele, tomo conhecimento íntimo do fato que ele é outro [...], desta maneira 

determinada, única, que lhe é própria” (BUBER, 2014, p. 146). Tomar conhecimento íntimo de 



98 

um ser, portanto, se torna uma categoria muito importante para compreendermos a esfera do 

inter-humano, pois implica o vivenciar a totalidade do outro, sem abstrações, sem observações 

analíticas; vivenciar toda a sua concretude (BUBER, 2014). 

Nesse caminho de tomar conhecimento íntimo do outro, precisamos considerar que os 

seres humanos constituem categoria diferente dos demais seres. Assim, Buber nos indica a 

especificidade humana que precisa ser considerada quando empreendemos a tarefa de tomar 

conhecimento íntimo de um ser humano: 

o homem só pode ser compreendido realmente do ponto de vista do dom do espírito 

que entre todas as coisas e seres só a ele pertence, o espírito como fazendo parte 

decisiva da vida pessoal do homem, isto é, o espírito que determina a pessoa. Tomar 

conhecimento íntimo de um homem significa então, principalmente, perceber sua 

totalidade enquanto pessoa determinada pelo espírito, perceber o centro dinâmico 

que imprime o perceptível signo da unicidade e toda a sua manifestação, ação e atitude. 

[...] o conhecimento íntimo só se torna possível quando me coloco de uma forma 

elementar em relação com o outro, portanto quando ele se torna presença para mim. 

É por isso que designo a tomada de conhecimento íntimo neste sentido especial como 

o tornar-se presente da pessoa (BUBER, 2014, p. 147) (grifos nossos). 

 

Esse tornar-se presente da pessoa, portanto, implica num duplo movimento, pois, ao 

mesmo tempo em que nos colocamos de forma elementar em relação ao outro, 

disponibilizando-nos, também nos encaminhamos à aproximação ao centro dinâmico de sua 

essência, ou seja, do seu espírito. 

Devemos dedicar nosso ser a esse encontro inter-humano, abrindo-nos à complexidade 

que esse Entre exige de nós; só assim podemos experienciar o momento presente, sem 

abstrações ou reduções; só assim podemos nos aproximar da complexidade do outro, 

percebendo sua totalidade, unidade e unicidade. 

Buber aponta que a percepção do homem como um ser concreto, único e integral foi 

prejudicada na modernidade, pois entre homem e homem predomina um “olhar analítico, 

redutor e dedutivo” (BUBER, 2014, p. 147). Analítico porque trata da totalidade do ser como 

composta e desmembrável; redutor porque tenta reduzir a multiplicidade do ser a estruturas 

inteligíveis; e dedutivo porque acredita poder enquadrar a origem do homem, o destino e o 

princípio dinâmico e central da individualidade a partir de uma fórmula geral. É importante 

enfatizar que essa crítica de Buber não descredencia o método analítico nas ciências humanas, 

mas apenas evidencia que tal método apresenta limites de observação. 

Dada a impossibilidade em perceber o ser humano em sua totalidade através do método 

analítico, permanece na atmosfera do texto de Buber uma inquietação sobre o que pode 

contribuir para a tomada de conhecimento íntimo de nosso próximo. Perceber a totalidade da 

pessoa enquanto ser determinado pelo espírito é uma tarefa, no mínimo, desafiadora. Porém, 



99 

Buber nos indica um caminho: alguns o chamam de intuição, mas, devido à ambiguidade dessa 

palavra, Buber (2014) prefere o termo fantasia do real. 

 

3.2.3 O Dom Humano que nos Aproxima do Nosso Próximo: a fantasia do real 

Separamos um subtópico específico para a fantasia do real por acreditarmos que ele é 

relevante para a compreensão do inter-humano. Como seres humanos, não temos como 

estabelecer uma relação espontânea de reciprocidade, de diálogo com outra pessoa, sem nos 

aproximarmos do que lhe é mais próprio. Transcrevemos um trecho da fala de Buber que denota 

a importância desse dom, que habita em nós, para a concretização dessas relações inter-humanas 

e para o nosso tornar-se presente onde quer que estejamos. Vejamos a sua fala: 

Se queremos ao mesmo tempo nos dedicar com atenção aos assuntos do presente e 

preparar com lucidez os de amanhã, então devemos desenvolver em nós mesmos e 

nas gerações que nos seguirão um dom que vive na interioridade do homem como 

uma Cinderela predestinada a ser princesa. Alguns chamam o dom de intuição, mas 

este não é um conceito totalmente sem ambiguidade. Eu preferiria o nome de fantasia 

do real, pois na sua essência este dom não é mais um olhar para o outro; é um penetrar 

no outro que reivindica o movimento mais intensivo do meu ser, à maneira de toda a 

fantasia verdadeira, só que aqui o campo de minha ação não é o todo-possível, mas a 

pessoa real e singular que vem ao meu encontro, que eu posso tentar tornar presente 

para mim, assim mesmo e não de outra forma, na sua totalidade, sua unidade e 

unicidade, e no seu centro dinâmico que realiza tudo isto sempre de novo (BUBER, 

2014, p. 148). 

 

Buber faz questão de enfatizar que essa percepção só pode ocorrer em uma parceria viva, 

ou seja, em uma situação na qual tenhamos nos disponibilizado vitalmente ao encontro e que o 

outro também o tenha. A importância desse dom, nessa parceria, revela-se na abertura de nossa 

mente, na abertura dos sentidos mais sutis para a percepção do centro dinâmico do outro. Não 

adianta forçarmos, pois, como BUBER diz: “Sem dúvida, esta minha atitude básica pode 

permanecer sem resposta e a dialógica pode morrer em germe. Mas, se a mutualidade é 

conseguida, o inter-humano desabrocha na conversação genuína” (Idem). 

 

3.2.4 Pressupostos do Inter-Humano 

Para a compreensão dos pressupostos do inter-humano, precisamos ter em mente a 

ontologia do inter-humano e a natureza imutável deste ser. Segundo BUBER, o primeiro 

pressuposto do inter-humano é que o homem é “antropologicamente existente não no seu 

isolamento, mas na sua integridade da relação entre homem e homem: é somente a 

reciprocidade da ação que possibilita a compreensão adequada da natureza humana” (2014, p. 

152). Portanto, não podemos pensar o homem apenas em seu isolamento, em sua individuação. 



100 

Tendo em vista a relevância dessa relação entre homem e homem para a compreensão 

da natureza humana, é necessário refletirmos sobre o segundo pressuposto do inter-humano, 

que afirma que a aparência não deve intervir “perniciosamente na relação entre um ser pessoal 

e um outro ser pessoal; é outrossim necessário, como foi também mostrado, que cada um tenha 

o outro em mente e que o torne presente no seu ser pessoal” (BUBER, 2014, p. 152). A 

autenticidade das singularidades é fundamental para a fecundidade desse encontro, bem como 

o esforço para tornar-se presente. 

O terceiro pressuposto básico do inter-humano se refere à importância da não imposição 

de si mesmo por parte dos parceiros. Não é na imposição de si que temos a oportunidade de 

vivenciar o verdadeiro encontro inter-humano; mas, sim, é no propiciar, aos entes que podem 

vir a ser, a abertura a seus valores próprios. 

A cada homem deve ser inerente o destino de alcançar o ser-homem da maneira que lhe 

for própria. Porém, não podemos nos perder na noção única da individuação. É preciso ter em 

mente as funções peculiares de cada ser nas relações inter-humanas e suas repercussões no 

mundo. É preciso ter em mente a obra da criação, concretizada neste Entre, como o sentido 

maior de nossa existência (perspectiva relacional buberiana). 

Não é o ser-próprio como tal que é o essencial em última instância, mas o fato que o 

sentido da criação da existência humana se completa, vez após vez, como ser-próprio. 

É a função de abertura entre os homens, é o auxílio ao vir a ser do homem enquanto 

ser-próprio, é a assistência mútua na realização do ser-próprio da natureza humana 

conforme a criação, é isto que leva o inter-humano à sua verdadeira altura. É somente 

quando há dois homens, dos quais cada um, ao ter o outro em mente, tem em mente 

ao mesmo tempo a coisa elevada que a este é destinada e que serve ao cumprimento 

do seu destino, sem querer impor ao outro algo da sua própria realização, é somente 

aí que se manifesta de uma forma encarnada toda a glória dinâmica do ser do homem 

(BUBER, 2014, p. 152). 

 

Assim, acreditamos que Buber tenha nos apresentado o pano de fundo de toda a sua 

filosofia dialógica: é justamente essa glória dinâmica do ser do homem, manifestada a partir de 

um encontro verdadeiramente humano, onde os seres têm, recíproca e espontaneamente, o outro 

em mente, bem como aquilo que lhe é destinado e que serve ao cumprimento de seu destino, 

sem imporem ao outro algo que é próprio de sua realização. 

 

3.2.5 Conversação Genuína: a fecundidade do encontro humano 

Tendo refletido sobre os elementos do inter-humano e identificado que, a partir deles, 

vemos manifestada a glória dinâmica do ser do homem, resta-nos especificar um momento 

intenso do inter-humano: a conversação genuína. Buber destaca esse tema no último tópico 

temático de seu ensaio, antes de suas observações posteriores. 



101 

Nessa parte de seu ensaio, o filósofo austríaco aponta alguns elementos imprescindíveis 

à conversação genuína e reflete sobre sua importância em relação ao desenvolvimento humano. 

Buber nos diz que, em uma conversação genuína, é necessário voltarmos para o nosso parceiro 

com todo o nosso ser, numa verdade total, pois “todo aquele que fala tem aqui em mente o 

parceiro ou os parceiros para quem se volta enquanto existência própria de pessoa” (BUBER, 

2014, p. 153). Não podemos concebê-lo como um objeto a ser analisado ou uma instância 

fictícia que apenas nos ouve. 

Nesse sentido, devemos ter em mente nosso parceiro, exercendo o tornar-se presente na 

medida em que for possível. “Os sentidos que fazem a experiência e a fantasia do real que 

completa os resultados por eles encontrados atuam em conjunto, para que o outro se torne 

presente como pessoa total e única, como precisamente a pessoa que ele é” (BUBER, 2014, p. 

153-154). Portanto, devemos nos dedicar existencialmente a esse encontro, ao nosso parceiro, 

de forma a tornarmo-nos presente e percebermos o centro dinâmico de sua existência. 

Por isso é importante que cada um de nós traga a si mesmo para a conversação genuína; 

que cada um de nós esteja pronto para dizer o que verdadeiramente tenha em mente sobre o 

objeto da conversação. Para Buber, isso significa que, em cada ocasião, o indivíduo deve fazer 

“a contribuição do seu espírito, sem redução e sem desvio. [...] aquilo que tenho a dizer em cada 

ocasião já tem em mim o caráter daquilo que quer ser dito, e eu não devo detê-lo, não devo retê-

lo dentro de mim” (BUBER, 2014, p. 154). O importante é não nos esquivarmos daquilo que 

quer ser dito, que se faz urgente em ser dito. Não é necessário, no entanto, que os envolvidos 

numa conversação genuína sejam obrigados a falar. Falar por falar, lembra-nos Buber, é apenas 

palavreado, e não conversação genuína. 

Por fim, achamos essencial refletirmos sobre a fecundidade dessa conversação genuína. 

Destacamos um trecho da fala de Buber que enfatiza a importância dessa conversação genuína 

enquanto elemento inter-humano que fecunda o desenvolvimento do Ser-próprio do homem: 

Mas onde a conversação se realiza em sua essência, entre parceiros que 

verdadeiramente voltaram-se um-para-o-outro, que se expressam com franqueza e que 

estão livres de toda vontade de parecer, produz-se uma memorável e comum 

fecundidade que não é encontrada em nenhum outro lugar. A palavra nasce 

substancialmente, vez após vez, entre homens que, nas suas profundidades, são 

captados e abertos pela dinâmica de um elementar estar-juntos. O inter-humano 

propicia aqui uma abertura àquilo que de outra maneira permanece fechado 

(BUBER, 2014, p. 155) (grifos nossos). 

 

Novamente, Buber nos apresenta à fundamental importância desse Entre, desse estar-

juntos para a constituição do Ser-próprio dos indivíduos. O inter-humano propicia, através da 



102 

conversação genuína, a abertura à nossa natureza mais profunda; que, de outra forma, não nos 

poderia ser revelada. 

Como nos afirma Buber, somos seres em processo de atualização. Esta noção nos 

permite refletir também sobre a importância da Educação no processo de formação desse 

indivíduo humano, que é destinado ao Ser-próprio e responsável por uma tarefa que só ele pode 

cumprir. Portanto, o processo de atualização desses indivíduos se dá através da influência de 

um outro ser que já é63, que através de sua maneira de ser e de pensar propicia a esses indivíduos 

abertura às suas naturezas originárias. Falamos aqui da influência do educador. 

Mais importante do que refletirmos sobre processos educacionais globais ou filosofias 

que pretendem solucionar os problemas do mundo, a filosofia dialógica de Buber, apresentada 

aqui, lega-nos a urgência de nos lançarmos nas relações humanas que se nos apresentam. É 

importante que nos aproximemos de nossa natureza mais íntima, que nos conheçamos melhor 

e que estejamos atentos ao que nos é demandado em nosso campo de ação, a realidade presente. 

É importante, também, que não nos percamos nem nos caminhos do individualismo, perdendo 

de vista o caráter de realização de nossa especial tarefa do Ser, que surge a partir da esfera inter-

humana; nem nos caminhos do coletivismo, despersonalizando as singularidades e desprezando 

as contribuições dessa diversidade ao mundo. 

Para nós, essas reflexões buberianas contribuem para pensarmos o ser humano a partir 

de um prisma mais humano e mais fraterno. Assim, não caminhamos apenas na rota de um 

individualismo fragmentado ou de um coletivismo massificante. Buber nos possibilita pensar 

sobre esse caminho do meio, sobre esse espaço que nos circunda diariamente, que se nos 

apresenta como um eterno potencial de nossa criação: a elevação da condição humana à sua 

verdadeira altura, da realização do Ser-próprio na perspectiva inter-relacional, dialógica, inter-

humana. A Educação, nesse sentido, também é vista dentro de uma perspectiva propriamente 

humana; o que se constitui, para nós, como uma possível ruptura à lógica moderna de 

fragmentação do ser. 

 

3.3 A ONTOLOGIA DO INTER-HUMANO E A FORMAÇÃO HUMANA: BREVES 

DESVELAMENTOS 

 

 

63 Dizer que existe um ser que “já é” não significa dizer que esse ser está pronto e acabado, mas que ele já 

tem identificado o seu caminho e se esforça cotidianamente para a assunção deste. 



103 

Ao longo dessas reflexões, vimos os elementos que compõem o inter-humano pensado 

por Buber. Vimos a importância de buscarmos ser quem somos; de buscarmos nossa 

autenticidade; de buscarmos estabelecer conversações genuínas; de tomarmos conhecimento 

íntimo de nosso próximo; de nos tornarmos presentes; de desenvolvermos o dom interior da 

fantasia do real. Dentro desse contexto, Buber faz questão de ressaltar alguns impedimentos ao 

crescimento do inter-humano. Ele já havia mencionado dois deles: a aparência que nos invade 

e a dificuldade de percepção em relação ao outro. Dessa vez, porém, ele alerta para algo mais 

perigoso: “Temos agora diante de nós um terceiro fator, mais óbvio que os outros dois e, nesta 

hora crítica, mais poderoso e mais perigoso que nunca” (BUBER, 2014, p. 149); Buber fala da 

imposição de si aos outros. 

Ao longo do ensaio “Elementos do Inter-Humano”, o filósofo austríaco distingue duas 

maneiras básicas de influenciar os homens no seu modo de pensar e na sua forma de viver: uma 

foi denominada de imposição, a qual se caracteriza pela imposição de um modelo de pensar e 

de ser; a outra foi denominada de abertura, a qual se caracteriza quando um ente que já deu 

alguns passos a mais em seu caminho de desenvolvimento humano busca a abertura de outro 

ente para que este encontre seu caminho próprio e possa percorrê-lo ao longo de sua jornada 

(BUBER, 2014). 

A imposição que Buber apresenta é aquela na qual “a pessoa quer se impor a si própria, 

impor sua opinião e atitude de tal forma que o outro pense que o resultado psíquico da ação é 

seu próprio entendimento, apenas liberado por aquela influência” (BUBER, 2014, p. 149). Esse 

é o perigo alertado por Buber, pois o resultado dessa imposição é a crença de que o pensamento 

dos indivíduos que foram influenciados é próprio de cada um deles, apenas libertado por aquele 

ente que os influenciou. Essa influência foi desenvolvida com mais intensidade na propaganda. 

A abertura, por sua vez, é apresentada como “uma possibilidade dentre outras 

possibilidades” (BUBER, 2014, p. 150), na qual um ente que já encontrou seu caminho e já o 

percorre de forma comprometida crê em uma verdade e crê no fato de que essa verdade também 

habita o interior do outro: essa verdade é que cada indivíduo tem um caminho próprio que 

somente ele pode descobrir e trilhar (BUBER, 2014). A influência da abertura, portanto, 

concretiza-se na abertura desse outro ente a essa verdade que habita em todos os seres. Essa 

influência se desenvolveu mais no campo da Educação, e constitui, para Buber, argumento 

importante para pensarmos a natureza e o desenvolvimento do ser humano. 

Achamos pertinente realizar uma pequena pausa na apresentação dessas duas formas de 

influenciar o modo de pensar e o jeito de ser dos seres humanos para desvelarmos a concepção 



104 

buberiana sobre o homem. Isso se faz necessário para entendermos melhor a esfera do inter-

humano, bem como para aprofundarmos as reflexões sobre o presente tópico. A visão que Buber 

tem do ser humano que conhece sua natureza profunda, o Ser-próprio, é apresentada a partir da 

reflexão sobre a figura e o papel do educador, representante da abertura. 

Em sua argumentação sobre o educador que tem em mente, BUBER nos diz que é aquele 

que vive num mundo de indivíduos, “do qual uma determinada parte está constantemente 

confiada à sua guarda” (2014, p. 150). O educador, portanto, é visto como pessoa responsável 

pelo incentivo e pela busca da abertura do outro à sua natureza mais íntima, ao seu jeito próprio 

de ser, denotando a importância do papel educativo na formação dos indivíduos. 

Buber vai além e diz que esse educador “reconhece cada um destes indivíduos como 

apto a se tornar uma pessoa única, singular e portadora de uma especial tarefa do Ser que ela, 

somente ela pode cumprir” (BUBER, 2014, p. 150). Retomamos, nesse ponto, a reflexão 

buberiana sobre nossa natureza imutável para estabelecermos uma relação entre esta natureza e 

a especial tarefa do Ser: nossa especial tarefa do Ser, ontologicamente falando, é encontrada 

por nós a partir de nossa capacidade de estabelecermos conexões profundas com nossos 

próximos, pois é justamente nesse encontro inter-humano que nossa especial tarefa nos é 

revelada. 

Buber (2014) complementa esse raciocínio dizendo que a natureza humana somente 

pode ser compreendida a partir das relações autênticas que estabelecemos; afinal, o homem é 

um ser ontologicamente relacional. Revela-se, então, a ontologia do inter-humano: a busca do 

que nos é originário, de nossa natureza mais profunda, conduz-nos ao encontro com o nosso 

próximo, ao lugar entre-um-e-outro, ao lócus do inter-humano, no qual realizamos nossa 

humanidade64. 

O perigo ou o êxito desse encontro humano vai depender da forma pela qual um homem 

que já tem algumas de suas verdades desveladas influencia um outro que ainda não vivenciou 

o desvelamento de suas verdades. A imposição, portanto, nos desvia do curso de nossa natureza 

singular; a abertura, porém, nos aproxima dela. Imposição e abertura, desse modo, “são 

processos entre homens, estados de fato antropológicos que apontam para uma ontologia, 

justamente a ontologia do inter-humano” (BUBER, 2014, p. 151). 

 

64 Buber detalha sua concepção de homem, de mundo e da realização humana em seu livro “O caminho do 

homem segundo o ensinamento chassídico”; obra fundamental à compreensão dessa ontologia do inter-humano. 



105 

Essa pausa argumentativa para explicar a visão buberiana do homem e de sua natureza 

imutável é fundamental para compararmos imposição e abertura à luz da ontologia do inter-

humano, apontando a importância da Educação nesse processo. 

De uma forma geral, podemos dizer que, para Buber, o propagandista, representante da 

imposição, não se interessa pela singularidade dos indivíduos. Não é seu objetivo incentivar as 

naturezas únicas que pertencem a cada um dos seres com os quais entra em contato. O que 

interessa, antes de tudo, é o seu interesse final; as características individuais “são para ele 

significativas somente na medida em que pode delas tirar proveito e conseguir a adesão do outro 

para os seus objetivos e para isto ele tem que chegar a conhecê-las [...] aquilo que é individual 

é antes um estorvo” (BUBER, 2014, p. 150). 

Já o educador, para Buber (2014), tem consciência de que vive num mundo de 

indivíduos portadores de essências e de tarefas singulares, únicas. Esse educador pensado por 

Buber também acredita que sua própria verdade habita o outro como uma possibilidade, e não 

como uma verdade inexorável a ser assumida. Isso é importante por não restringir o objetivo 

educativo à adesão a essa verdade, mas, sim, expandi-lo à busca pelas verdades próprias de seus 

educandos e pela coexistência de diferentes singularidades. 

O esforço do propagandista é o da coação dos indivíduos à adesão de sua ideologia; não 

através da força, mas através de uma forma sutil (BUBER, 2014). Porém, essa influência 

representa uma forma de manipulação, uma vez que não está baseada numa adesão consciente. 

Dentro dessa perspectiva o propagandista fomenta as forças contrárias, ou seja, ele desvirtua o 

educando de encontrar com seu caminho próprio. Infelizmente existem pessoas incumbidas 

pela educação de outras que atuam como propagandistas, tornando-se, assim, 

pseudoeducadores. 

O esforço de um verdadeiro educador, segundo Buber, parte da premissa que o ser 

humano se encontra num processo de atualização, no qual forças atualizadoras influenciam o 

desenvolvimento daquilo que lhe é próprio. A ação desse educador, portanto, constitui-se nesse 

auxílio a estas forças atualizadoras, posto que, em cada indivíduo, o certo está instalado de 

maneira singular, única. O educador pode e deve, a partir de sua própria maneira de ser, 

proporcionar a seus educandos a abertura ao que lhes é certo, às suas maneiras próprias de ser 

(BUBER, 2014). 

Buber nos diz que aquele que impõe seu jeito de pensar e de ser aos outros, no fundo, 

não acredita na sua própria causa/verdade, pois “não confia na possibilidade de que ela atinja 

seu efeito por suas próprias forças, sem os métodos que ele usa, cujos símbolos são o alto-



106 

falante e o anúncio luminoso” (BUBER, 2014, p. 151). É por isso que sua causa precisa sempre 

de mais e mais adeptos, para reforçar a noção de que ela é verdadeira. 

O educador, por outro lado, tanto acredita na verdade que habita em seu interior, que a 

ela dedica sua existência, independente da efetividade de sua ação: esse é o caráter educativo 

que Buber nos convida a refletir desde o início de seu texto. 

Essa verdade que o educador traz consigo, por sua vez, está atrelada à esfera do inter-

humano, do encontro com outros seres também singulares. Então, é no inter-humano que o 

educador toma conhecimento íntimo de seus educandos e os sensibiliza, no sentido de uma 

abertura às suas verdades próprias. Nas palavras de BUBER, 

O educador que propicia a abertura crê na força primitiva que se espalhou e se espelha 

em todos os seres humanos para crescer dentro de cada um, tornando-se uma figura 

particular; ele tem fé que este crescimento só necessite em cada momento do auxílio 

prestado nos encontros, auxílio que também ele é chamado a dar (2014, p. 151) 

(grifos nossos). 

 

É assim que Buber concebe a ação educativa, a postura do educador e o papel que este 

tem no desenvolvimento humano de seus educandos, atuando como um fortalecedor das forças 

atualizadoras. A educação, portanto, assume uma relação intrínseca com a realização humana, 

com este devir do homem enquanto ser único e singular. Essa preocupação de Buber com o Ser-

próprio é, no íntimo, uma preocupação com o próprio mundo, pois no cerne de sua reflexão vê 

o Ser-próprio e sua especial tarefa do Ser como fundamentais à realização da criação humana. 

Desse modo, pensar a formação humana a partir dos horizontes buberianos é saber que 

o educador possui uma grande responsabilidade nesse processo e que seu papel é o de fortalecer 

as forças atualizadoras e combater as forças contrárias. 

O esforço compreensivo que realizamos ao longo desse tópico é apenas um pequeno 

raio de luz sobre o pensamento educacional buberiano. Ressaltamos que outros raios de luz 

serão irradiados a partir da nossa segunda revisão da literatura, unindo-se, nessa perspectiva, 

para iluminar um horizonte em que a formação humana se veja colorida por uma fé própria. 

  



107 

4 AS POSIÇÕES SOBRE A FÉ ENCONTRADAS NOS DICIONÁRIOS 

 

Dentro da perspectiva de ampliarmos nossos horizontes sobre o conceito de fé, 

procuramos nos dicionários de Língua Portuguesa, de Filosofia e de Teologia o significado do 

termo. Vale ressaltar que embora nosso olhar sobre esse conceito almejava encontrar definições 

de fé que desvelassem uma fé própria, mantínhamo-nos abertos e atentos aos demais conceitos 

que surgiam. 

Segue abaixo a descrição dos passos dados na pesquisa nos dicionários e do que nos foi 

possível dirimir a partir desse caminho compreensivo. Atentamos para o fato de que as buscas 

nos dicionários de Língua Portuguesa foram realizadas de uma forma e as buscas nos 

dicionários de Filosofia e de Teologia, de outra. Sendo assim, o presente capítulo irá expor, 

primeiramente, as compreensões tratadas pelos dicionários de Língua Portuguesa e, em seguida, 

abordará as tessituras compreensivas que emergiram da interligação entre as pesquisas nos 

dicionários de Filosofia e de Teologia. 

 

4.1 OS DICIONÁRIOS DE LÍNGUA PORTUGUESA 

 

Nesse caminho compreensivo acerca da fé, realizamos uma pesquisa em sete dicionários 

de Língua Portuguesa sobre a conceituação dos termos fé, crença e convicção65. Foi possível 

nos aproximarmos dos principais conceitos atribuídos à palavra fé e distinguirmos alguns de 

seus tipos. Nas linhas que seguem abaixo, apresentamos algumas compreensões emergidas 

dessa primeira aproximação. 

 

65 Procuramos também as definições das palavras crença e convicção, além da definição da palavra fé, 

porque é comum vermos associado o termo fé a essas outras palavras. Salientamos que, após nossa pesquisa, 

compreendemos que teria sido importante observamos o conceito da palavra confiança, em virtude de termos 

notado que esse termo aparece, muitas vezes, atrelado ao conceito de fé. Contudo, gostaríamos de ressaltar que 

não realizamos a pesquisa conceitual sobre a confiança, nos dicionários, porque quando atentamos para essa 

necessidade, as bibliotecas que utilizamos para as pesquisas já se encontravam fechadas ao público, por causa da 

pandemia de COVID-19. 



108 

Ao realizarmos a leitura dos conceitos de fé, crença e convicção nos dicionários de 

Língua Portuguesa66 , procuramos extrair tanto os conceitos mais gerais67  quanto os que, de 

alguma forma, desvelavam uma perspectiva que contemplasse os valores humanos. Desse modo, 

os conceitos que apresentamos agora não representam todo o corpo de significações que consta 

nos dicionários pesquisados, mas apenas um recorte que fizemos a partir da lente utilizada em 

nossa pesquisa. 

Assim, os conceitos que mais se destacaram sobre o termo “fé”, segundo nossa lente de 

pesquisa, foram: confiança (5 dicionários); sistema de crenças religiosas (4 dicionários); 

virtudes teologais (3 dicionários); conjunto de dogmas e doutrinas que constituem um culto (2 

dicionários); crença (2 dicionários); adesão do espírito ao que considera verdadeiro (2 

dicionários); confiança absoluta (1 dicionário); convicção religiosa (1 dicionários); fidelidade 

a promessas e compromissos (1 dicionário); sinceridade, autenticidade (1 dicionário). 

Dessa forma, percebemos que, para além da questão religiosa, a palavra fé também está 

ligada a aspectos sutis como, por exemplo: aquilo que é considerado verdadeiro pelo espírito; 

confiança; sinceridade; autenticidade. Vale ressaltar ainda que, de acordo com essa primeira 

aproximação, é notório que boa parte dos dicionários atrela a fé a elementos externos ao ser 

humano (mediação através da religião, dos dogmas, das doutrinas ou das virtudes teologais). 

Os conceitos que ficaram mais evidentes sobre o termo “crença” foram: ato ou efeito de 

crer (4 dicionários); convicção profunda (4 dicionários); fé em termos religiosos (2 dicionários); 

fé (2 dicionários); confiar (1 dicionário); estado, processo mental ou atitude de quem acredita 

em pessoa ou coisa (1 dicionário); opinião manifesta com fé e grande segurança (1 dicionário); 

forma de assentimento que se dá às verdades de fé, que é objetivamente insuficiente, embora 

subjetivamente se imponha com grande convicção (1 dicionário); acreditar (1 dicionário). 

Assim sendo, notamos que as conceituações da palavra crença giram em torno do ato de 

crer/acreditar, podendo esse ato estar atrelado à racionalidade e/ou a um processo interior. 

 

66 Ao todo, pesquisamos em sete dicionários de língua portuguesa, a saber: 1) BUENO, Francisco da Silveira. 

Grande Dicionário Etimológico-Prosódico da Língua Portuguesa. Santos: Editora Brasília Limitada, 1974; 2) 

CUNHA, Antônio Geraldo da. Dicionário Etimológico Nova Fronteira da Língua Portuguesa. Rio de Janeiro: 

Nova Fronteira, 1997; 3) FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Novo dicionário Aurélio de Língua 

Portuguesa. 4ª Edição. Curitiba: Positivo, 2009; 4) HOUAISS, Antonio. Dicionário Houaiss de Língua 

Portuguesa. Rio de Janeiro: Objetiva, 2009; 5) LUFT, Celso Pedro. Minidicionário Luft. São Paulo: Ática. 1998; 

6) OLINTO, Antonio. Minidicionário Antonio Olinto da Língua Portuguesa. São Paulo: Moderna, 2001; 7) 

ACADEMIA BRASILEIRA DE LETRAS. Vocabulário Ortográfico da Língua Portuguesa. Rio de Janeiro: 

Editora Global, 2009. 

67 Não nos detivemos em conceitos específicos da fé como, por exemplo, fé conjugal, fé pública etc. 



109 

Os conceitos que achamos válido ressaltar em relação ao termo “convicção” foram: 

persuasão íntima (4 dicionários); efeito de convencer (2 dicionários); certeza adquirida por 

demonstração (2 dicionários); certeza (2 dicionários); certeza de um fato do qual apenas temos 

provas morais (1 dicionário); crença ou opinião firme a respeito de algo, com base em provas 

ou razões íntimas, ou como resultado da influência ou persuasão de outrem (1 dicionário). 

Notamos que as definições da palavra convicção trazidas pelos dicionários estão, na maior parte 

das vezes, interligadas à influência que uma pessoa pode exercer sobre outra, derivando disso 

um estado de convencimento. Outros elementos relacionados à conceituação dessa palavra são 

certeza, moral e crença. 

Como mostraram nossas primeiras aproximações, poucos dicionários de Língua 

Portuguesa relacionam a fé a uma ação íntima do homem e/ou a interligam a valores 

propriamente humanos. O que se sobressai nessas conceituações é o aspecto religioso, podendo 

este vir interligado à palavra crença ou convicção. Quando analisamos os conceitos atrelados 

ao termo crença, notamos que estes transitam entre aspectos religiosos interligados à fé e 

aspectos de uma convicção profunda. No que se refere à palavra convicção, não percebemos 

qualquer interligação deste termo com a palavra fé e apenas uma vez com o termo crença, sendo 

esta interligação ou de ordem íntima ou adquirida por um processo de persuasão. 

A partir desses primeiros passos que nos aproximaram aos conceitos fé, crença e 

convicção e que nos possibilitaram tecer as interligações entre tais conceituações, 

depreendemos que uma das conceituações possíveis sobre a fé é compreendida, muitas vezes, 

como uma crença religiosa alicerçada numa convicção adquirida externamente (por um 

processo persuasivo feito por outras pessoas). No entanto, a fé também pode significar uma 

abertura do espírito ao que julga verdadeiro, bem como pode exprimir uma autenticidade, uma 

sinceridade e uma confiança; tais conceitos são admitidos através de um ato de crença, de um 

acreditar convicto e profundo que não deriva da persuasão de ninguém, mas, sim, de uma 

certeza íntima. 

A primeira noção de fé que depreendemos em nossa revisão conceitual a partir dos 

dicionários de Língua Portuguesa pode ser considerada uma noção dogmática e restritiva da fé; 

isso porque a adesão a esse tipo de fé se caracteriza por um assentimento externo a um líder 

religioso, a uma instituição e/ou a um dogma. Temos algumas restrições sobre as repercussões 

desse tipo de fé no campo educacional, uma vez que ela engendra um pensamento pedagógico 

restrito a uma doutrina. Nesse caso, a Educação se torna apenas uma serva da teologia e perde, 

com isso, sua autonomia; perde um pensamento propriamente pedagógico ao se voltar ao 



110 

pensamento teológico68. Röhr (2007), ao discutir sobre o objeto epistêmico da Educação, irá 

pontuar que existem duas formas de se pensar a Educação: uma, seguindo o modelo das 

Ciências da Educação e a outra, seguindo o modelo da Ciência da Educação. No primeiro 

modelo, RÖHR afirma que 

as chamadas Ciências da Educação, como Sociologia, Psicologia, Filosofia, Política, 

Economia, Antropologia, Biologia etc. da Educação são os pedaços que, no seu 

conjunto, formam um agregado de conhecimentos sobre a Educação, e ela própria se 

esgota na junção dessas áreas (2007, p. 55). 

 

Dessa forma, podemos dizer que uma fé que se baseia num assentimento externo 

influenciará decisivamente a Educação, asfixiando o que Buber (2014) pontuou como próprio 

à Educação, que é o fortalecimento das forças atualizadoras dos educandos. É importante dizer 

que, para Buber, o papel educativo corresponde ao fortalecimento das forças atualizadoras, o 

que na prática implica conceber que o educador carrega consigo uma grande responsabilidade 

nesse caminho de possibilitar ao educando encontrar-se com suas verdades próprias. Na prática, 

o que deriva do ponto de vista educacional buberiano é que esse educador não pode, de forma 

alguma, se envolver com perspectivas dogmáticas. Segundo BUBER, 

Ele [o educador] não pode querer impô-la [a sua verdade], pois crê na ação das forças 

atualizadoras, isto é, crê que, em todo homem, o certo está instalado de uma maneira 

singular, de uma maneira única, própria da sua pessoa; nenhuma outra maneira deve 

impor-se a este homem, mas uma outra maneira, a deste educador, pode e deve 

propiciar a abertura daquilo que é certo – tal como aqui este quer se realizar – e ajudá-

lo a se desenvolver (2014, p. 151). 

 

A segunda noção de fé a que chegamos, em nossa revisão conceitual, pode ser entendida 

como uma abertura do ser ao que lhe é autêntico, próprio, no sentido de uma ligação entre nosso 

agir no mundo e os valores humanos. Em nosso entendimento, esse tipo de fé só pode ser 

adquirido através de um caminho próprio, através da busca de nossa autenticidade, de nosso eu 

mais profundo. Sendo assim, nunca podemos universalizá-la, mas apenas vivenciá-la e torná-

la viva. Esse tipo de fé, a nosso ver, aproxima-se mais ao pensamento pedagógico propriamente 

dito, o qual está baseado no desenvolvimento integral do educando e na necessidade de que ele 

encontre sua própria fé diante das várias possibilidades (RÖHR, 2015b, p. 67)69, ou, como nos 

diz Buber (2014), esse pensamento pedagógico específico está lastreado numa forma básica de 

atuar sobre o outro. 

[...] a pessoa quer encontrar também na alma do outro, como nela instalado, e 

incentivar aquilo que em si mesmo ele reconheceu como certo; já que é o certo, então 

 

68 Para uma compreensão mais aprofundada desse assunto, ler Röhr (2007). Nesse estudo, o autor enfatiza 

o problema que se delineia no momento em que a Educação não tem um objeto epistêmico próprio e se torna um 

receptáculo das ciências afins. 

69 Esse tipo de fé, para Röhr, corresponde à fé existencial. 



111 
deve também estar vivo no microcosmo do outro como uma possibilidade dentre 

outras possibilidades; o outro deve apenas abrir-se nesta sua potencialidade e esta 

abertura dá-se essencialmente não através de um aprendizado mas através do encontro, 

através da comunicação existencial entre um ente que é e um outro que pode vir a ser 

(BUBER, 2014, p. 149-150). 

 

Com isso, queremos dizer que esse tipo de fé possibilita ao educando encontrar, ele 

mesmo, o sentido da sua vida, o seu caminho próprio e singular e não ficar à mercê de 

imposições da sociedade, de um modo geral, ou de autoridades em particular (pais, professores, 

representantes religiosos, chefes etc.). 

Desse modo, este tipo de fé contribui para o fortalecimento das forças atualizadoras, 

além de contribuir com o que Röhr denominou de modelo da Ciência da Educação, ensejando 

um objeto epistêmico próprio da Educação, o qual podemos compreender que, de um modo 

geral, objetiva “[...] contribuir na humanização do homem” (RÖHR, 2007, p. 57). Assim, as 

responsabilidades assumidas pelos educadores que estão movidos por uma fé própria e autêntica, 

geram um ciclo de desenvolvimento humano contínuo, tanto deles próprios, quanto de seus 

educandos; este ciclo gera, por sua vez, a possibilidade de encontros sempre mais constantes 

com o que lhes são próprios. 

 

4.2 O QUE DIZEM OS DICIONÁRIOS DE FILOSOFIA E DE TEOLOGIA SOBRE A FÉ 

 

Além da pesquisa nos dicionários de Língua Portuguesa sobre o conceito de fé, 

pesquisamos também este conceito em dicionários de Filosofia (doze dicionários 70 ) e de 

Teologia (seis dicionários71). A partir dessas pesquisas, percebemos que tal conceito, nestes 

dicionários, é abordado a partir dos estudos de alguns teóricos que se debruçaram sobre a 

 

70 Os doze dicionários de Filosofia foram: 1) ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. 5ª ed. São 

Paulo: Martins Fontes, 2007; 2) BLACKBURN, Simon. Dicionário Oxford de Filosofia. Rio de Janeiro: Jorge 

Zahar, 1997; 3) BUNGE, Mario. Dicionário de Filosofia. São Paulo: Editora Perspectiva S.A., 2002; 4) CAYGILL, 

Howard. Dicionário Kant. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2000; 5) FOULQUIÉ, Paul. Diccionario del Lenguagem 

Filosófico. Rio de Janeiro: Editorial Labor S.A., 1967; 6) HUISMAN, Denis. Dicionário das Mil Obras de 

Filosofia. Porto: Porto Editora, 2001; 7) JAPIASSÚ, Hilton. Dicionário Básico de Filosofia. 3. ed. Rio de Janeiro: 

Zahar, 1996; 8) JOLIVET, Régis. Vocabulário de Filosofia. Rio de Janeiro: Agir, 1975; 9) LALANDE, André. 

Vocabulário Técnico e Crítico da Filosofia. São Paulo: Martins Fontes, 1999; 10) MORA, José Ferrater. 

Diccionario de Filosofía. Buenos Aires: Editorial Sudamericana, 1971; 11) OLIVEIRA, Lólio Lourenço de; 

PENNA, J. B. Damasco. Pequeno Dicionário da Língua Filosófica. São Paulo: Companhia Editora Nacional, 

1968; 12) RUSS, Jacqueline. Dicionário de Filosofia. São Paulo: Editora Scipione, 2003. 

71 Os seis dicionários de Teologia foram: 1) DEN BORN, A. Van. Dicionário Enciclopédico da Bíblia. 

Petrópolis: Vozes, 1987; 2) DYRNESS, William A.; KÄRKKÄINEM, Veli-Matti. Dicionário Global de Teologia. 

São Paulo: Hagnos, 2016; 3) FERGUSON, Sinclair B. Novo Dicionário de Teologia. São Paulo: Hagnos, 2009; 

4) FRIES, Heinrich. Dicionário de Teologia: Conceitos Fundamentais da Teologia Atual. São Paulo: Edições 

Loyola, 1983; 5) LATOURELLE, René; FISICHELLA, Rino. Dicionário Teologia Fundamental. Petrópolis: 

Vozes, 1994; 6) LEON-DOFOUR. Dicionário de Teologia Bíblica. Petrópolis: Vozes, 1987. 



112 

temática da fé. Desse modo, seguem os nomes dos teóricos mais citados e a quantidade de vezes 

que seus nomes apareceram atrelados aos conceitos de fé nos dicionários pesquisados: São 

Paulo (citado em 9 dicionários); Immanuel Kant (citado em 7 dicionários); Søren Kierkegaard 

(citado em 5 dicionários); São Tomás de Aquino, Karl Barth e Karl Jaspers (citados em 4 

dicionários); Santo Agostinho, Blaise Pascal, Friedrich Heinrich Jacobi e Jean Paul Sartre 

(citados em 3 dicionários). Vale ressaltar que dois teóricos, Jacobi e Sartre, foram citados apenas 

por dicionários de Filosofia. 

Dentro desse contexto, para delinearmos nossas reflexões sobre os conceitos de fé 

trazidos pelos dicionários de Filosofia e de Teologia, adotamos como um dos critérios a 

quantidade de vezes em que a conceituação do termo fé, de um dado teórico, aparecia. Dessa 

forma, foi-nos possibilitado uma aproximação mais diversa 72  aos conceitos de fé desses 

teóricos. Outro critério que utilizamos para a escolha dos teóricos, para além da frequência com 

que suas conceituações eram mencionadas, foi o de que suas citações constassem tanto nos 

dicionários de Filosofia, quanto nos de Teologia73. 

Ainda com o intuito de ampliar nossa compreensão acerca do fenômeno da fé, buscamos 

ler algumas teses e dissertações que abordavam a biografia dos teóricos que teriam suas 

conceituações analisadas; isso porque, como nos ensina a hermenêutica, não temos como isolar 

as obras dos autores de suas vidas e de seus contextos históricos, uma vez que estes influenciam 

seus pensamentos. 

De uma forma geral, ao ler essas biografias, buscamos compreender as tessituras que 

motivaram esses teóricos a propor tais conceitos sobre a fé e as possíveis reverberações desses 

conceitos em suas vidas. Contudo, encontramos um entrave nesse processo de compreensão: as 

biografias que lemos sobre São Paulo, Santo Agostinho e São Tomás de Aquino, as quais 

estavam situadas em dissertações e teses, retratavam esses pensadores de uma forma 

tendenciosa, uma vez que tais textos detiveram-se apenas em suas características e ações 

valorosas. Dessa maneira, tais biografias não nos possibilitaram uma aproximação crítica aos 

referidos pensadores. A partir desse obstáculo, decidimos não nos ater aos textos biográficos. 

Ao tomarmos a decisão de não mais nos reportarmos aos estudos biográficos desses teóricos, 

achamos importante realizarmos a leitura de alguma obra destes e/ou de seus pesquisadores em 

 

72 A forma diversa se deve ao fato de que cada dicionário faz um recorte do que acredita ser mais 

significativo para a conceituação da fé de um dado estudioso (filósofo ou teólogo). No entanto, em alguns casos, 

os conceitos levantados por alguns dicionários eram muito similares aos de outros; nestes casos, demos preferência 

a trazer no corpo do texto os conceitos mais detalhados. 

73 A partir desse critério, dois pensadores ficaram de fora de nossa pesquisa: Jacobi e Sartre, posto que eles 

foram citados, ambos, apenas por dicionários de filosofia. 



113 

que fosse abordado diretamente a temática da fé. Com isso, nosso intuito foi o de 

aprofundarmos um pouco mais os conceitos trazidos pelos dicionários. 

A partir desses caminhos, chegamos a algumas breves considerações que estão expostas 

nos subtópicos abaixo. Vale ressaltar que não temos a intenção de fazer uma compilação dos 

conceitos de fé desses autores, haja vista que os dicionários já realizaram tal feito. Assim, 

objetivamos nos aproximar de tais conceitos e desvelarmos sua relação com a ideia da conquista 

de um caminho próprio do homem, de uma fé própria, posto que essa ideia, para nosso trabalho, 

é de suma importância. Contudo, antes de apresentarmos os subtópicos que contém as 

categorias que emergiram a partir desse nosso giro hermenêutico nos dicionários de Filosofia e 

de Teologia, e em algumas obras, achamos válido ressaltar algumas questões que são de ordem 

geral e que demonstram algumas sutilezas que fazem parte das discussões conceituais dos 

dicionários e das obras dos autores mais citados. 

Uma primeira questão que percebemos é que a maior parte dos dicionários de Filosofia 

e de Teologia faz uso das definições trazidas pelos teóricos a partir da linha histórica do 

aparecimento de seus pensamentos, ou seja, tendem a enfatizar o conceito a partir de uma ordem 

cronológica. Ressaltamos também que, algumas vezes, os dicionários de teologia englobam, 

em um mesmo conjunto, teóricos com linhas argumentativas muito próximas, como acontece, 

por exemplo, quando o Dicionário de Teologia de FRIES afirma: 

Na teologia atual, ao problema da fé é mais do que nunca atribuída uma importância 

central. Num esforço admirável com o qual colaboram filosofia e teologia (K. Jaspers, 

G. Marcel, M. Buber, P. Wust) procuram-se esclarecer o valor e a natureza próprios 

da fé e do conhecimento da fé. Esse esforço foi feito, antes de tudo, na polêmica contra 

as posições do séc. XIX (Gardeil e Rousselot para o neotomismo; Barth, Bultmann e 

E. Brunner para a teologia protestante liberal) (1983, p. 243) (grifo nosso). 

 

Outra questão que notamos é que os dicionários de Filosofia priorizam os conceitos mais 

amplos de fé dos teóricos, enquanto os de Teologia enfatizam os conceitos mais voltados aos 

aspectos de uma doutrina religiosa. Isso é evidenciado em vários momentos durante o estudo 

dos conceitos de fé. Para uma demonstração do que estamos falando, trazemos abaixo a 

conceituação de fé de São Paulo, a qual é ressaltada pelo dicionário de Filosofia de 

ABBAGNANO: “São Paulo resumiu as características fundamentais da F. religiosa nas célebres 

palavras: ‘F. é a garantia das coisas esperadas e a prova das que não se vêem’ (Hebr, II, I)” 

(2007, p. 432), e a conceituação de fé enfatizada pelo dicionário de Teologia de FRIES. 

O conceito paulino de fé apresenta toda a extensão e a dinâmica da fé. Fé significa 

tornar-se crente (1 Tes 1,8; Rom 10,14), ser crente (1 Cor 2,5 Rom 14,1; 2 Tes 1,10), 

crescer na fé (2 Cor 10,15) e indica também a plenitude da fé (Rom 4,21). Uma vez 

que Deus é aquele que opera, a fé lhe é endereçada, não só com o abandono de outras 

potências salvíficas e ídolos (1 Tes 1,9), mas com explícita profissão de fé em Jesus, 



114 
filho de Deus (1 Tes 1,10). Objeto da fé é a paixão, a morte e a ressurreição de Jesus 

(1 Cor 15,1ss; 1 Tes 1,9s; Rom 10,4; Col 2,12; Ef 1,20; Gál 1,1; Rom 4,25 e outros). 

A fé é um abandonar-se ao agir salvífico de Deus em Cristo (Rom 5,2.8) (1983, p. 

228) (grifo nosso). 

 

A partir dessas duas citações, observamos que o conceito de fé atrelado à doutrinação 

fica mais evidente no dicionário de Teologia. 

Por fim, gostaríamos de destacar uma outra questão que nos chamou atenção, que é o 

fato de que todos os teóricos, dentre os mais citados pelos dicionários, são autores que dialogam 

direta ou indiretamente com a perspectiva religiosa bíblica e que apenas um deles, o filósofo 

Karl Jaspers, possui um diálogo com outras vertentes religiosas74. 

Feitas essas breves considerações, seguimos agora para as categorias que emergiram da 

interligação entre nosso olhar em busca de uma fé que possibilite ao homem o encontro com 

seu caminho próprio, os conceitos trazidos pelos dicionários e a própria obra dos autores e de 

seus pesquisadores. 

  

4.2.1 Fé e Razão: alguns delineamentos 

A partir das definições trazidas pelos dicionários de Filosofia e de Teologia, bem como 

da leitura que fizemos das obras dos teóricos e de alguns de seus estudiosos, percebemos que 

existe uma tendência entre os autores de falar sobre a razão quando tratam da temática da fé. 

Desse modo, trazemos abaixo alguns subtópicos em que a fé e a razão são vistas a partir de 

diferentes perspectivas. 

 

4.2.1.1 A Ideia de uma Fé e de uma Razão que Juntas se Aproximam das Verdades de Deus 

Essa ideia de uma fé e de uma razão que, juntas, aproximam-se das verdades de Deus é 

levantada por São Paulo e por Santo Agostinho. 

Ao falar sobre a fé em São Paulo, o Dicionário de Filosofia José Ferrater MORA nos 

diz o seguinte: 

Passagem de São Paulo (Hebreus, 11.1) onde a fé [...] é definida como [...] a 

substância das coisas que se esperam e que nos convence daquelas que não podemos 

ver. Esta passagem foi comentada por muitos teólogos. Entre eles, Santo Tomás, que 

sustenta que a fé, fides, é um hábito da mente por meio do qual a vida eterna começa 

em nós, na medida em que torna possível ao intelecto dar seu assentimento a coisas 

que não aparecem (1971, p. 376) (grifo nosso) (tradução nossa). 

 

 

74 Karl Jaspers, em seu livro “Os Mestres da Humanidade – Sócrates, Buda, Confúcio, Jesus”, estabelece 

um diálogo com essas quatro grandes figuras e, consequentemente, com as formas distintas de horizontes 

religiosos. A título desse trabalho não faremos uma discussão sobre os diferentes modos de fé contidos nas diversas 

religiões, uma vez que tais distinções não são o foco do nosso trabalho, mas achamos válido um estudo com tal 

perspectiva, no qual seja oportunizado refletir sobre as reverberações destas distinções para o campo educacional. 



115 

Sendo assim, a partir da interpretação que São Tomás faz das palavras de São Paulo, 

podemos dizer que a fé, para este, possibilita à razão a compreensão das coisas que não são 

tangíveis. Ainda nesse caminho compreensivo da relação entre fé e razão, Silva (2009, p. 4) 

pontua que, em inúmeros textos, São Paulo faz distinção entre a sabedoria deste mundo e a 

sabedoria do espírito. Ainda de acordo com Silva, para São Paulo, 

A sabedoria do espírito é divina, no entanto, não é de modo algum irracional, cega, 

mas examinada como afirma Paulo na I epístola a João: “não deis fé a qualquer 

espírito, mas examinai se os espíritos são de Deus.” (I JOÃO 4,1) Nesta passagem 

Paulo reconhece o valor do exame e do trabalho intelectual na busca da verdade o que 

comprova o caráter racional de sua doutrina (SILVA, 2009, p. 4). 

 

Desse modo, depreendemos que, para São Paulo, o homem precisa estar atento e aguçar 

seu raciocínio para não ser ludibriado e acabar aderindo à fé que não é condizente a Deus. 

Assim, a racionalidade/o intelecto do homem deve contribuir nesse processo para que ele possa 

realmente dar fé às verdades de Deus e não a outros tipos de verdades. Destarte, percebemos 

em São Paulo uma interrelação entre fé e razão. 

Ampliando nossos olhares, chegamos em Santo Agostinho, segundo o qual a fé é 

necessária para que a razão possa ser iluminada pelas verdades divinas. Na biografia de 

AGOSTINHO, que consta no seu livro “Confissões”, afirma-se que 

Para Agostinho, o conhecimento abrange o homem inteiro, mente e coração. A alma 

é uma substância dotada de razão e apta para governar o corpo. A fé serve de ponto de 

partida para colocar a mente na direção certa, marca os limites do campo que a razão 

deverá preencher. A realização vem quando se compreende aquilo em que se acredita 

(2007, p. 195) (grifo nosso). 

 

Nesse sentido, o Dicionário de Teologia de FRIES afirma que Santo Agostinho “[...] não 

admite a fé apenas como primeiro passo mas, baseado em Is. 7,9, transforma a dupla divisão da 

fé que os gnósticos () defendiam no processo dialético de uma fé que progride no conhecer, e 

de um conhecimento que progride na fé” (1983, p. 245). É mister atentarmos que, em Agostinho, 

a razão faz parte do nosso lado espiritual e que o conhecimento das coisas só pode ocorrer 

quando a razão consegue acessá-lo. Assim, podemos compreender que a fé revelada nos 

possibilita uma abertura para uma razão interior que nos permite acessar o conhecimento das 

coisas mesmas. Compreendemos que tal entendimento de Agostinho está expresso em um 

diálogo dele com seu filho, Adeodato. Embora a citação seja longa, achamos necessária sua 

inserção para ilustrar o que estamos falando. 

[...] se para as cores precisamos de luz, e para as outras coisas que nosso corpo percebe 

interpelamos os elementos do mundo, os objetos percebidos e os próprios sentidos são 

instrumentos de que a mente se serve para conhecer as coisas externas. Todavia, para 

aquelas coisas que conhecemos pela inteligência consultamos, por meio da razão, a 

verdade interior; e o que diremos, para que fique claro, senão que pelas palavras nada 

mais aprendemos além do som que atinge nosso ouvido? Pois todas as coisas que 



116 
percebemos, ou são apanhadas pelos sentidos físicos ou pela mente. Chamamos às 

primeiras “sensíveis”, e às segundas “inteligíveis” ou, para usar a linguagem de nossos 

autores, às primeiras “carnais” e às segundas “espirituais”. Quanto às primeiras, se 

estiverem ao nosso alcance podemos responder, como quando estamos olhando a lua, 

e alguém nos pergunte o que é ou onde ela está. Neste caso, quem pergunta, se não 

enxergam acredita ou não nas nossas palavras, mas não aprende de modo algum; a 

menos que também veja o que lhe está sendo afirmado e, nesse caso, não aprende pelo 

simples som das palavras, mas pelas coisas mesmas e que ferem seus sentidos. As 

palavras, pois, têm o mesmo som para quem vê, como para quem não vê. Se porém 

somos indagados, não sobre as coisas presentes, mas sobre as que percebemos 

outrora, respondendo, não fazemos referências às mesmas, mas às suas imagens 

gravadas em nossa memória; não sei como poderíamos chamar tais imagens de 

verdadeiras, pois percebemos serem falsas, a não ser que acrescentemos que sua visão 

e percepção não são atuais, mas pretéritas. Portanto, nós gravamos nos meandros da 

memória as imagens como documentos das coisas que percebemos; contemplando-as 

com honestidade na nossa mente, não mentimos quando falamos. Mas estes são 

documentos válidos só para nós, pois quem nos ouve, se as percebeu ou presenciou, 

não as aprende pelas minhas palavras, mas as reconhece nas imagens que também 

levou consigo; todavia, se nunca as percebeu, todos concordarão que ele mais do que 

aprender, crê nas palavras. Tratando das coisas que percebemos pela mente, isto é, 

por meio do intelecto e da razão, estamos ainda tratando de coisas que temos como 

presentes, sob a luz interior da verdade, que ilumina o homem interior, que dela 

desfruta. Mas também aqui nosso interlocutor conhece o que eu digo pela sua própria 

contemplação, e não mediante minhas palavras, posto que ele também veja por si a 

mesma coisa com olhos interiores e simples. Portanto, nem sequer a este, que vê as 

coisas na verdade, ensino algo dizendo-lhe a verdade, uma vez que não aprende pelas 

minhas palavras, mas pelas próprias coisas que Deus a ele revela em seu interior; e 

ele, interrogado sobre elas, sem mais, poderia responder (AGOSTINHO, 2007, p. 186) 

(grifo nosso). 

 

De acordo com as próprias palavras de Agostinho, conhecemos as coisas ou a partir dos 

sentidos físicos (visão, olfato, audição, tato e paladar) ou a partir da nossa mente. Assim, 

tratando do conhecimento inteligível (ou do espírito), as pessoas aprendem a partir do momento 

em que são iluminadas pela luz interior (fé) que lhes é revelada por Deus e que guia sua razão 

até a verdade interior. 

A partir do que expusemos acerca de São Paulo e de Santo Agostinho, notamos que, 

nesses pensadores, a fé e a razão caminham juntas; contudo, a razão é uma faculdade a serviço 

da fé, ou, em outras palavras, a razão é uma concordância a algo que foi revelado. No entanto, 

essa revelação em Agostinho se difere da revelação em São Paulo. No primeiro temos uma 

revelação que acontece no interior de cada homem, já no segundo a revelação está atrelada ao 

crer e ao aceitar as verdades já reveladas pelos apóstolos, assim não há nesse caso uma relação 

direta entre a revelação e esse aspecto interior do homem, o qual é tão importante para Santo 

Agostinho. 

 

4.2.1.2  Apenas a Fé Direciona o Homem ao Conhecimento do Divino 



117 

Alguns autores são mais enfáticos e afirmam que apenas a fé, e somente ela, direciona 

o homem ao conhecimento do divino. Dentre esses teóricos encontramos São Tomás de Aquino, 

Blaise Pascal, Søren Aabye Kierkegaard e Karl Barth. 

Ao ressaltar a perspectiva de fé de São Tomás de Aquino, o Dicionário de Filosofia de 

JAPIASSÚ e MARCONDES afirma: “Segundo Tomás de Aquino, ‘foi necessário, para a 

salvação do homem, que houvesse, fora das ciências filosóficas que a razão perscruta, uma 

doutrina diferente, procedendo por revelação divina’. Sinônimo de crença” (1996, p. 412). A 

partir dessa conceituação podemos notar que, para Aquino, a fé ou crença tem um grau de 

importância maior que a razão ou ciência filosófica, haja vista que através daquela, o homem 

pode encontrar as verdades eternas e, consequentemente, sua salvação. Ainda sobre a 

supremacia da fé em relação à razão, Santo Tomás de AQUINO afirma: 

[...] toda a certeza do intelecto ou da ciência, enquanto dons, procede da certeza da 

fé, assim como a do conhecimento, das conclusões, da certeza dos princípios. 

Enquanto porém virtudes intelectuais, a ciência, a sapiência e o intelecto se apoiam 

na luz natural da razão, que não tem a certeza da palavra de Deus, em que se baseia a 

fé (2017, p. 1772) (grifo nosso). 

 

Achamos válido pontuar que, nessa direção de discussão sobre fé e razão em Aquino, o 

Dicionário de Teologia de FRIES nos diz que “A certeza da fé é livre (voluntaria certitudo), o 

conteúdo da fé supera o saber humano (supra rationem), mas não o anula” (1983, p. 243). 

Complementando essa compreensão trazemos a leitura que CAMPOS faz de São Tomás de 

Aquino em relação às diferenças entre as formas de conhecer através da fé e da razão: 

[...] ao domínio da razão está todo aquele conhecimento que toma o sensível como 

ponto de partida, e que, portanto, pode ser demonstrado. [...] Já o domínio da fé 

pertenceria tudo quanto diz respeito ao transcendental, e seu conhecimento se daria 

por meio da revelação divina. Tendo, pois o que foi revelado, que ser aceito por um 

ato de fé (2011, p. 8). 

 

Podemos dizer ainda que, em Aquino, a razão também deve esforçar-se para entender o 

divino. Nesse sentido, o próprio São Tomás de AQUINO APUD CAMPOS nos diz que “por 

mais limitado que seja o nosso conhecimento acerca das substâncias superiores, este pouco é 

mais desejado e mais amado que todo o conhecimento que possamos adquirir das coisas 

superiores” (2011, p. 10). Notamos, com isso, que, em São Tomás, embora a fé seja considerada 

superior à razão, elas não se contradizem; elas são fontes de conhecimento diferentes e 

complementares, mas nunca contraditórias. 

No que tange à relação existente entre fé e razão em Pascal, podemos dizer que, nesse 

autor, a fé também aparece como algo que aponta para as verdades eternas e, assim, se torna 

superior à razão. Segundo Pascal (1979, p. 70), nós, enquanto seres humanos, somos parte de 



118 

alguma coisa, mas não tudo; desse modo, o que somos não tem condição de saber a natureza 

do infinito. A partir dessa noção de Pascal podemos perceber os limites que ele coloca acerca 

do processo de conhecimento do homem e assim percebemos também os limites da razão, a 

qual compreende as coisas que estão dentro da finitude. Ampliando mais essa discussão sobre 

a fé e razão para Pascal, o Dicionário de Filosofia de Russ traz uma citação direta do próprio 

filósofo: 

A fé é diferente da prova: uma é humana, a outra um dom de Deus. Justus exfidevivit 

(o justo vive da fé): dessa fé o próprio Deus põe no coração, cuja a prova é amiúde o 

instrumento, fides ex auditu (a fé vem de haver ouvido), mas essa fé está no coração 

e faz que se diga credo (acredito) e não seio (sei) (PASCAL APUD RUSS, 2003, p. 

104). 

 

Esse mesmo dicionário ainda nos diz que a fé, segundo Pascal, é a “certeza que se deve 

à graça, por oposição à razão” (PASCAL APUD RUSS, Idem). Desse modo, observamos que 

Pascal enfatiza que a fé é advinda de Deus e não pode ser explicada pela razão. Para uma melhor 

compreensão do que estamos falando, vejamos a explicação nas palavras do próprio filósofo: 

Conhecemos a existência e a natureza do finito porque somos finitos e extensos como 

ele. Conhecemos a existência do infinito e ignoramos a sua natureza, porque tem 

extensão, como nós, mas não limites como nós. Não conhecemos nem a existência 

nem a natureza de Deus, porque não tem extensão nem limites. Mas pela fé 

conhecemos sua existência e pela glória conheceremos sua natureza (PASCAL, 1979, 

p. 101). 

 

Não obstante, notamos que a fé é responsável pelo conhecimento da existência de Deus. 

Contudo, para Pascal (1979, p. 108), é um erro desprezar a razão, como também é um erro 

apenas aceitá-la como a única forma de conhecimento do homem, haja vista os limites que a 

razão possui na compreensão do infinito/de Deus. 

Um outro filósofo que situa a distinção entre fé e razão, e coloca aquela como 

possibilidade de encontro com Deus, é Kierkegaard. Mas para entender melhor a fé e a razão, 

conforme esse teórico, faz-se necessário explicar que na sua obra Temor e Tremor (1984) ele 

aborda a temática da fé de um modo mais sistemático, partindo da história bíblica de Abraão. 

Abraão é aquele que vivencia o tormento de ter que levar seu único filho (Isaac) a um 

lugar, Morija, para matá-lo, porque Deus assim o solicitou. Durante o caminho em que percorre 

até o lugar onde se dará o desfecho, Abraão convive com a dor e a angústia de ter que matar 

seu filho, no entanto, ele se lança e acredita no absurdo. Essa história bíblica acaba com Deus 

enviando um anjo e impedindo que Abraão mate Isaac. Dentro desse contexto, 

KIERKEGAARD afirma: 

[...] vamos supor que Isaac fora realmente sacrificado, Abraão acreditou, não que um 

dia fosse ditoso no céu, mas que seria cumulado de alegrias aqui na terra. Deus podia 

dar-lhe de novo Isaac, chamar de novo à vida o filho sacrificado. Acreditou pelo 



119 
absurdo, pois todo humano cálculo estava, desde longo tempo abandonado. [...] 

também se vê, e não o tenho em menos conta, que existe uma força de vontade capaz 

de erguer-se tão energicamente contra o vento que salve a razão, embora, se fique um 

pouco tonto; mas que se chegue a perder a razão e, com ela o finito, de que a razão é 

agente de transformação, para recuperar esse mesmo finito em virtude do absoluto. 

Crê-se, em geral, que o fruto da fé, longe de ser uma obra-prima, constitui árduo e 

grosseiro trabalho reservado às mais incultas naturezas; nada menos certo, porém. A 

dialética da fé é a mais sutil e notável de todas; tem uma sublimidade de que posso ter 

uma ideia, mas não mais que isso (1984, p. 129) (grifo nosso). 

 

A partir da colocação acima percebemos que a fé não pode ser explicada pela 

racionalidade, até mesmo porque ela a ultrapassa, e que a fé, por mais que esteja relacionada ao 

eterno, a Deus, ela não deixa de atuar diretamente na concretude, na realidade humana presente. 

Essa perspectiva de uma fé que transpassa os muros da racionalidade e dos valores morais 

estabelecidos socialmente, é algo que o próprio Kierkegaard diz ter dificuldade de compreender, 

mas que nem por isso nega. Dentro desses horizontes, o Dicionário de Filosofia Kant, de 

CAYGILL, pontua que Kierkegaard “defende a fé como um pressuposto do saber e como um 

salto no absurdo” (2000, p. 328). Assim, a razão não pode compreender o absurdo, mas através 

da fé, podemos acessá-lo, até mesmo “porque a fé começa precisamente onde acaba a razão” 

(KIERKEGAARD, 1984, p. 140). 

Nesse horizonte compreensivo de uma fé que leva o homem ao conhecimento do divino, 

temos também o teólogo Karl Barth, que, em sua maturidade, assume como base de suas 

discussões o pensamento de Santo Anselmo de Cantuária, o que significa dizer que, em sua fase 

madura, “a fé é definida por ele como o conhecimento e a aceitação da palavra de Cristo e do 

Credo, isto é, do ensino fundamental das igrejas cristãs” (GOVÊA IN: BARTH, 2000, p. 11). 

Assim, ele se aproxima de uma perspectiva de fé em que o intelecto deve aceitar as verdades 

que já foram dispostas pela doutrina de Jesus, ou seja, a fé não necessita ser esclarecida pela 

razão. Ela é compreendida através dela mesma. Govêa (IN: BARTH, 2000, p. 13), ao falar sobre 

o título do livro de Karl Barth, “A fé em busca da compreensão”, explica a que tipo de 

compreensão Barth está se referindo: “A compreensão da própria fé e de nada mais. Não se 

trata de uma fé ambiguamente enfatuada pela razão. Trata-se de uma fé apaixonada pelo 

entendimento de si mesma”. Ou seja, a fé não necessita ser explicada e assentida pela razão. 

Ainda segundo GOVÊA (IN: BARTH, 2000, p. 14), Barth teria dito, em uma palestra, 

que é danoso para a teologia assimilar certas categorias da Filosofia e das ciências humanas e 

que, em sua percepção, foi essa atitude da teologia uma das ações responsáveis por ter 

conduzido a igreja alemã ao seu apoio ao governo nazista. Segundo BARTH, 

Nestes anos eu tive que aprender a doutrina cristã, se for merecedora deste nome, e se 

for servir para edificação da igreja cristã no mundo da maneira em que a igreja precisa 



120 
ser edificada, tem que ser exclusivamente e consistentemente a doutrina de Jesus 

Cristo... uma teologia da graça de Deus em Jesus Cristo... Eu descobri que, 

concentrando-me neste único ponto eu posso dizer tudo claramente, mais 

simplesmente e sem ambiguidades, de acordo com a fé da igreja, e no entanto, muito 

mais livremente, abertamente e compreensivamente do que eu jamais pude fazer antes, 

impedido não tanto pela tradição da igreja quanto pelas membranas de sistemas 

filosóficos (2000, p. 14). 

 

Ainda no que tange ao pensamento de Barth e à sua perspectiva de uma fé que por si só 

é capaz de se aproximar ao conhecimento divino, o Dicionário de Teologia de WILLAMS 

afirma “[...] o que Barth entendia como fé tinha a revelação divina como fonte e era contrastado 

com percepções obtidas apenas pela razão humana (teologia natural)” (2016, p. 587). 

Os quatro teóricos supracitados nesse subtópico, São Tomás de Aquino, Pascal, 

Kierkegaard e Barth, como podemos perceber, lançam mão de argumentos distintos na 

compreensão de fé e de razão; no entanto, todos eles, aos seus modos, entendem que a fé e 

somente ela pode encaminhar o homem às verdades de Deus. 

 

4.2.1.3 A Relação Existente Entre Fé e Verdade 

Uma outra tendência que percebemos nos autores mais citados pelos dicionários de 

Filosofia e de Teologia, ao definirem a fé, foi o estabelecimento da relação desta com a ideia de 

verdade. Vale ressaltar que essa relação estabelecida vai variar de acordo com o autor. Nessa 

direção, os subtópicos abaixo versam sobre esses imbricamentos entre fé e verdade, levando 

em consideração as especificidades argumentativas dos autores. 

 

4.2.1.3.1 A Fé e o Aceitar as Verdades Reveladas 

Observamos anteriormente que, em São Paulo, São Tomás e Karl Barth, a fé está ligada 

a um aceitar daquilo que foi revelado; assim sendo, a verdade está contida nesta revelação. 

O Dicionário de Teologia de FRIES, ao falar sobre o conceito de fé em São Paulo, afirma 

que 

O conceito paulino de fé apresenta toda a extensão e a dinâmica da fé [...]. Inteligência 

e vontade na fé. A aceitação da mensagem da fé se faz na obediência (), i. é, na 

renúncia da própria vontade e da própria sabedoria em completa submissão à ordem 

de salvação disposta por Deus (). A essa forte acentuação da vontade que renuncia a 

si mesma, corresponde a orientação objetiva para o saber na fé () e para professar tal 

saber (). Esse saber está ligado, antes de tudo, ao conteúdo da mensagem (), mas é 

também saber a nova situação diante de Deus e é assim verdadeira autocompreensão 

do homem (). Crer, portanto, significa do mesmo modo conhecer Deus (), conhecer a 

 VERDADE (), obedecer à verdade () (1983, p. 244) (grifo nosso). 

 



121 

Nota-se, a partir dessa afirmação, que a fé em São Paulo conduz o homem ao 

conhecimento de Deus, e que tal conhecimento pode ser considerado como verdade. Nessa 

direção, o Dicionário de Filosofia Kant de CAYGILL nos diz que 

No Novo Testamento, fé constituiu uma atitude de crença em Cristo, quer em suas 

palavras, seus dons de cura ou suas obras; foi codificada por São Paulo, que usa o 

termo mais de 200 vezes em suas Epístolas, como um meio de distinguir da atitude 

dos judeus a atitude cristã perante a lei. Ele também instaurou a ideia extremamente 

influente de que a fé era um dom da graça: “Porque pela graça sois salvos, mediante 

a fé; e isto não vem de vós, é dom de Deus” (2000, p. 340). 

 

Em face dessas colocações dos dicionários sobre a fé Paulina, podemos dizer ainda que 

a fé e a verdade, para São Paulo, fazem parte de um mesmo movimento de aceitação plena da 

existência e dos ensinamentos de Cristo, visto que, ao mesmo tempo em que se crê em tais 

verdades, o homem está sendo agraciado por Deus em conhecer a verdade, cabendo ao homem 

que alcançou essa graça obedecer a verdade divina. 

A partir das conceituações dos dicionários podemos dizer que São Tomás tem uma 

perspectiva muito parecida com a de São Paulo no que diz respeito à fé e à verdade que subjaz 

nela. Vejamos então o que diz o dicionário de teologia de FRIES: 

S. Tomás se interessou pela virtude da fé e seu valor religioso, recorrendo 

decisivamente às afirmações principais da escritura sobre a fé justificante. A fé está 

completamente incorporada ao processo da justificação e aparece em recíproca 

causalidade, seja como condição que torna possível a justificação, seja como fruto da 

própria justificação. No assentimento de fé à realidade escondida da salvação tem seu 

início a vida eterna: Fides est habitus mentis quo inchoatur vita aeterna in nobis, 

praelibatio futurae visionais 75 (). A palavra revelada externa é necessária (fides ex 

auditu76), mas pregação, milagres, argumentações etc. são somente condições para a 

possibilidade da fé e como tais não são motivo nem suficiente, nem necessário. 

Quando o homem já passou através de todas as etapas das mediações criadas, tunc 

potest dicere quod propter nullum istorum credit, Nec propter rationem naturalem 

Nec propter testimonia legis Nec propter praedicationem aliorum sed propter ipsam 

veritatem tantum ()77. É decisivo o a priori interno da graça que S. Tomás descreve 

como luz e instinto (); gratia facit fidem 78(). A luz da fé age magis per viam voluntatis 

()79, e leva a uma certeza de fé fundada, não na evidência, mas na experiência de um 

valor (extra genus cognitionis, in genere affectinonis existens80) () no qual o ato de fé 

aparece como obediência do homem que precisa de salvação (quidam appetitus boni 

repromissi81)() diante das exigências da palavra de Deus (). A certeza da fé é livre 

(voluntaria certitudo82), o conteúdo da fé supera o saber humano (supra rationem83), 

mas não o anula (1983, p. 256). 

 

75 A fé é a atitude mental pela qual a vida eterna começa em nós, o prenúncio da visão do futuro. 

76 Fé por ouvir. 

77 “Então ele pode dizer que acredita, mas por nenhuma dessas coisas, nem por causa da razão natural, nem 

por causa dos testemunhos da lei, nem por causa da pregação de outros, mas apenas por causa da própria verdade” 

(tradução nossa). 

78 “A Graça faz a fé” (tradução nossa). 

79 “Mais pelo caminho da vontade” (tradução nossa). 

80 “Fora do gênero de cognição, existindo no gênero de afeto” (tradução nossa). 

81 “Um certo desejo pelo bem prometido” (tradução nossa). 

82 “Certeza voluntária” (tradução nossa). 

83 “Acima da razão” (tradução nossa). 



122 
 

Assim, para São Tomás, a fé ilumina o caminho à verdade de Deus, permite ao homem 

a salvação. Desse modo, a palavra revelada é importante. Conforme o Doutor Angélico, “Assim 

também, se considerarmos a razão formal do objeto da fé, esse não é senão a verdade primeira. 

Pois a fé, de que tratamos, não adere a um objeto senão enquanto revelado por Deus. Por onde, 

apoia-se na verdade divina, como meio” (AQUINO, 2017, p. 1735). Assim sendo, vemos a fé 

em São Tomás ligada ao ato da revelação, porque crer é crer no que foi revelado por Deus, e o 

que foi revelado é a verdade. 

Vale destacar também, nesse caminho de compreensão de uma fé que tem relação direta 

com as verdades reveladas, o que afirma o Dicionário de ABBAGNANO, ao abordar a 

concepção de fé de Karl Barth: 

O homem é colocado num dilema: crer ou não crer. Por um lado, a ele cabe escolher, 

e por outro qualquer iniciativa é impossível, porque Deus é tudo, e dele deriva 

inclusive a fé. Esse conceito foi substancialmente retomado por Karl Barth, que 

interpretou a F. como inserção da Eternidade no tempo, da Transcendência na 

existência (Comentário à Epístola aos romanos, 1919). (2007, p. 433) 

 

Desta forma, vemos que, para Barth, a fé se dá através de uma revelação divina e que 

cabe ao homem crer. Segundo MARTINES, 

O teólogo suíço [Karl Barth] insere-se numa orientação intelectual (religiosa) de uma 

fé que busca a compreensão: o crer individual subjetivo supõe o credo objetivo. [...]. 

Sua posição sobre o problema do conhecimento de Deus manifesta-se de uma forma 

radical: só temos, diz, uma única fonte: a revelação judaíco-cristã. Está excluída, 

portanto, toda e qualquer tentativa de teodicéia. Barth tinha o interesse de arrancar o 

argumento ontológico do monopólio da filosofia e restituí-lo ao seu verdadeiro lugar: 

a teologia (1996, p. 232). 

 

Podemos dizer ainda que, para Barth, o ser humano não é capaz de atingir as verdades 

de Deus através da razão/intelecto. Ainda segundo Martines (1996), Barth reinterpreta as 

argumentações de Santo Anselmo de Cantuária sobre a existência de Deus e a fé. MARTINES 

ainda diz que, para Barth, 

[...] a procura do conhecimento é imanente à fé. O credo ut intelligam, de origem 

agostiniana, foi assim traduzido por Barth: “minha fé, ela mesma enquanto tal, é um 

apelo ao conhecimento” (1995, p. 16). [...]. A fé exige e torna possível o conhecimento 

que o cristão busca. [...] A fé refere-se de início ao credo; daí o conhecimento da fé 

ser continuação e explicação (não justificação) do credo. O cristão que procura a 

inteligência da fé não coloca em dúvida qualquer proposição referente ao credo; 

apresenta, por outro lado, a questão do “como” pode ocorrer, por exemplo, a negação 

de determinada proposição do credo. É tarefa do teólogo, diz Barth (p. 25), procurar 

humildemente, enquanto puder, a razão do “como” determinado artigo de fé 

apresenta-se com tal ordem de inteligibilidade, pois “toda continuação, toda 

explicação, toda meditação do credo afirmada pela fé não pode ser mais do que um 

comentário do credo”. Essa procura da inteligência da fé aponta um limite: a 

possibilidade de compreender racionalmente que a substância suprema é 

incompreensível; ultrapassar esse limite é insensato (1996, p. 234). 

 



123 

A partir das afirmações feitas acima sobre Barth e suas perspectivas de compreensão da 

fé, podemos observar que, para esse teólogo, se deve acreditar nas revelações judaico-cristãs e 

que todo trabalho compreensivo das verdades de Deus são afirmações de fé. 

Observamos que, em São Paulo, em São Tomás e em Karl Barth, a fé está ligada a um 

aceitar o que foi revelado e/ou a uma graça/dom divino e que estas revelações nos conduzem 

às verdades divinas, contudo, não conseguimos ver em seus conceitos nenhum argumento que 

elucidasse que esse aceitar do homem passaria por um reverberar interior. Em nossa 

compreensão, os argumentos utilizados por esses teóricos nos dão margem para pensar que o 

homem deve aceitar passivamente, de qualquer forma, aquilo que foi revelado e que está na 

Bíblia. Isso significa que o homem deve aceitar as verdades consideradas válidas pela doutrina 

cristã. Assim, esse ato de aceitar essas verdades não pode ser considerado algo próprio do 

homem, porque tal verdade lhe é imposta84 ; logo, elas não necessariamente representam a 

autenticidade dos valores humanos que pulsam em cada homem. 

 

4.2.1.3.2 A Fé e Suas Verdades são Alcançadas por Cada Homem, de Modo Particular 

Esses horizontes de uma fé que tangencia o ser individual/particular/interior do homem 

e aponta para um caminho próprio de encontro com esta fé/Deus e suas verdades é elucidada 

por Santo Agostinho, Blaise Pascal e Søren Kierkegaard. Dentro desse contexto, esboçaremos 

abaixo algumas considerações sobre as perspectivas dos referidos teóricos. 

Conforme o Dicionário de Teologia de FRIES, o conceito de fé encontrado em Santo 

Agostinho 

[...] está ligado à sua experiência pessoal e se desenvolve com a sua doutrina da graça 

contra Pelágio 85  e o semi-pelagianismo, acentuando sempre mais o elemento 

sobrenatural () que ele entende como movimento da vontade e iluminação do Espírito 

(). A fé assinala o initium salutis; é ao mesmo tempo, porém, fundamento estável do 

caminho interior em direção à salvação e não indica somente o assentimento à 

verdade, mas o inteiro processo da conversão (1983, p. 244) (grifo nosso). 

 

É válido ressaltar que Santo Agostinho fala sobre esse caminho interior e esse processo 

de conversão por inteiro baseando-se em sua própria vivência de aquisição de sua fé própria, 

 

84 Veremos, no capítulo oito, como ocorreu o processo de aquisição e afirmação da fé em São Francisco. O 

movimento de conquista da fé de São Francisco explicitará a diferença existente entre ter que aceitar uma verdade 

por meio de uma imposição e encontrar a sua própria verdade, mesmo que esta esteja lastreada em valores já 

propostos. 

85 “Pelágio afirmava que o livre-arbítrio humano possuía em si a capacidade de autossuficiência para viver 

uma vida reta baseada nos preceitos dos Mandamentos e Leis divinas, ou seja, ‘o não pecar depende de nós, visto 

que podemos pecar e não pecar’ (De nat.et grat., XLIX,57) sendo também, posto por tal doutrina que o pecado 

original não atingiu a todos os homens, de forma que o pecado de Adão não seria transmitido ao homem (De grat. 

Christ., II, 19,21)” (SILVA, 2019, p. 10). 



124 

uma vez que, durante sua juventude e parte de sua vida adulta, Agostinho conviveu com a 

inquietude e incompletude em busca da verdade e, assim, envolveu-se com a doutrina 

maniqueísta e com outras doutrinas que acabaram por afastá-lo dele mesmo e de Deus. Somente 

em sua fase mais madura, Agostinho encontra a verdade que tanto buscava em seu interior, a 

partir de sua conversão ao cristianismo. Dentro desse contexto, AGOSTINHO irá relatar, em 

seu livro Confissões: 

Ai de mim, por que degraus fui descendo até a profundidade do abismo, exaurido e 

devorado pela falta de verdade quando te buscava! E tudo isso, meu Deus – a quem 

me confesso porque te compadeceste de mim quando ainda não te conhecia – tudo por 

buscar-te, não com a inteligência – com a qual quiseste que eu fosse superior aos 

animais – mas com os sentidos da carne. E tu estavas dentro de mim, mais profundo 

do que o que em mim existe de mais íntimo, e mais elevado do que o que em mim 

existe de mais alto (2007, p. 22) (grifo nosso). 

 

Desse modo, através das palavras de Agostinho, vemos que a verdade que tanto ele 

ansiava estava em seu íntimo e que Deus é a luz que ilumina a verdade dentro dos corações dos 

homens (AGOSTINHO, 2007, p. 34). Nessa direção, o dicionário de teologia fundamental de 

LATOURELLE e FISICHELLA nos diz que, para Agostinho, 

A fé é livre, fundamentalmente porque eu aceito ser atraído, para além de tudo o que 

posso conceber ou querer por mim mesmo, pelo bem representado pelo acesso à rede 

das relações trinitárias. A graça atinge-nos naquela decisão em que acolhemos um 

sentido novo para nosso ser em sua globalidade. “Não é através da proclamação 

exterior da lei e da doutrina – escrevia Agostinho, em sua refutação das teses de 

Pelágio – mas através de uma poderosa ação interior e secreta, admirável e inefável, 

que Deus é autor, no coração dos homens, não somente das verdadeiras revelações, 

mas também das decisões voluntária conformes ao bem” (1994, p. 356). 

 

Relacionando o exposto acima com a vida de Agostinho, bem pontuada em seu livro 

Confissões (2007), observamos que o que ele expõe acerca da fé é condizente com o processo 

que ele vivenciou até chegar à aquisição e à afirmação de sua fé, haja vista que, até alcançar 

esse ponto de sua vida, ele passou por longas e penosas angústias; assim, o que ele compreende 

sobre a fé está intimamente ligado às suas vivências, as quais o permitiram perceber que nem 

doutrinas, nem leis exteriores são capazes de proporcionar ao homem um encontro com sua fé, 

com a verdade que habita em seu interior, com Deus. Esse encontro só pode ocorrer a partir de 

uma abertura individual e particular de cada homem à luz de Deus. Para elucidar nossa 

afirmação, trazemos uma afirmação de AGOSTINHO sobre seu processo de conversão e de 

adesão à fé que habitava em seu íntimo: 

Mas tu, Senhor, permaneces eternamente, e não te iras eternamente contra nós, porque 

te compadeceste da terra e do pó, e foi de teu agrado corrigir minhas deformidades. 

Tu me aguilhoavas com estímulos interiores para que estivesse impaciente, até que 

por uma visão interior, te tornasses para mim uma certeza. O inchaço de meu orgulho 

baixava graças à mão secreta de tua medicina; a vista de minha alma, perturbada e 



125 
obscurecida, ia sarando dia a dia graças ao colírio das dores salutares (2007, p. 62) 

(grifo nosso). 

 

Notamos que o processo de conversão de Agostinho ao cristianismo passa por um 

processo interior seu, o que significa dizer que, mesmo que ele tenha passado a acreditar nas 

verdades reveladas (as quais estão presentes na Bíblia), tais palavras tinham um rebatimento 

direto em seu interior. Assim, vemos uma diferença entre a forma de afirmar a fé em Santo 

Agostinho e, por exemplo, as formas de São Paulo e as de São Tomás de Aquino. 

Nessa tessitura compreensiva sobre os conceitos de fé dos teóricos mais citados pelos 

dicionários de filosofia e de teologia que apontam para uma fé ligada a um processo singular e 

interior do homem, temos, então, o matemático e filósofo Blaise Pascal. Para compreendermos 

melhor a concepção de fé e sua relação com o homem particular para Pascal, fazemos uso das 

palavras de Martin Buber, quando ele nos diz: 

Naquelas poucas linhas rapidamente esboçadas e que nos atinge como gritos da alma, 

escritas por Pascal em 1654, após duas horas de êxtase, e que até a morte ele levou 

costuradas no forro de seu colete, diz-se, logo após o título, “Fogo”: “Deus de Abraão, 

Deus de Isaac, Deus de Jacó, não dos filósofos e dos sábios”. Esta foi a mudança que 

se realizou nele: não a conversão de alguém para quem Deus não existe, e sim a do 

Deus dos filósofos no Deus de Abraão. Invadido pela fé, ele não sabe mais o que fazer 

com o Deus dos filósofos, isto é, com um Deus que ocupa um lugar determinado em 

um sistema de pensamento. O Deus de Abraão, o Deus em quem Abraão crê, o Deus 

que Abraão ama – “toda a religião dos judeus”, diz Pascal, “consistiu unicamente no 

amor de Deus” – justamente por ser Deus não pode caber dentro de um pensamento; 

ele simplesmente transcende, por completo, qualquer pensamento. O que os filósofos 

chamam de Deus é necessariamente uma ideia; mas Deus, o “Deus de Abraão”, não é 

ideia nenhuma – nele todas as ideias se anulam (BUBER, 2007, p. 47-48). 

 

Essas palavras tão bem colocadas por Martin Buber sobre a compreensão de Deus para 

Pascal e o modo místico86, por assim dizer, que esse matemático adquire sua fé em Deus e que 

 

86 MODIN IN: LACAZ-RUIZ; QUINTINO; KOGEYAMA; PANSAMI cita as palavras de Pascal: 

“Ano da graça de 1654, segunda-feira, 23 de novembro, dia de São Clemente, Papa mártir, e de outros no 

martirológio. Vigília de São Crisógono, mártir, e de outros. Das dez horas e meia da noite, mais ou menos, até 

cerca de meia-noite e meia. Fogo. 

Deus de Abraão, Deus de Isaac, Deus de Jacó, e não dos filósofos e dos sábios. 

Certeza, certeza, sentimento, alegria, paz. 

Deus de Jesus Cristo. 

Deum meum et Deum vestrum (meu Deus e vosso Deus). 

Esquecimento do mundo e de tudo, menos de Deus. 

Não se encontra fora das vias ensinadas no Evangelho. 

Grandeza da alma humana. 

Pai justo, o mundo não te conheceu, mas eu te conheci. 

Alegria, alegria, alegria, lágrimas de alegria. 

Eu me separei dele, 

Derliquerunt Me fontem aquae vivae (Abandonaram a Mim, fonte da água viva). 

"Abandonar-me-ias vós, meu Deus?" 

Que eu não separe dele pela eternidade. 

A vida eterna é esta: que eles te conheçam a ti, o Deus único e verdadeiro e aquele que 

enviaste, Jesus Cristo. 



126 

carrega consigo pelo resto de sua vida, mostra-nos a relação íntima entre aquisição da fé e o 

movimento singular deste teórico. Desse modo, longe de procurar dizer o que Deus é ou 

procurar raciocínios lógicos para evidenciar a sua presença, Pascal entende que Deus não é uma 

ideia, mas, sim, amor. Nas palavras do próprio PASCAL, 

O coração tem suas razões, que a razão não conhece: percebe-se isso em mil coisas. 

Digo que o coração ama o ser universal naturalmente e a si mesmo naturalmente, 

conforme aquilo a que se aplique; e ele endurece contra um ou outro, à sua escolha. 

[...] É o coração que sente Deus, e não a razão. Eis o que é a fé: Deus sensível ao 

coração, não à razão. [...] A fé é um dom de Deus; não imagineis que a consideramos 

um dom do raciocínio. [...] Que distância entre o conhecimento de Deus e o amor de 

Deus (1979, p. 110) (grifo nosso). 

 

Assim, Abraão, Jacó e Rute amam a Deus em todos os momentos e, em todos os 

momentos, eles têm Deus em suas vidas, em seus corações, porque assim Deus os agraciou. 

Dentro dessa perspectiva de Pascal, qualquer pessoa pode crer em Deus, independente da classe 

social ou do grau de instrução, haja vista que, para amar, só é preciso existir e Deus inclinar 

sobre nós seu amor, porque “quanto a nós, amamos porque ele [Deus] nos amou primeiro” (I 

João 4:19). Decorrente dessa perspectiva, PASCAL chega a afirmar que “Não vos admireis de 

ver pessoas simples crerem sem raciocínio. Deus lhe dá o amor a Ele e o ódio a si mesmas. 

Inclina-lhes o coração a crer” (1979, p. 111). 

Tempos depois da vivência mística que o fez perceber que Deus não é uma ideia abstrata, 

mas, sim, o puro amor, Pascal escreve alguns textos nos quais esboça seus pensamentos sobre 

temas relacionados à fé e faz considerações a partir de algumas indagações 

“Deus existe ou não existe”. Para que lado nos inclinaremos? A razão não o pode 

determinar: há um caos infinito que nos separa. Na extremidade dessa distância 

infinita, joga-se cara ou coroa. Em que apostarei? Pela razão, não podereis atingir nem 

uma nem outra; pela razão, não podereis defender uma ou outra. [...], mas é preciso 

apostar. Não é coisa que dependa da vontade, já estamos metidos nisso. Qual 

escolhereis então? Vejamos. Já que é preciso escolher, vejamos o que menos vos 

interessa. Tendes duas coisas a perder: a verdade e o bem; e duas coisas a empenhar: 

vossa razão e vossa beatitude; e vossa natureza tem que fugir de duas coisas: o erro e 

a miséria. Vossa razão não se sentirá mais atingida por terdes escolhido uma coisa de 

preferência a outra, já que é preciso necessariamente escolher. [...] Pensemos o ganho 

e a perda escolhendo a cruz, que é Deus. Consideremos esses dois casos: se ganhardes, 

ganhareis tudo; se perderdes, não perdeis nada [...] (PASCAL,1979, p. 102-103). 

 

 

Jesus Cristo, Jesus Cristo, 

Eu me afastei dele, evitei-O, reneguei-O, crucifiquei-O, que eu jamais me separe dele. Não 

se conserva senão pelas vias ensinadas no Evangelho. 

Renúncia total e doce. 

Submissão completa a Jesus Cristo e ao meu diretor, 

Alegria eterna por um dia de provação na terra. 

Non obliviar sermones tuos. Amen (Não me esquecerei das tuas palavras. Amém)” (2010, p. 31). 



127 

Ainda de acordo com PASCAL APUD SILVA, “Deus quis redimir os homens e abrir a 

salvação aos que o procurassem. Mas os homens se tornaram tão indignos disso que é justo que 

Deus recuse a uns, por causa do seu endurecimento, o que concede a outros por uma 

misericórdia que não lhes é devida” (2001, p. 38). Com isso, Pascal (1979, p. 108) assinala que 

a abertura e a procura de alguns homens por Deus possibilita a estes serem agraciados; contudo, 

isso é uma possibilidade e não uma certeza. Não obstante, PASCAL nos diz também que para 

ele “há apenas três espécies de pessoas: umas servem a Deus, tendo-o encontrado; outras 

aplicam-se em buscá-lo, não o tendo achado; outros enfim vivem sem o procurar e sem o ter 

encontrado” (Idem). 

Ainda em busca dessa compreensão em torno da fé em Pascal, atentamos para o que ele 

nos diz quando comenta sobre os meios de crer e admite que o homem precisa tanto de um 

movimento externo quanto de um movimento interno; assim, “É preciso que o exterior se junte 

ao interior para obter de Deus (61); isto é, que nos ponhamos de joelhos, oremos movendo os 

lábios etc., [...]” (PASCAL, 1979, p. 107). Nesse sentido, a fé em Pascal é a via de acesso a 

Deus e às suas verdades, bem como ela mesma já é a presença de Deus em nossas vidas, a sua 

graça. Todavia, esse é um movimento particular, visto que a graça concedida por Deus de tocar 

o coração humano através da fé é dada a cada homem de modo único e singular. 

Dentro dessa incursão compreensiva acerca dos conceitos de fé e sua relação com o 

homem particular e com as verdades divinas, vamos agora abordar o pensamento de 

Kierkegaard. Segundo o Dicionário de Filosofia de ABBAGNANO, 

[...] O caráter compromissivo da F. consiste em seus laços com a existência: ter fé 

significa existir de certo modo: “Para ter F., [diz Kierkegaard] é preciso que haja uma 

situação que deve ser produzida com um passo existencial do indivíduo” (Ibid., X4, A 

114). “Esse passo marca a ruptura com o mundo e com seu ideal de inteligibilidade. 

O que é crer? É querer (o que se deve e por que se deve), em obediência reverente e 

absoluta, de fender-se do vão pensamento de querer compreender e da vã imaginação 

de poder compreender” (Ibid., X1, A 368). Sob este ponto de vista, a F. não é feita de 

certezas, mas de decisão e risco. A F., diz Kierkegaard em Temor e tremor, é a certeza 

angustiante, a angústia que se torna segura de si e de uma relação oculta com Deus. 

O homem pode rogar a Deus que lhe conceda a F., mas a possibilidade de rogar não 

é em si mesma um dom divino? Assim, há na fé uma inegável contradição, que a torna 

paradoxal. O homem é colocado num dilema: crer ou não crer. Por um lado, a ele cabe 

escolher, e por outro qualquer iniciativa é impossível, porque Deus é tudo, e dele 

deriva inclusive a fé. (2007, p. 433) (grifos nossos). 

 

A partir do que o referente dicionário aborda, notamos que, para Kierkegaard, a fé é uma 

graça de Deus e o homem precisa abrir-se existencialmente para poder receber tal graça. Cada 

homem tem um caminho a ser percorrido, situações em que Deus pode presenteá-lo com a fé, 

cabendo ao homem seguir confiando. No que tange ao homem conquistar a fé, 

KIERKEGAARD irá dizer que 



128 
O que está ao alcance de qualquer homem é o movimento da resignação infinita e, 

pela minha parte, não hesitaria em acusar de covardia quem quer que se julgasse 

incapaz de o realizar. Porém, em relação à fé, já é uma outra questão. Não é permitido 

a ninguém fazer acreditar aos outros que a fé tem pouca importância ou é coisa fácil, 

quando é, pelo contrário, a maior e a mais penosa de todas as coisas (1984, p. 139). 

 

A fé não é movimento fácil porque é um voltar-se diretamente para o absoluto, para a 

interioridade oculta de cada homem. Nesse movimento, as dobras do cotidiano e os valores 

apregoados pela sociedade se tornam menores e o que se sobressai é essa relação direta com 

Deus. Segundo Kierkegaard, foi esse o movimento que fez Abraão, foi esse o movimento que 

Maria, mãe de Jesus, fez. Nas palavras de KIERKEGAARD 

O paradoxo da fé consiste, portanto, em que o indivíduo é superior ao geral de maneira 

que, para recordar uma distinção dogmática hoje já raramente usada o Indivíduo 

determina a sua relação com o geral tomando como referência o absoluto, e não a 

relação ao absoluto em referência ao geral (1984, p. 151) (grifo nosso). 

 

Assim, no movimento da fé, o interior é superior ao exterior; e Kierkegaard (1984) diz 

ser possível conseguir descrever os movimentos da fé, mas não ser possível reproduzi-los. 

Dentro desse contexto, o filósofo afirma que 

Não posso realizar o movimento da fé, não posso cerrar os olhos e lançar-me de cabeça, 

pleno de confiança, no absurdo: tal coisa é impossível, mas não me vanglorio por isso. 

Possuo a certeza de que Deus é amor; mas não tenho fé: não tenho coragem. O amor 

de Deus é, para mim, a um tempo na razão direta e na razão inversa, incomensurável 

com toda a realidade. Mas nem por isso tenho a fraqueza de me entregar a lamentações 

nem a perfídia de negar que a fé seja algo muitíssimo elevado. Posso acomodar-me e, 

viver à minha maneira, feliz e contente, mas tal alegria não promana da fé e, 

comparativamente, é desgraçada. Não importuno Deus com mesquinhas inquietações; 

não me preocupa o detalhe, fixo os olhos unicamente no meu amor, cuja chama, clara 

e virginal, guardo dentro de mim; confia a fé em que Deus cuida das mínimas coisas 

(KIERKEGAARD, 1984, p. 127-128). 

 

Pode-se afirmar ainda, em razão das colocações de Kierkegaard, que a fé não é algo 

fácil, mas que pode se tornar possível desde que Deus, que é Amor, se volte para esse homem 

e o possibilite encontrar-se na fé. Quanto ao homem, cabe seguir confiando em Deus, rogando 

a Deus, e se abrindo ao que lhe chega no caminho, ao infinito que existe no cotidiano87. 

 

87 Nesse sentido, Kierkegaard nos fala de Sócrates como um exemplo de pessoa que se abre ao movimento 

do infinito, haja visto que tal movimento é de suma importância nesse caminho árduo de possibilidade de encontro 

com a fé. “A fé é precedida de um movimento de infinito; é somente então que ela aparece, nec inopinate (*e não 

inesperadamente), em virtude do absoluto. Posso compreendê-lo, sem por isso pretender que possuo a fé. Se ela 

não é outra coisa senão o que a filosofia diz, já Sócrates foi mais longe, muito mais longe, enquanto que, no caso 

contrário, não a alcançou. Fez o movimento infinito do ponto de vista intelectual. A sua ignorância não é outra 

coisa senão a resignação infinita. Esta tarefa é já suficiente para as forças humanas, ainda que hoje seja 

desdenhada; mas antes de tudo, é necessário tê-la realizado, é necessário primeiro que o indivíduo se haja 

esgotado na infinitude, para chegar então ao ponto em que a fé pode surgir”. (KIERKEGAARD, 1984, p. 151) 

(grifos nossos). 



129 

Em virtude de todas as nossas colocações e das afirmações contidas nos dicionários 

pesquisados, bem como daquelas feitas pelos próprios teóricos e por alguns de seus 

comentadores, faz-se mister salientar que vemos nos teóricos citados no presente tópico 

(Agostinho, Pascal e Kierkegaard) uma convergência em relação à noção por eles defendida 

sobre Deus, o qual é amor para todos eles. Tal noção de Deus está atrelada às suas perspectivas 

de que apenas o homem, de forma particular e única, pode chegar até Deus, chegar às verdades 

divinas, posto que é necessário que Deus dê a graça a esse homem, de encontrá-Lo, mas também 

é necessário que esse homem se abra para a possibilidade desse encontro. 

 

4.2.1.3.3 Discussões sobre a Fé Para Além do Âmbito Religioso Confessional 

A partir desse nosso levantamento junto aos dicionários, encontramos dois pensadores 

que se distinguem dos demais pensadores em virtude de que suas conceituações de fé não se 

limitam ao âmbito religioso confessional, ou seja, suas conceituações de fé não estão restritas 

a uma ideia de fé que abriga um arquétipo de crenças a serem seguidas e professadas; estes 

teóricos são Immanuel Kant e Karl Jaspers. Desse modo, as categorias que se desvelaram a 

partir do estudo da conceituação de fé da maior parte dos teóricos, as quais foram tratadas 

anteriormente, não são as mesmas que se fazem presentes em Kant e em Jaspers. Contudo, não 

foi possível, dentro do nosso tempo de pesquisa, vislumbrarmos e aprofundarmos categorias 

comuns que perpassassem tanto as discussões sobre o conceito de fé de Kant, quanto as 

discussões de Jaspers. Com isso, não estamos querendo dizer que tais categorias não existam, 

apenas queremos enfatizar que, em nossa pesquisa, não tivemos tempo de realizar tal estudo. 

É dentro desse contexto que nos próximos subtópicos procuramos tecer algumas 

considerações acerca do conceito de fé em Kant e em Jaspers, e tangenciar algumas categorias 

específicas que são relevantes para a compreensão desse conceito em cada um deles. Ainda 

gostaríamos de ressaltar que, embora nossa pesquisa tenha nos possibilitado perceber que Kant 

e Jaspers se aproximam, em virtude de os dois não restringirem seus estudos em torno de uma 

fé religiosa confessional, ambos se distanciam quanto aos pressupostos que circundam as suas 

conceituações de fé. 

 

4.2.1.3.4 Kant: fé racional e as condições de possibilidade da existência de Deus, da 

imortalidade e da liberdade 



130 

O teórico Immanuel Kant, em seu livro Crítica da Razão Prática (2020), falará sobre a 

fé racional 88 , a qual nos permite compreender a possibilidade da existência de Deus, da 

liberdade e da imortalidade. Antes de explicarmos mais especificamente sobre a fé racional, 

achamos necessário realizarmos algumas considerações sobre outras categorias kantianas que 

nos subsidiaram nesse caminho compreensivo desse tipo de fé. 

Primeiramente, gostaríamos de pontuar a distinção que Kant faz entre a Razão Pura e a 

Razão Prática. A primeira razão faz alusão ao esforço do homem em busca do conhecimento, 

da compreensão; dentro dessa perspectiva, temos as inúmeras filosofias. A segunda razão diz 

respeito a uma ética89 da ação, ou seja, esta razão não está pautada em raciocínios reflexivos 

comprováveis, mas, sim, em uma atitude ética que enseja uma ação. Dentro desses horizontes 

da razão prática, o homem tem liberdade para agir de forma ética, de forma moral, mesmo 

estando, esse homem, dentro de um mundo em que fatos acontecem sem, necessariamente, o 

seu consentimento. Assim, KANT afirma: 

[...] a razão pura pode ser prática, isto é, pode determinar a vontade por si mesma, 

independentemente de tudo o que é empírico – e expõe isso, certamente, mediante um 

fato no qual a razão pura se torna prática pelo ato, a saber, a autonomia nos princípios 

da moralidade pela qual ela determina a vontade do ato. Ela mostra, ao mesmo tempo, 

que esse fato está inseparavelmente ligado à consciência de liberdade da vontade, 

sendo até mesma idêntica a ela, pelo que a vontade de um ser racional que, enquanto 

pertence ao mundo sensível, reconhece-se necessariamente submetido às leis da 

causalidade, tal como outras causas eficientes, ao mesmo tempo também no domínio 

prático, é consciente, de um outro lado, a saber, enquanto ser em si mesmo, de sua 

existência determinável em uma ordem inteligível das coisas, e certamente não 

conforme uma intuição particular de si mesmo, mas conforme certas leis dinâmicas 

que podem determinar sua causalidade no mundo sensível [...] (2020, p. 65-66) (grifo 

nosso). 

 

Desse modo, percebemos que, para Kant, essa própria busca do homem pelo 

conhecimento pode ser um agir perpassado pela ética e que tal ação evidencia uma consciência 

de liberdade. Mas antes de nos atermos à categoria da liberdade, a qual é importante para a 

nossa argumentação, faz-se necessário abrir alguns parênteses para pontuarmos dois termos 

comuns nas obras de Kant, a saber, postulado e lei moral. Postulados, para Kant, são fatos que 

não necessitam de uma comprovação; assim, segundo ele, existem três grandes postulados, que 

são “os da imortalidade, da liberdade considerada positivamente (como causalidade de um ser 

na medida em que pertence ao mundo inteligível) e a existência de Deus” (KANT, 2020, p. 

 

88 Na tradução que lemos do livro de Kant, “Crítica da Razão Prática” (2020), o termo fé racional está 

traduzido como crença racional. Desse modo, pode aparecer ao longo do nosso texto tanto o termo fé racional 

quanto o termo crença racional, mas ambos têm o mesmo significado. 

89 Entendemos que na versão da tradução que utilizamos da obra de Kant, o termo moralidade tem o mesmo 

significado do termo ética, o qual é utilizado em outras traduções de obras do autor. 



131 

171). Já a lei moral pode ser compreendida como considerações universalmente válidas para 

todos os homens. Para Kant, todos os postulados apregoados pela razão prática “partem do 

princípio da moralidade, que não é um postulado, mas uma lei, pela qual a razão determina a 

vontade imediatamente [...]” (KANT, 2020, p. 170). Ainda nas palavras de KANT, “[...] essa 

lei moral se funda na autonomia de sua vontade, enquanto uma vontade livre, a qual tem de 

poder, ao mesmo tempo, concordar necessariamente, segundo suas leis universais, com aquilo 

a que ela deve se submeter” (Idem). A partir das leituras que realizamos das obras de Kant, 

entendemos que a lei moral está apenas submetida ao sumo bem. Ou seja, Kant acredita que 

existe uma lei moralmente válida para todos os homens e que tal lei incide na razão e essa 

determina a vontade humana; todavia, essa lei moral está diretamente sujeitada à ideia do sumo 

bem. 

Nessa tessitura compreensiva, faz-se mister afirmar que Kant trabalha com a ideia da 

existência de um sumo bem. É interessante atentarmos para essa categoria, uma vez que ela nos 

permite compreender que a finalidade do homem é a de se aproximar desse sumo bem, 

entendendo que o mesmo está pautado, em primeiro lugar, em uma moralidade e, em segundo 

lugar, em uma felicidade, a qual deve ser uma consequência moral. Como afirmou KANT, 

“apenas nessa subordinação o sumo bem é o objeto completo da razão prática pura, que tem de 

representá-lo necessariamente como possível, porque é um comando dessa razão contribuir com 

tudo o que for possível para a sua produção” (2020, p. 157). 

É de se questionar por que o sumo bem não está atrelado primeiramente à felicidade, 

mas, sim, à moralidade. A resposta que Kant (2020) sinaliza é que a felicidade não 

necessariamente é algo bom universalmente; em outras palavras, às vezes, a felicidade traz o 

bem particular para um determinado homem, mas esse bem não obrigatoriamente é algo bom 

se pensado de forma universal90; no entanto, a moralidade, esta sim, está relacionada ao bem de 

forma universal. 

Mas será que o homem é capaz de chegar ao sumo bem? Para KANT, 

[...] a completa adequação da vontade com a lei moral é a santidade, uma perfeição da 

qual nenhum ser racional do mundo sensível é capaz em nenhum momento de sua 

existência. Entretanto, como ela é todavia exigida como praticamente necessária, 

então ela só pode ser encontrada em um progresso que segue ao infinito em direção 

àquela completa e é necessário, segundo princípios da razão prática pura, admitir uma 

 

90 Um exemplo que pode ilustrar isso é se pensarmos que quando recebemos um troco errado, a pessoa que 

recebeu ficará feliz porque ganhou um dinheiro a mais, contudo, essa felicidade não pode ser universalmente válida 

uma vez que ela ocorreu em detrimento do erro de uma pessoa que provavelmente será penalizada pelo erro 

cometido. Assim, a felicidade sentida pela pessoa que recebeu o troco é algo particular e não está atrelado a uma 

moralidade. 



132 
tal progressão prática como o objetivo real de nossa vontade (2020, p. 160) (grifos 

nossos). 

  

A partir da afirmação acima podemos dizer ainda que o homem pode se aproximar desse 

sumo bem, mas nunca será capaz de alcançá-lo totalmente, mas que é necessário que ele o 

busque incessantemente em seu caminho. É dentro desse contexto de evolução e de 

aproximação do homem ao sumo bem que Kant nos fala da imortalidade da alma como sendo 

necessária para a compreensão desse contínuo progresso em direção ao sumo bem. Todavia, 

dentro da perspectiva kantiana, a imortalidade da alma, como já mencionamos, é um postulado; 

ou seja, não necessita ser demonstrada. Dentro dessa perspectiva compreensiva, achamos válido 

refletirmos mais sobre o sumo bem. Para KANT, 

[...] o sumo bem só é possível no mundo na medida em que é admitida uma causa 

suprema da natureza, que tem uma causalidade conforme a intenção moral. Ora, um 

ser que é capaz de ações segundo a representação de leis é uma inteligência (um ser 

racional) e a causalidade de um tal ser segundo essa representação de leis é a sua 

vontade. Portanto, a causa suprema da natureza, na medida em que ela tem de ser 

pressuposta / para o sumo bem, é um ser que, mediante o entendimento e a vontade, é 

a causa (por conseguinte o autor) da natureza, isto é, Deus (2020, p. 163-164). 

 

Assim, a ideia do sumo bem passa também pela existência de Deus. Se admitimos a 

possibilidade da existência do sumo bem, devemos também admitir a existência de um ser com 

tamanha perfeição, autor desse mundo. Só que admitir esse postulado não passa por uma 

demanda objetiva ou por uma obrigação91, mas, sim, por uma necessidade subjetiva (KANT, 

2020, p. 164). Kant chama essa admissão de crença racional/fé racional: 

[...] mas essa admissão em relação à compreensibilidade de um objeto que nós é posto 

como problema pela lei moral (do sumo bem) e, portanto, de uma demanda do ponto 

de vista prático, pode se chamar crença e certamente de uma crença racional porque 

a mera razão pura (tanto segundo o seu uso teórico quanto seu uso prático) é a fonte 

da qual ela se origina (KANT, 2020, p. 164) (grifo nosso). 

 

Desse modo, a fé racional nos permite admitir a possibilidade da existência de Deus, 

mas nunca conhecer ou contestar a sua existência. Vale ressaltar ainda que essa fé é considerada 

racional porque 

[...] se origina de uma intenção moral, na medida em que é uma determinação 

voluntária de nosso juízo, proveitosa para o propósito moral (comandado) e, além 

disso, concordante com a demanda teórica da razão, a saber, uma determinação de 

admitir aquela existência e também de colocá-la como fundamento para o uso da razão; 

assim, ela pode hesitar frequentemente, mesmo no caso dos bem-intencionados, mas 

nunca cair em descrença (KANT, 2020, p. 186). 

 

Admitir a existência de Deus é uma escolha nossa, as ações que empreendemos no 

mundo também partem de uma vontade nossa, embora estejamos inseridos em um mundo 

 

91 Conforme KANT, o dever que temos é somente “o empenho na produção e promoção do sumo bem no 

mundo” (2020, p. 164). 



133 

repleto de fatores já determinados (exemplo: nascemos no seio de uma dada família e não de 

outra etc.); no entanto, temos liberdade em nossas vontades, somos livres para que nossas ações 

no mundo sejam voltadas para a lei moral, a qual abriga o sumo bem. Corroborando com a 

compreensão da relação existente entre lei moral, liberdade, Deus e a imortalidade da alma, 

KANT afirma: 

[...] nós certamente não conhecemos nem a natureza da nossa alma nem o mundo 

inteligível, nem tampouco o ser supremo, segundo aquilo que eles são em si mesmos, 

mas apenas unimos conceitos deles no conceito prático de sumo bem, como objeto de 

nossa vontade, e de modo completamente a priori pela razão pura, mas unicamente 

mediante a lei moral e também meramente com relação a essa lei, em vista do objeto 

que ela comanda. / No entanto, não se discerne desse modo como é possível a 

liberdade e como essa espécie de causalidade tem de ser representada de maneira 

teórica positiva, mas apenas é postulada, pela lei moral e em função dela, que tal 

liberdade existe. Ocorre o mesmo com as outras ideias, que nenhum entendimento 

humano jamais perscrutará quanto à sua possibilidade [...] (2020, p. 172) (grifos 

nossos). 

 

Dentro desse contexto, é possível dizer ainda que os elementos que elencamos abaixo 

não podem ser demonstráveis, podem apenas ser admitidos pela fé racional, a qual tem origem 

na própria razão pura; são eles: a lei moral rege as vontades humanas ao caminho do sumo bem; 

a ideia da imortalidade da alma – tão necessária ante esse caminho de aproximação ao sumo 

bem; a existência de Deus (um sábio autor moral do mundo); bem como a existência da 

liberdade humana, que é capaz de romper com os determinismos do mundo e de pautar sua ação 

numa vontade moral, numa aproximação ao sumo bem. 

Ainda com o intuito de compreender melhor a fé racional, nos valemos das afirmações 

que o Dicionário Kant de CAYGILL faz ao distinguir os tipos de fé para o respectivo filósofo: 

[...] o caso da fé doutrinal como físico-teologia, a qual aplica analogamente a certeza 

subjetiva da fé moral a objetos da natureza. [...] Kant considera a fé doutrinal 

inerentemente instável [...]. A fé moral confere certeza à existência da liberdade, 

imortalidade e Deus, e essa certeza está baseada na incapacidade para rejeitar esses 

postulados sem “tornar-se digno de desprezo a meus próprios olhos”. A fé racional 

resultante dessa certeza moral envolve um insight das condições necessárias para se 

realizar “a unidade de fins sob égide da lei moral”. (2000, p. 324) (grifo nosso) 

 

[...] Embora Kant pareça sublinhar a existência de Deus e da imortalidade, suas 

preocupações não são primordialmente religiosas. Isso não significa, porém, que ele 

exclua considerações religiosas, pois estas são discutidas em considerável detalhe em 

RL. Kant usa aí a ideia de fé como dom que confere certeza objetiva ao seu 

beneficiário para justificar a distinção entre religião, da qual existe somente uma e fés, 

das quais há muitas (judaica, mulçumana, hindu, cristã). A religião está “oculta no 

íntimo e está relacionada com disposições morais”, ao passo que as “fés eclesiásticas” 

são externas, empíricas e numerosas. Kant percebe (e recomenda) uma transição das 

fés eclesiásticas para a igreja universal da religião; todo indivíduo “possui” uma “fé 

salvadora” ou “pura fé religiosa” - isto é, fé prática - mesmo que pratique uma fé 

eclesiástica. Estas são desenvolvimentos de “fés históricas” fundadas sobre atos 

específicos e atestados da revelação, e sublinham os atos exteriores de “servilismos 

e fé mercenária”, os quais diferentemente da fé salvadora, podem muito bem ser 

praticados com uma disposição malévola. A “fé religiosa pura” ou salvadora tem 



134 
dois elementos: o primeiro é a fé numa expiação ou reparação por ações injustas, 

enquanto o último é “a fé em que podemos tornar-nos benquistos aos olhos de Deus 

através de uma vida exemplar no futuro”. Ambos os elementos são derivados um do 

outro mas, em certas circunstâncias, um pode preceder o outro. A fé 

eclesiástica/histórica privilegia a expiação, concedendo prioridade à fé numa 

“expiação indireta” sobre uma boa conduta na vida ao passo que na religião vale o 

inverso, com a fé prática tendo como preferência sobre a fé na revelação Kant vê uma 

possível fusão das duas posições numa forma de cristologia onde Cristo é o objeto da 

fé salvadora não porque existiu outrora e era filho de Deus, mas porque é um 

“arquétipo” exemplar existente em nossa razão... de um curso de vida que agrada a 

Deus (2000, p. 326) (grifos nossos) 

 

Essas afirmações nos permitem notar que Kant, ao longo de seus estudos, esboçou 

alguns comentários acerca de alguns tipos de fé. Atentamos, primeiramente, para o que o citado 

dicionário apresentou como fé moral e fé racional. Se olharmos bem, esses dois tipos de fé estão 

intimamente ligados, sendo difícil até distingui-los. A título do nosso trabalho, não fazemos 

essa distinção, visto que as leituras que realizamos de duas de suas obras (“Crítica da Razão 

Prática”, 2020; e “O que significa orientar-se no pensamento”, 1985) não nos permitiram 

realizar tal diferenciação92; nelas, Kant trabalha apenas com a fé racional. 

Percebe-se também, por meio dessas citações acima, extraídas do referido dicionário, 

que Kant diferencia a fé religiosa da fé eclesiástica. Sendo a primeira uma fé universalmente 

válida porque está pautada em valores morais; já a fé eclesiástica, ou histórica, são fés pautadas 

em assentimentos externos de verdades que foram reveladas. Nesses últimos tipos de fé, a 

penitência e o castigo fazem parte desse movimento de crer. Na contramão dessa fé eclesiástica, 

vem a fé religiosa, que, em seu âmago, aponta para uma vida moral/ética. Valendo-se desse 

pressuposto, Kant nos coloca a figura de Jesus Cristo, não dentro de uma perspectiva da fé 

eclesiástica, mas, sim, numa perspectiva religiosa em que Jesus é um modelo de vida pautado 

na moralidade e que, por isso, se aproxima de Deus, do sumo bem. 

Observando a fé moral, a fé racional e a fé religiosa em Kant, percebemos que elas são 

partes de uma mesma fé, de uma fé que se origina dos princípios morais universais, que têm o 

sumo bem em seu horizonte e que seus desdobramentos nos permitem admitir a possibilidade 

da existência de Deus, da imortalidade e da liberdade, haja vista que essas ideias só são 

comprovadas a partir de cada um que as assume, haja vista não serem passíveis de 

comprovações. 

Gostaríamos de concluir o presente subtópico elucidando algumas palavras de Kant que, 

ao nosso ver, transparecem as sutilezas de seu pensamento: 

 

92 Não queremos dizer com isso que a distinção realizada pelo dicionário está errada, apenas salientamos 

que nossas leituras dessas duas obras não nos possibilitaram identificar e diferenciar a fé moral da fé racional em 

Kant. 



135 
[...] Já que nós temos, apesar de todo o empenho de nossa razão/ apenas uma 

perspectiva muito obscura e ambígua do futuro, de modo que o governante do mundo 

nos permite apenas conjecturar e não apreender ou provar claramente sua existência 

e seu esplendor, e visto que, em contrapartida, a lei moral em nós, sem nos prometer 

nem ameaçar algo com certeza, exige de nós um respeito altruísta, permitindo contudo, 

uma vez tornado ativo e dominante esse respeito, pela primeira vez e apenas desse 

modo, perspectivas do reino do suprassensível, embora apenas com uma visão fraca; 

pode então ter lugar a intenção moral verdadeira, imediatamente consagrada à lei, e a 

criatura racional pode se tornar digna de participar no sumo bem, que é adequado ao 

valor moral de sua pessoa e não meramente às suas ações. // Portanto, aqui poderia 

muito bem estar certo aquilo que o estudo da natureza e do homem nos ensina 

suficientemente, a saber, que a sabedoria insondável, pela qual nós existimos, não é 

menos digna de veneração por aquilo que ela nos recusou do que por aquilo que ela 

nos permitiu fazer parte. (KANT, 2020, p. 187-188) (grifos nossos) 

 

Assim, para nós, Kant instaura uma perspectiva muito própria de compreensão da fé, 

uma vez que, para ele, a fé é um movimento racional que possibilita ao homem tangenciar a 

esfera do suprassensível, se aproximar dos ideais transcendentais, mas que, nem por isso, nos 

permite descrever tais ideais. Ou seja, não podemos nunca afirmar o que é Deus, a imortalidade 

e a liberdade e nem tão pouco a fé racional nos exige o dever de acreditar, pois como disse 

KANT, “não pode haver nenhum dever de admitir a existência de uma coisa” (2020, p. 164). 

Assim, a fé racional apenas nos indica, de forma subjetiva, a possibilidade de existência de tais 

ideais, os quais são necessários à vida humana. Desse modo, concluímos esse subtópico 

ressaltando o esforço compreensivo de Kant de ir além da dicotomia fé-razão e de pensar a fé 

como uma própria faculdade da racionalidade que aponta para os horizontes de uma ética, de 

uma moralidade, de um sumo bem. 

 

4.2.1.3.5 A Fé Filosófica de Karl Jaspers 

O filósofo Karl Jaspers foi um dos teóricos mais citados pelos dicionários, quando estes 

se lançaram ao trabalho de conceituação do termo fé; contudo, chamou nossa atenção o fato de 

que todos os dicionários, ao abordarem os conceitos desse autor, sempre fizeram uso de uma 

definição bem ampla e pouco explicativa. De acordo com o Dicionário de Teologia de Ferguson 

(2009) e o Dicionário de Teologia de Fries (1983), Karl Jaspers, Gabriel Marcel, Martin Buber 

e Peter Wust tentaram, em seus estudos, compreender o valor e a natureza que são próprios da 

fé e do conhecimento da fé. De uma forma mais explicativa, o dicionário intitulado Del 

Lenguaje Filosófico de Foulquié, ao tratar da fé, traz algumas colocações de Jaspers acerca 



136 

desse assunto: “Ter fé é viver inspirado pelo abrangente93, deixar-se levar e se encher dele”94 

(JASPERS APUD FOULQUIÉ, 1967, p. 291) (tradução nossa); “[Para Jaspers] ocorre com a 

psicanálise como com o marxismo: é uma fé que deve lembrar constantemente que vem de um 

suposto conhecimento total do homem”95  (Idem). O Dicionário de Filosofia de Abbagnano 

(1962), no que tange ao conceito de fé de Jaspers, apenas nos diz que na contemporaneidade os 

filósofos, de um modo geral, não têm se debruçado sobre a temática da fé; no entanto, filósofos 

como Jaspers se voltam “por vezes em exaltar a própria fé e as suas possibilidades 

privilegiadas” (1962, p. 412). 

Dentro desse contexto, percebemos que mesmo Jaspers sendo citado por quatro 

dicionários, o que eles dizem nos dá pouco ou quase nenhum subsídio para a compreensão da 

fé para esse pensador. Assim, decidimos ler textos de autores que pesquisaram sobre Jaspers e 

ler a sua própria obra, “A fé filosófica”. A partir dessas leituras conseguimos entender melhor, 

por exemplo, o que o dicionário filosófico Foulquié quis dizer quando atrela a fé em Jaspers ao 

abrangente, bem como também conseguimos nos aproximar de alguns horizontes singulares 

que tangenciam a ideia de fé para o referido pensador. Dentro desse contexto, nas próximas 

linhas, buscamos nos aproximar de alguns horizontes que perpassam a definição de fé em 

Jaspers. 

Para entendermos melhor o que Jaspers chama de fé filosófica, achamos válido, mesmo 

que de forma sucinta, tecermos considerações sobre algumas categorias que contribuem para o 

entendimento da fé filosófica. 

Antes mesmo de conceituar o que estava chamando de fé filosófica, Jaspers, em seu 

livro que tem como título esse mesmo termo, reflete sobre a dicotomia sujeito-objeto, tão 

presente nas ciências modernas, e diz que ao falarmos sobre a fé não podemos pensar em um 

sujeito e em um objeto isoladamente. Para JASPERS, “O ser não é objeto diante de nós, na 

percepção ou no pensamento, nem é o sujeito” (1953, p 14) (tradução nossa). O filósofo ainda 

nos diz que “[...] quando falamos de fé, temos em mente o que abrange sujeito e objeto” 

(JASPERS, 1953, p. 14) (tradução nossa). Dentro desse contexto, JASPERS introduz em suas 

argumentações a categoria do abrangente/englobante, que é o ser que “não é apenas sujeito nem 

apenas objeto, mas compreende os dois lados do dualismo sujeito-objeto. Embora esse 

 

93 Em algumas traduções, esse termo também é chamado de envolvente, englobante, todo-abrangente. 

Segundo MENDONÇA, “O todo abrangente é a manifestação do ser através da sua relação sujeito-objeto, possui 

assim, dois lados: subjetivo e objetivo” (2019, p. 58). 

94 “Tener fe es vivir inspirado por lo englobante, dejarse conducir y colmar por él”. 

95 [Para Jaspers], “[...] ocurre con ele psicoanálisis como el marxismo: es una fe de la que conveniente 

constatemente recordar que procede de un pretendido saber total del hombre”. 



137 

englobante não seja um objeto adequado, ao filosofar falamos a partir dele e com vistas a ele” 

(1953, p. 14-15) (tradução nossa). Para esse teórico existem sete diferentes origens do 

abrangente, ou modos dele se apresentar. Vejamos o que explica RÖHR, a partir da leitura que 

faz sobre os modos do abrangente em Jaspers: 

Entre as sete maneiras distinguem-se as do lado subjetivo das do lado objetivo, bem 

como as imanentes das transcendentes. Ser aí (Dasein) (p. 53-64), consciência geral 

(Bewusstein überhaup) (p. 64-70) e espírito humano (Geist) (p. 76-83) são as maneiras 

subjetivas e imanentes; mundo (Welt) (p. 85-107) é o correspondente objetivo da 

imanência. Existência (Existens) (p. 76-83) é o lado subjetivo e transcendência 

(Transzendenz) (p. 107-113) o lado objetivo das maneiras transcendentes. Razão 

abrangente (Vernunft) (p. 113-120) é identificado por Jaspers como laço de todas as 

maneiras do englobante e perpassa, enquanto tal, tanto as maneiras subjetivas e 

objetivas quanto as imanentes e transcendentes (2015a, p. 20). 

 

Para uma melhor compreensão das formas do abrangente, explicitaremos cada uma a 

partir das palavras de Jaspers e/ou de algum de seus estudiosos. O sujeito vital/Ser aí/Dasein 

“corresponde, nas suas características básicas, ao que Platão chama de mundo sensível. É a vida 

biológica e social, são os impulsos, desejos, necessidades e funções fisiológicas que sustentam 

as nossas vidas, sem necessariamente ter consciência deles” (RÖHR, 2015a, p. 20-21). A 

consciência em geral, como modo do abrangente, pode ser compreendida pelo seguinte 

pensamento: “[...] todos os seres humanos coincidem num pensamento idêntico. Engloba 

principalmente os conhecimentos da lógica, da matemática e das ciências.” (RÖHR, 2015a, p. 

21). Em relação ao Espírito, podemos dizer que, para Jaspers, esse modo do abrangente diz 

respeito aos nossos pensamentos e seus significados únicos. Nas próprias palavras de JASPERS, 

[...] a vida espiritual é vida de ideias. As ideias – por exemplo, as ideias práticas de 

missões e tarefas para a nossa realização, as ideias teóricas do mundo, alma, vida etc. 

– conduzem-nos, e certamente por meio de impulsos que existem em nós, como tração 

da totalidade de sentido que existe na coisa, como método sistemático de penetração, 

apropriação e realização. Eles não são objetos, mas aparecem em diagramas e figuras. 

Eles agem no presente e ao mesmo tempo são tarefas infinitas (1953, p. 18) (tradução 

nossa). 

  

Essas três primeiras formas do abrangente fazem parte do lado subjetivo e imanente do 

ser. Temos também o mundo como forma do abrangente; esse, como sabemos, representa o lado 

objetivo do imanente. Para JASPERS, “[...] o mundo como um todo não é um objeto, mas uma 

ideia. O que sabemos está no mundo, nunca é o mundo” (1953, p. 17) (tradução nossa), ou seja, 

o mundo pode ser considerado “a correspondência objetiva desses três modos imanentes, que 

somos [...]” (RÖHR, 2016a, p. 4). Jaspers não restringe os modos de ser do abrangente ao 

imanente e reflete sobre os modos de ser dentro de uma perspectiva de transcendência. Assim, 

inspirado em Kierkegaard, Jaspers fala sobre existência possível e coloca essa existência como 

um modo do abrangente correspondente à parte subjetiva da transcendência. Em suas palavras, 



138 
Somos existência possível. Vivemos de uma origem que está acima da existência que 

se torna empiricamente objetiva, acima da consciência em geral e acima do espírito. 

Esta nossa essência se manifesta: 1º na insuficiência que o homem experimenta em si 

mesmo, pois nele há uma inadequação constante à sua existência, ao seu 

conhecimento, ao seu mundo espiritual; 2º no absoluto, ao qual a sua existência está 

submetida por meio de seu genuíno ser, ou por aquilo que lhe é dito de forma 

compreensível e válida; 3º no incessante impulso para o uno, visto que o homem não 

se contenta com um único modo de englobar por si mesmo, nem com todos eles, mas 

sente o desejo da unidade fundamental, pois só é o ser e a eternidade; [...] (JASPERS, 

1953, p. 18-19) (tradução nossa). 

 

Os fundamentos da nossa individualidade – a constituição oculta da qual eu venho em 

direção a mim mesmo, que, como eu mesmo gero livremente, ao mesmo tempo em 

que sou dado como presente a mim mesmo – desaparece nesses três modos de 

abrangência quando eles são nada mais do que estes são. No entanto, esse fundamento, 

essa liberdade, o fato de que sou capaz de ser eu mesmo em comunicação com os 

outros eus, chamamos de Existência possível (JASPERS APUD RÖHR, 2016a, p. 4). 

 

Pensar nesse modo do abrangente, a existência possível, é ter em mente o caminho 

particular do homem em busca de si mesmo, do que lhe é mais próprio, entendendo esse 

processo enquanto possibilidade e não uma fatalidade, enquanto processo que ocorre dentro de 

uma comunicação com o outro e não em um isolamento. 

Ao que diz respeito à transcendência, JASPERS afirma que 

Transcendência é o ser que nunca se torna mundo, mas que se pode dizer que fala 

através do ser no mundo. Só existe transcendência quando o mundo não existe por si 

mesmo, não se estabelece em si mesmo, mas aponta para além de si mesmo (1953, p. 

17) (tradução nossa). 

 

Ainda se pode dizer que, em relação à transcendência, embora não possamos dizer com 

exatidão como ela é, podemos sentir sua torrente a partir de suas cifras. Segundo JASPERS 

APUD RÖHR, “Como existência, pensamos na direção da Transcendência em objetos 

chamados de cifras” (2016b, p. 605) (tradução nossa). Segundo RÖHR, 

Podemos encontrar as cifras de transcendência em todas as religiões e culturas, em 

mitos, literatura e lendas. Mas isso não está restrito a eles. “Tudo o que é e foi criado 

pelos humanos: realidades, imaginações, pensamentos” (JASPERS, 1962, p. 193) 

pode se tornar cifra” (2016b, p. 605) (tradução nossa). 

 

Desse modo, as cifras de transcendência nos revelam aspectos da transcendência sem 

torná-las algo mensurável. 

Por fim, o último modo do abrangente é o que Jaspers chama de razão abrangente. De 

acordo com RÖHR, esse modo do abrangente 

advém da distinção entre Verstand (entendimento ou consciência em geral) e Vernunft 

(razão abrangente) em Kant (JASPERS, 1963, p. 128). Além da consciência em geral 

que fornece conhecimentos evidentes e gerais, Kant identifica uma capacidade 

racional no ser humano, a razão abrangente, que não se sustenta num discurso 

argumentativo inquestionável, mas numa percepção daquilo que leva a uma certeza 

interna sobre as condições últimas da dignidade humana, ultrapassando os 

conhecimentos da consciência em geral, porém sem desconsiderar as certezas dela. 



139 
Jaspers amplia a função desse senso interno como juízo possível sobre a união das 

maneiras do englobante (2015a, p. 22-23). 

 

Assim, para JASPERS APUD RÖHR, 

De fato, aqui neste modo do Abrangente está a sala do movimento de entrada que é o 

propósito de filosofar. Mas ela não pode se realizar em um espaço sem ar, mas deve 

entrar em todos os modos do abrangente, cujos conteúdos só se tornam claros e puros, 

enquanto eles buscam em todas as direções o vínculo, pelo qual alcançam a unidade 

(2016b, p. 606) (tradução nossa). 

 

A razão abrangente perpassa todos os modos do abrangente, mas não pode ser tida como 

superior aos demais modos. Ela pode ser considerada o vínculo entre todos os modos do 

abrangente (RÖHR, 2016a). 

A partir dos modos do abrangente, Jaspers cria um caminho particular para se filosofar, 

para pensarmos nas nossas existências. Contudo, ele não cria um manual. Usando seu próprio 

termo, podemos dizer que sua filosofia nos revela cifras de transcendência; nos convida a 

procurar o que, em nós, nos é autêntico. A partir dessa compreensão basilar, Jaspers nos fala da 

fé filosófica, a qual é a crença em cada um dos modos do abrangente, nessa indissociabilidade 

entre sujeito e objeto, ou seja, a fé filosófica é: 

O cumprimento do abrangente, no qual nem objeto nem sujeito é perdido, mas ambos 

permanecem presentes na Unidade, nós chamamos a fé no sentido mais amplo e na 

reafirmação, na garantia da fé. Fé em seu sentido crescente e abrangente imanente, 

encontramos na garantia da Existência e da Transcendência. A garantia de Vernunft 

(Razão em seu sentido mais amplo) como o sentido imperativo em filosofar elucida a 

fé em Vernunft, que pertence à fé filosófica como seu poder mais verdadeiro 

(JASPERS APUD RÖHR, 2016a, p. 6). 

 

Podemos dizer ainda que a fé filosófica é uma fé de uma experiência pessoal, de uma 

convicção interior ou, como diria MENDONÇA, a fé filosófica é “condicionada pela 

interioridade, um apelo da existência possível. Ela não pretende ser a verdade única para todos, 

não se impõe, é absoluta, apenas para o sujeito” (2019, p 76). Vale ressaltar ainda que a fé 

filosófica é a fé a qual os dicionários pesquisados atribuem como sendo a fé 

conceituada/estudada por Jaspers. Todavia, por mais que os estudos de Jaspers tenham 

evidenciado a fé filosófica, e que o mesmo declare que esse é seu tipo de fé, o filósofo, em seus 

estudos, ainda refletiu sobre outros tipos de fé opostos à fé filosófica. Um desses tipos de fé é 

a fé revelada, a qual é advinda de uma revelação feita por alguém, a qual deve ser entendida 

como válida para todos (RÖHR, 2015a). Dentro dessa lógica, temos a fé cristã revelada: “Só 

existe para ela uma fé, uma só e única Revelação, aquela que atestam a palavra da Bíblia e a 

tradição. Portanto, para ela, não há possibilidade de admitir outras pretensões históricas a uma 

revelação” (JASPERS APUD RÖHR 1982, p. 89). Ainda de acordo com JASPERS APUD 

RÖHR, 



140 
Logo que a Revelação cristã se pretende explicitamente como a única e exclusiva, é 

preciso que ela fundamente esta pretensão em argumentos que implicam a 

generalização. [...] Os crentes não se contentam com anunciar, desejam provocar a 

convicção, conduzir por caminhos onde esta realidade única chegará a impor-se 

(1982, p. 89-90). 

 

Assim, vemos que esse tipo de fé enseja uma perspectiva de exclusividade e 

universalidade, ou seja, apenas os homens que possuem esse tipo de fé são considerados 

agraciados com a verdade, e esse tipo de fé é a fé que, segundo seus adeptos, todos devem 

proclamar. Desse modo, essa fé fala de uma verdade total e única para todos. A crítica que 

Jaspers levanta a esse tipo de fé é justamente em virtude dessa sua pretensa verdade universal 

e exclusivista. Dentro da percepção de Jaspers, Deus não fala através de apenas um homem, ou 

seja, 

A religião de Cristo contém a verdade de que Deus fala ao homem por meio dos 

homens; mas Deus fala por meio de muitos homens; na Bíblia por meio da série dos 

profetas, em que Jesus aparece como o último; nenhum homem pode ser Deus; Deus 

não fala exclusivamente por meio de nenhum homem, e com vários sentidos por meio 

de ninguém (JASPERS, 1953, p. 82) (tradução nossa). 

 

No entanto, Jaspers não mostra apenas a diferença entre a fé filosófica e a fé na revelação 

cristã, ele também distingue a fé filosófica de toda e qualquer forma de pensamento que 

pretende universalizar um tipo de verdade; e é nesse contexto que ele faz algumas observações 

sobre teorias mais gerais, como a marxista e a psicanalista: 

Todo conhecimento do homem, quando é absolutizado, fingindo tornar-se 

conhecimento do homem como um todo, faz nossa liberdade desaparecer. O 

mesmo acontece com as teorias do homem desenhadas com grande sentido 

para horizontes limitados: pela psicanálise, pelo marxismo, pela doutrina racial. 

Eles escondem o próprio homem quando tentam investigar mais do que 

aspectos de seu fenômeno (JASPERS, 1953, p. 49-50) (tradução nossa). 

 

A partir de tudo o que até agora refletimos sobre a compreensão de fé em Jaspers, 

podemos afirmar a relação direta existente entre os modos do abrangente e a fé filosófica, que 

é uma fé que possibilita a crença no abrangente e exige do homem uma eterna abertura. É 

partindo dessa perspectiva que JASPERS afirma que a “fé é uma experiência abrangente” (1953, 

p. 15) (tradução nossa), ou seja, a fé filosófica é diferente de outros tipos de fé que se 

fundamentam em uma verdade objetiva universalmente válida. A partir da leitura feita por 

RÖHR, a fé filosófica em Jaspers “Não é uma fé adquirida de alguma forma externa, como 

revelação divina ou testemunho de outros. Nós alcançamos quando alcançamos o estado de nos 

sentirmos seguros em nossas próprias convicções” (2016b, p. 600) (tradução nossa). Por mais 

que a fé filosófica encaminhe o homem ao que ele tem de próprio, ela não é uma fé trilhada no 



141 

isolamento ou no individualismo; esse tipo de fé busca a comunicação, ela só é possível dentro 

da comunicação entre os seres. 

[...] a fé filosófica, que também poderia ser chamada de fé na comunicação. Pois bem, 

neste caso as duas proposições regem: a verdade é o que nos une – e: a verdade tem 

sua origem na comunicação. O homem encontra o outro homem no mundo como a 

única realidade com a qual pode se unir com compreensão e confiança. Em todas as 

fases da união entre os homens, encontram companheiros do destino amando o 

caminho da verdade perdida para o homem que se isola, refratário e obstinado, e que 

se enraíza na solidão (JASPERS, 1953, p. 40) (tradução nossa). 

 

A fé filosófica não quer deter a verdade, ela exige do homem a comunicação para que, 

diante do outro, a verdade possa ser desvelada, até mesmo porque “a verdade começa com dois” 

(JASPERS APUD RÖHR, 2015a, p. 27) e, assim, JASPERS ainda nos diz que: “Quem tem a 

posse definitiva da verdade não pode mais falar bem com os outros – interrompe a comunicação 

em favor do conteúdo em que acredita” (1953, p. 63) (tradução nossa). É por isso que a fé 

filosófica não restringe o homem a uma verdade, ela convida o homem a perceber os modos do 

abrangente e, a partir deles, buscar a comunicação. Esse movimento do homem em torno da 

comunicação não advém de uma série de conhecimentos, mas, sim, de um ato de fé; e mais uma 

vez, aqui se faz necessário o resgate das palavras de JASPERS: 

A disposição para uma comunicação ilimitada não é consequência do conhecimento, 

mas sim a resolução de trilhar um caminho no ser-homem. A ideia de comunicação 

não é utopia, mas fé. Cabe a cada um saber se tende para isso, se acredita nisso, não 

como na vida após a morte, mas em algo totalmente presente: que em nós homens 

existe a possibilidade de realmente vivermos juntos, de falarmos entre nós, e, graças 

a esta comunicação, encontrar o caminho para a verdade, e só assim, tornarmo-nos 

devidamente nós mesmos (1953, p. 135) (tradução nossa). 

 

Em todas as épocas, o problema está em tensão: encontrar a independência fora do 

mundo, na renúncia e na solidão – ou no próprio mundo, através do mundo, 

cooperando nele, sem sucumbir a ele. Assim, o filósofo, que só quer a sua liberdade 

com a liberdade dos outros, a sua vida só na comunicação com os homens, é o que 

gritava o louco atrás de Confúcio: “aquele é o homem que sabe que as coisas não vão 

e continua a caminhar com elas” – uma verdade para o conhecimento finito, que ele 

absolutiza seu status de aparente, mas uma verdade que não faz vacilar a verdade mais 

profunda da fé filosófica (1953, p. 124-125) (tradução nossa) (grifos do autor) 

 

As afirmações de Jaspers nos fazem perceber que a perspectiva da fé filosófica é a de, 

através da comunicação entre os homens, fazer revelar a verdade, não uma única verdade, mas 

a verdade que habita em cada um, de forma singular, a qual só se revela em face ao outro com 

o qual nos comunicamos de forma genuína e aberta. A fé filosófica nos mostra que 

cotidianamente somos convidados a termos, na comunicação, a possibilidade de realização, a 

possibilidade de concretização da nossa humanidade; como afirmou JASPERS, “[...] a fé 

filosófica é a crença do homem em sua possibilidade. Sua liberdade respira nela” (1953, p. 60) 

(tradução nossa). 



142 

Gostaríamos de concluir esse subtópico refletindo acerca da importância do pensamento 

de Jaspers sobre esse tipo de comunicação como possibilidade de realização humana, 

principalmente nesses tempos hodiernos em que se passa a ideia de que a comunicação humana 

genuína não existe, e o que existe no lugar dela é a persuasão de uns aos outros – o jogo de 

poder presente nas falas, a farsa contida nos “diálogos” curtos e espetaculares da internet. A 

sutiliza e a força que perpassam o pensamento de Jaspers, a partir da fé filosófica, a partir do 

desvelamento dos modos do abrangente, a partir da nossa sempre presente possibilidade de 

comunicação, nos abre a janela para o encontro conosco a partir de uma caraterística humana, 

que é a comunicação. Não somos ingênuos, e Jaspers também não era quando escreveu suas 

obras; com isso, queremos dizer que enxergamos as vicissitudes e as dificuldades de 

estabelecermos uma comunicação em nosso dia a dia; no entanto, entender que existe uma 

possibilidade no horizonte nos faz persistir nesse caminho e nos comprometer com ele, posto 

que, como diria o próprio JASPERS, “A fé filosófica é um princípio próprio. Mas deixa aberta 

para outras possibilidades de Revelação, sem a poder compreender. Ela quer, não a hostilidade, 

mas a lealdade, não o rompimento, mas a comunicação, não a violência, mas a liberdade” (1953, 

p. 90) (tradução nossa). 

 

4.2.1.3.6 Algumas Considerações a partir das Pesquisas nos Dicionários 

Ao chegarmos às conclusões do presente capítulo, achamos importante destacar que o 

objetivo inicial de nossas pesquisas junto aos diversos dicionários selecionados foi alcançado, 

uma vez que nos aproximamos de algumas compreensões sobre o fenômeno da fé. Nos 

dicionários da Língua Portuguesa, tivemos acesso aos conceitos corriqueiros e mais sucintos. 

Nos dicionários de Teologia encontramos bases mais profundas a embasar os conceitos 

utilizados pelos autores mais citados. Isso também vale para os conceitos encontrados nos 

dicionários de Filosofia, posto que o conceito de cada um dos autores citados nos foi 

apresentado de forma ampla e contextualizada. 

Como afirmamos no início deste capítulo, buscamos conhecer e desvelar um tipo de fé 

que derivasse de um processo próprio/interno de aquisição e de afirmação. Em outras palavras, 

buscamos conhecer e nos aproximar a definições que nos indicassem a importância do 

desvelamento interno dos valores que temos como próprios, das verdades que passamos a 

conservar como nossas, íntimas. 

Nesse sentido, destacamos os seguintes conceitos encontrados nos dicionários de Língua 

Portuguesa: adesão do espírito ao que considera verdadeiro; sinceridade, autenticidade; 



143 

confiança; confiança absoluta. Da leitura que realizamos, a partir de nossa existência e de nossas 

bases conceituais, tais conceitos nos conduziram à noção de uma fé que implica abertura e 

adesão ao que nos é próprio/verdadeiro/autêntico, implica confiança absoluta, sincera e 

autêntica. Em linhas gerais, tal definição nos aproximou à compreensão de que existe um tipo 

de fé relacionado à autenticidade humana, à sinceridade, a uma adesão do espírito (íntima, 

portanto) ao que considera como verdadeiro. 

Nos dicionários de Teologia e de Filosofia, encontramos basicamente dois grupos de 

conceitos sobre a fé: um, direcionado à perspectiva religiosa/divina (abordando Deus e Suas 

verdades que se nos revelam ou que são alcançadas através da fé) e outro, o qual vai além do 

âmbito religioso confessional, mas também finca seus horizontes compreensivos na dimensão 

transcendente da existência96. 

É importante situar que nos aproximamos mais deste último grupo, tendo em vista que 

os conceitos apresentados pelos seus representantes não vinculam o estudo da fé 

necessariamente a uma perspectiva religiosa, por mais que trafeguem pelos valores contidos na 

dimensão transcendente. Pensando nos conceitos que mais contribuíram para nossa 

aproximação ao desvelamento de uma fé própria e das perspectivas de aquisição e de afirmação 

desta, elencamos abaixo alguns pensadores e suas conceituações. 

Com São Tomás de Aquino, Pascal, Kierkegaard e Barth, observamos diferentes 

argumentos a relacionar fé e razão. Cada um a seu modo, estes pensadores entendem que a fé e 

somente ela pode encaminhar o homem às verdades de Deus. Especificamente em Kierkegaard, 

a fé possibilita o encontro com Deus, mas não um Deus que está ausente do mundo concreto, 

mas um que atua diretamente na concretude da realidade humana. Como vimos, esta perspectiva 

contém algo em si que o próprio Kierkegaard diz ter dificuldade de compreender, uma vez que 

ela transcende a racionalidade, mas, nem por isso ele a rejeita. Em nossa compreensão, tal 

achado no pensamento de Kierkegaard caminha na mesma direção do entendimento de Röhr 

sobre a realidade de nossa dimensão transcendente, a qual existe mas não é apreensível por 

nenhuma das formas imanentes; porém, “nem por isso deixa de ser realidade para quem se volta 

para ela e se compromete com ela” (RÖHR, 2013a, p. 26). 

A partir da leitura das conceituações desses autores citados acima, desvelamos a 

importância de uma dimensão divina da existência, de uma dimensão de eternidade a orientar 

 

96 Aqui, apoiamo-nos na teoria da multidimensionalidade de Röhr (S/D) para situarmos a dimensão 

transcendente, que é a responsável por abrigar os valores ético-humanos e os valores metafísicos. 



144 

nossas existências. Tais autores buscaram apreendê-la de diferentes modos, mas o que os une, 

em nossa perspectiva, é a assunção da existência desta dimensão da realidade. 

Nesse mesmo sentido, temos, em São Tomás de Aquino, a fé como um meio que ilumina 

o caminho à verdade de Deus e que permite a salvação ao homem. Mas o caminho até a 

aquisição desta fé, para este pensador, necessita da revelação divina, uma vez que se vê apoiada 

nas verdades divinas. Observamos algo semelhante em Barth. A fé, para esse pensador, dá-se 

através de uma revelação divina e, ao homem, cabe a crença no que foi revelado. Assim, 

também não percebemos uma ênfase no processo de aquisição desta fé; menos ainda 

observamos a ênfase no processo singular de aquisição desta verdade. 

Os horizontes de uma fé que tangencia o ser individual do homem e aponta para um 

caminho próprio de encontro com esta fé e com as verdades que derivam desta, podem ser 

encontrados em Santo Agostinho, Blaise Pascal e Søren Kierkegaard. Para esses autores, os 

quais convergem em relação à noção de Deus como amor, apenas o homem individual, de forma 

particular e única, pode chegar até Deus/as verdades divinas. 

Em Agostinho, observamos que o que ele escreve sobre a fé é coerente com o que ele 

vivenciou em sua vida até chegar à aquisição e à afirmação de sua fé. Como vimos acima, até 

alcançar o ponto de aquisição e de afirmação de sua fé, Agostinho passou por longas e penosas 

angústias. Isso o fez perceber que a fé está intimamente ligada às suas vivências, as quais o 

permitiram perceber que nem doutrinas, nem leis exteriores são capazes de proporcionar ao 

homem um encontro com sua fé, com a verdade que habita em seu interior, com Deus. Esse 

encontro só pode ocorrer a partir de uma abertura individual e particular de cada homem à luz 

de Deus. E foi justamente esse desvelamento possibilitado por Agostinho que nos permite ter 

um vislumbre biográfico de um processo de aquisição e de afirmação de uma fé própria. 

Buscando desvelar os horizontes que nos ajudem a compreender o processo de aquisição 

e de afirmação de uma fé própria, encontramos em Pascal um outro horizonte importante. A fé, 

em Pascal, semelhante a outros pensadores vistos anteriormente, é a via de acesso a Deus e às 

suas verdades; mas Pascal acrescenta um elemento importante para o nosso objeto de estudo: a 

fé, ela mesma, já é a presença de Deus em nossas vidas. Com isso, Pascal nos permite 

compreender que a graça da fé já está dedicada, de forma particular e individual, a cada coração 

humano. O movimento da fé, portanto, é singular, individual, particular, posto que a graça 

concedida por Deus de tocar o coração humano através da fé é dada a cada homem de modo 

único e singular. 



145 

Em Kierkegaard encontramos um horizonte muito próximo a um horizonte defendido 

pelo pensamento buberiano: o caráter compromissado da fé. Como vimos no presente capítulo, 

ter fé, para Kierkegaard, significa uma forma de existência específica, singular (ABBAGNANO, 

2007). Em nossa jornada de desvelamento dos possíveis caminhos particulares de aquisição e 

de afirmação de uma fé própria, o pensamento de Kierkegaard nos ajudou a compreender que 

o processo de aquisição dessa fé própria demanda uma decisão existencial do indivíduo 

(ABBAGNANO, 2007). Assim, semelhante ao pensamento buberiano, que compreende que 

cada indivíduo tem seu próprio caminho formativo, Kierkegaard nos ajuda a compreender que 

o processo fenomenológico da fé vai se consolidando de acordo com a afirmação de um modo 

particular de existir no mundo. Contudo, Kierkegaard se distancia de Buber quando pensa que 

seu movimento de fé tem que estar apartado das relações que estabelece. 

Em nossa jornada através das conceituações contidas nos dicionários pesquisados, 

encontramos dois pensadores que contribuíram de forma generosa com nossa busca por 

desvelar os horizontes de uma fé própria. São eles Kant e Jaspers. Estes pensadores, cada um a 

seu modo, trouxe a discussão sobre a fé para um âmbito mais geral e, com isso, possibilitaram-

nos vislumbrar horizontes onde o indivíduo pode buscar sua fé própria e afirmá-la em sua 

existência. 

Em Kant, o apelo da transcendência contido na ideia do sumo bem nos ajudou a 

compreender a importância dos horizontes contidos nos valores ético-humanos e nos valores 

metafísicos, ambos pertencentes à dimensão transcendente. Assim, vimos que este pensador 

citou a importância de nos aproximarmos às noções possíveis de Deus, da imortalidade da alma, 

da liberdade humana e do sumo bem. Vimos também, ao longo do presente capítulo, que admitir 

tais possibilidades passa por uma necessidade subjetiva (KANT, 2020); tal admissão dessas 

possibilidades é denominada por Kant de uma fé racional. E é esta fé racional que nos possibilita 

admitir, mas nunca conhecer ou contestar, a existência de Deus. O aprendizado que Kant nos 

possibilita, assim, é o de pensarmos a fé como uma própria faculdade da racionalidade que 

aponta para os horizontes de uma ética, de uma moralidade e de um sumo bem. 

Em Jaspers, por fim, conhecemos a fé filosófica. Esse tipo de fé reflete sobre a 

impossibilidade de falarmos sobre a fé pensando no indivíduo isolado. O que Jaspers acrescenta 

aos nossos desvelamentos é que, semelhante ao pensamento de Buber, o ser humano não pode 

ser concebido de forma isolada; nem tampouco as formas de conhecer a realidade podem 

separar pesquisador de seu objeto de estudo. Assim, antes de qualquer outro ponto importante, 

Jaspers (1953) nos diz de um todo abrangente ao qual estamos inseridos e fazemos parte. Além 



146 

dessa ênfase na essência relacional do ser humano, este pensador atrela a fé filosófica a uma 

experiência pessoal, a uma convicção interior. A fé filosófica, portanto, parte de um apelo da 

existência possível, sem qualquer pretensão de validade universal; ela, portanto, não se impõe 

a outros, é absoluta para o indivíduo (MENDONÇA, 2019). Essa crítica feita por Jaspers às 

formas que buscam validade universal foi um horizonte fundamental para desvelarmos o objeto 

de nosso estudo. Como bem afirmou RÖHR, a fé filosófica em Jaspers “Não é uma fé adquirida 

de alguma forma externa, como revelação divina ou testemunho de outros. Nós alcançamos 

quando alcançamos o estado de nos sentirmos seguros em nossas próprias convicções” (2016b, 

p. 600) (tradução nossa). Assim, compreendemos que a fé filosófica pensada por Jaspers nos 

aponta, ao mesmo tempo, tanto para o inimputável caminho singular de aquisição e de 

afirmação de uma fé própria, quanto para a inevitável condição relacional humana. 

Como pudemos observar, realizamos diversos giros hermenêuticos juntos aos 

pensadores e aos seus conceitos sobre a fé no intuito de desvelarmos os vários elementos de 

uma fé que nos ajudaram a compreender o processo fenomenológico de aquisição e de 

afirmação de uma fé própria. Cada autor, com sua singularidade, contribuiu decisivamente para 

a composição do todo que se encontra no presente estudo. 

  



147 

5 REVISÃO DA LITERATURA SOBRE FÉ E EDUCAÇÃO 

 

Para melhor compreendermos a temática de nossa pesquisa, realizamos um 

levantamento da literatura em busca de trabalhos que versassem sobre o fenômeno da fé e sua 

influência no campo educacional. É importante destacar que essa revisão foi feita a partir de 

um horizonte de compreensão sobre a Educação e o fenômeno da fé. Para tanto, partimos da 

compreensão de que a Educação implica na busca da integralidade humana e que a fé tem papel 

fundamental nesse processo. Sendo assim, dirigimos nossas buscas por artigos, dissertações e 

teses que tratassem desse assunto aos portais da ANPED, da BDTD e da CAPES97. 

Inicialmente destacamos a escassez de trabalhos que tratam do imbricamento entre a fé 

e a Educação, tendo em vista que a grande maioria deles não explora o fenômeno da fé em si, 

mas, sim, o tema da religião na educação. Os assuntos encontrados versavam, frequentemente, 

sobre a educação religiosa – assemelhando-se, muitas vezes, a textos de catequese. A fé, nessas 

pesquisas, era uma categoria já conhecida da área teológica e, por isso, não era conceituada pela 

maioria dos autores, uma vez que não consistia em uma categoria principal para elucidar o 

campo educativo. 

Como essa abordagem superficial da temática da fé não contemplava nossa pesquisa, 

decidimos ajustar nossas buscas para encontrar trabalhos do campo educacional que 

mobilizavam a fé como uma importante categoria em seus trabalhos98. Pesquisamos nos sites 

dos encontros nacionais da ANPED, no período de 2000 a 201799 , em todos os Grupos de 

Trabalho (GT’s), e só destacamos um único trabalho. Este, por sua vez, não falava diretamente 

sobre o fenômeno da fé, mas, sim, a má-fé sartriana; logo, por não abordar o fenômeno da fé 

em si, não o incluímos na seleção final. Também pesquisamos no acervo da BDTD e 

selecionamos duas dissertações e duas teses, sendo que dois desses trabalhos não priorizavam 

o fenômeno da fé em suas discussões. De nossa pesquisa no portal de periódicos da CAPES, 

selecionamos três artigos, duas dissertações e uma tese, sendo que três destes trabalhos não 

 

97 ANPED (Associação Nacional de Pós-Graduação e Pesquisa em Educação), BDTD (Biblioteca Digital 

Brasileira de Teses e Dissertações) e CAPES (Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior). 

98 Buscamos, nos sites dos encontros da ANPED, trabalhos que abordavam a fé em seus títulos. No portal 

da BDTD, testamos 4 combinações diferentes de palavras-chave [Fé (título) e Educação (assunto); Fé (assunto) e 

Educação (assunto); Fé (título) e Educação (título); Fé e formação humana (sem especificações de título ou 

assunto)]. Por fim, priorizamos, no portal da CAPES, a busca por 6 combinações [(fé e educação): (no título e no 

título) (é exato e é exato); (fé e educação): (no título e no assunto) (é exato e é exato); (fé e educação): (no assunto 

e no assunto) (é exato e é exato); (fé e educação): (no assunto e no título) (é exato e é exato); (Fé e Formação 

humana); (Fé e forma*)]. 

99 À exceção da 33ª reunião, realizada em 2010 – os trabalhos não estavam disponíveis na rede. 



148 

abordavam com centralidade o fenômeno da fé. Vale ressaltar que nos portais da BDTD e da 

CAPES não determinamos um recorte temporal, tendo em vista a escassez de pesquisas. 

Dessa pesquisa nos três portais citados, selecionamos onze trabalhos gerais, mas só 

trabalhamos com cinco pesquisas100 (um artigo, duas dissertações e duas teses), todas da área 

da Educação. Esse segundo recorte se deu porque os seis trabalhos não escolhidos estavam 

muito distantes da discussão que propomos. Para contextualizar o que nos afastou desses 

trabalhos, destacamos a utilização teológica/religiosa dos termos relacionados à fé sem a devida 

conceituação filosófica, educativa ou até mesmo teológica do termo. Interessava-nos duas 

coisas, a saber: o conceito de fé que era mobilizado pelos autores e sua respectiva influência no 

campo educacional. 

Considerando nossos objetivos, analisamos as pesquisas citadas e depreendemos que 

abordar o fenômeno da fé sob a perspectiva educacional requer, inicialmente, de qualquer 

pesquisador, uma compreensão mais holística/integral do ser humano. Achamos importante 

ressaltar que essa é uma exigência implícita feita pelos autores para que enxerguemos o ser 

humano a partir de uma visão mais ampla, plural, integral ou holística. O homem, constituído 

por várias dimensões, só pode ser melhor compreendido quando se consideram também as 

outras dimensões de sua existência que não apenas a racional. Encontramos uma ênfase sobre 

esse assunto nas palavras de SCUSSEL: 

Há sinais de um novo paradigma com uma visão mais holística e integral do ser 

humano que procura valorizar a relação entre as partes e o todo, transcendendo a 

realidade concreta. Essa religiosidade, que anteriormente era restrita ao estudo da 

teologia e da filosofia, retorna através de várias áreas do saber como a física, a 

psicologia, a neurologia, buscando compreender outras dimensões da vida humana e 

responder às perguntas existenciais. Essas áreas trazem novos estudos sobre a 

espiritualidade que estão ganhando espaço em nosso mundo e saíram do âmbito das 

religiões institucionalizadas, mostrando que a religiosidade está presente em nossa 

vida (2007, p. 16). 

 

 

100 GUARINO, Lia. Razão e Fé na contemporaneidade. Movimento: Revista de Educação, Faculdade de 

Educação – Programa de Pós-Graduação em Educação da UFF, n. 1, vol. 1, 2014.  

SCUSSEL, Marcos André. Religiosidade Humana e Fazer Educativo. 2007. 177 f. Dissertação (Mestrado em 

Educação) - Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2007.  

PEREIRA, Eli Chiu. Buscando Caminhos entre a Violência e Fé: um estudo sobre a adolescência delinquente. 

2003. 124 f. Dissertação (Mestrado em Educação) – Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 

2003. 

PARADA FILHO, Carlos João. Entre Sentidos e Saberes: a religião na educação universitária (um estudo de 

caso: a FE-UFF). 2006. 207 f. Tese (Doutorado em Educação) - Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 

2006. 

SANDRINI, Marcos. Religiosidade e Educação no Contexto da Pós-Modernidade: da ambivalência da fixação 

e da flutuação à aporia do amor. 2007. 244 f. Tese (Doutorado em Educação) - Pontifícia Universidade Católica 

do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2007. 



149 

Sendo assim, achamos importante ressaltar a ênfase dada pela maioria dos autores a uma 

dimensão humana que trata de questões mais sutis de sua existência, como o sentido da vida e 

os valores humanos. Abordar essa dimensão requer de nós, pesquisadores do campo 

educacional, a consideração e o respeito às múltiplas dimensões 101  que nos constituem; 

principalmente em nossa época atual, notadamente marcada por um forte ceticismo, de um lado, 

e pela ascensão de fanatismos religiosos de outro. É nesse mesmo sentido que SANDRINI nos 

alerta: 

A luta contra a unidimensionalidade e a busca de uma visão mais holista da vida, da 

religião, da educação é que possibilita o discurso religioso. Aqui está o caminho para 

o diálogo entre a religiosidade e a pós-modernidade com a contribuição decisiva da 

educação (2007, p. 196). 

 

Guarino (2014), nesse mesmo sentido, faz um alerta sobre o perigo que existe nas 

tentativas de monopolização da temática religiosa, no olhar unívoco sobre uma realidade que é 

plural: 

O problema é que cada religião vai desenhar este rosto divino com uma forma e aí 

ocorre um confronto entre elas. Islamismo, Judaísmo e Cristianismo (catolicismo e 

protestantismo aí entendidos) são configurações diferentes do além. Por isso, 

divergem, fazem guerra, não se entendem, disputam fiéis pelo mundo afora. Todas as 

religiões monoteístas acabam sendo excludentes, intolerantes, e particulares. Cada 

uma delas supõe que traz a verdade absoluta. O problema é que todas pensam de forma 

exclusivista e aí não conseguem conviver com a diversidade. Não são plurais 

(GUARINO, 2014, p. 7). 

 

Não é o foco de nossa pesquisa o detalhamento dos conflitos religiosos pelo mundo. O 

que achamos importante e necessário enfatizar é a crítica pontual às visões de mundo que se 

encerram em si mesmas, negando e condenando a pluralidade existente. 

Acrescentamos que a maioria dos autores pesquisados enxergam, dentro da complexa 

constituição humana, uma dimensão102  responsável pela busca da essência humana e pelo 

retorno ao seu próprio centro, como se fosse uma religação a uma origem geradora relacionada 

ao sagrado/divino (PARADA FILHO, 2006). Tais autores se referem a essa dimensão como 

uma dimensão mais íntima ao homem, relacionada à sua religiosidade. 

Tendo feito essas primeiras e fundamentais observações, passaremos, então, a apresentar 

os dois tópicos que resultaram dessa revisão. O primeiro tópico diz respeito à Religiosidade, 

uma vez que ela demonstrou ser uma categoria importante para compreendermos o fenômeno 

da fé dentro do campo educacional. Subdividimos esse primeiro tópico em quatro subtópicos, 

 

101 Enfatizamos que as noções de integralidade humana dos autores estudados não correspondem, 

necessariamente, à noção de Röhr – teórico que norteia nossa concepção educacional. 

102 Os autores conceituam essa dimensão, em sua maioria, como Religiosidade; mas também encontramos 

referências à dimensão religiosa, vida religiosa, espiritualidade e vida espiritual. 



150 

a saber: a) Relação da Religiosidade com um Eu Profundo, Autêntico; b) Religiosidade como 

Elemento Constitutivo que Envolve a Totalidade da Pessoa Humana; c) A Distinção 

Imprescindível entre a Religiosidade Humana e a Religião Institucionalizada; e d) A 

Interligação entre a Religiosidade Humana e a Educação. 

Após a discussão sobre a religiosidade humana, passaremos a refletir sobre a fé que é 

retratada nas pesquisas e as categorias que emergiram de nossas aproximações, a saber: a) Fé: 

muito além da razão, elemento atrelado à totalidade humana; b) A Íntima Relação entre a 

Integralidade do Ser, a sua Fé e Aquilo que lhe é Incondicional; c) Fé: o transitar entre a certeza 

e a incerteza; d) A Fé e seu Caráter Relacional; e) A Face Divina/Transcendente da Fé: abertura, 

busca e vivência no cotidiano; f) Fé: aposta cega, adesão pura, entrega antes de qualquer 

racionalidade; g) Fé e Liberdade: um elo possível sob a égide do comprometimento com nossa 

autenticidade; h) Fé: resposta a uma palavra revelada; i) A Dinâmica da Fé. 

 

5.1 A EXISTÊNCIA DE UMA DIMENSÃO ATRELADA À BUSCA DO 

TRANSCENDENTE: A RELIGIOSIDADE 

 

Todos os autores pesquisados são unânimes em afirmar que a Religiosidade é uma 

dimensão intrínseca ao ser humano. Pereira (2003) parte dos escritos de Viktor Frankl e 

enxerga, nas profundezas de nosso ser, algo como uma religiosidade inconsciente; essa 

religiosidade inconsciente é, na verdade, uma relação com o transcendente. O que Pereira 

(2003) compreende, a partir dos estudos de Frankl, é que a religiosidade faz parte de nossa 

imanência que busca a transcendência. 

PARADA FILHO afirma que essa dimensão é uma função psíquica estruturante, 

responsável pelo “amadurecimento das sensibilidades, do sentimento de solidariedade e da 

necessária introspecção” (2006, p. 42). A religiosidade, assim, é uma das maneiras de nos 

compreendermos, de sermos e de estarmos no mundo (PARADA FILHO, 2006). 

Partindo da psicanálise, Guarino (2014) identifica a religiosidade como um movimento 

humano da pulsão, do desejo em direção à transcendência. O que ela afirma é que essa dimensão 

da religiosidade não existe em si, que o que existe em nós é uma pulsão, uma aspiração à 

transcendência, como pertencente à imanência, mas que nunca pode se confundir com um 

transcendente. Em linhas gerais, religião (religiosidade) é uma configuração que fazemos do 

além, da transcendência (GUARINO, 2014). Por isso, a existência de diferentes culturas e das 

diferentes composições que as culturas fazem da transcendência engendra várias religiosidades. 



151 

O que ela situa de comum à Humanidade é a pulsão que nos encaminha à busca da 

transcendência; o que deriva disso são singularidades pessoais/culturais/históricas. O que a 

autora quer enfatizar é que, segundo a perspectiva psicanalítica, essa aspiração é impossível de 

se materializar no mundo concreto, o que nos leva a uma “personificação deste além numa 

entidade protetora a que a fé se refere como ‘Deus’, a transcendência, o além, o céu, o criador, 

o pai garantidor da paz etc.” (GUARINO, 2014, p. 7). A essência argumentativa da autora nos 

alerta para os riscos que derivam dos fanatismos daqueles que acreditam que sua personificação 

da transcendência é a única e válida para todo o universo. 

SCUSSEL nos lembra que a tese feita por Rudolf Otto afirma a existência de uma 

predisposição religiosa no ser humano originada em parte por estímulos exteriores e 

em parte por pressões internas. Para ele, as manifestações religiosas são fruto da 

experiência do numinoso. A experiência religiosa não é apreensível somente pela 

razão, mas constitui-se também de elementos irracionais (2007, p. 28-29) (grifo do 

autor). 

 

SANDRINI, baseado nos estudos de Paul Tillich e Hubert Halfbas, nos diz que esses 

autores entendem a religiosidade como a “dimensão mais profunda da totalidade da vida 

humana. É a busca da abertura ao transcendente, àquilo ou Àquele que ultrapassa a superfície 

da vida, é o sentido radical da existência. Religiosidade é a abertura para a busca de sentido, 

para a busca de radicalidade” (2007, p. 16-17). 

 

5.1.1 Relação da Religiosidade com um Eu Profundo, Autêntico 

Assim, situando a Religiosidade como uma dimensão intrínseca ao ser humano, os 

autores foram além e afirmaram que ela tem relação direta com um eu profundo, com a 

autenticidade de cada indivíduo. Destacamos que um dos trabalhos pesquisados aborda essa 

questão e situa a Religiosidade como uma das dimensões mais importantes da existência 

humana, tendo em vista que ela toca o que há de mais “belo e sublime no ser humano: o encontro 

com sua essência, o retorno a seu próprio centro” (PARADA FILHO, 2006, p. 15). A 

assertividade com a qual Parada Filho destaca a Religiosidade é derivada diretamente dos 

conflitos éticos enfrentados na atualidade. Segundo o autor, “Refletir a respeito dos desacertos 

e acertos da humanidade nesta área é hoje uma necessidade que não pode ser ignorada” (Idem). 

SCUSSEL também ressalta essa questão e, partindo dos estudos de William James, 

ressalta que a experiência religiosa consiste “em identificar seu eu real com a ‘parte embrionária 

superior de si mesma’, conscientizando-se de sua presença e relacionando-se com este universo 

superior” (2007, p. 33). 



152 

Acreditamos que essa relação direta da Religiosidade com a existência de um eu 

profundo/autêntico é importante para compreendermos a função que a fé tem no processo 

educacional. Partindo do pressuposto que temos uma essência própria e que ela transcende 

nossos meios de verificação empírica, entendemos que a fé assume, pois, um papel fundamental 

no direcionamento dessa busca. 

 

5.1.2 Religiosidade como Elemento Constitutivo que Envolve a Totalidade da Pessoa 

Humana 

Outro ponto importante a ser destacado de nossa revisão é que a Religiosidade está 

atrelada à totalidade da existência humana, isto é, que ela tem relação direta com o sentido que 

orienta nossas vidas (PARADA FILHO, 2006; SCUSSEL, 2007; SANDRINI, 2007). Os autores 

estudados defendem a ideia de que quando agimos a partir de nossas referências existenciais103, 

sejam elas construídas ou encontradas, a totalidade de nossas ações cotidianas é preenchida por 

esse sentido. 

Sobre isso, encontramos uma referência que nos afirma que a religiosidade deve ser 

encarada como “uma dimensão própria do ser humano, histórica e culturalmente determinada, 

e que se manifesta como construção de sentido articulado à totalidade da existência” (RIBEIRO 

APUD PARADA FILHO, 2006, p. 20). Outra referência nos diz que a religiosidade implica em 

uma “atitude total do homem diante da vida” (JAMES APUD SCUSSEL, 2007, p. 33). 

SCUSSEL também nos diz que a “religiosidade envolve o ser humano como um todo” (2007, 

p. 39). Baseado nos estudos de Tillich, SANDRINI vem afirmar que 

a religiosidade é a mais profunda de todas as funções da vida humana: ou melhor, da 

vida humana como totalidade. Essa abertura ao sentido radical da existência humana 

será, por isso mesmo, abertura ao que nos transcende de modo absoluto (2007, p. 17). 

 

Essa radicalidade citada por Scussel (2007), a partir do pensamento de Tillich, quer dizer 

que o homem buscou responder seriamente às grandes questões existenciais sobre o sentido de 

sua existência e que está aberto ao sentido radical/absoluto que deriva dessas respostas, 

envolvendo-o em sua totalidade. Isso, para Tillich, é parte de nossa religiosidade. Ser religioso, 

assim, 

significa estar apaixonado pela pesquisa do sentido da vida e estar aberto a qualquer 

resposta que possa surgir. [...] A religião, enquanto autotranscendência da vida no 

reino do espírito, é a busca por uma resposta pelo sentido da vida. [...] Essa concepção 

de religiosidade de Tillich nos aponta perspectivas de diálogo inter-religioso. Num 

 

103 Nossas referências existenciais derivam do sentido da vida – radical, incondicional, absoluto – que 

encontramos junto à transcendência, ao universo espiritual, à divindade etc. 



153 
pensar nas fronteiras, institui o diálogo crítico como forma de ampliar a compreensão 

dos fenômenos (SCUSSEL, 2007, p. 142). 

 

SCUSSEL complementa: “As respostas pelo sentido de nossa vida e daquilo que 

fazemos e vivemos passa pela dimensão de nossas crenças, de nossa fé, de nossa religiosidade. 

A maneira como respondemos a estas perguntas é que caracteriza nosso desenvolvimento 

espiritual” (2007, p. 49). Encontramos, no trabalho de Sandrini (2007), uma argumentação 

semelhante à de Tillich, que atrela a religiosidade a uma necessária abertura do ser humano em 

relação ao sentido radical/absoluto/fundamental de sua existência. Wolfgang GRUEN APUD 

SANDRINI nos diz que a “religiosidade é atitude dinâmica de abertura do ser humano ao 

sentido fundamental de sua existência, seja qual for o modo como é percebido este sentido [...]” 

(2007, p. 17). 

Sendo assim, as reflexões acima nos fizeram refletir sobre a importância que tem o 

contato e a reflexão íntima sobre nossa religiosidade, tendo em vista que ela está atrelada ao 

sentido de nossas existências e, consequentemente, de nossas ações mais ordinárias nesse 

mundo. 

Sobre esse aspecto específico da religiosidade, destacamos a seguinte afirmação: 

É fácil identificar, isolar e estudar a religião como o comportamento exótico de grupos 

sociais restritos e distantes. Mas é necessário reconhecê-la como presença invisível, 

sutil, disfarçada, que se constitui num dos fios com que se tece o acontecer do nosso 

cotidiano. A religião está mais próxima de nossa experiência pessoal do que desejamos 

admitir (ALVES APUD SCUSSEL, 2007, p. 146). 

 

Ressaltamos a ênfase feita logo acima: a religiosidade como um dos fios com os quais 

tecemos nosso cotidiano. Encontramos em outro autor um reforço em relação a esse argumento: 

“A religiosidade é a vivência da espiritualidade de forma ritualística. Vivemos nossa fé nos 

rituais diários, em nossas atitudes, em nosso fazer” (SCUSSEL, 2007, p. 57). Aproveitando, 

ainda, as contribuições encontradas no trabalho do SCUSSEL, destacamos que 

para [Khalil] Gibran a religiosidade está integrada em nossa vida de tal forma que não 

conseguimos separá-la. Nossa espiritualidade perpassa todas as nossas ações. Assim, 

somos aquilo que pensamos, sentimos, percebemos, mas também aquilo em que 

acreditamos. É baseado no que acreditamos que vamos fazendo as escolhas em nossa 

vida. Vamos construindo-a segundo os valores que escolhemos e as regras morais, 

sociais e religiosas que seguimos (2007, p. 60). 

 

A religiosidade, assim, constitui-se em uma dimensão basilar para o ser humano, uma 

vez que está totalmente ligada ao sentido que o homem atribui à sua vida e, consequentemente, 

às suas ações no mundo. 

 



154 

5.1.3 A Distinção Imprescindível entre a Religiosidade Humana e a Religião 

Institucionalizada 

Dentre as reflexões propostas pelos autores pesquisados, uma delas assumiu um papel 

de destaque por evidenciar uma noção fundamental para a temática da fé e da Educação: existe 

uma distinção entre a religiosidade humana e a religião institucionalizada. O que notamos foi 

uma distinção última entre instituição religiosa e religiosidade como dimensão humana – a 

primeira institui leis, ritos e se constitui como um meio para o contato com o divino; já a 

segunda consiste em algo que é parte da natureza humana, do seu jeito de ser e de se relacionar 

com o mundo. A maioria dos autores faz questão de demarcar essa distinção. Tendo isso em 

mente, também nos interessa detalhar e compreendê-la. 

Parada Filho (2006) faz uma distinção importante em seu trabalho: ele explica aos 

leitores que, para evitar confusões conceituais, ele utilizará os termos Religião, Religiosidade e 

Espiritualidade (grafados com as iniciais maiúsculas) para se referir à esfera dos valores, à 

transcendência, ao sagrado; enquanto utilizará o termo religião (grafado com a inicial 

minúscula) para se referir aos credos religiosos e às práticas religiosas institucionalizadas. 

A ênfase dos autores nos direciona à compreensão de que a religiosidade é parte da 

natureza humana, de nossa busca direta pela transcendência, pelo sagrado, pelo divino, pelo 

sentido radical/absoluto da existência. Essa dimensão, portanto, não pode e não deve ser 

confundida com os ritos e dogmas das instituições religiosas. A religiosidade humana não pode 

ser posse de qualquer instituição; muito menos pode ser cristalizada em dogmas e ritos válidos 

para todos, indistintamente. PARADA FILHO alerta que se não fizermos a correta distinção 

entre a institucionalização dessa dimensão da vida e a dimensão humana em si, “corremos o 

sério risco de mutilar-nos a nós mesmos e à realidade que pretendemos conhecer-explicar” 

(2006, p. 44), uma vez que “as manifestações religiosas institucionalizadas são, na maioria das 

vezes, maneiras desastradas de falar e vivenciar” a religiosidade. E complementa: “a vida 

espiritual está muito além de todo e qualquer dogmatismo, ela não é propriedade das religiões 

instituídas, ela é parte constitutiva do ser humano. Negá-la é desconhecer o próprio ser humano” 

(PARADA FILHO, Ibid.). SCUSSEL também concorda com esse pensamento e afirma que a 

“Religiosidade não é institucionalizada, não é propriedade desta ou daquela tradição religiosa, 

mas é a manifestação do ser em busca de transcendência” (2007, p. 57). 

Destacando, ainda, algumas contribuições do trabalho de SCUSSEL para essa temática, 

destacamos que, 

Para William James (1842 – 1910), filósofo empirista, a religião é encarada mais como 

uma vivência pessoal do que como a crença institucionalizada na experiência alheia. 



155 
Na religião estão os sentimentos, os atos e as experiências dos indivíduos, na medida 

em que os relacionam com o que possam considerar divino (2007, p. 33). 

 

Entendemos que James se refere à religião como essa “Religiosidade” descrita acima 

por Parada Filho; isso porque James destaca a importância da vivência pessoal da religião, dos 

sentimentos, dos atos e das experiências dos indivíduos na constituição dessa busca pela 

transcendência, pelo divino. Num sentido semelhante, o filósofo CÍCERO APUD SCUSSEL, 

concebia religião como “aquilo que nos incute zelo e um sentimento de reverência por certa 

natureza de ordem superior que chamamos de divina” (2007, p. 29). Já em Friedrich 

Schleiermacher, encontramos a descrição da religião como um “sentimento de dependência 

incondicional” (TILLICH APUD SCUSSEL, 2007, p. 82). Percebemos, assim, que essa 

dimensão religiosa corresponde à busca imediata104 do homem pela re-ligação com aquilo que 

o transcende (seja a divindade, a transcendência, o Absoluto, a essência autêntica individual ou 

os valores propriamente humanos). 

SANDRINI, por sua vez, estabelece uma relação entre a religião e o fenômeno da 

religiosidade: 

A religião carrega já algo de institucionalizado o que não existe no fenômeno da 

religiosidade. [...] Podemos dizer que a religião é o instituído e a religiosidade o 

instituinte. Por isso, toda religião precisa ser vivificada pela religiosidade. A religião 

manifesta o lado objetivo e social da experiência religiosa. Ela corresponde às 

exigências de objetividade, de sociabilidade, de historicidade do homo religiosus. [...] 

Qual a relação entre religião e religiosidade? A religião seria a resposta e a 

religiosidade a pergunta. [...] A religião é uma dimensão antropológica, estrutural do 

ser humano. Por isso sempre haverá religiões que buscam responder a esta dimensão 

(2007, p. 18). 

 

Com essa observação feita por Sandrini, entendemos que a religiosidade é concebida a 

partir do ponto de vista fenomenológico, imediato, pessoal; e que as perguntas feitas pela 

religiosidade se referem às questões existenciais (sentido da vida) enquanto envolvem, também, 

a participação da transcendência (como valores a guiar a vida humana). A religião, por sua vez, 

seria a consequente tentativa humana de materializar essa experiência, de catalogá-la, de 

sintetizá-la. 

Encontramos, também no trabalho de Sandrini (2007), uma afirmação fundamental 

sobre a importância da religiosidade em nosso cotidiano. 

Hoje temos consciência de que o religioso não pode ser procurado exclusivamente nas 

religiões: nem tudo nelas é religioso; e fora delas também cresce e vinga autêntica 

religiosidade. Por isso, hoje partimos não de uma suposta “posse” (crença), mas da 

busca, da abertura (não só mental!) para o sempre mais e melhor; não necessariamente 

 

104 Por imediatez/imediato, entendemos que é tudo aquilo que não precisa de mediações ou de intermediários, 

que é estabelecido através de uma relação direta. 



156 
do numinoso, mas dos valores que estão ao alcance de cada pessoa, em sua situação 

concreta (SANDRINI, 2007, p. 18) (grifo do autor). 

 

A partir da afirmação acima, podemos compreender que a religiosidade não pode ser um 

tema exclusivo das instituições religiosas; que a autêntica religiosidade habita o mundo 

concreto como todo, o que significa ir muito além das instituições religiosas. Esta religiosidade, 

por sua vez, deve ser abordada/buscada através da abertura do ser singular, em uma situação 

singular, aos valores (transcendentes) que estão ao seu alcance. 

 

5.1.4 A Interligação entre a Religiosidade Humana e a Educação 

Ao nos debruçarmos sobre os trabalhos dos autores investigados percebemos, também, 

uma interligação entre a temática da religiosidade e a Educação. Essa relação não é uma relação 

direta, no sentido de causa e efeito, mas uma relação indireta, na qual cabe à educação o 

cuidado, o zelo, para que os educandos reconheçam essa dimensão humana e a desenvolvam de 

forma ética e responsável. 

Na pesquisa feita por Pereira (2003), apoiada na filosofia de Viktor Frankl, encontramos 

uma referência direta à singularidade da religiosidade humana: esta deve brotar 

espontaneamente. Ou seja, a religiosidade não pode ser ensinada através de conteúdos ou 

imposta através de métodos coercitivos/impositivos. A religiosidade deve, pois, brotar durante 

o percurso existencial do indivíduo. Achamos essa questão importante porque partimos de uma 

concepção educacional que entende que o objetivo fundamental da Educação é contribuir para 

o desenvolvimento integral do ser humano, incluindo-se aí a religiosidade. Compreendemos 

que o que Frankl nos diz não é a negação da relação entre a temática da religiosidade e a 

Educação, mas, sim, que a relação que a Educação queira estabelecer com a religiosidade, deve 

ser uma relação indireta, não-diretiva, não-dogmática. Essa relação indireta pode ser cultivada, 

em nosso entendimento, através do zelo com a individualidade dos educandos, com uma 

abordagem que os encaminhem à busca e à assunção de suas individualidades singulares. 

No estudo de Parada Filho (2006), encontramos uma observação muito enfática em 

relação à religiosidade humana: esta não deve se restringir às amarras institucionais. 

Compreendemos que a observação feita pelo autor é semelhante àquela feita por Frankl, logo 

acima, no sentido de que essa dimensão humana não pode ser transformada em conteúdo 

institucional a ser transmitido/imposto; cabe às demais instâncias sociais abraçar essa temática 

e desenvolvê-la. Nesse sentido, o autor cita a Educação e afirma que ela deve retomar “uma de 

suas tarefas essenciais, aliás, aquela que lhe confere maior sentido: a formação espiritual das 



157 

futuras gerações” (PARADA FILHO, 2006, p. 33). O que o autor nos alerta é que essa formação 

é geralmente assumida por instituições que nem sempre agem de forma ética105. 

Num sentido muito semelhante, SANDRINI afirma que, por ser uma dimensão humana, 

a religiosidade também “[...] precisa ser educada em todos os âmbitos da vida humana [...]” 

(2007, p. 24). A interligação que o autor faz entre a religiosidade e a Educação é situada já nas 

escolas, através da educação religiosa. A ênfase que o autor atribui à abordagem da religiosidade 

nas escolas se ampara na compreensão de que a religiosidade “é uma dimensão significativa da 

pessoa humana e, talvez, a mais significativa se entendemos por religiosidade a radicalidade da 

pessoa 106 ” (SANDRINI, 2007, p. 27). Tendo em vista a fundamental importância dessa 

dimensão na formação e no desenvolvimento de cada um de nós, o autor a situa em nossas vidas 

desde a época escolar. Entendendo a importância atribuída pelo autor à educação, no que diz 

respeito ao conhecimento e ao desenvolvimento da religiosidade humana, achamos 

fundamental situar a concepção educacional que o embasa, tendo em vista a sua preocupação 

com a institucionalização da religiosidade: 

Para nós, educação significa acompanhar com o amor o crescimento das pessoas em 

três dimensões. Primeiro, para entender-se a si mesmas como pessoas únicas e 

irrepetíveis. Segundo, para entender-se inseridas numa realidade concreta, situadas 

num entorno local em rede com o entorno maior que é o mundo. Terceiro, para inserir-

se no mundo não apenas para repeti-lo e reproduzi-lo, mas para transformá-lo de modo 

que seja uma grande casa de todos (SANDRINI, 2007, p. 29). 

 

Assim, a compreensão educativa que direciona os estudos de Sandrini (2007) tem duas 

características que parecem ser uma constante nos autores estudados, quando abordam a 

religiosidade humana sob a perspectiva educativa: 1) a ênfase na não-diretividade, na não-

imposição da religiosidade (traduzida pelo termo “acompanhar com amor”); 2) a noção sutil de 

que educar o ser humano traz consigo a noção ética de cuidado com o próprio ser do educando 

e com o mundo e com os seres com os quais ele convive. 

Como forma de concluirmos as reflexões sobre as categorias encontradas em nossa 

revisão da literatura, no que diz respeito à religiosidade humana, trazemos uma reflexão que 

enfatiza a indissociabilidade existente entre a religiosidade humana, enquanto dimensão 

relacionada ao sentido existencial, e nosso ser-e-estar-no-mundo (indicando não só uma 

preocupação formativa com o indivíduo humano, mas também com o mundo que o cerca): 

A rigor, a consciência do mundo real está intimamente ligada à descoberta do sagrado 

[...] Viver como um ser humano é, antes de mais nada, um ato religioso. Por isso, o 

tornar-se homem significa necessariamente a capacidade de ser religioso por 

 

105 O autor faz referência aos perigos do “mercado de bens religiosos” (PARADA FILHO, 2006, p. 33). 

106 Radicalidade da pessoa: conceito proposto por Tillich que indica que a pessoa é guiada por um sentido 

existencial radical, absoluto para ele. 



158 
excelência. [...] A capacidade religiosa não pode ser separada da capacidade de 

pensamento e ação da criatura (MOSQUERA APUD SCUSSEL, 2007, p. 60). 

 

5.2 OS HORIZONTES DA FÉ SEGUNDO A REVISÃO DA LITERATURA  

 

No presente tópico falaremos das categorias que estão atreladas à fé, segundo os autores 

estudados. Conseguimos depreender nove categorias, a saber: 1) Fé: muito além da razão, 

elemento atrelado à totalidade humana; 2) A Íntima Relação entre a Integralidade do Ser, a sua 

Fé e Aquilo que lhe é Incondicional; 3) Fé: o transitar entre a certeza e a incerteza; 4) A Fé e 

seu Caráter Relacional; 5) A Face Divina/Transcendente da Fé: abertura, busca e vivência no 

cotidiano; 6) Fé: aposta cega, adesão pura, entrega antes de qualquer racionalidade; 7) Fé e 

Liberdade: um elo possível sob a égide do comprometimento com nossa autenticidade; 8) Fé: 

resposta a uma palavra revelada; 9) A Dinâmica da Fé. Desse modo, passaremos agora a 

discorrer sobre cada uma dessas categorias. 

 

5.2.1 Fé: muito além da razão, elemento atrelado à totalidade humana 

A primeira categoria encontrada na revisão da literatura diz respeito à fé como um 

elemento diferente da razão e que não necessita de comprovação racional. A fé, nesse caso, é 

um elemento constituinte da complexidade humana e é tão importante quanto a razão. Nessa 

direção, SCUSSEL afirma que “A fé é existencial e não depende de comprovações científicas, 

nem de dados históricos” (2007, p. 56). Ainda com o intuito de desvelar algumas sutilezas da 

fé, SCUSSEL faz um breve resgate histórico sobre a cisão entre ciência e espiritualidade e nos 

diz que: 

Para que pudesse evoluir, o homem precisava explorar a natureza, tirando dela seu 

sustento e seus luxos. Mas, para isso precisou afastar-se da natureza e tirar-lhe a 

sacralidade. Para que a ciência pudesse evoluir, o caminho foi separá-la da 

espiritualidade. No século XIV, algumas concepções filosóficas, mesmo dentro da 

igreja, já dividiam as verdades em científicas e espirituais. Guilherme de Occam 

afirmava que a fé e a razão deveriam manter-se separadas. A razão deveria limitar-se 

ao estudo da natureza e a fé deveria voltar-se para as questões espirituais e divinas. A 

ciência existia para confirmar a fé e se alguma verdade da razão contrariasse uma 

verdade de fé, esta deveria prevalecer. Com o passar do tempo, influenciado por uma 

visão mecanicista de mundo, o homem ocidental passou também a fragmentar sua 

vida. As dimensões física, mental e espiritual foram concebidas independentemente, 

como se não fizessem parte de um todo. Reforçou os opostos, corpo e alma, mente e 

espírito, ao invés de uni-los e integrá-los. Fez escolhas e excluiu. Ao adotar o 

racionalismo como único modelo e meta, chegou ao ponto de transformar a sua vida 

numa completa irracionalidade (2007, p. 18-19). 

  

Através das palavras de Scussel, vemos que essa divisão entre as verdades científicas e 

espirituais já estavam presentes antes mesmo da modernidade. Contudo, na modernidade, a 



159 

razão foi eleita como a dimensão suprema do ser e, a partir dela, tentou-se explicar toda forma 

de existência. Ainda sobre essa fala de Scussel, notamos que o mesmo denuncia a 

unidimensionalidade do homem como uma forma irracional de condução da vida, tendo em 

vista a exclusão das demais dimensões. A ênfase feita pelo autor nos dirige às questões 

espirituais / divinas que se interpõem em nossa vida cotidiana e que são apreendidas através de 

um tipo de fé, e não por meio de uma lógica racional. Ainda dentro desses horizontes, PEREIRA 

afirma que 

O verdadeiro sentido da fé foi se perdendo com o advento do paradigma cartesiano de 

prevalecimento da razão. Foi pensada como parte do conhecimento racional e lógico, 

invalidando o seu aspecto sobrenatural e místico, a fé colocada dentro de uma 

dimensão ao alcance da razão humana (2003, p. 28). 

 

Dentro desse contexto, compreendemos que, na modernidade, a fé foi subjugada em 

detrimento da razão. Não é nosso intuito superdimensionar essa polarização entre fé e razão; 

acreditamos que tanto a fé quanto a razão têm sua relevância na formação do ser humano. Para 

PEREIRA, 

A fé não objetiva humilhar ou diminuir a autonomia da razão nem limitar a sua ação 

mas, fazer compreender o sujeito da atualidade, que nos acontecimentos se torna 

visível e atua o Deus de Israel. Muda assim, pelo olhar da fé, o conhecimento do 

mundo e os fatos de toda a história de humanidade. A fé aperfeiçoa o modo de se ver 

o ser humano interiormente, e amplia sua mente na descoberta da presença dinâmica 

de Deus nos acontecimentos cotidianos (2003, p. 31). 

 

A partir da afirmação acima, notamos que a autora realiza uma espécie de alargamento 

da compreensão do mundo e dos atos cotidianos, uma vez que nos aproxima da descoberta da 

presença dinâmica de Deus nos acontecimentos cotidianos. O que chamamos a atenção nessa 

fala da Pereira vai muito além da discussão teológica, porque se debruça sobre o acesso a uma 

outra realidade que não é visível, mas que é capaz de impactar aquele que se abre para vê-la. 

A nosso ver, e partindo dos autores que falaram sobre esse assunto na revisão da 

literatura (PEREIRA, 2003 e SCUSSEL, 2007), a fé é um elemento que está relacionado às 

dimensões mais sutis do ser humano. Tais dimensões, a título dos trabalhos pesquisados, 

encontram-se expressas pelos termos religiosidade, espiritualidade, sagrado, divino, 

sobrenatural e místico. Assim, a fé nunca pode ser apreendida pela racionalidade, uma vez que 

é de uma outra ordem. Segundo SCUSSEL, baseando-se em Paul Tillich, “a fé toca o corpo e o 

psiquismo, contém todas as dimensões do ser, é o ‘estar possuído por aquilo que nos toca 

incondicionalmente’, é a base e origem do ser e torna-se o centro unificador da vida” (2007, p. 

56). Notamos, assim, que a fé é um movimento que exige o ser em sua integralidade, e não 



160 

apenas uma parte dele; sendo assim, ela também não pode ser compreendida apenas partindo 

de uma única parte do ser. Quando observamos a fé como elemento pertencente à totalidade do 

ser, compreendemos que ela se configura enquanto uma ação que engloba as múltiplas 

dimensões do humano e que é capaz de suscitar o que lhe é próprio. 

 

5.2.2 A Íntima Relação entre a Integralidade do Ser, a sua Fé e Aquilo que lhe é 

Incondicional 

Como vimos no primeiro subtópico, a fé exige o ser humano como um todo. Essa ideia 

de que a fé está atrelada à nossa integralidade foi uma categoria recorrente nas pesquisas 

selecionadas. Vale ressaltar que não podemos dizer que a integralidade humana que foi 

suscitada pelos autores seja a mesma que embasa nossos estudos; também não podemos dizer 

que a noção de integralidade entre os autores estudados seja a mesma. Porém, mesmo partindo 

de noções diferentes sobre a integralidade, todos os estudos se referem a ela como totalidade 

do ser humano. Partindo dessa compreensão inicial, vejamos a citação que Sandrini traz em seu 

texto para evidenciar a relação existente entre a fé e as múltiplas dimensões constitutivas do 

humano: 

O ato de fé envolve todas as dimensões da existência humana: racional, volitivo-

afetiva, histórica, prática, escatológica. Racional porque o ser humano busca 

inteligibilidade para o que crê. Afetiva porque ama o que crê. Histórica porque 

interpreta tal verdade para o momento cultural em que vive. Prática porque implica 

obras, ações, compromissos. Escatológica porque inicia ao que acontecerá em 

plenitude para além da morte (LIBÂNIO APUD SANDRINI, 2007, p. 19). 

 

Podemos não concordar com a citação acima no que diz respeito ao entendimento do 

autor sobre quais são as dimensões constitutivas do ser e como a fé se desvela em cada uma 

delas, mas o que queremos mostrar, com essa afirmação, é que o autor, partindo de sua 

compreensão das dimensões que formam o ser humano, nos faz perceber que a fé perpassa todas 

elas e que, dessa forma, o ato de fé é um ato da pessoa inteira. Nessa mesma direção, SCUSSEL 

nos diz que 

[...] existe em nós uma força que nos toca incondicionalmente e que influencia nossas 

escolhas. Paul Tillich chama esta força de fé, e a caracteriza como um ato da pessoa 

como um todo. É um ato de liberdade que participa da dinâmica da vida pessoal. Não 

é um simples sentimento, mas engloba o sentimento, a vontade, a razão. A fé é um ato 

da pessoa inteira, “é o ato mais íntimo e global do espírito humano” (2007, p. 46) 

(grifo nosso). 

 

Desse modo, depreendemos que, para Scussel, quando o homem está movido pela fé, 

ele está em contato com aquilo que lhe é incondicional e assim realiza sua ação a partir de 

todo o seu ser. Dentro dessa perspectiva, a fé não se resume à soma de ações individuais do 



161 

ser; ela vai além de cada uma dessas ações enquanto cada uma delas ressoa a própria fé do 

ser. Ainda na tentativa de explicar sua noção de fé, SCUSSEL nos diz que, quando o homem 

se encontra em uma situação de insegurança, ele busca encontrar o sentido de sua vida. Diante 

dessa busca o homem “É movido por uma fé que o toca incondicionalmente e que faz parte 

da sua vida como um todo, refletindo seu ser em seu fazer” (2007, p. 11). Baseado no 

pensamento de Tillich, Sandrini (2007) enfatiza a importância da preocupação incondicional 

do homem. Nesse ponto, observamos uma relação entre a unidade pessoal (cada homem), sua 

fé e uma preocupação incondicional própria. Dessa forma, a fé – uma orientação da pessoa 

inteira em direção ao que percebe como incondicional – contribui para a assunção do caminho 

próprio de cada homem. 

Faz-se mister enfatizar ainda que, a partir dessa breve discussão, podemos notar que a 

fé demanda a totalidade do ser em todas as suas múltiplas dimensões e que ela nos toca naquilo 

que é incondicional para cada um. Não obstante, a fé também nos coloca em contato com o 

sentido e com o significado de nossas vidas. 

 

5.2.3 Fé: o transitar entre a certeza e a incerteza 

Alguns autores relacionam a fé a uma certeza e/ou a uma confiança, compreensão que 

também foi evidenciada nas pesquisas que realizamos nos dicionários de Língua Portuguesa. 

Nesse sentido, vejamos o que coloca PEREIRA 

No Vocabulário Teológico Bíblico (:336-337) encontramos a definição de fé como 

oriundas de duas raízes dominantes: aman (cf. amém) que conota a solidez e a certeza 

e, batah a segurança e a confiança. [...] O estudo do termo fé, na Bíblia tem também 

este significado... “A confiança que presta a uma pessoa ‘fiel’ e engaja o homem todo 

inteiro [...]” (2003, p. 29) (grifo nosso). 

 

A partir da afirmação acima, observamos que Pereira recorre, para falar sobre a certeza 

e a confiança na fé, à sagrada escritura e aos seus estudos. Com isso, percebemos que a autora 

trata a fé a partir de uma perspectiva teológica. Procuramos observar se, em seu texto, apareceria 

alguma argumentação mais detalhada sobre a certeza e a confiança na fé, mas não notamos 

outra menção a essa temática. 

Para SCUSSEL, 

A fé engloba a certeza e a incerteza, por ser um ato realizado por um ser finito, que 

está tomado pelo infinito e para este se volta. “Fé é certeza na medida em que ela se 

baseia na experiência do sagrado. Mas ao mesmo tempo a fé é cheia de incerteza, uma 

vez que o infinito, para o qual ela está orientada, é experimentado por um ser finito.” 

(TILLICH, 2002, p. 15). A dúvida torna-se um elemento necessário e constituinte da 

fé num processo dialógico, no qual não há separação e exclusão, mas inclusão e 

diálogo (2007, p. 83) (grifo nosso). 

 



162 

Notamos que Scussel parte dos estudos de Tillich e entende que a fé transita entre a 

perspectiva da certeza e a da incerteza, uma vez que ela é a ação de um ser finito tocado por 

uma força infinita (incondicional, sagrada). Nesse sentido, podemos depreender que, para esses 

autores, a certeza da fé tem relação íntima com a transcendência (aquilo que é infinito), 

enquanto a incerteza da fé está ligada ao imanente (logo, finito, incerto). Numa compreensão 

mais ampla, depreendemos que esse diálogo entre certeza e incerteza, no pensamento desses 

autores, tem uma íntima relação com a nossa realidade fenomenológica, a qual nunca pode ser 

tomada como acabada e definitiva, mas que suscita no homem a busca por sua verdade mais 

íntima – aquilo que lhe é incondicional. 

 

5.2.4 A Fé e seu Caráter Relacional 

A partir da leitura das pesquisas encontradas em nossa revisão da literatura, observamos 

que, em algumas delas, a fé está diretamente ligada à relação que os homens estabelecem entre 

eles. Vale ressaltar que, em Pereira (2003), a fé está interligada a uma relação entre um homem 

comum e um outro homem que já se encontrou com a fé. Enfatizamos que Pereira situa essa fé 

dentro de uma perspectiva teológica-dogmática, a qual se caracteriza como um assentimento a 

uma verdade revelada através de uma outra pessoa. Ou seja, é como se o homem, ao se 

relacionar com certas “autoridades” da fé, pudesse encontrá-la através da mediação destas 

pessoas. Vejamos as palavras de PEREIRA sobre esse tipo de fé: 

O sujeito para ter uma fé madura deve ser “apresentado” à esse Deus através de 

alguém. Ter recebido por alguém uma palavra sobre quem é esse Deus, como fizeram 

no antigo testamento os profetas, e no novo Jesus Cristo que apresentou Deus como 

um Pai amoroso e cheio de misericórdia (2003, p. 35). 

 

Ressaltamos que, em nosso entendimento, a autora fala a partir de um ponto de vista de 

uma fé dogmática, na qual existe uma forma específica e definida a priori de “encaminhamento 

dos homens a Deus”. No entanto, existem autores que, como Scussel, falarão da importância da 

relação entre os homens para o desenvolvimento de uma fé fomentadora da humanidade no 

indivíduo. Desse modo, SCUSSEL cita diretamente Fowler para explicitar esse caráter 

relacional da fé: “A fé é um verbo, é uma forma ativa de ser e comprometer-se, um meio de 

adentrarmos e modelarmos as nossas experiências de vida. Ela é sempre relacional, sempre há 

um outro na fé” (2007, p. 40) (grifo nosso). Nas palavras do próprio SCUSSEL, “A fé é um 

processo interacional, ela existe na relação, se forma, funciona e é modificada a partir da relação 

que estabelecemos com o mundo” (Idem, p. 46). A partir das reflexões propostas por Scussel, 

notamos que não podemos excluir a influência de outras pessoas em nosso percurso de busca e 



163 

de consolidação de nossa fé107. Assim, outras pessoas e/ou comunidades podem ter importância 

em nosso caminho de contato com o que reconhecemos como incondicional, com os valores 

que, para nós, vão se tornando absolutos e com os quais nos comprometemos. 

Chamamos a atenção para a importância dos outros no processo de desenvolvimento de 

nossa fé – ênfase que se confirma, no prisma buberiano, a partir de nossa essência ontológica: 

somos seres relacionais; só nos desenvolvemos a partir das relações que estabelecemos em 

nossas vidas. Vimos que os tipos de relação que os homens podem estabelecer entre eles podem 

partir de suas totalidades (relação Eu-Tu, para Buber) ou de fragmentos de suas existências 

(relação Eu-Isso). Em nosso entendimento, quando alguns dos autores concebem uma relação 

humana que contribui para o desenvolvimento de uma fé não-dogmática, eles estão falando de 

um tipo de relação em que os seres humanos estão presentes com as suas totalidades. 

 

5.2.5 A Face Divina/Transcendente da Fé: abertura, busca e vivência no cotidiano 

Em nossas aproximações aos conceitos de fé apresentados pelos autores estudados, 

encontramos, em algumas pesquisas, uma relação existente entre a fé e a postura de inteireza e 

comprometimento do homem. Assim, a fé que se delineia dentro de uma perspectiva de 

Religiosidade não é simplesmente uma aceitação de uma verdade revelada por alguém, ela é 

uma ação / um movimento que a presentifica nas atitudes do homem em seu cotidiano. Para 

SCUSSEL, “A fé torna-se concreta, presente na vida humana, manifestando-se nos 

comportamentos, nas atitudes, nos hábitos e nos costumes” (2007, p. 28). 

No estudo realizado por PEREIRA também encontramos uma menção à realização da 

fé no cotidiano do homem. Contudo, sua perspectiva se diferencia das perspectivas de Scussel 

e de outros autores. 

Partindo desses exemplos [a vida de Moisés, Abraão, Elias, e entre outros] a fé 

ampliada em seu conceito tornando-se impulsora de mudança, uma escolha 

espontânea do sujeito que se engaja, em um processo de conversão, buscando uma 

mudança de vida, onde realidades que não se vêem, se tornam visíveis em atos e 

situações concretas. Esse processo de conversão, de mudança de vida orientado pela 

Palavra de Deus é longo e árduo, transformando-se em ascese, que muitos sujeitos 

ainda hoje em dia aceitam como desafio (2003, p. 67). 

 

Pereira nos dá exemplos bíblicos que – como Moisés, Abraão e Elias – largaram suas 

vidas e seguiram fielmente a palavra de Deus e, por isso, tiveram uma mudança radical de vida. 

Em nossa análise, reafirmamos que compreendemos que a leitura da fé feita pela autora indica 

 

107 Isso quer dizer que, mesmo pensando na fé em uma perspectiva não-dogmática, a relação do homem com 

as outras pessoas é um elemento importante para a formação de sua fé própria. 



164 

uma visão dogmática da fé; mas achamos importante extrapolar um pouco as palavras de Pereira 

e refletir sobre outros elementos importantes que vão muito além dos dogmas. Nos chamou a 

atenção a ênfase da autora para o fato de que a fé se torna propulsora de mudanças na vida 

daquele que a cultiva, que se engaja a partir dela, tendo acesso, então, a realidades que não são 

visíveis, mas que “se tornam visíveis em atos e situações concretas”, como ela afirmou. 

Pelo que compreendemos de nossas constantes aproximações ao fenômeno da fé, 

conseguimos depreender que a dinâmica da fé – num processo de abertura, de busca e de 

confirmação dos valores transcendentes ou do sentido absoluto da existência – vai se 

consolidando conforme compreendemos o que nos é absoluto e o afirmamos em nossos atos 

cotidianos. Esse processo contínuo de aproximação de uma essência própria, de busca e de 

afirmação de uma autenticidade própria pode, sim, aproximar nossos atos aos valores que 

reconhecemos como absolutos para nós, tornando-os “visíveis” em atos e situações concretas – 

como afirmou Pereira (2003). 

Para SCUSSEL, na fé, 

O que está em jogo não é uma atitude, um gesto, mas o ser, a pessoa como um todo. 

Somente vivencio a experiência da fé quando me entrego incondicionalmente. Não se 

trata de algo de que podemos tomar posse, mas daquilo que o homem realmente 

experimenta como incondicional, como aquilo que tem caráter divino (2007, p. 82) 

(grifo nosso). 

 

Dessa forma, percebemos que a fé tem um caráter divino/sagrado/transcendente e que 

ela impulsiona o homem a uma vida ligada ao que lhe é próprio e que não pode ser fruto de 

uma mera transmissão cultural; vida ligada a algo que está enraizado naquilo que lhe é 

incondicional. Na tentativa de tornar mais explícita a dimensão transcendente da fé, SCUSSEL 

afirma que  

Chamamos de Sagrado a tudo o que nos leva a esta relação com o transcendente, ao 

que nos separa do profano, embora conviva com ele. A fé se expressa através da 

linguagem dos símbolos. “A fé como estar possuído por aquilo que toca 

incondicionalmente não conhece outra linguagem senão a dos símbolos. (...) O 

símbolo fundamental para aquilo que nos toca incondicionalmente é Deus” 

(TILLICH, 2002, p. 33). Para Tillich, Deus é o símbolo fundamental da fé. Atribuímos 

características humanas, como amor, poder, justiça, para designar simbolicamente o 

divino, o santo. Ele chama o divino de santo e a santidade é um fenômeno passível de 

experiência. “O santo é uma qualidade daquilo que preocupa o homem de forma 

última. Só aquilo que é santo pode dar ao homem preocupação última. E só aquilo que 

dá ao homem preocupação última tem a qualidade de santidade” (TILLICH, 1984, p. 

183-184). (2007, p. 86) (grifo nosso) 

 

A partir da afirmação acima, observamos que, para Scussel e para Tillich, a fé está ligada 

à dimensão do divino, a qual também pode ser entendida enquanto santidade. Vale ressaltar que 

essa dimensão do divino / da santidade não é algo que apenas alguns poucos iluminados 



165 

possuem. Para esses autores, todos nós somos capazes de agir divinamente, agir dentro de uma 

santidade, uma vez que todos nós podemos ser movidos pelo incondicional. É partindo desses 

horizontes que Scussel (2007) revela que a espiritualidade não pode ser restringida a rituais e 

teorias religiosas, haja vista que, em certas circunstâncias, essas perspectivas, ao invés de 

colaborar com o caminho de desenvolvimento interior, acabam por abafar a dimensão divina 

do homem. Conforme o referido autor, 

É a fé que inicia em nós esse processo [de desenvolvimento interior] de forma 

consciente. Sem ela, sem a crença num poder Superior, sem a Esperança da 

transcendência, não haverá alento, não haverá motivação para o homem percorrer os 

caminhos necessários ao seu crescimento (SCUSSEL, 2007, p. 38). 

 

Diante das colocações feitas ao longo desse subtópico, podemos ainda dizer que a fé, 

dentro dessas perspectivas aqui discutidas, é propulsora de um desenvolvimento humano que 

tem como base a transcendência. 

 

5.2.6 Fé: aposta cega, adesão pura, entrega antes de qualquer racionalidade 

O presente subtópico aborda o fenômeno da fé a partir da leitura psicanalítica de Guarino 

(2014), na qual a autora busca compreender tal fenômeno, seus mecanismos e sua importância 

em nossas vidas. Segundo a autora, compreender o fenômeno da fé é importante porque 

vivenciamos, em nossa atualidade, uma crise de orientação / fundamentação da vida humana, 

cenário em que se multiplicaram as seitas religiosas, os fundamentalismos e as guerras 

decorrentes das diferentes orientações (GUARINO, 2014). É nesse sentido que a referida autora 

concebe a relevância do estudo do fenômeno da fé no presente momento. 

Em seu trabalho, a autora parte da ideia de que a força da fé se assemelha à força de 

uma aposta cega – pressuposto que permite, segundo a lente psicanalítica, comparar o 

movimento da fé com o movimento da libido (GUARINO, 2014). Isso implica dizer que ambos 

os movimentos “são adesões imediatas, irracionais, cegas, que antecedem a razão” (GUARINO, 

2014, p. 6). Essa pré-compreensão sobre o fenômeno da fé a situa no campo da irracionalidade, 

anterior mesmo à razão. 

Sobre os imbricamentos dessa comparação entre a fé e a libido, achamos importante 

contextualizar a explicação da autora: 

Em que consiste a libido, a pulsão? Trata-se de uma energia, uma força que visa 

encontrar um objeto que lhe dê total satisfação, um gozo absoluto, completo, 

apaziguador, capaz de garantir sua realização plena. [...] O apaziguamento absoluto 

não ocorre, a satisfação nunca é plena, o desassossego permanece, volta, e a pulsão 

adere a certos objetos menores e procura realizar o gozo possível, embora seu alvo 

maior seja o impossível. [...] Ora, segundo este raciocínio psicanalítico, a fé 

[identificada como semelhante à libido] nada mais é do que esta força que quer o que 



166 
não há, que busca o impossível e, ao invés de perceber que o impossível é impossível, 

ocorre uma personificação deste além numa entidade protetora a que a fé se refere 

como “Deus”, a transcendência, o além, o céu, o criador, o pai garantidor da paz etc. 

Este lugar da plena paz é preenchido por um rosto, uma entidade, um ente, um 

transcendente, um nome (Deus, Jeová, Alá etc.). Este lugar não permanece vazio, 

ganha um desenho, é preenchido com uma fantasia delirante ou psicótica. Não por 

todas as pessoas evidentemente, mas para a grande maioria. São os chamados 

religiosos (GUARINO, 2014, p. 6-7) (grifo nosso). 

 

Nesse sentido, a fé busca uma transcendência, uma paz plena para o ser humano. 

Contudo, para essa autora, a transcendência ou a paz plena não existem. Gostaríamos de refletir 

um pouco mais sobre as implicações das colocações de Guarino no que diz respeito à 

inexistência da transcendência. Para tanto, faremos um paralelo entre suas ideias e as ideias que 

ancoram nossa pesquisa. Para nós, a transcendência em si não é possível de ser acessada em 

sua plenitude; todavia, partimos da ideia de que ela abriga os valores propriamente humanos. 

Sendo assim, o homem, quando se abre para os seus valores, se aproxima da transcendência. 

Segundo Röhr (2013a), não temos como comprovar esses valores através da racionalidade, mas 

também não conseguimos negá-los com plena segurança através de nossa racionalidade. Ante 

a esse imbróglio, o homem só pode ter certeza da existência de tais valores se ele se compromete 

existencialmente com estes (RÖHR, 2013a). Dentro desse horizonte, o pensamento de Röhr 

abre espaço para a possibilidade de nos aproximarmos da transcendência. No caso de Guarino, 

a mesma nega de antemão uma aproximação do homem à dimensão transcendente. Em nenhum 

momento de seu trabalho, a autora fala sobre os valores que estão ligados à transcendência. 

A fenomenologia e a hermenêutica nos ensinam que, mesmo divergindo dos autores 

estudados, podemos e devemos ampliar nossos horizontes a partir do diálogo com eles. Sendo 

assim, mesmo não concordando com algumas concepções de Guarino, pudemos perceber, 

através delas, que a fé, quando concebida estritamente a partir de pressupostos imanentes108, 

perde a conexão com os valores transcendentes e, dessa forma, tem seu sentido existencial 

esvaziado. 

Ressaltamos ainda que nos chamou atenção o alerta feito pela autora contra as 

identidades muito rígidas e as adesões muito arraigadas a determinadas instituições, dogmas 

etc. O que ela nos alerta é que o apego demasiado a quaisquer desses elementos pode levar ao 

fanatismo e às suas consequências nefastas: “Toda a violência encontrada entre os diversos 

grupos sociais, sejam eles, povos, países, torcidas organizadas nos estádios de futebol, 

religiosos, etnias, casais, estados etc. tem como origem as adesões demasiadamente fixadas, as 

 

108 Em nosso entendimento, por basear seus estudos sobre a fé na psicanálise de Freud, a autora acaba por 

não admitir a possibilidade de transcendência humana. 



167 

identidades muito rígidas, que se tornam sintomas” (GUARINO, 2014, p. 10). Trazer esse alerta 

da autora para o debate sobre a influência da fé no processo de formação humana reforça nossos 

pressupostos fenomenológicos-hermenêuticos, uma vez que enfatiza a necessidade de 

compreendermos esse processo da fé – partindo da concretude humana – de forma dinâmica, 

aberta e reflexiva. 

 

5.2.7 Fé e Liberdade: um elo possível sob a égide do comprometimento com nossa 

autenticidade 

Em dois dos autores pesquisados (SCUSSEL, 2007 e SANDRINI, 2007), notamos uma 

interligação entre a fé e a liberdade. A partir de reflexões de Scussel (2007) sobre o 

imbricamento entre fé e liberdade, compreendemos que a fé significa/representa uma ação livre 

do homem, a qual se baseia no centro de sua existência. Nesse sentido, a liberdade que 

representa a ação de um eu autêntico é uma ação livre porque podemos escolher não executá-

la, podemos recusá-la. Assim sendo, SCUSSEL evidencia que a fé “Não é uma força irracional, 

um ato inconsciente. A fé é uma questão de liberdade que nos leva a agir a partir do nosso 

centro. Liberdade e fé não são antagônicas, estão juntas e transcendem tanto os atos racionais, 

como os não-racionais da vida humana” (2007, p. 81) (grifo nosso). 

Se Scussel apresenta uma fé que parte de uma abertura ao que nos é próprio e 

incondicional, que caminha lado a lado com a liberdade, Sandrini (2007), por outro lado, nos 

fala de uma fé que se baseia em uma palavra revelada e na aceitação (ou não) de um dom de 

Deus. Dentro desse contexto, a fé caminha unida à liberdade, no sentido de que a aceitação do 

dom de Deus (da fé) evidencia sua liberdade. 

A fé é uma resposta a uma palavra revelada e ela só existe quando há um ser 

transcendente que fala através da profecia ou da escrita. Ela é um dom, inclusive a 

própria resposta à palavra. É uma resposta livre porque o dom pode ser recusado, 

igualmente (SANDRINI, 2007, p. 19). 

 

Percebemos que Scussel e Sandrini refletem de formas diferentes sobre a interligação 

entre a fé e a liberdade. Particularmente, a nossa visão da relação entre fé e liberdade, a título 

desse trabalho, se aproxima da discussão travada por Scussel (2007). Desse modo, podemos 

dizer ainda que, a nosso ver, essa liberdade advém, primeiramente, de uma abertura ao que 

consideramos próprio, nosso, autêntico; posteriormente, advém da percepção daquilo que nos 

toca de forma incondicional, de forma integral; e, por fim, do nosso comprometimento cotidiano 

com aquilo que nos é próprio/incondicional. Assim, fé e liberdade caminham sob a égide do 

comprometimento com o nosso eu autêntico. 



168 

 

5.2.8 Fé: resposta a uma palavra revelada 

O presente subtópico apresenta uma outra categoria atrelada à fé: ela consiste, também, 

em uma resposta a uma palavra revelada; ou seja, uma vez que o homem entra em contato com 

algo que lhe exija e que represente o divino (o sagrado ou o transcendente) para ele, o homem 

pode respondê-lo – e esta resposta ao que lhe representa o transcendente seria justamente a fé, 

como uma espécie de resposta integral do ser humano à palavra revelada. 

Nossa interpretação encontra suporte no trabalho de SANDRINI, o qual afirma que  

A fé é uma resposta a uma palavra revelada e ela só existe quando há um ser 

transcendente que fala através da profecia ou da escrita. Ela é um dom, inclusive a 

própria resposta à palavra. É uma resposta livre porque o dom pode ser recusado, 

igualmente (2007, p. 19). 

 

O autor parte da Teologia para conceituar a fé, mas nossa observação sobre essa fala vai 

mais além e vislumbra implicações filosóficas mais amplas. Partindo do que Sandrini afirmou 

acima, depreendemos um elo possível entre sua concepção sobre a fé e a concepção dialógica 

que Martin Buber tem sobre a existência humana. Precisamos explicar: Buber entende que os 

demais seres, coisas e situações “falam” conosco o tempo todo e que nós, enquanto seres 

singulares, devemos escutar tais exigências do mundo e identificarmos, em nossa essência, uma 

resposta autêntica (LEÃO, 2018) – essa é a concepção dialógica de Buber que engloba o 

homem, o mundo que o cerca (com tudo aquilo que o habita) e uma noção de santificação do 

cotidiano, a qual se configura nesse diálogo ativo, contínuo e vivo entre a essência singular do 

homem e o mundo concreto que o cerca. 

Pois bem, Sandrini (2007) concebe a fé como uma resposta a uma palavra revelada e é 

aqui que vamos além do campo teológico, ampliando e problematizando o que significa essa 

palavra revelada e essa resposta: partindo da concepção dialógica de Buber, concebemos a 

palavra revelada como aquilo que nos é exigido em nosso cotidiano pelos demais seres, coisas 

e situações – exigência que corresponde ao apelo incondicional que nos aborda a partir de nossa 

essência, avisando que algo nos é demandado, que algo nos é exigido naquele momento. A 

resposta a essa palavra revelada, por outro lado, seria justamente a ação integral do homem que 

escutou a exigência do mundo concreto que o cerca e buscou em seu íntimo a resposta mais 

honesta e própria. 

Outro ponto importante a ser observado diz respeito ao trecho da fala de Sandrini (2007), 

na qual ele afirma que uma palavra revelada vem de um ser transcendente que fala através de 

uma profecia ou de uma escrita. Para melhor compreender essa passagem, precisamos, 



169 

primeiramente, resgatar a concepção de Röhr (2013a) sobre a existência das dimensões 

imanentes e transcendentes em nossa constituição humana; e, posteriormente, analisar de 

maneira mais ampla essa ideia de palavra revelada advinda de um ser transcendente. Como 

vimos anteriormente, possuímos uma dimensão que está situada na transcendência – a dimensão 

espiritual. Como afirma Röhr (S/D), ao âmbito da transcendência pertencem todos os valores 

ético-humanos e os valores metafísicos. Com essa compreensão, voltamos à afirmação de 

Sandrini e entendemos que a fé, para esse autor, só existe quando está atrelada a um elemento 

da transcendência (identificados, por Röhr, como os valores supracitados). A presença desse 

“ser transcendente”, na verdade, pode ser concebida como a presença de um (ou mais) dos 

valores ético-humanos e metafísicos elencados anteriormente109. Em relação ao trecho em que 

Sandrini atrela a fé a uma palavra revelada ou a uma profecia, não temos como dizer com 

precisão se ele quis expressar uma ideia dogmática ou não. A partir dos nossos estudos podemos 

dizer que a palavra revelada na Bíblia pode não se constituir enquanto um dogma, desde que 

tal palavra seja capaz de tocar aquele que a leia, de possibilitar o encontro com o que lhe é 

incondicional. Dessa forma, essa palavra revelada não pode ser tratada como uma norma de 

conduta, mas tão somente como uma possibilidade de encontro com o que nos foi revelado e, 

consequentemente, nos é único. 

 

5.2.9 A Dinâmica da Fé 

Achamos válido tecer algumas considerações acerca da dinâmica da fé, muito embora 

essa tenha sido uma categoria apenas enfatizada por um autor (SCUSSEL, 2007). Em nossa 

compreensão, essa categoria evidencia uma perspectiva de que a fé está presente em toda a 

existência, mesmo quando essa existência a nega, como no caso da lógica cartesiana. Esse termo 

dinâmica da fé é discutido no trabalho que analisamos a partir de Paul Tillich. Tanto Scussel 

quanto Tillich evidenciam que a fé não some nem desaparece, pois ela é necessária e universal; 

evidenciam que a fé só pode ser trocada por outra manifestação de fé. Essa é a essência da 

dinâmica da fé. Nessa direção, vejamos o que afirma SCUSSEL: 

Se a fé de uma pessoa se apresenta como ilusória, fundamentada em coisas passageiras 

e transitórias pode levar a pessoa a perder o sentido da vida. Quando somente uma ou 

outra das funções que constituem o ser humano é identificada com a fé, o sentido da 

fé e da vida desfigura-se. A fé está ligada com a natureza humana, por isso é 

necessária e universal. Ela não surge da vontade, nem da razão, nem dos sentimentos, 

nem de autoridades externas. Envolve o todo do ser humano e é a sua preocupação 

última com a vida, o seu sentido e significado de viver. Ela não desaparece, só pode 

 

109 Röhr (S/D) exemplifica os valores ético-humanos (amor, amizade, fraternidade, princípio da não-

violência, caridade etc.) e os valores metafísicos (liberdade, união, Deus, eternidade etc.). 



170 
ser trocada por outra manifestação de fé. Se tivermos consciência desta dinâmica da 

fé não perderemos o sentido da existência, nem o significado do nosso viver estará 

fundado em coisas finitas, terrenas e passageiras (2007, p. 83) (grifo nosso). 

 

Refletindo sobre as palavras do autor e sobre o contexto que explica a dinâmica da fé, 

buscamos compreender mais detalhadamente essa dinâmica. Desse modo, pudemos depreender 

que a afirmação do autor, que não cai num relativismo superficial, é que a fé é a preocupação 

última do ser humano com a vida, com o seu sentido e que, portanto, se ela se fundamenta em 

coisas ilusórias ou passageiras, poderá contribuir com o esvaziamento do sentido da vida. A fé 

é dinâmica, portanto, porque em sua condição de elemento naturalmente humano (ou seja, 

inegavelmente presente), pode apresentar uma oscilação no que diz respeito à sua 

fundamentação – pode basear-se, de um lado, em elementos passageiros ou pontuais de nossa 

existência ou pode, de outro lado, basear-se em algo que nos toca incondicionalmente. 

 

5.3 CONSIDERAÇÕES A PARTIR DA REVISÃO DA LITERATURA: O IMBRICAMENTO 

ENTRE RELIGIOSIDADE, FÉ E EDUCAÇÃO 

 

A partir de tudo o que refletimos nesse capítulo, graças às contribuições das pesquisas 

encontradas em nossa revisão da literatura, achamos válido fazer algumas breves considerações 

sobre os imbricamentos que percebemos entre as categorias encontradas nessa revisão e o 

campo educacional. 

Como vimos anteriormente, falar em Educação implica em considerar que o processo 

de formação humana é composto por algo que vai além das teorias, dos métodos e das técnicas. 

Nesse sentido, os autores estudados em nossa revisão realçaram essa noção ao defenderem, 

primeiramente, que o ser humano é multidimensional, enfatizando que a Educação não pode 

conceber o ser humano como apenas um ser racional. Complementando esse argumento, a 

grande maioria deles anuncia que o homem é portador de uma dimensão mais sutil, a 

Religiosidade, atrelada à busca do sentido da vida e a uma autenticidade própria. Portanto, 

compreender a existência dessa dimensão humana e as consequências cruciais do cuidado com 

ela consistem, em nossa análise, em uma grande contribuição para o campo educacional. 

Outro elemento que consideramos uma contribuição importante das pesquisas para a 

Educação diz respeito à questão ética. Ao tratarem sobre a temática da fé, podemos dizer que a 

grande maioria dos autores identifica esse fenômeno como constituinte da natureza humana e 

diretamente atrelado à ação ética, uma vez que a relacionam com os valores transcendentes que, 

por vezes, são identificados como divinos. Nesse sentido, lembramos que, em nosso 



171 

entendimento, a educação implica a responsabilidade sobre a vida humana (RÖHR, 2013a). 

Sobre isso, os trabalhos pesquisados geralmente indicam que a educação deve abordar a questão 

da fé na formação do homem porque esta temática tem relação direta com o sentido da vida que 

esse homem desenvolverá. O que os autores parecem indicar é que a abertura, a aproximação e 

o cuidado do homem com os valores que ele identifica como próprios são centrais à formação 

humana – principalmente em uma época marcada por uma crise de orientação. 

Após essas breves linhas que retratam nossa incursão junto aos estudos encontrados em 

nossa revisão da literatura, percebemos que estes deixam de legado ao campo educacional 

importantes considerações sobre a temática da fé. Esse nosso entendimento baseia-se 

principalmente no contraste que pode ser observado entre as contribuições desses autores 

pesquisados (conforme elencamos em nossa revisão) e as inúmeras pesquisas do campo que 

retratam a fé de forma superficial ou catequética; compreendemos, assim, que a temática da fé 

teve um importante desvelamento para o campo educacional. Não obstante, percebemos que o 

fenômeno da fé, concebido a partir do campo educacional, ainda apresenta inúmeras e 

importantes lacunas, a saber: a) aprofundamento sobre as diferentes formas de aquisição da fé 

e suas consequências formativas; b) diferenciação entre os diversos tipos de fé e suas 

implicações para o campo educacional; c) detalhamento comparativo sobre as diferenças 

formativas de se basear a fé em elementos passageiros/finitos ou em elementos transcendentes; 

d) pesquisas de campo que observem as noções de fé dos educadores e as possíveis 

reverberações dessas noções no processo formativo dos educandos. 

Nesse sentido, nosso trabalho avança no que diz respeito ao desvelamento da forma de 

aquisição de uma fé própria ao buscarmos elucidar como se deu esse processo de aquisição pelo 

filósofo e educador Martin Buber. Esperamos, com isso, que possamos contribuir tanto para as 

discussões sobre as possíveis saídas não-dogmáticas à crise atual de sentido, quanto para a 

(res)significação da temática da fé no cenário atual marcado por fundamentalismos religiosos. 

  



172 

6 REVISÃO DA LITERATURA SOBRE BUBER E A EDUCAÇÃO 

 

A presente revisão da literatura, a segunda que realizamos neste trabalho, foi feita com 

o objetivo de levantarmos a literatura existente sobre o pensamento educacional de Buber e, por 

conseguinte, referências nestes trabalhos sobre a temática da fé. Especificamente, nossa busca 

inicial nos direcionou à escolha de três termos de pesquisa: Buber, Educação e fé. 

Posteriormente, devido à escassez de trabalhos que abordassem diretamente estes três termos, 

direcionamos nossa atenção aos trabalhos que abordavam o pensamento educacional do filósofo 

do diálogo e, dentro destes, possíveis menções à temática da fé. 

Nesse sentido, buscamos artigos, dissertações e teses que tratassem desse assunto nos 

portais da ANPED, da BDTD e da CAPES; mesmo procedimento que o realizado na primeira 

revisão da literatura. Nosso intuito foi o de buscar trabalhos que abordassem as categorias 

Educação e fé à luz de Martin Buber, mas não conseguimos encontrar trabalhos que tenham 

abordado diretamente esses temas. A categoria fé não foi abordada diretamente nos trabalhos 

estudados, foi apenas citada indiretamente ou utilizada como um termo usual de escrita – e não 

como uma categoria de análise. Por isso, nossa revisão da literatura se viu restrita às elaborações 

buberianas sobre a Educação. Mesmo assim, encontramos algumas menções ao termo fé em 

alguns trabalhos. 

Em relação ao portal da ANPED, delimitamos o recorte de pesquisa entre o 23º encontro 

nacional (realizado no ano de 2000) e o 28º encontro (realizado no ano de 2017). Dessa busca, 

encontramos apenas um artigo que contemplava as condições iniciais para escolha de trabalhos. 

Sobre a pesquisa feita no portal da CAPES, realizamos dois tipos de pesquisa: no 

primeiro, utilizamos três termos de busca: Buber, Educação e Fé, mas não encontramos 

trabalhos que se encaixavam em nossas condições de pesquisa; no segundo tipo, utilizamos 

apenas os termos Buber e Educação, daí apareceram 62 (sessenta e dois) resultados, dos quais 

apenas 13 (treze) artigos contemplavam as condições iniciais citadas anteriormente. 

Por fim, também realizamos estes dois tipos de busca, citados acima, no portal do BDTD, 

mas encontramos resultados distintos. Para a busca pelos três termos, surgiram 207 (duzentos 

e sete) resultados. Para a busca pelos dois termos, surgiram 1758 (um mil, setecentos e 

cinquenta e oito) resultados. Após uma pesquisa atenta aos títulos, aos resumos e às palavras-

chave dos trabalhos encontrados, filtramos 11 (onze) trabalhos que foram selecionados para 

embasar a presente revisão da literatura, os quais se dividem em seis dissertações e cinco teses. 



173 

Após a seleção destes 25 (vinte e cinco) trabalhos, passamos à fase de leitura dos 

mesmos e de catalogação dos conceitos utilizados pelos autores sobre as noções de Educação e 

de Fé em Martin Buber. Nesse sentido, realizamos vários refinamentos que nos ajudaram a 

compreender quais categorias mais se destacavam na teoria buberiana sobre a Educação 

humana e sobre a fé. Para retomarmos os termos utilizados em nossa metodologia, tais 

refinamentos correspondem a giros hermenêuticos em busca de um sentido mais aproximado 

ao utilizado pelos autores estudados. 

Conforme as análises que realizamos dos conceitos destacados a partir dos estudos 

encontrados, através dos diversos giros hermenêuticos, conseguimos compreender que quatro 

categorias mais gerais se destacavam e pareciam abarcar as demais categorias; são elas: 1) os 

pressupostos indispensáveis à compreensão de homem e de Educação em Martin Buber; 2) a 

compreensão de Mundo para Buber; 3) a compreensão de Homem para Buber; 4) a 

compreensão de Transcendência para Buber. 

Assim, após realizarmos o levantamento dos conceitos educacionais que os autores 

estudados destacaram da obra de Buber, achamos importante compreender como se desenhava 

essa noção educacional do referido teórico. Isso nos levou a buscar os pressupostos 

educacionais que embasam tal noção, os quais envolvem necessária e intrinsecamente o homem, 

o mundo e a transcendência. Tal movimento teórico nos aproximou ao entendimento próprio 

daquilo que é a Educação do homem no pensamento de Buber. 

Dessa forma, o primeiro horizonte que destacamos indica os tracejos do que Buber 

compreende em relação ao homem – sujeito e objeto da Educação –, apresentando um elemento 

que consideramos como pressuposto indispensável a toda discussão aqui travada: o homem é 

um ser essencialmente relacional (só se reconhece como tal em meios às relações que 

estabelece), que vive em uma realidade essencialmente dialógica (tudo ao seu redor o interpela, 

“fala” com ele – sejam outros seres, situações ou coisas). Sendo assim, Buber nos diz que o 

homem é um ser essencialmente relacional que não nasce pronto para o diálogo com o mundo 

– isto é, não nasce um ser dialógico pronto e acabado; nasce, sim, dotado da capacidade de se 

tornar um ser dialógico. A Educação, por sua vez, encontra seu lugar justamente no espaço 

existente entre esse ser relacional potencialmente dialógico e o mundo que o cerca. Ao longo 

dos tópicos abaixo, desenvolvemos alguns dos limites enxergados por Buber para a Educação 

e para o educador. 

Após a abordagem desse primeiro horizonte, no qual apresentamos os pressupostos que 

entendemos como indispensáveis à compreensão humana e educacional de Martin Buber, 



174 

dedicamos outros três tópicos para apresentar e aprofundar as noções buberianas sobre o mundo, 

o homem e a transcendência – lembrando sempre que estes elementos não podem ser 

considerados isoladamente, sob o risco de enfraquecerem e falsearem a compreensão 

antropológica, filosófica, educacional e ontológica de Buber. Essa noção de imbricamento e 

indissociabilidade entre os conceitos buberianos é um elemento que aparece enfaticamente nos 

trabalhos pesquisados. Dificilmente achamos, nos autores selecionados, alguma referência 

teórica buberiana sobre o homem que prescinda de sua relação com o mundo ou que não faça 

menção à questão transcendente de sua existência. 

Essa afirmação é importante de ser ressaltada porque os elementos teóricos, práticos e 

existenciais legados por Buber aos estudiosos são intensamente imbricados, inextrincáveis, 

indissociáveis uns dos outros; ou seja, tecer qualquer explanação que aborde um dos elementos 

atribuindo a ele uma ordem de importância sobre os outros corre o risco de perder-se em 

coerência ou em fidelidade à obra. 

Após essa breve apresentação de algumas reflexões que derivaram de nossa revisão da 

literatura sobre Buber, Educação e Fé, passamos ao desvelamento dos imbricamentos 

encontrados e refletidos a partir da ampla e indissociável gama de elementos que delineiam uma 

noção educacional em Martin Buber. 

 

6.1 PRESSUPOSTOS INDISPENSÁVEIS À COMPREENSÃO HUMANA E 

EDUCACIONAL DE MARTIN BUBER 

 

Para compreendermos o pensamento buberiano sobre a educação é preciso compreender 

o que é o homem para este teórico. Um primeiro entendimento indispensável nessa empreitada 

diz respeito à defesa, feita por Buber, de uma ontologia da relação, segundo a qual o ser humano 

só se realiza essencialmente, em sua humanidade, numa relação com os outros seres. Ou seja, 

concebido como um ser isolado do mundo, o ser humano não atinge sua essência humana. Essa 

é uma concepção ontológica que aponta para a essência dialógica de nossa existência (nos 

encontramos sempre em relações que nos dirigem a palavra, que nos interpelam e que podem 

se tornar dialógicas). Compreender a nossa essência relacional, a primazia do diálogo e o 

impulso de interligação que nos habita é um passo importante para compreendermos o papel da 

educação no que diz respeito ao encontro pedagógico e ao percurso formativo dos educandos. 

Nesse mesmo sentido, refletirmos sobre o conceito liberdade no pensamento buberiano também 

é imprescindível para desvelarmos seus horizontes educacionais. 



175 

 

6.1.1 Ontologia da Relação / Primazia do Diálogo 

O presente tópico afirma a condição humana como natural, essencial e necessariamente 

relacional, isto é, que a humanidade do homem só se manifesta através das relações que este 

estabelece. Essa é a ontologia da relação que Buber atribui aos homens, e é dessa característica 

natural que derivam a primazia do diálogo e o impulso humano de interligar-se aos demais seres 

e coisas existentes. 

Quando buscamos identificar uma característica essencialmente humana que sirva como 

base à noção educacional buberiana (entendendo a Educação como formação do homem), 

encontramos na grande maioria dos autores que estudaram a filosofia buberiana a característica 

relacional e dialógica (no sentido de que o homem está inserido em um mundo que lhe fala 

através de vários seres, coisas e situações – aos quais o homem pode responder; para além disso, 

esse mesmo mundo também pode escutar e responder às demandas próprias deste homem). 

Essa é a característica ontológica relacional e dialógica do homem. 

Essa compreensão dialógica e relacional do homem nos faz conceber a importância 

desses elementos para a Educação em Martin Buber e, consequentemente, nos aproxima de sua 

noção sobre a formação humana do homem. Conforme aponta SANTIAGO, é justamente no 

centro dessa discussão sobre a essência relacional e dialógica do homem que compreendemos 

o porquê de os teóricos chamarem Martin Buber de filósofo do diálogo: 

O diálogo é a própria essência do educativo, e não uma simples estratégia 

pedagógica. Nessa perspectiva, a interligação torna-se central ao projeto 

formativo de Buber, que situa unicamente no diálogo a possibilidade da 

realização do humano: “Somos seres aos quais está sendo dirigida a palavra; 

pensando, falando, atuando, criando, influenciando podemos nos tornar seres 

que respondem [Antwortende]” (2008, p. 329) (grifos da autora). 

 

Sobre isso, Cardieri (2015) nos diz que a identidade do homem se constitui na relação 

que o homem estabelece com os demais homens e que nessas relações somos movidos por um 

desejo de estabelecermos uma relação mútua e dialógica, na qual somos reconhecidos como 

seres autênticos e na qual reconhecemos a autenticidade do mundo. 

[a identidade do homem] se constitui nessa relação com o outro e, nessa vivência, 

movemo-nos pelo “desejo de que o mundo se torne para nós pessoa presente [...] que 

nos acolhe, nos reconhece assim como nós a ela, que se confirma em nós, assim como 

nós nela.” (BUBER, 1993, p. 292 APUD SANTIAGO, 2012, p. 4). Esse ato originário 

de confirmação mútua, que decorre do entrar em relação, é constitutivo do humano e 

fundamento do processo educativo. Nesse sentido, a tarefa educativa contribui para 

favorecer a vivência autêntica, que implica tanto a percepção da dimensão pessoal 

quanto da exigência comunitária da ação educativa (CARDIERI, 2015, p. 5). 

 



176 

Ainda no mesmo sentido apontado acima por Cardieri (2015), PARREIRA afirma que 

“Em Buber não há possibilidade do homem se atualizar sozinho, excluído de interrelações. Para 

o filósofo a pessoa só é gerada no indivíduo a partir da sua relação com o mundo” (2010, p. 

122). Isso quer dizer que considerar o homem fora de suas interrelações estabelecidas ao longo 

de sua vida é ignorar o seu processo de humanização (de tornar-se humano). Sobre essa 

argumentação, todos os autores estudados afirmam essa mesma condição relacional do homem 

em formação. Dentre estes, destacamos uma passagem da dissertação de LIMA, na qual o 

teórico resume essa condição humana ao apontar que somente em relação o homem consegue 

encontrar um fundamento que o faça viver: 

Na filosofia da relação de Buber, o homem é, essencialmente, um ser que dá sentido 

à existência no âmbito do inter-humano. Somente na esfera dialógica o homem pode 

encontrar o fundamento que o faz viver. Sobre o princípio da relação, Buber 

desenvolve a sua visão antropológica e dá pistas de como a ética e a educação podem 

encontrar sustentação segura nas categorias do diálogo e da autenticidade (2011, p. 

39). 

 

Aos poucos vamos desvelando a compreensão buberiana do que é essa relação – um 

encontro entre os seres que vai muito além do que a simples convivência ou a simples 

tolerância da coexistência, uma vez que ela envolve o diálogo em si110 e a responsabilidade 

diante daquele(a) com o qual se está interligado. Ampliando ainda mais essa concepção e 

apresentando novos elementos, Santiago (2008) nos diz que a afirmação da ontologia da 

relação e da primazia do diálogo não admitem a absolutização da noção de liberdade. Isso 

porque quando se fala em sentido da vida ou fundamento da vida humana é comum vermos 

surgir a afirmação da liberdade como um valor primário, anterior aos demais que se sabem 

também importantes. Mas o que os teóricos estudados afirmam é que priorizar a liberdade 

como valor fundamental pode isolar o homem em si mesmo, o que colocará em risco sua 

condição essencialmente relacional. 

[...] Buber rejeitará a possibilidade de a liberdade representar um valor supremo, 

mesmo a considerando um “valioso bem”. Por isso, podemos afirmar que Buber 

não pretende negar a legitimidade da emancipação, mas, sim, reconhecer que 

absolutizá-la pode converter-se numa destruição da relação (SANTIAGO, 2008, 

p. 327). 

 

Em nossa compreensão, a restrição feita por Buber à absolutização da liberdade como 

um valor supremo nos encaminha, antes, à reflexão sobre a responsabilidade que deriva dessa 

relação dialógica concebida pelo filósofo. Percebemos que os autores estudados concebem a 

 

110 “Diálogo em si”, na filosofia buberiana, é entendido como a dinâmica viva e constante da eterna 

possibilidade do escutar e do responder ao mundo, e do falar, do ser escutado e do ser respondido pelo mundo. A 

marca essencial é a mutualidade na relação: desde a confirmação da existência até a responsabilidade que deriva 

desta relação. 



177 

liberdade, na teoria buberiana, como uma possibilidade de estabelecer laços, vínculos, relações 

– e não como um valor supremo em si (ser livre ou não); a questão aqui assume outros 

contornos e nos aponta o significado de uma vivência dialógica: a responsabilidade inerente a 

toda e qualquer relação. Ao mesmo tempo em que a condição dialógica nos situa na condição 

de seres interpelados pelo mundo – mundo este que se torna concreto através das demandas 

dos seres, coisas e situações que se nos apresentam –, a filosofia buberiana enfatiza a nossa 

condição humana de liberdade de nos ligarmos a esse mundo concreto ou não; de nos 

conectarmos a estes seres, coisas e situações ou não. 

Mas o que seria a escuta e a resposta responsável? O caminho é apontado por Buber 

(2009): “aquele que vive dialogicamente, alguma coisa é dita no decorrer habitual das 

horas e ele se sente solicitado a responder” (p. 54). A resposta responsável parte da 

escuta do outro. […] “Educação é relação” que acontece na dinâmica de “voltar-se 

para o outro” como ele é (Buber, 2012, p. 93) e não como desejo que seja (KRAMER 

et al., 2016, p. 140). 

 

Pensar a Educação à luz dessa condição relacional e dialógica, como vimos, nos 

encaminha à reflexão sobre a postura assumida pelo ser humano singular (individual) enquanto 

ser-situado-no-mundo-e-com-o-mundo. Ou seja, vimos que o homem só encontra sua essência 

quando participa de uma relação dialógica, mas também vimos que, por essência, tal relação 

dialógica só pode ser estabelecida quando o homem decide livremente escutar e responder ao 

outro (como uma espécie de livre obrigação111). Pensar a Educação em Buber, portanto, implica 

pensar em “Uma educação que permita conscientizar o homem de seu potencial dialógico” 

(LIMA, 2011, p. 135), incluindo nessa noção as condições relacionais, dialógicas, de 

responsabilidade e de liberdade. 

O estudo feito por TUNES nos ajuda a desvelar essa condição essencialmente dialógica 

do ponto de vista educacional. A autora é enfática ao afirmar que o ponto de vista buberiano 

sobre a educação “[...] não se reduz a um conjunto de princípios ou normas gerais previamente 

determinadas. O lugar da educação é na relação como uma palavra-ato que instaura uma 

realidade relacional pautada no diálogo” (2015, p. 8). A mesma autora vai além e nos diz que o 

primordial para a educação é o fomento de possibilidades relacionais, nas quais os educadores 

falem “com” seus educandos, e não “deles” ou “sobre eles” (TUNES, 2015). 

Outro elemento importante que diz respeito ao imbricamento entre a “essência 

relacional e dialógica do homem” e a “Educação” é a autenticidade. Vimos que o 

 

111 Sobre o tema da livre obrigação, identificamos uma íntima ligação entre essa postura dialógica apontada 

na obra de Martin Buber e a temática da dádiva de si pensada a partir da obra e da vida do sociólogo Marcel Mauss, 

o qual estudou o motor da ação humana e chegou à conclusão de que são os estabelecimentos de vínculos que 

motivam nossas ações. Sobre isso, ver Lira (2015). 



178 

estabelecimento de relações dialógicas passa pela escuta do outro, pela confirmação da 

existência do outro como um ser singular, pela livre responsabilidade de responder às demandas 

do mundo; a partir dessa perspectiva, os teóricos pesquisados destacam a autenticidade como 

outro elemento fundamental. A ideia que perpassa os estudos pesquisados é que cada ser 

humano possui uma essência própria, singular, sua; e que o objetivo desses encontros dialógicos 

é justamente o de possibilitar o encontro dessas essências próprias e o auxílio às suas 

consolidações na forma de uma existência autêntica. “O diálogo é a atitude condicional para 

haver educação autêntica. [...]” (LIMA, 2011, p. 98). 

O estabelecimento de relações autênticas é uma condição para a formação, algo que 

pressupõe é a vivência da totalidade da relação, enquanto experiência do Inter-

humano. Nessa perspectiva, a própria educação se compreende como relação “direta, 

isenta de propósitos, cujo fim é ela mesma” (BUBER, 1987, p. 93). Educar significa 

a possibilidade de conduzir o educando a mudanças na sua relação com o outro, com 

o mundo, levando-o a pronunciar a palavra TU, que significa formar para uma 

existência autêntica (SANTIAGO; RÖHR, 2006, p. 9) (grifos dos autores). 

 

Compreendemos, através dos pensamentos de Lima (2011) e de Santiago e Röhr (2006), 

que as relações dialógicas, por representarem a essência do homem, também devem representar 

a essência do encontro entre os seres que se assumam como singulares. Isso nos leva a 

compreender o porquê de o termo autenticidade acompanhar os termos relação, Educação e 

existência: o objetivo de toda a filosofia buberiana encaminha o homem singular à busca e à 

assunção de sua essência própria em meio a um mundo repleto de outras existências que podem, 

também, encontrar e assumir suas autenticidades. 

Pensar a Educação à luz dessas categorias buberianas nos conduziu à reflexão sobre a 

finalidade da Educação e sobre a necessária reconfiguração desse conceito, uma vez que o foco 

formativo deixa de contemplar exclusivamente as necessidades sociais de adaptação do homem 

aos costumes e ritos sociais e enfatiza a importância essencial da busca pela autenticidade de si 

mesmo e das relações que estabelece. Sobre isso, SANTIAGO nos afirma que 

A finalidade da educação é o compromisso com a formação de seres capazes 

de estabelecer relações autênticas com o outro. Isso pressupõe a superação 

de uma visão meramente adaptativa dos indivíduos às exigências sociais, e que 

se assuma como condição básica para educar: a formação de uma consciência 

unificada, capaz de lidar com as situações singulares da realidade, buscando, na 

medida do possível, estender a própria experiência de comunidade para as esferas 

sociais. A definição, ao mesmo tempo em que nos deixa entrever o sentido da 

educação, também caracteriza a relação, enquanto núcleo essencial do educativo. 

A relação é, dessa forma, o meio e o fim, o telos do processo educativo. É a relação 

dialógica de um Eu e um Tu, como possibilidade do autêntico e genuíno vínculo com 

o outro, a quem nos dirigimos como Tu, voltando-se para ele como ele é, assumindo-

o em sua totalidade (2008, p. 311-312) (grifos da autora). 

 



179 

Isso implica dizer que a Educação busca formar seres humanos para a busca de suas 

autenticidades singulares e para o fomento de relações autênticas que estes venham a 

estabelecer com o mundo, nas mais diversas situações concretas e cotidianas (SANTIAGO e 

RÖHR, 2006; QUERETTE, 2007; SANTIAGO, 2008; PARREIRA, 2010; LIMA, 2011; RÖHR, 

2013a; CASSEB, 2015; CASTRO, 2015; SILVA, 2017; LEÃO, 2018; PENA, 2019). E é 

justamente nessas relações autênticas que o homem encontra a base para se formar como sujeito 

humano: 

As aprendizagens decorrentes da exploração dos materiais e dos objetos são 

importantes, mas as aprendizagens advindas das relações são fundamentais para a 

constituição do sujeito e para a humanização (KRAMER et al., 2016, p. 146). 

 

Nesse mesmo sentido, PARREIRA consolida essa compreensão: 

Constatamos em Martin Buber que só é possível educar por meio da interação 

verdadeira e recíproca; por meio do co-existir espontâneo. Porque, o que seguramente 

educa a pessoa, seja a criança ou o adulto, é a relação verdadeira, a existência pessoal, 

a presença e a responsabilidade de quem se dedica à função educadora (2010, p. 134). 

 

Consciente da importância dessa interação verdadeira e recíproca para o pensamento 

educativo em Buber, PEREIRA APUD GUENDELMAN afirma que a Educação acontece “[...] 

numa linguagem de interpelação e resposta, que se intensifica até à responsabilização” (2019, 

p. 14). Talvez esta seja uma imagem que nos ajude a compreender bem a interrelação entre os 

conceitos vistos até então, a imagem da Educação como uma relação que busca a autenticidade 

dos seres através da escuta atenta e respeitosa do outro, mas também de si mesmo, num 

movimento de busca pela autenticidade que se intensifica com as diversas situações de 

assunção desta autenticidade até a responsabilidade pelo mundo. 

 

6.1.2 A Realidade Primordial e O impulso (instinto) de Interligação 

Desvelando ainda mais a noção educacional em Martin Buber, chegamos a alguns 

elementos que aprofundam a compreensão ontológica-relacional-dialógica do homem e da 

realidade e que, além disso, apresentam uma importância central em relação ao 

desenvolvimento do indivíduo humano. Aqui cabe a ênfase explicativa: Buber sempre concebeu 

o homem em sua relação com o mundo concreto, mas sempre buscou compreender a 

singularidade do indivíduo, o processo de formação pelo qual o homem se desenvolve rumo à 

autenticidade e, concomitantemente, rumo à responsabilidade para com o mundo concreto. 

Sendo assim, partindo da compreensão dos elementos apresentados no subtópico 

anterior, achamos importante demarcar um delineamento bem específico sobre o que 

encontramos na literatura, a saber: o que é a formação na perspectiva buberiana e como esta é 



180 

concebida. O homem, ser singular e potencialmente dialógico, possui em sua essência uma 

realidade primordial (ou realidade original/primitiva) que o guia, como uma espécie de 

fundamento sobre o qual todo o processo educacional deve ser erigido. A autenticidade do 

homem singular encontra lastro nesta realidade primordial. Assim, também encontramos na 

literatura a referência à existência de forças que atuam na intimidade do homem singular, no 

sentido de aproximá-lo a esta realidade primordial; estas forças são chamadas de forças 

formativas 112  (ou forças atualizadoras). Elas também fazem parte de uma concepção 

ontológica-relacional-dialógica, a qual diz respeito a uma essência transcendente. 

Além desses dois elementos, encontramos a referência a um impulso de interligação (ou 

instinto dos vínculos), inato ao homem singular, que o guia naturalmente às relações com o 

mundo. Podemos adiantar que a compreensão que se nos apresentou foi a de que o entendimento 

buberiano sobre a essência humana nos encaminha, por um lado, à singularidade do homem 

individual (sua autenticidade/realidade primordial), e, por outro lado, nos encaminha ao 

estabelecimento de relação/de vínculos com o mundo (uma vez que somente em relação, o 

homem pode concretizar sua autenticidade). Ou seja, a ênfase buberiana não absolutiza o olhar 

ao indivíduo, tampouco absolutiza o olhar à relação com o mundo; ele nos indica os diversos 

movimentos humanos em que o indivíduo vai se constituindo como um ser singular em face de 

um mundo concreto que dialoga constantemente e que exige dele uma resposta. 

Esses movimentos/giros de aproximação do homem singular à sua essência própria são 

feitos sempre em face à concretude do mundo (em face das demandas dos demais seres, coisas 

e situações) e vão aproximando o homem à sua autenticidade e à sua responsabilidade específica 

diante do mundo concreto sempre que este homem singular assume sua autenticidade nos 

diversos encontros e decide se responsabilizar por este mundo concreto através das respostas 

autênticas que encontra em seu íntimo; respostas estas que se dirigem às diversas solicitações 

do mundo. Há, nitidamente, um imbricamento indissociável e inextrincável entre indivíduo 

singular e mundo concreto; entre formação humana e responsabilidade em face do outro. 

 

6.1.2.1 A Realidade Primordial 

Como vimos no presente tópico, desvelar as linhas que compõem a noção buberiana 

sobre a Educação implica perceber e buscar compreender a interrelação indissociável entre o 

 

112 Abordaremos as forças formativas (ou atualizadoras) com maior aprofundamento no tópico 6.3 O 

Homem. 

 



181 

indivíduo em formação e o mundo concreto – com todas as idas e vindas dessa relação. Nesse 

sentido, compomos o presente subtópico como uma forma de nos debruçarmos sobre a essência 

desse ser singular em formação. Os autores pesquisados foram enfáticos em sublinhar a noção 

de uma realidade primordial a caracterizar esse indivíduo e, além disso, destacaram também 

que esta realidade é o centro de toda e qualquer Educação; é a essência sem a qual não se 

concebe a Educação, nem a formação humana do indivíduo. 

Constatado esse pressuposto, buscamos compreender o que seria essa realidade 

primordial para podermos ter uma noção mais consistente do que caracteriza o humano e o 

educacional para o filósofo do diálogo. Não encontramos uma definição direta sobre esse termo, 

nem mesmo buscando as citações diretas de Buber nos textos dos autores pesquisados. Mas o 

exercício hermenêutico-fenomenológico-multidimensional-relacional nos possibilitou um 

vislumbre que nos motivou a lançar algumas linhas que possam nos conduzir a essa 

compreensão. Esse será o primeiro passo do presente tópico para que, contemplado um 

horizonte de compreensão sobre o que é essa realidade, possamos apresentá-la como 

pressuposto importante do educativo em Buber – juntamente ao próximo subtópico, o impulso 

de interligação. 

Compreendemos que a realidade primordial que fundamenta a existência de cada 

indivíduo, no pensamento buberiano, corresponde ao que Röhr (2013a) denomina de dimensão 

espiritual. Aprofundando essa noção, os esforços de compreensão nos apontaram que a 

realidade primordial abarca os aspectos transcendentes de nossa existência, a saber: a ontologia 

da relação (uma característica inata que nos impulsiona à busca por relações autênticas; 

entendendo aí incluso o impulso de interligação), as forças formativas, educativas ou 

atualizadoras (as quais nos alertam, quando nos voltamos a elas, do que nos é mais próprio, do 

que nos atualiza como seres singulares, aproximando-nos, assim, de nossa essência) e o 

elemento que embora não tenhamos encontrado como referido diretamente à nossa realidade 

primordial nos estudos pesquisados, compreendemos ser essencial à realidade primordial do 

indivíduo – a substância espiritual secreta que está presente em todos os seres e coisas 

existentes (BUBER, 2011). Em sua obra-síntese “O caminho do homem segundo o ensinamento 

chassídico”, BUBER cita diretamente que “tudo esconde uma substância espiritual secreta” 

(2011, p. 46), uma “substância sagrada do espírito” (Ibid., p. 48-49) que depende do outro (do 

TU) para alcançar sua forma pura, sua completude. Ou seja, o filósofo do diálogo afirma 

diretamente que esta é uma substância de alma presente em todos os seres e coisas, uma 

substância singular para cada ser/coisa. Além disso, BUBER também enfatiza que tal substância 



182 

só “alcança sua forma pura” (2011, p. 46), atualizada, integral, através da interação autêntica 

com os seres com os quais o indivíduo entra em relação (os Tu’s). Isso quer dizer que, se 

direcionamos nossa lente para o indivíduo em formação – aquele que demanda um Tu para 

concretizar sua substância de alma secreta (sua essência) –, falar em formação humana e 

integral implica a noção de responsabilidade devido à indissociabilidade entre a formação do 

indivíduo singular e a ação autêntica dos demais seres. Nesse caso, temos de um lado da relação 

alguém que se apresenta como ser em formação e que emana/emite sinais de sua singularidade 

e de suas necessidades formativas aos demais seres, os quais – por outro lado – podem 

responder autêntica e responsavelmente conforme consigam “escutar” e se “abrir” para 

encontrar, dentro suas próprias essências, uma resposta sincera (autêntica, própria) àquela 

demanda. 

Refletindo sobre esse tema tão caro ao pensamento buberiano, LEÃO nos diz que a 

realidade primordial se encontra dentro de cada um de nós e que, por isso, não pode ser 

compreendida de forma curricular, compartimentada e classificada segundo as técnicas 

metodológicas; ou seja, “não se trata de um conteúdo educacional que pode ser ‘curricularizado’ 

através de conhecimentos e técnicas aplicáveis a todos sem distinção” (2018, p. 88). Leão (2018) 

vai além e identifica uma íntima relação entre essa realidade original e o processo de atualização 

humana (que é o processo de formação humana segundo Buber). Esse imbricamento será 

melhor desvelado mais adiante, no tópico dessa revisão da literatura que versa sobre o Homem. 

O que podemos adiantar é que o processo de atualização do homem deve buscar e incentivar as 

forças (atualizadoras) que nos encaminham à nossa realidade original. 

Ainda sobre a realidade original, é importante ressaltar que ela condensa em si as forças 

formativas/atualizadoras que são responsáveis por nos indicar nosso caminho próprio 

(SANTIAGO, 2008). Ainda segundo SANTIAGO, “O próprio Buber se recusou a 

circunscrever o educativo a uma cosmovisão, reconhecendo tratar-se [a Educação] de 

uma ação que se funda em uma realidade primordial na qual se encontram as forças 

formativas” (2008, p. 236). SANTIAGO também nos diz que essa realidade primordial é “uma 

fonte de inspiração que não se confunde com a visão de mundo do educador” (2008, p. 241) 

e que podemos 

apreender daí o componente transcendente da questão, que perpassa e orienta a ação 

educativa: o trabalho de formação consiste em abrir o caminho para essa origem, para 

essa realidade primordial, pois nela se encontram as forças formativas que 

verdadeiramente irão formar os indivíduos (SANTIAGO, 2008, p. 241). 

 



183 

A partir dessa compreensão mais ampla do que se descortina sobre a realidade original, 

devemos ter muito cuidado, como educadores, com nossas visões de mundo, uma vez que elas 

podem desviar nosso foco do que realmente importa: a realidade primordial de nossos 

educandos, suas essências individuais. Esse é um importante elemento para compreendermos a 

necessidade de concebermos a concretude do outro, sua singularidade – ele não é produto da 

minha imaginação ou das minhas elaborações racionais; é um ser em si. O foco da ação 

pedagógica se direciona à situação concreta, à essência que se apresenta ao educador. Pensando 

especificamente em nossos educandos, a compreensão buberiana nos aponta que eles possuem 

uma realidade primordial capaz de encaminhá-los a uma existência autêntica. O que os autores 

estudados nos afirmam é que esta realidade primordial possui as forças educativas necessárias 

para dar força à alma, no sentido de colocá-la em movimento autêntico e formativo. Ao 

educador, cabe o papel de contribuir para a abertura do educando a essa realidade primordial, à 

liberação das forças formativas (SANTIAGO e RÖHR, 2006; SANTIAGO, 2008; PARREIRA, 

2010; LEÃO, 2018). 

Também achamos importante destacar que essa realidade original, fundamento sobre o 

qual a Educação deve se assentar, nos ajuda a compreender o objeto de nosso estudo: o processo 

fenomenológico de aquisição de uma fé própria. Percebemos, assim, que essa compreensão da 

realidade original corresponde a uma espécie de amparo, de guia, de força que nos protege, nos 

guia e nos forma em direção a uma fé própria. 

 

6.1.2.2 O Impulso (Instinto) de Interligação 

Nos trabalhos pesquisados nessa revisão da literatura, a qual buscou elucidar a 

concepção educacional de Martin Buber, encontramos referências de vários autores aos termos 

“impulso de interligação” ou “instinto dos vínculos”. Ambos os termos dizem respeito a uma 

característica que Buber concebia como inata e comum a todos os seres humanos. Ela é um 

importante pressuposto para que possamos compreender sua concepção educacional. 

De acordo com a definição do Dicionário Priberam113, o termo impulso significa uma 

espécie de força ou um ato que impele, que impulsiona, que coloca algo em movimento; já o 

termo instinto, para o mesmo dicionário, corresponde a uma aptidão inata, um impulso 

espontâneo independente da reflexão (é, pois, uma força ou um ato que coloca algo em 

movimento). Dessa forma, podemos compreender resumidamente que temos em nosso íntimo 

 

113 IMPULSO. In: PRIBERAM, Dicionário Priberam da Língua Portuguesa. Disponível em: 

https://dicionario.priberam.org/impulso. Acesso em: 25 jul. 2021. 

https://dicionario.priberam.org/impulso


184 

uma força inata, que independe de nossa reflexão e que nos coloca em movimento em direção 

ao estabelecimento de relações com o mundo concreto (seja ele representado por outras pessoas, 

seres ou coisas). Mas essa definição resumida não alcança a força argumentativa que esses 

termos carregam, quando concebidos dentro do pensamento buberiano. 

Segundo a compreensão buberiana, é o impulso (instinto) de interligação que possibilita 

ao ser humano perceber-se dialógico, uma vez que, mesmo sendo um ser ontologicamente 

relacional, o homem não é um ser dialógico ao nascer – isso pode ser desenvolvido ao longo de 

sua existência, de acordo com suas aproximações e respostas às diversas relações que 

acontecem. E é aqui que age o impulso de interligação, colocando o ser humano em movimento 

de busca de relações, de busca de vínculos – possibilitando, assim, momentos em que a vida 

dialógica pode brotar e florescer em sua essência. 

Ao colocar o ser humano em movimento, na busca por relações/vínculos, o impulso de 

interligação possibilita/favorece ao homem a vivência da dinâmica dialógica114, no sentido de 

lhe apresentar, de forma constante e repetida, a dinâmica em que, no decorrer do nosso espaço-

tempo-existência, algo sempre nos é dito e a resposta sempre nos é exigida. Segundo o 

pensamento buberiano, ser impulsionado a essa dinâmica viva da vivência dialógica pode 

possibilitar ao homem a compreensão de sua condição relacional-dialógica, uma vez que ele 

sempre se considerará um ser em face de um mundo concreto, um possível Tu nas diversas 

dobras do cotidiano concreto. Nesse sentido, SANTIAGO nos diz que o impulso de interligação 

é um ato “constitutivo do humano”, um “ato originário de mútua confirmação” (2008, p. 254); 

entendendo-se aqui a confirmação do homem pelo mundo e a confirmação do mundo pelo 

homem (essência dialógica). 

Esse preâmbulo nos permite compreender que o impulso de interligação é um elemento 

imprescindível à formação do homem que se dispõe a apreender o mundo em seu estado de 

sujeito – por estado de sujeito compreendemos como elemento concreto (real) e ativo; como 

um elemento em si, com o qual compartilha-se a existência, sejam outras pessoas, seres vivos, 

coisas ou situações. Essa compreensão de formação humana que perpassa a filosofia buberiana 

concebe necessariamente o mundo como sujeito ativo e concreto; e não como objeto passível 

 

114 Ao longo de nossas diversas aproximações às temáticas da formação humana, da essência dialógica em 

Martin Buber e dos estudos sobre a fenomenologia, a hermenêutica e a espiritualidade humana (entendendo-se a 

espiritualidade como a essência existencial do homem), compreendemos que a dinâmica dialógica refletida por 

Buber também pode ser compreendida pelo movimento que denominamos, neste trabalho, de hermenêutico-

fenomenológico-multidimensional-relacional. Esse movimento de formação humana por essência se caracteriza 

também como essencialmente dialógico ao concebermos que a existência humana só pode ser concebida, acessada 

e desenvolvida em meio às relações (dialógicas) que estabelecemos com o mundo concreto. 



185 

de manipulação. Aqui se faz necessária uma nova ênfase: essa compreensão não nasce pronta 

no espírito humano, só podendo ser desenvolvida ao longo da existência, o que nos leva a 

perceber a importância do debate educacional nesse sentido, uma vez que intervenções que 

favoreçam as forças educativas/primitivas que nos ligam ao mundo são e serão sempre 

necessárias. 

Contribuindo para essa compreensão, PARREIRA nos diz que “à educação cabe então, 

contribuir para desenvolver o instinto dos vínculos, cujo maior objetivo é estabelecer ligações” 

(2010, p. 120). LIMA também enfatiza a importância da educação nesse processo de formação 

de uma compreensão dialógica da vida: 

A educação acontece na coerência entre duas instâncias, a da teoria e a da prática, que, 

na verdade, têm sentido somente se estiverem articuladas uma à outra. Quando 

afirmamos que Buber sugere uma instância fundamental ao terreno educativo, 

podemos antecipar ao leitor que estamos nos referindo ao “impulso da interligação” 

(2011, p. 102). 

 

O que Lima quer enfatizar é que pensar a educação significa conceber, primeiramente, 

a necessária e indissociável relação entre teoria e prática – em outras palavras, entre o que 

pensamos e nossas ações no mundo. Em segundo plano, mas não menos importante, ele nos 

apresenta que, para Buber, a instância fundamental desse necessário imbricamento na educação 

se encontra em nosso impulso de interligação. Isso porque, ainda segundo LIMA, esse impulso 

é uma força essencial, é “a causa e o movente das capacidades humanas” (2011, p. 103); é a 

“responsável pela humanização” do homem, no sentido de que conserva em si a essência 

singular do ser, ao passo que também o conduz a uma relação dialógica com o mundo concreto. 

O autor complementa: 

A substância do homem [...] refere-se a uma necessidade de ser, e não de ocupar-se. 

Refere-se ainda a um apelo de tornar-se em contato com o mundo, através da 

participação efetiva demonstrada na relação com os outros homens e com as 

realidades que o circundam. Esse apelo essencial do homem é inato, e se manifesta 

nos anos iniciais da criança, quando ela procura envolver-se intensamente com o 

mundo novo do qual agora passa a fazer parte (LIMA, 2011, p. 103-104). 

 

LIMA também afirma que o impulso de interligação corresponde à “verdadeira 

essência inderivável do homem” (2011, p. 106). Isso implica a compreensão de que o homem, 

quando concebido na perspectiva educacional buberiana, é visto “[...] sob a perspectiva da 

participação responsável e recíproca no mundo, pois é inata a necessidade humana de 

relacionar-se com o Tu. Sem este princípio, [...] o homem deixa de proferir a palavra Tu e, 

portanto, de tornar-se Eu” (LIMA, 2011, p. 106). 

O que percebemos com essa ênfase de Lima é que o fundamental a se conceber, no que 

diz respeito à educação do homem, conforme o pensamento buberiano, é a essência relacional 



186 

de sua existência – só existe formação humana em meio às relações que este homem estabelece 

com o mundo; mas o que o autor quis enfatizar não é uma simples relação do tipo “estar-com”, 

mas, sim, uma relação responsável e recíproca com o mundo. “A plena realização do homem 

depende, portanto, da clara visão do impulso de interligação, que é responsável de realizar nos 

encontros o primado de ser pessoa, de ser humano e, portanto, humanizar-se” (LIMA, 2011, p. 

113). 

Concluindo o presente subtópico, resgatamos um pensamento de SILVA sobre o papel 

que o impulso de interligação tem para nós, educadores e pensadores da educação: “Para Buber, 

é o impulso de interligação que guia o educador no estabelecimento da relação pedagógica, que 

é uma relação dialógica” (2017, p. 52). Com isso, queremos apenas pontuar que o subtópico 

atual trata da formação do homem individual, mas também aborda o mundo no qual este ser 

individual está inserido, a Educação como um todo e também os educadores. Cabe-nos a 

sensibilidade de pensar nossa prática a partir dessa essência relacional-dialógica que nos 

coloca em movimento em busca do estabelecimento de relações/vínculos. 

 

6.1.3 Liberdade na Educação: possibilidade de comunhão com o mundo 

Pensamos na elaboração do presente subtópico a partir da importância que o conceito 

liberdade tem para a reflexão sobre o homem e a Humanidade. Por ser um conceito de uso 

corriqueiro e geralmente pouco aprofundado em nossas discussões cotidianas, achamos 

importante apresentarmos a concepção que Buber tem deste termo, uma vez concebido à luz da 

Educação. Em nossa percepção, essa concepção buberiana gerou um contraste em relação ao 

conceito de liberdade usado habitualmente e nos possibilitou refletir sobre o importante papel 

da liberdade em nossa formação humana. 

Habitualmente ouvimos falar da liberdade como um importante valor conquistado pelas 

sociedades democráticas e defendido historicamente por sua importância para a vida humana, 

individual e coletiva. Dessa forma, a liberdade geralmente é concebida como um valor absoluto 

a ser conquistado e preservado. Pesquisando o pensamento educacional de Buber, percebemos 

que alguns autores ressaltaram que a abordagem do filósofo do diálogo a este tema defende a 

tese de que pensar a Educação apenas pelo critério da liberdade humana é um equívoco, ou seja, 

que tomar a liberdade como objetivo último da educação é um erro. Nesse sentido, LIMA nos 

afirma que 

[...] a liberdade não pode ser tomada como meta educativa. O sentido educativo não 

encontra sustentação no pressuposto absoluto concedido à liberdade, mas reconhece 

o papel que a liberdade desempenha na preparação adequada do lugar onde se erguerá 



187 
uma concepção que refere-se verdadeiramente à essência humana (2011, p. 116). 

 

A ênfase de Lima é bem objetiva e elucidativa: o equívoco geralmente cometido quando 

se fala em liberdade como um tema educacional é a sua absolutização. Resumir a formação 

humana à simples reflexão sobre a liberdade ou não do homem não tangencia o que, para Buber, 

é essencial: o papel que o homem singular tem nas relações concretas que estabelece durante 

sua existência, uma vez que, para Buber, o homem é chamado constantemente a responder 

autenticamente ao mundo concreto. O que interessava ao filósofo austríaco era a assunção da 

autenticidade humana nos encontros que o homem tem em sua existência – é dessa assunção 

que depende a redenção do mundo concreto. 

Avessa aos extremismos, a filosofia buberiana não incorre no equívoco de compreender 

a “não absolutização da liberdade” como um indício de que a liberdade não importa para a 

Educação; pelo contrário, o pensamento buberiano é enfático ao afirmar que a liberdade é o 

ponto de partida da Educação, “é o ponto criativo, é o momento da possibilidade. Sem ela nada 

tem êxito, não há possibilidade de estar presente, de existir vínculos, de estar engajado na 

relação, de entrar em comunhão” (CASTRO, 2015, p. 77). Essa afirmação nos fez compreender 

que a liberdade não é uma meta educativa, mas uma condição imprescindível, algo sem o qual 

não há educação – tratando, assim, apenas de um ajuste de compreensão. 

Para melhor compreendermos esse ajuste de percepção sobre o conceito de liberdade à 

luz da educação em Martin Buber, passamos à reflexão que o mesmo fez sobre valores opostos, 

um movimento explicativo e significativo de seu pensamento. Pensando o ato educacional por 

excelência – o qual deve inspirar a abertura dos educandos às relações autênticas com o mundo 

concreto, numa perspectiva de comunhão, de solidariedade e de união –, Buber afirmou que o 

oposto dessa abertura é a coação, é o ato de forçar alguém direta e/ou indiretamente a aderir a 

alguma visão do mundo concebida pelo educador. Em suas palavras, 

A coação é uma realidade negativa e a comunhão é uma realidade positiva; liberdade 

é uma possibilidade, a possibilidade que volta a recuperar-se. O oposto a ser coagido 

pelo destino, pela natureza e pelos seres humanos não é estar livre do destino, da 

natureza, e dos seres humanos, mas estar intimamente unidos e aliados a ele, a ela, a 

eles (...). A coação na educação é o não estar em comunhão, é humilhação e rebeldia; 

dessa forma, estar em comunhão significa justamente isso na educação, estar 

intimamente unido, ou seja, estar aberto e ligado a outros; liberdade na educação é a 

possibilidade de comunhão (BUBER APUD CASTRO, 2015, p. 77) (grifo nosso). 

 

Nesse mesmo sentido, SANTIAGO complementa a afirmação de Buber e nos diz que, 

segundo o entendimento do filósofo austríaco, “O homem é livre apenas na medida em que 

é capaz de estabelecer relações autênticas” (2008, p. 258). Conceber, portanto, a liberdade 

como uma categoria importante do pensamento buberiano nos encaminha à reflexão de que o 



188 

significado essencial da liberdade humana tem relação direta com a possibilidade do 

estabelecimento de relações baseadas numa autêntica solidariedade. 

Assim sendo, a coação nunca será objeto da educação, uma vez que em matéria de 

essência humana em formação, a autenticidade de cada homem singular sempre será objeto do 

olhar educacional. A liberdade pela liberdade (como valor absoluto) também não será objeto da 

Educação, uma vez que o horizonte de formação humana sempre fitará a solidariedade dos 

encontros, a eterna possibilidade de interligação, de comunhão e de encontro autêntico. 

Encontramos em Xavier (2009) uma base importante para compreendermos 

fenomenologicamente o papel da liberdade no processo de formação humana. A autora situa 

dois polos de horizonte, no qual podemos compreender a atitude humana diante do mundo: o 

polo negativo é a coação, na qual o ser humano age puramente por mobilização externa (seja 

através do medo, de alguma ameaça, de alguma imposição etc.); o polo positivo é a 

solidariedade, na qual o ser humano age a partir de uma mobilização interna e autêntica. Se 

pensarmos no desenvolvimento da humanidade do homem, podemos conceber que, para Buber, 

o estado “ideal” do desenvolvimento humano é indicado por esse polo positivo, no qual a ação 

humana é livre, responsável e busca a solidariedade com o mundo concreto. A liberdade, para 

Buber, 

está localizada entre esses dois extremos, constituindo, assim, o ponto de passagem 

de uma situação à outra; é um impulso de decisão. [Isso porque para] A pessoa para 

unir-se a uma realidade, primeiramente precisa ter-estado-em-si-mesma e, por meio 

de sua capacidade de decisão, estabelecer vínculos (XAVIER, 2009, p. 30). 

 

A compreensão fenomenológica que Xavier (2009) teve sobre essa questão da liberdade 

no processo de formação humana, segundo Buber, foi extremamente precisa e por isso 

entendemos que ela necessita ser explicitada aqui: 

A prática da liberdade como possibilidade de ser solidário, segundo o sentido atribuído 

por Martin Buber, torna-se uma chance para cada educando de exercitar a própria 

capacidade de escolhas; de exercer de modo sempre mais consciente sua 

responsabilidade com os outros e com o mundo (XAVIER, 2009, p. 30). 

 

Compreendendo o importante papel que a liberdade tem nesse processo de humanização 

do homem, no processo de tomada de decisão em prol dos vínculos, em prol da solidariedade, 

encontramos uma afirmação de LIMA que resume o papel da educação no pensamento 

buberiano: “[...] tornar os homens livres, isto é, capazes de fazer escolhas para si, no mundo, 

ou obedecendo rigorosamente à consciência moral para as ações verdadeiramente autônomas” 

(2011, p. 115). PARREIRA também nos fornece subsídio importante sobre essa questão: 

Liberdade é responsabilidade. [...] Cabe a educação não somente propiciar espaço 

para fluir a liberdade do aluno, mas também para atribuir sentido a essa liberdade, e 



189 
assim, ele (o aluno) não se afaste do educador, não se embruteça frente a função 

educadora, entre em ligação, estabeleça vínculos, viva a responsabilidade de uma 

verdadeira vida com o outro (2010, p. 124-125). 

 

6.2 MUNDO 

 

Agora que já conhecemos alguns dos pressupostos importantes à noção educacional de 

Martin Buber, vamos nos debruçar, de uma forma geral, sobre três categorias que são 

fundamentais ao seu pensamento: o mundo, o homem e a transcendência. Como enfatizamos 

anteriormente, essas categorias precisam ser consideradas a partir de uma perspectiva 

interdependente, uma vez que, para Buber, a compreensão geral sobre o homem encontra-se 

atrelada de forma indissociável ao mundo no qual ele está inserido e à perspectiva 

divina/sagrada de sua existência (representada pela ênfase dada por Buber às questões éticas). 

A educação tem um papel importante nessas interrelações, uma vez que, segundo SANTIAGO, 

em Buber, 

A educação é a expressão de seu projeto teórico e social, sem a qual ele não se 

compreende, ao mesmo tempo em que tal projeto encontra-se vinculado a uma 

proposta educativa. Tal perspectiva parte de uma íntima relação entre as visões de 

Humano (sua Antropologia/Ontologia), de Sociedade (seu pensamento social e 

político) e a dimensão de transcendência (sua relação com o Tu Eterno), com a qual 

se identifica sua visão do ético (2008, p. 45-46). 

 

A partir de uma análise geral do que nos dizem os demais autores pesquisados em nossa 

revisão da literatura, compreendemos que o pensamento buberiano sobre a sociedade pode ser 

situado como sua preocupação com o mundo, uma vez que o filósofo austríaco defende uma 

postura dialógica do indivíduo diante de um mundo que se faz, concreta e constantemente, 

exigência e responsabilidade (BUBER, 1991). 

O que importa ao pensamento buberiano, nessa perspectiva, é pensar o homem e suas 

relações à luz da concretude real de sua existência individual, numa perspectiva de percurso 

formativo, mas não apenas isso; importa também iluminar a questão dos efeitos/consequências 

das ações individuais no mundo concreto e para o mundo concreto (entendo aí também inclusos 

os demais seres, coisas e situações). Essa preocupação com o ser individual em formação, por 

um lado, e com o mundo concreto em constante desenvolvimento, por outro lado, nos permite 

compreender a dimensão ética do pensamento buberiano, notadamente imbricada de forma 

indissociável a uma noção transcendente da existência (a qual nunca direciona o homem para 

além da concretude; pelo contrário, faz do lugar onde se está e do aqui e agora categorias 

fecundas que unem o homem, o mundo e a transcendência). 

 



190 

6.2.1 Concretude do Mundo: segundo Buber, noção fundamental à formação humana 

Como afirmamos acima, importa saber que o ser humano em formação, objeto de uma 

educação que se compreende como formação humana, habita um mundo que o influencia 

diretamente e que sofre influência de suas ações. Essa é uma noção importante do pensamento 

educacional buberiano: o homem está inserido em um mundo concreto que está repleto de 

outros seres, coisas e situações. Existe, portanto, um imbricamento indissociável entre, de um 

lado, a existência e as ações do homem individual e, de outro, a existência e o desenvolvimento 

desse mundo concreto. O que Buber nos aponta é que tal relação entre o indivíduo e o mundo 

concreto pode ser dialógica, pode ser baseada numa perspectiva de escuta, de resposta e de 

autenticidade, sempre situada na concretude do momento presente. 

E é aqui que o pensamento buberiano se mostra enfático: não é possível falar em 

formação humana e isentar o homem de relacionar-se concretamente com o mundo; qualquer 

ideia, teoria ou outra abstração que possa ajudar o homem em seu desenvolvimento só é 

considerada válida se o aproxima da realidade concreta do mundo. Sobre isso, SANTIAGO nos 

diz que “Assumindo a concretude da existência como referência, Buber conclui que uma visão 

de mundo, e, por conseguinte, uma teoria educativa, é tão mais legítima quanto mais nos 

aproxima da realidade” (2008, p. 246). 

Falar em concretude do mundo é falar sobre o que é real em si, e não sobre o que nos 

parece ser real. O outro é uma realidade concreta em si, por mais que nosso pensamento elabore 

mil e uma ideias sobre o que ele é, sobre o como ele é ou sobre o como ele poderia ser. Nesse 

sentido, uma postura fenomenológica se faz imprescindível: no trato com o mundo, devemos 

buscar suspender nossas pré-compreensões sobre ele para que possamos nos aproximar do 

mundo ele-mesmo, de sua concretude. Essa postura fenomenológica corresponde, no 

entendimento buberiano, a uma postura essencialmente humana e necessária para nossa 

formação e para o desenvolvimento do mundo. Isso nos faz ressaltar mais um elemento 

importante: abordar a Educação em Martin Buber significa sempre abordar o homem e o mundo 

no qual ele vive; significa abordar o ser individual e os demais seres com os quais ele convive, 

sempre inspirado em uma perspectiva ética, dialógica e integral da realidade (tanto do indivíduo, 

quanto do mundo). 

Voltando o nosso foco para a questão educativa e pensando o homem em formação, 

achamos importante enfatizar o que SANTIAGO e RÖHR refletiram sobre o assunto: 

Ao reconhecer a formação humana como finalidade de toda ação educativa, Buber 

alerta para a importância da realização da existência como possibilidade que só se 

encontra no lugar onde se está. Uma vivência concreta que se realiza nesse mundo. 



191 
Além disso, há um indicativo da tarefa do educador: orientar o educando no 

enfrentamento das suas contradições e conflitos internos. Compreende que as 

mudanças no mundo dependem, também, da transformação de cada pessoa. Nesse 

caso, “os princípios éticos e morais devem levar em conta, para serem eficazes, a 

singularidade de cada situação e adaptar suas exigências às circunstâncias e 

contingências. O mundo real permanece como único meio que torna possível a 

concretização de ideais e normas morais (ZUBEN, 2003, p. 18)” (2006, p. 14) (grifos 

dos autores). 

 

Ressaltamos a afirmação de ZUBEN APUD SANTIAGO e RÖHR sobre o que significa 

a concretude no pensamento de Buber: “[...] o mundo real permanece como único meio que 

torna possível a concretização de ideias e normas morais” (2006, p. 14). Ou seja, o mundo real, 

aquele que existe na concretude, é o único lócus no qual podemos encarnar nossas concepções 

e visões de mundo. Refletindo sobre os trabalhos encontrados em nossa revisão da literatura, 

achamos importante ressaltar que os autores pesquisados frequentemente utilizam os termos 

concreto e real para se referirem ao mundo e à existência do homem individual. Com isso, 

percebemos uma ênfase que ressalta a singularidade de cada existência (ao nos lembrar que 

cada uma é real, concreta) e um alerta para que não nos relacionemos com o que pensamos 

sobre essas diversas singularidades, mas para que nos relacionemos com o que de fato elas se 

nos apresentam. 

Esta é tônica pedagógica que marca a filosofia buberiana: a preocupação do educador 

com cada indivíduo singular (os educandos) e com o mundo que este encontrará 

durante sua vida. A intenção pedagógica, como já abordamos, é a redenção do mundo 

através da ação do homem singular na concretude de sua existência. Dessa forma, 

podemos dizer que a educação buberiana se dirige, enfaticamente, ao momento 

presente e às consequências de nossas ações humanas (LEÃO, 2018, p. 133). 

 

Considerando a importância de conceber e de agir em relação ao mundo (e tudo o que 

nele habita) a partir de sua condição de concretude e de realidade, achamos importante ressaltar 

uma contribuição desse pensamento buberiano à Educação. Pensando em nossas práticas 

cotidianas como educadores, compreendemos que nos cabe uma questão constante em cada 

planejamento e em cada abordagem formativa: nossas bases teóricas/educacionais/existenciais 

nos aproximam ou nos distanciam da(s) realidade(s) de meu(s) educando(s)? 

 

6.2.2 Imediatez, Categoria Importante para Compreendermos a Noção Antropo 

Filosófica e Educacional de Buber 

O que se segue no presente subtópico é a percepção fenomenológica-existencial-

educacional de Buber. Como o próprio filósofo sempre enfatizou, não podemos conceber o 

homem isoladamente do mundo, bem como não podemos conceber a sua educação excetuando 



192 

a sua existência e os diversos encontros que ele terá ao longo de sua vida. Por isso, a perspectiva 

fenomenológica, a existência e a Educação se apresentam imbricadas no presente subtópico. 

Para melhor compreendermos a importância da imediatez nesse contexto, precisamos 

relembrar que, para Buber, as visões de mundo (ou as cosmovisões sobre o mundo, ou os 

modelos mentais sobre o mundo, ou as imagens que criamos sobre o mundo...) são necessárias 

para que nos encontremos, nos posicionemos e caminhemos nesse mundo; servem, portanto, 

como referências, como uma espécie de base que precisa ser constantemente atualizada. Porém, 

esses modelos teóricos não correspondem, em essência, ao mundo em si. Esse pensamento 

hermenêutico-fenomenológico115 sobre o mundo também vale para a educação, uma vez que o 

que é propriamente educativo (o que é propriamente humano – no sentido da formação humana), 

também demanda essa postura de abertura à concretude do outro e de compreensão de que o 

desvelamento da concretude do outro demanda várias aproximações (vários giros 

hermenêuticos) à concretude do outro. Nesse sentido, SANTIAGO nos diz que “O caminho 

para a educação é deixar-se guiar pela própria realidade, assumindo as suas solicitações; 

possibilitando ao educando arriscar-se nesse caminho [...]” (2008, p. 255). 

A partir disso, percebemos que Buber nos alerta para outra questão fundamental: levar 

em consideração a eterna imprevisibilidade do mundo, das situações concretas e dos demais 

seres. Conceber essa imprevisibilidade à luz de sua concepção dialógica significa compreender 

que sempre estamos imersos em contextos que nos exigem de formas diversas e imprevisíveis. 

É justamente por isso que nossas pré-compreensões sobre o mundo e sobre os demais seres não 

podem sobrepujar o encontro com o mundo, pois é apenas nesse encontro, nesse momento 

imediato, nessa fração de segundos (fugaz, rápida e não manipulável pelo homem) que o 

homem tem, de fato, a possibilidade de ver-se-inserido-no-mundo-e-com-o-mundo; aos homens 

(e ao homem singular), são concedidos esses momentos de imediatez nos quais é possível tomar 

parte da concretude do mundo e da concretude da própria formação. 

Essa eterna imprevisibilidade do mundo e a nossa necessária postura hermenêutica-

fenomenológica nos possibilitam compreender a razão pela qual Buber nos aponta a 

 

115 Enfatizamos que a fenomenologia nos ajuda com a ênfase na suspensão de nossas pré-compreensões para 

nos aproximarmos da realidade concreta do outro ou do mundo, enquanto a hermenêutica nos ajuda com o 

entendimento de que, para compreendermos qualquer coisa, sempre nos são exigidas sucessivas aproximações ao 

que o outro é e posteriores reflexões sobre isso, num processo contínuo (giros hermenêuticos) no qual vamos 

desvelando uma noção mais próxima à concretude, ela mesma, do outro ou do mundo. Essa perspectiva 

hermenêutica-fenomenológica não pode ser concebida de forma dissociada, ou seja, ela demanda necessariamente 

a suspensão de nossas pré-compreensões e as sucessivas aproximações à concretude do outro com o qual nos 

deparamos – constituindo, assim, um movimento espiral que busca a aproximação ao ponto central, que é a 

concretude do outro. 



193 

importância de nos indagarmos constantemente sobre nós mesmos e sobre o mundo que se 

encontra conosco, como se essa indagação constante correspondesse a uma espécie de cuidado 

com a essência própria e com a dinâmica dos fatos e dos encontros. Nesse sentido, o significado 

de imediatez na filosofia buberiana corresponde justamente a essa postura na qual nada se 

interpõe entre os seres em interação; ou seja, nada medeia a relação entre os seres; a relação é, 

assim, imediata, direta, franca, honesta. 

Nessa perspectiva, LEÃO nos diz que, segundo o pensamento de Buber, a imediatez 

significa que o homem pode estabelecer uma relação direta e sem reservas com as 

pessoas, as coisas e os lugares com os quais se relaciona nas mais diferentes 

situações de sua vida. Entendemos que a imediatez diz respeito ao fato de que nada 

se interpõe nessa relação: nenhum objetivo individual, nenhuma projeção idealista 

ou política, nenhum preconceito ou visão a priori a respeito do outro (2018, p. 79). 

 

Sendo assim, cabe ao educador o papel de apontar caminhos formativos e agir de forma 

a respeitar o imediato do evento, a respeitar e a valorizar o encontro sem mediação. A ênfase 

que deriva do conceito de imediatez em Buber, portanto, nos faz compreender a fundamental 

importância de uma postura autêntica e direta (imediata) nos diversos encontros que 

estabelecemos com o mundo concreto. Pensando na relação educativa, essa postura é 

fundamental porque possibilita o estabelecimento da confiança no vínculo entre educador e 

educando (SANTIAGO e RÖHR, 2006; SANTIAGO, 2008; PARREIRA, 2010; LIMA, 2011; 

LEÃO, 2018). Como afirma PENA, 

A confiança é o que permite a ruptura da incomunicação e ela só é obtida na medida 

em que se participa imediatamente da vida dos alunos e se assume a responsabilidade 

que daí deriva. A partir da confiança, o aluno sente-se incluído numa relação dialógica 

e aceita o educador como pessoa, acontecendo o que Buber (2003b) chamou de 

encontro pedagógico (2015, p. 77) (grifo nosso). 

 

6.2.3 Educação e Comunidade 

O presente subtópico apresenta a relação recíproca e indissociável que existe entre as 

noções de Educação e de comunidade, segundo o pensamento buberiano. Isso implica dizer que 

uma autêntica comunidade só é edificada através da Educação; e que a Educação, por sua vez, 

só se dá em meio a relações em que o espírito da autêntica comunidade esteja presente. Assim, 

é preciso reconhecer a autêntica comunidade como objetivo da Educação, e a Educação como 

uma via de edificação da comunidade. Sobre isso, SANTIAGO nos afirma que 

[...] a autêntica comunidade requer a educação, mas essa pressupõe a realização por 

pessoas que vivem o sentido de comunidade e que são capazes de manifestar em si 

mesmas este sentido. Nessa perspectiva, a educação visa possibilitar à consolidação 

de atitudes e valores reconhecidamente humanos e humanizantes, que se constituem 

no chão fértil da vivência no seio da própria comunidade. Afirmar a comunidade como 

um pressuposto para o essencialmente educativo significa reconhecer que somente a 

vida autêntica pode gerar autenticidade. Nesse caso, a existência é, pois, a única via 

para a educação. Somente através de relações espontâneas entre educadores e 



194 
educandos é possível, realmente, construir a relação autêntica que caracteriza a 

educação (2008, p. 307) (grifo da autora). 

 

A fala que destacamos de Santiago nos permite compreender que a noção de 

“comunidade” em Buber carrega consigo um significado mais amplo e fundamental para a 

compreensão de sua filosofia e do seu pensamento. A comunidade pensada e defendida por 

Buber diz respeito às relações autênticas entre os seres humanos; diz respeito, também, à 

“consolidação de atitudes e valores reconhecidamente humanos e humanizantes” (SANTIAGO, 

2008, p. 307). Isso quer dizer que a noção de comunidade não se restringe a um grupo humano 

específico e definível a priori, quer seja ele geográfico, ideológico, religioso ou étnico. Isso 

quer dizer que a noção de comunidade em Buber rejeita qualquer rotulação que possa, de 

antemão, segregar sujeitos humanos. Isso implica conceber, portanto, que todos os seres 

humanos do mundo podem fazer parte e contribuir para a edificação de uma comunidade 

autêntica. O mundo, assim, é concebido em sua possível e desejável face de autêntica 

comunidade. 

Se a comunidade pensada por Buber, por um lado, diz respeito à consolidação das ações 

e dos valores propriamente humanos e humanizantes, a Educação, por outro, tem como o seu 

projeto fundamental a “formação de uma nova sociedade, construída no alicerce da 

solidariedade” (XAVIER, 2009, p. 28). Esse é o pensamento buberiano sobre a Educação: 

indissociável de um projeto de mundo baseado na solidariedade e nos demais valores que 

edificam a humanidade do homem. 

Reconhecendo a importante e recíproca relação entre Educação e comunidade, 

entendemos que é relevante ressaltar que as pesquisas encontradas em nossa revisão da 

literatura defendem que a educação só pode ser efetivada por pessoas que vivam o sentido da 

comunidade (SANTIAGO e RÖHR, 2006; SILVA, 2006; SANTIAGO, 2008; XAVIER, 2009; 

PARREIRA, 2010; LIMA, 2011; GUILHERME e MORGAN, 2018; LEÃO, 2018; PENA, 

2019). Na prática, isso quer dizer que Buber afirmava que a Educação só pode se dar através 

das pessoas que encarnam os valores que representam o sentido de uma autêntica comunidade, 

a saber: a solidariedade, o respeito à alteridade, o diálogo imediato, o auxílio ao vir-a-ser do 

outro etc. Como Santiago (2008) afirmou mais acima, a única via possível para a educação 

corresponde à existência humana, a qual encarna e vivencia, na concretude da relação autêntica 

com os outros seres, o diálogo, o respeito, a solidariedade e a imediatez que demanda a dinâmica 

da existência. 



195 

Segundo o que nos dizem SANTIAGO e RÖHR (2006, p. 4), a Educação se constitui 

no momento em que se busca edificar uma autêntica comunidade, uma vida autêntica na qual 

as pessoas se relacionem entre si sem a mediação de quaisquer elementos externos; isso nos 

indica a íntima, necessária e indissociável relação entre educação e comunidade: “Para Buber, 

a educação constitui-se numa dimensão fundamental na constituição da comunidade, ao mesmo 

tempo ela, a comunidade, é a sua condição de possibilidade” (SANTIAGO; RÖHR, 2006, p. 4); 

ou seja, os autores querem dizer a educação não existe fora de um ambiente de construção de 

uma autêntica comunidade. Dessa forma, a comunidade é a condição de possibilidade da 

educação. 

[...] Comunidade [para Buber] significa, assim, uma multiplicidade de pessoas, 

vivendo no aqui e agora, que estabelecem relações autênticas, totais, sem almejar 

nenhuma finalidade, sem um ‘ter em comum’; o objetivo da comunidade é estar em 

comunidade, é um ‘estar com’ de forma dinâmica, é algo que acontece entre homens 

em reciprocidade, sem que nada de pessoal ou objetivo se coloque entre eles. E o 

elemento fundamental para a construção da comunidade é a vida vivida, cotidiana, o 

contexto em que cada um está inserido pelo destino. Nesse sentido, a educação, para 

Buber, é a preparação para o sentido de comunidade e, sendo assim, ela não pode ser 

teórica, ela só pode ocorrer através da comunidade, daquilo que os sujeitos 

experimentam juntos (PENA, 2019, p. 511). 

 

Essas afirmações nos ajudam a desvelar o teor fenomenológico, hermenêutico e 

relacional do pensamento buberiano, uma vez que concebe a Educação como um processo 

dinâmico de formação humana no qual a vida, ela mesma, nunca pode ser concebida a priori. 

Pelo contrário, para que exista Educação, de fato, é preciso “[...] reconhecer a necessária 

superação de esquemas pré-estabelecidos que conduzam à mera adaptação de pessoas. Resulta 

daí um pressuposto essencial para uma educação para a comunidade: a sua vinculação à vida 

[...]” (SANTIAGO, 2008, p. 309). Pelo que vimos até o presente momento, pensar em ações 

vinculadas à vida corresponde, no pensamento buberiano, às ações que concebem e que 

respeitem as noções de ontologia da relação, diálogo, impulso de interligação, concretude do 

mundo, imediatez e solidariedade (concebida na forma de uma autêntica comunidade). 

 

6.3 HOMEM 

 

O presente tópico busca refletir sobre o entendimento que Buber tem do ser humano em 

face de um mundo que se apresenta como concretude e de uma transcendência que permeia as 

interrelações que ele estabelece com os demais homens e com o mundo concreto. Nesse sentido, 

desvelamos a compreensão de Buber sobre a educação como uma questão de formação humana, 



196 

de um voltar-se do homem à sua essência individual e, consequentemente, às suas ações éticas 

diante do mundo e da realidade dialógica na qual está inserido. 

Seguindo em nossa argumentação, vamos refletir, primeiramente, sobre o entendimento 

buberiano sobre a formação humana e a importância que tem a autoformação nesse processo. 

Depois, vamos nos aproximar da importância que a autenticidade, a espontaneidade e a 

coerência têm para o desenvolvimento humano, no que elas possibilitam a compreensão e a 

aproximação do homem ao seu eu mais profundo. Por fim, a fidelidade ao pensamento e à obra 

de Buber nos impulsiona a pensar o homem sempre em face do outro, numa perspectiva 

dialógica; por isso, o último subtópico sobre o homem busca desvelar a responsabilidade que 

deriva de sua existência; responsabilidade, esta, entendida como uma resposta autêntica ao 

mundo. 

 

6.3.1 Formação Humana: finalidade de toda ação educativa 

Pensar a educação do homem segundo a filosofia dialógica de Buber requer de nós, 

primeiramente, compreender a essência ontológica, dialógica e interrelacional do homem. 

Como vimos nos pressupostos indispensáveis à compreensão humana e educacional de Buber, 

o homem em formação é concebido a partir da ontologia da relação, da primazia do diálogo e 

da realidade primordial que o move: o impulso de interligar-se ao outro. Sendo assim, voltar 

nossos pensamentos à educação do homem significa ter em mente todos esses pressupostos. 

Considerando o que já foi dito e nos voltando a pensar o desenvolvimento que o ser 

humano pode ter ao longo de sua vida, achamos importante situar alguns elementos relevantes 

no pensamento educacional de Buber, como a integralidade, a essência relacional, a essência 

dialógica, a noção de formação humana como processo de atualização, o sentido religioso da 

existência (ou o sentido espiritual, atrelado à questão da transcendência) e a busca pelo encontro 

consigo mesmo e com o mundo. 

Sobre a questão da integralidade, vimos que os autores que estudaram o pensamento e 

a obra de Martin Buber são enfáticos ao defenderem uma abordagem integral do ser humano. 

Isso, na prática, quer dizer que o homem em formação nunca poderá ser considerado apenas 

por uma dimensão de sua existência, mas sempre em perspectiva de sua totalidade. Conforme 

afirma SANTIAGO, a Educação, em Martin Buber, “é um processo que abarca a integralidade 

da existência humana, não se restringindo, apenas, a aspectos cognitivos, identificados na 

instrução” (2008, p. 277). 

Sobre a essência ontológica-relacional do homem e a essência dialógica que permeia a 



197 

sua existência e a realidade que o cerca, já detalhamos essas categorias no início do presente 

capítulo, mas achamos importante enfatizar que parte da integralidade humana se caracteriza, 

essencialmente, pela busca por relações, pela busca por estar-com-o-outro em contextos sempre 

potencialmente dialógicos. Isso diz muito do entendimento buberiano sobre a natureza humana 

e sobre a realidade na qual este ser humano se vê inserido e participante. Assim, o homem é 

concebido como um ser que, de forma inata, busca interligar-se aos demais, que só se reconhece 

como homem (humano) em meio às relações que estabelece; e, além disso, que vive num mundo 

concreto que fala constantemente com ele, exigindo uma resposta autêntica. 

Aprofundando a compreensão sobre o que é a educação do homem no pensamento 

buberiano, faz-se necessário contextualizar que a Educação, para Buber, corresponde ao 

processo pelo qual o ser humano busca a si mesmo (a sua essência própria, a sua individualidade) 

através das interações/relações com o mundo concreto e vai, de forma contínua, consolidando 

a assunção de sua essência própria nessas diversas interações/relações. Os autores estudados 

nesta revisão da literatura encontraram, nos escritos do filósofo austríaco, uma nomenclatura 

para esse processo: processo de atualização. Assim, a formação humana, para Buber, significa 

o processo de atualização do homem diante de sua essência individual, concreta. Isso nos remete, 

novamente, à essência hermenêutica-fenomenológica-multidimensional-relacional de sua obra, 

uma vez que o próprio percurso de formação é concebido em sua perspectiva de aproximação 

constante à essência individual (nunca de desvelamento total) e de assunção cotidiana dessa 

essência nos diversos encontros. LEÃO nos diz que, para Buber, formar-se humanamente 

significa 

[...] aproximação e assunção cotidiana de nossa singularidade. É assim que Buber 

entende que nos tornamos mais humanos. [...] Esse processo de tornar-se mais humano 

– mais próximo à sua própria essência – é denominado por Buber de processo de 

atualização. Ou seja, por alguns motivos, afastamo-nos de nossa essência singular, 

mas podemos – e devemos – buscar nos atualizar diante de nós mesmos, atualizar a 

nossa essência, encontrarmos conosco mesmos, atualizarmo-nos com nossas 

características pessoais, com o nosso eu profundo (2018, p. 58-59). 

 

Esse processo de atualização diante de nosso eu profundo, como ressaltou Röhr (APUD 

LEÃO, 2018), objetiva nos conscientizar cotidianamente de nossa meta existencial: buscar e 

assumir nossa essência diante do mundo concreto. E é aqui que a Educação ganha contornos 

mais nítidos, uma vez que situa, para educadores (homens que se encontram nesse processo de 

atualização e que também auxiliam outros homens nesse processo) e para educandos (homens 

que se veem diante do seu próprio processo de atualização), uma meta a ser considerada, 

buscada e assumida: a essência singular e individual de cada um. 



198 

Achamos importante ressaltar a ênfase dada por Lima (2011) à unicidade do caminho 

formativo: a formação humana só deve ser pensada na medida em que cada ser humano é 

concebido como ser único, portador de um caminho próprio que deve ser encontrado e assumido. 

Isso significa que somente o próprio educando é quem pode discernir sobre este caminho, mas 

que o educador, ao longo das relações que estabelece com seu educando, pode perceber as 

nuances que se delineiam nesse caminho singular. “Na educação, portanto, o homem deve ser 

conduzido pelo seu caminho, única via de acesso a Deus e a si próprio, uma meta coerente com 

o discurso – e ação – de Buber” (LIMA, 2011, p. 126) (grifo do autor). LIMA também nos diz 

que “A educação deve proporcionar ao homem a unificação de seu ser no mundo, libertando-o 

das amarras que o afastam de seu caminho” (2011, p. 135). 

Essas afirmações servem tanto para nós, educadores e pensadores da Educação, quanto 

para o homem singular, uma vez que o processo de atualização é uma tarefa que cabe, 

primordialmente, ao indivíduo em formação. Assim, delineia-se o importante tema da 

autoformação em Martin Buber. Falar em Educação também significa falar no papel que o 

indivíduo tem diante de seu caminho formativo: a postura essencial de autoformação, 

configurada nas ações cotidianas de busca e de assunção de seu eu profundo. A autoformação 

indica justamente a atenção que cada homem deve dedicar ao seu caminho de formação, ao se 

questionar constantemente, em cada situação: qual escolha me tornará mais próximo do meu eu 

profundo? Essa escolha que fiz corresponde a mim mesmo? Tais questões nos ajudam como 

uma espécie de descortinar da própria essência. 

Além disso, também achamos importante situar duas categorias que estão inseridas 

nesse processo de atualização: as forças contrárias e as forças atualizadoras. Segundo Martin 

Buber, essas duas forças116 disputam o nosso processo formativo; as contrárias, nos afastam de 

nossa essência individual e as atualizadoras, nos aproximam de nossa essência (SANTIAGO, 

2008; RÖHR, 2013a; LEÃO, 2018). Não vamos nos aprofundar nessas categorias específicas, 

mas, desde já, destacamos a importância destas pelo que nos distanciam ou nos aproximam de 

nosso objetivo formativo. Cabe aos educadores e aos próprios educandos, atentar de forma 

contínua, às atuações dessas forças. 

 

6.3.2 Autenticidade, Espontaneidade e Coerência diante da Concretude do Mundo 

 

116 Para uma melhor compreensão da atuação dessas duas forças, recomendamos a leitura do capítulo 4 da 

dissertação de Leão (2018), uma vez que o autor destrinchou as forças contrárias e as forças atualizadoras presentes 

em cada um dos ensinamentos chassídicos do caminho do homem. 



199 

Agora que já nos aproximamos à compreensão buberiana sobre o processo de formação 

humana do homem (ou o processo de atualização), achamos importante desvelar algumas 

características das três categorias que são atreladas, pela maioria dos teóricos pesquisados em 

nossa revisão da literatura, à essência da condição humanizada do homem; a saber: a 

autenticidade, a espontaneidade e a coerência. 

Quando afirmamos que os autores pesquisados relacionam essas três categorias à 

essência humanizada do homem, queremos ressaltar que eles tratam daquilo que busca a 

formação humana, segundo Buber: a formação de seres capazes de viver e de estabelecer 

relações autênticas consigo e com o mundo concreto (BUBER, 1961, 1982, 1987, 2004). 

Lembramos mais uma vez que, para o filósofo do diálogo, a nossa essência ontológica-

relacional corresponde à vivência concreta e cotidiana de nosso eu mais profundo diante do 

mundo concreto. 

Partindo dessa compreensão humana, podemos compreender que, segundo o filósofo 

austríaco, falar sobre a autenticidade é imprescindível ao debate sobre a formação humana, uma 

vez que a autenticidade nos faz ter em mente que algo nos é autêntico, nos é verdadeiro, nos é 

próprio, bem como algo é autêntico, verdadeiro e próprio ao outro. 

Somada à autenticidade, encontramos na espontaneidade mais um suporte para 

defendermos uma essência singular do homem: devemos atentar para que as palavras e os atos 

do homem busquem, gradativamente, representar sua livre vontade, sua essência, sem a 

mediação ou a coerção de algo externo ao ser ele mesmo. 

Por fim, conceber que cada existência humana é singular e deve buscar sua autenticidade 

nos leva a compreender a importância de incentivar a espontaneidade e, em especial, a 

coerência do homem para consigo mesmo. Não é demais enfatizar que, por ser relacional, o 

homem sempre é concebido por Buber à luz de suas relações com o mundo concreto. Assim, 

compreendemos que conceber a Educação em Martin Buber requer, necessariamente, situar o 

homem singular diante e em relação com um mundo concreto, numa perspectiva dialógica e 

contínua na qual ele pode e deve buscar a si mesmo e ser coerente com esse eu mais profundo 

nos diversos encontros que tiver. 

Sobre isso, SANTIAGO nos aponta que, para Buber, pensar a Educação significa pensar 

numa seleção de elementos formativos 117  que se vê recolhida e encarnada na pessoa do 

educador: “É importante considerar o significado e a tarefa da ação educativa: ser 

 

117 Esses elementos formativos (compreendidos como valores e conteúdos formativos) existem no mundo e 

são escolhidos intencionalmente pelo educador. 



200 

capaz de eleger no mundo, e expressar no próprio ser aquilo que verdadeiramente 

tem força formativa [...]” (2008, p. 256). Isso nos desvela mais um elemento importante da 

concepção educacional de Buber, que é a compreensão de que a educação se dá através do ser 

do educador, de sua existência completa, de sua integralidade, de suas ações – e não através 

apenas do exercício mental de aquisição e acumulação de conhecimento. A autora nos diz que 

o trabalho formativo tem como exigência fundamental a unidade entre teoria e prática 

[...] Significa a exigência de o educador, ou o grupo em questão, expressar com a 

própria vida os valores, os ideais anunciados, pois a possibilidade de atuar sobre 

alguém está diretamente ligada à autenticidade do educador [...] (SANTIAGO, 2008, 

p. 246). 

 

Partindo dessa compreensão de que a Educação se dá através da vida e das ações do 

educador, uma vez que ele encarne os valores e os conteúdos formativos que compreenda 

importantes, poderíamos pensar que a Educação se resumiria a esse processo de fazer uma 

seleção dos conteúdos formativos e agir de acordo com eles em nossas ações cotidianas com 

nossos educandos. Porém, a questão é mais complexa e exige que situemos a noção ontológica 

que abordamos anteriormente. Para Buber, importa que o homem aja de forma coerente com a 

sua essência, o que nos faz resgatar a compreensão ontológica do ser humano; isso quer dizer 

que a ação do educador deve se dar em consonância com a sua essência própria; ou seja, apenas 

quando o educador volta para si mesmo e se aproxima dos valores e conteúdos formativos que 

compreende como importantes para sua própria vida e para sua própria formação é que ele pode 

(e deve), em suas ações cotidianas, encarnar tais valores e conteúdos formativos. Não é possível, 

pois, falsear ou simular uma existência que se deseja, mas que não corresponde à nossa essência. 

Assim, podemos compreender que a educação depende dessa existência autêntica, coerente e 

espontânea. Como bem nos lembra SANTIAGO, 

Uma posição meramente acadêmica não possui a mesma força daquela em que o 

educador se apresenta como pessoa; quando ele é capaz de, em sua ação, revelar a sua 

posição individual e o educar, em face de uma situação que é sempre singular. O 

caminho para a educação é deixar-se guiar pela própria realidade, assumindo as suas 

solicitações […] (2008, p. 255). 

 

Nesse mesmo sentido, PENA nos diz que Buber 

acredita que o professor educa com sua presença, com sua existência pessoal, com seu 

exemplo, com suas perguntas e suas opiniões e influencia o aluno quando as relações 

entre ambos são espontâneas a ponto de o educando não saber nem perceber que está 

sendo educado. A espontaneidade é, assim, o fator preponderante na educação e a 

formação requer o total envolvimento do educador, que precisa romper com posturas 

impositivas ou prescritivas (2019, p. 511). 

 

Por essa necessidade de guiar-se pela realidade ela mesma (tanto pela externa, 

representada pelos educandos e pelas condições objetivas do mundo concreto; quanto pela 



201 

interna, compreendida como sua essência própria), voltamos a enfatizar a importância de 

refletirmos sobre a importância da postura hermenêutica-fenomenológica-multidimensional-

relacional em relação à nossa própria formação (como educadores) e em relação às nossas ações 

cotidianas junto a nossos educandos. Lembrar que a imediatez é um pressuposto importante da 

relação educativa, bem como a noção de que cada existência humana e cada situação guarda 

consigo uma essência própria, é respeitar a condição ontológica relacional do homem e abrir as 

possibilidades para o estabelecimento de uma relação humanamente formativa. 

Pensando a Educação à luz da filosofia buberiana – e, em especial, à luz da importância 

que tem a coerência para o educador –, RÖHR propõe a cada educador uma reflexão sobre a 

indissociabilidade entre a coerência dele e a sua ética profissional: 

Aprofundando essa perspectiva de Buber, percebemos que a falta de coerência aparece 

como problema de ética profissional. Os fracassos da própria prática são, 

frequentemente, atribuídos a supostas falhas da teoria. Adere-se, sempre 

superficialmente, às teorias da moda na área educacional ou nas áreas afins, e, quando 

se fracassa na prática, culpam-se as instâncias que as propuseram, sem jamais voltar a 

atenção para si próprio e para sua contribuição no conflito gerado. Como em todos os 

demais conflitos, não é diferente entre os educadores: a primeira tentativa é procurar 

a culpa do conflito nas circunstâncias e nos outros. O mais difícil é questionar a si 

mesmo até que ponto mergulhei de fato numa teoria educacional, se eu mesmo me 

identifico e em que medida me comprometo e a sigo, efetivamente (2013a, p. 132). 

 

Dessa fala de Röhr, destacamos que a noção de integralidade que perpassa o pensamento 

buberiano, ao vermos situada a importância da coerência entre o que somos em essência e o 

que fazemos em nossa vida profissional; esse é um importante elemento para compreendermos 

a ética em Martin Buber. Sobre isso, RÖHR nos aponta que, para o filósofo do diálogo, agir de 

forma ética “não significa apenas não fazer aquilo que prejudica os outros, mas também não 

deixar de atender a uma tarefa de que somos capazes de participar na melhoria do mundo” 

(2013a, p. 134). Isso quer dizer que a omissão de nossa participação na melhoria do mundo não 

é uma postura ética. Reafirmamos essa compreensão porque, como bem situou Röhr (2013a), 

em seu trabalho, atualmente vivenciamos uma tendência a focarmos no indivíduo isolado 

(perspectiva egocêntrica), e não no indivíduo-em-relação-com-o-mundo (perspectiva dialógica 

e ética). 

Assim, vimos mais uma vez a essência dialógica do pensamento e da obra de Martin 

Buber se fazer presente, uma vez que abordar a singularidade humana (a existência do homem 

individual) nos leva, sempre novamente, a situá-la em face de um mundo concreto, numa 

dinâmica constante de escuta e de resposta, de exigência e de responsabilidade. E é por isso que 

não podemos falar de uma formação humana sem a necessária ênfase na coerência que deve 



202 

orientar o caminho de formação do homem, no sentido de harmonizar, de aproximar e de unir 

seu pensamento, sua fala e sua ação – na busca e na assunção da unicidade de sua existência. 

Por fim, achamos importante compreender todos esses elementos apresentados no 

presente subtópico à luz do debate sobre a dimensão espiritual do homem, uma vez que o 

próprio Buber reconhece e afirma a existência de uma realidade primordial que está vinculada 

à substância espiritual secreta de cada um de nós e ao impulso de interligação que nos direciona 

às relações com o mundo concreto. Compreender o debate sobre a realidade espiritual do 

homem (ou sua dimensão transcendente ou sua dimensão divina ou sua dimensão sagrada) em 

Martin Buber, significa reconhecer que habita em cada ser humano uma tendência própria aos 

vínculos, uma tendência própria à participação efetiva no diálogo vivo com o mundo concreto 

(encarnada nas respostas do homem às situações em que ele pode ajudar na melhoria do mundo) 

e que tudo isso é, portanto, um apelo do seu espírito. Encontramos uma afirmação de LIMA 

que nos ajuda a desvelar esse horizonte tão delicado e importante da concepção educativa de 

Buber: “Evidencia-se cada vez mais que a meta da educação é permitir à criança a vivência 

espontânea dos apelos de seu espírito [...]” (2011, p. 107). Viver de forma espontânea os apelos 

do espírito é, de acordo com o que vimos até então, assumir uma essência própria que nos liga 

de forma dialógica e ética ao mundo concreto, numa perspectiva que indica constância, 

continuidade, aprofundamento, aproximação e evolução no que diz respeito ao conhecimento 

de si mesmo e do mundo ele mesmo. 

Educar, para Buber, significa formar os homens para a vivência autêntica de suas 

existências diante dos encontros e das situações que se farão presentes em seus 

caminhos; significa formar os homens para a vivência da autêntica responsabilidade 

diante do mundo. Assim, autenticidade e diálogo são elementos imprescindíveis para 

a compreensão de tal significado (LEÃO, 2018, p. 72). 

 

6.3.3 O Grande Caráter: a responsabilidade humana como resposta autêntica às 

solicitações do Mundo 

O presente subtópico busca sintetizar as principais características relativas ao conceito 

de responsabilidade no pensamento de Buber, especificamente aqueles que nos permitem 

vislumbrar a concepção de formação humana para esse pensador. Compreendemos que essa 

categoria é importante para desvelarmos ainda mais sua noção educacional e sua concepção 

sobre a existência humana. 

Como buscamos um horizonte educacional de compreensão buberiana, adiantamos que 

a responsabilidade é um tema que está diretamente ligado à formação humana, mais 

especificamente ao caráter da pessoa humana. Numa definição resumida, Buber entende que o 



203 

caráter da pessoa humana corresponde ao “elo entre o ser do indivíduo e a sequência de suas 

ações e atitudes” no mundo (BUBER APUD LEÃO, 2018, p. 91). Partindo dessa afirmação de 

que o caráter humano é um elemento que denota a coerência entre quem somos e o que fazemos, 

abordaremos, a seguir, a importância de educar para a formação de um grande caráter – conceito 

buberiano que abarca a noção íntima que existe entre a formação do indivíduo e a 

responsabilidade que este tem em relação ao mundo que o cerca. 

De antemão, achamos importante adiantar um trecho que abordaremos no próximo 

tópico (Transcendência) e que diz respeito à compreensão buberiana sobre o homem: a sua 

existência é perpassada pela noção do divino (Deus, o Absoluto, a Transcendência etc.). Devido 

à influência do hassidismo em sua vida, Buber cresceu e se formou compreendendo que não 

existe uma divisão entre o mundo no qual vivemos e o mundo de Deus (celestial, divino); na 

prática, isso implica conceber que o nosso mundo concreto e real é também um mundo divino, 

o que nos faz compreender que a ação de cada indivíduo nesse nosso mundo concreto importa 

e que deve ser conduzida sob a consciência e a responsabilidade dos valores que consideramos 

como divinos. 

Tendo em vista essa importante noção de que estamos imersos em um mundo 

perpassado pelos valores divinos (ou pelos valores propriamente humanos, como viemos 

denominando ao longo de nosso estudo), os autores estudados situam que a responsabilidade é 

uma característica atrelada à existência humana e que, de uma forma geral, significa a assunção 

de uma livre obrigação de responder ao mundo a partir de uma essência própria, de uma forma 

sincera e autêntica. 

Pensando nos ensinamentos buberianos à luz da educação, CASTRO nos diz que a 

“filosofia de Buber permite situar a educação como responsabilidade com o mundo em que 

vivemos, responsabilidade com o outro” (2015, p. 76). Nesse mesmo sentido, LEÃO nos diz 

que os “princípios filosóficos, dialógicos e éticos da educação buberiana, portanto, nos guiam 

a uma educação espiritual, ao contato com os valores propriamente humanos; dizem respeito à 

vida que pulsa em cada situação singular e que nos exige por completo, em nossa autenticidade” 

(2018, p. 142). Com isso, temos a noção de que a Educação em Buber situa o homem individual 

em sua teia existencial inevitavelmente ligada às demais existências; e que, por isso, educar diz 

respeito à responsabilidade que deriva dos rumos que o ser humano dá à sua vida e às suas 

ações-no-e-com-o-mundo. 

Pensando nessa responsabilidade inerente à existência humana, Buber ressalta a 

importância que cabe ao ser do educador, sendo este o ser que acolhe e que guia os demais seres 



204 

que estão em formação: ser responsável pelas diversas existências que lhes são confiadas e que 

estabelecerão diversas relações com o mundo concreto. Com isso, não entendemos que os 

autores pesquisados quiseram afirmar que o resultado da formação de cada educando é 

necessariamente resultado da responsabilidade assumida (ou não) do educador, mas que o ser 

que se lhe apresenta cotidianamente em formação lhe demanda escuta, acolhimento e respostas 

autênticas. Como vimos anteriormente, Buber se distancia dos ensinamentos cristalizados e 

procura apontar aquilo que vê de essencial. No caso específico da responsabilidade, isso quer 

dizer que só “[...] aqueles que se ‘responsabilizam pela substância viva’ (EU, 39), afirma Buber, 

independente de possuírem credibilidade ou não, podem verdadeiramente ser considerados 

educadores” (SANTIAGO, 2008, p. 276). 

Assim, o que Buber vê de essencial no educador é a sua responsabilidade pela substância 

viva que lhe é confiada diariamente, ao longo de sua existência, em variadas situações 

singulares. Nesse mesmo sentido, SANTIAGO nos diz que o fato de estar no mundo 

responsabiliza o educador “com a situação na qual se encontra, que em educação se concretiza 

em situações singulares, nas quais não é possível indicar um caminho geral em relação ao certo 

e ao errado, mas unicamente o caminho específico aquela realidade [...]” (2008, p. 282). O que 

Santiago nos lembra é que o trabalho educativo, no pensamento buberiano, não diz respeito a 

normas gerais que devem ser roteirizadas indistintamente a todos os educandos; ela nos lembra 

que o trabalho educativo é necessariamente singular, situacional e temporal, uma vez que cada 

educando possui uma singularidade própria e contextos existenciais diferenciados. Aqui, 

situamos mais uma vez a importância da postura hermenêutica-fenomenológica-

multidimensional-relacional que busca o respeito à condição inacabada (e inacabável) da 

existência humana e que acredita na busca e na assunção de uma essência própria ao longo dos 

diversos encontros. 

Com isso, vimos que ao educador é atribuída a responsabilidade por seus educandos, 

mas que responsabilidade é essa, especificamente? Especificamente, essa é uma 

responsabilidade de “ajudar a despertar no educando o desejo de se tornar uma pessoa real, 

inteira” (SANTIAGO, 2008, p. 291); é a responsabilidade de “representar, para o que está se 

tornando homem, através da consciência, uma determinada escolha do ser, uma escolha do 

‘certo’ daquilo que deve ser” (BUBER APUD SANTIAGO; RÖHR, 2006, p. 10) (grifos dos 

autores). O que os autores querem nos dizer é que ao educador compete a tarefa de encarnar um 

exemplo de autenticidade diante do mundo plural, isto é, cabe ao educador representar, aos 

olhos de seus educandos, um indivíduo que buscou (e busca), que conheceu (e que está 



205 

conhecendo) e que assumiu (e que assume diariamente) sua essência própria, sua singularidade. 

Essa é a forma pela qual o educador educa seus educandos, através do testemunho de sua 

própria existência, a qual representa uma escolha do ser (a busca e a assunção de sua 

singularidade). 

Se ao educador cabe essa importante tarefa, à educação cabe 

orientar e despertar o homem ao comprometimento com as pessoas, a interligar-se, 

respondendo livremente aos apelos do devir humano no mundo, por meio das ações 

conjuntas. Educar ao compromisso pessoal com o mundo, onde a resposta 

compromete-se com as solicitações à autenticidade: palavra e ações coerentes sempre 

que proferidos e praticados no âmbito dos encontros. A meta educativa é promover a 

consciência do pertencimento do mundo, sem correr o risco de lançar-se no vazio 

(LIMA, 2011, p. 112-113). 

 

Com essa importante fala de Lima podemos compreender que a existência do homem 

está inserida em um mundo concreto, de forma conjunta e indissociável às existências de 

diversos outros seres e que, por isso, cabe à Educação orientar para essa responsabilidade para 

com os demais, para essa consciência de pertencimento conjunto, tendo sempre em vista as 

dimensões relacional e dialógica da existência humana, bem como a responsabilidade que 

deriva dessa condição. Além disso, também ressaltamos o que afirmou o supracitado autor sobre 

a importância de a Educação “não correr o risco de lançar-se no vazio”. Essa ênfase do autor 

nos direciona, por um lado, à ênfase na condição dialógica e relacional do homem, mas também 

à responsabilidade que cabe à Educação de evitar o isolamento do homem em si mesmo, de 

contribuir para sua participação efetiva e para a manutenção de vínculos entre os homens. 

Santiago (2008) nos diz que a responsabilidade genuína, segundo o pensamento de 

Buber, corresponde à resposta autêntica do homem a uma situação singular, a um evento que 

lhe acontece em tempo real. Com isso, a autora nos faz compreender que à Educação cabe a 

tarefa de atentar para os eventos singulares do cotidiano, das diversas situações que ocorrem ao 

longo dos encontros educativos. Além disso, a autora também enfatiza que, considerando essa 

perspectiva, o encontro educativo sobrepões a intenção educativa, uma vez que a “atuação sobre 

o educando resulta, dessa forma, não de um plano educativo bem estruturado, mas da 

participação ativa na vida desse educando” (SANTIAGO, 2008, p. 282). Aos educadores, pois, 

resta esse importante alerta sobre a essência do trabalho educativo: lidar com as singularidades 

dos educandos de forma singular, ao longo dos variados momentos que esses encontros 

propiciarão. Em nossa compreensão, a postura educativa deve ser respeitosa e propiciar abertura 

ao diálogo vivo e imediato entre educadores e educandos. 

Na ânsia por percebermos os valores propriamente humanos sendo trabalhados e 

incentivados diante de nossos educandos, poderíamos incorrer no risco de estabelecermos 



206 

metas e métodos criteriosos para a educação ética. Porém, o pensamento buberiano é enfático 

ao apontar a ineficácia de uma postura educativa que se encerre em si mesma (planejar e 

executar o planejamento apenas na cabeça do educador, sem ter em conta as singularidades dos 

educandos e das situações cotidianas); conforme afirma SANTIAGO, 

Os princípios éticos possuem caráter heurístico, pois indicam caminhos, mas apenas 

a circunstância instituída na vida dialógica é capaz de definir o certo. [...] não se 

trata da recusa aos princípios éticos e morais, da mesma forma que não é a sua 

absolutização, mas o fato de que esses se efetivam numa realidade concreta, que é 

sempre nova, singular, e que reclama uma resposta também singular (2008, p. 291). 

 

Essa defesa da importância do encontro educativo implica em uma “postura do professor 

diante de necessidades concretas do aluno, ajudando a posicionar-se no mundo. Implica 

responder com responsabilidade, dar uma resposta que pode ir além da alternativa da pergunta” 

(PENA; NUNES; KRAMER, 2018, p. 11). Também implica saber que a responsabilidade 

humana, quando pensada segundo o filósofo do diálogo, corresponde a “uma responsabilidade 

situada no espaço e no tempo, na concretude da situação em que ele [educador] e seu educando 

se encontram imersos” (LEÃO, 2018, p. 78). 

Os autores pesquisados também apresentaram um conceito importante para o 

pensamento de Buber sobre o ser humano, que diz respeito justamente ao homem que representa 

um grande caráter. Vimos que educar, para Buber, quer dizer acolher e guiar os educandos para 

uma vida autêntica de diálogo e de comprometimento com o mundo que os cerca; mas como o 

filósofo percebe esse processo educacional dentro do homem? Uma primeira compreensão é 

que só é possível educar o caráter do homem, e não a sua personalidade. Com isso, Buber afirma 

que no homem singular existem duas instâncias que se encontram interligadas, o caráter e a 

personalidade, mas que em só uma delas o educador pode influenciar – o caráter. 

De um lado, encontramos no trabalho de SANTIAGO que a personalidade “[...] refere-

se às características individuais que trazemos; uma dimensão do indivíduo que não está sujeita 

à influência do educador” (2008, p. 277). 

De outro lado, os autores pesquisados afirmam que o caráter é “[...] reconhecidamente 

sujeito à intervenção, e a sua formação é a maior tarefa do educador [...]. Por isso ele adquire 

centralidade na visão educativa de Buber” (SANTIAGO, 2008, p. 278). O caráter é, pois, “[...] 

uma ligação entre as manifestações individuais e o potencial latente de cada indivíduo, ou seja, 

entre sua personalidade e a sequência de suas ações e atitudes” (PARREIRA, 2010, p. 144). 

Nesse sentido, só podemos educar o caráter do educando. E é aqui que encontramos um 

horizonte buberiano a nortear o ato educacional: educar significa contribuir para que o 

educando desenvolva um grande caráter. Uma vez que o caráter é “o elo entre o ser do 



207 

indivíduo e a sequência de suas ações e atitudes” (BUBER APUD LEÃO, 2018, p. 91), o grande 

caráter pode ser compreendido como um ser que demonstra uma forte coerência entre o que é, 

em essência, e o que pensa, fala e faz no mundo. Além dessa coerência, é um ser responsável 

que se vê comprometido pessoalmente com o mundo e os demais seres e coisas existentes. Nas 

palavras de PARREIRA, o grande caráter é o ser 

em sua manifestação plena, absoluta, pura e autêntica de vida-na-humanidade. É a 

pessoa real que, por meio do diálogo, toma o semelhante que lhe vem à frente como 

parceiro vivo, acolhendo-o, reconhecendo-o e confirmando-o na singularidade que o 

faz único. E que também, de modo responsável, responde atentamente ao que ouve, 

vê e sente no que acontece no entre-dois. O grande caráter não estabelece condições 

ou imposições, ele tem em si um único propósito: o encontro real com aquele que, 

autenticamente, é ou pode se tornar uma pessoa genuinamente humana (2010, p. 151-

152). 

 

Concluindo o presente tópico, afirmamos que os estudos encontrados em nossa revisão 

da literatura nos propiciaram uma compreensão sobre o imbricamento entre Educação 

(formação humana) e responsabilidade, segundo o pensamento buberiano; deriva desse 

imbricamento a noção de que a responsabilidade é uma capacidade humana e que a formação 

do homem deve guiá-lo a essa responsabilidade para com-o-mundo. Compreendemos que, para 

Buber, a formação humana deve guiar os seres humanos tendo como horizonte formativo a 

constituição de um grande caráter. Na prática, esse grande caráter condensa a imagem do 

homem que respeita a alteridade do mundo, que respeita a imediatez dos encontros, que busca 

a autenticidade em cada situação vivida e que busca contribuir para o afloramento da 

autenticidade no mundo (tanto a sua própria, quanto a dos demais seres com os quais convive). 

Assim, formar o grande caráter, segundo o pensamento buberiano, significa preparar o homem 

para uma vida autêntica, para o estabelecimento de vínculos autênticos, para a edificação de 

uma comunidade autêntica (SANTIAGO, 2008; PARREIRA, 2010; LEÃO, 2018). 

O tema da responsabilidade é, portanto, importante para o pensamento buberiano e para 

nossas reflexões aqui presentes, porque engloba tanto a relação educador-educando (numa 

perspectiva em que há uma formação humana em andamento), quanto engloba a autoformação 

do educador e do educando (numa perspectiva em que ambos buscam assumir suas 

autenticidades diante do mundo concreto), como também engloba a relação do educando com 

o mundo (numa perspectiva que tangencia a questão ética e dialógica). 

 

6.4 TRANSCENDÊNCIA 

 



208 

O presente tópico busca elucidar um horizonte de compreensão indispensável ao 

pensamento buberiano, que é a existência de uma dimensão transcendente (divina, sagrada, 

referente ao Absoluto etc.) a gerar e a orientar a existência do homem e do mundo. Segundo o 

pensamento buberiano, conceber o mundo e o homem excluindo essa dimensão divina que gera, 

permeia e orienta nossas existências implica em uma redução conceitual e em uma falta grave 

no que diz respeito à essência mesma do homem e das relações que este estabelece com o 

mundo. 

Nessa perspectiva buberiana, a transcendência não é concebida à parte da imanência, 

muito pelo contrário, ela é parte indissociável a fundamentar a imanência; isso porque, na 

perspectiva dialógica buberiana, tudo e todos somos indissociáveis uns aos outros, num 

horizonte onde o ser-no-mundo-e-com-o-mundo implica uma dupla perspectiva: a marcante 

singularidade de uma existência própria e a intransferível e irrevogável responsabilidade de 

saber-se-em-relação-constante-no-mundo-e-com-o-mundo. 

Antes de aprofundar o que encontramos em nossa revisão da literatura sobre a 

transcendência em Buber, achamos importante situar que o termo transcendência, em nosso 

trabalho, diz respeito a uma realidade que transcende nossas formas empíricas de verificação 

(RÖHR, 2013a). Isso quer dizer que assumimos como pressuposto indispensável ao debate 

sobre a humanidade do homem a existência de uma dimensão que não pode ser apreendida por 

nenhuma de nossas capacidades imanentes (nem por nosso corpo físico, nem por nossas 

sensações físicas, nem por nossas emoções, nem por nossa mente), mas que “nem por isso deixa 

de ser realidade para quem se volta para ela e se compromete com ela” (RÖHR, 2013a, p. 26) 

(grifos nossos). 

Com isso, nos aproximamos à compreensão de que existe uma dimensão mais sutil a 

compor o que entendemos por realidade, uma dimensão que nos põe em contato com um 

horizonte de infinitude, de eternidade, de permanência – mesmo apesar de nossa condição finita 

e inevitavelmente inacabada. Isso implica a compreensão de que apesar de sermos seres 

inacabados e finitos, de não possuirmos, em nossa imanência, elementos que nos façam acessar 

facilmente essa realidade transcendente, existe uma realidade maior (no sentido de perene, de 

eterna, de duradoura, de sagrada, de divina) que nos gerou e que se dispõe a nos orientar desde 

que nos voltemos e nos comprometemos com ela (SANTIAGO, 2008; RÖHR, 2013a; LEÃO, 

2018). 

Esse pressuposto deve ser considerado de forma cuidadosa, uma vez que o pensamento 

buberiano afirma de forma veemente a necessidade de não cristalizarmos os conteúdos da vida 



209 

e de também não impormos esses conteúdos a ninguém, de forma a nos ensinar que abordar a 

dimensão sagrada/transcendente de nossa existência requer a inibição de quaisquer pretensões 

de imposição de nossas visões de mundo a qualquer outro ser vivo. Enfatizamos essa questão 

porque falar sobre agir intencionalmente junto a outros seres humanos, no sentido de contribuir 

para o afloramento e a assunção de suas essências, é algo próprio ao campo educacional, mas é 

algo que requer cautela e consciência dos limites que nos aproximam e nos separam. 

Para compreendermos melhor essa questão dos limites que nos aproximam e nos 

separam de nossos próximos, encontramos elementos elucidativos no ensaio escrito por Buber, 

intitulado “Elementos do Inter-humano”, o qual consta em seu livro “Do diálogo e do dialógico”. 

Nesse ensaio, o filósofo austríaco aborda de forma explícita a existência de duas formas de 

influenciar os homens em suas formas de ser e de estar no mundo: a imposição e a abertura. 

Vamos detalhar essas duas formas abaixo, posto que elas desvelam a compreensão educacional 

buberiana à luz da dimensão transcendente. 

A imposição é uma forma de influenciar o ser e o estar dos demais seres através da 

imposição de verdades a estes, através da conquista artificial de suas adesões, prática esta que 

é muito comum nos regimes totalitários e em todas as instâncias e pessoas dogmáticas que não 

se importam com a alteridade do outro. Nesse tipo de relação humana, os limites que nos 

separam e nos aproximam só são concebidos a partir de um horizonte arbitrário de adestramento, 

de coisificação da vida humana. 

Por outro lado, a abertura requer a compreensão de que cada ser individual é um 

elemento constituinte no todo transcendente de nossa realidade e que, portanto, ele deve se 

voltar a essa realidade de forma própria, pessoal e autêntica através da abertura de seu coração 

e de sua existência ao que lhe é próprio (BUBER, 2014) e, consequentemente, ao que lhe 

corresponde nessa teia indissociável de responsabilidades que nos une e que nos caracteriza 

como seres finitos e portadores de uma essência transcendente. 

Tendo abordado essas duas formas de agir no sentido de influenciar o outro, voltamos a 

enfatizar que, segundo a perspectiva buberiana, os horizontes de transcendência, de eternidade, 

de sacralidade etc. que acompanham a existência dos seres estão intimamente imbricados com 

a realidade imanente e, com ela, formam uma realidade indissociável. Dessa forma, falar sobre 

a Religiosidade humana (ou sua dimensão espiritual) e sobre as formas sagradas de ser e de 

existir implicam, necessariamente, abordar a ação do homem-no-mundo-e-com-o-mundo, 

denotando um imbricamento entre ética, Filosofia e Antropologia. 



210 

Justamente por abordar temas tão sutis e profundos da existência humana, o pensamento 

buberiano sobre o homem e a educação denotam, ao mesmo tempo, uma ênfase voltada ao 

horizonte de eternidade (realidade transcendente, divina etc.) e uma irrevogável consciência 

antropológica que vê a tudo e a todos como seres concretos, partícipes de uma realidade maior 

à qual estamos todos submetidos, e à qual somos corresponsáveis. Parece uma contradição, mas 

não é. Como bem afirma SANTIAGO, 

Buber compreende a educação como ação de Deus no homem, que se abre para 

escutá-lo, mas tal visão não se encontra engessada nas grades de 

procedimentos metodológicos ou de pressupostos dogmáticos inerentes aos credos 

religiosos. Pelo contrário, sendo uma leitura eminentemente antropológica, podemos 

assim reconhecer a legitimidade de suas indicações como facetas da dinâmica própria 

do humano e de sua formação. Nesse caso, é possível que alguns aspectos aqui 

apontados se nos afigurem tão-somente como metáforas. Mas, afinal, a grande 

contribuição da tradição mítica não está justamente no seu caráter metafórico, e que, 

em sendo assim, é capaz de descortinar os aspectos mais sutis, mais profundos da alma 

humana? Quiçá possamos apreender de Buber ao menos suas delicadas e profundas 

metáforas (2008, p. 307) (grifo da autora). 

 

Em nossa compreensão, o que a autora quer demonstrar é que o próprio Buber sabia e 

defendia a noção de que abordar a transcendência de forma direta, prescritiva e metodológica 

consistia em um erro, tendo em vista que a própria dinâmica do humano e de sua formação 

demandam uma leitura eminentemente antropológica, com suas indicações 

multifacetadas/multidimensionais (SANTIAGO, 2008). E é justamente por conta dessas 

indicações multifacetadas que, influenciado pela tradição mítica chassídica, o filósofo do 

diálogo se vale de metáforas e de lendas chassídicas para abordar a dimensão espiritual, pois 

essa dimensão humana transcende todas as formas de comprovação empírica e demanda do 

indivíduo uma abertura autêntica e pessoal, além de um comprometimento com o que lhe seja 

próprio nesse horizonte de eternidade. 

Embasados nos estudos de Röhr (2013a, 2013b, 2010, 2007) e dos autores encontrados 

nesta revisão da literatura, corroboramos com a compreensão supracitada de Santiago (2008), 

de que Martin Buber percebeu o homem em sua integralidade/multidimensionalidade, 

ajudando-nos a compreender que, quando tratamos da formação humana do homem, é 

importante contemplarmos todas as dimensões de nossas existências. Baseados nessa 

compreensão, ressaltamos que o presente tópico, a transcendência, é de fundamental 

importância para um olhar que se pretenda integral e humano. 

Sobre isso, os autores estudados nos ajudaram a refletir sobre o que ajuda o homem a se 

tornar mais completo, mais integral: pensar na íntima ligação que existe entre a sua existência 

e a noção de transcendência (SANTIAGO, 2008; LIMA, 2011; RÖHR, 2013a; SILVA, 2017; 



211 

LEÃO, 2018). Essa íntima relação é detalhada por SANTIAGO, através da concepção do 

sentido da natureza humana: 

Buber relaciona a plena realização do indivíduo à completude do sentido da criação, 

do sentido da natureza humana. [...] Buber compreende que cada pessoa traz um ser 

em si, “uma oculta substância de alma”, esta Entelequéia, como “auto, realização 

inata”, resultado ou plenitude de uma transformação; a realização da finalidade que 

um ser possui por natureza. Nessa perspectiva pode-se compreender o sentido da 

individuação, cujo significado encontra-se na sua relação com a participação na 

criação, segundo a qual ele é sempre tomado como único (2008, p. 266) (grifo da 

autora). 

 

Ainda recuperando as afirmações de SANTIAGO sobre esse tema, a autora nos aponta 

que Buber é partidário de uma concepção multidimensional do homem, na qual a dimensão 

espiritual tem um papel fundamental: 

[...] a preocupação e a contribuição de Buber para a reflexão pedagógica reconhecem 

que a formação contempla as diferentes dimensões do humano, dentre as quais a 

espiritual, a dimensão de transcendência. Para Buber, ela é uma dimensão 

fundamental ao humano, não sendo diferente em se tratando do processo educativo. 

Ela se apresenta como uma referência para a educação do homem em geral, não um 

modelo (2008, p. 296) (grifos da autora). 

 

Com isso, podemos compreender que a educação humana, sob a perspectiva buberiana, 

aponta para a multidimensionalidade do homem e para a fundamental importância da dimensão 

espiritual em seu caminho formativo. Achamos importante ressaltar que essa compreensão 

específica dialoga com a compreensão encontrada em nossa revisão da literatura sobre o 

conceito de fé, na qual os autores pesquisados afirmaram que o processo educacional não pode 

prescindir do sentido religioso, transcendente (ou espiritual). 

Sendo assim, no presente tópico, abordaremos 4 subtópicos importantes, a saber: a) O 

Homem, a Religiosidade (ou a Espiritualidade) e o Horizonte de Eternidade; b) A Abertura 

como Postura/Atitude Necessária e Fundamental no Processo de Formação Humana; c) 

Confiança no Ser e no Mundo: única via de acesso à formação integral e obra mais íntima da 

relação educacional; d) Buber e a Fé que Acompanha o Educador: a fé nas forças atualizadoras 

e no processo de atualização. 

 

6.4.1 O Homem, a Religiosidade (ou a Espiritualidade) e o Horizonte de Eternidade 

Como vimos anteriormente, em nossa revisão da literatura sobre o conceito de fé, os 

autores pesquisados afirmaram que o homem é dotado de uma dimensão religiosa (ou espiritual, 

conforme o pensamento de Röhr, 2013a) que o encaminha à busca do transcendente (PARADA 

FILHO, 2006; SANDRINI, 2007; SCUSSEL, 2007; GUARINO, 2014). Com isso, vemos 

situada dentro da integralidade humana, em toda a sua finitude, uma parte do humano que busca 



212 

um horizonte de eternidade que oriente a sua existência. Os autores estudados afirmam que essa 

busca por um horizonte de eternidade em nossas existências é a manifestação da Religiosidade 

humana (SCUSSEL, 2007) ou, como diria Röhr (2013a), é a manifestação de nossa 

espiritualidade. 

Vimos também que essa busca pela dimensão transcendente não pode ser intermediada 

por nenhum outro ser ou instituição; que essa busca deve ser, portanto, direta entre o ser que 

busca e o ressoar dessa busca junto às diversas situações e seres que compõem o seu cotidiano 

existencial. Como vimos, em Buber, a existência do homem (incluindo aí sua 

Religiosidade/Espiritualidade), por ser ontologicamente relacional, só pode ser acessada por 

meio das relações estabelecidas com o mundo concreto. Por esse motivo, a busca pelo horizonte 

de transcendência deve ser uma busca imediata, no sentido buberiano que diz que não pode ser 

mediada por outro ser ou instituição; tem que se dar, portanto, da autenticidade de seu ser-e-

estar-no-mundo, em decorrência de suas ações e escolhas no-mundo-e-com-o-mundo. 

Nesta revisão da literatura sobre Buber, Educação e Fé, desvelamos uma compreensão 

importante sobre a postura do homem diante das questões que dizem respeito à dimensão 

transcendente. Conforme é citado/abordado pelos autores estudados, podemos compreender 

que, diante das questões transcendentes/espirituais, é exigido ao homem uma postura humana 

que nos remete à postura hermenêutica-fenomenológica-multidimensional-relacional abordada 

em nossa metodologia. Isso porque a dimensão transcendente/espiritual demanda o 

comprometimento do homem com sua própria autenticidade, mas também com a autenticidade 

do mundo, derivando dessa imagem a compreensão de que a formação espiritual não é linear, 

pois demanda tempo, demanda dedicação e se dá na medida em que o homem busca se abrir ao 

mundo concreto com o qual estabelece contato, busca ver os sentidos existentes dentro de si 

mesmo e dos outros com os quais se depara, sempre concebendo que cada indivíduo possui 

uma essência própria que só é acessível a ele mesmo, essência que vai se desvelando em 

diversos giros hermenêuticos em busca do sentido mais profundo. 

Em relação ao que é próprio ao campo do educativo, no que diz respeito ao horizonte 

de eternidade, Santiago nos chama a atenção para o fato de que a dimensão transcendente 

também deve ser considerada como própria do âmbito educativo, e não como exclusivamente 

do âmbito humano individualizado. Segundo a autora, 

[...] a dimensão transcendente do educativo [...] se apresenta como referência possível 

de orientar a ação do educador. Trata-se de uma imagem que não se pode definir; uma 

imagem que não se condensa em formas teóricas, manifestando-se tão somente numa 

atuação cuja marca é ser indireta [...]. Assim, a idéia de educação em Buber afirma-se 



213 
como responsabilidade pessoal e com a pessoa, para que ela encontre o seu caminho 

em direção à transcendência (SANTIAGO, 2008, p. 276) (grifos da autora). 

 

O que compreendemos dessa fala de Santiago é que a transcendência, concebida como 

própria do âmbito educativo e pensada à luz do pensamento buberiano, diz respeito a uma 

orientação, a uma referência possível que guia a ação do educador, no sentido de possibilitar 

a seus educandos uma abertura à dimensão transcendente. Em outras palavras, o que Santiago 

(2008) nos permite compreender é que falar em transcendência no campo educacional, à luz do 

pensamento buberiano, é falar nas possibilidades existentes de encaminhar nossos educandos 

ao contato próprio com suas espiritualidades, com seus horizontes de eternidade, sempre na 

perspectiva de uma ação indireta. 

Sobre o tema da transcendência na educação, também encontramos em LIMA uma 

referência direta sobre o que é próprio ao campo educativo, segundo a perspectiva buberiana: 

Não obstante o olhar crítico sobre a fragmentação do homem exercida pela ação 

educativa moderna, Buber também oferece-nos contribuições atuais e vigorosas para 

o debate da educação espiritual: a formação do homem a partir de um sentido 

ontológico que abrange a condição humana em todas as suas manifestações, num 

debate que contempla a individualidade a ser resgatada e posta à prova na existência 

verdadeiramente vivida na relação com os outros homens e com o mundo. Tal âmbito 

da individualidade encontrou uma abordagem peculiar no pensamento de Buber, pois 

este pensador ampliou o entendimento de educação para a transcendência e alteridade 

(2011, p. 26). 

 

Nesses termos apontados acima, por Lima (2011), no qual o entendimento pedagógico 

buberiano amplia o entendimento sobre a educação ao contemplar a transcendência e a 

alteridade, achamos necessária a transcrição da compreensão feita pelo autor sobre a essência 

transcendente que acompanha o pensamento educativo de Buber, uma vez que ela amplia o 

desvelamento desse horizonte tão sutil: 

[...] Assimilando o caráter transcendente da vida humana, Buber reconhece como 

pressuposto a finitude humana, ou seja, o fato da vida humana ser finita implica a 

aplicação de um “modelo” educativo que ajude o homem a encontrar-se com a 

essência e sentido desta existência em relação ao mundo onde se está, as motivações 

que marcam as práticas e ações, que, numa perspectiva transcendente não tem somente 

justificativas circunstanciais, mas tem uma justificativa firmada em princípios 

permanentes. A vida do homem é toda ela marcada de sentido; o homem, na educação, 

deve despertar e perseguir este sentido, colocado nele como sinal da vontade do 

Absoluto. Deste modo, o projeto educativo buberiano orienta-se na direção de um 

sentido maior e permanente – o Absoluto, que foge a toda e qualquer tentativa coletiva 

de defender um tipo de educação que atenda somente aos interesses próprios de uma 

visão de mundo (LIMA, 2011, p. 26-27) (grifo nosso). 

 

Considerando esse imbricamento entre o horizonte de eternidade e o horizonte de 

humanidade, PARREIRA nos diz que, numa perspectiva educacional, o pensamento buberiano 

não dissocia o humano do divino, posto que 



214 
[...] o educador deve aceitar e acolher seus alunos sem distinção ou opção, tal qual o 

Criador em relação à Criatura. [...] Nada mais humano que considerar cada um em sua 

especificidade, em sua unicidade, sem condição, sem escolha e sem imposições. O 

divino sustenta o humano também na relação educadora (2010, p. 118). 

 

A referida autora complementa sua compreensão: 

A relevância do divino é a relevância do humano. Assim, ao professor cabe considerar, 

no contexto da sala de aula, a existência de um aluno-ser-humano à sua frente. E 

porque existe o ser humano, existem aí possibilidades. Contudo, não quaisquer 

possibilidades. Possibilidades de liberdade frente à coação; de vínculo frente à solidão; 

influência frente à intervenção; dialogização das relações frente à vontade de poder e 

Eros; envolvimento, confiança, mutualidade e responsabilidade frente à coisificação. 

Possibilidade de vida verdadeira. Eis o que deve imperar (PARREIRA, 2010, p. 127). 

 

PARREIRA continua: 

[...] De certo modo, o homem pode retomar seu diálogo com o Tu eterno na medida 

em que se volta para Ele. Tanto quanto se volta para seu semelhante numa atitude de 

total “conversão” dentro do mundo do qual faz parte. Conversão ao autenticamente 

dialógico. O que nos conduz à evidência do quanto a educação (em Martin Buber) 

carrega em si o mesmo apelo do filósofo: o resgate do diálogo entre Deus, o homem 

e o mundo [...] (2010, p. 128). 

 

Esses elementos abordados acima nos direcionam à compreensão do papel da Educação 

diante da formação do ser humano. LIMA nos resume esse papel: “À educação é atribuída a 

tarefa de formar o homem em direção ao Absoluto, para o conhecimento claro e pleno do estar 

individual no mundo, associado, consequentemente, a uma relação autêntica com o Absoluto” 

(2011, p. 32) (grifo nosso). Como podemos perceber, há uma intrínseca relação entre Deus, o 

Homem e o Mundo, numa perspectiva dialógica e interdependente que pode ser expressa 

através da expressão Deus-Homem-Mundo, sem fragmentação. 

Assim, concordamos com as seguintes considerações feitas por LIMA, por entendermos 

que elas resumem o imbricamento existente e indissociável entre o homem-no-mundo e a 

dimensão transcendente, numa perspectiva educacional: 

Certamente, enquanto afirmarmos haver uma instância ôntica que sustenta a ação 

educativa, podemos, ao nos firmar na condição transcendente, estar nos referindo ao 

Absoluto e à orientação individual – e, ao mesmo tempo comum a todos – impressa 

no espírito humano. Esta orientação é um ponto de partida do qual todas as coisas 

ganham contornos e cores no mundo, mas sempre firmados por uma substância 

transcendente. Ela está presente em cada manifestação humana (2011, p. 27). 

 

Com essas reflexões, podemos resumir que, até o presente ponto, a Educação do gênero 

humano, para Buber, significa encaminhar o homem-no-mundo ao transcendente, à dimensão 

espiritual que lhe é própria; encaminhá-lo a uma realidade primordial que o orientará e que 

conduzirá sua formação humana. Como vimos, não se trata de um horizonte de transcendência 

distante ou ausente do mundo, mas refletido a partir do ser-no-mundo-e-com-o-mundo. Essa 

compreensão é necessária para que possamos apreender quais elementos se fazem necessários 



215 

para que a Educação aconteça: a abertura do homem à sua dimensão espiritual, a confiança 

implícita que existe no processo educativo entre os homens e, por fim, a fé na atuação das forças 

formativas que habitam cada homem singular. Esses três elementos foram encontrados a partir 

da leitura dos autores estudados nesta revisão da literatura e, em nossa compreensão, eles nos 

ajudam a entender parte desse processo complexo de formação humana que concebe a 

transcendência como uma dimensão real e fundante. Ressaltamos que nossas reflexões sobre o 

tema partem das lentes metodológicas citadas e das lentes teóricas que encontramos nos 

pensamentos de Ferdinand Röhr e de Martin Buber. 

 

6.4.2 A Abertura como Postura/Atitude Necessária e Fundamental no Processo de 

Formação Humana 

6.4.2.1 A Defesa Incondicional da Alteridade (Pressuposto Irredutível): 

 

Um primeiro ponto a ser enfatizado no presente subtópico é sobre a defesa incondicional 

da alteridade como um pressuposto inegociável da compreensão educacional buberiana. Nas 

reflexões feitas por SANTIAGO, percebemos o quão basilar e indispensável é essa noção: 

A defesa incondicional da alteridade como princípio relacional implica reconhecer 

que também no âmbito do pedagógico só é possível constituir vínculos na medida em 

que nele se parte da autonomia dos seres. Ao formar o educando, o educador não 

deseja incutir nele uma verdade previamente estabelecida, mas garantir-lhe a abertura 

para a atuação das forças formativas (2008, p. 282) (grifos da autora). 

 

Essa noção é importante porque situa aquele com quem nos encontramos como um outro 

próprio, um outro ser singular, diferente, um ser próprio em sua concretude real. Essa 

compreensão incondicional carrega consigo, para a Educação, uma postura propriamente 

humana e educativa de respeito e de estímulo à procura e à descoberta de si, ao contrário de 

outros pensamentos que concebem o ser humano apenas como meramente influenciável e 

definível por questões outras (sociológicas, culturais, políticas, geográficas, climáticas, 

econômicas etc.). O ponto de partida da Educação, nesse sentido buberiano, é essa substância 

espiritual que habita em cada indivíduo e que pode/deve ser assumida por este outro-no-mundo. 

 

6.4.2.2 Postura Essencialmente Educativa: busca pela abertura dos educandos às suas realidades 

primordiais e às forças formativas 

Considerando que o pensamento buberiano aponta a substância espiritual que habita 

em cada indivíduo como ponto de partida da Educação, passamos agora a refletir sobre o que 

cabe à Educação (e ao educador) realizar junto a cada educando. 



216 

Conforme a compreensão de vários dos autores pesquisados, a postura essencialmente 

educativa, segundo Buber, corresponde à busca/ação do educador pela abertura dos educandos 

às suas realidades primordiais, às suas essências, e isso se dá a partir da abertura destes à 

atuação das forças formativas que existem em seu íntimo (QUERETTE, 2007; SANTIAGO, 

2008; PARREIRA, 2010; RÖHR, 2013b; SILVA, 2017; LEÃO, 2018). 

Nesse sentido, os autores supracitados afirmam que a figura do educador, para Buber, é 

oposta à figura do propagandista. Isso porque 

O educador tem a intenção de promover na alma do educando uma abertura, sem 

imposição, algo que, em si mesmo, ele reconheceu como verdadeiro. O educador crê 

nas forças atualizadoras do educando (BUBER, 2014). [...] Para Buber, a educação 

ajuda na tarefa de reencontrar a conexão EU-TU nas nossas vidas (SILVA, 2017, p. 45). 

 

Esse contraste entre as figuras do propagandista 118  e do educador, para o filósofo 

austríaco, desvelam a essência do que é próprio da Educação: 

[...] a maior diferença entre as duas condutas é que a influência do propagandista é 

uma imposição, e a do educador sobre o outro é o desenvolvimento da abertura. É 

imposição no sentido de driblar as escolhas livres do outro e sobrepujar os interesses 

do propagandista. E abertura está no sentido de criar condições em que o outro esteja 

apto para receber orientações do seu próprio interior119, no processo de humanização 

(QUERETTE, 2007, p. 106-107) (grifos nossos). 

 

Complementando o entendimento acima, encontramos em LEÃO um detalhamento das 

implicações concretas da assunção da abertura como essência educativa: 

Com isso, o ponto de vista educacional de Buber não se baseia em uma verdade 

única a ser imposta; mas, na verdade de um sentido existencial próprio a cada ser, a 

qual só é acessível a cada ser singular. Tal verdade é, antes, uma possibilidade entre 

outras tantas; o essencial a ser buscado é a abertura do educando a esse caminho 

próprio e responsável. Enfatizamos que essa abertura só acontece quando, numa 

ambiência de confiança, o educando (ser que pode vir a ser) busca seu educador (ser 

que já é) para estabelecer uma comunicação existencial com ele (BUBER, 2014); ou 

seja, quando o educando aprende a perguntá-lo sobre o seu próprio caminho, sobre 

suas próprias decisões, sobre sua própria existência, uma vez que reconheceu em 

seu educador uma espécie de referência existencial confiável, uma parte real desse 

mundo que o acolheu e que se preocupa verdadeiramente com o seu caminho (2018, 

p. 91) (grifo nosso). 

 

Como vimos, a essência educacional em Buber diz respeito à dimensão transcendente 

que compõe nossa realidade mais íntima, à dimensão que “[...] se apresenta como uma 

referência para a educação do homem em geral, não um modelo” (SANTIAGO, 2008, p. 296). 

A implicação do que afirmam os autores acima nos encaminha à compreensão de que a 

 

118 Sobre as formas de agir do propagandista, SANTIAGO as resume como “[...] diferentes estratégias 

‘catequizadoras’, doutrinadoras, aliciadoras e coercitivas, das quais resulta a anulação da singularidade 

representada em cada indivíduo” (2008, p. 265) (grifo nosso). 

119 Identificamos uma íntima e importante relação, segundo o pensamento buberiano, entre o 

desenvolvimento de uma fé própria e essa concepção desvelada por Querette (2007) sobre a essência do trabalho 

educativo em Buber, o qual implica na busca da abertura do educando às orientações do seu próprio interior. 



217 

dimensão transcendente (espiritual) se constitui como uma referência para a existência humana 

singular. 

Como vimos, considerar a transcendência como elemento importante no pensamento 

buberiano requer considerar a defesa incondicional da alteridade, do respeito incondicional à 

condição singular de cada ser em formação e da abertura do indivíduo à sua essência própria 

como único caminho de formação humana. Isso implica conceber que a formação humana, em 

Buber, exige tal abertura e comprometimento do educando ao seu ser-próprio-no-mundo. 

PARREIRA nos diz que o pensamento de 

[...] Röhr (2001, p. 14) acrescenta que o ato de abertura por parte do aluno não é “obra 

do educador”, depende do educando. Todavia, o professor com o espírito dialógico e 

verdadeiramente envolvido com sua função educadora, pode cultivar também o 

campo do aluno em favor da abertura. Ao se envolver em relação dialógica o professor 

acaba reconhecendo o aluno na totalidade que ele é na sua singularidade e na sua 

existência humana. O que, indubitavelmente, contribuirá para que esse aluno também 

se abra ao diálogo genuíno ampliando, paulatinamente, essa atitude para as demais 

relações da sua vida, consciente da responsabilidade que também ele deve ter no seu 

processo educativo e na vida concreta experienciada no mundo em que estende suas 

relações, pois, na relação dialógica a responsabilidade é tanto do educador como do 

educando, conforme ressalta Röhr (2001, p. 14): “[...] É educação para a co-

responsabilidade com a plena realização dos entes e das coisas do mundo” (2010, p. 

167). 

 

Com a afirmação feita por Parreira (2010) podemos expandir nossa compreensão sobre 

a extensão do que significa a transcendência no pensamento educacional buberiano: significa, 

para os educandos, abertura à orientação existencial que vem de seu íntimo; a vivência de 

relações dialógicas nas quais possam testemunhar a vivência concreta / a encarnação de um 

sentido existencial próprio através de seu educador; significa, para os educadores, buscar 

estabelecer relações dialógicas com seus educandos, no sentido de contribuir com a abertura 

destes às suas essências e aos seus caminhos próprios; significa, para educadores e educandos, 

a vivência de relações respeitosas, nas quais a alteridade é concebida como característica natural 

e condição incondicional para o desenvolvimento humano; a vivência concreta da 

responsabilidade que se vê na indissociável relação entre crescimento pessoal e o mundo 

concreto no qual estão inseridos. 

Assim, a transcendência que acompanha o pensamento educacional de Buber revela um 

pressuposto ético, ontológico e relacional: habita em cada indivíduo uma força primitiva 

(primordial/essencial) que o conduz em direção a um caminho próprio e, ao mesmo tempo, à 

relação e ao cuidado com o mundo concreto que o cerca (SANTIAGO, 2008; PARREIRA, 2010; 

LIMA, 2011; RÖHR, 2013b; SILVA, 2017; LEÃO, 2018). A partir dessa compreensão é fácil 

entendermos o recurso buberiano às expressões hifenizadas, em seus textos: ser-no-mundo; ser-



218 

situado-no-mundo-e-com-o-mundo; ser-e-estar-no-mundo; ser-no-mundo-e-com-o-mundo; 

ser-próprio-no-mundo; escolhas no-mundo-e-com-o-mundo; etc. Todas essas expressões 

enfatizam que o ser-próprio do homem não se constitui à parte do mundo, isso é impossível; o 

ser-próprio, pois, só vem a ser ser-próprio-no-mundo-e-com-o-mundo. 

 

6.4.2.3 Abertura a um Sentido Mais Amplo, à Dimensão Espiritual 

Na esteira dessa compreensão de interligação entre existência humana, transcendência 

e mundo concreto (e suas complexas interrelações e repercussões), passamos à conclusão do 

presente subtópico ao apontarmos que tal abertura à transcendência implica abertura a um 

sentido mais amplo, a um horizonte de eternidade, à nossa dimensão espiritual. Esta interligação 

reflete o imbricamento indissociável entre a antropologia filosófica e a teologia, elementos que 

marcaram o pensamento buberiano. 

O que está vinculado à dimensão transcendente, no pensamento buberiano, nos 

encaminha à noção da criação divina, à nossa relação com Deus (o Tu Eterno) que é sempre 

concebida e refletida através das nossas relações com o mundo concreto que nos cerca. Nessa 

concepção, “Céu” e “Terra” são uma instância só. Uma leitura filosófica que realizamos, a partir 

dos estudos de Röhr (2013a, 2013b, 2010, 2007, S/D), Santiago (2008), Parreira (2010) e Leão 

(2018) é que tal imbricamento entre a condição dialógica-relacional do homem e essa dimensão 

transcendente (de sacralidade) está diretamente atrelada aos valores “éticos-humanos e os 

valores metafísicos” (RÖHR, S/D). Como vimos anteriormente, Röhr (S/D) exemplifica os 

valores ético-humanos (amor, amizade, fraternidade, princípio da não-violência, caridade etc.) 

e os valores metafísicos (liberdade, união, Deus, eternidade etc.). 

Dessa maneira, nos diz Santiago, 

[...] podemos compreender [...] a defesa do humano capaz de abrir-se para a criação. 

Essa abertura se expressa na relação autêntica com o outro, imagem da relação com o 

Tu Eterno. Essas elaborações revelam a preocupação em estabelecer um debate que 

[...] representa uma alternativa em relação ao significado próprio do educativo, 

enquanto vivência que se encarna na história humana, e que reconhece a concretude 

da existência como ponto de partida para o atuar formativo (2008, p. 276) (grifos da 

autora). 

 

O que é desvelado por Santiago (2008) é que o horizonte de transcendência que 

encontramos no pensamento buberiano é indissociavelmente vinculado ao horizonte de 

concretude relacional, no qual as relações autênticas que estabelecemos com o mundo concreto 

constituem a imagem de nossa relação com o Tu Eterno. 



219 

Trazendo essa compreensão para a Educação e partindo da noção de que a existência de 

cada indivíduo guarda um papel diante da criação divina e que cada indivíduo deve se abrir à 

sua essência própria e, consequentemente, ao seu papel diante da criação, 

É necessário que o educador reconheça a idéia de que é próprio da vida humana 

encontrar o seu caminho. Para isso, ele dever ter na sua experiência a referência que 

lhe permita identificar como e quando cada um se afasta ou se aproxima do seu 

caminho. Sua tarefa é ajudar o outro a perceber quais as forças que ajudam, assim 

como aquelas que atrapalham, aquelas que atuam em sentido contrário. Nesse caso, 

ele precisa desenvolver uma especial sensibilidade para o que é próprio ao educando. 

Precisa saber em que este educando precisa de ajuda para completar o seu caminho 

(SANTIAGO, 2008, p. 266-267) (grifos nossos). 

 

Compreender essa abertura à transcendência no pensamento buberiano é um movimento 

teórico que pode ser melhor compreendido se associarmos tal abertura às características do que 

é dialógico para o filósofo austríaco. Essa compreensão nos foi possibilitada nesta revisão da 

literatura através das referências que mencionavam a atitude / postura de abertura à 

transcendência como característica fundamentalmente dialógica (em um sentido buberiano). Os 

autores estudados atribuem ao indivíduo dialógico a atitude / postura de abertura à possibilidade 

de encontros autênticos (Eu-Tu), ao reconhecimento da centralidade da essência singular do 

outro a orientar o desenvolvimento particular deste etc. Dessa forma, considerar o educando 

como ser dialógico, implica em conceber a sua dimensão transcendente/espiritual (sua essência 

individual, as forças primordiais que habitam dentro dele e que influenciam o seu 

desenvolvimento) e os valores ético-humanos e metafísicos que perpassam qualquer relação 

humana. 

Assim colocado, observamos que o professor dialógico é aquele que se abre à 

fecundação da atitude Eu-Tu e ao despertar do desejo, do crédito, da paixão, da fé no 

ser educador e da disponibilidade de ensinar para além do conteúdo reconhecendo a 

existência humana do aluno. O professor dialógico se coloca na relação educadora, 

igualmente como pessoa que age com autenticidade, orientando sua função pelo 

cuidado que sustenta sua ação e sua atitude frente ao semelhante que lhe vem a frente, 

‘abraçando-o’ e não o abandonando na medida em que não o reconhece como um ser 

humano (PARREIRA, 2010, p. 165). 

 

6.4.3 Confiança no Ser e no Mundo: única via de acesso à formação integral e obra mais 

íntima da relação educacional 

Considerando a transcendência como uma dimensão da realidade concreta, um 

horizonte que transcende nossas formas empíricas de verificação (RÖHR, 2013a), 

identificamos em vários dos estudos pesquisados uma referência inequívoca do pensamento 

buberiano à confiança, um elemento que, em nossa compreensão, transcende as formas 

empíricas de verificação. Em uma rápida busca por definições dessa palavra, encontramos no 

site do Dicionário Brasileiro da Língua Portuguesa Michaelis três conceituações que chamaram 



220 

a nossa atenção pela semelhança com os significados que constam nos trabalhos encontrados 

em nossa revisão da literatura: 

1 Credibilidade ou conceito positivo que se tem a respeito de alguém ou de algo; 

crédito, segurança. 2 Crença de que algo é de qualidade superior e não falhará. [...] 

5 Sentimento de segurança e respeito em relação às pessoas com quem se mantém 

relações de amizade ou negócios120 (grifos nossos). 

 

Em resumo, os conceitos elencados acima dizem de um crédito subjetivo que 

damos/atribuímos a algo ou a alguém, e que tal crédito tem relação direta com um sentimento 

de segurança e de respeito em relação a outrem; tal crédito, sentimento de segurança e de 

respeito está imbricando à crença de que algo possui qualidade superior e que não falhará. 

Ter essa conceituação em mente é importante porque, em nossa compreensão, abordar 

o conceito confiança em um trabalho que estuda o pensamento buberiano implica concebê-lo à 

luz do horizonte ontológico-relacional, ou seja, à luz das relações autênticas entre os homens, 

da sacralidade contida na essência individual de cada ser humano, a qual está diretamente 

atrelada ao destino dos demais seres e indivíduos. Há que se considerar, portanto, e de forma 

indissociável, a ética que sempre acompanha as reflexões buberianas. Assim, falar em confiança 

à luz do pensamento buberiano implica necessariamente abordar os valores ético-humanos e 

metafísicos. 

Nesse sentido, ao refletirmos sobre os elementos que compõem a categoria 

transcendente do pensamento buberiano, chegamos à compreensão de que a confiança tem um 

papel fundamental em todo o processo de formação humana. Em vários dos autores pesquisados 

(SANTIAGO, 2008; PARREIRA, 2010; LIMA, 2011; RÖHR, 2013b; SILVA, 2017; LEÃO, 

2018), é a confiança, a confiança no Ser (na transcendência, portanto), “[...] que possibilita aos 

educandos a abertura e a coragem necessárias à sua própria formação, à busca de suas essências 

e à assunção de sua autenticidade e da responsabilidade que lhes cabem nos mais diversos 

encontros e contextos” (LEÃO, 2018, p. 83). A confiança, conforme encontramos nos estudos 

pesquisados, é a materialização, a encarnação deste crédito subjetivo, deste sentimento de 

segurança e de respeito, desta crença de algo possui qualidade superior e que não falhará; enfim, 

é a materialização da transcendência na figura de uma pessoa inteira e real; materialização 

que possibilita a abertura do educando a esta dimensão. 

 

6.4.3.1 Desvelando as Linhas mais Gerais da Confiança Segundo o Pensamento Buberiano 

 

120 CONFIANÇA. In: MICHAELIS. Dicionário Brasileiro da Língua Portuguesa. Disponível em:  

https://michaelis.uol.com.br/busca?id=n1eG. Acesso em: 23 jul. 2022. 

https://michaelis.uol.com.br/busca?id=n1eG


221 

Partindo da compreensão de que o filósofo do diálogo considerava como fundamental a 

característica relacional do homem, é importante reconhecer o que, dentro destas relações, 

possibilita ao homem formar-se humanamente, desenvolver-se em sua integralidade. Abordar o 

pensamento educacional de Buber requer, portanto, uma aproximação a tais elementos que 

habitam essas relações (ou essa esfera relacional, chamada por Buber de esfera do inter-

humano121). Assim, abordaremos no presente subtópico o elemento confiança, o qual, conforme 

o pensamento buberiano encontrado nas pesquisas, é fundamental para possibilitar abertura dos 

educandos à dimensão transcendente que orienta as suas formações. 

Em seus estudos, SILVA afirma que, “[...] na compreensão buberiana, a confiança é a 

obra mais íntima da relação educacional” (2017, p. 46) (grifo nosso). A ênfase defendida por 

Silva deve ser abordada de forma minuciosa, posto que a confiança é um elemento 

transcendente, ou seja, não pode ser verificado empiricamente (RÖHR, 2013a). Daí surge a 

questão sobre como compreendemos a centralidade desse elemento no pensamento pedagógico 

buberiano, uma vez que não podemos verificá-lo empiricamente. Essa questão nos conduziu ao 

desvelamento das raízes desta concepção, à busca da compreensão do próprio Buber sobre a 

essência desta confiança e à reflexão sobre as possíveis repercussões desta na vida dos 

educandos. 

Nas pesquisas encontradas nesta revisão da literatura, encontramos alguns elementos 

que se constituem, em nossa compreensão, como as raízes que situam a relevância da confiança 

no pensamento educacional buberiano. O primeiro elemento diz respeito à essência dialógica e 

processual dessa confiança, uma vez que ela “[...] não implica necessariamente em 

concordância. [...] Menos ainda, podemos associar confiança à concordância incondicional. [...] 

conflitos podem existir, porém, também têm ‘valor educativo’ quando abordados numa 

atmosfera adequada [...]” (PARREIRA, 2010, p. 147-148). Com isso, compreende-se que a 

confiança não se dá a priori, muito menos deve ser considerada como elemento estanque e 

superior ao diálogo vivo. Como bem afirmou Parreira acima, conflitos podem existir nesta 

esfera dialógica do inter-humano; o que não pode acontecer é subtrairmos a vida contida nos 

encontros entre os homens, os quais demandam abertura, inteireza e respeito às solicitações que 

daí surgem. 

Outro elemento importante para compreendermos as raízes desta confiança, segundo o 

pensamento buberiano, diz respeito à essência da formação humana na concepção buberiana. 

 

121 Buber escreveu um ensaio sobre essa esfera relacional, intitulado “Elementos do Inter-Humano”. Conferir 

Buber, 2014. 



222 

Segundo o filósofo austríaco, o caminho de formação humana pressupõe abertura interior para 

busca e assunção de um caminho próprio (SANTIAGO, 2008; PARREIRA, 2010; LEÃO, 2018). 

Em outras palavras, não há formação humana sem uma abertura espontânea e uma busca 

constante pelo que é próprio nas mais diversas situações do cotidiano concreto. Ou seja, o que 

Buber nos legou foi o entendimento hermenêutico-fenomenológico-dialógico de que a 

Educação é uma via com dois caminhos que se intercruzam e interpenetram, o do educador e o 

do educando. De um lado, o caminho do educador consiste em ir constantemente em direção 

ao educando, buscando deste uma abertura para a busca de si mesmo (é um processo contínuo, 

com vários giros), para a possibilidade do Ser-próprio. De forma interdependente e 

concomitante, o caminho do educando é percorrido à luz da relação com este educador, à luz 

do crédito que cresce dentro de si em relação ao mundo, ao Ser. 

Tal caminho educativo, segundo Buber, corresponde à capacidade de abrir-se 

paulatinamente à sua autenticidade. E é aqui que outra raiz da confiança pensada por Buber se 

desvela: considerando a impossibilidade de a formação integral do homem “[...] se constituir 

por um ato impositivo, por um decreto”, a filosofia buberiana é imperativa ao afirmar que ela 

requer abertura e que tem na confiança (Vertrauen) sua única via de acesso (SANTIAGO, 

2008, p. 280). Santiago complementa este pensamento: “Sem ela [a confiança], é impossível 

chegar à criança e ao jovem. A confiança suplanta a resistência contra o estar sendo formado 

[...]” (Idem). 

Buscando desvelar, na prática, o significado implícito das afirmações acima, temos o 

entendimento de que a abertura de um ser humano à transcendência122 só é possível através da 

confiança que se constitui nas vivências com um outro ser humano que materializa algum destes 

elementos transcendentes. No caso acima, o educando se abre à transcendência quando, por 

meio das relações que estabelece com seus educadores, testemunha a encarnação de uma 

existência própria; testemunha a existência concreta de uma existência que encontrou um 

caminho próprio e que busca, como que por graça, possibilitar apenas a abertura de seus 

educandos à possibilidade de encontrarem a eles mesmos, de encontrarem suas essências 

próprias. Somente quando o educando sente que seu educador não quer utilizá-lo como um 

meio para um fim ou não o ignora por suas singularidades, mas o acolhe por ser ele mesmo, é 

que fendas são criadas em sua existência, possibilitando a ele conhecer a dimensão espiritual 

que o habita e que habita o mundo. 

 

122 Abertura à confiança no mundo, à confiança no Ser, à confiança no Ser-próprio, à confiança em sua 

essência singular, à confiança nos valores ético-humanos e metafísicos etc. 



223 

Neste ponto específico de nosso desvelamento sobre o elemento confiança, precisamos 

pontuar que a teoria educacional de Röhr (2013a) nos aponta justamente isso: a existência de 

uma dimensão humana (a espiritualidade) que nos vincula a algo que reconhecemos como 

superior, a algo que nos aproxima ao sentimento de segurança e de respeito, a algo que 

paulatinamente vamos atribuindo um crédito subjetivo, uma vez que o reconhecemos como 

válido, necessário e que, por isso, acreditamos que não falhará. Esta concepção, em nossa 

compreensão, é essencial para compreendermos o processo de formação de uma fé própria123. 

No parágrafo anterior, tentamos desvelar o significado mais íntimo do que é a confiança 

para o pensamento buberiano e, de uma certa forma, abordarmos elementos que nos indicam o 

seu papel na formação humana. Indo além, os autores pesquisados afirmaram que esta confiança 

“[...] significa a presença daquele ser que representa o mundo para os educandos [...]” (LEÃO, 

2018, p. 83) (grifos nossos). Ou seja, a Educação pensada por Buber busca a abertura do 

educando à transcendência, mas esta abertura só é possível através de uma existência que se faz 

presente e respeitosa ao ser em formação, uma presença que encarna os valores transcendentes. 

Assim, mais uma raiz desta confiança diz respeito à presença do educador, como pessoa inteira 

que, comprometendo-se espontaneamente com sua própria autenticidade, encarna tal vínculo 

com a transcendência e, assim, possibilita esta necessária abertura a seu educando. Por isso é 

que a confiança é a única via para a formação integral, porque requer uma abertura espontânea 

e comprometimento com elementos que são invisíveis aos olhos. Como afirma SANTIAGO, 

“Apenas numa espontânea confiança é possível abertura e, com isso, formação” (2008, p. 

327). 

Assim sendo, é, pois, pela encarnação da confiança em um ser que o indivíduo pode se 

sensibilizar, abrir-se à confiança no Ser (enquanto espiritualidade, enquanto dimensão divina 

que se desvela no relacionamento interdependente e indissociável entre homem, mundo e Deus). 

Encontramos em SANTIAGO uma outra referência importante sobre esta temática: 

A discussão aqui aborda os elementos relacionados à vida do estudante e do professor, 

que tem na confiança seu ponto de referência. [...] A relação educativa se constitui na 

vivência da confiança, cujo significado encontra-se na própria responsabilidade 

desse processo. Buber caracteriza de forma singela a questão através do exemplo 

da criança, que, ao cair da noite, aguarda a palavra da mãe antes de dormir. 

Ele chama a atenção para o fato de que “algumas crianças não precisam 

esperar: porque elas sabem que ininterruptamente se lhe é dirigida a palavra, em 

um diálogo que nunca termina” (UE, 33). É esse o significado da confiança que 

move a relação educativa, enquanto certeza da presença que acolhe a 

singularidade, que dirige a palavra, conforta e fortalece, preparando para novas e mais 

complexas relações (2008, p. 280-281) (grifos da autora). 

 

 

123 Abordaremos estes imbricamentos mais adiante. 



224 

Por fim, trazemos mais uma afirmação feita por SANTIAGO, na qual a autora resume 

a centralidade da confiança para o entendimento educacional buberiano: 

Essa condição essencialmente singular pressupõe que o homem busque o caminho 

específico: aquele que poderá ser percorrido por ele e por nenhum outro, assim como 

a ele não é dado seguir outro caminho. [...] Tal visão requer um engajamento 

significativo do educador em vista de ajudar o educando nessa abertura e, com isso, 

encontrar o caminho próprio. A condição fundamental é a confiança existente entre 

educador e educando. E é nessa convicção que se fundamentam as idéias do filósofo 

e educador Martin Buber, para quem educar pressupõe assumir a responsabilidade 

para que a pessoa encontre o seu caminho em direção à transcendência, como 

vivência que se compreende na íntima relação do homem com o mundo (2008, p. 326-

327). 

 

Finalizamos o presente subtópico enfatizando que a concepção educacional de Buber 

baseia-se em um pressuposto importante que está situado na transcendência, qual seja, a 

confiança em um sentido existencial próprio como obra mais íntima da relação educativa. Esta 

obra mais íntima da relação educativa é concretizada através desta relação educativa, na qual o 

educador encarna os valores ético-humanos e metafísicos, imbricando-os à realidade 

concreta/imanente através de sua própria existência; é através deste ser concreto que se 

materializa a possibilidade de um sentido existencial ético às novas gerações. 

Habita nesta concepção de mundo, de homem e de Educação a crença na transcendência, 

na tarefa única que cabe a cada indivíduo, na possibilidade de abertura de cada indivíduo a 

essa tarefa única e a essa essência própria que só ele mesmo pode vir a descobrir/desvelar. Há 

mais: a confiança não nos dirige apenas a nós mesmos, pois nos situa em-relação-ao-mundo, o 

que implica confiar também na autenticidade dos demais seres com os quais nos encontramos; 

pressupõe a autenticidade destes demais seres, pressupõe uma confiança nos elementos 

transcendentes; e se vê realizada/concretizada através da espontaneidade (como ação legítima 

do espírito), da responsabilidade (como resposta legítima do espírito) e da confiança (como 

crédito que o espírito atribui a partir de vários encontros e vivências espontâneas e responsáveis). 

 

6.4.3.2 Como se Materializa essa Confiança no Dia a Dia da Relação Educativa 

Após situarmos a centralidade da confiança no pensamento pedagógico buberiano, 

passamos agora à reflexão sobre os elementos do cotidiano educacional que o filósofo do 

diálogo compreendia como importantes para uma ambiência pedagógica favorável à confiança 

e à abertura por parte dos educandos. 

Um primeiro elemento é destacado por PENA: “A confiança só é obtida na medida em 

que se participa imediatamente da vida dos alunos e se assume a responsabilidade que daí 

deriva” (2015, p. 117) (grifos nossos). E é através dessa participação imediata (direta, autêntica 



225 

e sem mediação) na vida do educando, a qual exige sempre a assunção de certas 

responsabilidades que vão solicitando a intervenção do educador, que “[...] o aluno sente-se 

incluído em uma relação dialógica e aceita o educador como pessoa [...]” (PENA, 2019, p. 511), 

situação em que se edifica a confiança e, consequentemente, abertura à própria formação. 

Nesse sentido, a confiança 

abarca o próprio significado que esse adulto representa para a criança na relação com 

o mundo. Essa existência é capaz de oferecer àquele que chega ao mundo a confiança 

também no próprio mundo, e é através dela que o mundo também se revela para a 

criança [...] Confiança é presentificação, é reconhecimento do outro [...] (SANTIAGO, 

2008, p. 281) (grifos nossos). 

 

Acima, Santiago faz referência direta à existência do educador, à presentificação deste 

ser na vida do seu educando; isso quer dizer que a relação que existe entre o educando e o 

mundo no qual ele está inserido vai se consolidando em bases éticas e autênticas através da 

confiança que este educando vai adquirindo em sua relação com seu educador, com este ser que 

representa o mundo, que condensa em si as referências existenciais possíveis (de uma vida 

autêntica, por exemplo). Como vimos anteriormente, a única via para a formação integral é 

através da confiança possibilitada pela existência deste educador que encarna os valores ético-

humanos e metafísicos e que se apresenta como um ser humano inteiro, real e autêntico. 

Outros autores estudados também sublinharam a importância da confiança como 

caminho para a formação integral dos educandos, como caminho à transcendência. 

Aprofundando a argumentação dos elementos cotidianos em que a confiança se faz presente, 

SILVA nos diz que 

Ao agir eticamente, o educador, no trato pedagógico com o educando, gera confiança. 

Somente quando o educador confia na capacidade de seu educando de conquistar sua 

própria confiança e tenta estabelecer relações de EU-TU, pode abrir o caminho do 

educando para começar a confiar no Ser (2017, p. 46) (grifo nosso). 

 

Em um sentido semelhante, pensando no como a confiança se configura no cotidiano 

pedagógico, PARREIRA nos diz que “A atitude de participar sem intervenções determinadoras 

na vida do aluno, atendendo sua solicitação, é, em certo modo, o que favorecerá o clima de 

confiança” (2010, p. 147). 

SANTIAGO amplia nossos olhares a este horizonte ao situar que a espontaneidade é um 

elemento fundamental nesta vivência cotidiana entre educador e educando: 

[...] Buber se refere à espontaneidade como fator preponderante na educação, uma vez 

que uma real influência do educador sobre os seus educandos pressupõe a presença. 

O espontâneo como face do dialógico não é uma opção metodológica, mas uma 

postura essencial (2008, p. 327). 

 



226 

Outra contribuição foi encontrada em RÖHR, autor que situa a importância de o 

educador buscar compreender e sentir como seus próprios atos repercutem na alma de seus 

educandos, uma vez que somente 

[...] essa postura pode conquistar a confiança do educando na atuação do educador, pois 

se sente compreendido, e finalmente levar o educando a compartilhar a confiança do 

educador no mundo[...]. O ato de abertura para esse tipo de relação pedagógica é 

responsabilidade do educador e, segundo Buber, a base última da sua ética profissional 

(2013a, p. 137). 

 

Por fim, após termos visto vários elementos do cotidiano pedagógico que favorecem o 

clima de confiança e, consequentemente, as reverberações desta ambiência pedagógica/humana 

na alma dos educandos, iniciamos a conclusão do presente subtópico refletindo sobre a 

importância desta relação pedagógica na vida de cada educando: “[...] A possibilidade de 

confiar nas demais pessoas e nas possibilidades do mundo encontra-se nessa relação” 

(SANTIAGO, 2008, p. 281). 

Nesse mesmo sentido, recuperamos uma importante reflexão feita pelo professor Nilson 

José Machado, a qual nos ajuda a compreender a essência humana, objeto da Educação: 

Nascemos no seio de uma família, gostamos de cultivar relações afetivas e de amizade, 

de fazer doações espontâneas, como a de um cumprimento, de um sorriso, do lugar na 

fila ou no trânsito... Não nascemos de um negócio, de uma transação comercial, e 

mesmo aqueles que dedicam a vida a acumular bens, quando não se reduzem a animais 

ou a máquinas, em algum momento da vida, sentem a necessidade de atitudes 

generosas, sinceras ou meramente aparentes – o que importa pouco, uma vez que a 

própria hipocrisia pode ser considerada uma reverência, uma homenagem que o vício 

presta à virtude (MACHADO, 2004, p. 13). 

 

Assim, esta citação de Machado conclui o presente subtópico, no qual buscamos 

desvelar um horizonte sutil de nossa existência, de nossa essência. Com isso, compreendemos 

que, a partir dos autores pesquisados, é essencial considerar a dimensão transcendente/espiritual 

de nossa existência para nos aproximarmos ao pensamento buberiano; mas a ênfase que vimos 

é que tal aproximação à nossa espiritualidade só pode ser feita de forma indissociável à nossa 

imanência-no-e-com-o-mundo. Afinal, como bem afirma Buber (2004), não há um eu sem um 

tu; não podemos conceber nosso corpo, nossas sensações físicas, nossas emoções, nossa 

dimensão mental de forma isolada, alheia/independente da concretude do mundo e de suas 

constantes interferências e reverberações. 

 

6.4.4 Buber e a Fé que Acompanha o Educador: a fé nas forças atualizadoras e no 

processo de atualização 

Chegamos ao último subtópico da presente revisão da literatura, o qual aborda a fé que 

acompanha a concepção educacional buberiana: a fé no processo de formação humana, 



227 

situando-a como o processo de atualização constante do ser-próprio; a fé na existência de forças 

atualizadoras (primitivas/primordiais/transcendentes) que indicam ao homem quais 

escolhas/caminhos lhes são mais próprios/autênticos; a fé na possibilidade de que cada ser 

humano venha a se abrir e a se comprometer com esta essência individual própria; a fé que cada 

indivíduo, uma vez que tenha refletido sobre seu caminho próprio e decidido segui-lo, assuma 

a sua tarefa única do Ser e, com isso, assuma também a corresponsabilidade com o 

desenvolvimento dos seres e das coisas que habitam o mundo que o cerca. 

De uma forma geral, os autores encontrados nesta revisão da literatura apontam para 

essa fé que acompanha o educador pensado por Buber. Especificamente, essa fé está 

intimamente ligada à consciência de que cada educando possui uma essência singular e que 

pode encontrar seu caminho próprio e assumi-lo. Como vimos no primeiro subtópico deste 

capítulo, Buber concebe o ser humano como ontologicamente relacional, dialógico, dotado 

essencialmente de um impulso que o direciona às relações, aos vínculos humanos; além disso, 

percebe-o como essencialmente responsável e solidário. Nesse sentido, pensar na evolução 

deste ser humano é uma tarefa que requer uma fé nessas características, no processo de 

formação humana como um caminho de busca de si mesmo, num processo constante de 

aproximação a essa essência própria, apesar da existência de forças que nos distanciam deste 

caminho. 

Assim, no presente subtópico, buscamos desvelar o que é essa fé apontada pelos autores 

estudados no pensamento educacional do filósofo austríaco, reflexão que denota a presença e a 

importância da dimensão transcendente a compor, de forma indissociável, a realidade concreta 

da Educação. 

 

6.4.4.1 O Educador e a Fé nas Forças Atualizadoras da Formação Humana 

Um primeiro ponto a ser ressaltado sobre esta temática é que o educador pensado por 

Buber não guarda em si vontade alguma de incutir verdades pré-estabelecidas em seus 

educandos, mas, sim, guarda uma vontade de garantir-lhes “[...] a abertura para a atuação das 

forças formativas” (SANTIAGO, 2008, p. 282) (grifos da autora). Esta compreensão retrata a 

essência do trabalho educativo em Buber, uma vez que a formação humana, na perspectiva 

buberiana, abraça essencialmente a dimensão transcendente do homem enquanto abertura ao 

ser-próprio, à tarefa única que cabe somente ao indivíduo. 

Sobre isso, PARREIRA nos diz que a influência chassídica na formação humana do 

próprio Buber o levou a uma “[...] verdadeira fé na conversão do homem para uma vida em 



228 

comunhão com o Tu eterno” (2010, p. 24). Assim, vemos situado como um horizonte possível 

– e próprio do humano – esta relação do homem com a transcendência. 

Como vimos ao longo desta revisão da literatura, Buber não concebia a transcendência 

como uma dimensão apartada da imanência, da vida cotidiana. Este imbricamento indissociável 

entre realidade divina e realidade terrena se materializava na esperança demonstrada por Buber 

em suas ações e em suas obras, mas também em sua postura de buscar sempre contribuir para 

a plenitude daqueles que chegavam até ele. Sobre esta compreensão, PARREIRA nos diz que 

A palavra de Buber é impregnada de inspiração, esperança e “fé no humano”. Ele não 

se deixa enfraquecer, mesmo diante dos entraves comuns à sua época. Sua postura 

busca sempre abastecer o outro – que vem ao seu encontro – com algo que o preencha. 

Para ele, esta é sua missão. Por isso, sua ação, ou melhor, sua função educadora 

(mesmo fora da sala de aula) é prenhe de vida, e como tal, de esperança (2010, p. 126) 

(grifos nossos). 

 

O que Parreira quer nos dizer é que Martin Buber foi um homem que encarnou alguns 

valores ético-humanos e metafísicos, para usarmos os termos refletidos por Röhr (S/D). A 

encarnação de tais valores pode ser compreendida através das obras do filósofo do diálogo, uma 

vez que elas são impregnadas de “inspiração, esperança e fé no humano”; também pode ser 

compreendida por sua postura humana que buscou contribuir com a plenitude do outro, 

daquele/daquela/daquilo que veio ao seu encontro. 

Assim, da mesma forma que ele concebe a realidade da existência humana como que 

perpassada pela dimensão divina/transcendente/espiritual, o autêntico educador, para Buber, é 

aquele indivíduo que tem 

[...] a intenção de promover na alma do educando uma abertura, sem imposição, algo 

que, em si mesmo, ele reconheceu como verdadeiro. O educador crê nas forças 

atualizadoras do educando (BUBER, 2014). [...] Para Buber, a educação ajuda na 

tarefa de reencontrar a conexão EU-TU nas nossas vidas (SILVA, 2017, p. 45) (grifos 

nossos). 

 

Na prática, a essência do trabalho educativo, conforme vimos acima, corresponde a uma 

tarefa sutil, pois envolve a dimensão espiritual de nossos educandos: contribuirmos para uma 

abertura honesta à autoformação, às solicitações que habitam em suas próprias existências. 

Nesse sentido, é importante destacarmos um pressuposto buberiano sobre essa questão: dentro 

de cada ser humano existem forças primitivas (primordiais, formativas, atualizadoras, 

espirituais etc.) a nos guiar/orientar a um caminho nosso, próprio, singular (SANTIAGO e 

RÖHR, 2006; QUERETTE, 2007; SANTIAGO, 2008; PARREIRA, 2010; LIMA, 2011; RÖHR, 

2013a; SILVA, 2017; LEÃO, 2018). 

Assim, o autêntico educador pode ser compreendido como um “[...] crente, na mais 

pura acepção da palavra: crê na força atualizadora; crê no humano como ser capaz de abrir-se, 



229 

sem precisar ser violentado para que essas forças sejam reconhecidas e venham a cumprir o seu 

papel” (SANTIAGO, 2008, p. 265) (grifo nosso). 

Ao educador, portanto, “[...] cabe a função de acreditar no ser em potencial e abrir 

caminhos para que ele se manifeste em sua plenitude” (PARREIRA, 2010, p. 109) (grifo nosso). 

Mais do que delineamentos racionais sobre os processos formativos, percebemos em Buber a 

força e a importância desta fé que acompanha sua compreensão sobre o homem, o mundo e a 

espiritualidade (transcendência, o Tu Eterno etc.). Como afirmaram ABREUS ET AL, 

“Notamos o comprometimento e a fé de Buber nas pessoas, a abertura, a disponibilidade para 

com os outros, possibilitando, pelo diálogo, a superação dos problemas humanos” (2016, p. 

464). 

E é justamente através do diálogo que o indivíduo pode vir-a-ser, o que nos leva à 

compreensão de que a formação do ser humano se dá através de relações humanas concretas. 

No caso da relação educador-educando, a ênfase dos autores estudados nos dirige à essencial 

influência do educador nesse processo de vir-a-ser do educando, uma vez que aquele representa 

em si mesmo uma espécie de materialização da busca do ser-próprio. Assim, para Buber, o 

educador é um indivíduo 

imbuído do potencial existente dentro daquele ao qual ele se volta [o educando], [...] 

aquele que crê na força primitiva existente dentro de cada um de seus alunos – força 

essa que habita em todos os seres humanos, e que, na medida em que é incentivada, 

cresce, tornando a pessoa uma figura particular (PARREIRA, 2010, p. 109). 

 

Em linhas gerais, compreendemos que a ênfase feita por PARREIRA resume a essência 

deste educador dialógico: 

Assim colocado, observamos que o professor dialógico é aquele que se abre à 

fecundação da atitude Eu-Tu e ao despertar do desejo, do crédito, da paixão, da fé no 

ser educador e da disponibilidade de ensinar para além do conteúdo reconhecendo a 

existência humana do aluno. O professor dialógico se coloca na relação educadora, 

igualmente como pessoa que age com autenticidade, orientando sua função pelo 

cuidado que sustenta sua ação e sua atitude frente ao semelhante que lhe vem a frente, 

‘abraçando-o’ e não o abandonando na medida em que não o reconhece como um ser 

humano (2010, p. 165) (grifos nossos). 

 

6.4.4.2. A Íntima e Indissociável Relação entre o Homem, o Mundo e Deus 

O último subtópico da presente revisão da literatura busca desvelar um achado 

importante nos estudos pesquisados: a essência mesma da Educação do gênero humano 

segundo o pensamento buberiano. Como vimos anteriormente, para Buber, o ser humano é um 

ser que existe em um mundo concreto, que existe em relação-com-outros-seres-e-coisas. Mais 

que isso, a forte influência chassídica na vida do filósofo austríaco o guiou a uma concepção 

de existência em que o mundo concreto em que vivemos é também o lócus em que se realiza 



230 

o mundo divino. Assim, a partir dos estudos encontrados nesta revisão da literatura, podemos 

compreender que, de uma forma geral, a existência humana, para Buber, é sempre concebida 

em uma dupla e interdependente perspectiva: a da concretude de sua existência-no-mundo e a 

da essência transcendente/divina que habita em seu interior (à qual ele pode e deve abrir-se 

em autenticidade e assumi-la nos diversos encontros com a concretude) (SANTIAGO, 2008; 

PARREIRA, 2010; LIMA, 2011; SILVA, 2017; LEÃO, 2018). 

Tendo em mente esse pressuposto decisivo para compreendermos o homem, “[...] a 

educação na perspectiva de Buber também não é dissociada de tais categorias: divino e 

humano [...]. O divino sustenta o humano também na relação educadora [...]” (PARREIRA, 

2010, p. 118) (grifos nossos). O paradoxo marcante da existência humana – a saber, saber-se 

humanamente concreto em sua imanência, mas dotado de uma essência transcendente/divina 

que pode santificar suas ações (BUBER, 2011) através das respostas autênticas ao mundo –, 

é o primado que embasa a concepção dialógica da Educação em Buber: o ser-próprio se realiza 

em-relação-ao-mundo na medida em que contribui com a realização do ser-próprio dos demais 

seres e coisas que vêm ao seu encontro. 

Newton Aquiles VON ZUBEN APUD PARREIRA, um dos maiores biógrafos de 

Buber, assevera esse primado que embasa a concepção educacional do filósofo do diálogo, ao 

afirmar que este pensador era guiado pelo desejo “de levar os homens a descobrirem a 

realidade vital de suas existências e a abrirem os olhos para a situação concreta que estavam 

vivendo” (2010, p. 118). Esta citação de Von Zuben, destacada por Parreira (2010), denota 

essa dupla e indissociável perspectiva a constituir a realidade humana: 

divina/transcendente/vital e, ao mesmo tempo, imanente/concreta. 

PARREIRA ainda nos diz que 

Martin Buber pautou sua existência no empenho de contribuir para que o homem 

pudesse viver autênticas interações com seu semelhante (relações dialógicas) e com 

o Tu eterno (Deus), resgatando a humanidade entre os homens, por meio de interações 

genuínas que vislumbram em cada Tu o Tu eterno (2010, p. 40) (grifos nossos). 

 

Assim, nos é possibilitado compreender que a relação entre os homens pode e deve 

buscar corresponder à relação com o divino (Tu Eterno), sempre situada no mundo concreto, 

em uma situação atual e que exigirá abertura, presença, honestidade e autenticidade. Pensando 

na importância desse primado para o pensamento educacional de Buber, PARREIRA também 

nos diz que 

Buber (1974) considera que a relação entre os homens é, autenticamente, a relação 

com Deus; ele não dissocia isso. [...] em cada ação relacional que torna o homem 

presente, ele almeja se aproximar do Tu eterno (Deus). O pensamento de Buber nos 

revela claramente o propósito de um resgate do diálogo permanente entre Deus e os 



231 
homens (ZUBEN, 2003). O que, consequentemente, implica no resgate de relações 

mais humanas entre os homens (2010, p. 117) (grifos nossos). 

 

Novamente Parreira (2010) nos ajuda a desvelar a essência que conduz o pensamento 

educacional de Buber, que é justamente a intenção de contribuir para o resgate de relações 

mais humanas entre os homens, nas quais o paradoxo imanência-transcendência se faz sempre 

presente e orienta a postura do homem que se abre à tarefa divina de ser-a-si-mesmo-

autenticamente-enquanto-responde-às-solicitações-do-mundo-concreto. Essa dupla 

perspectiva é indissociável e inextrincável, pois o ser só pode ser ser-próprio se ele assume a 

tarefa individual do Ser que lhe cabe: responder autenticamente ao mundo concreto, em cada 

situação, com a totalidade do seu ser. Como bem afirma LIMA abaixo, tal paradoxo 

indissociável e inextricável aponta para o encontro humano com o sentido religioso (ou 

transcendente, espiritual, divino etc.): 

Quando o homem se recusa a assumir a tarefa individual sobre o mundo, se recusa 

igualmente a realizar a relação autêntica com Deus, pois a sua vida no mundo, vivida 

genuinamente, corresponde fielmente à sua relação com Deus. [...] Parece-nos estar 

claro o postulado buberiano que não dicotomiza os domínios do mundo e de Deus. 

O homem não alcança o seu objetivo de relacionar-se com Deus se não relaciona-se 

efetivamente com o mundo; esta é uma condição de legitimidade do encontro 

humano com o sentido religioso (2011, p. 76). 

 

6.5 CONSIDERAÇÕES A PARTIR DA REVISÃO DA LITERATURA: BUBER E A 

EDUCAÇÃO 

 

Após o detalhamento dos elementos que encontramos nos trabalhos pesquisados sobre 

o pensamento pedagógico de Martin Buber e sobre possíveis referências à questão da fé, 

passamos às considerações finais desta segunda revisão da literatura. 

Como vimos acima, abordar o tema da formação humana no pensamento buberiano 

implica abordar a ontologia da relação e a primazia do diálogo, uma vez que, para o filósofo 

austríaco, o homem só consegue encontrar um fundamento para sua existência através das 

relações que estabelece (LIMA, 2011). Tal condição dialógica da existência humana nos situa 

como seres interpelados pelo mundo e, ao mesmo tempo, capazes de respondê-lo 

autenticamente. 

É justamente essa condição dialógica que nos guia ao entendimento sobre o horizonte 

de formação humana: o homem só encontra sua essência quando participa de uma relação 

dialógica. Porém, cabe a ênfase de que tal relação só pode ser estabelecida quando o homem 

decide livremente escutar e responder ao outro (como uma espécie de livre obrigação). 



232 

Refletindo sobre a singularidade de cada indivíduo, os autores pesquisados nos 

ajudaram a compreender que cada ser humano possui uma essência própria, singular, sua; e 

que o objetivo dos encontros dialógicos é justamente o de possibilitar o encontro dessas 

essências próprias e o de auxiliar na assunção e na consolidação destas através de uma 

existência autêntica. 

A Educação, portanto, segundo Buber, acontece “[...] numa linguagem de interpelação 

e resposta, que se intensifica até a responsabilização” (PEREIRA APUD GUENDELMAN, 

2019, p. 14). Essa é a essência dialógica do pensamento buberiano que debruça seu 

entendimento sobre as questões educacionais humanas. 

Em relação ao indivíduo singular, o qual também é potencialmente dialógico, vimos que 

possui em sua essência uma realidade primordial (ou realidade original/primitiva) que o guia. 

Assim, pudemos compreender que abordar a essência humana, ou seja, a sua autenticidade, 

demanda de nós uma atenção especial a esta realidade primordial que habita em seu interior; 

este é o lastro que nos conduz no caminho da formação humana dos indivíduos singulares. 

Sobre esse tema, os autores pesquisados foram enfáticos: a realidade primordial é o centro de 

toda e qualquer Educação; é a essência sem a qual não se concebe a Educação, nem a formação 

humana do indivíduo. Aproveitamos a oportunidade para firmarmos nossa compreensão de que 

esta realidade primordial refletida por Buber corresponde à dimensão espiritual nos estudos de 

Röhr (2013a). 

Aprofundando o horizonte que compreendemos a partir desta revisão da literatura, 

também encontramos na literatura estudada a referência à existência de forças que atuam na 

intimidade do homem singular, no sentido de aproximá-lo a esta realidade primordial; estas 

forças são chamadas de forças formativas (ou forças atualizadoras). Os autores que abordaram 

o tema das forças atualizadoras/formativas também afirmaram que também atuam, em nosso 

interior, forças contrárias que buscam nos desviar de nosso caminho próprio. 

Como vimos anteriormente, também habita o íntimo do indivíduo singular um 

instinto/impulso que o guia naturalmente às relações com o mundo; os autores estudados 

ressaltaram que o pensamento buberiano afirma a existência inata de um instinto dos vínculos 

ou de um impulso de interligação. Podemos compreender resumidamente que tal força inata 

habita em nosso íntimo nos colocando em movimento em direção ao estabelecimento de 

relações com o mundo concreto (seja ele representado por outras pessoas, seres ou coisas). A 

função deste impulso/instinto é justamente favorecer nossa aproximação ao mundo concreto e, 

consequentemente, às características dialógicas que favorecem os desenvolvimentos dos 



233 

envolvidos, bem como o desenvolvimento do mundo que os cerca. Como afirmaram alguns 

autores estudados, não nascemos com tais características; as desenvolvemos através dos 

diversos encontros e situações. 

Assim, falar em essência dialógica, para o pensamento buberiano, requer situar a 

vivência da dinâmica dialógica; isto implica em conceber que, para os indivíduos singulares, 

tal dinâmica se dá de forma constante e repetida ao longo de sua existência, no decorrer de suas 

existências situadas nos diversos espaços e tempos. O que isso nos revela é que o processo 

dialógico é dinâmico e que, ao longo de nossa vida, algo sempre nos é dito, e algo sempre nos 

é exigido em resposta. 

Ou seja, somos seres potencialmente singulares e dialógicos, imersos em um mundo 

concreto que nos fala e que nos exige resposta. Porém, não podemos cair no equívoco de 

abordar a formação humana do homem de forma impositiva. Uma ênfase fundamental feita por 

Buber, segundo os estudos que encontramos, é dirigida à liberdade inerente à condição humana, 

como um espaço existencial onde o indivíduo pode decidir por aproximar-se à sua essência e 

aos vínculos de solidariedade com o mundo. No campo educacional, isso quer dizer que a 

liberdade é o ponto de partida da educação; é o momento da possibilidade; não é uma meta 

educativa, mas uma condição imprescindível, algo sem o qual não há Educação. 

Como forma de desvelar seu entendimento sobre a liberdade, Buber se valeu de duas 

imagens antagônicas que caracterizam as influências que interferem no caminho formativo do 

homem, para só então situar a liberdade. “O oposto a ser coagido pelo destino, pela natureza e 

pelos seres humanos não é estar livre do destino, da natureza, e dos seres humanos, mas estar 

intimamente unidos e aliados a ele, a ela, a eles [...]” (BUBER APUD CASTRO, 2015, p. 77). 

Com isso, o filósofo austríaco nos indica que a liberdade não significa ausência de influências, 

excetuando o homem do mundo, incluindo-o em uma espécie de vácuo existencial. Pelo 

contrário, o que nos diz seu entendimento é que “O homem é livre apenas na medida em que 

é capaz de estabelecer relações autênticas” (SANTIAGO, 2008, p. 258) (grifos nossos). 

Isso desvela a compreensão de que o significado essencial da liberdade humana tem 

relação direta com a possibilidade do estabelecimento de relações baseadas numa autêntica 

solidariedade. Para Buber, a liberdade 

está localizada entre esses dois extremos, constituindo, assim, o ponto de passagem de 

uma situação à outra; é um impulso de decisão. A pessoa para unir-se a uma realidade, 

primeiramente precisa ter-estado-em-si-mesma e, por meio de sua capacidade de 

decisão, estabelecer vínculos (XAVIER, 2009, p. 30) (grifos nossos). 

 



234 

Como vimos acima, ao tema da liberdade humana é associada, de forma essencial, a 

decisão individual. Isto porque Buber identifica que a essência dialógica/relacional do homem 

só se manifesta quando o indivíduo se abre e decide agir em coerência com os valores ético-

humanos e metafísicos. No caso acima, a união em solidariedade com o mundo concreto 

demanda abertura e decisão pessoal de buscar a solidariedade através de seu ser-e-estar-no-e-

com-o-mundo. 

Vemos desvelado, dessa forma, que não é possível falar em formação humana, em Buber, 

e isentar o homem de relacionar-se concretamente com o mundo. Isso porque esta solidariedade 

abordada acima também pressupõe conceber a alteridade em sua concretude. O indivíduo 

singular, assim, nunca pode ser concebido como que encerrado em si mesmo, mas sempre em-

relação-com-o-mundo-concreto. Qualquer ideia, teoria ou outra abstração que possa ajudar o 

homem em seu desenvolvimento só é considerada válida se o aproxima da realidade concreta 

do mundo. Sobre isso, SANTIAGO nos diz que “Assumindo a concretude da existência como 

referência, Buber conclui que uma visão de mundo, e, por conseguinte, uma teoria educativa, é 

tão mais legítima quanto mais nos aproxima da realidade” (2008, p. 246). 

O tema da concretude do mundo (e, consequentemente, de todos os seres e coisas que o 

habitam), em Buber, leva-nos a conceber que cada existência está situada em um mundo real e 

concreto, o que nos leva à defesa da singularidade de cada existência e à consciência de que, 

em nossas relações com o mundo concreto, não devemos nos relacionar com o que pensamos 

sobre essas diversas singularidades, mas, sim, devemos nos relacionar com elas mesmas, em 

suas concretudes. 

Os autores estudados também afirmam que Buber nos alerta para outra questão 

fundamental: levar em consideração a eterna imprevisibilidade do mundo, das situações 

concretas e dos demais seres. Conceber essa imprevisibilidade à luz de sua concepção dialógica 

significa compreender que sempre estamos imersos em contextos que nos exigem de formas 

diversas e imprevisíveis. É justamente por isso que nossas pré-compreensões sobre o mundo e 

sobre os demais seres não podem sobrepujar o encontro com o mundo, pois é apenas nesse 

encontro, nesse momento imediato, nessa fração de segundos (fugaz, rápida e não manipulável 

pelo homem) que o homem tem, de fato, a possibilidade de ver-se-inserido-no-mundo-e-com-

o-mundo. Um legado desta concepção buberiana para o campo educacional situa a importância 

de nos indagarmos constantemente sobre nós mesmos e sobre o mundo que se encontra conosco, 

no sentido de buscarmos a essência mesma e concreta que nos concebe e que nos une. Essa 



235 

indagação constante corresponde a uma espécie de cuidado com a essência própria dos seres e 

das coisas e com a dinâmica dialógica (e imprevisível) dos fatos e dos encontros. 

Após vermos situados vários temas sobre o indivíduo inserido-no-e-com-o-mundo-

concreto, é importante lembrarmos que a questão do mundo é central para o pensamento 

buberiano. Os autores estudados apontaram que o mundo é concebido por Buber como uma 

espécie de comunidade, a qual só é edificada através da Educação. A comunidade pensada e 

defendida por Buber diz respeito às relações autênticas entre os seres humanos; diz respeito à 

“consolidação de atitudes e valores reconhecidamente humanos e humanizantes” (SANTIAGO, 

2008, p. 307). Isso quer dizer que a noção de comunidade não se restringe a um grupo humano 

específico e definível a priori, quer seja ele geográfico, ideológico, religioso ou étnico. Isso 

quer dizer que a noção de comunidade em Buber rejeita qualquer rotulação que possa, de 

antemão, segregar sujeitos humanos. Assim, é desvelada a indissociabilidade entre o 

pensamento educacional buberiano e um projeto de mundo baseado na solidariedade e nos 

demais valores que edificam a humanidade do homem. 

Trazendo essa reflexão para o chão cotidiano da Educação, podemos compreender que 

a Educação só pode se dar através das pessoas que encarnam os valores que representam o 

sentido de uma autêntica comunidade, a saber: a solidariedade, o respeito à alteridade, o diálogo 

imediato, o auxílio ao vir-a-ser do outro etc. Dessa forma, podemos depreender que somente 

através de indivíduos educadores que sejam e que ajam de forma ética, é possível haver a 

Educação do gênero humano. 

Voltando a refletir sobre o indivíduo singular e seu processo de formação humana, é 

mister refletirmos sobre a dinâmica interior em que o indivíduo se desenvolve e se aproxima ao 

seu eu mais íntimo. Para Buber, esse processo de formação é uma busca de si mesmo (de uma 

essência própria) através das interações/relações com o mundo concreto. Tal busca, porém, não 

pode ser concebida como um movimento finito, posto que o ato de buscar uma essência própria 

(uma autenticidade) requer constância, implica em continuidade ininterrupta no espaço-tempo 

da existência humana, e que, ao evoluir das situações/encontros, consolida-se gradativamente a 

assunção dessa essência-própria-no-e-com-o-mundo. 

Tal processo de formação humana é chamado por Buber de processo de atualização. O 

que vai se atualizando, por assim dizer, é o indivíduo-em-formação diante da concretude de sua 

essência individual, de seu eu mais íntimo, sempre através das relações que estabelece com o 

mundo. Isso nos remete à essência hermenêutica-fenomenológica-multidimensional-relacional 

do pensamento buberiano, uma vez que o próprio percurso de formação é concebido em sua 



236 

perspectiva de aproximação constante à essência individual (nunca de desvelamento total) e de 

assunção cotidiana dessa essência nos diversos encontros. 

Situada nesse processo de atualização está a autoformação, tema caro à filosofia 

buberiana. Falar em Educação também significa falar sobre o papel que o indivíduo tem diante 

de seu caminho formativo: a postura essencial de autoformação, configurada nas ações 

cotidianas de busca e de assunção de seu eu profundo. A autoformação indica justamente a 

atenção que cada homem deve dedicar ao seu caminho de formação, ao se questionar 

constantemente, em cada situação: qual escolha me tornará mais próximo do meu eu profundo? 

Essa escolha que fiz corresponde a mim mesmo? Tais questões nos ajudam como uma espécie 

de descortinar da própria essência. 

Outros três elementos se fizeram presentes e importantes para a compreensão da 

formação do homem: a autenticidade, a espontaneidade e a coerência. A autenticidade nos faz 

conceber constantemente que algo nos é autêntico, nos é verdadeiro, nos é próprio, bem como 

algo é autêntico, verdadeiro e próprio ao outro. A espontaneidade nos orienta a buscarmos, 

gradativamente, através de nossas palavras e atos, a livre expressão de nosso espírito. Já a 

coerência diz respeito à postura unificada do homem que busca concretizar, através de suas 

falas e ações, aquilo que pulsa em sua essência. Sobre este último elemento, é importante 

enfatizar que a coerência deve orientar o caminho de formação do homem, no sentido de 

harmonizar, de aproximar e de unir seu pensamento, sua fala e sua ação – na busca e na assunção 

da unicidade de sua existência. 

Ainda sobre a importância da coerência para a formação humana, alguns autores 

estudados apontaram que o objetivo da Educação, segundo Buber, é contribuir para que o 

educando desenvolva um grande caráter. Partindo da compreensão de que o caráter é “o elo 

entre o ser do indivíduo e a sequência de suas ações e atitudes” (BUBER APUD LEÃO, 2018, 

p. 91), o grande caráter pode ser compreendido como um ser que demonstra uma forte coerência 

entre o que é, em essência, e o que pensa, fala e faz no mundo; além disso, é um ser responsável 

que se vê comprometido pessoalmente com o mundo e os demais seres e coisas existentes. 

A responsabilidade, assim, é uma característica marcante do grande caráter pensado por 

Buber. Como vimos anteriormente, a responsabilidade é uma característica atrelada à existência 

humana e significa, em linhas gerais, a assunção de uma livre obrigação de responder 

autenticamente às solicitações do mundo concreto. É nesse sentido que CASTRO afirma que a 

“filosofia de Buber permite situar a educação como responsabilidade com o mundo em que 

vivemos, responsabilidade com o outro” (2015, p. 76). Santiago (2008) desvela ainda mais o 



237 

significado da responsabilidade segundo o pensamento de Buber, afirmando que a 

responsabilidade genuína corresponde à resposta autêntica do homem a uma situação singular, 

a um evento que lhe acontece em tempo real. 

Os últimos elementos abordados na presente revisão da literatura situam-se no que Röhr 

(2013a) compreende como dimensão transcendente. Nos estudos que encontramos, pudemos 

compreender que o pensamento buberiano aborda a existência do homem singular em face de 

uma dimensão que não pode ser apreendida por nenhuma de nossas dimensões imanentes (nem 

por nosso corpo físico, nem por nossas sensações físicas, nem por nossas emoções, nem por 

nossa mente), mas que “nem por isso deixa de ser realidade para quem se volta para ela e se 

compromete com ela” (RÖHR, 2013a, p. 26) (grifos nossos). 

Conforme alguns autores estudados, a transcendência que compreendemos no 

pensamento buberiano diz respeito à dimensão humana que busca um horizonte de eternidade 

que oriente a sua existência, o que, em nossa compreensão, a partir dos estudos de Röhr, é uma 

manifestação de nossa espiritualidade. 

Conforme nos foi possível desvelar ao longo das inúmeras idas e vindas junto aos 

estudos encontrados, a dimensão transcendente/espiritual demanda comprometimento do 

homem com a sua própria autenticidade, mas também com a autenticidade do mundo, derivando 

dessa imagem a compreensão de que a formação espiritual não é linear, pois demanda tempo, 

demanda dedicação e se dá na medida em que o homem busca se abrir ao mundo concreto com 

o qual estabelece contato, busca ver os sentidos existentes dentro de si mesmo e dos outros com 

os quais se depara, sempre concebendo que cada indivíduo possui uma essência própria que só 

é acessível a ele mesmo, essência que vai se desvelando em diversos giros hermenêuticos em 

busca do sentido mais profundo, do seu sentido mais íntimo (existencial) – o qual não pode ser 

tomado como acabado e definitivo, tendo em vista o inacabamento do homem (postura 

fenomenológica). 

Aproveitando essa imagem que busca desvelar o horizonte de formação humana sob o 

prisma da espiritualidade, precisamos enfatizar que o pensamento de Martin Buber concebe 

este horizonte como um horizonte de integralidade, de plenitude, onde tudo e todos veem-se 

imbricados por essência, numa perspectiva dialógica, interdependente e concreta. É por esse 

motivo que os autores estudados apontam a defesa incondicional da alteridade como um 

pressuposto inegociável do pensamento buberiano. 

Defender incondicionalmente a alteridade indica caminhos inequívocos à Educação e 

ao educador singular, uma vez que se parte da ideia de que todos possuem uma essência própria; 



238 

e é aqui que começa, de fato, o caminho educativo. A postura essencialmente educativa, 

conforme os autores estudados, corresponde à ação do educador que busca a abertura dos 

educandos às suas realidades primordiais, às suas essências, e isso se dá a partir da abertura 

destes à atuação das forças formativas que existem em seu íntimo (QUERETTE, 2007; 

SANTIAGO, 2008; PARREIRA, 2010; RÖHR, 2013b; SILVA, 2017; LEÃO, 2018). Como 

bem afirmou QUERETTE, essa abertura “está no sentido de criar condições em que o outro 

esteja apto para receber orientações do seu próprio interior, no processo de humanização” 

(2007, p. 106-107) (grifos nossos). 

Tal jornada, porém, só é viável se, na relação educadora, prevalece uma ambiência de 

confiança, a qual “[...] possibilita aos educandos a abertura e a coragem necessárias à sua 

própria formação, à busca de suas essências e à assunção de sua autenticidade e da 

responsabilidade que lhes cabem nos mais diversos encontros e contextos” (LEÃO, 2018, p. 

83). Esta confiança, na verdade, é uma confiança no Ser, em um possível sentido existencial. 

Conforme os autores estudados afirmaram, essa confiança é a materialização, a encarnação do 

crédito subjetivo, do sentimento de segurança e de respeito, da crença de que algo possui 

qualidade superior e que não falhará; enfim, é a materialização da transcendência na figura de 

uma pessoa inteira e real; materialização que possibilita a abertura do educando a esta 

dimensão. 

Nossa busca por desvelar o pensamento educacional de Buber nos estudos encontrados 

na presente revisão da literatura desvelou, por fim, um importante elemento que dialoga 

diretamente com o objeto do nosso trabalho, que é a aquisição de uma fé própria ao longo do 

processo de formação. No caso de Martin Buber, compreendemos que sua fé própria o conduziu 

a acreditar no processo de formação humana como processo de atualização constante do ser-

próprio diante de sua essência. A fé própria de Buber também o conduziu à fé na existência de 

forças atualizadoras (primitivas/primordiais/transcendentes) que indicam aos homens quais 

escolhas/caminhos lhes são mais próprios/autênticos. Pelo que pudemos compreender nos 

estudos encontrados, também é fruto da fé própria buberiana a fé na possibilidade de que cada 

ser humano venha a se abrir e a se comprometer com sua essência individual. Afinal, pensar na 

evolução deste ser humano é uma tarefa que requer uma fé nessas características, no processo 

de formação humana como um caminho de busca de si mesmo, num processo constante de 

aproximação a essa essência própria, apesar da existência de forças que nos distanciam deste 

caminho. 



239 

Para concluirmos a presente revisão da literatura, achamos importante abordarmos os 

apontamentos que foram vistos, analisados e refletidos acima a partir do campo educacional, 

especificamente sobre o chão do encontro entre educadores e educandos. Como vimos, a 

essência dialógica/relacional pensada por Buber envolve necessariamente os indivíduos em 

suas concretudes, mas também a dimensão transcendente/espiritual que perpassa os demais 

seres e coisas de uma forma indissociável e inextrincável. Assim, optamos por resgatar uma 

afirmação feita pelo teórico da Educação, RÖHR, no sentido de apontar essencialmente aquele 

elemento sutil que, quando nos voltamos a ele, orienta-nos em nossa jornada existencial: “a 

realidade espiritual existe quando se reconhece e quando se compromete com essa realidade. 

Não dá para adestrar. Uma educação para a espiritualidade é preparatória; o passo definitivo é 

do indivíduo” (2016a, p. 12). Dessa forma, não podemos ir além do que Buber caracterizou 

como uma insistência pedagógica de persistir pela abertura dos educandos às suas essências 

individuais, pela assunção cotidiana destas essências, bem como pelo entendimento de que a 

essência humana nos conduz aos vínculos de solidariedade com os demais seres com os quais 

nos deparamos ao longo de nossas vidas. 

  



240 

7 A CONCEPÇÃO QUE BUBER TEM DO JUDAÍSMO E DO HASSIDISMO 

 

O filósofo Martin Buber, como já dissemos anteriormente, nasceu em uma renomada 

família judaica e teve algumas experiências marcantes relativas à religiosidade durante a sua 

infância e adolescência, as quais voltariam a ressoar, mais tarde, em sua maturidade. No início 

de sua vida adulta, porém, Buber passou um tempo distante dessas raízes religiosas. Quando o 

filósofo retornou a elas, participou de um movimento político, o sionismo124, o qual visava 

fortalecer uma identidade judaica. Buber, no entanto, distanciou-se desse movimento quando 

percebeu que a forma de atuação deste não seria capaz de promover uma transformação 

particular em cada homem judeu. Dessa forma, Buber, que sempre nutriu certas ressalvas ao 

judaísmo ortodoxo, em virtude da obrigatoriedade de seguir às cegas certas leis, distanciou-se 

do movimento sionista e, mais ainda, do judaísmo ortodoxo e se aproximou de uma outra 

vertente menos rígida do judaísmo, o hassidismo125. Para ele, essa corrente compreendia cada 

homem como um ser singular, bem como impelia este homem à busca do seu caminho próprio. 

Foi dentro desse contexto que Buber se interessou em recontar as lendas hassídicas. 

Para o filósofo do diálogo, “Nenhuma renovação do judaísmo é possível se não carregar 

dentro de si os elementos do Hassidismo” (BUBER, 2003, p. 15). Para entendermos tal 

afirmação, precisamos detalhar um pouco mais a concepção de Buber acerca do judaísmo e o 

seu caminho de aproximação ao hassidismo. 

Como afirmamos acima, Buber sempre manteve certas restrições em relação ao 

judaísmo em virtude das normas que essa religião pregava e da obediência a essas normas que 

ela exigia. Essa ideia denotava, para Buber, algo demasiadamente rígido e propulsor de uma 

ideia de vida sem caráter pessoal. Dessa forma, enquanto grande parte das pessoas de sua época 

se colocava como seguidores desse tipo de judaísmo, Buber se afastava do que considerava ser 

um judaísmo institucionalizado. De acordo com SCHOLEM126, 

Para a maioria de seus contemporâneos, o judaísmo era um fenômeno historicamente 

circunscrito, no qual impulsos e aspirações capazes de formulação atualizaram-se, 

uma continuidade histórica na qual a vida de um povo se forjou graças a certas ideias 

decisivas: o monoteísmo, a lei e a exortação profética à justiça, a teologia centrada 

nos conceitos de criação, revelação e redenção. Quando jovem, [Buber] rompeu com 

as instituições desta tradição a que jamais retornaria (1994, p. 134). 

 

 

124 Falaremos detalhadamente a respeito desses momentos da vida de Buber mais adiante. 

125 O hassidismo é uma vertente menos ortodoxa do judaísmo que surgiu na Polônia no século XVIII. 

126 Gershom Scholem é um dos maiores críticos de Buber. Mais adiante trataremos desse assunto com maior 

ênfase. 



241 

A ironia é que, mesmo não fazendo parte do grupo de judeus ortodoxos, Buber foi a 

pessoa que, por algum tempo, exerceu uma forte influência entre os jovens judeus e foi um dos 

principais responsáveis por levar a discussão sobre o judaísmo para todo o mundo. Nesse 

sentido, SCHOLEM afirma que 

O paradoxo de sua aparição e fama no grande mundo, apoiado por uma oeuvre127 

significativa, consistia no fato de que o mundo considerava justamente esse indivíduo 

como o grande representante do judaísmo em nosso tempo: este homem que chegava 

a negar possuir algum ensinamento que pudesse ser transmitido 128  [...] com total 

radicalismo, se afastava das instituições judaicas quanto ao culto, e que ninguém vira 

em uma sinagoga durante os quase trinta anos que viveu em Israel (1994, p. 133). 

 

Talvez o que muitos não entendam dessa relação entre Buber e o judaísmo é que o que 

balizava as ações de Buber era uma noção muito forte de coerência em relação ao caminho 

próprio que cada ser humano tem a seguir. Desse modo, não poderia haver leis que 

determinassem um modo específico de seguir a Deus. 

Ainda falando sobre esse modo singular de Buber vivenciar o judaísmo e os 

desdobramentos de suas ações, chamamos atenção para o fato de que muitos jovens não 

entenderam o fato de o filósofo não ter acompanhado os demais judeus no começo do processo 

de regresso à terra natal de Israel, mesmo ele tendo abordado esse regresso em seus discursos 

enquanto integrava o movimento sionista, e mesmo após sua saída deste movimento. Contudo, 

para Buber, aquele não era o momento para ele sair da Alemanha e, mesmo com a pressão de 

muitas pessoas, ele não foi. Endossando o que acabamos de colocar, SCHOLEM diz que: 

Buber, cujas conversas, discursos e sermões se centravam na palavra realização, 

recusou aceitar a última – ou assim parecia aos desapontados. Da perspectiva de 

Buber as coisas pareciam diferentes: ele havia tomado uma decisão pessoal diferente, 

escolhido um meio diferente de realização (1994, p. 131) (grifos nossos). 

 

Sendo assim, Buber seguiu seu caminho tomando a decisão que mais o representava 

naquele momento, que era a de não ir para Israel. 

De acordo com SCHOLEM, “[...] Buber buscou a transformação criativa do judaísmo; 

buscou aqueles momentos na sua história e em seu passado, em que o elemento criativo rompe 

com as formas [...]” (Ibid, p. 132) e foi desse modo que chegou ao hassidismo. Como diria VON 

ZUBEN129  APUD BUBER, “no judaísmo da diáspora130  sempre houve comunidades cujos 

 

127 Essa palavra francesa tem como um dos seus significados o termo “obra”. 

128 Tal afirmação implica uma contraposição às leis judaicas ortodoxas. 

129 Newton Aquiles Von Zuben é um dos mais importantes tradutores de Buber aqui no Brasil. 

130 As diásporas do povo judeu correspondem aos vários momentos em que esse povo foi expulso por grandes 

impérios de suas terras e obrigado a perambular pelo mundo, fixando-se em outros lugares. 



242 

membros se chamavam ‘hassid131’ (piedoso, devoto)” (2004, p. 26); tais comunidades possuíam 

uma característica singular entre elas, que era a relação direta com Deus através de suas formas 

de agir no mundo. Para VON ZUBEN APUD BUBER, o hassidismo corresponde a uma nova 

manifestação do judaísmo, uma “[...] vida nova, na qual o antigo e o tradicional são aceitos e 

se mostram transfigurados na simples e cotidiana existência de cada um, para lhe proporcionar 

uma nova luz” (Idem). 

Através dos estudos de Von Zuben (APUD BUBER, 2004) e da autobiografia do filósofo 

do diálogo (BUBER, 1991), sabemos que Buber teve contato com o hassidismo em dois 

momentos diferentes de sua vida. O primeiro, em sua infância, foi quando fez uma visita, 

juntamente com seu pai, a uma comunidade hassídica em Sadagora, na Galícia, cidade situada 

na Polônia. Esse primeiro contato foi vivido com toda inteireza e receptividade de uma criança. 

Sobre esse momento de sua vida, BUBER nos diz que 

Isto foi o que eu experenciei naquela época, quando criança, na suja vila Sadagora, da 

“sombria” massa hassídica, a qual eu observei como uma criança experencia estas 

coisas, não como ideias, mas como imagem e sentimento: que o homem perfeito é 

importante para o mundo e que o homem perfeito não nenhum outro além do 

verdadeiro salvador (1991, p. 35). 

 

Já o segundo momento em que Buber se encontrou com hassidismo ocorreu quando ele 

já participava do movimento sionista, no início de sua vida adulta. Ele se deparou, de repente, 

com o livro “Testamento de Israel Baal Schem Tov”. As palavras do Baal Schem transmitiram 

ao filósofo o fervor da vida cotidiana santificando Deus no mundo. Assim, a leitura desse livro 

o permitiu vislumbrar “o judaísmo como religiosidade, como hassidismo. As imagens de minha 

infância, a lembrança do tzadik132e de sua comunidade me iluminaram e me levantaram[...]” 

(BUBER APUD VON ZUBEN, 2004, p. 26) (grifo nosso). Dessa forma, BUBER APUD 

FRIEDMAN também afirma: 

Instantaneamente conquistado, conheci então a alma hassídica. O judaico primordial 

apareceu diante de mim, floresceu até adquirir expressão consciente na noite do exílio: 

apreendi a criação do homem à imagem de Deus como um fato, como devir, como 

uma tarefa. E essa realidade judaica primordial era uma realidade humana primordial, 

o conteúdo da religião humana... A imagem da minha infância, a memória do tzadik e 

sua comunidade, surgiu para me iluminar: reconheci a ideia do homem perfeito. Ao 

mesmo tempo, descobri a vocação de proclamá-lo ao mundo (1993, p. 54) (tradução 

e grifos nossos). 

 

 

131 Em alguns autores, o termo é grafado hassid e, em outros, hassidim. Os hassidim são os que têm como 

mestre os líderes do hassidismo. Como afirmou BUBER, “[...] os hassidim, os devotos, ou, mais corretamente, os 

fiéis à aliança […]” (1967, p. 20). 

132 Em alguns autores o termo é grafado tzadik; em outros, tzadikim. Os tzadikim são líderes do hassidismo, 

e, por sua vez, são os mestres dos hassidim. “Os Tzadikim, termo que geralmente se traduz por ‘os Justos’, mas 

que significa os que mostraram sua justeza, os que deram à prova [...]” (BUBER, 1967, p. 20). 



243 

A partir da afirmação acima, notamos que a união entre a leitura do livro sobre o Baal 

Schem e as memórias da sua infância, em que visitou uma comunidade hassídica, fizeram com 

que Buber vivesse, em suas palavras, uma fantasia do real, ou seja, 

não é um olhar para o outro133; é um penetrar audacioso no outro, potente como um 

vôo, penetrar no outro que reivindica o movimento mais intensivo do meu ser, à 

maneira de toda fantasia verdadeira; só que aqui o campo de minha ação não é o todo-

possível, mas a pessoa real e singular que vem ao meu encontro, que eu posso tentar 

tornar presente para mim, assim mesmo e não de outra forma, na sua totalidade, sua 

unidade e unicidade, e no seu centro dinâmico que realiza tudo isto sempre de novo 

(BUBER, 2014, p. 148). 

 

Assim, partindo desses dois momentos de (re)encontro com o hassidismo, Buber 

descobriu sua vocação, ou o sentido divino de sua existência, que era o de proclamar a realidade 

humana primordial, a realidade narrada nas lendas hassídicas. 

Dentro desse percurso compreensivo, faz-se necessário nos atermos um pouco mais à 

afirmação de Buber em relação à noção de judaísmo como religiosidade, uma vez que o 

conceito de religiosidade buberiana se aproxima muito aos conceitos apontados pelas pesquisas 

encontradas em nossa primeira revisão da literatura. Após a leitura do livro “Testamento de 

Israel Baal Schem Tov”, Buber percebeu o judaísmo como religiosidade e não como religião. 

Isso quer dizer que ele começou a ver um centro dinâmico de vida no judaísmo, posto que, para 

ele, a religiosidade corresponde a algo que impele o ser humano à busca de sua relação com 

Deus; por outro lado, o referido filósofo concebe a religião em uma perspectiva diferente, como 

centrada em dogmas e em direcionamentos a serem seguidos pelo homem que quiser encontrar 

Deus. Assim, religiosidade é movimento, é libertação do espírito; religião, por sua vez, é 

rigidez, aprisionamento. Nas palavras do próprio BUBER APUD SCHOLEM, 

Religiosidade é o sentimento do homem, sempre renovado, sempre se exprimindo e se 

formando de novo, surpreso e em veneração, que existe acima da existência 

condicionada, no entanto, irrompendo no seu interior algo incondicional; é a 

pretensão de instituir uma comunhão viva com o último, a vontade de realizar isto 

por sua ação e instalá-la no mundo humano. Religião é a soma dos costumes e 

doutrinas nos quais a religiosidade de dada época de um povo se expressou e se 

moldou... A religião é verdadeira tanto quanto é frutífera; mas isto perdura enquanto 

a religiosidade, quando assume o jugo dos mandamentos e artigos de fé, é capaz – 

frequentemente sem conhecimento – de impregnar e transformá-los muito 

intimamente com um novo significado florescente, de modo que apareçam a cada 

geração como se tivessem sido revelados a ela pessoalmente naquele mesmo dia para 

cumprir seus próprios desejos, estranhos aos pais. Se, contudo, os ritos e os dogmas 

da religião se tornaram tão rígidos de modo que a religiosidade seja incapaz de movê-

los, não mais querendo submeter-se a eles, então, a religião torna-se infrutífera e, 

assim, não verdadeira. Assim, a religiosidade é o criativo e a religião, o princípio 

organizador; a religiosidade começa de novo com cada jovem profundamente tocado 

pelo mistério; a religião quer forçá-lo para dentro de sua estrutura, estabilizá-lo agora 

 

133 Lembrando que aqui, para Buber, a fantasia do real pode acontecer dentro de uma atmosfera de relação 

entre pessoas, animais, coisas ou situações. 



244 
e sempre. Religiosidade significa atividade – colocar-se em uma relação elementar 

com o absoluto – religião significa passividade – tomar para si os mandamentos 

tradicionais. A religiosidade só tem seu objetivo; a religião tem fins; devido à religião, 

os pais amaldiçoam os filhos que não aceitarem a inspiração de seu Deus. Religião 

significa preservação; religiosidade significa renovação (1994, p. 143-144) (grifos 

nossos). 

 

Dessa maneira, podemos dizer ainda que Buber, a partir do hassidismo, conseguiu ver 

um judaísmo que não era condicionado a uma forma única e acabada, mas que era capaz de 

colorir de significação a sempre renovada vida e sua forma de se relacionar com Deus. Assim, 

o hassidismo, ou o judaísmo visto através dessa lente, pode ser encarado como um processo 

formativo que implica a transformação de algo amorfo e estático em algo dinâmico, frutífero e 

repleto de centelhas de vida. Corroborando com essa ideia, destacamos um trecho do discurso 

de Buber intitulado “O Formativo”, no qual ele falou sobre a dicotomia vivenciada pelos judeus. 

Tal dicotomia está situada entre o informe e o formativo, sendo o primeiro o responsável por 

estabelecer a ordem das coisas, e, o segundo, por fazer emergir de forma particular, em cada 

indivíduo e/ou comunidade, um modo próprio de realizar Deus no mundo. Assim, em suas 

palavras, 

O que outrora foi criado como uma vitória do formativo sobre o informe, a estrutura 

da comunidade, a norma e a ordem, a instituição, toda a criação do espírito, fica, 

durante o tempo todo, exposto à influência desfigurante do informe e, sob ele, torna-

se rígido, mudo e sem sentido e, no entanto, não quer morrer, mas persiste em sua 

rigidez, mudez e falta de sentido, pois é preservado com vida graça ao poder do 

princípio oposto. Assim, formação é transformação e assim a batalha de formação é 

um processo que sempre recomeça. Aquele que dá forma [DerGestaltend] conduz a 

batalha não contra o informe, mas contra os monstruosos aliados deste, contra o reino 

da forma em decomposição [...] Pois o contraste e o conflito entre o formativo e o 

informe foi, por mais terrível que isto possa parecer, a saúde do judaísmo. Sua doença 

na Galut134 consiste na impotência e no estranhamento daqueles que podem dar forma. 

Ocorreu que o eterno processo do judaísmo não poderia mais atingir a produtividade... 

e a dimensão do espírito formativo foi expulsa pelo reino da forma em 

decomposição... O destino do judaísmo não pode mudar antes de recomeçar a batalha 

frutífera entre o formativo e o informe (BUBER APUD SCHOLEM, 1994, p. 141-

142) (grifos nossos). 

 

Atentamos ainda que, para Buber, caminhar sob as forças dicotômicas do informe e do 

formativo não é o problema, uma vez que, enquanto estão em conflito, essas duas forças são 

capazes de gerar formas criativas de vida. Em outras palavras, o embate entre o formativo e o 

informe é salutar e necessário para o processo de formação, uma vez que, sem esse embate, o 

que antes era repleto de energia criadora ganha contornos mórbidos e estáticos, visto que se 

institucionaliza, se cristaliza e é tido como válido universalmente (vira um reino da forma em 

decomposição). Deriva desse embate a noção de que o formativo precisa do informe, para poder 

 

134 Esse termo significa diáspora. 



245 

ressurgir quando em contraste com este; e que o informe, sem o formativo, não tem sentido, 

fica esvaziado da vida frutífera do formativo. Achamos importante ressaltar: o formativo, para 

acontecer, tem que entrar em batalha com o informe e buscar sempre recomeçar. Dentro desse 

contexto, Buber considera que o hassidismo reflete a religiosidade e o processo formativo e se 

distancia do que tende ao estático, ao rígido, ao controlador. 

De acordo com BUBER, 

[...] o hassidismo mostrou ao indivíduo, partindo de cada tentação, até mesmo de cada 

pecado, o caminho para Deus, “que vive com eles no meio de suas impurezas”. Sem 

diminuir a força obrigacional da Torá135, o movimento não só fez luzir em todos os 

mandamentos legados um sentido imediatamente gerador de felicidade, mas chegou 

a eliminar efetivamente o muro que dividia o sagrado e o profano, ensinando a 

executar toda ação profana como santificada. Sem resvalar para o panteísmo, que 

aniquila ou debilita o valor dos valores – a reciprocidade da relação entre o humano e 

o divino, a realidade do Eu e do Tu que não cessa mesmo à beira da eternidade – o 

hassidismo tornou manifesta, em todos os seres e todas as coisas, as irradiações 

divinas, as ardentes centelhas divinas, e ensinou como se aproximar delas, como lidar 

com elas e, mais, como “elevá-las”, redimi-las e reatá-las à sua raiz primeva (1967, p. 

21) (grifos nossos). 

 

Nessa assertiva acima, podemos notar como Buber compreende o hassidismo e o que 

esse tipo de religiosidade faz reverberar no caminho do homem: a santificação das ações 

cotidianas, ordinárias, profanas através da relação frutífera entre cada homem singular e Deus. 

É sendo afetado por essa perspectiva que Buber se lança, ao longo de sua vida, a recontar as 

lendas hassídicas. 

 

7.1 A FORMA PECULIAR DE INTERPRETAÇÃO BUBERIANA DAS LENDAS 

HASSÍDICAS 

 

Ao falar das lendas hassídicas, de um modo geral, BUBER nos diz que 

A lenda Hassídica não possui a força austera da lenda do Buda nem a intimidade da 

franciscana. Não germinou à sombra de antigos bosques nem nas encostas onde 

medram oliveiras verde-prateadas. Nasceu em estreitas ruelas e pequenos quartos 

mofados, transmitida de desajeitados lábios para orelhas de ansiosos ouvintes (2003, 

p. 13).  

 

A partir da afirmação acima notamos que as lendas hassídicas, segundo Buber, surgem 

em meio ao concreto ordinário do cotidiano e não envoltas em uma atmosfera sublime e 

distanciadas do caos. 

Ampliando os horizontes sobre a forma de percepção das lendas hassídicas, para Buber, 

achamos válido elucidar uma colocação que está contida no livro “A lenda do Baal Schem”: 

 

135 Texto que contém os mandamentos que devem ser seguidos pelos judeus. 



246 
A lenda hassídica é o corpo do ensinamento, seu mensageiro, seu signo ao longo do 

caminho do mundo. É a forma mais tardia do mito judaico que conhecemos. A lenda 

é o mito da convocação. Isto significa: nela, a personalidade original do mito está 

cindida. No mito puro não há nenhuma diversidade de ser essencial. Ele conhece a 

multiplicidade, mas não a dualidade. Até o herói encontra-se somente em outro degrau 

do que o do deus, mas não em frente dele: eles não são o Eu e o Tu. O herói tem uma 

missão, mas não um chamado. Ele ascende, mas não fica transformado. O deus do 

puro mito não chama, ele gera; ele expede aquele a quem gerou, o herói. O deus da 

lenda convoca o filho do homem – o profeta, o homem santo (BUBER, 2003, p. 16). 

 

Vamos tentar entender melhor essa passagem acima, uma vez ela contém o embrião do 

pensamento buberiano a respeito da relação Eu e Tu, ou seja, nessa fala, Buber transparece os 

indícios de sua perspectiva dialógica, a qual estaria presente de forma mais aprofundada anos 

mais tarde em sua obra Eu e Tu. Como vemos nessa afirmação, Buber diferencia o mito puro 

(no qual não existe o Tu diante de um Eu) da lenda (na qual existe um Eu frente a um Tu, na 

qual alguém é chamado). Então, no mito, o Eu e o Tu não são opostos, são iguais; já na lenda, 

temos o Eu e o Tu com suas singularidades, os quais são chamadores e chamados. Quando 

Buber diz que “a lenda é o mito da convocação”, isso significa que a personalidade original do 

mito está nela dividida; porém, é esclarecido na próxima frase que “No mito puro não há 

nenhuma diversidade de ser essencial”, então, existe uma unidade a priori. O mito conhece a 

multiplicidade, mas não a dualidade de entes independentes, próprios, singulares. Assim, o 

herói, do mito, tem uma missão, uma obrigação, mas não está sendo chamado. O deus do mito 

puro não chama, ele cria. Ele manda o que foi criado por ele, que é o herói. O deus da lenda, 

por outro lado, chama; nesse caso, chama o filho do homem. (Idem) 

Nessa linha de interpretação das afirmações de Buber, podemos ainda dizer que, quando 

ele diz que “A lenda é um mito do ‘Eu e Tu’”, então, nesse caso, em princípio, a visão do Eu e 

Tu é um mito do chamado e do chamador; do finito que entra no infinito; ou, em outras palavras, 

quer dizer que, nas lendas hassídicas, Deus precisa do homem para que possa se expressar. Essa 

passagem contém em seu cerne o diálogo entre o “Eu” e o “Tu eterno”. O ponto fundamental é 

o seguinte: na questão da relação “Eu e Tu” existe uma união, uma identificação total dos dois 

entes, mas cada qual mantém sua própria singularidade. Assim, Buber fala, pela primeira vez 

em suas obras, em seu livro “A lenda do Baal Schem”, sobre o sentido pleno da relação mútua 

do “Eu” e “Tu”, que mais tarde formou o centro da sua vida e do seu pensamento. Pensando na 

possibilidade do encontro humano e na importância da singularidade do ser individual, 

FRIEDMAN nos diz que “[...] é necessário compreender a singularidade para compreender o 

diálogo. Só quem ocupa o terreno de sua singularidade e o aprofunda a cada encontro pode estar 

preparado para o encontro com o outro” (1993, p. 63) (tradução nossa). 



247 

Ainda nesse caminho de compreender a forma buberiana de interpretar as lendas 

hassídicas, podemos dizer que Buber retém delas aquilo que o permite retratar os tzadikim e 

registrar a relação destes com os hassidim. Sobre o modo de realizar essa interpretação, BUBER 

afirma que 

O retrato de um homem e seus caminhos é mais fácil de compor, a partir do material 

disponível, quando trazemos à luz os vários princípios de seu ser e de suas obras, cada 

qual por si e, onde possível, cada qual em seu desenvolvimento particular, de modo a 

fundir tudo isso numa espécie de biografia interior (1967, p. 16) (grifos nossos). 

 

Nesse sentido, percebemos que Buber primou por recontar essas lendas procurando 

imbricar os valores que eram suscitados em cada lenda e as ações realizadas por seus 

protagonistas. Dessa forma, Buber criou um modo particular de reconto das lendas hassídicas. 

Sobre o modo de realizar esse trabalho, BUBER nos diz que 

No decurso de um longo trabalho, não encontrei melhor caminho para tal fim do que 

começar por renunciar à pseudoforma das anotações disponíveis, com sua secura ou 

excesso de pormenores, suas obscuridades e digressões, e reconstruir os eventos 

mencionados com a maior exatidão viável (e, sempre que possível, fazendo uso de 

variantes ou de outro material relevante) e relatá-los, numa forma adequada ao assunto 

em pauta, da maneira mais clara possível. [...] Somente em casos esporádicos, quando 

o material era por demais fragmentário, procurei compor um todo conecto, fundindo 

o que eu tinha com outros fragmentos e preenchendo os vazios com elementos 

relacionados (1967, p. 14). 

 

Achamos válido pontuar como Buber procurou fazer esse trabalho de reconto das lendas 

hassídicas porque existem autores, como Scholem, que fazem severas críticas ao modo 

buberiano de interpretação dessas lendas. Para SCHOLEM (1994, p. 12-13), por exemplo, não 

podemos considerar tais interpretações como um material de cunho acadêmico, uma vez que 

ele não possui referências; outro problema reside no fato de que Buber, em suas interpretações, 

apenas leva em consideração as lendas, e não outros textos de relevância histórica; outra 

digressão de Buber, na visão de Scholem, diz respeito à sua seleção do material, uma vez que 

este era selecionado a partir do significado que Buber atribuía às lendas. Ainda sobre essa 

relação do filósofo austríaco com a lenda hassídica, achamos válido também pontuar o que ele 

disse na introdução do seu livro “A lenda do Baal Schem”, no ano de 1907: 

Eu a tenho de livros populares, de Caderno de anotações e panfletos, às vezes também 

de viva voz, da boca de pessoas que ainda ouviram o seu tartamudeio. Eu a recebi e a 

contei de novo. Não a transmiti como se fosse alguma peça de literatura; não a elaborei 

como se fosse algum material de fábula. Eu a contei de novo como alguém que nasceu 

mais tarde. Eu criei em mim o sangue e o espírito daqueles que a criaram e, do meu 

sangue e do meu espírito, ela se tornou nova. Eu me situo na cadeia dos narradores, 

um elo entre elos; eu conto uma vez mais as velhas histórias e, se elas soam como 

novas, é porque nelas o novo já se encontrava, adormecido, desde quando foram 

contadas pela primeira vez (BUBER, 2003, p. 14). 

 



248 

Para esclarecer ainda mais o que representam as interpretações de Buber e a sua visão 

acerca de seu trabalho interpretativo, nos ateremos a algumas reflexões feitas por FRIEDMAN, 

o qual se vale, por vezes, das próprias palavras de Buber: 

Buber declarou que desde 1910, quando terminou seu estudo fundamental das fontes, 

seu objetivo não era apresentar um panorama histórico global acerca do hassidismo 

mas sim um quadro seletivo. Porém o princípio de seleção aplicado aqui, como em 

seu trabalho sobre o judaísmo em geral, não era subjetivo. “Na vida e nos 

ensinamentos do judaísmo, lidei com o que, de acordo com minha visão, é 

verdadeiramente ajustado, decisivo devido ao seu papel na história anterior e futura 

do espírito humano. [...] Desde que amadureci essa visão, eu não usei um filtro; Eu 

me tornei um filtro” (1993, p. 408) (tradução e grifos nossos). 

 

Desse modo, percebemos que Buber deixa claro que seu trabalho com as lendas 

hassídicas, assim como com o judaísmo, sempre foi perpassado por uma intencionalidade que 

acreditamos ser a de fazer propulsar a alegria e o entusiasmo de se relacionar com Deus a partir 

de cada hora mortal e, assim, “superar o eclipse de Deus” no mundo. Contudo, tal 

intencionalidade não convergia com um apanhado histórico do movimento hassídico, o qual 

Scholem e outros críticos reivindicavam. BUBER APUD SCHOLEM (1994), em uma 

conversa, chega a dizer a Scholem que o hassidismo visto dentro da perspectiva que este coloca, 

em nada o interessa. 

Retomando a questão da seleção e das interpretações das lendas hassídicas por Buber, 

FRIEDMAN nos diz que 

A resposta de Buber a Scholem apareceu no comentário em setembro de 1963 e 

começa com um longo capítulo sobre “duas maneiras diferentes de resgatar uma 

grande tradição de fé religiosa de seus escombros e trazê-la de volta à luz”: a da 

erudição histórica e a de comunicar fielmente a vitalidade e o poder da fé. Esta última 

"abordagem deriva do desejo de transmitir ao nosso tempo a força de uma vida de fé 

anterior e ajudar nosso tempo a renovar seus laços rompidos com o Absoluto". Essa 

abordagem requer um conhecimento adequado da tradição com todos os seus vínculos 

espirituais e históricos, mas não é necessário expor todos, mas apenas uma seleção 

daqueles que incorporam o elemento vitalizador, uma seleção baseada não em estudos 

objetivos, mas na “confiabilidade da pessoa que a realiza de acordo com os critérios, 

porque o que para o erudito pode parecer mera 'subjetividade' mais cedo ou mais tarde 

pode ser necessário para o processo de renovação” (1993, p. 411) (tradução nossa). 

 

O que vemos na resposta de Buber a Scholem é novamente a reiteração de que o olhar 

buberiano sobre as lendas hassídicas cumpriu o propósito de elucidar o que há de mais vivo nas 

mensagens deixadas através das lendas, desde os tempos longínquos em que a fé e a vida 

acendiam os corações humanos e realizavam Deus em seus cotidianos. 

Dentro desses horizontes, trazemos abaixo uma das lendas narradas por Buber, para que 

possamos nos aproximar aos elementos tão ternos que fazem parte das lendas hassídicas e da 

vida e da obra de Martin Buber. Escolhemos a lenda intitulada “O Pastor” para que, juntos a 

ela, possamos caminhar através da energia de vida que ela contém, para que, tocados pelas suas 



249 

palavras, possamos, quem sabe, aproximarmo-nos ao tão presente inefável da vida. A escolha 

dessa lenda não foi por acaso, mas, sim, porque, ao nosso ver, ela faz florescer muitos dos 

ensinamentos que gostaríamos de conseguir comunicar sobre a vida e a obra de Martin Buber 

e seu processo de aquisição de uma fé própria. Temos a certeza de que não conseguimos 

escrever com a devida significância que merecem os muitos aspectos que estudamos sobre 

Buber, sua vida e suas obras, porque não é fácil traduzir em palavras estruturalmente encadeadas 

o que há de verdadeiramente Vivo. Assim, acreditamos que as lendas, os contos, as músicas, as 

pinturas, a arte em si, têm essa capacidade de traduzir o intraduzível que habita no mundo 

concreto. Dessa forma, reiteramos que a lenda que aqui apresentamos nos tocou desde o 

primeiro momento, e ela, dentre tantas outras, possibilitou-nos uma aproximação aos elementos 

sutis dos quais tentávamos falar e não conseguíamos. 

Dessa forma, pedimos ao leitor que, mais do que compreender o significado dos 

personagens ou das palavras, tente apenas apreender, como diria Buber, o que de novo lá se 

encontra adormecido, posto que, como sabemos, as lendas são formas indiretas de contar algo, 

e na lenda “O Pastor”, veremos alguns elementos que estão presentes na concretude da vida em 

geral, mas que muitas vezes passam desapercebidos: o humano se concretiza em cada situação, 

e não em meras generalizações; a nossa responsabilidade com o mundo concreto; cada resposta 

autêntica que damos ao momento presente nos conduz a Deus, ao Tu eterno; a paz que tanto 

buscamos não reside fora de nós, mas, sim, no que fazemos cotidianamente etc. 

Considerando o que afirmamos, achamos pertinente expressar, mais uma vez, o que nos 

diz BUBER: “A lenda do Baal Schem não é a história de um homem, mas a história de uma 

convocação. Não narra um destino, porém uma vocação. Seu final já está contido em seu início, 

e um novo início, em seu fim” (2003, p. 16); nessa perspectiva, compreendemos que a lenda 

hassídica intitulada “O Pastor” pode nos ajudar a compreendermos a vocação do Baal Schem, 

a de Buber e, quem sabe, a nossa também. 

 

7.2 REFLEXÕES ENTRE UMA DAS LENDAS HASSÍDICAS E O PENSAMENTO 

BUBERIANO 

 

O Pastor 

Sempre que a luz envia seu mensageiro, a noite também envia o seu. A luz tem apenas 

seu olhar, mas a noite possui mil braços. O mensageiro da luz tem apenas sua ação, 

mas o da noite tem mil gestos. 

Naquele tempo seu nome era Iakov Frank. Versado em todas as artes da trapaça, ele 

falsificava o mais sagrado, percorria com doze eleitos todas as cidades da Polônia e 

permitia que o venerassem como o Messias. O encanto colorido da mentira emanava 



250 
dele, seus olhos suaves e brilhantes inebriavam a terra e cada coração vacilante se lhe 

rendia. 

Certa manhã, o Baal Schem136 sentiu uma mão sobre seu ombro e, quando se virou, 

viu o anjo da batalha com pálida fronte e semblante colérico. “O que desejas, ó 

Mestre?” perguntou com voz incerta. 

Mas o outro disse: “Você sabe o quê”, e se foi. Sua mão havia sido retirada do ombro 

do Ball Schem, mas um peso ficou e não quis abandoná-lo. 

Então, o Baal Schem preparou-se para a peleja. E, ao ver que a força que residia nele 

não seria suficiente para a tarefa, decidiu chamar de volta todos os raios que sempre 

conferira aos seres terrenos. Convocou os raios de bem longe, lançou um chamado 

sobre a terra e disse: “Voltem para casa, minhas crianças, pois preciso de vocês para 

a luta”. Logo, os raios crianças correram para lá e o cercaram em amplo e silencioso 

círculo. Israel, o filho de Eliezer, o Baal Schem, mirou longe, na distância, onde uma 

esfera dos seus, iluminando-se com luz própria, encerrava outra, enquanto o sol poente 

contemplava sua imagem na fímbria do dia, derramando em todos os longes no fulgor 

do ocaso. Em seguida, falou baixinho e devagar: “Uma vez eu os expedi e lhes dei a 

dádiva de trazer consolo, ou alegria ou solução. Mas, agora, eu os chamo de volta para 

que sejam meus, outra vez, e me ajudem no grande conflito com o mensageiro da 

noite. Eu não os teria tirado dos lugares do mundo em que vocês se fixaram e 

despertam a vida se a redenção não estivesse em jogoo nascimento do futuro. Agora, 

porém, eu os convoco”. 

Depois disso reinou de novo o silêncio sobre a terra. Por fim, uma pequena centelha 

falou: “Desculpe-me, Mestre, e todos vocês me desculpem por lhes falar sobre um 

assunto sem importância. Mas, é isto que eu gostaria de lhe pedir, querido Mestre, que 

me permitisse retornar ao meu lugar. Pois, quando me enviou para longe, o senhor me 

submergiu no coração de um jovem que mirava melancólico, de sua janela, um mundo 

que se fechava duramente para dele. Porém, a partir do momento em que eu nele 

penetrei, o mundo se lhe abriu, cheio de vida, e a colina diante de sua janela lhe 

pareceu verde, amarela, vermelha e branca, de acordo com o jogo das estações. O 

senhor o privaria disso?”. 

O Baal Schem calou e acenou a permissão à centelha. Mas, imediatamente, outras 

vozes se ergueram falando de homens que elas haviam libertado da dúvida e da 

vacuidade, da loucura e da amargura, da cegueira e da carência, e os quais, se elas os 

deixassem, teriam, outra vez, de mergulhar nas trevas. E logo, de mil bocas, soou pelo 

ar: “O senhor quer arruinar tudo o que redimiu?”. 

Assim soou mil vezes a pergunta. Durante longo tempo o Baal Schem permaneceu 

sentado ouvindo todos os ecos até que se perderam nas vibrações do ar. Aí disse 

sorrindo: “Então, bem, minhas crianças, eu as abeçôo outra vez. Voltem aos seus 

lugares!” Levantou-se e estendeu sua mão sobre a luminosa hoste. 

Quando, em seguida, ficou só, e viu ao longe, na fímbria do firmamento, o último raio 

de ouro refluir ao mundo, o Baal Schem falou a sua alma: “agora busque para você 

mesma companheiras, querida alma, que estejam envolvidas e encerradas em seu 

trabalho como o pássaro que repousa no seu planar. Coloque sobre os ombros delas 

essa ordem e as guie contra o homem de mil gestos para que elas o vençam!” O Baal 

Schem ascendeu ao mundo superior e entrou no céu dos profetas. Lá encontrou Ahia 

de Schiló, o ancião, que outrora fora enviado pela divina ira contra os reis de Judá. 

Ahia o saudou: “Abençoado seja aquele que aí vem, Israel, meu filho. Como no tempo 

em que você era um menino e eu descia até você, às noites, para lhe ensinar o mistério 

do fervor, assim se flameja até a mim, aqui no alto, o brilho de seu desejo”. 

“Muito do fervor do meu âmago foi sacrificado”, replicou o Baal Schem, “e não me 

resta mais o suficiente para a tarefa. O meu desejo, que você percebeu por meus 

passos, é encontrar aquelas almas que respiram no seu fogo qual um serafim. Seu 

ardor deve consumir o mensageiro da noite.” 

 

136 O nome Baal Schem significa “Mestre do Bom Nome”; é chamado assim o Rabi Israel Ben Eliezer, 

fundador do Hassidismo. Esse Rabi viveu entre 1700 e 1760. As lendas do Baal Schem, contadas por Buber, são 

histórias que relatam a vida deste Rabi e a relação que ele estabeleceu com Deus e com o mundo (BUBER, 1967). 



251 
“Aquela a quem você procura não está entre as almas de meu reino”, disse Ahia. 

“Perguntemos a Elias. Em suas viagens sobre a terra ele pode bem ter visto uma como 

ela”. 

Dirigiram-se, pois, a Elias que, justamente então, com seus velozes pés alados 

atravessava o átrio do céu dos profetas, com os membros ainda tensos do vôo e no 

coração, no entanto, já a espera de um destino. Ao se aproximarem, voltou-se para 

eles. Ainda antes que a pergunta tivesse deixado os lábios deles, Elias falou ao Baal 

Schem: “Aquele a quem procuras é Mosché, o pastor. Ele pastoreia ovelhas nas 

montanhas que são denominadas de Poloninas”. E Elias já se inclinando de novo para 

a terra preparava-se para uma nova viagem. 

Ao sopro do verão, ondulavam-se os prados. O Baal Schem para lá se encaminhou 

calado e ensimesmado. Não deu atenção aos animais que saíram da mata com os olhos 

confiantes, quando perceberam seus passos, nem aos ramos que acariciavam seus 

braços. Seus pés não sentiam o terreno em que pisavam. Assim, chegou ao prado da 

grande montanha que, começando atrás de uma larga vala, estendia-se para cima em 

direção ascendente ao cume da montanha. Nas amplas planícies, as ovelhas de Mosché 

espalhavam-se como um povo de leves nuvenzinhas brancas. Quando o Baal Schem 

avistou a pradaria, colocou-se atrás de um arbusto a fim de observar o pastor sem ser 

notado. 

Viu um jovem de pé à beira da vala; os louros cabelos cobriam-lhe os ombros, seus 

olhos estavam bem abertos como os de uma criança. Uma vestimenta tosca envolvia 

seus membros musculosos. O jovem abriu a boca e falou. Embora ninguém estivesse 

à sua frente e ninguém estivesse à vista, perto ou longe, ele travava um diálogo com 

alguém. “Querido senhor”, ele disse, “ensine-me o que posso fazer por ti! Se tiveres 

ovelhas que eu possa guardar, eu cuidarei delas dia e noite sem querer soldos. Mostra-

me o que devo fazer!” Então o fosso d’água encheu-se à sua vista. Imediatamente o 

jovem ergueu-se e com os braços nos quadris e pés unidos começou a saltar sobre a 

vala. Esta era larga, cheia de lama e toda cambada de coisas, e o saltar custou ao rapaz 

bastante suor. Ainda assim não desistiu nem se deteve numa das margens, porém, 

continuou a pular de um lado para o outro dizendo de perneio, “por amor a ti, Senhor, 

e para o teu agrado!” Só de vez em quando interrompia esse ato para cuidar das 

ovelhas que, entrementes, havia montado todas muito alto, na encosta, e dirigia 

palavras carinhosas para os animais. Depois tornava a correr para a vala. 

Por um longo tempo o Baal Schem observou isso e pareceu-lhe que esse serviço era 

maior do que todos os que ele jamais oferendara a Deus, com a dedicação d’alma. 

Enfim, saiu de seu esconderijo, aproximou-se de Mosché e falou: “Eu tenho uma 

palavra a lhe dizer”. 

 

“Não me é permitido ouvi-lo”, replicou o pastor, “pois meu dia pertence àquele que 

me contratou”. 

“Eu acabei de ver você saltando sem medir o tempo”, disse o mestre. 

“Isto eu faço por amor a Deus”, replicou o pastor, “e por ele eu posso perder um 

momento”. 

O Baal Schem, porém, pousou sua mão amistosa sobre o braço do rapaz: “Amigo, eu 

também vim até você por amor a Deus”. 

Logo os dois estavam sentados debaixo de uma árvore e o santo homem falava de sua 

preocupação enquanto, próximo a ele, o pastor ouvia com a alma estremecida. 

O Baal Schem falou da solidão de Deus e de Seu esplendor, que está exilado no destino 

do mundo imperfeito. Ele contou como todas as criaturas sofrem com essa separação 

e trabalham para a sua reunificação. “é como se o mistério da eternidade já estivesse 

próximo”, ele falou, “e esperando para se completar. Mas o outro lado se opõe à 

unificação do céu e da terra enviou, uma vez mais, seu mensageiro para impedi-lo. 

Em licenciosa escuridão ele se insinua por entre o mundo dos homens e os 

desencaminha para a aparente luz da redenção”. 

Quando o Baal Schem falou do mensageiro, o pastor levantou-se de um salto e bradou: 

“Mestre, onde está esse homem de quem o senhor fala? Pois não pode acontecer que 

ele sobreviva após o momento em que eu o encontrar!” No entanto, o mestre lhe 

ordenou que se calasse e começou a instruí-lo para a peleja. 



252 
O demônio adversário, porém, pairava invisível nos ares e ficou ciente da aliança entre 

os dois. E, como lhe fora concedido o dom de ver por dentro dos acontecimentos, ele 

compreendeu o significado do diálogo entre o velho e o jovem, nesse prado, na orla 

da floresta. Estendeu-se por sobre o mundo e com terrível poder sorveu todo o mal 

que medrara naquele dia. Depois disso, abriu caminho para o reino superior e 

reclamou com palavras estridentes seu direito sobre os tempos. Então, veio do centro 

inominado da solidão uma voz que estava cheia e repleta de tristeza. O demônio caiu 

para trás de vapor. Mas a voz disse: “O momento é seu e, sempre, apenas o momento, 

até que um dia o saber o subjugue e você mergulhe em minha luz, porque você não 

mais suporta ser o senhor do momento”. A voz emudeceu. O demônio, porém, livrou-

se dos grilhões do saber, baixou rapidamente, agarrou as nuvens e as amassou com 

punhos furiosos. Despertou o vento da tempestade, ordenou ao trovão ribombar e 

libertou os raios para o trabalho. O fogo caiu sobre a cidade, e os sinos repicaram. 

Quando Mosché, o pastor, ouviu os toques e repiques, interrompeu as palavras 

sagradas e pensou em seus animais, que estavam dispersos e desprotegidos no alto da 

montanha durante a comoção dos céus. Ele se levantou de um salto e com rápidas 

passadas correu para cima, ao encontro de suas ovelhas para atrair as desgarradas com 

palavras carinhosas e não deu a menor atenção ao santo homem e a seu aviso. 

Vagarosamente, com a cabeça e o olhar inclinados para a terra, o Baal Schem desceu. 

Quando parou no vale, sentiu um braço ao redor de seu pescoço. Ao se voltar, viu o 

anjo com rosto resplandecente que agora também colocou o outro braço ao redor de 

seu pescoço e o beijou. Ele reconheceu o príncipe da morte e do renascimento. 

(BUBER, 2003, p. 181-185) 

 

 

7.2.1 Nossa Interpretação da Lenda: desvelamentos buberianos 

Em nossa compreensão, a lenda hassídica apresentada acima talvez seja uma das 

melhores formas de expressar o que gostaríamos de dizer acerca do caminho percorrido por 

Buber. 

Seguindo esses horizontes, nossas interpretações sobre essa lenda intencionam 

simplesmente construir uma ponte entre algumas das sutilezas que lá estão contidas e as 

reflexões que, no decorrer do presente trabalho, tomarão contornos mais profundos. Por ora, 

achamos válido mencionar tais reflexões para que, mais adiante, possamos ter algumas pré-

compreensões sobre o caminho de aquisição da fé própria de Martin Buber. 

Vale ressaltar que nossas interpretações sobre a referida lenda não possuem nenhuma 

pretensão de esboçar considerações acerca dos elementos místico-religiosos que a perpassam, 

uma vez que, em nossa pesquisa, tais elementos não são relevantes. Reiteramos que nos 

detivemos apenas aos elementos que nos inspiram a falar do caminho próprio de aquisição da 

fé de Martin Buber e de seu desenvolvimento humano. 

A partir das considerações feitas acima, vamos, nas próximas linhas, nos deter a alguns 

acontecimentos descritos na lenda, os quais, para nós, permitem-nos visualizar, de forma mais 

vívida, alguns elementos da vida e da obra de Martin Buber. Sendo assim, para uma melhor 

compreensão desses elementos, dividimos o presente capítulo em seis subtópicos, a saber: O 

sempre presente desfiladeiro estreito; A redenção do lugar onde estamos; A necessidade que 



253 

Deus tem de cada um; A inteireza no momento presente; O diálogo; Esboçando alguns breves 

comentários. 

 

7.2.2 O Sempre Presente Desfiladeiro Estreito 

A lenda “O Pastor”, logo no seu início e ao longo do seu desenvolvimento, fala sobre 

uma situação comum a cada homem, na qual ele percorre seu caminho existencial como se 

caminhasse em cima de uma corda bamba ou, como diria Buber, em cima de um desfiladeiro 

estreito137, situado entre forças dicotômicas (bem x mal; luz x escuridão; forças atualizadoras x 

forças contrárias) e momentos paradoxais138. 

Em meio a esse desfiladeiro estreito, e diante dos inúmeros paradoxos de sua vida, o 

homem tem a possibilidade de dar passos em busca daquilo que mais lhe seja próprio, que mais 

o desenvolva humanamente; mas isso é uma possibilidade e não uma regra. Sobre esse 

desfiladeiro estreito que o homem enfrenta ao longo do seu caminho, BUBER APUD 

FRIEDMAN afirma que 

Em algumas ocasiões eu disse a meus amigos que meu ponto de vista poderia ser 

chamado de “desfiladeiro estreito”. Com isso, quero dizer que não estou no amplo 

platô de um sistema que inclui uma série de certezas sobre o absoluto, mas em um 

estreito desfiladeiro rochoso entre os abismos, onde não há segurança do 

conhecimento comunicável, mas a certeza de saber o que não foi revelado (1993, p. 

11) (tradução nossa). 

 

Nessa perspectiva, notamos que esse desfiladeiro estreito citado por Buber não é algo 

que traga ao homem uma segurança, mas, como já dissemos, caminhando nele, o homem pode 

se encontrar com o que lhe é próprio. Dessa forma, em nossa compreensão, Buber usa essa 

metáfora do desfiladeiro estreito para dizer que o caminho do homem não é fácil, mas que, 

apesar dessa sempre iminência de ser desafiado a cair nos abismos, é nesse caminho que ele 

pode viver de forma plena e inteira. Daí, nota-se também que tudo o que chega ao homem, 

durante o seu caminho, é algo que solicita dele a sua atenção, porque é através dessas situações, 

pessoas e coisas que o homem pode ir desenvolvendo sua humanidade, sempre mais. 

Dentro desses horizontes, nos quais o homem é constantemente solicitado a responder 

e a se responsabilizar pelo momento, é que Buber se mostra contrário a todas as ideias que 

engessam a vida do homem, que instituem um modo de vida a ser seguido por todos e que 

 

137 Esse termo também é chamado de estreita aresta em alguns trabalhos e traduções. 

138 Esta foi uma temática que Buber nunca se eximiu de falar, o paradoxo humano que pode responder ao 

momento com toda a sua inteireza ou com apenas fragmentos de seu ser. 



254 

forçam o homem a escolher um dos lados dos paradoxos presentes em sua vida. Nessa direção, 

SANTIAGO nos diz que 

A expressão estreita aresta designa a sua recusa a uma lógica binária que o conduza a 

optar por um lado ou outro da situação paradoxal. É a aceitação do paradoxo, da 

contradição entre uma ou outra categoria, dada a impossibilidade da escolha de um 

único caminho. Ela também é expressão de sua rejeição aos sistemas acabados e de 

sua opção pela insegurança, pelo risco de caminhar por uma via estreita, sem a 

amplitude e/ou segurança dos sistemas acabados, das doutrinas de cunho universais. 

[...] Ela representa na vida e na obra de Buber uma adesão à concretude da existência, 

que para ele se tornou mais do que um modo de pensar, mas algo que orientou o seu 

agir. Tal fato se expressa na biografia desse autor, que nos permite compreender 

melhor esta senda como aceitação da existência concreta, marcada por seus paradoxos 

e contradições (2008, p. 20) (grifo nosso). 

 

Em sua vida, como veremos mais adiante, Buber viveu os paradoxos encontrados e 

percorreu o seu caminho na insegurança do sempre presente desfiladeiro estreito, assim como 

também o fizeram o Baal Schem e o pastor da lenda. 

  

7.2.3 A Redenção do Lugar Onde Estamos 

Outro elemento da filosofia buberiana que vemos situado na referida lenda é a ideia de 

que podemos redimir o lugar onde estamos, ou seja, que podemos fazer florescer o bem onde 

habitamos, através de nossa existência. Essa redenção faz com que possamos realizar Deus no 

mundo (BUBER, 1967). 

Atentamos ainda para o fato de que a redenção do lugar onde estamos, a partir de nossas 

ações, é algo que permeia não só as obras de Buber, mas também a sua própria trajetória139. De 

acordo com LEÃO, 

Essa perspectiva mais ampliada de mundo e de homem, de diálogo e de relação, fez 

com que Buber apontasse o pedaço do mundo/de vida que cabe a cada homem singular 

redimir. Para tanto, é preciso que ele escute o que emana de sua alteridade e a 

responda de maneira essencial, com o mais íntimo de sua existência. O fundamental 

para o nosso bem e o desse mundo é que respondamos com a nossa autenticidade. 

Esse é o nosso papel nesse mundo, é o nosso destino, é o caminho de nossa realização 

existencial (2018, p. 70) (grifo nosso). 

 

Dentro desse contexto, percebemos que não podemos redimir o lugar onde estamos a 

partir de uma atitude coercitiva ou fingida. A redenção só pode ser feita a partir de uma resposta 

do homem ao momento presente com todo o seu ser. Assim, BUBER ainda nos diz que “Todo 

o caos organizado da época espera pela ruptura e, onde quer que o homem perceba e responda, 

está contribuindo para esse fim” (2014, p. 75). 

 

139 Veremos mais adiante vários momentos em que Buber redime o lugar onde estava através da sua presença. 



255 

Na lenda “O Pastor”, vemos que o Baal Schem espalhou muitas das suas centelhas de 

vida pelo mundo, para que elas pudessem romper com o caos que afligia os diferentes lugares 

e corações. Por sua vez, o próprio pastor da lenda, a partir da sua ação de autêntica 

responsabilidade para com suas ovelhas, também demonstrou contribuir para romper com o 

caos e realizar Deus no mundo. Como diria BUBER, “Na medida em que tu sondas a vida das 

coisas e a natureza da relatividade, chegas até o insolúvel; se negas a vida das coisas e da 

relatividade, deparas com o nada; se santificas a vida, encontras o Deus vivo” (2004, p. 104). 

Diante dessa afirmação, podemos dizer ainda que a redenção do lugar onde estamos passa pela 

assunção de nossa responsabilidade em relação ao momento presente. Esse movimento acaba 

por santificar a vida e realiza Deus no mundo ou, em outras palavras, permite que o 

encontremos. 

 

7.2.4 A Necessidade que Deus Tem de Cada Um 

Outro elemento constitutivo da obra de Buber que observamos nesta lenda diz respeito 

à necessidade que Deus tem de cada um de nós para completar sua obra. Em seu livro “Eu e 

Tu”, BUBER reflete sobre a necessidade recíproca entre Deus e o homem, afirmando que 

Necessitas de Deus para existir e Deus tem a necessidade de ti para aquilo que, 

justamente, é o sentido de tua vida. [....] O mundo não é um jogo divino; ele é um 

destino divino. O fato de que exista o mundo, que o homem, a pessoa humana exista, 

que eu e tu existamos tem um sentido divino (2004, p. 106) (grifo nosso). 

 

Nessa direção, podemos ainda dizer que todos nós existimos sob a égide de um sentido 

divino, sendo que este sentido não é o mesmo para cada um. Cada pessoa, no lugar em que 

nasceu, caminhando sobre seu desfiladeiro estreito e enfrentando as vicissitudes do momento 

presente, pode encontrar o seu sentido divino da existência, pode realizar Deus no mundo. Nas 

palavras de BUBER, “Aquele que verdadeiramente vai ao encontro do mundo vai ao encontro 

de Deus” (2004, p. 114). Destacamos que, para realizarmos Deus no mundo, não precisamos, 

necessariamente, de atos grandiosos ou de instituições religiosas que chancelem nossas ações; 

podemos realizá-Lo no mundo através de simples ações cotidianas que nos encaminhem ao 

encontro do mundo, ao encontro do outro. Todavia, não podemos estar presos em nós mesmos, 

em nossas próprias concepções. Precisamos estar abertos e acreditar nesse mundo. Para 

BUBER, “Enquanto alguém se liberta somente em seu si-mesmo, não pode fazer nem bem nem 

mal ao mundo, não importa ao mundo. Somente aquele que crê no mundo pode ter algo a ver 

com o mundo. Se ele se arrisca nele, não permanece privado de Deus” (Idem). 



256 

Na lenda, vemos o Baal Schem explicando ao pastor a necessidade que Deus tem do 

homem para realizá-Lo no mundo e observamos também que o pastor e o Baal Schem realizam 

Deus no mundo de formas distintas e que eles têm a atitude de saírem de si e de irem ao encontro 

do mundo no momento em que se comprometem com suas ações. Essa é uma outra 

característica que será marcante na vida de Buber. 

 

7.2.5 A Inteireza no Momento Presente 

Mais um elemento que aparece na lenda e que encontramos muito presente nas obras e 

na vida de Buber diz respeito à importância do estar presente no momento, uma vez que a nossa 

inteireza, ou, como diria Buber, nossa presença no momento presente nos permite estar atentos 

a nós mesmos e a tudo aquilo que se nos dirige, que nos chega, que nos fala. Isso, como vimos, 

é indispensável para a realização do sentido divino de nossa existência. Vale ressaltar que, na 

lenda, essa questão se apresenta de forma reversa quando o Baal Schem deixa de estar inteiro 

no momento presente ao passar pelos animais e não os percebê-los, bem como não notar os 

ramos que acariciam os seus pés. Estar ausente no momento presente nos impede de nos 

conectarmos com o que realmente importa e de nos encontrarmos com o que há de mais humano 

em nós. Desse modo, é preciso estar presente com todo o nosso ser em cada momento para 

podermos saber o que ele nos exige, para que possamos nos encontrar a partir dele e para que 

possamos, assim, realizar Deus no mundo. 

Ao falar sobre as nuances dessa presença, BUBER afirma que “[...] o instante atual e 

plenamente presente, dá-se somente quando existe presença, na mente presente, dá-se somente 

quando existe presença, encontro, relação” (2004, p. 59-60). Nesse sentido, a presença (nossa 

inteireza) é algo indispensável para um viver autêntico. Veremos que essa noção de presença 

no momento presente se torna um tema relevante para Buber a partir de uma situação vivida, 

na qual ele não estava inteiramente presente e que ocasionou consequências irreversíveis. 

 

7.2.6 O Diálogo 

O diálogo é outro elemento que podemos observar na referida lenda. Esse é um dos 

elementos de maior destaque nas obras de Buber, fazendo, inclusive, com que ele seja 

conhecido como o filósofo do diálogo. 

Para BUBER, “O diálogo genuíno só se dá em clima de plena reciprocidade, quando o 

indivíduo experiencia a relação também ‘do lado do outro’, sem, contudo, abdicar à 

especificidade própria” (2014, p. 8). Assim sendo, para que o diálogo aconteça preciso me voltar 



257 

ao outro com todo meu ser, sendo capaz de vivenciar o seu lado, sem perder de vista o meu. 

Nesse movimento, respondo com todo meu ser àquilo que me é exigido e sou capaz de 

potencializar o que o outro tem de melhor. Assim, saio desse momento também melhor. Esse 

movimento acontece muito rapidamente e raramente, mas quando ocorre, deixa marcas que 

duram no íntimo de quem o vivenciou. 

Na lenda, percebemos o diálogo presente quando o Baal Schem chama de volta suas 

centelhas de vida e pede ajuda a elas. O que ocorre é que uma de suas centelhas diz para ele o 

que lhe aflige em seu íntimo: o pedaço do mundo que ela havia redimido e que agora estava em 

perigo. Nesse momento, o Baal Schem a escuta verdadeiramente e a compreende. Nessa 

passagem, vemos encarnado o verdadeiro diálogo, posto que quem fala, o faz partir de toda sua 

alma, com todo seu ser, composto por necessidades, aflições, desejos e medos; da mesma forma 

que também o faz aquele que escuta. 

 

7.2.7 Esboçando Alguns Breves Comentários 

Como pudemos observar, todos esses elementos que elucidamos a partir da lenda “O 

Pastor” estão relacionados entre si. Eles nos inspiraram no caminho de compreensão da vida e 

da obra de Buber e, consequentemente, da afirmação da sua fé própria e de seu desenvolvimento 

humano. A sensação que tínhamos, enquanto refletíamos sobre tais elementos, é que cada um 

deles possibilitava uma melhor compreensão do outro. 

Nessa direção, podemos dizer que o homem situado em seu desfiladeiro estreito, o qual 

não nega os paradoxos, caminha com dificuldade e receia cair nos abismos; no entanto, tudo 

que se apresenta em seu caminho o convida a encontrar-se consigo mesmo. É a partir desse 

encontro que ele pode redimir o lugar em que vive e, assim, realizar Deus no mundo. 

Lembramos que, para Buber, Deus necessita de cada homem para se realizar; e o homem, por 

sua vez, realizando Deus no mundo, encontra o sentido divino de sua existência. Isso tudo só 

pode acontecer, porém, quando esse homem, em toda a sua inteireza, está presente no momento, 

estabelecendo um diálogo autêntico com aquele/aquilo que lhe chega. Assim, o homem aprende 

que seu caminho é singular e que sua abertura ao mundo que está ao seu redor é de extrema 

relevância. Esse caminho pode não ser um caminho fácil, mas é o seu caminho próprio, tendo 

em vista que cada passo dado nessa direção o aproxima de seus valores mais humanos. 

  



258 

8 BREVE CONCEITUAÇÃO BUBERIANA SOBRE A FÉ E UM PRIMEIRO 

MOVIMENTO EM BUSCA DE UMA COMPREENSÃO SOBRE O PROCESSO DE 

AQUISIÇÃO E DE AFIRMAÇÃO DE UMA FÉ PRÓPRIA EM SÃO FRANCISCO DE 

ASSIS 

 

8.1 BREVE CONCEITUAÇÃO BUBERIANA SOBRE A FÉ 

 

Não é intenção de nossa pesquisa realizar uma discussão sobre o conceito de fé para 

Martin Buber, mas, sim, desvelar os momentos de aquisição e de afirmação de sua fé própria. 

No entanto, por mais que não tenhamos como objetivo a discussão conceitual sobre o que é a 

fé para o filósofo austríaco, achamos que seria importante realizar uma discussão sucinta acerca 

desse conceito na obra de tal filósofo, visto que sua compreensão conceitual pode nos ajudar 

no desvelamento da afirmação de sua fé própria. 

Em seus últimos anos de vida, Buber escreveu o livro intitulado “Os dois tipos de fé”. 

Nele, o filósofo explicita que podem existir vários conteúdos de fé; contudo, a fé propriamente 

dita só existe apenas de dois modos, a saber: uma, baseada na confiança (fé judaica) e outra, no 

reconhecimento de algo como verdadeiro (fé cristã) (BUBER, 1996). Nas palavras do próprio 

filósofo, 

Ambos [os tipos de fé] são visíveis por simples fatos da nossa vida: um pelo fato de 

ter confiança em alguém sem poder "fundamentar" suficientemente a minha confiança 

nele, o outro pelo fato de que, também sem poder fundamentá-la suficientemente, 

reconhecer um estado de coisas como verdadeiro. Em ambos os casos, não é uma 

questão, no que diz respeito à impossibilidade de fundamentar, uma falta de minha 

capacidade de pensar, mas uma propriedade essencial de minha relação com aquele 

no que confio ou no que reconheço como verdadeiro (BUBER, 1996, p. 29-30). 

 

Sendo assim, podemos dizer ainda que a fé, dentro da perspectiva da confiança, ou a fé 

baseada na verdade, não têm a necessidade de serem verificadas a partir de nossa racionalidade, 

visto que elas estão lastreadas em uma relação de confiança ou de crença na verdade, as quais 

simplesmente não precisam ser fundamentadas. Todavia, seja qual for o tipo de fé, ela tem a 

necessidade de todo o ser da pessoa. Assim, nunca podemos vivenciar a fé partindo apenas de 

uma única dimensão. Aquele que vive a fé, parte de toda a sua inteireza. 

O tipo de fé baseado na confiança, explica BUBER, “tem seu exemplo clássico nos 

primeiros tempos da fé do povo de Israel – de uma comunidade da fé como povo, de um povo 

que nasceu como comunidade de fé” (1966, p. 31). A fé, nesse caso, é seguir acreditando, 

confiando na aliança entre Deus e os homens, ou seja, “é um permanecer confiando no contato 

com Deus” (BUBER, 1996, p. 12). 



259 

Por outro lado, o tipo de fé fundamentado no reconhecimento de algo como verdadeiro 

pode ser identificado como cristianismo, o qual se originou a partir da decadência do povo de 

Israel. Segundo BUBER, 

[...] o cristianismo, exatamente, começa com a diáspora e como missão. A missão 

significa não só a divulgação, [...] mas ele é a respiração vital da comunidade e 

consequentemente a materialização do povo de Deus. A convocação de Jesus para se 

transformar no reinado de Deus que ‘se aproximou’ foi transformado no ato de 

conversão. [...] À pessoa a ser convertida, vem a exigência e a instrução de acreditar 

naquilo que não é capaz de acreditar como uma continuação de suas crenças 

anteriores, mas apenas em um salto. Para ter certeza, o lugar íntimo da fé não é 

entendido como mero crer que algo é verdadeiro, mas como um estado de ser (1996, 

p. 32). 

 

Dentro da percepção de Buber, os valores pregados por Jesus estavam em comum 

acordo com o judaísmo original. Por diversos momentos de sua vida, como veremos em sua 

biografia, Buber disse não acreditar em certas coisas que estavam escritas no velho e no novo 

testamento; ele nunca conseguiu conceber Deus como um ser punitivo, vingador ou antiético; 

para ele, as histórias que assim o retratam são, antes de mais nada, interpretações errôneas do 

homem. 

Buber buscou se aproximar mais ao cristianismo ao escrever o seu livro “Os dois tipos 

de fé”; especificamente, ele buscou se aproximar a essa compreensão que considera Jesus como 

Deus. Atentamos ainda para o fato de que, na visão de Buber, só a partir dos evangelistas se 

começou a adicionar o novo e decisivo conteúdo de fé cristã, no qual Jesus é o messias – 

conteúdo de fé que coube aos evangelistas provar. Para Buber, o fato de Jesus ser ou não o 

messias tem pouca relevância; o que importa mesmo são os valores por ele suscitados. Sendo 

assim, para Buber, Jesus é como uma espécie de irmão mais velho. 

Que a cristandade o tenha considerado e o considere [referindo-se a Jesus] como Deus 

e Redentor, sempre me pareceu como um fato a ser tomado de modo extremamente 

sério que devo buscar compreender por ele mesmo e para mim mesmo. [...] Minha 

relação pessoal de abertura fraterna com Jesus foi aprofundada e purificada, e eu a 

vejo hoje de um olhar mais intenso e firme que nunca (BUBER APUD VON ZUBEN, 

2017, p. 138). 

 

Desse modo, notamos o respeito e a valorização que Buber tem pela figura de Jesus. 

Para Von Zuben (2017), a ideia de Buber, em seu livro “Os dois tipos de fé”, era resgatar Jesus 

para o judaísmo. 

Vale salientar, ainda, que Buber explicita que ele mesmo se identifica com a fé como 

confiança, como uma relação de confiança na possibilidade de encontro com Deus no mundo 

concreto. Para ele, cada um pode, dentro das relações autênticas, em diálogo com Deus, 

encontrar o seu próprio caminho. Segundo CARBALLADA APUD BUBER, 



260 
A tese de Buber estabelece a diferença entre a fé cristã e o judaísmo, não no objeto 

dessa fé, mas na própria forma dessa fé. Na opinião de Buber, não é Jesus que 

diferencia a fé cristã da judaica, mas a forma de compreender a relação com Deus, 

que se constitui de forma diferente em cada fé (1996, p. 14). 

 

Ou seja, o que Buber evidencia como diferença entre a fé judaica e a fé cristã não é a 

possibilidade de Jesus representar Deus ou não, mas, sim, é a relação que esses diferentes tipos 

de fé têm com Deus e o reverberar destas relações em suas relações diretas com o mundo. 

A partir dessas considerações mais gerais sobre os dois modos de entender a fé segundo 

Martin Buber, percebemos as diferenças existentes entre a fé judaica e a fé cristã. Dentro desse 

contexto, antes de nos atermos ao processo de aquisição da fé própria de Martin Buber, a qual 

está interligada, de certo modo, à fé judaica, lançamo-nos a refletir um pouco sobre o processo 

de aquisição e de afirmação de uma fé própria em um personagem histórico da fé cristã. Em 

nossa compreensão, esse giro hermenêutico-fenomenológico-multidimensional-relacional 

sobre a biografia desse personagem histórico nos permitiu um primeiro movimento de 

compreensão, como uma espécie de primeiro movimento metodológico primário de 

desvelamento de uma fé própria em um personagem histórico. 

Para iniciarmos nossos giros em busca dos momentos de aquisição e de afirmação de 

uma fé própria, escolhemos São Francisco de Assis como nosso personagem a ser estudado, 

pois, ao nosso ver, São Francisco vivificou um dos tipos de fé citados por Buber (a verdade 

cristã) e buscou transformar essa fé em uma fé própria. A escolha por São Francisco também 

ocorreu em virtude do número escasso de material biográfico a retratar personagens históricos 

da fé cristã em uma perspectiva mais crítica, ou seja, que mostrasse não apenas suas ações 

valorosas, mas, também, seus equívocos e falhas. 

Assim, segue abaixo nosso primeiro esforço de compreensão dos horizontes que 

perpassam a aquisição e a afirmação de uma fé própria. 

 

8.2 A FÉ EM SÃO FRANCISCO DE ASSIS: UM CAMINHO DE ABERTURA PARA AS 

VERDADES DE CRISTO E PARA A SUA VERDADE PRÓPRIA 

“Todo herói é um herói de si mesmo”. 

(Clarice Lispector) 

 

O presente tópico, embora trate da biografia de uma personalidade histórica, não tem a 

pretensão de apresentar uma biografia em si, mas, apenas, retratar elementos biográficos que 

possam iluminar o processo de aquisição e da vivência de uma fé própria. Esse texto, portanto, 

não representa a vida de São Francisco, mas apenas um ínfimo tracejo visto a partir de uma 



261 

lente metodológica. Após essas considerações, passamos, agora, a falar sobre São Francisco de 

Assis e o vivenciar de sua fé. 

A história de Francisco já começa confusa a partir do seu nome. Em algumas de suas 

biografias, os autores dizem que o nome que sua mãe lhe deu foi João. Contudo, quando seu 

pai volta de uma viagem e conhece o menino, passa a chamá-lo de Francisco, que significa 

francês. O motivo que fez o pai atribuir-lhe esse nome também é incerto; alguns biógrafos 

dizem que ele queria prestar uma homenagem à sua esposa, que era de origem francesa; outros 

dizem que ele colocou esse nome para que seu filho não possuísse um nome comum. Outra 

hipótese é que o nome Francisco adveio de um apelido que ganhara em sua juventude por ter 

mania de falar em francês. 

Em relação à data de nascimento, não temos como saber ao certo; apenas temos 

conhecimento da data de sua morte, 4 de outubro de 1226. 

Sabemos que Francisco viveu durante a virada do século XII para o século XIII na 

cidade de Assis, localizada na Itália; período marcado pelo feudalismo, pelo nascimento de uma 

classe de comerciantes e pelo surgimento de algumas cidades. O próprio pai de Francisco era 

comerciante. Vale ressaltar que, nessa época, a Igreja Católica investia nas Cruzadas como 

forma de obter mais terras e de manter o seu poder sobre a população. Diante de uma igreja 

sedenta de poder, surgem alguns movimentos que a contrapõem e procuram denunciar suas 

arbitrariedades. A igreja chamou esses movimentos de heresias e passou a perseguir duramente 

as pessoas que faziam parte deles. Assim, eram grandes as deteriorações morais da igreja 

naquela época, como também eram grandes as mazelas sociais que pairavam naqueles 

tempos140. Na literatura, destacavam-se os romances de cavalaria que retratavam a bravura e o 

heroísmo dos cavaleiros medievais. No que tange à Educação, esta era também confiada à igreja. 

Em resumo, esse era o mundo em que Francisco viveu e foi influenciado. 

Francisco não é um santo típico da Igreja Católica, primeiro porque ele não fez formação 

para ser um membro desta instituição; quando muito, Francisco estudou como um homem 

comum estudava para, dentro do seu estamento social, assumir os negócios do seu pai. Segundo, 

porque no momento em que assume a postura de caminhar conforme os ensinamentos de Cristo, 

ele não procura a igreja como instituição para iniciá-lo neste caminho. 

 

140 Ou seja, pessoas perambulando nas ruas sem ter o que comer, pessoas loucas, doentes. Naquele período, 

como bem pontua Frugoni (2011), era comum pessoas perderem seus bens em virtude de um infortúnio, como uma 

casa queimada, ou de uma queda que não permitisse exercer seu trabalho e honrar o pagamento de suas dívidas. 



262 

Tendo em vista esses primeiros elementos de sua biografia, vamos agora nos ater aos 

aspectos que marcaram o caminho através do qual São Francisco adquiriu a fé que o mobilizou 

em sua vida. 

Segundo a biógrafa Chiara Frugoni141 (2011), Francisco, quando criança, foi enviado 

para uma escola atrelada à Igreja de San Giorgio, a qual ficava perto de sua residência. Ainda 

sobre a educação de Francisco, a autora nos revela: 

Como livro de leitura usava-se o saltério, isto é, a coletânea em latim de alguns salmos 

e orações (como Pater, Ave e Gloria) que as crianças decoravam: aprender a ler sob a 

severíssima orientação do professor — a vara estava sempre à mão — significava 

aprender também uma outra língua, o latim, e começar a receber uma instrução 

religiosa (FRUGONI, 2011, p. 11). 

  

Foi assim que Francisco aprendeu suas primeiras letras e lições religiosas. Enquanto 

jovem, mesmo fazendo parte da classe dos comerciantes, o jovem Francisco se porta como um 

cavaleiro, tanto na ostentação de suas véstias, quanto nos valores que preza – “Cortesia e 

liberalidade, as virtudes da aristocracia, são as que Francisco decide cultivar” (FRUGONI, 2011, 

p. 13). Nessa fase da vida de Francisco, é visível a influência que a literatura cavaleiresca exerce 

sobre seu modo de agir e seu desejo de ascender socialmente. Pode-se dizer ainda que Francisco 

mantém, enquanto jovem, uma vida de excessos (gasta bastante com roupas e festas). Em sua 

juventude também conviveu com as atrocidades das guerras por causa da governabilidade das 

terras. Em uma dessas guerras, os moradores de Assis perderam a batalha, o que levou Francisco 

e os outros habitantes a ficarem presos em terras inimigas por cerca de um ano. 

Ao retornar do cativeiro, Francisco volta doente e fraco e começa a questionar o sentido 

da sua vida. 

Francisco, na prisão, tinha ansiado em rever sua Assis, os amigos, os pais, a família. 

Agora, no entanto, tudo lhe era estranho e indiferente. Mas, acima de tudo, parecia-

lhe não mais possuir um objetivo de vida. Orientar-se exclusivamente para ganhar 

dinheiro, como o pai e o irmão Ângelo, não lhe agradava e não bastaria para 

preencher sua existência. Adquirir fama no combate: ainda seria possível, tendo 

constatado sua fragilidade física? Ou talvez melhor seria ter paciência, esperar voltar 

o gosto pelos divertimentos anteriores, recobrar as forças, retomar os exercícios a 

cavalo e o treino com as armas? (FRUGONI, 2011, p. 16) (grifo nosso). 

 

Passaram-se alguns anos até Francisco voltar a buscar realizar seus sonhos de ascensão 

social. Então, um dia ficou sabendo que um nobre de sua cidade ia combater em Perúgia (outra 

cidade localizada na Itália) com o intuito de ganhar dinheiro e/ou fama (FRIGONI, 2011). 

Francisco então pensou em se juntar a esse nobre para, quem sabe, ser nomeado por ele um 

cavaleiro. Dias antes de se lançar a tal empreitada, Francisco sonhou com um palácio e uma 

 

141 Historiadora italiana especialista em Idade Média e em história da Igreja. 



263 

bela esposa e ficou bastante entusiasmado (com o sonho) e confiante no sucesso que obteria na 

batalha. Assim, Francisco se juntou ao nobre rumo à guerra. Contudo, não chegou muito longe, 

pois começou a passar mal. Nesse momento, tangenciando um estado de delírio, escuta alguém 

lhe falar: 

[a voz] – Quem julgas que pode te fazer um bem maior, um senhor ou seu servo? 

[Francisco] – O senhor. 

[a voz] – E então por que deixas o senhor para seguir o servo, e o príncipe por seu 

subordinado? 

[Francisco] – Senhor, o que quereis que eu faça? 

[a voz] – Volta para tua cidade e lá te será dito o que deves fazer, porque aquela visão142 

deve ser interpretada de outra maneira (FRUGONI, 2011, p. 18). 

 

Francisco então volta à sua cidade e é visto por seus familiares e amigos como um 

fracassado. Ele voltou a trabalhar nos negócios do seu pai e agora fazia doações com maior 

constância. Sobre essa fase da vida de Francisco, FRUGONI ainda diz que 

[...] se tornou mais piedoso, multiplica as esmolas, presenteia até a camisa que veste 

se está sem dinheiro; depois doa a sacerdotes pobres a mobília de que necessitam 

as igrejas. Se antes ficava ansioso para se juntar aos amigos e abandonava os pais 

no meio das refeições, agora se tornou caseiro [...] (2011, p. 19). 

 

Frugoni, na biografia que escreve sobre o futuro santo, afirma que esse momento da 

vida dele é marcado por incertezas, sendo comum ele conversar com um amigo que não se 

sabe quem era e com um bispo das redondezas chamado Guido. A reviravolta da vida de 

Francisco começa quando ele, passeando pelo entorno de Assis, encontrou um leproso e doou 

a este algumas moedas, beijou-lhe a mão e deixou-se ser abraçado. Durante esse 

acontecimento – que até então lhe era repugnante –, ele conteve o seu asco e deixou-se ser 

tomado por um estado de benevolência. Dias depois, por livre iniciativa, foi a um dos 

leprosários que ficava próximo a Assis, fez uma grande doação e, mais uma vez, beijou as 

mãos dos leprosos e os abraçou. No entanto, ainda nesse momento, podemos dizer que 

Francisco encontrava-se apegado aos seus laços familiares e à comodidade que esses laços o 

garantiam. Sendo assim, seguiu confuso e em dúvida acerca do seu caminho. Certo dia, 

enquanto estava a rezar voltado a um crucifixo da Igrejinha de San Damiano, ouviu Cristo 

falar que ele deveria consertar a sua casa. Frugoni (2011) e outros biógrafos de Francisco 

dizem que ele fez uma interpretação literal das palavras de Cristo e, dessa forma, começou a 

fazer doações às igrejas e a reformar, ele mesmo, a estrutura física daquela e de outras igrejas. 

As constantes ausências de Francisco deixaram seu pai preocupado e decepcionado, 

o que o levou a se juntar com alguns amigos e familiares para ir atrás do filho. Quando soube 

 

142 Com isso, a voz quis dizer que o sonho de Francisco (com um castelo e uma bela esposa) tinha sido mal 

interpretado. 



264 

que seu pai e outros familiares o procuravam, Francisco fugiu para uma caverna e passou 

alguns dias por lá. Quando encontrou coragem dentro de si, foi ao encontro do pai. Vale 

ressaltar que, nesse momento, Francisco se encontrava com uma aparência horrenda, sujo e 

muito magro. Desse modo, algumas crianças jogavam lama nele enquanto andava pelas ruas 

de Assis. Ao ver tal cena, seu pai “empurrou Francisco para dentro de casa, enchendo-o de 

pancadas, e trancou-o num cubículo escuro por dias e dias, decidido a acabar com aqueles 

caprichos de uma vez por todas” (FRUGONI, 2011, p. 23). Frugoni relata também que a mãe 

de Francisco o ajudou a fugir enquanto o marido não estava em casa. Quando o pai dele 

descobriu a fuga do filho, recorreu à Comuna143 , a qual expediu uma ordem a Francisco 

obrigando-o a obedecer e a permanecer sob a tutela de seu pai. Mesmo com o peso da lei de 

sua Comuna e da vontade de seu pai, Francisco respondeu dizendo que agora vivia como 

penitente144. Isso significava que ele mesmo se colocou sob a tutela da igreja, uma vez que 

esta possuía a tutela de todos os penitentes. O pai de Francisco, então, recorreu ao bispo. 

Obedecendo a ordem do bispo, Francisco compareceu ao encontro. Vejamos o que se sucedeu: 

Tendo pai e filho diante de si, o bispo se dirigiu a seu protegido — que naquele 

meio-tempo decidira trazer todo o dinheiro que lhe sobrava —, exortando-o a 

devolvê-lo: “A Igreja não quer que gastes com ela dinheiro que não é teu, dinheiro 

de teu pai, talvez fortuna mal adquirida”. Francisco concordou: disse que devolveria 

tudo. Entrou numa sala contígua, despiu-se completamente e assim, nu, com as 

roupas na mão e sobre elas o dinheiro, voltou à presença do pai e demais 

circunstantes (FRUGONI, 2011, p. 24). 

 

Após essa cena, o bispo deu um manto a Francisco e o mesmo saiu para dentro da 

floresta cantando louvores. Era inverno nessa época e Francisco, certa vez, chegou a um 

monastério e foi tratado com desdém pelos monges. Daí então Francisco se dirigiu ao 

leprosário, onde foi acolhido. Nas palavras de FRUGONI, “Francisco dá as costas à família 

espiritual organizada, na qual pensara que encontraria ajuda e apoio” (2011, p. 25) (grifo 

nosso). Ou seja, Francisco percebe que a igreja, enquanto instituição, não é capaz de acolhê-

lo. Contudo, Francisco não desiste de reformar as igrejas e, para tanto, começa a pedir 

doações e a fazer os reparos. Sobrevive de esmolas, faz pregações eloquentes e de fácil 

entendimento, ajuda nos leprosários e assim vai seguindo sua vida. Segundo FRUGONI, 

Francisco não oferece uma resposta política às injustiças sociais, ao problema do mal no 

mundo. Não tem projetos de mudanças efetivas e concretas, não planeja lutas e rebeliões. 

Quando consegue captar profundamente o sacrifício de Cristo, numa adesão total e 

impetuosa, ele responde com a fé. Tentemos acompanhá-lo a partir de seus pensamentos: 

Deus, o Altíssimo, o Senhor do Universo, de toda a criação, sacrificou seu Filho único e 

dileto para não perder sua criatura, o homem, capaz apenas de pecar; e se Cristo, que é 

 

143 A Comuna representava, na Idade Média, as cidades emancipadas. Estas, por sua vez, estabeleciam suas 

leis e normas. 

144 Frugoni (2011) dá a entender que essa resposta de Francisco foi instrução do Bispo Guido. 



265 
Deus, veio à terra movido por um imenso amor, fez-se pobre e peregrino, sofreu fome e 

frio, a traição e o abandono dos amigos, até dar sua vida na cruz para trazer a salvação à 

humanidade, a alegria eterna do Paraíso, o que mais resta ao homem senão seguir, na 

melhor medida possível, os passos do Salvador, o Evangelho, senão corresponder ao amor 

divino com o pobre amor humano, procurando amarmo-nos uns aos outros como irmãos? 

(2011, p. 22) (grifo nosso). 

 

Dessa forma, notamos que Francisco não precisou se alinhar à igreja para seguir os 

ensinamentos de Cristo e nem tentou enfrentar essa instituição. Ele simplesmente buscou vivenciar 

os ensinamentos cristãos porque era nisso que acreditava, era essa a fé que o movia. Desse modo, 

a igreja não podia condená-lo como herege, muito embora suas ações, de certo modo, 

confrontassem as ações da igreja, a qual, como já dissemos, estava imersa em infindáveis ações 

desumanas e anticristãs. 

Toda essa recapitulação da vida de São Francisco se fez importante para que pudéssemos 

perceber como a aquisição de sua fé não seguiu um caminho linear e glorioso. Francisco viveu boa 

parte de sua vida como um homem comum, com seus anseios por melhores condições de vida, 

com momentos de extravagância, com medos e receios, com repugnância de certas situações da 

vida, com o cultivo de valores, com seus sonhos grandiosos ou pequeninos. Em outras palavras, o 

que diferencia São Francisco de tantos outros que viveram em sua época é a forma autêntica com 

a qual passou a viver a partir do momento em que se comprometeu com os valores apregoados por 

Cristo, os quais, para ele, se tornam o sentido de sua vida. Essa fé o fez caminhar vivenciando tais 

valores, sem julgar aqueles que não vivenciavam a mesma fé e sem buscar enaltecimento nos 

meios por onde passou. Ilustrando o modo particular com o qual São Francisco viveu, Jaques LE 

GOFF145 nos diz que São Francisco “apresenta-se com uma autenticidade acolhedora [...]” (2011, 

p. 10). 

Dessa forma, notamos que suas vivências – e o modo como Francisco se abriu a elas –, 

possibilitaram-no encontrar o sentido de sua vida, encontrar-se com seus valores propriamente 

humanos. Mas há quem possa ler essas linhas e dizer que Francisco não passou de um lunático, 

que era louco demais e levava a sério os sonhos ou alucinações que tinha. Essa é uma possibilidade 

de olhar a vida de São Francisco, mas também existem outras possibilidades. Nosso estudo propõe 

que enxerguemos, nas sutilezas e nas vicissitudes da vida desse homem, a assunção de uma fé que 

não lhe foi imposta, mas que foi fruto de sua abertura e de seu desenvolvimento humano. 

Se o caminho de aquisição da fé de Francisco foi tortuoso e cheio de conflitos, o vivenciar 

desta fé também o foi, de certo modo. A partir de suas pregações e do seu modo de vida, Francisco 

começou a ter seguidores. As pessoas paravam para escutá-lo, conseguiam compreender suas 

 

145 Outro historiador que também escreveu uma biografia sobre São Francisco. 



266 

palavras e, até certo ponto, identificavam-se com elas. Nesse sentido, FRUGONI afirma que 

“Francisco tinha sucesso por causa de sua maneira especial de falar à multidão: pregava em 

vernáculo simples e espontâneo, usava gestos, mímica, cantos e melodias; era como assistir a um 

espetáculo, uma comédia religiosa” (2011, p. 27). 

Para além da sua oratória, Francisco chamava atenção pelo seu exemplo de vida. 

Desprendido de bens materiais, alimentava-se a partir dos trabalhos manuais que fazia, estava 

sempre disposto a ajudar os que estavam à margem da sociedade em sua época, esmolava toda vez 

que fosse necessário para conseguir seu intento de ajudar os mais necessitados ou reformar as casas 

do senhor. Assim, Francisco vivia para espalhar as palavras de amor, caridade e bondade de Cristo 

e, também, para vivenciá-las. Não estando atrelado a nenhuma ordem religiosa e nem tão pouco 

se constituindo enquanto um herege, este homem franzino em aspectos físicos, e grandioso em sua 

fé, “Quer ser sempre humilde em relação a seus superiores, mas também em relação a seus iguais 

e a seus inferiores” (LE GOFF, 2011, p. 106). Como afirma FRUGONI, 

Francisco não saiu em busca de companheiros ou seguidores aos quais se declarar 

líder. A cada cristão que já fosse realmente cristão bastavam as palavras do 

Evangelho, bastava seguir os passos de Cristo, Irmão do homem porque filho de 

Deus, e portanto único ponto de referência necessário. Se exortava e admoestava em 

espírito de caridade quem se extraviara, fazia-o de igual para igual; Francisco não se 

propôs fundar uma ordem, palavra totalmente ausente de seu vocabulário (2011, p. 

37). 

 

Apesar de não buscar adeptos, Francisco começou a reunir em volta de si um grupo de 

seguidores que, a princípio, assim como ele, procuravam pregar as palavras de Cristo e viver 

conforme seus ensinamentos. Como Francisco e seus irmãos começaram a pregar em terras 

distantes do entorno de Assis, e longe da proteção do bispo que conhecia as suas intenções e, 

de certa forma, testemunhava que ele e seus irmãos não eram hereges, São Francisco precisava 

da autorização da igreja para continuar a sua jornada. Foi então que ele se dirigiu à Roma para 

solicitar ao papa146 sua autorização para que ele e seus irmãos pudessem seguir propagando 

as palavras de Cristo. Segundo Le Goff (2011. p. 115), Francisco não tinha a intenção de 

transformar seus irmãos em uma ordem. Contudo, esse desejo de Francisco foi abafado pelo 

grande número de seguidores que ele arrematara e pela intervenção da igreja, que impôs 

algumas exigências à fraternidade dos irmãos menores. O papa da época ficou abismado com 

o modo de vida que Francisco dizia estar vivendo, ele e seus seguidores. Todavia, enquanto 

igreja defensora dos ensinamentos cristãos, não podia dizer que tal modo de vida era 

impossível e estapafúrdio, pois se assim assumisse estava sendo contraditório com a vida de 

 

146 Inocêncio III. 



267 

Cristo. Desse modo, o papa, apenas verbalmente, autorizou que Francisco e seus irmãos 

continuassem pregando. 

No que tange aos seguidores147 de Francisco, vejamos o que FRUGONI afirma: 

Pessoas de ambos os sexos, ricos e laicos, despindo-se de todas as posses por Cristo, 

abandonaram o mundo. Chamam-se frades menores e irmãs menores [...]. Não se 

ocupam de coisas temporais, mas, pelo contrário, dedicam-se diariamente, com 

fervoroso desejo e veemente empenho, a libertar das vaidades mundanas as almas 

que estão prestes a naufragar, atraindo-as para suas fileiras. [...] Durante o dia, [os 

frades] entram nas cidades e vilarejos, trabalhando ativamente para conquistar 

outros para o Senhor; à noite retornam aos eremitérios ou a algum local solitário 

para dedicar-se à contemplação. As mulheres, por sua vez, moram juntas em asilos 

próximos às cidades; não aceitam doação alguma, mas vivem do trabalho das 

próprias mãos. Não é pequena sua aflição e inquietude ao se verem admirados por 

clérigos e laicos mais do que gostariam (2011. p. 30). 

 

Daí vemos que os seguidores de Francisco são dos mais variados estamentos sociais e 

que ele não fez distinção. Para Le Goff (2011, p. 171), Francisco idealizou um modelo social 

para a sua fraternidade em que todos fossem iguais dentro da lógica da humildade. Assim, 

tanto fazia ser laico ou clérigo, homem ou mulher. O que importava mesmo para Francisco 

era a vontade e a perseverança de caminhar conforme os ensinamentos de Cristo. Assim, na 

corda que amarrava sua túnica e a dos irmãos menores havia três nós148 que simbolizavam os 

votos feitos por eles: a castidade, a pobreza e a obediência. A castidade representa não se 

deixar ser levado pelos desejos da carne. A pobreza apregoada por Francisco era uma pobreza 

de espontânea adesão, uma pobreza necessária para se viver como os mais humildes e para 

poder ser sensível a essa condição humana e afastar o desejo de exercer o poder. Nas palavras 

de FRUGONI 

[...] Francisco amava a pobreza, nunca separada da alegria. Sua pobreza, aliás, é uma 

pobreza voluntária, libertadora, que torna o homem espiritualmente imune à sede de 

domínio e posse, à violência, aos desejos que se impõem como necessidades, às 

obrigações da vida cotidiana (2011, p. 41). 

 

Quanto à obediência de que Francisco falava, de acordo com Le Goff (2011), podemos 

entendê-la como uma não-violência. A obediência para esse santo não pode ser uma 

obediência cega, não pode vir atrelada a ordens que ferem os valores humanos. Vejamos as 

palavras do próprio FRANCISCO APUD LE GOFF a seus irmãos, ao falar sobre a obediência: 

 

147 Vale ressaltar que Francisco não fazia distinção de sexo e acolheu uma mulher vinda de uma cidade 

vizinha à sua, a qual também pretendia viver conforme Cristo. Essa mulher chamava-se Clara. Com o apoio de 

Francisco e de outros irmãos menores, Clara e outras irmãs se instalaram em San Damiano. O papa Alexandre IV 

só veio a aprovar a Regra de Clara três dias após a morte de Francisco, dando a ela o “privilégio da altíssima 

pobreza” (FRUGONI, 2011, p. 57). 

148 Frugoni afirma que essa quantidade de três nós não é um dado muito confiável, haja vista que nas 

primeiras pinturas São Francisco aparece usando uma corda com cerca de sete nós. Posteriormente é que as 

pinturas colocam três. 



268 
Mas se um dos ministros prescreve a um outro dos irmãos alguma coisa contra a 

nossa vida [nossa maneira de viver] ou contra a sua alma, o irmão não será obrigado 

a obedecer-lhe, porque isso não é obediência, [essa] na qual se comete delito ou 

pecado (2011, p. 174). 

 

Desse modo, percebemos a forma responsável e crítica de Francisco de viver dentro 

de uma sociedade engendrada por mecanismos de exaltação ao poder e ao acúmulo de riquezas. 

No que tange ao recebimento de dinheiro, ou à sua acumulação, o santo era taxativamente 

contra, pois acreditava que ele e seus irmão não deveriam aceitar nenhum tipo de dinheiro e 

que deveriam se manter através de seu trabalho. 

Em troca de seus labores, os frades podiam receber o necessário para viver (é este o 

significado que Francisco dá à palavra “esmola”), mas sem guardar as sobras para o 

dia seguinte; era proibido até mesmo deixar os legumes de molho de um dia para 

outro, pois a confiança na Providência devia se manter irrestrita e a precariedade 

devia continuar absoluta. Nunca receber dinheiro, por nenhuma razão, mesmo em 

condições de extrema necessidade: única exceção (a que se deveria recorrer o mais 

raramente possível), se fosse para alimentar e ajudar os leprosos. Receber oferenda 

em dinheiro — dizia Francisco — era roubar os pobres [...] (FRUGONI, 2011, p. 

39). 

 

Sobre a relação entre Francisco e o dinheiro, Frugoni (2011) ainda nos revela que ele, 

como ex-comerciante, sabia do poder que o dinheiro detinha sobre as pessoas e sobre a 

capacidade delas se tornarem avarentas e mesquinhas com o intuito de acumularem riquezas. 

Assim, ele sempre se manteve longe dessa sedutora arma de gerar miséria e, por vezes, 

repreendia energicamente os irmãos menores que aceitavam dinheiro ou que eram avarentos. 

Na biografia que escreveu sobre esse santo, Le Goff retratou um episódio que também foi 

descrito por um dos seus primeiros biógrafos, Tomás de Celano149 , sobre essa aversão de 

Francisco em relação à acumulação de bens e riquezas. Eis o acontecimento: estava Francisco 

viajando e tinha a intenção de passar pela cidade de Bolonha. A partir do momento em que 

soube que ali havia sido construída uma casa para os irmãos de sua fraternidade, decidiu não 

ir à Bolonha e “depois exigiu dos irmãos que deixassem imediatamente a casa” (LE GOFF, 

2011, p. 193). 

Outra questão, a qual Francisco mantinha sérias ressalvas, era sobre o conhecimento 

acadêmico. Naquela época, começava a ganhar espaço a cultura livresca e as academias. 

Contudo, Francisco era resistente a esse tipo de cultura, uma vez que, para ele, o saber fazia 

gerar a ideia de que um homem pode ser melhor que outro, podendo torná-lo soberbo e, assim, 

pouco capaz de ser humilde. Acerca desse assunto, Frugoni, em suas pesquisas para escrever 

a biografia do santo, encontrou um material datado do século XI, no qual companheiros de 

 

149 Tómas de Celano é o primeiro biógrafo de São Francisco. Foi a ele que o papa Gregório IX incumbiu de 

escrever a vida de Francisco. 



269 

Francisco relatam o que ele dizia sobre isso: “o santo se detém longamente sobre o perigo da 

ciência e da cultura que envaidece e faz esquecer a simplicidade e o espírito de caridade” 

(FRUGONI, 2011, p. 29). 

Todas essas características e o modo de vida que Francisco professava e vivenciava 

foram, aos poucos, se esvaindo, não em sua prática, mas na prática de alguns de seus 

seguidores. De acordo com CELANO APUD FRUGONI, “Francisco, pessoalmente, nunca 

cedeu; em relação a si mesmo tornou-se ainda mais rigoroso, pois considerava seu dever 

apresentar-se como exemplo vivo de fidelidade à proposta de vida que, outrora, pedira aos 

companheiros que compartilhassem” (2011, p. 39). 

Vejamos o que diz LE GOFF sobre a pressão que a igreja fez para que Francisco e seus 

seguidores formassem uma ordem: 

[...] se a Cúria não lhe tivesse feito uma imposição, teria evitado que seus discípulos 

formassem uma ordem. Seu ideal de uniformidade, de igualdade, por um lado, e de 

amor, por outro, leva-o à adoção do termo irmão [frade] para ele próprio e seus 

companheiros - aquilo que virá a ser sua ordem foi concebido por ele como uma 

fraternitas (2011, p. 214). 

 

Francisco, como fica claro na afirmação acima, não é favorável à criação de uma 

ordem, mas a igreja o pressiona para que adote esse termo, bem como o pressionou para que 

escrevesse as regras de sua ordem. As regras apresentadas por Francisco, na época em que 

pediu autorização ao papa para continuar a realizar suas pregações e que foram, por este, 

oralmente aceitas, acabaram, mais tarde, extraviadas e alteradas por alguns frades da ordem. 

A despeito disso, FRUGONI diz que 

A regra que chamamos de primeira — na verdade, é a segunda —, apresentada na 

Assembléia Geral de Frades em 1221, provocou um tal número de objeções e 

reservas, tanto por parte dos frades quanto da Cúria romana, que permaneceu não 

bulada, isto é, sem o selo pontifical de validação. Francisco precisou retificá-la. 

Após várias tentativas e sérias transigências, em 1223 foi aprovada uma nova Regra, 

por isso dita bulada, que não espelhava mais os propósitos iniciais do santo (2011, 

p. 39). 

 

Achamos válido ressaltar esse acontecimento da vida de Francisco, uma vez que ele 

denota o quanto foi complicado para Francisco andar conforme sua fé, tendo em vista que 

decidiu não julgar e continuar a respeitar a igreja. Como forma de ilustrar esse caminhar 

singular de Francisco, em viver conforme a sua fé, vejamos um outro fato de sua vida: 

[...] convidado certa vez para jantar com o cardeal Ugolino, o futuro pontífice 

Gregório IX, Francisco não hesitou em ir antes esmolar pedaços de pão, que então 

colocou na lauta mesa, causando constrangimento no prelado e nos outros comensais. 

Ao final da refeição, o anfitrião o repreende em particular, com afeto e 

condescendência, chamando-o de “meu irmão simplório!”. Francisco nega ter 

ofendido a dignidade de Ugolino: “Pelo contrário, prestei-vos uma grande honra 

honrando um Senhor maior, porque a Deus agrada a pobreza e principalmente a 



270 
mendicância voluntária. Por mim, considero régia dignidade e insigne nobreza 

seguir aquele Senhor que, mesmo sendo rico, fez-se pobre por nós” (FRUGONI, 

2011, p. 34). 

  

Vemos, com essa passagem, que, mesmo respeitando a igreja, Francisco não deixa de 

seguir os valores pregados por Cristo e, assim, não permite que sua fé seja ofuscada pelos 

dogmas e persuasões sociais que regiam essa instituição. 

Ressaltamos ainda dois outros aspectos da vida de Francisco que nos chamam atenção: 

um é a alegria com a qual encarou a vida, e o outro é o amor que nutriu sobre todas as coisas 

do mundo. Francisco entendia a alegria como o modo de se relacionar com as vicissitudes da 

vida e de não se deixar abater por elas. Segundo a interpretação de LE GOFF, as palavras de 

ordem de Francisco eram “pobreza com alegria” (2011, p. 229). Ainda de acordo com esse 

biógrafo, “[...] a fonte dessa alegria é também de ordem divina. É também uma experiência 

transcendente, um sinal de graça, efeito do Espírito Santo, nasce da descoberta do evangelho 

e da pobreza [...]” (LE GOFF, 2011, p. 230). Assim, a alegria de Francisco está muito mais 

pautada em um estado de graça do seu eu, em um encontro consigo mesmo, do que dentro de 

uma esfera racional. Ou, em outras palavras, ela é oriunda da sua relação com os seus próprios 

valores e convicções. 

Concernente ao amor, esse é outro elemento marcante em suas biografias. Sabe-se que 

é atribuído a Francisco vários cânticos, nos quais ele exalta o amor aos vários elementos da 

natureza e até à morte, entendida como uma amiga. Vários quadros também foram pintados 

demonstrando a relação que ele mantinha com os animais e com a natureza de um modo geral. 

Assim, podemos dizer que o amor em Francisco era substanciado numa relação de encontro 

entre ele e o que o cercava. Corroborando com a compreensão do amor franciscano, LE GOFF 

traz uma citação de Luigi Salvatorelli acerca desse assunto: “O amor de São Francisco por 

toda a criação representa uma coisa verdadeiramente nova, radicalmente nova. E a sensação 

de presença divina em todas as coisas é a percepção precisa, entusiasta, da beleza dada ao 

amor de Deus” (2011, p. 227). Desse modo, percebemos que o amor, para Francisco, não era 

algo socialmente construído, mas, sim, algo que o ligava à centelha de vida que habita em 

cada coisa que há no mundo. Assim, o amor era o transbordar de sua humanidade. 

Apesar de todas essas características de Francisco, ele, no final da sua vida, sentiu-se 

triste com os rumos que a fraternidade que ajudou a construir estava tomando; isso porque a 

fraternidade já era tida como uma ordem, com regras que ele discordava, em sua maioria. 

Assim, Francisco passou para um outro frade a tarefa de guiar a ordem e disse-lhe: “Agora 

meu encargo de governo dos frades é apenas de natureza espiritual, porque preciso ter domínio 



271 

sobre os vícios e corrigi-los. Se não consigo com as exortações e com o exemplo, não quero 

me transformar em carnífice para surrar e açoitar, como fazem os governantes desse mundo” 

(FRUGONI, 2011, p. 66). Vemos, com essas palavras de Francisco, a angústia que habitava o 

seu íntimo em não conseguir, a partir do seu exemplo de vida, fazer com que seus irmãos se 

sentissem tocados a caminhar conforme os verdadeiros valores Cristãos. Contudo, mais 

próximo ainda de sua morte, Francisco conseguiu acalmar sua alma e compreendeu que a sua 

responsabilidade era com as suas ações. Nesse sentido, nos diz FRUGONI que “Após a 

renúncia extrema de intervir na Ordem, na Igreja, nos companheiros, de conduzir o final da 

vida segundo seu próprio entendimento, o santo demonstrara que havia seguido o Mestre 

coerentemente até o fim” (2011, p. 83) (grifo nosso). 

A partir desses tracejos da vida de São Francisco, concordamos com LE GOFF, quando 

afirma que Francisco é um “Santo de um novo gênero, segundo o qual a santidade se manifesta 

menos por milagres – entretanto numerosos – e pela exibição de virtudes – entretanto 

excepcionais – do que pela linha geral de uma vida totalmente exemplar” (2011, p. 228). 

Assim, percebemos em Francisco, a partir do momento em que ele toma os valores de Cristo 

como seus verdadeiros valores, um agir calcado na assunção dos valores ético-humanos e 

metafísicos que considera como válidos. Dessa forma, cada vez que Francisco não se dobrava 

aos valores sociais de sua época, agindo humildemente, tornando-se pobre para não se deixar 

ser consumido pela luxúria e pela sagacidade do poder; cada vez que, mesmo respeitando a 

igreja, não se deixava levar pela sedução de ser parte dela e pelos valores materialistas e 

violentos que a mesma, naquele período, valorizava; cada vez que, em suas palavras e ações, 

transmitia a paz, o amor, o acolhimento e a solidariedade, vemos a fé de Francisco ser 

assumida de forma singular. 

Sabemos que o vivenciar dessa fé teve seus momentos de fragilidade; por exemplo, 

quando ele tentou destruir uma casa que havia sido construída para os irmãos em Porciúncula; 

ou quando ele se deixou entristecer pelos rumos que os irmãos menores estavam tomando. 

Contudo, o que fica para nós é a sua persistência em ser coerente com a sua fé, com as verdades 

proclamadas por Jesus; fé, esta, que foi capaz de dar vida aos valores humanos no cotidiano 

de São Francisco de Assis. Assim, acreditamos que a fé de São Francisco o permitiu se abrir 

ao que lhe era próprio e o possibilitou resistir às injustiças e às atrocidades de sua época. 

Parafraseando Clarice Lispector, dizemos que São Francisco foi um herói de si mesmo, 

pois ele conseguiu, através de sua fé, vencer muito do que o aprisionava e fazer emergir a sua 

humanidade. 



272 

Esse primeiro giro metodológico em busca do desvelamento dos momentos de 

aquisição e de afirmação de uma fé própria em São Francisco nos possibilitou enxergarmos 

as dificuldades e os limites desse caminho de pesquisa; mas, também, possibilitou-nos 

enxergar a relevância desse movimento em relação ao fenômeno estudado. 

Nessa direção, o capítulo seguinte procura ampliar nossos horizontes acerca da 

importância da fé para a formação humana, a partir do intercruzamento entre vida e obra de 

Martin Buber. Em outras palavras, partimos desses horizontes e nos lançamos, nas próximas 

linhas, a compreender um pouco mais sobre a interligação entre o processo de aquisição de 

uma fé própria e o processo de formação humana através do caminho percorrido por Buber 

ao encontro do sentido divino de sua existência, ou, em outras palavras, de sua fé própria. 

  



273 

9 BUBER, O SENTIDO DIVINO DE SUA EXISTÊNCIA E O SEU PROCESSO DE 

FORMAÇÃO HUMANA: AS TESSITURAS DE UMA FÉ PRÓPRIA EM UM 

DESFILADEIRO ESTREITO 

“[...] porque só alguns atingem o ponto de, em nós, 

se reconhecerem. E então, pela simples presença 

da existência deles, revelarem a nossa”. 

(Clarice Lispector) 

 

“Toda vida é uma missão secreta”. 

(Clarice Lispector) 

 

O presente capítulo aborda o estudo sobre a vida de Martin Buber, o processo de 

aquisição de sua fé própria, o resplandecer desta fé ao longo de sua vida e as interligações entre 

estes movimentos e o seu processo de formação humana. Desse modo, trazemos várias 

fotografias de momentos biográficos de Buber que consideramos importantes para nos 

aproximarmos do processo de aquisição e de afirmação de sua fé própria. Vale ressaltar que, 

nesse filósofo, vida e obra fazem parte de um todo contínuo, ensejam uma fé e uma formação; 

ou, usando seus termos, ensejam o sentido divino de sua existência. 

Maurice Friedman fala da importância atual de se estudar Buber em virtude de sua 

atitude de encarar as contradições e as ambiguidades da existência moderna. Essa atitude diante 

do mundo, por vezes, era “capaz de alcançar a integralidade e a inteireza pessoal em fiel 

resposta às pessoas e às situações de seu tempo” (FRIEDMAN, 1993, p. 10) (tradução nossa). 

Dessa maneira, procuramos intercruzar sua biografia e suas obras, delineando, assim, seu 

caminho de aquisição de uma fé própria. Por último, desvelamos algumas interligações 

existentes entre esse caminho e o seu processo de formação humana. 

Sendo assim, subdividimos o presente capítulo em quinze tópicos, os quais representam, 

cada qual com suas especificidades, um momento, um instante que capturamos150 da vida de 

Buber e que, a nosso ver, revelam como sua fé própria foi sendo conquistada e afirmada, bem 

como revelam seu processo de formação humana. Vale ressaltar que o último tópico desse 

capítulo realiza uma interligação entre o caminho de aquisição e de afirmação da fé e a formação 

humana. 

 

9.1 UM COMEÇO DE (DES)ENCONTRO 

 

 

150 Convencionamos chamar as capturas desses momentos biográficos de fotografias. 



274 

Filho de Carl Buber e Elise Buber, ambos judeus, Mordecai Martin Buber nasceu em 8 

de fevereiro de 1878 na cidade de Viena, na Áustria. Ainda em sua primeira infância, Buber foi 

abandonado por sua mãe, que o deixou com seu pai após ter se separado e ido para a Rússia 

com seu novo cônjuge. Como era muito pequeno, Buber não entendia o que se passava, mas 

esperava rever sua mãe em breve (BUBER, 1991). Após a separação de seus pais, o menino foi 

levado para morar na casa de seus avós paternos, Salomon Buber e Adele Buber, na cidade de 

Lemberg, na Galícia. 

Nessa casa, nada era mencionado sobre sua mãe e Buber também nada perguntava. Aos 

quatro anos de idade, enquanto estava aos cuidados de uma vizinha alguns anos mais velha que 

ele, no pátio interno da casa de seus avós, a menina lhe disse: “Não, ela não volta nunca mais”, 

referindo-se à sua mãe. Buber não recorda o que antecedeu aquela afirmação da menina, não 

lembra se chegou a perguntar algo sobre sua mãe, mas naquele instante reconheceu a verdade 

que subjazia àquelas palavras, as quais ecoaram em seu íntimo. A certeza de que sua mãe não 

voltaria e a ausência dela fizeram com que Buber convivesse por longos anos com algo que 

mais tarde diria ser peculiar a todos os seres humanos: “o desencontro”. 

Quando já estava casado e com filhos, sua mãe veio visitá-los. Conforme o próprio 

BUBER afirmou, “[...] não conseguia olhar em seus olhos, ainda espantosamente bonitos, sem 

ouvir de algum lugar a palavra ‘desencontro’ como se fosse dita a mim” (1991, p. 8). 

Se, por um lado, a vivência com sua mãe levou Buber ao convívio com o desencontro, 

por outro, a experiência com a menina fez reverberar em seu íntimo algo que, em sua 

maturidade, chamaria de um encontro. Sobre esta última experiência, BUBER afirma: 

“Suponho que tudo o que experimentei, no correr da minha vida, sobre o autêntico encontro, 

tenha a sua primeira origem naquela hora na galeria151” (Idem). 

Esses acontecimentos deixaram marcas no ser humano Martin Buber e na sua forma de 

perceber o mundo. Assim, ao escrever a sua obra “Eu e Tu”, ele a inicia falando sobre a 

dualidade do mundo e da atitude humana. 

O mundo é duplo para o homem, segundo a dualidade de sua atitude. 

A atitude do homem é dupla de acordo com a dualidade das palavras-princípio que ele 

pode proferir. 

As palavras-princípio não são vocábulos isolados mas pares de vocábulos. 

Uma palavra-princípio é o par Eu-Tu. A outra é o par Eu-Isso no qual, sem que seja 

alterada a palavra-princípio, pode-se substituir Isso por Ele ou Ela (BUBER, 2004, p. 

53). 

 

 

151 Nessa tradução, galeria se refere ao pátio em que Buber estava com a menina que lhe falara a verdade 

sobre sua mãe. 



275 

Quando Buber fala sobre a palavra-princípio, ele quer dizer relação. Assim, o homem 

pode estabelecer tanto uma relação Eu-Tu, como uma relação Eu-Isso. Quando estabelece uma 

relação Eu-Tu, o homem a faz com toda a sua inteireza; já na relação Eu-Isso, apenas 

fragmentos dele estão ali. Dessa forma, podemos dizer que a relação com sua mãe, após a 

separação152 , tornou-se uma relação Eu-Isso, uma vez que o que marcou esta relação foi a 

ausência dos seres em sua totalidade. Buber, com toda certeza, não conseguia se relacionar com 

sua mãe com todo o seu ser, talvez porque ela jamais o procurou e disse de forma franca o que 

se passara; talvez porque Buber guardasse dentro de si a expectativa de que um dia, ao 

reencontrá-la, pudessem estabelecer uma relação Eu-Tu. Ter expectativas sobre estabelecer uma 

relação Eu-Tu já se caracteriza como uma relação Eu-Isso, uma vez que aquele que tem 

expectativas já está objetivando tal relação e atribuindo vários pressupostos a ela, os quais não 

são passíveis de uma relação Eu-Tu, uma vez que este tipo de relação se realiza na imediatez 

do momento, nunca podendo ser planejada. 

Dessa forma, quando adulto, Buber apenas havia conseguido se relacionar com sua mãe 

através de um rito social pré-estabelecido, uma aparência, ou seja, ele a recebeu em sua casa, 

mas não em seu íntimo. Já em relação ao que vivenciou com a menina na casa de seus avós, 

quando criança, podemos dizer que essa relação pode ser caracterizada como um encontro. O 

encontro, dentro da filosofia buberiana, é algo que acontece e que é capaz de atualizar o homem. 

De acordo com a interpretação feita por VON ZUBEN APUD BUBER, “O encontro é algo 

atual, um evento que acontece atualmente” (2004, p. 34). 

Vale salientar que existe uma diferença entre encontro, relação e encontro dialógico. A 

relação é algo que acontece entre o homem e outro ente, podendo ser uma relação Eu-Tu, 

marcada pela inteireza e pela reciprocidade, ou uma relação Eu-Isso, marcada pela objetivação 

e pela aparência. Segundo VON ZUBEN APUD BUBER, a “relação engloba o encontro” 

(2004, p. 34) e ela também carrega consigo a possibilidade de que o homem possa estabelecer 

um encontro dialógico, posto que, como sabemos, o homem pode responder ao momento 

usando um dos dois pares das palavras-princípio (Eu-Tu/Eu-Isso). O encontro dialógico, ou o 

verdadeiro encontro, seria então o responder ao momento através do Eu-Tu, pois, como diria 

 

152 Fazemos questão de ressaltar que essa relação Eu-Isso entre Buber e a mãe se deu após a separação de 

seus pais. Não encontramos registros nas biografias de Buber sobre como era a sua relação com a mãe antes da 

separação. Contudo, segundo o próprio autor, em sua obra Eu e Tu, durante a gestação, a criança e a mãe 

estabelecem um vínculo genuíno ancorado no par de palavras princípio Eu-Tu, ou seja, a “vida pré-natal das 

crianças é um puro vínculo natural, um afluxo de um para outro, uma inter-ação corporal na qual o horizonte vital 

do ente em devir parece estar inscrito de um modo singular no horizonte do ente que o carrega [...]” (BUBER, 

2004, p. 68). 



276 

Buber, “[...] cada um em sua alma, voltou-se para o outro, de maneira que, daqui por diante, 

cada um tornado o outro presente, falava-lhe e a ele se dirigia verdadeiramente” (BUBER, 2014, 

p. 39). 

Após essas considerações, podemos dizer que o que Buber teve com a menina foi tão 

somente um encontro153, mas que, como tal, teve uma grande relevância em sua vida porque, 

através dele, sentiu ressoar em seu interior algo que estava adormecido. Desse modo, podemos 

dizer também que, de certa forma, ao falar a verdade, a menina atuou sobre Buber de forma a 

permitir que ele se encontrasse com algo que tanto o afligia, mas que era ignorado por todas as 

demais pessoas que conviviam com ele. 

É na tessitura desse desencontro e desse primeiro encontro que Buber foi tecendo os 

seus horizontes, não com linhas estéreis de frustrações e êxtase, mas, sim, com a certeza da 

dualidade existencial, do convívio sempre presente do paradoxo da resposta ao momento 

presente através dos pares das palavras-princípios Eu-Tu e Eu-Isso. 

Pontuamos esses eventos como momentos que contribuíram para a aquisição de uma fé 

própria por Buber porque eles demonstram que, em meio a situações adversas, ele optou por 

encará-las de frente e tirar aprendizagens que o fortalecessem como ser humano. Sob a luz dessa 

perspectiva, ele vai consolidando um agir coerente entre o que pensa, fala e faz. Como vimos, 

um dos elementos centrais de sua obra é o encontro, e o que ele fala acerca dessa sutileza 

humana adveio da sua abertura para vivenciar tais momentos e da sua honestidade em dizer que 

nem sempre é possível vivenciá-los, como foi o caso da visita feita por sua mãe, muitos anos 

depois de tê-lo deixado. 

Dessa forma, mesmo tendo sua vida marcada pelo desencontro com sua mãe, Buber 

dedicou sua existência ao acreditar que o verdadeiro encontro é possível; assim, sua fé vai 

germinando, sendo adquirida e se faz presente na vivência dos verdadeiros encontros. 

 

9.2 O LEGADO DE SEUS AVÓS: A IMPORTÂNCIA DE PROFERIR A PALAVRA 

LEGÍTIMA 

 

 

153 Ao falar sobre esse encontro de Buber com a menina, acreditamos que a definição de encontro dada pelo 

filósofo Otto F. Bollnow ilustre melhor esse acontecimento. Segundo BOLLNOW, no encontro, “O homem esbarra 

em algo, que o defronta de maneira imprevista e imprevisível, digamos qual uma fatalidade, como algo 

radicalmente diverso daquilo que ele esperara segundo suas concepções anteriores, obrigando-o a se orientar de 

novo” (1971, p. 157). Desse modo, esse encontro entre Buber e a menina o possibilitou esbarrar/defrontar com 

uma realidade a qual não lhe era acessível até aquele momento e isso mexeu com ele, com o seu caminho. 



277 

Martin Buber morou com seus avós até por volta dos seus quatorze anos. Este período 

foi marcado por uma intensa convivência com a sua avó, Adele Buber, a qual, segundo o 

filósofo, criou seus dois filhos, Carl Buber e Rafael Buber, além do próprio Martin, buscando 

que vivenciassem o dizer verdadeiro. FRIEDMAN, ao falar sobre a avó de Buber, nos diz que 

ela o ensinou “a respeitar a palavra autêntica que não se pode parafrasear, a unidade integral da 

palavra [...]” (1993, p. 18) (tradução nossa). O avô de Buber, por sua vez, era filólogo e, sendo 

assim, conhecedor de diversas línguas. Vez por outra, seu avô Salomón pedia para Buber ajudá-

lo a interpretar algum texto em outra língua. Assim, a partir da influência de seus avós e das 

aulas particulares que tinha de outros idiomas, Martin Buber tornou-se conhecedor de diversas 

línguas. Apesar do seu avô ser um filólogo reconhecido, BUBER afirma que “[...] o amor da 

avó à palavra legítima atuava mais forte sobre mim, que a sua [referindo-se ao avô], por ser 

este amor tão espontâneo e tão devotado” (1991, p. 10). 

Desse modo, desde cedo, Buber foi educado para utilizar a linguagem de forma 

autêntica. Outro fato interessante sobre o uso da linguagem na vida de Buber é relatado por 

Friedman (1993). Segundo o biógrafo, quando criança, Buber gostava de brincar criando 

diálogos entre alemães e franceses e entre hebreus e romanos, e, a partir daí, começou a perceber 

que dentro desses diálogos, muitas vezes algo era perdido: “repetidas vezes ele rastreava uma 

palavra ou estrutura de palavras de um idioma para outro para descobrir que algo que 

aparentemente havia sido preservado em um idioma havia sido perdido no outro. Não apenas 

as nuances, mas mesmo os significados foram perdidos” (FRIEDMAN, 1993, p. 18) (tradução 

nossa). Foi desse modo que BUBER começou “a sentir a tensão entre o que escutavam duas 

pessoas que pensavam em idiomas diferentes” (Idem). Essa tensão, como o próprio Buber 

(1991) diz, o afetou bastante e foi tomando contornos compreensivos mais explícitos durante a 

sua vida. De acordo com FRIEDMAN, nesse olhar atento de Buber sobre essa tensão já estava 

presente “a essência da compreensão dialógica” (1993, p. 18) (tradução nossa), a qual se 

aprofundaria na sua fase adulta. Ainda conforme FRIEDMAN, para Buber, a essência dialógica 

seria “[...] como ‘inclusão’: vivenciar o outro lado da relação sem perder a consciência de si 

próprio ou da tensão polar entre eu mesmo e o outro” (Idem). 

Como vemos, dessa exigência da sua avó pelo dizer a palavra verdadeira e de algumas 

brincadeiras despretensiosas enquanto criança que buscava o dizer verdadeiro em outras 

línguas, Buber foi tecendo sua certeza sobre a importância do diálogo autêntico e chegou a 

dizer, em uma de suas obras, que o diálogo autêntico – “não importa se falado ou silencioso – 

[acontece] onde cada um dos participantes tem de fato em mente o outro ou os outros na sua 



278 

presença e no seu modo de ser e a eles se volta com a intenção de estabelecer entre eles e si 

próprio uma reciprocidade viva” (BUBER, 2014, p. 54). Ou seja, para esse filósofo, o diálogo 

não precisa ocorrer necessariamente através de palavras, mas necessita que as pessoas 

envolvidas possam se relacionar umas com as outras a partir do que há de mais singular nelas, 

deixando de lado as aparências. Assim, uma vida dialógica é pautada em diálogos autênticos. 

Atentamos para o fato de que nem sempre isso é possível, haja vista a dualidade de nosso existir 

(Eu-Tu e Eu-Isso); mas sempre que ocorre, sentimo-nos inteiros no mundo. 

Acreditamos que a vida dialógica seja a fé própria de Martin Buber. Sendo assim, a 

Educação dada por seus avós contribuiu para o fomento da aquisição de uma fé própria e de um 

caminho autêntico. 

 

9.3 SEU PAI E O VERDADEIRO CONTATO HUMANO 

 

Martin Buber voltou a morar com seu pai, Carl Buber, e sua madrasta, aos quatorze 

anos. Mas, antes disso, durante os verões anteriores, sempre ia visitá-los. Desse modo, pai e 

filho sempre mantiveram contato. 

No seu livro “Fragmentos Autobiográficos”, Martin descreve um pouco seu pai e conta 

o que ele lhe ensinou. Assim, o filósofo nos diz que seu pai encarava tudo o que estava ao seu 

redor, fossem pessoas ou elementos da natureza, de forma responsável e respeitosa. Carl Buber 

entendia que a ajuda que poderia dar a alguém teria que ser sempre uma ajuda “de pessoa para 

pessoa”. Desse modo, era avesso à caridade feita sem saber a quem se estava dando e sem ter 

noção das verdadeiras necessidades do outro (BUBER, 1991). Segundo FRIEDMAN, “ao 

acompanhar seu pai durante seus percursos em sua propriedade, Martin aprendeu algo que não 

havia encontrado nos livros” (1993, p. 21) (tradução nossa). Vejamos o que diz o próprio Buber 

sobre seu pai e o modo como este lidava com os seres que estavam à sua volta. 

Para este homem, nada sentimental e nada romântico, tratava-se do verdadeiro contato 

humano com a natureza, um contato ativo e responsável. [...] Este contato de meu pai 

com a natureza estava relacionado de modo todo peculiar com o contato com a esfera 

que se costuma descrever como o social. Como ele participava da vida das pessoas 

que dependiam dele, de uma ou de outra maneira; dos criados da fazenda, nas suas 

casas ao redor da quinta, construídas segundo suas instruções, dos pequenos 

agricultores que lhe prestavam serviços, sob condições criadas por ele, com rigorosa 

justiça; do caseiro, e de como ele cuidava das relações familiares, da criação e 

instrução das crianças, das doenças e envelhecimento de todas as pessoas (BUBER, 

1991, p. 14). 

 

Assim, segundo FRIEDMAN, Carl Buber “[...] antecipa um dos aspectos fundamentais 

do pensamento maduro de seu filho: o homem que pratica a imediatez o faz tanto em relação 



279 

com a natureza como com seus semelhantes: relação ‘Eu-Tu’ com a natureza é corolário da 

‘inter-humana’” (1993, p. 21) (tradução e grifos nossos). No que se refere à esfera do inter-

humano, BUBER afirma que é aquela “do face a face, do um-ao-outro; é o seu desdobramento 

que chamamos de dialógico” (2014, p. 138). Quando se fala em imediatez, dentro da filosofia 

buberiana, está se falando do exato momento em que o Tu interpela o Eu, entrando 

imediatamente em uma relação. 

Desse modo, observamos que o convívio com seu pai levou Martin a experienciar mais 

uma face da vida dialógica, que é a imediatez – o estar presente de forma inteira e responsável 

diante do que lhe aparece ao longo do caminho, sejam animais, plantas ou pessoas. 

No caminho de aquisição de uma fé própria, acreditamos que essas vivências junto ao 

seu pai possibilitaram a Martin ver a vida que pulsa a cada encontro, a cada estabelecimento de 

uma relação autêntica, a cada relação Eu-Tu. Nenhum livro seria capaz de expressar tão 

profundamente esses momentos, ou seja, não teria condições suficientes para expressar a 

torrente de vida profícua que marca o momento e deixa sua sublime essência pairando no íntimo 

de quem a presenciou. 

Ao falar sobre a relação de fé, depreendemos que Martin Buber tangencia as sutilezas 

que estavam presentes no agir do seu pai, uma vez que as ações deste eram repletas de 

responsabilidade para com aquilo e aqueles que se apresentavam em sua imediatez. Vejamos o 

que ele diz: 

A relação de fé certamente não é um livro de preceitos que pode ser consultado 

segundo as circunstâncias para saber o que se deve fazer em determinada hora. Eu 

descubro o que Deus exige de mim para esta hora, se é que descubro, não antes do 

que em esta hora. Mas mesmo então não me é dado descobri-la a não ser respondendo 

diante de Deus por esta hora como sendo minha hora, responsabilizando-me por ela 

em sua direção tanto quanto eu puder. Aquilo que de mim agora se aproximou, o 

imprevisto, o imprevisível, é palavra dele, palavra que não se encontra em nenhum 

dicionário, palavra que agora tornou-se palavra – e o que ela exige de mim é a minha 

resposta a ele dirigida (BUBER, 2014, p. 114) (grifo nosso). 

 

A partir da afirmação acima, notamos que a fé, para Buber, longe de ser um livro em 

que estão contidas as verdades da vida, corresponde à resposta do homem a cada hora, a cada 

demanda que lhe surge porque, em cada situação, o homem pode, a partir de sua dualidade, 

escolher por dar vazão à sua autenticidade e responder responsavelmente pelo momento, 

descobrindo, assim, a exigência de Deus para aquele momento. Dentro desses horizontes, 

podemos dizer que Carl Buber foi, em muitos instantes, responsável pela sua hora; foi capaz de 

ter verdadeiros contatos humanos e, com isso, sem querer, deixou marcas vívidas no coração 

do jovem Martin, contribuindo para a aquisição de sua fé própria. 



280 

Vale ressaltar ainda que seu pai era um exímio narrador, assim como o próprio Martin 

demonstrou ser ao narrar com tanta inteireza algumas lendas hassídicas. Conforme BUBER, 

Sempre, durante a conversa e conforme esta o conduzia, ele contava sobre pessoas 

que ele havia conhecido. Aquilo que ele narrava delas era sempre o simples 

acontecimento sem qualquer ação colateral, nada mais que a existência de criaturas 

humanas e aquilo que sucede entre elas (1991, p. 14). 

 

Desse modo, vemos que Carl Buber doou a seu filho, talvez sem saber, o que havia de 

melhor em si; e que, ao receber tais doações, Martin Buber foi se desenvolvendo humanamente 

e adquirindo de forma singular sua fé. 

 

9.4 A RELAÇÃO EU-TU COM ELEMENTOS DA NATUREZA 

 

Em sua obra “Fragmentos Autobiográficos”, Buber narra um episódio da sua vida na 

qual ele identifica que estabeleceu uma relação Eu-Tu com um animal. Segundo FRIEDMAN, 

[...] se foi por esse tipo de experiência que Buber se apegou a seu conceito de Eu-Tu, 

ou relação direta, franca e pessoal com a natureza, essa experiência em particular se 

tornou para ele um exemplo concreto de “reflexão”, do movimento básico da “vida 

monológica” (1993, p. 22-23) (tradução nossa). 

 

Mas antes de compreendermos o termo vida monológica, vamos nos ater às palavras do 

próprio BUBER sobre o acontecimento: 

Aos onze anos de idade, passando o verão na propriedade dos meus avós, costumava 

– sempre que conseguia fazê-lo sem despertar atenção – ir furtivamente ao estábulo e 

acariciar o pescoço do meu favorito, um cavalo robusto e cinzento. Não era para mim 

um divertimento casual, mas um acontecimento importante que, se bem que 

agradável, despertava em mim uma emoção profunda. Se tivesse de explicá-lo agora, 

a partir da recordação ainda viva em minha mão, teria que dizer: o que experienciei 

no animal foi o Outro, a enorme alteridade do Outro, mas uma alteridade que não 

permanecia estranha como a do boi ou do carneiro, mas que, pelo contrário, deixava 

que eu me aproximasse dela e a tocasse. Quando eu alisava a poderosa crina, às vezes 

esplendidamente penteada, outras vezes surpreendentemente selvagem, e sentia a vida 

palpitando sob minha mão, era como se o elemento da própria vitalidade resvalasse a 

minha pele; algo que não era eu, absolutamente não era eu e nem um pouco íntimo ao 

meu eu; algo que era precisa e palpavelmente o Outro, não simplesmente um outro 

qualquer, mas realmente o Outro ele-mesmo, e que contudo deixava que eu me 

aproximasse, que se confiava a mim, que se colocava comigo, de uma forma 

elementar, na relação “Tu e Tu”. Antes mesmo de eu começar a despejar aveia na 

manjedoura, o cavalo levantava com indulgência sua pesada cabeça, abanando 

fortemente as orelhas e depois roncava baixinho, como um conspirador que dá ao 

outro conspirador um sinal que só para este é perceptível; e eu estava confirmado. 

Uma vez, contudo – não sei o que aconteceu com o menino [...] – ocorreu-me, ao 

acariciar a crina do cavalo, o quanto este acariciar me divertia – e de repente tornei-

me consciente da minha mão. A brincadeira continuou como sempre, mas alguma 

coisa tinha se modificado; não era mais Isto. E quando, no dia seguinte, depois de 

ter-lhe dado fartamente a comer, acariciei a nuca do meu amigo, ele não levantou a 

cabeça. Já poucos anos depois, ao relembrar o incidente, não supunha que o animal 

tivesse notado a minha deserção; mas na época pareceu-me que eu tivesse sido 

condenado (2014, p. 57-58) (grifos nossos). 



281 
 

A partir da descrição feita acima por Buber, notamos que, a princípio, ele estabeleceu 

uma relação Eu-Tu com o cavalo, uma relação viva em que o Eu, de forma imediata, entrou em 

contato com o Tu. Não foi algo premeditado. O que ocorreu naqueles instantes, entre ele e o 

cavalo, possibilitou a Buber ser capaz de saber simplesmente tudo a respeito do cavalo sem que, 

com isso, o experienciasse. Porque a experiência faz parte do mundo organizado do Isso, e o 

que ocorre aqui entre o Eu e o Tu transcende o descritível, o previsível, o dizível. Quando, em 

uma relação, passamos à esfera da descrição, da previsão e do dizível, ela já se tornou 

estruturalmente uma relação Eu-Isso. Assim, reiteramos que, no princípio, a relação de Buber 

com o cavalo era Eu-Tu. A partir do momento em que o menino Buber passou a ter o 

divertimento como objeto consciente de sua ação, eis que já não mais estabelece uma relação 

Eu-Tu com seu amigo. As relações Eu-Tu são sempre marcadas pela imediatez, pela não 

conceituação e por um “estranho” preenchimento do instante por toda a inteireza. Esse 

movimento de voltar-se para o outro com todo o seu ser, toda a sua essência, Buber chama de 

movimento básico dialógico (BUBER, 2014, p. 56). 

Quando Buber é acometido pela consciência de que o alisar o cavalo traz diversão para 

ele, o então menino entra num movimento básico monológico, o qual foi denominado pelo 

filósofo como “dobrar-se-em-si-mesmo” (BUBER, 2014, p. 57). Ao elucidar o que estava 

chamando de dobrar-se-em-si mesmo, BUBER afirma: “denomino dobrar-se-em-si-mesmo a 

admissão da existência do Outro somente sob a forma da vivência própria, somente como ‘uma 

parte do meu eu’” (Ibid., p. 58). Dessa forma, podemos dizer ainda que a tomada de consciência 

do divertimento pelo menino Buber não o permitiu estar inteiro naquele instante. 

Em sua obra “Eu e Tu”, Buber fala sobre as três esferas em que podemos manter uma 

relação Eu-Tu: a primeira é a vida com a natureza; a segunda é a vida com os homens; e a 

terceira é a vida com seres espirituais154. 

O primeiro caso foi, a princípio, a relação que Buber estabeleceu com o cavalo. BUBER 

ressalta ainda que, dentro desta esfera, “As criaturas movem-se diante de nós sem a 

possibilidade de vir até nós e o Tu que lhes endereçamos depara-se com o limiar da palavra” 

(2004, p. 55). 

Ainda na obra “Eu e Tu”, Buber nos fala sobre a diferença existente entre o 

conhecimento que podemos chegar a ter sobre uma árvore e a relação que podemos realizar 

 

154 No transcorrer dos próximos subtópicos falaremos mais sobre essas outras esferas (vida com os homens 

e a vida com os seres espirituais). 



282 

com uma árvore. No primeiro movimento, podemos caracterizar a árvore a partir de todo 

conhecimento que adquirimos sobre ela, seja a partir de observações ou de estudos analíticos. 

Dentro dessa perspectiva, estamos no mundo da relação Eu-Isso. No segundo movimento, 

afirma BUBER, 

A árvore não é uma impressão, um jogo de minha representação, ou valor emotivo. 

Ela se apresenta “em pessoa”155 diante de mim e tem algo a ver comigo e, eu, se bem 

que de modo diferente tenho, algo a ver com ela. [...] Teria então a árvore uma 

consciência semelhante à nossa? Não posso experenciar isso. Mas quereis novamente 

decompor o indecomponível só porque a experiência parece ter sido bem sucedida 

convosco? Não é a alma da árvore ou sua dríade que se apresenta a mim, é ela mesma 

(2004, p. 56-57). 

 

Nesse sentido, dizer que podemos ter uma relação Eu-Tu com uma árvore ou com 

qualquer outro elemento da natureza significa entender que, em nossas inteirezas e essências, 

somos capazes de nos comunicar de uma forma não apreensível pela racionalidade, mas única 

e geradora de vida. 

Trouxemos esse momento da vida de Buber em que ele estabelece uma relação com o 

cavalo porque ela permitiu a ele refletir sobre a sua atitude no mundo e avançar no seu caminho 

de aquisição de uma fé própria. A partir disso, o filósofo passou a acreditar que relações Eu e 

Tu são possíveis com os diferentes tipos de entes. 

 

9.5 O PERIGO ENCONTRADO NA TOLERÂNCIA: A ESCOLA 

 

Em seu livro “Encontro: Fragmentos Autobiográficos”, Buber relatou sua vivência em 

uma escola católica: 

A escola denominava-se Ginásio Franz Josef. A língua, na aula e no dia-a-dia, era o 

polonês, mas a atmosfera era aquela que agora nos dá a impressão de quase a-histórica, 

que impera entre os povos da monarquia austro-húngara ou que parecia imperar: 

mútua tolerância sem mútuo entendimento. [...] Já lembrei que em nossa escola não 

havia nenhum ódio perceptível pelos judeus; não me lembro de nenhum professor que 

não fosse tolerante ou, então, que não quisesse passar por tolerante. Porém, em mim, 

a obediente permanência em pé, diária, na sala em que ressoava a oração desconhecida, 

produzia algo pior que um ato de impaciência poderia ter produzido. Éramos como 

convidados forçados, objetos, que tinham de participar numa cerimônia religiosa, na 

qual nenhuma parcela de minha pessoa podia ou queria participar, e isto, durante oito 

anos, manhã por manhã. Isto gravou-se no mais profundo do ser daquele rapaz 

(BUBER, 1991, p. 15-16) (grifos nossos). 

 

 

155 Nas notas do tradutor do livro “Eu e Tu”, vejamos o que VON ZUBEN APUD BUBER diz acerca desse 

termo “pessoa”: “Na presente frase optamos por uma tradução que se aproxima a nosso ver do sentido que Buber 

quis exprimir. Em pessoa é uma expressão talvez imprópria em se tratando de uma árvore. Mas querer significar 

que não se trata apenas de uma massa inerte e compacta que se posta simplesmente diante do homem, mas é a 

árvore que pode integrar o evento de relação e, portanto, ser um Tu para o homem num momento de verdadeira 

presença” (2004. p. 144). 



283 

Esse relato de Buber é de suma importância para entendermos como as vivências do 

filósofo iluminam suas ações vindouras e seu pensamento. De acordo com o Dicionário 

Michaelis, Tolerar significa “1 Aguentar algo com conformação e paciência; aceitar; 2 

Consentir alguma coisa em relação à qual se faz restrições ou com a qual não se concorda”156. 

A partir dessas definições e da afirmação de Buber, notamos o perigo existente numa postura 

de tolerância, uma vez que não se pode estabelecer um diálogo com o outro se partimos do 

pressuposto que apenas o suportamos, o aguentamos. Ou seja, se partimos da ideia da tolerância, 

abortamos qualquer abertura em direção ao outro, uma vez que o que está transitando nessa 

relação é apenas algo forçado, algo superficial. Infelizmente, a tolerância era o que norteava a 

atmosfera pedagógica nessa escola em que Buber estudava e, ousamos dizer, que ela norteia 

muitas das práticas pedagógicas dos dias atuais. Podemos dizer, ainda, que a tolerância é a 

tônica de muitas ações em vários âmbitos sociais. Nessa perspectiva, costuma-se afirmar: “eu 

tolero a religião do outro”, “eu tolero a opção sexual do outro”, “eu tolero a cultura do outro” e 

quando agimos assim, estamos construindo a ideia de que a nossa religião é a certa, a nossa 

orientação sexual é a correta, a nossa cultura é a melhor. Não pode existir possibilidade de uma 

relação Eu-Tu num horizonte de tolerância. Pensamos que muito da violência existente em 

nossa sociedade é advinda dessa pseudo-paz oriunda do ato de tolerar, posto que o significado 

da mútua tolerância sem o mútuo entendimento é a antipatia, como bem evidenciou Buber. 

Nesse sentido, a filosofia buberiana nos permite olhar para essa vivência escolar de 

Buber e para a nossa realidade social e observarmos o quão distante elas estão de uma realidade 

verdadeiramente humana, sui generis, uma vez que elas não possibilitam uma relação autêntica. 

Nas palavras de BUBER, “[...] somente aquele que se relaciona de uma forma essencial com os 

homens pode agir e sofrer de uma forma essencial em relação a eles” (2014, p. 98). O filósofo 

ainda nos diz: “Só quando chego a ter uma relação essencial com um outro, de forma que ele 

não é mais um fenômeno do meu Eu, mas é o meu Tu, só então eu experencio a realidade do 

falar-com-alguém – na inviolável autenticidade da reciprocidade” (BUBER, 2014, p. 92). 

Assim, se nos pautamos apenas por uma tolerância infértil, não podemos, de forma alguma, 

validar a presença do outro a partir da nossa, não somos capazes de nos relacionar com a nossa 

inteireza, nem com a inteireza do outro e, consequentemente, não temos condições de atualizar 

a humanidade do outro, nem a nossa. 

 

156 TOLERAR. MICHAELIS. Dicionário Brasileiro da Língua Portuguesa. Disponível em: 

https://michaelis.uol.com.br/busca?id=n1eG. Acesso em: 23 jul. 2022. 

https://michaelis.uol.com.br/busca?id=n1eG


284 

BUBER também afirma: “Se o ético é o único meio pelo qual Deus se comunica com o 

homem, então a mim é proibido falar essencialmente somente com Deus e comigo mesmo” 

(Ibid, p. 98). Sendo assim, o ético só pode existir no seio de uma verdadeira relação, no entre 

existente. Nessa perspectiva, o que transita nesse entre são valores propriamente humanos; e, 

desse modo, o ético se apresenta e Deus nos fala e se materializa em nosso cotidiano. A 

fecundidade do entre não se apresenta numa fala direta com Deus ou conosco mesmo, é sempre 

necessário o outro, seja ele um ser, uma coisa ou uma situação. 

Dentro desses horizontes, a Vida se apresenta enquanto a sempre renovada possibilidade 

de entrarmos em relações autênticas e podermos ser agraciados e agraciarmos uma vida com o 

que é humanamente nosso e isso, consequentemente, materializa Deus no mundo. Nessa esfera 

da ação humana, não há lugar para egoísmos, premeditações, tolerâncias, preconceitos, pois, 

como bem nos diz BUBER, “Reconhecemos que tudo aquilo que é completo e vivo transcende 

o proveitoso e tudo o que é pequeno e apático deriva do utilitário e do desejo de vantagens” 

(1987, p. 35). 

Dentro desses horizontes, a vivência de Buber na escola católica o fez perceber que não 

podemos, de forma alguma, viver apenas numa esfera de tolerância, posto que ela é tão danosa 

quanto uma atitude discriminatória. Contudo, a tolerância mascara melhor a perversidade que 

subjaz nela. 

A partir dessas reflexões, podemos afirmar que essa passagem da vida de Buber elucida 

parte do seu processo de aquisição de uma fé própria, posto que essas marcas permitiram a 

Buber refletir, a partir de seu íntimo, sobre a fundamental importância das relações autênticas. 

 

9.6 A ACEITAÇÃO DE QUALQUER NORMA DEVE SEMPRE PASSAR PELOS NOSSOS 

VALORES ÉTICOS 

 

Buber conta uma historinha curta sobre uma de suas vivências na escola. Vamos tentar 

retratá-la de forma sucinta, mesmo sabendo que não conseguiremos trazer todas as sutilezas 

que perpassam suas narrativas. 

Certa vez, dois colegas de sala começaram a fazer mímicas e, depois de algum tempo, 

elas tomaram uma conotação sexual. Todos os estudantes da sala viam com assombro tal 

situação, a qual se arrastou por cerca de uma semana. Após esse tempo, o diretor da escola 

chamou Buber e perguntou ao jovem o que ele sabia sobre o que seus colegas de classe estavam 

fazendo. Buber, então, respondeu não saber de nada. O diretor tentou persuadi-lo dizendo que 



285 

ele era um bom menino e que deveria ajudá-lo. Em sua biografia, Buber nos relata que encarou 

calado o diretor e que essa foi sua última memória daquele momento, haja vista que foi 

acometido por um forte choro seguido de um desmaio. 

Dessa passagem, BUBER conclui afirmando que essa experiência abriu portas para 

outras tantas que o “ensinaram a compreender a relação problemática entre o princípio e a 

realidade e assim me revelaram a essência da verdadeira norma, que pede não a nossa 

obediência, mas a nós mesmos” (1991, p. 18). 

Nesse momento de sua vida, ainda jovem, e nas reflexões em sua maturidade, Buber 

toma para si a assunção da sua responsabilidade diante do momento e não se deixa ser regido 

por uma norma que não passe pelo crivo dos seus valores, que não seja condizente com aquilo 

que, dentro de si, acha certo. Naqueles instantes tão grotescamente normatizados, ele escolheu 

o caminho que mais representava seus valores e isso foi em oposição às normas rígidas da 

escola. Fazer isso, para Buber, não deve ter sido fácil porque, naquela época, as escolas e as 

punições escolares eram extremamente severas. Ao escolher se calar e não delatar os colegas, 

o jovem Buber teve que lidar com a pressão entre fazer o que achava correto e o que diziam as 

normas e as “autoridades”. O impacto desse momento foi tão grande que o jovem chegou a 

desmaiar. 

O posicionamento do jovem Buber, de não se submeter às regras que não condiziam 

com seus valores interiores, já mostra a forma responsável com a qual ele encarou as situações 

a ele dirigidas, posto que ele sabia que, se delatasse os colegas, estes sofreriam duras represálias. 

Em suas obras, Buber afirma que cada uma das imprevisíveis situações de nosso cotidiano 

corresponde às palavras de Deus dirigidas a nós. Diante disso, ele nos diz de sua atitude: 

Eu formulo minha resposta ao realizar, entre as ações possíveis, aquela que parece 

ao meu entendimento devotado ser a ação certa. Com a minha escolha, decisão e ação 

[...] eu respondo à palavra, ainda que insuficientemente, mas com legitimidade; eu 

respondo pela minha hora (BUBER, 2014, p. 114) (grifo nosso). 

 

Podemos dizer que, mesmo o jovem Buber não tendo, à época, compreensão das 

palavras que nos são dirigidas, ele respondeu ao momento da forma que achou mais correta; 

afirmando, assim, sua fé, a qual está intimamente ligada aos valores que possui. 

 

9.7 A INFLUÊNCIA DE ALGUNS FILÓSOFOS NA VIDA DE MARTIN BUBER 

 

Buber, desde muito cedo, se interessou de forma particular pela Filosofia. Em sua 

educação, teve aulas sobre Platão. Contudo, o que tanto o afligia eram as ideias sobre espaço e 



286 

tempo, sendo este último objeto de maior aflição. Vejamos o que diz o filósofo sobre esse 

período da sua vida: 

[...] naquela época a questão do tempo afligia-me muito mais do que a do espaço. Eu 

era irresistivelmente impelido a querer apreender o decorrer total do mundo como 

fáctico, e isto, significava compreender o tempo, ou como principiando e finalizando 

ou como sem princípio e sem fim. Ambos mostravam-se, a cada tentativa de supô-lo 

como realidade, igualmente absurdos (BUBER, 1991, p. 22). 

 

Dentro desse contexto, aos quinze anos, Buber se deparou com o livro de Kant intitulado 

“Prolegômenos a toda metafísica futura”. Esse livro libertou Buber da angústia insuportável de 

tentar conhecer os limites do tempo/espaço. A partir dessa obra, ele descobriu que o espaço e o 

tempo não são propriedades reais em si, são apenas maneiras de percepção sensorial 

(FRIEDMAN, 1993). Segundo FRIEDMAN, esta obra de Kant ainda  

[...] revelou que o conceito da infinitude do tempo e do espaço é tão impossível como 

a da finitude. Nenhum nem outro são inerentes às vivencias do homem. Antes bem, 

representam uma antinomia insolúvel das ideias que não correspondem 

necessariamente, à realidade do ser (1993, p. 29) (tradução nossa). 

 

Buber, a partir daí, encontrou uma certa paz filosófica. No entanto, aos dezessete anos, 

ele se defrontou com outra obra de um autor que defendia uma noção de tempo bem diferente 

da noção kantiana. Esse livro chamava-se “Assim falava Zaratustra”157, de Nietzsche. Neste 

livro, o tempo é compreendido de modo circular, ou seja, seria sempre o “eterno retorno do 

mesmo”; assim, tudo tende a se repetir. Buber não concordava com essa concepção nietzschiana 

do tempo, mas confessa que Nietzsche exercia sobre ele uma certa sedução negativa (BUBER, 

1991). De acordo com FRIEDMAN, “A fascinação de Zaratustra eclipsava a intuição anterior 

do jovem de que a verdadeira eternidade expulsa o tempo de seu seio e coloca o homem nessa 

relação com ela que se chama existência” (1993, p. 30) (tradução e grifos nossos). Em outras 

palavras, podemos dizer que, a partir da leitura do livro de Nietzsche, as noções de Buber acerca 

do tempo haviam sido obscurecidas por um longo período e isso o impediu, por algum tempo, 

de compreender a eternidade como criadora de existências singulares, as quais, ao se 

comprometerem com o momento presente, acrescentam algo ao mundo e deixam que o mundo 

lhes acrescente algo. 

 

157 Nessa obra, Nietzsche apresenta o personagem Zaratustra que tem uma sabedoria diretamente atrelada ao 

impulso dionisíaco e que sempre retorna ao mesmo ponto; mas, cada retorno o proporciona um melhor 

aproveitamento da situação. Dentro dessa perspectiva, o homem é visto como um ser que deve seguir seus impulsos 

e vontades individuais, posto que, com isso, sua força criadora é libertada e ele se transforma em um super-homem, 

o qual assume as funções do antigo Deus (o qual, diga-se de passagem, está morto). De acordo com 

GUBERNICOFF APUD FEITOSA ET. AL., “o que o Zaratustra aprendeu com as experiências entre os homens 

foi exatamente a cantar ‘com uma nova lira’. Ele aprendeu a ética da seleção do eterno retorno que produz a 

mudança de qualidade do ‘outra vez’ do ‘toda eternidade’, porque é a alegria que quer a eternidade (a dor diz: 

passa!)” (2003. p. 201). 



287 

Já em sua maturidade, Buber dirá que a forma como Nietzsche apreende o tempo limita-

o e o transforma em algo estático (FRIEDMAN, 1993). Porém, nos primeiros escritos do autor, 

é notória a influência nietzschiana em seu pensamento. Nesse sentido, FRIEDMAN afirma que 

Em Twofold Future (1912), [Buber] falou de forma Nietzschiana sobre uma 

alternância entre as formas de cultura e o “caos frutífero” da religião. Quando uma 

cultura se desintegra e perde a força de sua coesão, surge o caos frutífero no qual se 

pode germinar a semente de uma religiosidade crescente. Buber identificou a 

religiosidade com o princípio revolucionário que destrói as velhas formas e libera o 

poder reprimido (1993, p. 31) (tradução nossa). 

 

Em “Twofold Future”, de Buber, se percebe a ideia apolínea de Cultura de Nietzsche e 

o caos/impulso dionisíaco sendo assumido pelo jovem enquanto fomentador de uma verdadeira 

religião. Como pudemos perceber, Nietzsche influenciou o jovem Buber. Este, porém, 

conseguiu sair dessa cortina de fumaça que obstruía seu caminho próprio ao observar que esse 

homem criador nietzschiano era um homem centrado na individualidade e sem laços 

relacionais; era um homem solto no mundo. Essa compreensão não relacional do homem 

criador de Nietzsche fez Buber se afastar das seduções desse filósofo. Nessa direção, 

FRIEDMAN afirma que, “Para o jovem Buber, a exaltação nietzschiana da criatividade foi 

rapidamente insuficiente porque ela não possuía as raízes que lhe permitiam sentir-se parte de 

uma comunidade maior” (1993, p. 31) (tradução nossa). Ainda de acordo com FRIEDMAN, 

Hoje, o tentador não leva o homem criativo à montanha para lhe mostrar os reinos e a 

glória do mundo como Satanás e Jesus. Ele o tenta com o infinito, o leva a se perder 

no não essencial, a vagar no meio da grande confusão na qual a clareza e a nitidez 

humanas se perdem. [...] o turbilhão de possibilidades descontroladas experimentadas 

por todos os jovens quando saem para o mundo, mas que Buber experimentou 

esmagadoramente (1993, p. 31-32) (tradução nossa). 

 

A partir dessa afirmação, podemos dizer ainda que Nietzsche contribuiu para que Buber 

se perdesse do essencial, do que realmente lhe importava; e para que ele se apegasse aos 

pensamentos especulativos de uma infinitude, desvinculando-se da concretude. Sobre a 

influência desses momentos em sua vida, BUBER APUD FRIEDMAN, em 1918, nos diz que 

“Vivi aqui em uma heterogênea riqueza de espírito, mas sem judaísmo, sem humanidade, sem 

a presença do divino” (1993, p. 32) (tradução nossa). 

Tanto Kant como Nietzsche fulguraram a vida de Buber. No entanto, enquanto o 

primeiro instaurou reflexões duradouras, o segundo o manteve preso num mundo esvaziado de 

sentido. 

Sobre o contato com Kant e o que ele gerou em Buber, FRIEDMAN afirma: 

Nesse momento, a intuição da eternidade chegou a Buber, uma intuição que era para 

ele, até o final de sua vida, a mais notável façanha intelectual do homem. A eternidade 

não é o tempo sem fim. É o Ser como tal, o Ser que transcende a finitude e infinidade 

do espaço e do tempo, uma vez que aparece apenas no espaço e no tempo sem entrar 



288 
em aparência. Buber não apenas vislumbrou a eternidade como uma realidade que não 

fosse o infinito ou o finito, mas também a possibilidade de conexão entre si mesmo – 

um homem – e o eterno (1993, p. 29) (tradução e grifos nossos). 

 

A partir das reflexões que fizemos ao longo desse tópico, podemos considerar ainda que 

Kant foi um autor que contribuiu com a aquisição de uma fé própria de Buber, uma vez que 

serviu de alicerce para que o referido filósofo pudesse chegar à sua noção de eternidade e de 

existência humana no mundo, a qual simplesmente se faz presente, independente do infinito ou 

do finito. E diante dessas reflexões que Buber fez a partir do pensamento de Kant, o filósofo 

austríaco pôde chegar, em sua maturidade, a essa noção dialógica da vida, na qual o homem, 

que é propriamente um ser relacional, pode, em um momento de inteireza, estabelecer uma 

relação Eu-Tu com outros homens, com elementos da natureza e com Deus. Como já dissemos, 

essa vida dialógica é a própria fé buberiana. 

Não obstante, Nietzsche também colaborou com a aquisição de uma fé própria de Buber, 

não de forma positiva como Kant, mas de modo a levá-lo a pensar no que lhe era próprio. 

Acreditamos que as divergências com as compreensões nietzschianas se tornaram maiores ao 

passo que ele amadureceu seu sentido de vida e foi afirmando sua fé própria. Assim, ler 

Nietzsche o seduziu e o aprisionou; mas também o obrigou a pensar em como se desvencilhar 

dessas amarras em sua existência, bem como a refletir sobre seu lugar no mundo, o qual não 

era – e não poderia ser – o de um super-homem, mas, sim, de um homem relacional dialógico. 

 

9.8 VIENA: A ABERTURA DE BUBER E A ESCUTA À PALAVRA DIRIGIDA 

 

Buber retorna à cidade em que nasceu, Viena, para iniciar seus estudos universitários. 

Nessa sua nova incursão, o jovem filósofo é perpassado por acontecimentos que o fazem refletir 

ainda mais acerca da importância da linguagem e da abertura ao mundo. 

Muitas foram as vivências em Viena que o marcaram e fortaleceram sua crença sobre o 

que pode acontecer entre duas pessoas. Dentro desse contexto, BUBER ressalta que 

A pátria estrangeira [Viena] ensinava diariamente, embora numa linguagem ainda 

indistinta, que se tem de aceitar o mundo e deixar-se aceitar por ele, mas que ele está 

disposto. Algo, então, consolidou-se, algo que anos posteriores não pôde ser mudado 

por nenhuma problemática da época (1991, p. 25) (grifo nosso). 

 

O que percebemos nessa fala de Buber é que esse período vivido em Viena fez com que 

ele percebesse a relação íntima e inevitável que se estabelece entre o homem e o mundo que o 

cerca. A ênfase que ele atribui a essa relação é que devemos estar abertos ao mundo que nos 



289 

circunda, aceitá-lo e deixarmos ser aceitos por ele – a reciprocidade sempre convidativa do 

mundo ao ser singular. 

Ainda sobre sua estadia em Viena, Buber ressalta os seminários que assistiu na 

Universidade, os quais, mais do que as próprias aulas, instauravam uma atmosfera de maior 

liberdade entre as relações ali estabelecidas. De acordo com BUBER APUD FRIEDMAN, 

chamava sua atenção “A troca regulada e livre entre o professor e os alunos, as interpretações 

coletivas de textos em que o professor participava com notável humildade, como se ele também 

aprendesse algo novo, a livre troca de perguntas e respostas” (1993, p. 24) (tradução nossa). 

Segundo a interpretação que FRIEDMAN faz desses momentos para a vida do jovem Buber, 

“tudo isso lhe revelou melhor do que qualquer leitura de que o espírito humano está presente 

na realidade entre uma pessoa e outra” (1993, p. 24) (tradução e grifos nossos). 

Nessa cidade, Buber também teve acesso a poemas e a várias peças teatrais. A respeito 

do teatro, especificamente, Buber nos diz que presenciou a palavra humana sendo corretamente 

pronunciada, a língua falada como acontecimento. Para FRIEDMAN, 

O que Buber aprendeu sobre a linguagem falada viva, que “ocorre” no “entre”, não 

poderia ser limitada à esfera artisticamente isolada do teatro. A língua viva iluminou 

para ele a existência humana como tal e, assim, tornou-se um dos caminhos que 

levavam ao Eu e Tu (1993, p. 25) (tradução e grifos nossos). 

 

Trazemos à tona esses momentos da vida de Buber em Viena porque eles denotam de 

forma simples como a tessitura de sua fé foi ocorrendo a partir da sua abertura e atenção ao que 

estava ao seu redor. Assim, em muitos momentos, Buber foi capaz de apreender o que de terno 

permeava os contextos vivenciados. Podemos ainda interpretar, a partir de suas obras, que a 

linguagem que tanto o marcou no teatro de Viena talvez fosse o que ele denominou de terceira 

esfera de relação158, que é a vida (relação) com os seres espirituais. Segundo BUBER, “Aí a 

relação, ainda que envolta em nuvens, se revela, silenciosa mas gerando linguagem” (2004, p. 

55). Nesse sentido, podemos dizer que, nessas situações, não percebemos o Tu, mas sentimos 

um chamado; nós respondemos a esse chamado, criando, pensando, atuando. Dentro desse 

horizonte, as peças teatrais, de alguma forma, faziam Buber sentir a torrente de uma relação 

Eu-Tu estabelecida com os seres espirituais. A linguagem que ali se pronunciara, de certa forma, 

eram ecos dessa relação, desse convite feito pelo Tu e dessa resposta autêntica dada ao Tu 

através de uma ação criadora. E Buber estava ali, atento e aberto a esses ecos que chegavam até 

ele. 

 

158 Em sua obra “Eu e Tu”, Buber fala sobre as três esferas em que podemos manter uma relação Eu-Tu: a 

primeira é a vida com a natureza, a segunda é a vida com os homens e a terceira é a vida com seres espirituais. 



290 

Em relação aos seminários, observamos ser tecido ali, talvez, o que Buber denominaria, 

em sua maturidade, de segunda esfera de relação, a qual corresponde à vida (relação) com os 

homens. Nesse âmbito, tanto “podemos endereçar como receber o Tu” (BUBER, 2004, p. 55). 

Muitas vezes pode ocorrer que o Tu nem se dê conta de que experienciou a relação, o que não 

interfere em nada a relação, posto que o importante é que o encontro entre as duas essências 

ocorreu (BUBER, 2004). E, enfaticamente, BUBER diz: “Eu não experencio o homem a quem 

digo Tu. Eu entro em relação com ele no santuário da palavra-princípio” (2004, p. 57). 

Ainda em conformidade com o pensamento buberiano, podemos dizer que no entre da 

relação Eu-Tu algo acontece, algo nos toma e nos atualiza. Pensar em atualização é pensar no 

desenvolvimento de nossa humanidade, de nossos valores humanos. Assim, cada verdadeira 

relação é capaz fomentar em nós nossa humanidade. Desse modo, pensamos que, em alguns 

momentos, o que Buber vivenciou durante os seminários era justamente o entre existente numa 

relação Eu-Tu, ou seja, algo que era capaz de despertar sua humanidade, algo que o fazia entrar 

em contato com o sentido divino da sua existência. 

Diante dessas diferentes situações, podemos observar o mundo concreto falando com 

Buber e as respostas dele, materializadas em sua abertura e sua forma singular de passar por 

estes momentos. 

Dentro desse contexto, acreditamos que Viena foi, para Buber, um lugar em que sua fé 

própria foi sendo afirmada, posto que, como o mesmo diria, “Cada um de nós está preso numa 

couraça, cuja tarefa é repelir os signos. Os signos nos acontecem sem cessar. Viver significa ser 

alvo da palavra dirigida; nós só precisaríamos tornar-nos presentes, só precisaríamos perceber” 

(BUBER, 2014, p. 43). Assim, a nosso ver, Viena ajudou Buber a prestar atenção às palavras 

que lhe eram dirigidas e oportunizou momentos em que ele pudesse estar presente. Talvez, 

qualquer outra pessoa passasse por esses momentos e não os tivesse captado desta forma. Para 

muitos, os seminários poderiam ter sido apenas meros eventos acadêmicos em que alunos e 

professores romperam com a hierarquia; para outros, as peças teatrais poderiam ser encaradas 

apenas como esteticamente interessantes. Desse modo, ressaltamos que a forma de ver e 

vivenciar as mesmas situações são diferentes. 

Muitos insistem em passar a vida ao largo dos significados que residem nas situações 

mais corriqueiras de nossas vidas, perdendo a oportunidade de escutar as palavras que lhe são 

endereçadas e que lhes possibilitariam desenvolver o que há de mais humano. Não foi isso que 

aconteceu com Martin Buber em Viena, haja vista que ele fez questão de viver, de se abrir, de 

escutar os múltiplos sons que ecoavam da vida naquela cidade. Nesse ponto da vida de Buber, 



291 

lembramos da música de Antonio Pecci Filho Toquinho e Vinícius de Moraes, que diz “Quem 

já passou por essa vida e não viveu, pode ser mais, mas sabe menos do que eu. Porque a vida 

só se dá para quem se deu [...]”. Assim, como diria a música, Buber se deu ao mundo em muitos 

momentos e pôde, dessa forma, a cada momento vivido, se aproximar do que lhe era mais 

humano. 

 

9.9 O SIONISMO, HERZL E O EU DEMONÍACO  

 

Após o seu envolvimento com o pensamento de Nietzsche, Buber começa a recuperar 

suas raízes a partir do seu contato cada vez mais intenso com o Sionismo159. De acordo com 

BUBER APUD FRIEDMAN, “Para aquele que perdeu seu Deus, o povo pode ser a primeira 

estação em seu novo caminho” (1993, p. 33) (tradução nossa). Foi dessa forma que se deu o 

retorno de Buber às suas raízes. 

O sionismo foi, de uma forma geral, uma reação ao antissemitismo160  francês161  e 

russo162. No fim do século XIX, “Se considerava de mal gosto identificar alguém como judeu 

e a maioria deles desconheciam o significado desta identidade” (FRIEDMAN, 1993, p. 36) 

(tradução nossa). 

Dentro desse contexto, em 1887, na Suíça, foi realizado o primeiro congresso sionista. 

Esse congresso, segundo FRIEDMAN, “era a primeira agrupação, que longe de negar a 

existência da ‘questão judia’, a considerava um problema dos judeus e de todo o mundo 

europeu” (Idem). O movimento tinha em Theodor Herzl seu maior expoente político. 

 

159 Sionismo é um movimento que defende o direito do povo judeu em se fixar na região dos seus ancestrais 

bíblicos (Jerusalém) e formar um estado judaico em que o povo judeu possa determinar o rumo político de sua 

nação. O nome Sionismo vem da palavra Sión, que significa um importante monte nas redondezas de Jerusalém 

(CONFEDERAÇÃO ISRAELITA DO BRASIL. CONIB. O Sionismo. Disponível em: 

https://www.conib.org.br/glossario/sionismo/. Acesso em: 28 nov. 2022). 

160 Antes de explicitar o que significa antissemitismo, achamos válido esclarecer que são chamados de 

Semitas vários povos da antiguidade (arameus, assírios, babilônios, sírios, hebreus, fenícios e caldeus) que 

possuem as mesmas origens culturais. Vale ressaltar que essa palavra é oriunda de um termo do livro Gênesis, que 

se refere à linhagem de descendentes de Sem, filho de Noé. Dentro desses horizontes, podemos dizer que 

antissemitismos são ações preconceituosas realizadas contra os judeus. Esse termo “tem sido usado para designar, 

de forma genérica, as manifestações de hostilidade contra judeus desde os tempos greco-romanos até os dias de 

hoje (SORJ, Bila. Anti-semitismo na Europa hoje. Novos estudos CEBRAP [online], n. 79, 2007, p. 97-115. 

Disponível em: https://doi.org/10.1590/S0101-33002007000300005. Acesso em: 03 jan. 2019. p. 1). 

161 Na França, um homem judeu havia sido preso injustamente e o Estado e a Igreja haviam se unido para 

realizar tal ato, sendo o mesmo denunciado pelo escritor Émile Zola (FRIEDMAN, 1993, p. 36) (tradução nossa). 

162  Na Rússia, existiam várias medidas contra os semitas, como formas de expulsão, que eram tomadas para 

fazer com que os judeus de lá migrassem para a Europa ocidental e para a América (FRIEDMAN, 1993, p. 36) 

(tradução nossa). 

https://www.conib.org.br/glossario/sionismo/
https://doi.org/10.1590/S0101-33002007000300005


292 

Buber participou ativamente do movimento sionista escrevendo, palestrando e 

participando de reuniões, conseguindo, assim, pela primeira vez, canalizar suas energias para 

um trabalho frutífero e constante (FRIEDMAN, 1993). Contudo, mesmo tendo abraçado o 

sionismo, isso não significou, para Buber, fazer uma adesão total ao judaísmo. 

Vale ressaltar que Buber, em certos pontos de vista, discordava do líder e fundador do 

sionismo, Herzl, uma vez que, para Martin, o renascimento judeu deveria acontecer 

primeiramente na alma das pessoas e isso nenhum partidarismo político iria conseguir; já para 

Herzl, tudo se resumia a estratégias políticas. 

Buber, desde o terceiro Congresso Sionista (1899), deixou claro, em seu discurso, sua 

discordância de pensamento em relação às ideias de Herzl. No quinto Congresso (1901), ele 

encabeçou a frente da “Fração Democrática”, a qual dá uma maior ênfase ao sionismo cultural 

em detrimento ao sionismo político de Herzl. Mas foi somente em 1903 que Buber se afasta 

definitivamente de Herzl, ano em que ocorre o sexto Congresso Sionista e que o líder Herzl faz 

um discurso pessoal e difamador acerca de um dos colaboradores da Fração Democrática, 

Trietsch. De acordo com FRIEDMAN, após o discurso inflamado de Herzl, “Buber se sentia 

profundamente perturbado. Em verdade, se colocava em oposição a Herzl desde o congresso 

anterior, mas até então as diferenças eram de opinião. Jamais havia posto em questão o homem 

em si” (1993, p. 47) (tradução nossa). Desse modo, Buber toma a decisão de ir, juntamente ao 

outro colaborador da Fração Democrática, Feiwel, até Herzl depois do seu discurso, na tentativa 

de lhe falar da falta de fundamentos sobre o que acabava de afirmar e da necessidade de se criar 

uma comissão investigadora para apurar a legitimidade de suas palavras. No entanto, estando 

Buber ao lado de Herzl, ele percebe que não há como conversar com o mesmo porque quem 

está ali não é uma pessoa e, sim, a causa por ela defendida; e dessa forma, os fins justificavam 

os meios. 

Em seu livro “Fragmentos Autobiográficos”, Buber descreve sua memória acerca desse 

episódio e nos revela o momento em que Herzl deixa transparecer a incoerência de suas atitudes 

e a fragilidade ética pela qual era guiado: 

[...] Herzl parou frente a nós e nos dirigiu a palavra. O tom no qual ele falava não era 

de modo algum aquele que nós gostaríamos de esperar – era um tom sofrido, mas 

também de gracejo, embora não houvesse sorriso nos seus lábios. “Totalmente 

diferente eu o teria apresentado!”, gritou ele – “[...] Porém, aí uma menina colocou-

se em frente à tribuna, imediatamente à minha frente – sua noiva, como eu fiquei 

sabendo – ela estava então parada ali e fulminou-me com aqueles seus olhos – eu lhes 

digo: uma pessoa maravilhosa! Então eu não pude” (BUBER, 1991, p. 31). 

 

Esse foi um momento que Buber levou dentro de si pelo resto de sua vida e o considerou 

talvez o mais forte golpe. Segundo FRIEDMAN, neste episódio, Buber “reconheceu que para 



293 

a maioria dos homens de ação não tem sentido polemizar sobre os métodos e princípios quando 

o que importa é quem tem a responsabilidade de levá-los à prática” (1993, p. 48) (tradução 

nossa). 

Tudo o que causa uma reflexão profunda em Buber é, para nós, também, motivo de 

reflexão, pois são esses momentos que vão consolidando sua fé própria. Assim, ao trazermos o 

ingresso e a estadia de Buber no movimento sionista, atentamos para o fato de que o mesmo 

não aderiu por completo ao judaísmo e nem seguiu às cegas o líder desse movimento. Desse 

modo, entendemos que Buber demonstra andar conforme o que acredita ser o certo à medida 

que enfrenta e assume as consequências de tais ações. Gostaríamos de chamar atenção para as 

reflexões de nosso teórico acerca de Herzl, uma vez que acreditamos que elas estão intimamente 

ligadas ao que Buber chamará, em seu livro “Eu e Tu”, de Eu demoníaco. 

Como já dissemos, o homem, para Buber, tanto pode entrar numa relação Eu-Tu, como 

numa relação Eu-Isso. O Eu do primeiro caso pode ser considerado pessoa e surge à medida 

que entra em relação com outras pessoas (BUBER, 2004); já o Eu do segundo caso pode ser 

considerado egótico e se origina a partir da tomada de consciência “de si como sujeito (de 

experiência e de utilização)” que se distingue dos demais egóticos (BUBER, 2004, p. 92). Em 

conformidade com BUBER, “Homem algum é puramente pessoa, e nenhum é puramente 

egótico; nenhum inteiramente atual e nenhum é totalmente carente de atualidade. Cada um vive 

no seio de um duplo Eu” (2004, p. 94). 

No entanto, existe um outro Eu que não pode ser considerado nem pessoa e nem egótico. 

É um Eu que, segundo BUBER, “usa a si mesmo como um Isso” (2004, p. 86). É um Eu que 

não é capaz de entrar em relação, seja Eu-Tu ou Eu-Isso, posto que seu Eu é inexistente. A esse 

Eu, Buber dá o nome de demoníaco, porque ele se deixa levar por motivos que não são mais 

próprios seus e, sim, das causas que representa. Para BUBER, esse Eu “[...] não vê os entes que 

estão em sua volta, senão como máquinas capazes de diversas realizações, que devem ser 

avaliadas e utilizadas para o bem de sua causa” (2004, p. 96). 

Dentro desse contexto, acreditamos que a vivência com Herzl fez Buber notar a 

existência do Eu demoníaco. Infelizmente, naquele instante em que se deparou com Herzl, após 

o seu discurso caluniador, Buber percebeu que não conseguiria dialogar com ele, uma vez que 

já não habitava ali um homem, mas, sim, uma causa. Notadamente no universo político, é muito 

comum nos depararmos com Eu’s demoníacos. Eu’s que não são capazes de se atualizar nem 

atualizar o mundo que está ao seu redor. Diante desses fatos, notamos, mais uma vez, a fé 

autêntica de Buber se consolidando a partir de suas vivências e de suas reflexões. 



294 

 

9.10 PAULA: UM VERDADEIRO ENCONTRO 

 

Buber, durante sua inserção no movimento sionista, conhece a pessoa que viria ser sua 

esposa, Paula Winkler, em um seminário de estudos germânicos em Zurique, no ano de 1899. 

Paula era uma mulher forte, inteligente e decidida. Ela rompera com sua família e religião 

(católica) para casar-se com Buber e procurou ajudar no fortalecimento do sionismo. Ao 

elucidar a marcante presença de Paula dentro do movimento sionista, FRIEDMAN afirma que 

o próprio “Theodor Herzl a considerava uma mulher ‘de grande talento’ e aceitava suas 

colaborações para o Neue Freie Presse, o diário em que todos os autores jovens de Viena 

sonhavam publicar suas obras” (1993, p. 38) (tradução nossa). 

De acordo com Friedman (1993), a adesão de Paula ao movimento sionista ocorreu em 

virtude de alguns fatos que marcaram sua existência. O primeiro refere-se às lembranças das 

narrativas de sua mãe acerca de uma pequena comunidade judia, da qual havia sido vizinha. 

Segundo FRIEDMAN, a mãe de Paula falava sobre o lugar de forma recorrente; no entanto, o 

que mais a impressionava era “[...] a lembrança de um passado doloroso, uma história de 

suposições cruéis e fugas durante a noite, de heroísmos e sofrimentos” (1993, p. 41) (tradução 

nossa). Outro fato que também impulsionou Paula a aderir ao sionismo foi o choque que teve 

quando, por volta dos seus vinte três anos, presenciou um menino judeu sendo discriminado 

por um grupo de crianças e a irmã do menino precisou bater em algumas crianças do grupo para 

resgatar o irmão. Até então, em nenhum momento de sua vida, Paula havia se deparado com 

aquele tipo de situação cruel. Por fim, e não menos importante, outro acontecimento decisivo 

para Paula optar pelo movimento sionista foi o discurso que escutou de Buber no Terceiro 

Congresso Sionista em 1899. Nas palavras de PAULA APUD FRIEDMAN, 

Uma boca humana falou comigo com uma força maravilhosa ... Meu coração parou 

de bater ... Era como se eu tivesse uma língua de ferro e todos os sinos do mundo 

tocassem para todos os homens. Eu não era mais um indivíduo ... a vontade 

extraordinária, o desejo e a vontade de um povo surgiram em uma torrente ... que me 

banhou como tudo o que é ótimo na vida e com a própria vida. Ele me banhou e me 

arrastou (1993, p. 41) (tradução nossa). 

 

A partir dessa afirmação, notamos o quanto as palavras do jovem Buber foram capazes 

de tocar Paula. E foi dentro desse emaranhado de acontecimentos marcantes que Paula escolheu 

fazer parte do movimento sionista. 

Buber e Paula casaram-se durante a efervescência do movimento sionista, o que não foi 

visto com bons olhos por alguns judeus mais ortodoxos, haja vista Paula ser de família católica. 



295 

Após se casarem, Buber passou um tempo estudando em Berlim, enquanto Paula e os filhos 

que haviam tido (Rafael e Eva163) moravam ainda na Áustria. Buber e Paula se correspondiam 

com frequência e ela sempre tentava transmitir uma mensagem de força e de confiança. Sobre 

essas correspondências, BUBER APUD FRIEDMAN afirma: “Suas cartas são a única coisa 

que me dá força. Todo o mais está envolto em preocupações e desassossego... A partir delas, 

talvez a ideia de que, como creio, há uma mãe em ti. Agora sei: sempre, sempre busquei a minha 

mãe” (1993, p. 40) (tradução nossa). 

Se, por um lado, a relação entre Buber e sua mãe foi marcada pelo desencontro; por 

outro, a sua relação com Paula foi marcada pelo verdadeiro encontro; aquele que é capaz de 

atualizar o ser, aquele que, quando acontece, fortalece nossa humanidade e nos afasta do que 

não é autenticamente nosso; aquele que nos aproxima do sentido divino de nossa existência. E 

foi justamente na presença legítima de Paula que Buber se encontrou; encontrou o elo perdido 

que habitava em seu íntimo desde o precoce desencontro com sua mãe, simplesmente se 

encontrou ante ao Tu de Paula. 

Sobre o verdadeiro encontro e sua vivência de forma gratuita e sem premeditações, 

BUBER irá afirmar: 

As coisas acontecem de outra maneira quando, numa hora receptiva da minha vida 

pessoal, encontra-me um homem em quem há alguma coisa, que eu nem consigo 

captar de uma forma objetiva, que ‘diz algo’ a mim. Isto não significa de forma 

alguma que esta coisa me diga como este homem é, o que se passa nele ou coisa 

semelhante. Mas significa que ele diz algo a mim, transmite algo a mim, fala algo que 

se introduz dentro da minha própria vida. Pode ser algo sobre este homem, por 

exemplo que ele precise de mim. Mas pode ser algo sobre mim (2014, p. 42) (grifo 

nosso). 

 

Desse modo, enfatizamos que esse encontro entre Paula e Buber permitiu que o mesmo 

pudesse, também, encontrar-se consigo mesmo. Achamos oportuno ressaltar que, por mais que 

digamos que a relação entre os dois se caracterizava, muitas vezes, por uma relação Eu e Tu, 

isso não quer dizer que não existiam momentos em que a relação por eles estabelecidas se 

realizava através de uma lógica do Eu-Isso, posto que não dá para viver toda uma vida dentro 

da relação Eu e Tu, em virtude de sua fugacidade. 

Em outra carta, datada de 1902, enquanto fazia uma visita à sua família em Lemberg, 

BUBER APUD FRIEDMAN confidencia a Paula: “Eu me sinto trancado como em uma 

masmorra. Mais do que nunca, você é minha liberdade. Acima de tudo a gente tem que ligar o 

 

163 Rafael nasceu em 1900 e Eva, em 1901. 



296 

enigma do mundo inteiro em uma pessoa humana, do contrário ficamos numa situação difícil” 

(1993, p. 41) (tradução nossa). 

A partir desse fragmento de carta de Buber dirigida a Paula, podemos notar o quanto ela 

é importante para a vida e obra do filósofo. Vemos a estreiteza existente entre essa relação e o 

que ele escreve em suas obras. É como se, de certa forma, a relação entre Paula e Buber 

condensasse o que o filósofo, em sua maturidade, escreveria. Dentro desse horizonte, de uma 

relação que devolve ao homem sua liberdade, por ser capaz de colocá-lo em contato com o que 

lhe é próprio, BUBER elucida que 

A relação imediata implica numa ação sobre o que está face-a-face; [...]. O face-a-face 

se realiza através do encontro; ele penetra no mundo das coisas para continuar atuando 

indefinidamente, para tornar-se incessantemente um Isso, mas também para tornar-se 

novamente um Tu irradiando felicidade e calor (2004, p. 61). 

 

Ainda sobre a notória relevância de Paula na vida de Buber, FRIEDMAN afirma que, 

Como aponta Greta Schaeder com perspicácia, a insegurança perseguidora de Buber 

retrocedeu ante o encontro e o casamento com Paula Winkler. Além disso, pode-se 

dizer que a confiança existencial subjacente sob Eu e Tu e outras obras da maturidade 

de Buber seria inconcebível sem o seu relacionamento com Paula. Talvez seja um caso 

único: um filósofo cujo pensamento não surgiu do seu ser individual, mas do “entre”, 

principalmente e acima de tudo de seu casamento (1993, p. 153) (tradução e grifos 

nossos). 

 

As palavras de Greta Schaeder corroboram ainda mais com a ideia da realização do ser 

de Buber ante ao ser de Paula e que suas obras advêm do entre contido nesse encontro. Ainda 

ressaltando esse imbricamento existente entre a relação entre Paula e Buber e as obras desse 

filósofo, achamos válido resgatar o que ele diz sobre o amor: 

[...] Os sentimentos, nós o possuímos, o amor acontece. [...] O amor não está ligado 

ao Eu de tal modo que o Tu fosse considerado um conteúdo, um objeto: ele se realiza, 

entre o Eu e o Tu. Aquele que desconhece isso, e o desconhece na totalidade de seu 

ser, não conhece o amor, mesmo que atribua ao amor os sentimentos que vivencia, 

experimenta, percebe, exprime. [...] Àquele que habita e contempla no amor, os 

homens se desligam do seu emaranhado confuso próprio das coisas; bons e maus, 

sábio e tolos, belos e feios, uns após outros, tornam-se para ele atuais, tornam-se Tu, 

isto é, seres despreendidos, livres, únicos, ele os encontra cada um face-a-face. A 

exclusividade ressurge sempre de um modo maravilhoso; e então ele pode agir, ajudar, 

curar, educar, elevar, salvar. Amor é responsabilidade de um Eu para com um Tu: nisto 

consiste a igualdade daqueles que amam, igualdade que não pode consistir em um 

sentimento qualquer, igualdade que vai do menor, ao maior do mais feliz e seguro, 

daquele cuja vida está encerrada na vida de um ser amado, até aquele crucificado 

durante sua vida na cruz do mundo por ter podido e ousado algo inacreditável: amar 

o homens (BUBER, 2004, p. 61-62) (grifo nosso). 

 

Nesse trecho, vemos Buber diferenciar o amor dos sentimentos, bem como atribuir sua 

realização ao que acontece numa relação entre um Eu e um Tu. Assim sendo, o amor acontece 

quando, na imediatez do momento, um Eu encontra um Tu e se torna responsável por aquele 



297 

instante fecundo, germinador de vida. Dessa forma, ousamos dizer que Buber, ao falar sobre o 

amor, está ancorado na sua relação com Paula. 

Ao completar cinquenta anos, BUBER APUD FRIEDMAN escreveu um poema para 

Paula expressando o que, para ele, representava a presença dela em sua vida e a forma como a 

vida dele foi tomando contornos cada vez mais autênticos a partir de sua presença singular. 

Vejamos: 

No dia da retrospectiva 

 

O errante me disse: eu sou o espírito. 

O deslumbrante me disse: eu sou o mundo. 

O primeiro flutuou ao meu redor com suas asas 

O segundo me envolveu no jogo de suas chamas. 

Já estava pronto para agradá-los; 

Meu coração foi enganado, quando na frente dos demônios parecia 

Uma presença 

Para o homem errante, ele disse: Você é loucura. 

Para o deslumbrante, ele disse: Você é enganoso. 

Então o espírito e o mundo apareceram diante de mim 

As mentiras fugiram e o que era bastava. 

Você criou o que eu vejo ... 

Criaste? Apenas viveste 

Tu, elemento e mulher, 

Alma e natureza! (1993, p. 153) (tradução nossa)  

 

Em 11 de agosto de 1958, Paula falece, estando Buber com os seus oitenta anos. Buber, 

como era de se esperar, fica extremamente abalado e apenas em fevereiro de 1959, ao encontrar 

um pouco mais de forças, resolve escrever aos amigos uma mensagem agradecendo o apoio 

deles (FRIEDMAN, 1993). 

Do encontro entre Paula e Buber surge uma história de companheirismo, entrega e 

responsabilidade; surge uma história de amor dentro da perspectiva buberiana. O Eu, dentro 

dessa relação, não deixa de existir, posto que ele é tão importante quanto o Tu. O que acontece 

dentro desse tipo de relação é que o Eu, naqueles ínfimos instantes, encontra-se com o que lhe 

é mais próprio. 

Na certeza de que tudo o que falamos sobre esse tipo de relação não chega a dizer 

realmente o que ela seja, fazemos uso da linguagem poética de Madalena Freire, quando, em 

um poema164, diz: “Mas sou mais eu, quando consigo lhe ver, porque você me reflete”. Sendo 

assim, pensamos que Buber foi mais ele mesmo quando se via dentro da relação que 

estabelecera com Paula, porque ela refletia o que nele havia de melhor. 

 

164 Poema intitulado: “Eu não Sou você, você não é eu”. 



298 

Partindo desses horizontes, pensamos que Paula foi, sem dúvida, importante para Buber, 

para o caminho de aquisição de sua fé própria, uma vez que ela, a partir de sua presença, fazia 

Buber entrar em contato com tudo aquilo que lhe era próprio, mas que só podia ser revelado 

dentro do entre de uma relação Eu e Tu. Pois, como diria o próprio BUBER, 

Para realizar plenamente o seu Eu, o homem precisa entrar em relação dialógica com 

o mundo – ele precisa dizer Tu ao outro, e este – Tu só se fez com a totalidade do ser. 

É preciso perceber e aceitar o outro “na sua totalidade, na sua unidade e sua 

unicidade”. É preciso que ele se torne presença para mim (2014, p. 8). 

 

9.11 A PRESENÇA DE GUSTAV LANDAUER NA VIDA BUBER: PORQUE É NA 

RELAÇÃO QUE VAMOS NOS ENCONTRANDO 

 

Gustav Landauer e Buber se encontraram, pela primeira vez, no ano de 1900 e, desde 

então, mantiveram uma profícua amizade até a morte de Landauer no ano de 1922 (VON 

ZUBEN APUD BUBER, 2009). Segundo Von Zuben (APUD Buber, 2009), Landauer 

influenciou Buber a se aproximar da mística do mestre Eckhart, inspirou Buber, através do seu 

método de interpretação das obras do mestre Eckhart, a realizar o reconto das lendas hassídicas 

e contribuiu de forma decisiva para que o filósofo refletisse sobre a ideia de comunidade. Vale 

ressaltar que, apesar dos laços de amizade que os uniam, Landauer não deixava de se opor ao 

amigo, quando, próximo à Primeira Guerra, Buber colocava a Alemanha como uma nação 

redentora (FRIEDMAN, 1993). Segundo FRIEDMAN, 

[...] Landauer manteve sua posição anarco-pacifista antiguerra até o fim. No entanto, 

sua amizade com Buber não perdeu intensidade, o que mostra que este, apesar de seu 

entusiasmo, aceitou a tensão polar da rejeição de Landauer à guerra e as perspectivas 

oferecidas por essa posição (1993, p. 103) (tradução nossa). 

 

Desse modo, vemos que, mesmo discordando um do outro, Buber e Landauer se 

mantiveram generosamente um na vida do outro. Cronologicamente, Buber não levou muito 

tempo para perceber que sua opinião estava equivocada em relação à nação alemã e, assim, 

aproximou-se dos horizontes do amigo Landauer. Pensamos que a presença dessa amizade, 

mesmo na discordância, foi um dos elementos que contribuiu para que Buber amadurecesse sua 

noção de diálogo e para que fosse capaz de se aproximar da ideia de Landauer sobre uma 

comunidade Viva. Nesse sentido, inspirado nas ideias de Landauer, BUBER nos fala sobre a 

verdadeira comunidade: 

Confunde-se, assim, sob o conceito social, duas coisas fundamentalmente diferentes: 

a comunidade, que se edifica pela relação, e a massa de unidades humanas sem relação 

entre si, isto é, a ausência de relação, que se tornou evidente no homem moderno. 

Porém, o claro edifício da comunidade para o qual pode-se ser libertado da masmorra 

da sociabilidade é obra da mesma força que atua na relação do homem com Deus. 

Todavia, esta relação não é uma relação entre outras; ela é a relação total na qual todas 



299 
as torrentes deságuam sem, com isso, se esgotar. Mar e rios – quem deseja aqui 

distinguir e traçar limites? Não senão um fluxo do Eu para o Tu, cada vez mais 

ilimitado, uma maré única e sem limites da vida atual. Não se pode dividir a vida entre 

uma relação atual com Deus e um contato inatural de Eu-Isso com o mundo; não se 

pode orar verdadeiramente a Deus e utilizar o mundo. Aquele que só conhece o mundo 

como algo que se utiliza vai conhecer Deus do mesmo modo. Sua prece é um modo 

de se desobrigar; ele cai no ouvido do nada. Tal homem é o homem sem Deus, e não 

o “ateu” que, do fundo da noite e da nostalgia da janela de seu quarto, invoca o 

inominado (2009, p. 107). 

 

Para Buber, a verdadeira comunidade não pode ter como base um amontoado de relações 

utilitárias, uma torrente de relações Eu-Isso. A verdadeira comunidade é, pois, regida pela Vida 

que aqui se desvela enquanto uma postura de abertura diante dos entes, ou, em outras palavras, 

conforme a filosofia buberiana, Vida significa a possibilidade de estabelecer uma relação Eu-

Tu porque são a partir dessas relações que realizamos Deus no mundo. Assim, a ausência de 

Deus não está encarnada na ação, necessariamente, de um ateu; mas, sim, daquele que 

indiscriminadamente vive na aparência da relação Eu-Isso e a torna o sentido de sua vida. Esse 

indivíduo que assim vive não pode encontrar Deus e, consequentemente, fazer parte de uma 

verdadeira comunidade. Corroborando com esse argumento, BUBER afirma: “Para nós, porém, 

que queremos criar a comunidade e elevar a Vida, comunidade e Vida são uma só coisa. A 

comunidade que imaginamos é somente uma expressão de transbordante anseio pela Vida em 

sua totalidade. Toda vida nasce de comunidade e aspira a comunidade” (1987, p. 34). Essa ideia 

tão terna de comunidade que se faz presente no pensamento buberiano não floresceu do nada, 

ela surgiu do seu encontro com o hassidismo, mas, também, das suas diversas vivências, sejam 

elas opostas à sua noção de comunidade, como foi o caso da sua vivência na escola católica, ou 

da sua vivência ao lado do seu amigo Gustav Landauer, o qual possibilitou a Buber pensar sobre 

uma comunidade viva que não pode ser fruto de ações grotescas e armamentistas. Nas palavras 

de BUBER APUD FRIEDMAN, 

Gustav Landauer reconheceu que a nova comunidade humana a que aspiramos não 

pode ser consolidada a partir de indivíduos, não pode surgir do caos em que vivemos, 

dessa atomização dos indivíduos, de tal forma que os indivíduos se unam uns aos 

outros, mas que as células devem existir, pequenas células comunitárias a partir das 

quais a grande comunidade humana pode ser construída (1993, p. 117) (tradução 

nossa). 

  

Partindo da presença de Landauer e de outras vivências, Buber formou sua noção de 

comunidade e, após a Segunda Guerra, durante uma visita à Europa, especificamente na Suíça, 

o filósofo austríaco falou de forma enfática sua oposição em relação às ideias sobre 

individualismo e coletivismo. Como é costume do seu perfil filosófico, ele propôs uma outra 



300 

perspectiva não situada nos “ismos” 165  (BUBER, 1987). Dentro desse contexto, BUBER 

afirmou: 

O individualismo [...] como obcecado esforço do homem em considerar-se um 

indivíduo, em se autoglorificar, em se autocelebrar como indivíduo isolado, e assim 

adquirir, através da imaginação, uma existência que não pode ser adquirida desta 

maneira ou escapar... Escapar para a coletividade que proporciona a alguém, sem 

dúvida, algo certo, ao livrá-lo da responsabilidade pessoal. Perde-se a 

responsabilidade. Fica-se livre de si mesmo. O problema: “posso tornar-me pessoa”, 

o terrível problema que alguns, sem pressentir o que uma “pessoa” realmente é, tantas 

vezes formularam, não se coloca mais. Há um enorme aparato que funciona de modo 

confiável, que proporciona tudo aquilo de que o homem necessita, vale dizer, este não 

precisa mais responsabilizar-se nem por si, nem pelo ser, nem pelos entes. Tudo será 

feito para ele, ele só deve oferecer-se e nada mais. Isto é o oposto, exatamente o 

antagônico daquela autodoação pessoal da autêntica relação (1987, p. 124-125). 

 

Desse modo, percebemos com nitidez que Buber não é favorável ao individualismo em 

virtude dessa perspectiva nutrir uma visão isolada sobre o homem, a qual, para o filósofo, só 

pode ser concebida numa criação artificial, numa imaginação deslocada do mundo, dentro de 

uma perspectiva irreal. O que a sociedade apresenta como contrário ao individualismo é o 

coletivismo, o qual é uma ideia torpe porque legitima uma isenção de responsabilidade do 

homem em responder por suas ações. Assim, não é o homem que responde por seus atos, mas, 

sim, a coletividade. Dentro dessa perspectiva de coletividade, temos o que Buber chama de 

massa, um fenômeno sobre o “[...] qual a coletividade se baseia, que é utilizado pela 

coletividade, a saber: aquele fenômeno dinâmico, fortemente dinâmico, às vezes até o limite do 

real conhecido [...]” (BUBER, 1987, p. 125). Indo mais além, Buber ainda fala que, ao invés da 

comunidade viva, temos, nos dias de hoje, “a atual sociedade de massa na qual cada um está 

inserido” (Ibid., p. 124), sendo essa sociedade composta por indivíduos que não se sentem 

pertencentes a ela, mesmo fazendo parte dela. 

No entanto, como dissemos anteriormente, Buber não fica apenas envolto às críticas ao 

individualismo e ao coletivismo; ele aponta para horizontes que considera como esboços e 

convida quem dialoga com ele a refletir sobre esses esboços166 (BUBER, 1987). O que Buber 

aponta, para sair da lógica perversa do individualismo e do coletivismo, é o que denominou de 

“Homem-com-o-homem”, essa realidade humana ontológica. Ele nos diz: “Denomino a 

 

165 Sufixo utilizado para indicar generalizações e rótulos. 

166 Segue o convite feito por Buber para quem dialoga com ele, no sentido de que possam dar continuidade 

ao seu trabalho, que não é apenas seu, mas de todos aqueles que, assim como ele, lutaram por manter viva a nossa 

humanidade: “Este último tema que devo dizer-lhe é, de novo, algo bem pessoal, mas nesta etapa não há outra 

maneira de falar sobre estes assuntos. Não posso liberá-los de minha batalha, especialmente, se todos aqueles que, 

independentemente de mim, lutaram mais ou menos pela mesma causa, não estão mais vivos, e eu devo realizar 

sozinho, primeiramente com aqueles que me ajudam, aquilo que deve ser realizado” (BUBER, 1987, p. 127-128). 



301 

categoria com uma expressão um tanto audaciosa. Mas não conheço outra. O que quero dizer é 

o ‘entre’” (BUBER, 1987, p. 126) (grifo nosso). 

Assim, Buber ilumina a realidade pós-guerra com a perspectiva de uma Nova 

Comunidade pautada pela fecundidade das relações Eu-Tu, porque essa necessidade de 

vinculação é ontologicamente humana e uma comunidade só pode ser fruto dela. Como 

observamos, Buber sai das esferas egóicas e superficiais do individualismo exacerbado e sai 

igualmente do coletivismo propulsor de uma engrenagem despersonalizada e sem exigências 

de comprometimento e de responsabilidade. Buber se volta para a relação e, com isso, para a 

diversidade contida nas singularidades e para as responsabilidades de cada um diante do mundo 

e dos outros. 

Os desdobramentos que realizamos a partir da influência de Gustav Landauer na vida 

de Martin Buber nos fizeram perceber o quão importante são as relações que mantemos ao 

longo de nossas vidas. A presença de Landauer espalhou centelhas de Vida na trajetória de 

Buber, as quais ficaram presentes em sua vida, mesmo sem a presença física do amigo. Se 

dizemos que a fé de Buber se materializa no diálogo, na relação, na presença, então, nesse 

caminho de aquisição de fé própria, Landauer foi uma presença constante, uma presença vívida 

por toda vida. 

 

9.12 UMA PERGUNTA E UMA REFLEXÃO PARA TODA A VIDA 

 

Uma das histórias que Buber relata no seu livro “Encontro: Fragmentos autobiográficos” 

diz respeito à visita do reverendo Hechler à sua casa, por volta do ano de 1914. A conversa entre 

Buber e Hechler durou algumas horas e este lhe disse de forma veemente que naquele ano iria 

eclodir uma guerra mundial. Buber chega a dizer que aquela havia sido a primeira vez que 

ouvira falar a expressão guerra mundial. Em seu texto, Buber relembra as palavras utilizadas 

pelo reverendo: “Querido amigo! Eu venho de Atenas [...]. Estive no lugar onde Paulo falou 

aos atenienses do deus desconhecido. E agora venho dizer-lhe que este ano vai estourar a guerra 

mundial” (BUBER, 1991, p. 40). 

No entanto, apesar do rebatimento que as palavras “guerra mundial” causaram em seu 

ser, o que mais inquietou Buber durante o tempo em que passou ao lado do reverendo foi a 

pergunta que este lhe fez quando Buber o acompanhava à estação: 

Hechler parou, colocou-me a mão sobre o ombro e falou: “Querido, amigo! Nó 

vivemos em uma grande época. Diga-me: você crê em Deus?” Demorou algum tempo 



302 
até que eu respondesse, então, eu tranquilizei o velho homem enquanto era capaz. Ele 

não precisava preocupar-se por mim neste sentido (BUBER, 1991, p. 41). 

 

A pergunta feita pelo reverendo a Buber e a resposta que ele o havia dado ficaram 

ecoando em seu íntimo no caminho de volta à casa, momento em que ele se questionou: “Eu 

havia dito a verdade? Eu ‘cria’ no Deus ao qual Hechler se referia? O que ocorria comigo?” 

(Ibid). Buber relata que parou no caminho de volta à casa, sozinho com seus pensamentos; foi 

então que, de forma não elaborada, surgiu a resposta a essas questões que pairavam em seu 

íntimo, como se fosse a expressão do seu espírito: 

“Quando crer em Deus”, assim soava a resposta, “significa poder falar dele na terceira 

pessoa, eu não creio em Deus”. E, continuando depois de algum tempo: “O Deus que 

dá a conhecer previamente a Daniel esta hora da história da humanidade, esta hora 

antes da ‘guerra mundial’, de modo que este possa determinar o lugar dela na marcha 

dos tempos, não é o meu Deus nem é Deus. O Deus ao qual Daniel ora em sua dor é 

o meu Deus, o Deus de todos” (Ibid.). 

 

Essa afirmação nos permite depreender que, naquela ocasião, Buber já começava a 

esboçar o que mais tarde chamaria de Tu eterno. Pontuamos também a crítica que Buber deixa 

transparecer, em sua fala acima, acerca do Deus que Hechler crê, o Deus que faz Daniel ter 

conhecimento da sua penúria. A crítica de Buber se dirige para além do prognóstico sobre o 

futuro desconcertante, feito por Hechler, e se dá em virtude do horizonte apocalíptico previsto 

pelo reverendo, o qual “rejeita a ‘santa insegurança’ de seu Daniel em favor do futuro certo do 

livro bíblico homônimo” (FRIEDMAN, 1993, p. 95) (tradução nossa). 

A pergunta que foi endereçada a Buber e a resposta íntima que ressoou em seu espírito 

acompanharam Buber ao longo do seu caminho e apenas anos depois chegou ao filósofo, com 

maior nitidez, a noção do Tu Eterno. 

[...] Como disse Rivka Howitz, foi num evento ocorrido seis meses antes de suas 

palestras na Lehrhaus, no início de 1922, e que ali relatou, que ele [Buber] chegou à 

ousada afirmação do “Tu Eterno”, o Deus que se encontra como Tu e não pode ser 

conhecido como um objeto, o deus a quem se pode falar, sem poder falar dele 

(FRIEDMAN, 1993, p. 95) (tradução e grifos nossos). 

 

O Tu eterno fala ao homem e estabelece relação direta com ele. O homem não pode falar 

sobre ele, mas pode falar com ele. Esse é o Deus a quem Daniel, Jó, Ruth e tantos outros rogam 

nos momentos fortuitos. Segundo a perspectiva de Buber, não se pode querer se apropriar dele, 

mas apenas viver em sua presença. Esse Deus incomoda muitos filósofos e estudiosos de 

diferentes áreas, uma vez que eles querem apreender o inapreensível, ao invés de apenas 

deixarem ser tocados pela sua presença. 

Ao longo da sua vida, Buber vai aprofundando a compreensão de que não temos que ter 

todas as respostas, de que necessitamos andar entre a “santa insegurança” da vida e de que, em 



303 

todas as situações, temos a possibilidade de vermos a materialização dessa relação entre Deus 

e o homem, desde que respondamos ao que nos é exigido em nossa concretude. Nessa direção, 

BUBER afirma que 

Não é necessário que se saiba sobre Deus para realmente pensar em Deus, e muitos 

fiéis verdadeiros sabem falar a Deus, mas não sabem falar de Deus. O Deus 

desconhecido, quando se tem coragem de viver para ele, de ir-lhe ao encontro, de 

invocá-lo, constitui o objeto legítimo da religião; quem se recusa a deixar Deus 

limitado ao transcendente tem dele uma idéia maior do que quem o limita a isso; mas 

quem o limita ao imanente está pensando em outra coisa, e não nele (2007, p. 28-29). 

 

A partir dessa afirmação, fica nítido que Deus, ao qual Buber se dirige, não está nem 

limitado à transcendência e nem à imanência. Deus é uma vivência concreta e uma vivência 

que se concretiza/revela nas relações com as outras pessoas, na concretude da relação Eu-Tu. 

‘Quem diz Tu se refere, em última instância, ao Tu eterno’. No Tu eterno – não como 

coisa distinta do interhumano, do comunitário e do social, mas como centro radial de 

todos eles – Buber acabou por encontrar esse lar onde o homem moderno podia viver 

apesar da ameaça do infinito que o atormentava desde a infância, ‘um mundo que é 

casa e lar, uma habitação para o homem no universo’ (FRIEDMAN, 1993, p. 158) 

(tradução nossa). 

 

Assim, a filosofia buberiana nos aponta horizontes em que temos que caminhar na “santa 

insegurança”, entre os desfiladeiros estreitos e nos lançarmos nas possibilidades de, em nosso 

caminho, entrarmos em relações Eu-Tu e, assim, encontramos com o Tu Eterno. Nesse caminho, 

não há certezas mensuradas por nossa racionalidade, há apenas a nossa fé. 

Como vimos, a pergunta feita pelo reverendo Hechler, sobre crer ou não em Deus, 

possibilitou a Buber a busca por uma resposta em seu íntimo; essa sua resposta foi se 

consolidando ao longo da sua vida, a partir das situações, seres e coisas que apareceram em seu 

caminho. 

 

9.13 A CONVERSÃO RELIGIOSA: DO ÊXTASE RELIGIOSO À CONCRETUDE DE 

CADA HORA VIVIDA 

 

No principiar de sua vida adulta, Buber ainda seguia alguns rituais místicos, os quais, 

naquela época, ele acreditava que poderiam conectá-lo à esfera religiosa. Em suas palavras, “A 

‘experiência religiosa’ era a experiência de uma alteridade que não intervinha no contexto da 

vida” (BUBER, 1991, p. 42); ou seja, o religioso era restrito a certos momentos extraordinários 

que não faziam parte da vida cotidiana. 

Certa vez, após vivenciar horas de êxtase místico, Buber recebeu em sua casa um jovem 

chamado Méhé. Esse jovem, assim como tantos outros, foi à casa de Buber para conversar com 



304 

o mesmo e foi recebido com a cordialidade e a educação características de Buber. Vale ressaltar 

que, na época dessa visita, a Primeira Guerra Mundial estava começando e a Alemanha estava 

recrutando jovens alemães (entre eles, os judeus) para lutar em suas frentes. Isso fez com que 

os jovens judeus enfrentassem uma questão importante em suas vidas: aderir ou não aos valores 

do então nacionalismo alemão. Vejamos o que coloca LEÃO sobre esse momento vivenciado 

pelos jovens judeus: 

Em 1914 teve início a Primeira Guerra Mundial, na qual a Alemanha estava inserida. 

Essa foi uma época caracterizada pelo surgimento de um nacionalismo alemão, tendo 

em vista que os ânimos estavam muito exaltados no conflito com a então arquiinimiga 

França. A juventude alemã, incluindo os judeus, era incitada a morrer pela nação; mas, 

para os judeus, pairava no ar uma séria questão: até onde eles se identificavam com a 

Alemanha e seus valores? Essa foi uma época de muita pressão para os judeus, tendo 

em vista que suas exigências representavam o afastamento do judaísmo e suas origens. 

Aos jovens judeus restava o seguinte pensamento: até que ponto tenho que me 

identificar com o nacionalismo alemão? (2018, p. 43). 

 

Foi dentro desse contexto que Buber recebeu Méhé e não foi capaz de perceber as 

sutilezas que o jovem trazia em seu íntimo, ou seja, o filósofo não foi capaz de perceber o jovem 

na sua diferença e na sua concretude. 

Tempos depois, Buber soube que aquele jovem tinha morrido na guerra e foi então que 

percebeu que aquela visita não era uma visita comum e que subjazia à conversa uma importante 

tomada de decisão. Foi partindo desse evento que Buber se questionou: “O que esperamos 

quando estamos desesperados e mesmo assim nos dirigimos a uma pessoa? Talvez uma 

presença através da qual nos é dito que o sentido todavia existe” (BUBER, 1991, p. 43). Sobre 

essa culpa de Buber em relação ao que aconteceu com Méhé, vejamos o que nos diz 

FRIEDMAN a partir de uma conversa que teve com o filósofo austríaco sobre esse 

acontecimento: 

Sua culpa não era baseada em uma ilusão de onipotência, como se ele pudesse aliviar 

o desespero de Méhé independente das circunstâncias. Buber disse a esse autor 

[Friedman] que Franz Kafka o viu várias vezes em Berlim entre 1910 e 1911. “Ele era 

um homem muito triste”, acrescentou, mas sem o menor gesto ou tom de voz que 

indicasse um sentimento de culpa por não ter podido aliviar o desespero de Kafka. No 

caso de Méhé, Buber era culpado de acordo com sua própria definição posterior de 

culpa existencial porque se ausentou; não respondeu plenamente às exigências da 

situação e, ao ausentar-se, alterou a ordem comum da existência, que era a base da sua 

e de todos. Sua ausência não se deveu a uma decisão consciente ou a um 

distanciamento caprichoso, mas a um modo de vida que o afastou da vida cotidiana 

para elevá-lo a uma esfera “espiritual” desconectada dela (1993, p. 97) (tradução 

nossa). 

 

Essa afirmação é importante para percebermos as sutilezas das ações e do pensamento 

de Buber. Longe de se enxergar como um herói, como um Deus capaz de acabar com o 

sofrimento humano; longe de alçar a culpa pelo acontecimento com Méhé a um ponto que 



305 

inviabilizasse sua vida; Buber, ao contrário de tudo isso, encarou esse fato como um homem 

que não escutou a exigência do momento, assumindo a responsabilidade existencial que 

entendeu que lhe cabia. A partir desse acontecimento ele fez a sua conversão, deixando de lado 

uma vida de ritos religiosos que o lançavam para fora da concretude para aderir a uma vida 

religiosa situada eternamente na concretude do presente. O que houve foi uma conversão que o 

conduziu a conceber e a respeitar a presença concreta do homem no momento presente como 

possibilidade de existência responsável. 

Esse momento foi decisivo na vida de Buber, uma vez que ele deixou de entender o 

religioso como algo externo ao mundo (os êxtases religiosos) e passou a compreendê-lo como 

presença humana no momento presente, como possibilidade de proferir o par de palavras 

princípio Eu-Tu, como responsabilidade de um Eu para com um Tu. Assim, a partir do que 

aconteceu com Méhé, BUBER APUD FRIEDMAN fez sua conversão e afirmou: 

Desde então eu abandonei aquele “religioso” que não é nada mais que exceção, 

retirada, saída, êxtase; ou ele me abandonou. Eu não possuo nada além do cotidiano, 

do qual eu nunca sou retirado. O mistério não se abre mais, ele se subtraiu ou fixou 

domicílio aqui, onde tudo acontece como aconteceu. Eu não conheço mais nenhuma 

plenitude além daquela de cada hora mortal, de exigência e responsabilidade. Longe 

de estar à altura dela, eu sei, porém, que sou solicitado pela exigência e posso 

responder à responsabilidade, e sei quem fala e quem exige resposta. Muito mais eu 

não sei. Se isto é religião, então ela é simplesmente tudo, o simples todo vivido na sua 

possibilidade do diálogo (1993, p. 43) (tradução nossa). 

 

A ênfase contida nessa conversão de Buber nos aponta para a religião como o todo em 

sua possibilidade de diálogo, numa perspectiva em que cada momento contém a possibilidade 

de uma resposta autêntica, o que implica na possibilidade de concretização divina de nossa 

existência, e aqui a ênfase do filósofo austríaco é para a responsabilidade de nossa existência 

diante do mundo concreto que o cerca. 

Assim, a relação Eu-Tu é expressão de um encontro entre dois indivíduos que estão 

atentos às interpelações daquele outro ser que está diante dele. A noção de religiosidade que 

depreendemos a partir desse evento nos leva à essência dialógica que acompanhou a vida de 

Buber: o tempo todo estamos imersos em contextos que nos falam e que nos exigem uma 

resposta; o tempo todo podemos dedicar nossa atenção a esses contextos (sejam eles situações, 

seres ou coisas) e a respondê-los da forma mais singular possível. Por isso é que a noção de 

“presença” é tão cara à filosofia buberiana, porque partindo da sua “não-presença” diante de 

Méhé, Buber pôde compreender, de forma funesta, que a presença é a absoluta inteireza e 

disponibilidade frente a um outro ser. Ou seja, 

O presente, não no sentido de instante pontual que não designa senão o término, 

constituído em pensamento, no tempo “expirado” ou a aparência de uma parada nesta 



306 
evolução, mas o instante atual e plenamente presente, dá-se somente quando existe 

presença, na mente presente, dá-se somente quando existe presença, encontro, relação. 

Somente na medida em que o Tu se torna presente a presença se instaura (BUBER, 

2004, p. 60). 

 

Com essa perspectiva, a presença não pode ser reduzida a uma fração de tempo167, nem 

pode ser vivida em um momento passado e nem requerida em um tempo futuro, mas tão 

somente vivenciada no agora, diante de um Tu que se desvela, diante da ousadia de dizer o par 

de palavras princípio Eu-Tu. Não podemos determinar em que momento a presença se instaura, 

apenas temos a possibilidade de vivenciá-la. 

Esse episódio da vida de Buber desvela a assunção de sua responsabilidade ante a 

concretude, ante as pessoas e coisas que aparecem em seu caminho e desvela a presença 

enquanto uma categoria importante para a sua vida e suas obras. Dentro desse contexto, a fé de 

Buber se firma num horizonte em que a presença e a responsabilidade circunscrevem as ações 

no mundo. Para BUBER, a fé verdadeira corresponde ao “[...] nosso estar presente e o perceber 

[...]” (2014, p. 45). 

 

9.14 FRANZ ROSENZWEIG 

 

Começamos o presente subtópico com uma afirmação de Maurice FRIEDMAN: “a 

relação pessoal mais significativa para Buber, depois de Paula e de Gustav Landauer, foi sua 

amizade com este eminente filósofo [Franz Rosenzweig] e exegeta do judaísmo” (1993, p. 169) 

(tradução nossa). Rosenzweig e Buber se conheceram em 1914 e durante o período da Primeira 

Guerra mantiveram uma grande aproximação. Assim, em 1919, Rosenzweig chegou a enviar 

uma cópia do livro que estava escrevendo, intitulado “A estrela da redenção”, para que Buber 

opinasse sobre. Segundo FRIEDMAN, 

Nos anos seguintes, Buber reconheceria que Estrela da Redenção de Rosenzweig 

mostrava explicitamente o acesso à Bíblia como realidade, assim como Eu e Tu o fazia 

de maneira implícita: através da distinção fiel entre criação, revelação e redenção 

como etapas, ações e situações no curso da relação de Deus com o mundo. “As 

catástrofes das realidades históricas parecem ser ao mesmo tempo crises da relação 

humana com a realidade – Escreveu Buber em 1930, um ano depois da morte de 

Rosenzweig – . No entanto, a forma especial que a nossa época experimentou esta 

crise, não conheço exemplo melhor e mais claro que o de Franz Rosenzweig” (1993, 

p. 171) (tradução nossa, grifos do autor). 

 

Dessa forma, observamos as aproximações teóricas entre Buber e Rosenzweig, bem 

como a admiração que aquele nutria por este. Ainda de acordo com FRIEDMAN, “Para Buber 

 

167 Às vezes escutamos pessoas dizendo “estive presente na vida dessa pessoa por cerca de cinco anos”; essa 

ideia de presença quantificada não é a noção que Buber assume enquanto presença. 



307 

e Rosenzweig, o pensamento existencial significava que era preciso descobrir e confirmar a 

verdade com todo o ser. Essa abordagem os opôs radicalmente à filosofia que busca a essência 

das coisas abstraída da realidade concreta da existência pessoal” (1993, p. 170) (tradução nossa). 

Pode-se dizer que as afinidades entre Buber e Rosenzweig eram grandes e que seus 

pensamentos se filiavam um ao outro e que tinham, enquanto chão, a concretude do homem. 

No entanto, vale salientar que Buber e Rosenzweig também se distanciavam em certos pontos 

de vista, como, por exemplo, “A concepção de Rosenzweig de linguagem como uma ponte entre 

Deus, o mundo e o homem contrastou com a concepção buberiana do Eu-Isso, assim como do 

Eu-Tu, e que esse diálogo autêntico também poder se desenvolver em silêncio” (FRIEDMAN, 

1993, p. 171) (tradução nossa). 

Convergindo em muitos pontos e divergindo em alguns, Buber e Rosenzweig vão 

estabelecendo uma relação em que ambos confirmam a existência um do outro, o que está 

expresso em algumas cartas que eles escreveram para amigos contando a importância que um 

tem na vida do outro168. Assim, quando Rosenzweig foi acometido por uma enfermidade e os 

médicos emitiram um prognóstico afirmando que ele teria apenas mais um ano de vida, Buber 

sentiu-se mal pelo amigo. Contudo, entre a data do descobrimento de sua doença até o seu 

falecimento, Rosenzweig viveu oito anos, contrariando as expectativas médicas e levando 

alguns a afirmar que este era “um fenômeno do espírito” (FRIEDMAN, 1993, p. 190) (tradução 

nossa). Para Buber, de acordo com FRIEDMAN, o “espírito procurava se manifestar na 

existência concreta” (Ibid.). Salienta-se ainda que, para Buber, a força de Vida de Rosenzweig 

era expressão não apenas de sua fé, mas também de seu humor. 

Dentro dos horizontes interpretativos de FRIEDMAN sobre esse momento da vida de 

Buber, em que é notória a admiração dele para com o amigo, o biógrafo afirma que “a fé 

significa fazer um juramento, mas se necessita do humor para cumpri-lo em meio às 

contradições e vicissitudes da existência” (Ibid.). Sobre essa forma Viva de Rosenzweig encarar 

a vida, BUBER APUD FRIEDMAN disse: 

Durante esses anos de sofrimento, nada me surpreendeu tanto em Rosenzweig quanto 

seu sorriso. Era parte da autenticidade da criatura. Não era arrogante ou resignado, 

mas cheio de fé e presença. As piadas que apareciam em cada página de seus 

comentários sobre minha tradução original eram inteiramente naturais e ao mesmo 

tempo frases de gratidão (1993, p. 190) (tradução nossa). 

 

Essa afirmação é importante para nos aproximarmos da singularidade da presença de 

Rosenzweig na vida de Martin Buber. Atentamos para o fato de que os comentários 

 

168 Chamamos atenção que foi a convite de Rosenzweig que Buber ministrou um ciclo de palestras intitulado 

Religião enquanto Presença (FRIEDMAN, 1993). 



308 

mencionados por Buber, acima, dizem respeito ao trabalho que os amigos, juntos, realizaram 

de tradução da Bíblia do hebraico para o alemão. Mesmo com a doença de Rosenzweig, ele 

assumiu com Buber essa tarefa. Segundo FRIEDMAN, essa foi “para ambos a tarefa mais 

profunda e séria de suas vidas” (1993, p. 178) (tradução nossa). A dinâmica de trabalho de 

tradução da Bíblia se dava da seguinte forma, até o falecimento de Rosenzweig: 

Buber traduzia e lhe enviava uma cópia de sua primeira versão, geralmente por 

capítulo. Rosenzweig a devolvia com seus comentários: objeções, sugestões, 

propostas de modificação. Buber imediatamente incorporava o que achou aceitáveis 

e escrevia-lhe sobre o que não havia incorporado. Discutiam suas discrepâncias às 

quartas-feiras, quando Buber dava aulas na Universidade de Frankfurt e passava o 

resto do dia na casa de Rosenzweig (FRIEDMAN, 1993, p. 181) (tradução nossa). 

 

A finalização da Bíblia ocorreu depois de trinta anos após a morte de Rosenzweig e, na 

festa em comemoração ao término desse trabalho, um amigo íntimo de Rosenzweig chegou a 

dizer que graças a esse trabalho realizado entre Buber e Rosenzweig, este último pode viver 

seus últimos anos “Pleno de satisfação e realização” (FRIEDMAN, 1993, p. 181) (tradução 

nossa). 

Ainda sobre esse vínculo entre Buber e Rosenzweig, salientamos o poema que este 

escreve em agradecimento a Buber, quando o mesmo enviou o último capítulo do Livro Genesis; 

nas palavras de Rosenzweig, este “trabalho o permitia viver” (Ibid). De acordo com Friedman 

(Ibid), Buber respondeu ao poema pedindo que Rosenzweig o chamasse pelo pronome Tu, o 

qual denotava uma amizade íntima, ao que Rosenzweig respondeu que não seria custoso fazer, 

porque já assim o chamara em seu íntimo. 

Para dar continuidade a esse caminho de vinculação entre Rosenzweig e Buber, achamos 

interessante ressaltar algumas questões específicas que perpassaram a tradução da Bíblia 

realizada pelos dois amigos. Segundo Abdulkader Filho (2009), a partir da relação estabelecida 

entre Buber e Rosenzweig, o primeiro deixa de tratar os textos através de uma forma romântica 

e passa a tratá-los enquanto um Tu, “com quem o intérprete dialoga, o ‘outro’, íntegro, a ser 

respeitado” (ABDULKADER FILHO, 2009, p. 36). Na Bíblia, encontra-se uma revelação 

presente; segundo BUBER APUD ABDULKADER FILHO, essa revelação 

[...] se trata do traço verbal de um evento natural no qual o grupo [assemblage] que 

o vivenciou, vivenciou-o como a revelação de Deus a ele [grupo] e dessa forma 

preservou-o de forma inspirada — e nunca arbitrária —, na memória formativa das 

gerações [que se seguiram] (id.) (2009, p. 50) (grifo nosso). 

 

Para Abdulkader Filho (2009), a tradução desse “traço verbal” deve ser realizada pelo 

tradutor de forma a convidar o leitor a viver a revelação e foi justamente isso que Buber e 

Rosenzweig buscaram fazer. Ainda de acordo com Buber, não existe um conteúdo a ser 



309 

passado pela Bíblia, mas, sim, uma mensagem que, ao chegar a cada pessoa, a convida ao 

diálogo, ao encontro. 

A Bíblia, tal como a temos, é Mensagem [Botschaft] em cada membro de seu corpo 

[...] Constituir-se-ia num fundamental mal-entendido quanto à natureza da Bíblia o 

assumir-se que ela aborda, aqui ou acolá, a questão da Mensagem, de forma similar 

à que a moral é tratada nas parábolas de má qualidade. Não existe um “conteúdo” 

a ser extraído a partir do minério bíblico [tobesmelted fromthebiblicore]; cada 

conteúdo bíblico existe em seu unitário e indissolúvel Gestalt, um Gestalt tão 

indissolúvel quanto o de um bom poema; não há o retorno a um “O Quê” original 

que concebeu este “Como” mas que poderia ter produzido um outro “Como”. Tudo 

na Escritura é fala genuína [genuine spokenness], em comparação com a qual 

conteúdo e forma aparecem como o resultado de uma falsa análise. [...] A mensagem 

[…] entra na forma, ajuda a determinar a forma, transforma-a, e se transforma por 

[for] ela – mas sem com isso afetar-nos, nem um mínimo que seja, como algo que 

possa vir-nos distorcido, confundido, didatizado [...] (BUBER APUD 

ABDULKADER FILHO, 2009, p. 54) (grifo nosso). 

 

A partir do exposto sobre a tradução da Bíblia por Buber e Rosenzweig, notamos que os 

dois procuraram traduzi-la de forma a preservar o espírito vivo das mensagens que ali estavam 

contidas e se distanciarem de uma tradução conteudista, moralista e panfletária. De acordo com 

SANTIAGO, 

A preocupação [de Buber] com a legitimidade da palavra, cuja interpretação 

ultrapassa o texto, e se constitui em um profundo diálogo com a realidade, configura-

se em questão que ele assume de forma categórica: a necessidade de sempre 

considerar a realidade, o mundo como referência para agir. A interpretação da 

realidade não deve substituí-la, da mesma forma, que ela só adquire relevância na 

medida em que ajuda a compreender o mundo. A preocupação de Buber com a 

fidelidade aos fatos, à palavra escrita, é própria do modo de ser dialógico (2008, p. 

47-48) (grifo nosso). 

 

A partir das colocações de Santiago, notamos mais uma vez a preocupação de Buber 

voltada para a realidade. Assim como ele, Rosenzweig também comungava desse mesmo 

horizonte. Desse modo, a filosofia buberiana alerta para termos cuidado para que as 

interpretações da realidade não visem a substituir a própria realidade. Essa preocupação esteve 

presente ao longo de suas traduções e trabalhos. 

Procuramos trazer um pouco dessa relação estabelecida entre Buber e Rosenzweig e as 

peculiaridades que perpassaram a tradução da Bíblia, trabalho realizado pelos dois amigos, 

porque acreditamos que esse é mais um momento da vida de Buber que está inteiramente 

relacionado com o seu pensamento, com o seu desenvolvimento humano, com a aquisição de 

sua fé própria, posto que olhar para essa amizade nos faz perceber o dialógico, ou seja, o diálogo 

que “não se impõe a ninguém" (BUBER, 2014, p. 71), já que “Não estou à procura dos homens, 

não os escolho, eu aceito os que aí estão”. Dessa forma, Buber e Rosenzweig se aceitaram e, 

com isso, romperam com as camadas do Isso e encontraram-se na possibilidade humana de 

responder autenticamente um ao outro. Nesse sentido, BUBER nos diz que 



310 
O dialógico não é, como o dialético, um privilégio da atividade intelectual. [...] Não 

há aqui dotados e não-dotados, somente há aqueles que se dão e aqueles que se retraem. 

E aquele que se dá amanhã, nele não se nota isto hoje, ele próprio não sabe ainda que 

tem esse algo dentro de si, que nós o temos dentro de nós, ele vai simplesmente 

encontrá-lo, “e encontrando-o, surpreender-se- á” (2014, p. 71). 

 

Não é fácil colocar em palavras o que é o dialógico, isso Buber já nos sinalizava em 

suas obras. Então, para nós, é sempre mais fácil falar dele a partir de vivências concretas. Em 

nossa compreensão, Buber e Rosenzweig denotam, em sua interação, a manifestação do 

dialógico, da simplicidade contida num verdadeiro encontro. Da relação entre os dois surge 

algo mágico ou surpreendente, como queiram chamar; surge o encontro com eles mesmos, surge 

a possibilidade de existirem, apesar das situações desfavoráveis. O encontro entre esses dois 

homens não pode ser descrito em sua inteireza, mas através de suas ações e palavras tentamos, 

de alguma forma, nos aproximar desse encontro. Assim, temos mais uma fotografia da vida de 

Buber em que a sua fé é confirmada a partir da relação que estabelecera. A nós, que 

selecionamos esse momento, só nos resta fazer o convite que foi feito por BUBER: “Ao amicus, 

nada preciso dizer neste momento. O bater das horas da mortalidade e do caminho que nos são 

comuns atinge os seus ouvidos e os meus, como se estivéssemos juntos também no espaço e 

conhecêssemos um-ao-outro” (2014, p. 70) (grifo do autor); desse modo, por mais que as 

lacunas conceituais sobre o dialógico possam ser grandes, insistimos em convidar cada um a 

pensar nos momentos de suas próprias vidas que coincidem com que apresentamos nessas 

linhas. 

 

9.15 ENTRELAÇAMENTO ENTRE A FORMAÇÃO HUMANA E O CAMINHO DE 

AQUISIÇÃO E DE AFIRMAÇÃO DA FÉ EM MARTIN BUBER: O RESSOAR DE UMA FÉ 

PRÓPRIA 

 

A partir dessas quatorze fotografias que tentamos tirar da vida de Buber, relacionando-

as com os horizontes de suas obras, percebemos que a fé própria de Buber foi sendo desvelada 

a partir das relações que ele estabeleceu com algumas pessoas, as quais podem ser consideradas 

como educadoras, visto que elas, a partir de suas presenças na vida do filósofo do diálogo, 

fortaleceram suas forças atualizadoras e o ajudaram a repelir as forças contrárias tão presentes 

no seu desfiladeiro estreito e consequentemente contribuíram para o desenvolvimento de sua 

integralidade. Foi por meio da atitude educadora dessas pessoas, cada qual com sua forma 

singular, que Buber acabou por ter os seus próprios valores humanos suscitados e, 

consequentemente, passou a adquirir uma fé própria baseada em tais valores. Isso não se deu 



311 

através de um processo persuasivo, impositivo ou, como diria o próprio Buber, propagandista; 

tal processo se deu, sim, através das presenças autênticas das pessoas que estabeleceram relação 

com ele. 

Ao estabelecer relações autênticas, relações Eu-Tu com essas pessoas que estão 

presentes nas fotografias que apresentamos, Buber percorreu seu processo de formação humana, 

bem como percorreu os caminhos tênues da aquisição de uma fé própria. Assim, pudemos 

perceber que o filósofo do diálogo, para além de adquirir, foi afirmando sua fé própria ao longo 

de sua existência concreta, em diferentes situações, com diferentes pessoas. 

Ao olharmos cuidadosamente para as fotos das situações em que Buber afirmou sua fé, 

percebemos que em nenhuma delas ele impôs as verdades que adquiriu ao longo do seu 

caminhar a ninguém; ele apenas conduzia as pessoas pela mão e apontava para os horizontes 

que enxergava. Esse movimento de Buber, quem sabe, pôde inspirar as pessoas, a partir de suas 

singularidades e imersas em seus próprios desfiladeiros, diante dos diversos paradoxos da 

concretude, a também enxergarem suas verdades próprias imersas naqueles horizontes 

apontados. Nas palavras do próprio Buber: “Devo dizer mais uma vez: não tenho ensinamentos 

a transmitir. Apenas aponto algo, indico algo na realidade, algo não visto ou escassamente 

avistado. Tomo quem me ouve pela mão e o encaminho à janela” (BUBER APUD 

MONTEBÉLLER, 1967, p. 9). 

Não é novidade que consideramos a fé própria de Buber enquanto a crença na 

possibilidade de, a partir das relações que estabelecemos, encontrarmos o sentido divino de 

nossas existências, encontrarmos com o nosso eu mais autêntico, o qual não é fruto de uma 

simples maturação, mas é oriundo do entre das relações, do amor, do encontro na concretude 

com Tu eterno. Desse modo, esse tipo de fé buberiana fecunda os horizontes da formação 

humana de Vida, de crença na possibilidade de uma aproximação à inteireza humana no mundo 

concreto, de confiança no Ser. A fé própria de Buber não o permitiu estabelecer fórmulas sobre 

como educar, permitiu simplesmente que ele apontasse os horizontes sutis que estão envoltos 

na ação educativa. Nessa direção, resgatamos uma fala de Freitas (2017)169, quando nos diz que 

a forma como pensamos a educação é o modo através do qual procuramos educar. Essa 

perspectiva, em nosso entendimento, muito representa a intrínseca relação entre a teoria e a 

prática educacional de Martin Buber. Desse modo, a forma buberiana de pensar a Educação, 

inspirada na sua fé própria, o permitiu também educar dentro desses horizontes. 

 

169 Fala do Prof. Dr. Alexandre Simão de Freitas na aula da disciplina Seminários II, ofertada pelo Programa 

de Pós-Graduação em Educação da UFPE, em Recife, abril de 2017. 



312 

A partir dessas considerações, podemos dizer ainda que a fé própria de Buber nos inspira 

a caminhar buscando desvelar o eu autêntico. Esse desvelamento não ocorre no isolamento, 

nem dentro de uma relação permeada pela aparência, mas, sim, ocorre no entre de uma relação 

de um Eu para com um Tu. Tais relações são raras e passageiras (dentro do tempo cronológico), 

mas, também, são tão vivas e reais que continuam agindo dentro do ser após terem “ido embora”. 

Desse modo, a fé própria, em Buber, foi tecendo e sendo tecida em sua busca por 

encontros verdadeiros; por relações, assim chamadas por ele de Eu-Tu; pela dialogicidade 

presente num momento de inteireza entre duas pessoas reais. Isso nos aponta que a fé buberiana 

não é um preceito a ser seguido; é, antes, um apelo para que, situados em nossos próprios 

desfiladeiros, possamos escolher o caminho que mais nos representa, que mais suscita as nossas 

humanidades e que mais se aproxima do sentido divino de nossas existências. É importante 

saber também que esse caminho passa, necessariamente, por uma abertura nossa ao momento 

presente e aos diversos Tu’s que podem se apresentar em nosso caminho. 

Vale ressaltar que, para Buber, cada circunstância em nossa vida é uma possibilidade 

para que possamos encontrar o que nos é próprio, a nossa fé própria e, assim, realizar o Tu 

Eterno (Deus) aqui onde estamos. Buber acredita em Deus, mas não em um Deus que manda 

Abraão matar seu filho; não em um Deus que se possa objetivar em discursos (o chamado Deus 

dos filósofos); acredita, sim, em um Deus que clamamos nas horas de aflição; em um Deus que 

se revela para cada um nas singularidades de suas vidas e que espera que cada um, em seu lugar 

e a seu modo, possa realizá-lo aqui no mundo. A fé de Buber nutre a confiança na possibilidade 

de encontro com Deus e com nossas próprias verdades. 

Então, se a presença de pessoas educadoras que estabeleceram relações autênticas com 

Buber foi de suma relevância para sua formação humana e, consequentemente, para a aquisição 

de sua fé própria, podemos depreender também que a afirmação dessa fé, ao longo da vida de 

Buber, e a consequente abertura dele para o estabelecimento de relações autênticas, também 

possibilitou a outras pessoas seguirem o caminho de aquisição de uma fé própria e de seus 

desenvolvimentos humanos. 

Vislumbramos, assim, um ciclo semelhante ao ciclo da dádiva de si que estudamos em 

nosso mestrado, no qual a doação de si mesmo, por parte dos educadores, inspirou educandos 

a doarem o que tinham de mais humano neles, mantendo sempre consigo o exemplo existencial 

de seus educadores. Em nossa compreensão, esse caminho formativo que vislumbramos na vida 

de Buber e que observamos nos depoimentos dos seis educadores que participaram de nosso 

trabalho de mestrado denotam a existência de uma formação humana baseada em valores ético-



313 

humanos e metafísicos, os quais são adquiridos através de relações educativas e que passam a 

compor os horizontes de autenticidade daqueles que os aprendem, que crescem e que se sentem 

acolhidos em suas singularidades justamente a partir dessas relações educativas. O interessante 

é perceber que tal caminho é processual e cíclico, uma vez que isso passa de relação para relação, 

como uma espécie de herança imaterial, como uma espécie de lastro existencial que é comum 

a todos, ao mesmo tempo que é, paradoxalmente, absolutamente singular ao ser que a ele aderiu. 

Assim sendo, podemos afirmar que a fé própria e a formação humana fazem parte de 

um mesmo caminho de busca da autenticidade humana, ou, como diria o próprio Buber, de um 

sentido divino da existência. 

No mais, gostaríamos de dizer ainda que concordamos com Clarice Lispector (1999, p. 

174-175), quando ela nos diz que “toda vida é uma missão secreta” e que “só alguns atingem o 

ponto de, em nós, se reconhecerem. E então, pela simples presença da existência deles, 

revelarem a nossa”. Em nossa compreensão, e apoiados nessa afirmação de Clarice, 

acreditamos que essa era a missão secreta da vida de Buber: através da sua existência própria, 

contribuir com a revelação das existências próprias dos seus semelhantes. 

  



314 

10 PALAVRAS CONCLUSIVAS 

Um Lugar que Só Nós Conhecemos 

 

Eu andei por uma terra desabitada 

Eu conhecia o caminho como a palma da minha 

mão 

Eu senti a terra sob meus pés 

Sentei-me na beira do rio e me senti completo 

Oh, simplicidade, aonde você foi? 

Eu estou ficando velho e preciso de algo em que 

confiar 

Então me diga quando você vai me deixar entrar 

Eu estou ficando cansado e preciso de algum lugar 

para começar 

Eu passei por cima de uma árvore caída 

Eu senti seus galhos olhando para mim 

Esse é o lugar que costumávamos amar? 

Esse é o lugar com o qual tenho sonhado? 

Oh, simplicidade, aonde você foi? 

Eu estou ficando velho e preciso de algo em que 

confiar 

Então me diga quando você vai me deixar entrar 

Eu estou ficando cansado e preciso de algum lugar 

para começar 

E se você tiver um minuto, por que nós não vamos 

Falar sobre isso num lugar que só nós conhecemos? 

Isso pode ser o final de tudo 

Então, por que nós não vamos 

Para um lugar que só nós conhecemos? 

Um lugar que só nós conhecemos… 

 

(Richard Hughes, Tim Rice-Oxley e Tom Chaplin) 

 

Escolhemos iniciar nossas palavras conclusivas com parte da música acima porque 

insistimos em dizer que a arte tem o poder de nos aproximar às sutilezas da existência humana, 

as quais não podem ser traduzidas por um mero esforço racional. 

Sabíamos, desde o principiar de nossa pesquisa, que teríamos dificuldades em expressar 

o fenômeno de que buscávamos nos aproximar, qual seja, o ressoar da fé no processo de 

formação humana; isso porque esse fenômeno é muito sutil e particular. O fato de tal fenômeno 

ser sutil e particular não significa que ele seja menos importante que os fenômenos mensuráveis 

e de fácil visibilidade, os quais tanto permeiam as pesquisas do campo educacional. Dizer que 

esse fenômeno que estudamos é sutil e particular significa dizer que ele se encontra escondido 

nos escombros de uma realidade que insiste, por vezes, em desprezá-lo, mas que é perpassada 

diretamente por ele através da suavidade de sua força e pelo irradiar de sua luz, a qual tanto 



315 

pode ofuscar os olhos de quem a enxerga, quanto pode iluminar seu caminho, a depender do 

movimento feito por cada homem que se encontra nesta realidade. 

Dentro desse horizonte, sentimos a necessidade de procurar um caminho próprio de 

pesquisa, um caminho que nos possibilitasse uma aproximação ao fenômeno de forma a 

respeitar as suas especificidades e as nossas. Com isso, chegamos ao esboço de um caminho 

metodológico que chamamos de hermenêutico-fenomenológico-multidimensional-relacional. 

Enfatizamos que tal caminho não é só nosso, ou melhor dizendo, não surgiu apenas de uma 

exegese teórica nossa; ele surgiu do emaranhado de acontecimentos, de pessoas e de coisas que 

apareceram em nosso caminho enquanto homens-pesquisadores, e não apenas em um momento 

específico e estanque de nossa pesquisa. Tal caminho metodológico surgiu muito antes e foi 

tomando forma durante a nossa pesquisa, posto que, parafraseando Martin Buber, o novo já se 

encontrava adormecido; isto é, esse caminho metodológico já existia em embrião (2003), e o 

que fizemos foi apenas esboçar alguns de seus contornos. Por isso mesmo, preferimos chamar 

esse caminho metodológico de esboço, e não de uma teoria metodológica. Deixamos aqui 

registrado que achamos importante que outros pesquisadores possam lançar seus olhares sobre 

esse caminho metodológico e, assim, possam acentuar ainda mais os contornos desse caminho 

metodológico a partir de novos olhares, mas somente nas situações em que tal movimento de 

pesquisa fizer sentido para eles, pois, como nos diz sabiamente BUBER, “nós não encontramos 

o sentido nas coisas, também não o colocamos dentro das coisas, mas entre nós e as coisas ele 

pode acontecer” (2014, p. 72). Então, só nos resta torcer para que outros pesquisadores, ao 

encontrarem essa metodologia, possam inaugurar um movimento que faça surgir, entre eles e 

as palavras postas aqui, um entre que suscite sentidos para que eles se sintam impelidos a se 

aproximarem desse caminho metodológico e, assim, desvelarem novos sentidos. 

Dessa forma, nosso caminho de pesquisa nos encaminhou a movimentos de idas e 

vindas em torno do fenômeno estudado, de desvelamentos e, também, de convívio com a 

escuridão de nem sempre ser possível entendermos o que gostaríamos. Foi dentro desses 

movimentos, que muitas vezes se mostravam paradoxais, que escrevemos os nove capítulos que 

aqui constam. Os paradoxos que se fizeram presentes em nossos movimentos metodológicos, 

ao longo da presente pesquisa, foram e são importantes para a realização da pesquisa que aqui 

se encontra, bem como para nossa autoformação. Nessa direção, lembramo-nos das palavras de 

SANTIAGO sobre a abertura e a aceitação de Buber em relação aos paradoxos: 

É a aceitação do paradoxo, da contradição entre uma ou outra categoria, dada a 

impossibilidade da escolha de um único caminho. Ela também é expressão de sua 

rejeição aos sistemas acabados e de sua opção pela insegurança, pelo risco de 



316 
caminhar por uma via estreita, sem a amplitude e/ou segurança dos sistemas 

acabados, das doutrinas de cunho universais (2008, p. 20) (grifos nossos). 

 

Ao caminhar tentando aceitar os paradoxos que fizeram parte do processo de pesquisa, 

buscamos ser coerentes com o que estávamos estudando; porém, mais uma vez, ressaltamos a 

importância que tem a nossa metodologia nesse caminho, uma vez que essa busca pela abertura 

e aceitação dos paradoxos, e a própria compreensão de que eles fazem parte do caminho, só 

foram possíveis graças aos variados giros hermenêuticos em torno do fenômeno estudado; 

graças à procura pelos desvelamentos dos inúmeros sentidos que perpassaram o fenômeno, sem 

cair num fenominismo estéril; graças ao entendimento da multidimensionalidade da realidade, 

do homem e da educação, que fez com que percebêssemos que o que temos a dizer sobre o 

fenômeno nunca é o suficiente para dar conta de suas múltiplas dimensões, mas que, mesmo 

assim, cada aproximação nossa é importante nesse caminho de busca da integralidade. Outro 

elemento importante foi a noção de que somos seres relacionais e que, assim sendo, só existimos 

a partir do entre de uma relação. Assim, nosso caminho metodológico nos iluminou nessa 

jornada de pesquisa, ao passo que também se constituiu como um desafio. 

Nesse ponto de nossas palavras conclusivas, podemos dizer ainda que os nove capítulos 

escritos foram, além de reflexos diretos desses movimentos paradoxais, formas de um modo 

singular de olhar o fenômeno estudado. Foi dentro desse contexto que escolhemos o filósofo 

do diálogo, Martin Buber, para nos ajudar a caminhar, a afastar os escombros que tentam 

sufocar o ressoar da fé no processo de formação humana. Foi Buber o teórico que escolhemos 

para nos ajudar no desvelamento das sutilezas que subjazem esse fenômeno que é, em nossa 

compreensão, tão relevante para o campo educacional, visto que ele revela os horizontes que 

tangenciam uma tomada de decisão por parte do educador. 

O educador que adere ou não a uma perspectiva pedagógica, que crê ou não no 

desenvolvimento do seu educando, que confia ou não que é possível contribuir para o 

desenvolvimento humano do seu educando, o faz através de um ato de fé. Sendo assim, Buber 

se torna para nós uma força atualizadora, usando seus próprios termos. Ou seja, uma força que 

nos ajuda a refletir sobre quais escolhas/caminhos nos são mais próprios. 

A partir desses entendimentos, afirmamos que todos os capítulos da presente tese de 

doutorado se constituem como passos que demos em busca da nossa aproximação ao fenômeno 

estudado. Por isso, alguns capítulos apresentam uma maior limitação em relação aos seus 

conteúdos e outros, um maior aprofundamento, pois cada um deles representa os diversos 

movimentos que realizamos, bem como expressam os diversos momentos de maturidade de 



317 

nossa compreensão e de nossa escrita. Nesse sentido, alguns capítulos que foram escritos no 

início de nossa pesquisa sofreram algumas alterações/ampliações a partir dos derradeiros giros 

hermenêuticos que realizamos. 

Tendo apresentando as linhas gerais de nossos movimentos metodológicos de pesquisa, 

achamos importante situarmos as contribuições que derivaram das duas revisões da literatura 

que realizamos a partir de dois intuitos: o primeiro, de nos aproximarmos às interligações entre 

os conceitos de fé e de Educação; o segundo, de nos aproximarmos à perspectiva educacional 

de Buber e dos possíveis entendimentos desse autor sobre a fé170. 

Com as pesquisas que investigaram as categorias fé e Educação, aprendemos que o 

homem é concebido pelos autores estudados como um ser integral, um indicativo de uma 

concepção multidimensional. Mais especificamente, alguns autores afirmaram que o homem 

possui uma dimensão mais sutil a marcar a sua existência, que é a Religiosidade. Esta, por sua 

vez, não se resume às religiões, posto que diz respeito a algo muito mais amplo, que é a busca 

pelo sentido da vida e pela autenticidade própria do homem. Essa dimensão, conforme as 

pesquisas estudadas, é crucial para a formação humana. 

Outro aprendizado importante que derivou dessa primeira revisão da literatura foi a 

compreensão de que a fé faz parte da natureza humana e que ela está diretamente atrelada à 

ética; isto é, que a fé está situada entre o homem e os seus valores ético-humanos e metafísicos, 

reforçando a compreensão de que o homem possui uma dimensão sutil dentro de si que está 

atrelada à ética e ao sentido de sua vida. 

Concluindo as reflexões sobre as contribuições das pesquisas que encontramos em nossa 

primeira revisão da literatura, os estudos pesquisados indicam que, uma vez que a fé tem relação 

direta com o sentido da vida de cada indivíduo singular, cabe à Educação contribuir com a 

aproximação do homem a este sentido e a esta fé. Em algumas pesquisas, conseguimos desvelar 

que a abertura, a busca e o cuidado do homem com os valores espirituais que concebe como 

próprios, e que, consequentemente, orientam o sentido de sua vida, devem ser considerados 

como temas centrais à formação humana, principalmente porque vivemos em uma época 

marcada pela crise de orientação. 

Sobre nossa segunda revisão da literatura, dessa vez sobre Buber e a Educação, 

desvelamos várias reflexões que dialogaram ativamente com toda nossa compreensão sobre o 

fenômeno estudado na presente pesquisa. Através dos estudos encontrados, pudemos 

 

170 Como foi exposto no capítulo 6 de nossa pesquisa, referente à segunda revisão da literatura, não 

encontramos nenhum trabalho que abordasse diretamente a relação entre Educação e fé em Martin Buber. 



318 

compreender que, para Buber, cada ser humano possui uma essência singular (uma realidade 

primordial/primitiva) e que o encontro dialógico, por sua vez, busca possibilitar a esse indivíduo 

singular o encontro com sua essência própria. Isso quer dizer que a essência dialógica/relacional 

pensada por Buber nos dirige à compreensão de que tudo aquilo que é dialógico auxilia o 

indivíduo singular a assumir e a consolidar sua essência individual junto aos demais seres, 

coisas e situações que se apresentarão em seu caminho. 

Tendo em mente o primado da busca da realidade primordial pelo ser individual, 

também compreendemos, a partir dos estudos, que existem forças atuando dentro desse 

indivíduo: umas, as forças atualizadoras ou formativas, atuam para que ele encontre seu eu mais 

profundo; e outras, as contrárias, atuam para que ele se distancie de si mesmo. 

Outro aprendizado fundamental que desvelamos desses estudos é que falar sobre o 

homem individual sem situá-lo em meio ao mundo concreto que o cerca é um erro conceitual. 

Na prática, os autores estudados afirmaram que falar em formação humana, para Buber, 

significa falar, necessariamente, em um homem-em-relação-com-o-mundo-concreto. Segundo 

Buber, esse aprendizado deriva da compreensão ontológica do homem; para este filósofo, o 

homem é ontologicamente relacional, ou seja, só pode ser compreendido em sua singularidade 

quando concebido em-relação-com-o-mundo. 

Assim, os autores pesquisados nos possibilitaram compreender que abordar o 

pensamento educativo de Buber significa, necessariamente, abordar o indivíduo singular em 

face de um mundo concreto; isso pode parecer um paradoxo, e o é. O paradoxo apontado pelos 

autores estudados é que não podemos falar em Educação buberiana sem situarmos, de um lado, 

o indivíduo singular e, de outro, o mundo concreto. Como bem enfatizou SANTIAGO, 

“Assumindo a concretude da existência como referência, Buber conclui que uma visão de 

mundo, e, por conseguinte, uma teoria educativa, é tão mais legítima quanto mais nos aproxima 

da realidade” (2008, p. 246). 

Precisamos voltar ao paradoxo citado anteriormente para melhor compreendermos o 

dialógico pensado por Buber; o paradoxo inextrincável e indissociável apontado por Buber é 

concebido a partir do indivíduo singular (o Eu) e da realidade concreta que o interpela (o Tu), 

seja esta materializada através de seres, de coisas ou de situações. Dessa forma, os autores 

estudados enfatizaram que o elemento dinamizador da relação entre essas essências que se 

encontram, entre indivíduo e mundo concreto, entre Eu e Tu, é o diálogo autêntico, a relação 

autêntica; daí que a filosofia buberiana é também conhecida como filosofia dialógica. 



319 

Cabe à Educação e ao educador, partindo do paradoxo acima e da característica 

dialógica que une esses polos paradoxais, buscar a postura essencialmente educativa de abertura 

às realidades primordiais/primitivas, de abertura às essências singulares. Segundo grande parte 

dos autores estudados, isso pode se dar a partir da abertura dos educandos à atuação das forças 

formativas que existem em seu íntimo (QUERETTE, 2007; SANTIAGO, 2008; PARREIRA, 

2010; RÖHR, 2013b; SILVA, 2017; LEÃO, 2018). O objetivo dessa Educação buberiana, como 

bem apontou QUERETTE, é o de “criar condições em que o outro esteja apto para receber 

orientações do seu próprio interior, no processo de humanização” (2007, p. 106-107). Em nosso 

trabalho, essa concepção é fulcral para compreendermos o processo de aquisição e de afirmação 

de uma fé própria. 

Compreendemos a profundidade e a seriedade dessas lições encontradas em nossa 

segunda revisão da literatura; por isso, é importante ressaltar outro aprendizado que ilumina a 

relação educativa que fomenta a busca e a assunção dessa essência individual por nossos 

educandos. Trata-se do conceber e do abraçar a eterna imprevisibilidade do mundo concreto. 

Esse aprendizado nos ajudou a ampliar nossos horizontes sobre o que é o dialógico para Buber. 

Atribuir ao homem a característica dialógica, para o pensamento buberiano, significa respeitar 

incondicionalmente a alteridade desse mundo concreto, com o qual nos encontramos 

constantemente, sempre de forma inaugural, tendo em vista que cada encontro é único, fugaz, 

não manipulável e imprevisível. 

Essa compreensão do dialógico, concebida de uma forma mais detalhada, possibilitou-

nos o entendimento de que a formação humana pensada por Buber é um processo constante que 

requer cautela e implica em continuidade ininterrupta ao longo da vida. Esse processo de 

formação humana é denominado por Buber de processo de atualização, no qual o homem 

singular busca atualizar-se diante de si mesmo, do seu eu mais próprio. É importante enfatizar 

que o lócus desse processo de atualização do homem singular é justamente o cerne dialógico 

da relação autêntica com o mundo, ou a relação Eu e Tu pensada por Buber. 

Mais um aprendizado que destacamos a partir dos estudos pesquisados na referida 

revisão da literatura é que esse processo de atualização, de formação humana, segundo Buber, 

além de contínuo, demanda comprometimento do indivíduo com sua própria autenticidade. 

Tendo em vista que essa atualização do indivíduo diante de seu eu mais íntimo não é um 

processo linear e acabável, é necessário alertar para a necessária dedicação, determinação e 

persistência. 



320 

Evidenciamos também um aprendizado que nos possibilitou vislumbrar um elo entre o 

pensamento buberiano, a Educação e a temática da fé própria: o processo de busca, de aquisição 

e de afirmação de uma fé própria acompanha o processo de formação humana, porque, dentre 

outras razões, ambos são processos contínuos, inacabáveis e que requerem comprometimento. 

Essas reflexões que trazemos aqui foram derivadas dos desvelamentos que fizemos junto aos 

estudos pesquisados sobre educação em Martin Buber; nestes estudos, desvelamos que Buber 

tem fé nesse processo de atualização constante do indivíduo diante de sua essência própria. 

Mais especificamente, essa fé própria de Buber, conforme constatamos em diversos estudos, 

caracteriza-se também pela sua crença na existência de forças atualizadoras que indicam ao 

homem singular qual escolha/caminho lhe é mais próprio/autêntico. 

Também é fruto de nossa pesquisa, na segunda revisão da literatura, a compreensão de 

mais uma ramificação da fé própria de Buber, que é a fé na possibilidade de que cada ser 

humano possa se abrir e a se comprometer com seu eu mais próprio; isso porque conceber esse 

processo complexo de formação humana e conceber o seu desenvolvimento é uma tarefa que 

requer fé. 

Partindo das considerações acima, advindas de nossas revisões da literatura, passamos 

agora a refletir, de forma mais geral, sobre outros desvelamentos que foram feitos ao longo da 

presente pesquisa e que estiveram diretamente relacionados às aprendizagens suscitadas pelas 

revisões da literatura. 

A partir das tessituras dos nove capítulos que compõem nosso trabalho, desvelamos a fé 

própria como a fé que habita o íntimo de cada homem e que o conecta com o seu Ser mais 

profundo. Essa fé nunca pode ser imposta, mas apenas conquistada por cada homem de forma 

singular171, consideradas as vicissitudes de seu caminho. Nesse contexto, acreditamos que cada 

homem deve buscar sua fé própria, deve percorrer o seu caminho tênue de aquisição e de 

afirmação da mesma. Ressaltamos que, nesse processo, é de suma importância a figura do 

homem-educador, homem que encarna, como diria Buber, o papel de fortalecer as forças 

atualizadoras e de combater as forças contrárias. Nesse sentido, vemos, nas fotografias que 

tiramos de alguns momentos da vida de Buber, esse homem-educador encarnado na presença 

de pessoas, como o pai do filósofo (Karl Buber), seus avós (Adele e Salomón Buber), sua 

esposa (Paula Winkler), seus amigos (Gustav Landauer e Franz Rosenzweig). Tais pessoas não 

impuseram a Buber um modo de pensar, apenas o possibilitaram, a partir de seus modos 

 

171 “A singularidade é uma eternidade do indivíduo” (BUBER, 2003, p. 45). 



321 

singulares de Ser e, consequentemente, das relações que estabeleceram com o filósofo, uma 

aproximação à sua humanidade e, por sua vez, à sua fé própria. Desse modo, tais homens-

educadores inspiraram Buber a percorrer o seu caminho próprio sem precisarem dizer qual 

caminho era esse; eles apenas apontaram para alguns horizontes. 

Sendo assim, acreditamos que Buber agiu da mesma forma que esses homens-

educadores que passaram em sua vida, uma vez que ele mesmo chegou a afirmar que não 

possuía ensinamento algum a transmitir: “Apenas indico algo na realidade, algo não visto ou 

escassamente avistado. Tomo quem me ouve pela mão e o encaminho à janela” (BUBER APUD 

MONTEBÉLLER, 1967, p. 9). 

No entanto, infelizmente, nem todas as pessoas a quem são confiadas a educação de 

outras atuam como homens-educadores; algumas delas se portam, como diria Buber, como 

propagandistas, ou seja, como pessoas que tentam persuadir os seus educandos a aderirem ao 

que consideram como verdade. Esse homem que “educa” no sentido de manipular os seus 

educandos pode ser considerado como um elemento fomentador das forças contrárias ao 

desenvolvimento humano. 

Em que pese a existência de propagandistas na educação, e o consequente fomento das 

forças contrárias à formação humana, é importante enfatizarmos que existe um movimento 

genuíno do educando, que é o de imitar a figura do homem-educador. Esse movimento só pode 

ser considerado genuíno se ele parte do próprio educando em busca do seu caminho próprio; 

não se trata, portanto, de uma imposição por parte de quem lhe educa. Assim, BUBER afirma: 

“[...] ‘deixa-me, pois, parecer até eu ser’” (2014, p. 142). Um exemplo desse movimento 

genuíno de imitar um homem-educador pode ser observado a partir da vida de São Francisco 

de Assis, uma vez que ele procurou, a princípio, imitar o exemplo de Jesus Cristo e, dentro 

desse movimento, acabou por ir desvelando sua fé própria. Com isso, percebemos que o 

educador carrega uma grande responsabilidade consigo, sendo esta entendida como uma 

responsabilidade sempre situada “diante do outro [...] responsabilidade [...] do aqui e agora”. 

(BUBER, 1987, p. 79). 

A partir desses desvelamentos, podemos notar que os processos de formação humana e 

de aquisição de uma fé própria fazem parte de um mesmo movimento e que o homem-educador 

carrega consigo a verdadeira responsabilidade dentro desse processo. Nessa direção, achamos 

pertinente ressaltar uma fala de LIRA ET AL sobre o papel do educador: 

[...] o educador não pode se satisfazer apenas em responder às necessidades da 

sociedade. A responsabilidade ética do educador responde, antes, ao apelo de um 

projeto formativo integralmente humano. Em nossos próprios termos, esse projeto 



322 
envolve um movimento interior e espiritual, simultaneamente, por parte do próprio 

educador (2013, p. 26). 

 

Assim, enfatizamos, mais uma vez, que entendemos a formação humana como processo 

de desenvolvimento proporcional das múltiplas dimensões humanas, tal qual nos aponta 

Ferdinand Röhr (2013a), e como uma assunção daquilo que nos é mais próprio, como afirma 

Buber (1987). Nas palavras de BUBER, “Sem dúvida o professor deve encontrar-se realmente 

com o aluno, deve dar-lhe o que tem, assim como a gente encontra o outro no Tu, oferece-se ao 

outro sem, no entanto, impor-se a ele, revela-se a ele estando disponível. Esse tipo de encontro 

é a vida humana” (1987, p. 99). Dessa maneira, a formação humana é um encontrar-se com 

nossa humanidade a partir do espaço entre dois seres humanos; é um encontrar-se com nossa 

humanidade a partir da esfera do inter-humano, a qual só existe quando se diz Tu àquele que 

lhe chega; é um processo íntimo que se estabelece a partir de uma relação/um diálogo autêntico, 

entendendo que cabe ao educador a responsabilidade de ir sempre ao encontro do seu educando, 

mas nunca de forçá-lo a abrir-se a esse encontro. 

A partir desses horizontes compreensivos, vemos que a formação humana fita horizontes 

ternos de humanidade, o que não significa dizer que ela se volta para um além que não possa 

ser concretizado no aqui e agora. Dizemos que ela carrega, em seu âmago, uma transcendência 

que se realiza onde estamos, no tão exigente aqui e agora, a partir da assunção da 

responsabilidade que cabe ao educador que se coloca aberto e disponível ao seu educando. 

Segundo BUBER, 

Tudo esconde uma substância espiritual secreta, que depende de nós para alcançar sua 

forma pura, sua concretização. Se desprezamos essa substância espiritual que foi 

enviada ao nosso caminho, então vamos prestar atenção apenas aos seus usos, sem 

desenvolver uma relação autêntica com o ser [...] (2011, p. 46). 

 

Dessa forma, o caminho de formação humana não pode passar ao largo da busca pelo 

desvelamento da substância espiritual secreta que reside em cada um de forma particular. 

Acreditar que é possível esse desvelamento é um ato de fé, ao mesmo tempo que é também a 

afirmação de uma fé própria. Por isso, a fé própria, vista a partir desses horizontes, está 

intrinsecamente ligada à formação humana; por isso, essa fé própria ressoa na formação humana 

e contribui para que ela aconteça; por isso, a fé própria e a formação humana são desvelamentos 

do Tu eterno no mundo. 

Ressaltamos ainda que, quando nos lançamos a voltar novamente à Universidade, várias 

indagações permeavam nosso imaginário sobre as razões que levavam alguns educadores a 

persistirem no caminho da Educação, acreditando nas potencialidades de seus educandos, 



323 

apesar de todas as vicissitudes enfrentadas. Naquela época, vislumbrávamos que a atitude desse 

educador era permeada por uma fé que o conduzia a uma ação decisiva. 

Olhando para trás, não tínhamos noção do quanto o período histórico que 

vivenciaríamos em breve nos colocaria diante de tantos paradoxos, os quais, inclusive, fizeram-

nos refletir sobre a nossa própria fé. Foram e são tempos hostis, onde pesquisar sobre a fé e 

sobre a formação humana se caracterizou e se caracteriza como um movimento, no mínimo, 

desafiador. Sendo assim, a presente pesquisa foi tecida, usando os termos buberianos, em um 

desfiladeiro estreito, para nós. Afinal, testemunhamos atrocidades humanas marcadas por uma 

necropolítica, uma democracia excludente e uma pandemia letal. Fazemos questão de 

deixarmos registrado esse momento histórico porque acreditamos que temos que falar e refletir 

sobre ele, temos que escrever sobre ele como uma forma de alertar as futuras gerações sobre os 

perigos de caminharmos dentro de lógicas utilitárias/individualistas ou dentro de lógicas 

coletivistas em que o pertencer a um grupo passa pela exclusão de outras pessoas e pela 

desresponsabilização por nossas ações, decisões e pelo mundo que nos cerca. 

Se refletir sobre esse momento histórico é importante, mais importante ainda é cuidar 

de nossa concretude para que não terminemos por aderir a certas monstruosidades que hoje 

transitam com vestes de normalidade. Em certa medida, esse trabalho é expressão dessa nossa 

tentativa de cuidar do presente e das possibilidades que subjazem nele. Foi dessa forma que, 

para nós, a presente pesquisa se tornou um alento em meio ao caos vivenciado. Dentro desse 

contexto histórico-social-existencial, a pesquisa foi sendo tecida e subdividida nos presentes 

capítulos, os quais representam nossos movimentos compreensivos sobre o fenômeno estudado. 

Observando a estrutura da presente pesquisa, pode parecer que esses capítulos partiram 

de movimentos lineares, encadeados uns aos outros, mas não foi assim. Eles foram oriundos de 

muitas idas e vindas em torno da procura de um horizonte compreensivo; de muitos diálogos 

com os textos, contextos e pessoas; de muitos momentos sem entendermos o que gostaríamos 

de entender; de muitas inquietações. Sendo assim, esses capítulos são expressões de um modo 

singular de existir, de compreender, de ser tocado pela realidade e, ao longo deles, procuramos 

não cristalizar um conceito de fé própria, mas, simplesmente, buscarmos dizer de variadas 

formas que essa fé existe em cada homem e que a mesma, quando assumida existencialmente, 

também contribui para a formação humana própria e de outrem. 

Assim, a vida e as obras de Buber, a título dessa pesquisa, encarnam o sentido de uma 

fé própria e desvelam o ressoar desta fé em sua formação humana. A partir dessas linhas, 

enfatizamos, mais uma vez, que compreendemos que uma fé própria é expressão de uma 



324 

abertura para o mundo, e nunca uma imposição. Martin Buber, e até certa medida São Francisco, 

permitiram-nos uma aproximação àquilo que é inefável e que se faz presente na Educação, 

enquanto formação humana, posto que se existe quem não desista de formar humanamente 

outros indivíduos, é porque este se encontra tocado pelo inefável, pela fé própria. Assim, o 

presente trabalho se constitui também em uma singela homenagem a esses vários homens-

educadores que felizmente existiram e existem. 

Dentro desses horizontes, devemos admitir que, para chegarmos até aqui, foi preciso 

darmos algumas voltas dentro de uma perspectiva hermenêutica-fenomenológica-

multidimensional-relacional. No entanto, acreditamos que essas voltas não conseguiram 

realizar o aprofundamento ideal, pois necessitávamos ainda de algumas outras voltas para, 

talvez, desvelarmos mais um pouco o fenômeno estudado. Infelizmente, o tempo cronológico 

não nos permitiu realizar tais voltas. Sendo assim, gostaríamos de pontuar alguns limites que 

interferiram diretamente em nosso caminho de pesquisa: o nosso desconhecimento da língua 

alemã, o que nos impossibilitou ler os textos originais de Buber. Quando um texto é traduzido 

de uma língua para outra, algumas coisas se perdem e, no caso da linguagem que Buber utiliza, 

seria importante termos lido os textos originais para que pudéssemos compreender melhor 

certos termos. Às vezes, era comum procurarmos em diferentes traduções o significado de 

alguns termos utilizados por Buber. Outro limite com o qual nos deparamos foi a escassez de 

pesquisas no campo educacional que abordassem a temática da fé de uma forma mais 

aprofundada e menos catequética. Também se tornou um limite para essa pesquisa o fechamento 

das bibliotecas durante os anos de 2020 e 2021172, visto que alguns livros que necessitávamos 

foram difíceis de serem conseguidos em virtude desse fechamento. Concluindo a apresentação 

dos limites de nossa pesquisa, destacamos que ela abordou apenas um tipo de aquisição de fé, 

o qual consideramos importante e valioso para o campo educacional. Embora saibamos da 

importância e do valor deste tipo de fé, compreendemos que ele não esgotou a temática 

investigada na presente tese, visto que existem inúmeras formas de aquisição de uma fé. 

Também gostaríamos de pontuar algumas perspectivas para pesquisas futuras, as quais 

surgiram a partir desse nosso processo de pesquisa, a saber: em nossa compreensão, seria 

importante para Núcleo de Educação e Espiritualidade (do PPGEdu, UFPE), a realização de 

uma pesquisa que se debruce sobre a perspectiva metodológica hermenêutica-fenomenológica-

multidimensional-relacional, posto que tal caminho metodológico pode possibilitar ao 

 

172 Esse fato ocorreu em virtude da pandemia de Covid-19. 



325 

pesquisador uma aproximação às sutilezas que perpassam o mundo da Educação. Outra 

pesquisa que também achamos importante para o Núcleo de Educação e Espiritualidade seria 

uma continuidade desse tipo de pesquisa, realizada através do presente estudo, no qual 

pudessem ser estudados outros elementos biográficos de outros autores, diferentes de Buber, 

visando uma aproximação a uma fé que poderia ser chamada de espiritual. Uma outra pesquisa 

que achamos importante ser feita seria pensar a formação humana à luz da intersecção entre o 

pensamento pedagógico de Ferdinand Röhr e a filosofia dialógica buberiana. 

Como já enfatizamos, aprendemos com essa pesquisa que o processo de aquisição e 

de afirmação de uma fé própria caminha junto com o processo de formação humana, mas que 

tais processos não ocorrem nem no isolamento do ser humano, nem no meio das massas; isso 

só se dá em face do estabelecimento de relações autênticas, relações Eu e Tu. Assim, resgatamos 

a letra da música com a qual iniciamos nossas palavras conclusivas para traduzir o que 

gostaríamos de expressar derradeiramente; para expressar os elementos ternos que nos tocaram 

ao longo desses cinco anos de estudo. Realizar essa pesquisa foi uma busca por religação, uma 

volta ao lugar que só nós conhecemos. Sobre esse Nós, o sonho de uma Comunidade Viva, hoje 

entendemos que ela só pode existir quando o Eu encontra-se com o Tu e, juntos, por instantes 

ínfimos, tangenciam o que há de mais humano neles mesmos; assim, uma comunidade viva 

pode emergir a partir da expressão dessas relações sem reservas. Dentro desse encontro com o 

Tu que me chega, tocamos a simplicidade da vida e, por mais que já tenhamos andado por uma 

terra desabitada, naquele instante do encontro, o caminho nos parece conhecido; o caminho nos 

é conhecido porque já carregamos dentro de nós mesmos, desde o nosso nascimento, essa 

essência de ligação, esse destino divino. 

Nesses horizontes de busca pela nossa humanidade, as reflexões aqui expostas 

constituem o revelar de momentos em que fomos transbordados por uma completude; mas 

também existiram momentos em que nos questionávamos onde estaria a simplicidade da 

existência humana!? Onde estaria Deus!?; existiram outros momentos em que nos sentimos 

cansados e que o tempo cronológico nos sufocava e, nesses instantes, queríamos Algo em que 

confiar; então a nostalgia da ligação era a nossa tomada de fôlego para continuar caminhando. 

Quantas vezes, durante esse processo, não rogamos a Deus, ao Tu eterno, para que nos desse 

um lugar para começar, forças para seguir confiando “apesar de...”. Pedimos a essa força que, 

se ela tivesse um minuto, por que não poderia falar sobre essas questões em um lugar que só 

nós conhecemos?; e isso foi o final de tudo, mas também foi o próprio começo, posto que esse 

lugar que só nós conhecemos nos devolve ao mundo e às várias possibilidades de encontro, de 



326 

relações. Então, não estamos sozinhos, nunca; estamos sempre na presença amorosa de um Ente 

que se revela na possibilidade de cada olhar que nos religa com o que nos é próprio. Muitas 

vezes, esse olhar que nos devolve o caminho, a paz que tanto necessitamos, está distante de nós, 

se considerarmos as linhas do espaço e do tempo, mas, mesmo assim, elas não deixam de existir 

e de nos permitir a existência. Assim, para nós, a fé própria e a formação humana se constituem 

como movimentos do espírito que contribuem para a diminuição do Eclipse de Deus no mundo 

e para a iluminação do mundo no lugar onde estamos. 

  



327 

REFERÊNCIAS 

 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. Tradução: Alfredo Bosi. 2ª ed. São Paulo: 

Mestre Jou, 1962. 

 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. 5ª ed. São Paulo: Martins Fontes, 2007. 

 

ABDULKADER FILHO, Inácio Pedro. Uma Tradução Outra: a tradução dialógica de Franz 

Rosenzweig. 2009. 252 f. Tese (Doutorado em Estudos Lingüísticos e Literários em Inglês). 

Universidade de São Paulo, São Paulo, 2009. 

 

ABREU, Meriane Conceição Paiva; BENTES, José Anchieta de Oliveira; SOARES, Marta 

Genú Soares. Diálogo Em Martin Buber: Possibilidades Para A Educação. 2016. Revista Cocar, 

v. 10, n. 19. Disponível em: https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar/article/view/805. 

Acesso em: 15 mar. 2021. 

 

ACADEMIA BRASILEIRA DE LETRAS. Vocabulário Ortográfico da Língua Portuguesa. 

Rio de Janeiro: Editora Global, 2009. 

 

AGOSTINHO, Santo. Confissões. 2007. Disponível em: 

https://img.cancaonova.com/noticias/pdf/277537_SantoAgostinho-Confissoes.pdf. Acesso em: 

10 mai. 2020. 

 

AQUINO, Tomás de. Suma Teológica. 2017. Disponível em: 

https://sumateologica.files.wordpress.com/2017/04/suma-teolc3b3gica.pdf. Acesso em: 16 jun. 

2020. 

 

ARAÚJO, Tatiana Cristina dos Santos de. Os Caminhos da Formação das Convicções 

Pedagógicas do Professor do Curso de Pedagogia. 2009. 226 f. Tese (Doutorado em 

Educação). Universidade Federal de Pernambuco, UFPE, Recife, PE, 2009. 

 

BARTH, Karl. Fé em Busca da compreensão. São Paulo: Editora novo Século, 2000. 

 

https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar/article/view/805
https://img.cancaonova.com/noticias/pdf/277537_SantoAgostinho-Confissoes.pdf
https://sumateologica.files.wordpress.com/2017/04/suma-teolc3b3gica.pdf


328 

BARTHOLO JÚNIOR., R. Você e Eu: Martin Buber, presença palavra. Rio de Janeiro: 

Garamond, 2001. 

 

BERGSON, Henri. As Duas Fontes da Moral e da Religião. Coimbra: Almedina, 2005. 

 

BERGSON, Henri. A Evolução Criadora. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1979. 

 

BERGSON, Henri. Cartas, Conferências e Outros Escritos. Tradução: Franklin Leopoldo e 

Silva e Nathanael Caxeiro. 2. ed. São Paulo: Abril Cultural, (Coleção Os Pensadores), 1984. 

 

BICUDO, Maria Aparecida Vigianni. A pesquisa Qualitativa Segundo a Visão 

Fenomenológica. São Paulo: Cortez Editora, 2011. 

 

BLACKBURN, Simon. Dicionário Oxford de Filosofia. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1997. 

 

BOFF, Leonardo. A Águia e a Galinha. 5. ed. Petrópolis: Vozes, 1997. 

 

BOLLNOW, Otto Friedrich. Pedagogia e Filosofia da Existência: um ensaio sobre formas 

instáveis de educação. Tradução: Hermógenes Harada. Vozes Ltda., 1971. 

 

BUBER, Martin. A Lenda do Baal Schem. Tradução: FanyKon e J. Guinsburg. São Paulo: 

Perspectiva, 2003. 

 

BUBER, Martin. The Education of Character. In: BUBER, Martin. Between Man and Man. 

5.ed. Translated by Ronald Gregor Smith. Boston: Beacon Press, 1961. cap. 4, p. 104-117. 

 

BUBER, Martin. Da Função Educadora. Revista Reflexão, Campinas, nº 23, p. 5-23, mai./ago. 

1982. 

 

BUBER, Martin. Do Diálogo e do Dialógico. Tradução: Marta Ekstein de Souza Queiroz e 

Regina Weinberg. São Paulo: Perspectiva (Debates; 158 / dirigida por J. Guinsburg), 2014. 

 

BUBER, Martin. Dos Modos de Fé. Madrid: Caparrós Editores, 1996. 



329 

 

BUBER, Martin. Eclipse de Deus: considerações sobre a relação entre religião e filosofia. 

Campinas, SP: Verus Editora, 2007. 

 

BUBER, Martin. Encontro: Fragmentos Autobiográficos. Petrópolis, RJ: Editora Vozes, 1991. 

 

BUBER, Martin. Eu e Tu. 2. ed. São Paulo, SP: Cortez & Moraes, 1979. 

 

BUBER, Martin. Eu e Tu. Tradução do alemão, introdução e Notas: Newton Aquiles von Zuben. 

8.ed. São Paulo, SP: Centauro, 2004. 

 

BUBER, Martin. Eu e Tu. Tradução do Alemão, Introdução e Notas: Newton Aquiles von 

Zuben. 11.ed. São Paulo, SP: Centauro, 2009. 

 

BUBER, Martin. Histórias do Rabi. São Paulo: Perspectiva (Coleção Judaica / dirigida por J. 

Guinsburg), 1967. 

 

BUBER, Martin. O Caminho do Homem Segundo o Ensinamento Chassídico. Tradução: 

Claudia Abeling. São Paulo: É Realizações, 2011. 

 

BUBER, Martin. ¿Que es el hombre?. Tradução: Eugenio Ímaz. México: Fondo de Cultura 

Económica, 1985. 

 

BUBER, Martin. Sobre Comunidade. Tradução: Newton Aquiles von Zuben. São Paulo: 

Perspectiva (Debates; 141 / dirigida por J. Guinsburg), 1987. 

 

BUENO, Francisco da Silveira. Grande Dicionário Etimológico-Prosódico da Língua 

Portuguesa. Santos: Editora Brasília Limitada, 1974. 

 

BUNGE, Mario. Dicionário de Filosofia. São Paulo: Editora Perspectiva S.A., 2002. 

 

CAMBI, Franco. História da Pedagogia. 2. ed. São Paulo: UNESP. 1999. 

 



330 

CAMPOS, Fernanda Ferreira de. Fé e Razão na Suma Contra os Gentios de Tomás de Aquino. 

In: Anais da Jornada de Estudos Antigos e Medievais, Maringá, PR: 2011. Disponível em: 

http://www.ppe.uem.br/jeam/anais/2011/pdf/comun/03014.pdf. Acesso em: 05 mai. 2019. 

 

CARDIERI, Elisabete. O Diálogo nas Relações Escolares e na Atuação Docente: uma dimensão 

negligenciada na prática educativa? In: 37ª Reunião Anual – ANPED. Florianópolis, 2015. 

Anais. Santa Catarina: ANPED, 2015. Disponível em: http://37reuniao.anped.org.br/wp-

content/uploads/2015/02/Trabalho-GT04-4252.pdf. Acesso em: 25 fev. 2021. 

 

CARRARA, Ozanan Vicente. A Noção de Comunidade em Martin Buber. Revista Filosófica 

São Boaventura. 2017. v. 11, n. 2. Disponível em: 

https://revistafilosofica.saoboaventura.edu.br/filosofia/article/download/55/45. Acesso em: 15 

jul. 2021. 

 

CASSEB, S. A. Da Barbárie à Emergência de uma Cultura de Paz e de Não-Violência através 

da Educação. InterEspaço: Revista de Geografia e Interdisciplinaridade, v. 1, n. 1, p. 158–

177, 2015. Disponível em: 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/interespaco/article/view/3441. Acesso em: 10 

mar. 2021. 

 

CASTRO, Liana Garcia. Espaços, Práticas e Interações na Educação Infantil: o que dizem 

as crianças. 2015. 135 f. Dissertação (Mestrado em Educação). Pontifícia Universidade Católica 

do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2015. 

 

CAYGILL, Howard. Dicionário Kant. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2000. 

 

CHABD. O que São Midrahim. Disponível em: 

https://pt.chabad.org/library/article_cdo/aid/4394825/jewish/O-que-so-Midrashim.htm. 

Acesso em: 21 set. 2021. 

 

CHAVES, Ana Lúcia Galvão Leal. Resiliência e Formação Humana em Professores em 

Busca da Integralidade. Recife: Editora Universitária, 2011. 

 

http://www.ppe.uem.br/jeam/anais/2011/pdf/comun/03014.pdf
http://37reuniao.anped.org.br/wp-content/uploads/2015/02/Trabalho-GT04-4252.pdf
http://37reuniao.anped.org.br/wp-content/uploads/2015/02/Trabalho-GT04-4252.pdf
https://revistafilosofica.saoboaventura.edu.br/filosofia/article/download/55/45
https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/interespaco/article/view/344
https://pt.chabad.org/library/article_cdo/aid/4394825/jewish/O-que-so-Midrashim.htm


331 

CONFEDERAÇÃO ISRAELITA DO BRASIL. CONIB. O Sionismo. Disponível em: 

https://www.conib.org.br/glossario/sionismo/ . Acesso em: 28 nov. 2022.  

 

CORDEIRO, Telma de Santa Clara. A Aula Universitária, Espaço de Múltiplas Relações, 

Interações, Influências e Referências: um ninho tecido com muitos fios. Tese (Doutorado em 

Educação). Universidade Federal de Pernambuco, Recife, PE, 2006. 

 

CORETH, Emerich. Questões Fundamentais da Hermenêutica. Tradução: Carlos Lopes de 

Matos. São Paulo: E.P.U – Editora Pedagógica e Universitária, 1973. 

 

CUNHA, Antônio Geraldo da. Dicionário Etimológico Nova Fronteira da Língua 

Portuguesa. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1997. 

 

DEN BORN, A. Van. Dicionário Enciclopédico da Bíblia. Petrópolis: Vozes, 1987. 

 

DYRNESS, William A.; KÄRKKÄINEM, Veli-Matti. Dicionário Global de Teologia. São 

Paulo: Hagnos, 2016. 

 

ENCYCLOPEDIA BRITANNICA. Haskala. Disponível em: 

https://www.britannica.com/topic/Haskala. Acesso em: 21 set. 2021. 

 

ESTÉS, Clarissa Pinkola. O Jardineiro que Tinha Fé: Uma Fábula Sobre o Que Não Pode 

Morrer Nunca. 1. ed. Rio de Janeiro: Rocco, 1996. 

 

FEITOSA, Charles; BARRENECHEA, Miguel A.; PINHEIRO, Paulo (org.). A Fidelidade à 

Terra: arte, natureza e política – assim falou Nietzsche IV. Rio de Janeiro: DP&A, 2003. 

 

FERGUSON, Sinclair B. Novo Dicionário de Teologia. São Paulo: Hagnos, 2009. 

 

FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Novo Dicionário Aurélio de Língua Portuguesa. 

4. ed. Curitiba: Positivo, 2009. 

 

FERREIRA, Luzilá Gonçalves. Humana, Demasiada, Humana. Rio de Janeiro: Rocco, 2000. 

https://www.conib.org.br/glossario/sionismo/
https://www.britannica.com/topic/Haskala


332 

 

FLICK, Uwe. Introdução à Metodologia de Pesquisa: Um Guia Para Iniciantes. Porto Alegre: 

Penso, 2013. 

 

FOULQUIÉ, Paul. Diccionario del Lenguaje Filosófico. Rio de Janeiro: Editorial Labor S.A., 

1967. 

 

FREITAS, Alexandre Simão de. Fundamentos para uma Sociologia Crítica da Formação 

Humana. 2005. 398 f. Tese (Doutorado em Ciências Sociais). Universidade Federal de 

Pernambuco, Recife, 2005. 

 

FRIEDMAN, Maurice. Encuentro en El Desfiladero: La vida de Martin Buber. Buenos Aires: 

Editorial Planeta, 1993. 

 

FRIES, Heinrich. Dicionário de Teologia: Conceitos Fundamentais da Teologia Atual. São 

Paulo: Edições Loyola, 1983. 

 

FRUGONI, Chiara. Vida de um Homem: Francisco de Assis. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2011. 

 

GUARINO, Lia. Razão e Fé na contemporaneidade. Movimento: Revista de Educação, 

Faculdade de Educação – Programa de Pós-Graduação em Educação da UFF, n. 1, vol. 1, 2014. 

Disponível em: https://periodicos.uff.br/revistamovimento/article/view/32448/18583. Acesso 

em: 20 mar. 2021. 

 

GUENDELMAN, C. K. Alteridade e Diálogo como Elementos Constituintes do Fazer 

Educativo – Um Olhar para a Perspectiva Dialógica. Revista Portuguesa de Pedagogia, v. 52, 

n. 52-2, p. 5-18, 2019. Disponível em: https://impactum-

journals.uc.pt/rppedagogia/article/view/1647-8614_52-2_1. Acesso em: 05 mar. 2021. 

 

GUILHERME, Alexandre; MORGAN, W. John. Refletindo sobre o Papel do Professor: Buber, 

Freire e Gur-Ze’ev. Educação & Realidade, v. 43, n. 3, p. 783-798, 2018. Disponível em: 

https://doi.org/10.1590/2175-623674790. Acesso em: 05 mar. 2021. 

https://periodicos.uff.br/revistamovimento/article/view/32448/18583
https://impactum-journals.uc.pt/rppedagogia/article/view/1647-8614_52-2_1
https://impactum-journals.uc.pt/rppedagogia/article/view/1647-8614_52-2_1
https://doi.org/10.1590/2175-623674790


333 

 

GUILHERME, Alexandre Anselmo; PICOLI, Bruno Antonio. Escola sem partido – elementos 

totalitários em uma democracia moderna: uma reflexão a partir de Arendt. Revista Brasileira 

de Educação, v. 23, p. 1-23, 2018. Disponível em: https://www.scielo.br/pdf/rbedu/v23/1809-

449X-rbedu-23-e230042.pdf. Acesso em: 12 set. 2018. 

 

HOUAISS, Antonio. Dicionário Houaiss de Língua Portuguesa. Rio de Janeiro: Objetiva, 

2009. 

 

HUISMAN, Denis. Dicionário das Mil Obras de Filosofia. Porto: Porto Editora, 2001. 

 

IMPULSO. In: PRIBERAM, Dicionário Priberam da Língua Portuguesa. Disponível em: 

https://dicionario.priberam.org/impulso. Acesso em: 25 jul. 2021. 

 

ISTOÉ DINHEIRO. Raio-x da ONU apresenta Brasil como país com ‘discriminação 

estrutural’. Abril, 2017. Disponível em: https://www.istoedinheiro.com.br/raio-x-da-onu-

apresenta-brasil-como-pais-com-discriminacao-estrutural/. Acesso em: 20 ago. 2018. 

 

JAPIASSÚ, Hilton. Dicionário Básico de filosofia. 3. ed. Rio de Janeiro: Zahar, 1996. 

  

JASPERS, Karl. Filosofia da Existência. Rio de Janeiro: Imago Editora LTDA, 1973. 

 

JASPERS, Karl. La Fe Filosófica. Buenos Aires: Editorial Losada S.A., 1953. 

 

JOLIVET, Régis. Vocabulário de Filosofia. Rio de Janeiro: Agir, 1975. 

 

KANT, Immanuel. Crítica da Razão Pura. Tradução: Monique Hulshof. Petrópolis: Vozes, 

2020. 

 

KANT, Immanuel. O que significa orientar-se no pensamento? In: Textos Seletos. Edição 

bilíngue. Tradução: Floriano de Souza Fernandes. Petrópolis: Editora Vozes, 1985. 

 

https://www.scielo.br/pdf/rbedu/v23/1809-449X-rbedu-23-e230042.pdf
https://www.scielo.br/pdf/rbedu/v23/1809-449X-rbedu-23-e230042.pdf
https://dicionario.priberam.org/impulso
https://www.istoedinheiro.com.br/raio-x-da-onu-apresenta-brasil-como-pais-com-discriminacao-estrutural/
https://www.istoedinheiro.com.br/raio-x-da-onu-apresenta-brasil-como-pais-com-discriminacao-estrutural/


334 

KIERKEGAARD, Søren Aabye. Temor e Tremor. Tradução: Maria José Marinho. São Paulo: 

Abril Cultural, (Coleção Os Pensadores), 1984. 

 

KRAMER, Sonia et al. Encontros e Desencontros de Crianças e Adultos na Educação Infantil: 

uma análise a partir de Martin Buber. Pro-Posições, v. 27, n. 2, p. 135-154, 2016. Disponível 

em: https://doi.org/10.1590/1980-6248-2014-0113. Acesso em: 05 mar. 2021. 

 

LACAZ-RUIZ, Rogério; QUINTINO, Heloise Patrícia; KOGEYAMA, Cíntia; PANSANI, Luiz 

Flávio. Blaise Pascal: o Homem e a Ciência. Disponível em: 

http://www.hottopos.com/videtur4/blaise_pascal.htm. Acesso em: 15 ago. 2021. 

 

LALANDE, André. Vocabulário Técnico e Crítico da Filosofia. São Paulo: Martins Fontes, 

1999. 

 

LATOURELLE, René; FISICHELLA, Rino. Dicionário Teologia Fundamental. Petrópolis: 

Vozes, 1994. 

 

LEÃO, Rodrigo Nicéas Carneiro. Teoria da Relação Pedagógica em Martin Buber: 

apontamentos sobre uma educação para a responsabilidade. 2018. 153 f. Dissertação (Mestrado 

em Educação). Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2018. 

 

LE GOFF, Jacques. São Francisco de Assis. Rio de Janeiro: Editora Record, 2011. 

 

LEON-DOFOUR. Dicionário de Teologia Bíblica. Petrópolis: Vozes, 1987. 

 

LIMA, Rafael e Silva. A Formação Ética em Martin Buber e suas Contribuições à 

Pedagogia. 2011. 141 f. Dissertação (Mestrado em Educação). Universidade Federal de 

Pernambuco, Recife, 2011. 

 

LIRA, Ana Gregória de. A Dádiva de Si e sua Dimensão Moral: contribuições para a formação 

humana. 2015. 132 f. Dissertação (Mestrado em Educação). Universidade Federal de 

Pernambuco, Recife, 2015. 

 

https://doi.org/10.1590/1980-6248-2014-0113
http://www.hottopos.com/videtur4/blaise_pascal.htm


335 

LIRA, Ana Gregória de; LEÃO, Rodrigo Nicéas Carneiro; ARAÚJO, Tatiana Cristina dos 

Santos de; FREITAS, Alexandre Simão de. Do Tempo da Dádiva à Dádiva do Tempo: Um 

Estudo Sobre a Ação dos Pedagogos em Espaços não Escolares. Monografia (Graduação em 

Pedagogia). Centro de Educação da Universidade Federal de Pernambuco, Recife, PE, 2013. 

 

LISPECTOR, Clarice. A Paixão Segundo G.H. Rio de Janeiro: Rocco, 2009. 

 

LISPECTOR, Clarice. A Descoberta do Mundo. Rio de janeiro: Rocco, 1999. 

 

LUFT, Celso Pedro. Minidicionário Luft. São Paulo: Ática. 1998. 

 

MACHADO, Nílson José. Notas para uma Antropologia da Dádiva. Seminários Abertos de 

Pós-Graduação Grupo de Estudos em Epistemologia e Didática. São Paulo, 2004. Disponível 

em: https://www.nilsonjosemachado.net/20040305.pdf. Aceso em: 23 jul. 2022. 

 

MARTINES, Paulo Ricardo. A Interpretação do Proslogion por Karl Barth. Trans/Form/Ação, 

v. 19, p. 231-239, 1996. Disponível em: https://doi.org/10.1590/S0101-31731996000100018. 

Acesso em: 25 set. 2018. 

 

MENDONÇA, Monalize Ribeiro de. O Conceito de Cifras da Transcendência em Karl 

Jaspers: possibilidades de compreensão espiritual-existencial na arte de contar histórias. 2019. 

131 f. Dissertação (Mestrado em Educação). Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 

2019. 

 

MICHAELIS. Dicionário Brasileiro da Língua Portuguesa. Disponível em: 

https://michaelis.uol.com.br/busca?id=n1eG. Acesso em: 23 jul. 2022. 

 

MONTEBÉLLER, J.V. Apresentação. In: BUBER, Martin. Histórias do Rabi. São Paulo: 

Perspectiva (Coleção Judaica / dirigida por J. Guinsburg), 1967. 

 

MORA, José Ferrater. Diccionario de Filosofía. Buenos Aires: Editorial Sudamericana, 1971. 

 

MORAIS, Regis. Educação Contemporânea: olhares e cenários. Campinas: Alínea, 2003. 

https://www.nilsonjosemachado.net/20040305.pdf
https://doi.org/10.1590/S0101-31731996000100018
https://michaelis.uol.com.br/busca?id=n1eG


336 

 

MORAIS, Regis. Espiritualidade e Educação. Campinas: Centro Espírita Allan Kardec – 

Depto. Editorial, 2002. 

 

OLINTO, Antonio. Minidicionário Antonio Olinto da Língua Portuguesa. São Paulo: 

Moderna, 2001. 

 

OLIVEIRA, Lólio Lourenço de; PENNA, J. B. Damasco. Pequeno Dicionário da Língua 

Filosófica. São Paulo: Companhia Editora Nacional, 1968. 

 

PARADA FILHO, Carlos João. Entre Sentidos e Saberes: a religião na educação universitária 

(um estudo de caso: a FE-UFF). 2006. 207 f. Tese (Doutorado em Educação). Universidade 

Estadual de Campinas, Campinas, 2006. 

 

PARREIRA, Gizele Geralda. O Sentido da Educação em Martin Buber. 2010. 177 f. Tese 

(Doutorado em Educação). Pontifícia Universidade Católica de Goiás, Goiânia, 2010. 

 

PASCAL, Blaise. Pensamentos. Tradução: Sérgio Milliet. Rio de Janeiro: Ediouro, 1979. 

 

PASSOS, João Décio. No lugar de Deus – Ensaios (neo)teocráticos. São Paulo: Paulinas, 

2021. 

 

PENA, Alexandra Coelho. “Toda vida atual é encontro”: contribuições de Martin Buber para a 

Educação. Educação, v. 42, n. 3, p. 506-513, 31 dez. 2019. Disponível: 

http://educa.fcc.org.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1981-25822019000300506. 

Acesso em: 23 jul. 2022. 

 

PENA, Alexandra Coelho. Para Explicar o Presente Tem que Estudar a História do Passado: 

narrativas de profissionais de escolas comunitárias de educação infantil da baixada fluminense. 

2015. 165 f. Tese (Doutorado em Educação). Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro, 

Rio de Janeiro, 2015. 

 

http://educa.fcc.org.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1981-25822019000300506


337 

PENA, Alexandra Coelho; NUNES, Maria Fernanda Rezende; KRAMER, Sonia. Formação 

Humana, Visão de Mundo, Diálogo e Educação: A Atualidade de Paulo Freire e Martin Buber. 

Educação em Revista, v. 34, 2018. Disponível em: https://doi.org/10.1590/0102-4698172870. 

Acesso em: 02 abr. 2021. 

 

PEREIRA, Eli Chiu. Buscando Caminhos entre a Violência e Fé: um estudo sobre a 

adolescência delinquente. 2003. 124 f. Dissertação (Mestrado em Educação). Universidade 

Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2003. 

 

PROGRAMA ESCOLA SEM PARTIDO. O que é o Programa Escola Sem Partido. 

Disponível em: http://escolasempartido.org/programa-escola-sem-partido/. Acesso em: 22 ago. 

2021. 

 

RESPONSBAILIDADE. In: PRIBERAM, Dicionário Priberam da Língua Portuguesa. 

Disponível em: https://dicionario.priberam.org/responsabilidade . Acesso em: 08 set. 2021. 

 

QUERETTE, Suzana Cortez Moraes. Diálogo e Educação: estudo comparativo sobre o 

conceito de diálogo no pensamento filosófico de Paulo Freire e de Martin Buber. 2007. 157 f. 

Dissertação (Mestrado em Educação). Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2007. 

 

REZENDE, Antonio Muniz de. Concepções Fenomenológicas da Educação. São Paulo: 

Cortez, 1990. 

 

RÖHR, Ferdinand. A apropriação de uma fé filosófica como intenção formativa de Karl Jaspers. 

Eccos Revista Científica, n. 38, p. 17-29, 2015a. Disponível em: 

https://periodicos.uninove.br/index.php?journal=eccos&page=article&op=view&path%5B%5

D=6026&path%5B%5D=3137. Acesso em: 15 jan. 2016. 

 

RÖHR, Ferdinand. Contribuições da Fé Filosófica de Jaspers à Conceituação da 

Espiritualidade. Recife: UFPE, 2016a. (Mimeo). 

 

RÖHR, Ferdinand. Diálogos em Educação e Espiritualidade. Recife: Universitária da UFPE, 

2010. 

https://doi.org/10.1590/0102-4698172870
http://escolasempartido.org/programa-escola-sem-partido/
https://dicionario.priberam.org/responsabilidade
https://periodicos.uninove.br/index.php?journal=eccos&page=article&op=view&path%5B%5D=6026&path%5B%5D=3137
https://periodicos.uninove.br/index.php?journal=eccos&page=article&op=view&path%5B%5D=6026&path%5B%5D=3137


338 

 

RÖHR, Ferdinand. Educação e Espiritualidade: contribuições para uma compreensão 

multidimensional da realidade, do homem e da educação. 1. ed. São Paulo: Mercado das Letras, 

2013a. 

 

RÖHR, Ferdinand. Espiritualidade e Educação: Algumas Delimitações. Recife: UFPE, s/d. 

(Mimeo). 

 

RÖHR, Ferdinand. Ética e Educação: caminhos buberianos. Educação em Revista, Belo 

Horizonte, v. 29, n. 02, p. 115-142, jun. 2013b. 

 

RÖHR, Ferdinand. Filosofia da Educação e Formação Filosófica do Educador. Porto, 

Portugal. 2014. (Mimeo). 

 

RÖHR, Ferdinand. Formação Filosófica do Educador. 2015b. Revista Itinerários de Filosofia 

da Educação. Disponível em: 

http://ojs.letras.up.pt/index.php/itinerariosfe/issue/view/46/showToc. Acesso em: 14 jan. 2016. 

 

RÖHR, Ferdinand. Intuição: Lacuna na Teoria Educacional? In: Anais do XIV Encontro de 

Pesquisa Educacional do Nordeste, 1999, CD-ROM, 1999. 

 

RÖHR, Ferdinand. Reflexões em torno de um possível objeto epistêmico próprio da Educação. 

2007. Revista Pro-Posições. 2007, vol. 18, n. 1 (52), p. 51-70. Disponível em: 

https://www.fe.unicamp.br/pf-fe/publicacao/2401/52-dossie-rohrf.pdf. Acesso em: 10 mar. 

2012. 

 

RÖHR, Ferdinand. The subject-object-relationship in Karl Jaspers’ Perinechonlogy – A 

contribution to an education for opnness and existential realization. ETD - Educação 

Temática Digital, v. 18, n. 3, p. 596-613, ago. 2016b. Disponível em: 

https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/etd/article/view/8646186/13379. Acesso em: 

10 dez. 2018. 

 

RUSS, Jacqueline. Dicionário de Filosofia. São Paulo: Editora Scipione, 2003. 

http://ojs.letras.up.pt/index.php/itinerariosfe/issue/view/46/showToc
https://www.fe.unicamp.br/pf-fe/publicacao/2401/52-dossie-rohrf.pdf
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/etd/article/view/8646186/13379


339 

 

SANDRINI, Marcos. Religiosidade e Educação no Contexto da Pós-Modernidade: da 

ambivalência da fixação e da flutuação à aporia do amor. 2007. 244 f. Tese (Doutorado em 

Educação). Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2007. 

 

SANTIAGO, Maria Betânia do Nascimento. Diálogo e Educação: o pensamento pedagógico 

em Martin Buber. 2008. 346 f. Tese (Doutorado em Educação). Universidade Federal de 

Pernambuco, Recife, 2008. 

 

SANTIAGO, Maria Betânia do Nascimento; RÖHR, Ferdinand. Formação e diálogo nos 

discursos de Martin Buber. In: 29ª Reunião Anual da ANPED, Caxambu, MG: 2006. 

Disponível em: http://29reuniao.anped.org.br/trabalhos/trabalho/GT17-

2672%E2%80%94Int.pdf. Acesso em: 13 mai. 2021. 

 

SANTOS, Marcelo Gonçalves. Espiritualidade, Intuição e Razão: contribuições à formação 

humana no pensamento de Röhr e no espiritismo. Dissertação (Mestrado em Educação). 

Universidade Federal Pernambuco, Recife, 2016. 

 

SANTOS, Roberta Gulart. Reflexões em Torno da Questão da Meta Educacional no 

Pensamento Filosófico e Pedagógico de Karl Jaspers. 131 f. Dissertação (Mestrado em 

Educação). Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2010. 

 

SCHOLEM, Gershom. O Golem, Benjamin, Buber e Outros Justos: Judaica I. São Paulo: 

Perspectiva, 1994. 

 

SCUSSEL, Marcos André. Religiosidade Humana e Fazer Educativo. 2007. 177 f. 

Dissertação (Mestrado em Educação). Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, 

Porto Alegre, 2007. 

 

SIDEKUM, Antônio. A Intersubjetividade em Martin Buber. Caxias do Sul: Universidade 

de Caxias do Sul, 1979. 

 

http://29reuniao.anped.org.br/trabalhos/trabalho/GT17-2672%E2%80%94Int.pdf
http://29reuniao.anped.org.br/trabalhos/trabalho/GT17-2672%E2%80%94Int.pdf


340 

SILVA, Claubervan Lincow. Agostinho e Pelágio Acerca da Relação entre o Livre-Arbítrio 

Humano e a Soberania Divina: uma análise em confronto com o incompatibilismo libertário 

moderno. 2019. 169 f. Dissertação (Mestrado em Filosofia). Universidade Federal de 

Pernambuco, Recife, 2019. 

 

SILVA, Claudio Fernando da. Caminhos Buberianos na Formação Continuada de 

Professores: uma perspectiva de humanização à educação. 2017. 125 f. Dissertação (Mestrado 

em Educação). Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2017. 

 

SILVA, Ezir George. Fenomenologia da Metafísica do Ser e do Ter: contribuições do 

pensamento filosófico de Gabriel Marcel para a educação numa perspectiva da formação 

humana. Tese (Doutorado em Educação). Universidade Federal de Pernambuco, UFPE, Recife, 

PE, 2014. 

 

SILVA, Aline de Fátima Sales. Idade Média por uma Fé Raciocinada: uma leitura em Santo 

Agostinho e São Tomás de Aquino. Revista Eletrônica do Curso de Pedagogia do Campus 

Jataí – UFG, vol. 7, n. 2, p. 1-9, 2009. Disponível em: 

https://www.revistas.ufg.br/rir/article/view/20388. Acesso em: 30 abr. 2019. 

 

SILVA, Franklin Leopoldo E. Fé e Razão na Apologia da Religião Cristã de Pascal. Cadernos 

de História e Filosofia da Ciência, vol. 11, n. 1, p. 29-44, 2001. Disponível em: 

https://www.cle.unicamp.br/eprints/index.php/cadernos/article/view/633. Acesso em: 29 abr. 

2019. 

 

SORJ, Bila. Anti-semitismo na Europa hoje. Novos Estudos CEBRAP, n. 79, p. 97-115, 2007. 

Disponível em: https://doi.org/10.1590/S0101-33002007000300005. Acesso em: 03 jan. 2019. 

 

TUNES, Elizabeth. Estudos sobre a teoria histórico-cultural e suas implicações educacionais. 

Fractal, Revista Psicol., v. 27, n. 1, p. 7-11, abr. 2015. Disponível em: 

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1984-

02922015000100007&lng=en&nrm=iso. Acesso em: 05 mar. 2021.  

 

https://www.revistas.ufg.br/rir/article/view/20388
https://www.cle.unicamp.br/eprints/index.php/cadernos/article/view/633
https://doi.org/10.1590/S0101-33002007000300005
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1984-02922015000100007&lng=en&nrm=iso
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1984-02922015000100007&lng=en&nrm=iso


341 

UOL NOTÍCIAS. Raio-x da ONU apresenta Brasil como país com “discriminação estrutural”. 

Disponível em: https://noticias.uol.com.br/ultimas-noticias/agencia-estado/2017/04/20/raio-x-

da-onu-apresenta-brasil-como-pais-com-discriminacao-estrutural.htm?cmpid=copiaecola. 

Acesso em: 13 dez. 2019. 

 

VON ZUBEN, Newton Aquiles. Emuna e pistis: a noção de fé no pensamento de Martin Buber. 

Dossiê: Imaginário e Diálogo Inter-religioso, v. 15, n. 45, p. 134-162, jan./mar. 2017. 

 

VON ZUBEN, Newton Aquiles. A revelação no pensamento de Martin Buber. 2015. In: Anais 

do V Congresso da ANPTECRE: Paraná, v. 5, 2015. 

 

VON ZUBEN, Newton Aquiles. A questão do inter-humano: uma releitura de Eu e Tu de Martin 

Buber. Revista Síntese, Belo Horizonte, v. 35, n. 111, 2008. 

 

VON ZUBEN, Newton Aquiles. Introdução. In: BUBER, Martin. Eu e Tu. Tradução do alemão, 

introdução e notas: Newton Aquiles von Zuben. 8.ed. São Paulo: Centauro, 2004. 

 

XAVIER, Rosineide Barbosa. A Compreensão de Diálogo em uma Experiência de 

Construção Coletiva do Projeto Político-Pedagógico: um estudo à luz do pensamento de 

Martin Buber e Paulo Freire. 2009. 127 f. Dissertação (Mestrado em Educação). Pontifícia 

Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2009. 

https://noticias.uol.com.br/ultimas-noticias/agencia-estado/2017/04/20/raio-x-da-onu-apresenta-brasil-como-pais-com-discriminacao-estrutural.htm?cmpid=copiaecola
https://noticias.uol.com.br/ultimas-noticias/agencia-estado/2017/04/20/raio-x-da-onu-apresenta-brasil-como-pais-com-discriminacao-estrutural.htm?cmpid=copiaecola

	24d204c6eb0cb193198f4fe79fff4ac3a4b342653a828bac58b6d11785eb6cae.pdf
	0fd811bd2faeb2652a77e10cfef824b48948f9b1279f44c331c7a5dad5d58636.pdf
	24d204c6eb0cb193198f4fe79fff4ac3a4b342653a828bac58b6d11785eb6cae.pdf

