
  UFPE  - Universidade Federal de Pernambuco 

Departamento de Filosofia 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A NEGATIVIDADE EM MESTRE ECKHART E SUA INFLUÊNCIA 

      NA ANALÍTICA EXISTENCIAL DE MARTIN HEIDEGGER. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

J. C. Marçal 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Recife 
2008 



 2

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A Negatividade em Mestre Eckhart e sua Influência 

na Analítica Existencial de Martin Heidegger 

 

 

 

 

 
Dissertação de José Carlos Marçal 
apresentada ao Curso de Mestrado em 
Filosofia da Universidade Federal de 
Pernambuco, sob a orientação do 
Professor Doutor Jesus Vázquez, como 
requisito para obtenção do título de 
Mestre em Filosofia, na área de 
concentração Metafísica. 
 

 

 

 

 

Recife, PE 

2008 

 



 3

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Marçal, José Carlos 
     A negatividade em mestre Eckhart e sua influência 
na analítica existencial de Martin Heidegger / José 
Carlos Marçal. - Recife: O Autor, 2008. 
     151 folhas. 
 
     Dissertação (mestrado) – Universidade Federal de 
Pernambuco. CFCH. Filosofia, 2008. 

     
 Inclui bibliografia e anexos.  
 

     1. Filosofia. 2. Negatividade. 3. Angústia. 4. 
Fenomenologia existencial. 5. Hermenêutica. 6. 
Heidegger, Martin.  I. Título 
 
 
             1 
             100 

                                 
CDU (2. Ed.) 
CDD (22. ed.) 

 
UFPE 

CFCH 2009/16 
    

   



 4



 5

 

 

 

DEDICATÓRIA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Ao Prof. Dr. Jesus Vázquez, 

por toda a sabedoria compartilhada. 

 

 

 

A John D. Caputo, por suas 

idéias brilhantes e inspiradoras. 

 

 

 

 



 6

 

 

 

 

RESUMO 

 

 

 Este presente trabalho tenta demonstrar as similitudes estruturais entre a mística 

religiosa de Mestre Eckhart e a Analítica Existencial de Martin Heidegger. Tal tarefa se 

funda na análise da estrutura da Analítica Existencial e suas conseqüências no 

pensamento heideggeriano: o nada, a diferença existencial, a transcendência do Dasein, a 

compreensão heideggeriana da angústia, da alétheia, do lógos e do destinamento do ser, 

bem como na compreensão eckhartiana de Deus, mundo, alma, Abgeschiedenheit, 

Gelassenheit, diferença e Negatividade. A idéia inicial desta abordagem advém das 

especulações filosóficas de John Caputo na sua obra The Mystical Element in 

Heidegger´s Thought. Definir, portanto, a própria tradição em que Mestre Eckhart se 

filia – Filo de Alexandria, Plotino e Dionisius – é tentar delimitar com mais clareza o 

próprio pensamento de Eckhart e o todo de sua influência no pensar heideggeriano. 

Nossa tarefa se articula no âmbito da História da Filosofia e da Fenomenologia-

Hermenêutica no sentido de extrair do pensamento de Caputo nuances novas sobre a 

Analítica Existencial e sua relação com a Tradição filosófica ocidental pelo viés da 

Negatividade. 

 

 

Palavras-Chaves: Negatividade, Analítica Existencial, Angústia, Abgeschiedenheit 

(desprendimento) e Gelassenheit (serenidade). 

 

 

 

 

 

 

 

 



 7

 

 

 

 

ABSTRACT 

 

 

 This present work tries to demonstrate the structural kinships between Meister 

Eckhart´s religious mysticism and Martin Heidegger´s Existencial Analysis. Such task is 

based on the structural analysis of the Existencial Analysis and its consequences on 

Heidegger´s thought: the Nothing, the existencial difference, the Dasein´s transcendence, 

the heideggerian comprehension on axiety, alétheia, lógos and Being´s destination as 

well as the eckhartian comprehension on God, World, Soul, Abgeschiedenheit, 

Gelassenheit, difference and Negativity. The initial idea for this approach came from the 

philosophical speculations by John D. Caputo in his work The Mystical Element in 

Heidegger´s Thought. Defining, therefore, the Tradition itself which Meister Eckhart 

joins himself – Philo of Alexandria, Plotinus, and Dionisius – is trying to limit with 

more clarity the eckhartian´s thought itself and its whole influence on Heidegger´s 

thought. Our task articulates itself in the History of Philosophy and Hermeneutics-

Phenomelogy scope in the way for extracting from the Caputo´s thought new nuances on 

the Existencial Analysis and its relationship to the Western philosophical Tradition via 

Negativity. 

 

 

Key words: Negativity, Existencial Analysis, Anxiety, Abgeschiedenheit (detachment), 

and Gelassenheit (serenity). 

 

 

 

 

 

 

 

 



 8

SUMÁRIO 

 
APRESENTAÇÃO: 

o surgimento do conceito da Negatividade como fundamento ontológico .... 10 

 

Capítulo I  

 -Mestre Eckhart e a Tradição da Negatividade - 

 

1. Filo de Alexandria e a gênese do conceito da Negatividade ............................ 20 

2.  O conceito de Negatividade de Plotino e Dionisius......................................... 27 

2.1. As Eneadas de Plotino.................................................................................... 27 

2.2. O Corpus Aeropagiticum ............................................................................... 32 

3. O misticismo de Mestre Eckhart: fundamentos de uma teologia negativa ...... 39 

4. Abgeschiedenheit e seu privilégio ontológico .................................................  49 

5. À sombra da Gelassenheit ................................................................................ 55 

 

Capítulo II  

– Heidegger e a Negatividade da Analítica Existencial - 

 

1. A estrutura da Analítica Existencial ................................................................. 63 

1.1. Dasein e ser-no-mundo: os existenciais ......................................................... 63 

1.2. Temporalidade, ser-para-a-morte e ekstase .................................................... 73 

2. Existência e Verdade ......................................................................................... 80 

2.1. O dizer do lógov  .......................................................................................... 80 

2.2. O sentido originário de a0lh/qeia ..................................................................... 

82 

2.3. O destinamento do ser ..................................................................................... 86 

3. Verdade e transcendência  .................................................................................. 88 

4. Transcendência e Negatividade ........................................................................... 96 

4.1.  O privilégio ontológico da angústia ................................................................. 96 

4.2. A serenidade no último Heidegger  ..................................................................102 

 

 



 9

Capítulo III  

– Caputo: o elemento místico da ontologia fundamental - 

 
1. Heidegger: teologia e misticismo  ...................................................................... 111 

2. Negatividade e Analítica Existencial  ..................................................................120 

3. Ser e Deus, mundo, alma e Dasein  .....................................................................129 

4. Angústia e Abgeschiedenheit, destinamento do ser e o apelo de Deus ................135 

 

Considerações finais .............................................................................................. 142 

 

Referências bibliográficas  ................................................................................... 149 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 10

APRESENTAÇÃO: o surgimento do conceito da Negatividade como fundamento 

ontológico. 

 

Heidegger é um pensador que erige seu pensar a partir e para além do fim da 

Filosofia. Tal estatuto só é possível na medida em que a questão crucial de sua ontologia 

– a questão do sentido do ser – esteja desde já devidamente enraizada naquele momento 

que se dá antes do advento da Metafísica. Interessante que esse mesmo dar-se antes de 

toda a Metafísica já coloca o seu próprio pensar para além da Metafísica. O retorno 

exigido por uma ontologia fundamental já é um percurso para além da tradição 

Metafísica; e isso nos diz – o pensar fundante e originário que busca apreender o sentido 

do ser está desde sempre fundado num tempo que se diz anterior à Filosofia e que, por 

sua envergadura e alcance, já sempre a ultrapassa. Ultrapassar aqui nos fala de uma 

esfera mais profunda e originária do pensar e que, ao colocar-se neste fim, aponta para 

um novo começo. Pensar e Filosofia, portanto, articulam-se em universos díspares, mas 

é através da última que o primeiro deve ser restaurado. O que se recupera 

(Wiederholung) é aquele dizer primevo dos pensadores que antecederam a Sócrates, 

Platão e Aristóteles, distantes, portanto, daquele “caminho” aberto pela sofística e 

cristalizado nestes pensadores. O que antecede o advento da Filosofia é, deste modo, 

maior do que a Filosofia.  

Estrutura-se, então, uma crítica à tradição metafísica que percorre os séculos de 

Sócrates até Hegel. A questão basilar do pensamento heideggeriano – a reconquista da 

questão do sentido do ser – se faz através de uma ontologia fundamental que procura 

delimitar o sentido do ser em sua esfera ontológica, portanto originária, em consonância 

com seus desdobramentos ônticos. A ontologia inaugurada com a publicação em 1927 

de Ser e Tempo (Sein und Zeit) vê-se na incumbência de descontruir a Metafísica e 

recuperar o sentido do ser. A constituição onto-teo-lógica da tradição cristã – aquela que 

se cristaliza no pensamento de Platão e Aristóteles numa ontologia que para Heidegger 

responde a tal questionamento pelo viés ôntico – assume o papel da única tradição 

vigente e aquela que é responsável por este esquecimento. Mas não há, dentro do 

percurso do pensar Ocidental, uma vertente mais subterrânea e que procurou 

esquadrinhar tal problemática a partir de uma abordagem realmente ontológica? 

Podemos pensar numa tradição da diferença e da Negatividade que apelam para uma 

escuta mais atenta do sentido do ser e, portanto, de cunho ontológico? 



 11

O objetivo de nosso trabalho é demonstrar como a própria tradição filosófica – 

não dita na crítica heideggeriana sobre o pensar Ocidental – tornou possível o advento da 

redescoberta não apenas do esquecimento do sentido do ser e a restauração de uma 

ontologia radical, mas que no seio da compreensão do conceito Metafísico de 

Negatividade repousa uma das chaves primordiais para que possamos pensar o advento 

da diferença enquanto diferença. A Tradição Ocidental se desdobra em dois caminhos e 

Heidegger apontou sua crítica apenas para um lado. Em uma destas estradas está a 

tradição onto-teo-lógica cristã católica, aparatada pelo universo filosófico de Agostinho, 

Anselmo, Aquino, Suarez, etc, pensadores que ao se debruçar sobre o ens increatum não 

conseguem divisar, ou assim não o querem, a Negatividade como modo de diferença 

entre Deus e o mundo. Por outro lado, há aqueles pensadores que fomentam um modo 

novo e extremamente fecundo de pensar a problemática de Deus: a Negatividade como 

chave mestra para destrancar o que há de mais obscuro entre o ser e o ente. Tais 

pensadores (Filo, Plotino, Dionisius e Mestre Eckhart serão os pensadores desta corrente 

que iremos analisar mais de perto) trarão para a Tradição as bases que poderão, no 

século XX, ser ouvidas como um apelo à  radicalidade do pensar e para que este restaure 

seu modo mais próprio. A Negatividade, portanto, permitirá que a Analítica Existencial 

venha à tona e que sua crítica ao esquecimento da diferença ontológica tenha mais força 

ainda, ganhando em robustez não apenas por seu poder em si, mas pela carga 

interpretativa que se pode abrir a partir de uma melhor visualização da Tradição e o 

enriquecimento da mesma através de uma leitura mais contemporânea daquilo que 

dormita perante o pensamento como meramente vinculado à esfera do misticismo. 

A base de nosso trabalho adveio do conhecimento travado com as especulações 

filosóficas do professor John D. Caputo em três obras suas: Heidegger and Aquinas, The 

Mystical Element in Heidegger’s Thought e Desmistificando Heidegger. Este filósofo 

americano esforçou-se para demonstrar as raízes do pensar heideggeriano a partir de 

suas influências e possíveis conotações com a Tradição. Na obra The Mystical Element, 

Caputo quer nos fazer ver que Heidegger, de fato, não é um místico, mas que há um 

elemento místico em seu pensar. Ora, o Misticismo só pode ser pensado dentro da 

Metafísica em si mesma, dentro daquele campo do pensar em que suas articulações se 

fazem em bases metafísicas, não apenas pela necessidade de pensar Deus (o Budismo, o 

Hermetismo, a Cabala Inglesa e algumas tradições templárias se isentam deste 

questionamento e se concentram muito mais no Homem), mas pela necessidade mesma 

de dar validade às experiências pessoais através do subterfúgio da revelação e da 



 12

iluminação. O trabalho de Caputo, portanto, é demonstrar como uma estrutura 

gigantesca do pensar místico-filosófico – no caso o que a Tradição nos legou através de 

Mestre Eckhart – pode ser comparada a um pensador de caráter tão radical como 

Heidegger. Eis a idéia central de Caputo:  

 

 
Em Heidegger e Mestre Eckhart nós iremos encontrar as mais assombrosas e 
provocativas similaridades. Nós iremos ver como cada pensador apela para 
que o homem abra a si mesmo para a presença de algo que o perpassa,  e de 
quem o homem sozinho recebe sua essência enquanto homem. Para cada 
pensador, o acesso a esta presença é ganha não por uma realização humana, 
mas por “deixar” algo ser realizado “no” homem. Cada um é o porta-voz da 
“Gelassenheit”, do deixar ser – do deixar Deus ser Deus, do deixar o ser ser 
em sua verdade.1 

  

 

 Há, deste modo, apenas dois caminhos: primeiro, pensar Heidegger junto com a 

Tradição que o procedeu e que busca deslindar os meandros mais obscuros de sua obra 

conjugando seu pensar com a Tradição, numa clara tentativa de tornar mais visível o 

caminho encetado por Heidegger  a partir de suas influências, ditas e não ditas; segundo, 

se devemos pensar Heidegger apenas em si mesmo, um círculo hermético fecha-se sobre 

nós e toda e qualquer literatura filosófica sobre o grande pensador da Floresta Negra se 

transforma em mero comentário. Há, nestas duas vertentes, riscos implícitos em ambas 

as empreitadas: de um lado, corre-se o risco de realmente estar se interpretando de modo 

equivocado o que é proposto na Analítica Existencial, criando-se saídas fáceis para um 

terreno quase sempre movediço e obscuro; por outro lado, corre-se o risco da 

mesmidade, do óbvio e do lugar comum, não enriquecendo de maneira devida o que é 

exigido pela Tradição filosófica – e aí o risco maior, já que devemos perceber se tal 

exigência já não é, ela mesma, originária desta má compreensão inicial.  

Mas a armadilha parece não ter fim: qualquer comentário já está inserido numa 

Tradição, alargando as possibilidades de um círculo que parecia à primeira vista 

totalmente fadado à exclusão de tudo aquilo que apontasse para caminhos diferentes de 

sua proposta inicial. Trata-se, então, de uma opção, de uma escolha sobre qual caminho 

pode nos parecer mais produtivo e nossa escolha já foi devidamente levada a termo: 

escolhemos a tarefa de analisar os conceitos essenciais da Analítica Existencial a partir e 

                                                 
1 CAPUTO, John. D. The Mystical Element in Heidegger’s Thought. New York: Fordham University 
Press, 1986. p. 8. Trad. do Autor. 



 13

com a Tradição. Este percurso, já trilhado por modos diferentes e quase sempre 

antagônicos, pode sempre abrir novas frentes de batalha perante uma abordagem mais 

ortodoxa; entretanto, a exigência de uma radicalidade, quando se está estudando um 

pensador que erigiu toda a sua obra sobre essa mesma radicalidade, já é um 

enriquecimento para todo e qualquer modo de pensar filosófico assentado numa 

ontologia que se quer anterior a toda Filosofia.  

Isto ocorre porque Heidegger situa a compreensão ontológica de Deus apenas 

sobre a Tradição cristã escolástica. Na sua compreensão, o ponto mais alto desta 

Tradição é o pensamento de Hegel, e isso mesmo quando elabora de modo mais 

específico no texto A Constituição Onto-teo-lógica  da Metafísica o conteúdo discutido 

inicialmente em sua conferência Identidade e Diferença (Identität und Differenz) - sendo 

o primeiro uma continuação de suas análises e uma nova discussão sobre o texto Ciência 

da Lógica de Hegel apresentado na Universidade de Freiburg no semestre do inverno de 

1956/57; aqui já está presente a idéia de que a Tradição filosófica que pensa Deus, que 

traz Deus para a Filosofia, transforma-se, em Hegel, de teologia para uma ciência, a 

Ciência da Lógica. Heidegger assinala que as sílabas finas de teologia e ontologia –      

“-logia” – apontam naturalmente para o lógos, “prestam contas ao lógos e são, num 

sentido essencial, conforme o lógos, quer dizer, a lógica do lógos”.2  Ora, Heidegger 

sente-se, então, à vontade para coadunar num só termo a teologia e a Ciência da Lógica 

de Hegel. Mas isto só é possível na medida em que esta mesma Tradição não se debruça 

sobre a diferença em si – a base de toda ontologia heideggeriana. Escreve Heidegger:  

 

 
A metafísica corresponde ao ser enquanto lógos e é conforme isto, em sua 
característica principal, em toda parte lógica, mas lógica que pensa o ser do 
ente e, de acordo com isto, a lógica, determinada pelo diferente: onto-teo-
lógica. Na medida em que a metafísica pensa o ente enquanto tal, no todo, ela 
representa o ente a partir do olhar voltado para o diferente da diferença, sem 
levar em consideração a diferença enquanto diferença.O diferente mostra-se 
como o ser do ente em geral e como o ser do ente supremo.Porque o ser 
aparece como fundamento, o ente é o fundamentado; mas o ente supremo é o 
fundamentante no sentido da primeira causa. Pensa a metafísica o ente no 
que respeita seu fundamento, comum a cada ente enquanto tal, ela é lógica 
como onto-lógica. Pensa a metafísica o ente enquanto tal no todo, quer dizer, 
no que respeita o supremo (que é o) ente que a tudo fundamenta, ela é lógica 
como teo-lógica.3 

 

                                                 
2 HEIDEGGER, Martin. Identidade e Diferença. In:______. Conferências e escritos filosóficos. São Paulo: 
Abril Cultural, 1984. (Os Pensadores).. p. 196. 
3 Op. Cit.. pp. 200-1. O grifo é nosso. 



 14

Evidencia-se, deste modo, a primazia de uma abordagem meramente centrada 

num dos ramos da interpretação teológica cristã e da qual Hegel é naturalmente devedor. 

Entretanto, deve-se questionar se este modo de compreensão, a saber, o ser fundante, o 

ente fundamentado e o ente supremo como fundamentante (a primeira causa) podem 

responder por conta própria ao todo estrutural do pensar teológico. Parece-nos que não, e 

este será um dos pontos centrais de nosso trabalho.  

John Caputo havia demonstrado o elemento místico que perpassa a obra de 

Heidegger e isso como efeito de uma influência implícita do pensar místico de Mestre 

Eckhart. Como já havíamos dito, Caputo traça as bases de realização da Filosofia mística 

de Mestre Eckhart e aponta para os paralelos gritantes que surgem quando comparadas 

com o pensar radical da ontologia heideggeriana. O que falta na demonstração de 

Caputo é compreender a possibilidade de entendermos o ponto chave da Filosofia de 

Heidegger – a diferença ontológica – como oriunda de uma compreensão profunda da 

Negatividade e de sua Tradição4; a diferença enquanto diferença. Isto só será possível 

quando traçarmos a história filosófica da Negatividade5 e podermos, deste modo, 

delimitar o surgimento no pensar de Heidegger da diferença na esfera da radicalidade 

ontológica; e isso não como um fato isolado e, diferentemente do que o próprio 

Heidegger pensava, não apenas centrado num retorno aos pensadores originários, mas 

sim como uma compreensão que deriva desta mesma tradição negada, mas que se 

articula nos subterrâneos do pensamento e que de modo sutil se faz presente nesta 

mesma Tradição e que já traz em si mesma a possibilidade de pensarmos com mais 

radicalidade a própria Metafísica.  

Heidegger prioriza a tradição escolástica, principalmente Aquino e Suarez; no 

nosso caso, iremos priorizar aquele pensamento onto-teo-lógico que se assenta 

claramente sobre a Negatividade: Filo de Alexandria, Plotino, Dionisius, o Aeropagita e 

Mestre Eckhart. Esta tarefa, de fato, requer um trabalho árduo: descortinar onde a 

Negatividade se apresenta nesses pensadores e como podemos extrair uma atualidade 

destas abordagens e verter seu conteúdo dentro da Analítica Existencial e dos seus 

desdobramentos no pensamento heideggeriano sem ser infiel a uma vertente ou a outra.   

                                                 
4 Esta Tradição iremos definir como Tradição do Pensamento da Negatividade. 
5 Por fins didáticos e por questão de espaço, iremos privilegiar certos pensadores desta Tradição e que, 
assim acreditamos, possuem maiores pontos de contato com Mestre Eckhart. A idéia é simples: se há, 
como indica Caputo, estruturas similares entre a mística eckhartiana e a Analítica Existencial, então é 
possível estabelecer a corrente que o próprio Eckhart toma parte e estabelecer convergências com o 
pensamento heideggeriano. 



 15

À primeira vista parece estranho, portanto, querer pensar esse desdobramento 

forçado por Heidegger – que pensa o sentido do ser em seu caráter ontológico - como 

inserido dentro de uma tradição da Negatividade. Na Analítica Existencial, salta-se dos 

pré-socráticos diretamente para o século XX. Nunca se viu, nem mesmo dentro do 

Renascimento ou no pensamento de Nietzsche, um retorno mais radical do que este 

levado a termo pela Filosofia de Heidegger. O salto é enorme e parece que a História da 

Filosofia se vê inoperante diante deste abismo. O que é abissal aqui não é nem mesmo o 

esquecimento em si do sentido buscado por uma tal ontologia, mas sim como se opera 

seu retorno ao seio do pensar. Parece estranho quando percebemos que tal salto se faz, 

no passo de volta (Scritt zurück) do pensamento heideggeriano, apenas pela crítica da 

Tradição – diríamos melhor, crítica a determinados momentos desta Tradição. De fato, 

há momentos privilegiados em que o sentido do ser quer ser restaurado, quer se fazer 

novamente presente perante o pensar e, deste modo, auferir a esta mesma Tradição que o 

esquece o seu direito mais sublime e essencial. Estes momentos nos são ditos por 

Heidegger não apenas nos círculos da Poesia em que este ouvir se faz presente – seja em 

Silesius, Goethe, Hölderlin, Trakl, Novalis, por exemplo – mas desde já em estado 

nascituro em Leibniz, Kant, Hegel e Nietzsche. É a tarefa desta ontologia restaurar o que 

se oculta nestas tentativas anteriores e traçar de modo seguro aquilo que deve ser 

pensado.  

O segundo momento de nossa tarefa deverá ser traçar como este conceito vai 

sendo construído aos poucos dentro de uma vertente que não se faz tão presente e 

audível perante o pensar heideggeriano. Evidente que tal “esquecimento”, que tal 

“surdez” não gravita meramente ao redor do centro de uma má interpretação filosófica. 

O que a História nos revela é que determinados modos de encarar a realidade não foram 

bem vistos por aqueles que detinham o poder temporal, já que poderia incitar a uma 

reviravolta decisiva sobre aquilo que era estabelecido como o status quo durante o 

estabelecimento temporal da Igreja e de suas doutrinas. Os relatos são variados e muito 

ricos: tudo o que não passasse pelo crivo seguro da mão secular da Igreja deveria ou ser 

adaptado às suas doutrinas ou permanecer no ostracismo e no “esquecimento”. 

Restabelecer o que alguns destes pensadores colocados em ostracismo disseram, 

restabelecer o mais profundo de seu pensar perante a Tradição e nossa Filosofia 

contemporânea (e não aguilhoados ao pensar cristão nascente) – já que no século XX o 

retorno estava fincado apenas no mundo grego pré-socrático – é uma tarefa que, como já 

havíamos assinalado, traz em si riscos, mas que pode enriquecer nossa compreensão 



 16

sobre determinados pontos cruciais de nossa contemporaneidade: a crise da metafísica, a 

exigência de uma Filosofia da linguagem, a instauração da diferença, o primado de uma 

nova busca ontológica, as exigências de uma delimitação da subjetividade e, o que nos 

toca mais de perto, a crítica a toda Tradição tendo em vista os paradigmas erigidos pela 

Analítica Existencial. 

 Mas como pode ocorrer esse enriquecimento de nossa compreensão? Ora, o que 

os trabalhos de pensadores e comentadores de grande porte querem nos fazer ver 

(Hühnerfeld, Versényi, Caputo, Muller, Schmitt, Vycinas, Pöggeler, Guildead, Biemel,  

Apel, Richardson, Zarader, Macquarrie e Zimmerman, por exemplo)6 é que podemos 

nos abrir para uma interpretação também radical sobre esta mesma Tradição e, a partir 

dela, extrair elementos que poderão nos auxiliar a compreender de modo mais 

substancial e claro aquilo que é desconstruído e elaborado pela ontologia de Martin 

Heidegger. Este percurso aponta para um caminho em que diversas tradições se 

intercalam para nos fazer ver que a busca por existenciais, por modos originários de se 

dar o homem podem ser percebidos em diferentes momentos históricos e em diferentes 

culturas.  

Eis, então, nosso método: ao estabelecermos um ponto de contato entre 

determinada tradição que opera com base numa filosofia da Negatividade e a Analítica 

Existencial7 de Martin Heidegger, devemos estar cientes de nosso método e de quais 

passos deverão ser dados para tal estabelecimento. Iremos adotar o método da 

fenomenologia-hermenêutica operando em conjunto com uma leitura atenta dos textos 

mais importantes desta mesma tradição, ou seja, o método gramatical-histórico para que 

aquilo que nos foi legado possa ganhar em expressão e não se resumir a uma 

contemplação histórica destas mesmas doutrinas8.  

Por outro lado, ao analisarmos alguns pontos centrais da Analítica Existencial, já 

devidamente munidos com esse aparato histórico, poderemos vislumbrar com mais 

clareza a gênese de algumas idéias centrais de Heidegger e como elas se articulam no 

                                                 
6 Para bem da verdade, estamos usando do próprio método adotado por Heidegger: pensar o impensado da 
Tradição. Neste caso específico de nosso trabalho, estamos pensando a possibilidade de estabelecermos 
uma influência, em seu pensamento, de uma tradição da Negatividade ainda não pensada em todo o seu 
alcance. 
7 A abordagem inicial concentrar-se-á na Analítica Existencial. Entretanto, devido aos desdobramentos do 
pensamento heideggeriano, apontará para além desta. 
8 Com o método da fenomenologia-hermenêutica estaremos aptos a destrinchar os conceitos principais das 
doutrinas antigas, numa análise mais detalhada dos mesmos. Com o método gramatical-histórico 
estaremos aptos a pensá-los como inseridos em determinada época e seu valor a partir de seu tempo, 
podendo, deste modo, calcular a sua influência histórica e seu peso filosófico durante o desenrolar da 
História da Filosofia. 



 17

todo estrutural de seu pensar. O que nos cabe é iniciar com o momento mais radical do 

pensar ocidental no que tange ao advento da Negatividade: o pensamento de Filo de 

Alexandria.  Com os seus textos fundamentais – Legum Allegoriae, De Vita Moses e 

Quaestio in Genesis - poderemos indicar com segurança o momento em que a tradição 

hebraica se encontra com a tradição grega e fomenta o surgimento de um pensar 

extremamente original a partir de uma junção, da construção de uma ponte que une dois 

universos tão díspares. Além do mais, devemos confrontar Filo com algumas idéias 

centrais de Platão, além das análises de Clemente na sua Stromata e trabalhos mais 

recentes sobre este pensador que surgirão durante nossa exposição. Seremos conduzidos 

naturalmente, através deste percurso, ao advento das escolas teúrgicas do Neoplatoismo 

com a filosofia de Ammonius Sacca, o que nos levará diretamente ao pensamento de 

Plotino; faremos isto através da sua análise da Negatividade exposta na sua obra 

máxima, as Enéadas, e  de sua idéia de Uno e Múltiplo e os processos que a alma passa 

para atingir sua realização máxima pela diferença destes dois níveis de realidade. 

Veremos como esse pensamento, o neoplatônico, irá se instalar na filosofia cristã 

através da obra de Santo Agostinho e como retornará às suas origens místico-filosóficas 

no século VI com Dionisius, o Aeropagita nos seus tratados A Hierarquia Celestial e Os 

Nomes Divinos que tomam parte nos célebres escritos que compõem o Corpus 

Areopagiticum. É neste ponto que a tradição da Negatividade poderá se inserir na 

própria tradição cristã de modo subterrâneo e permear o pensamento de alguns 

pensadores e místicos mais radicais. Assim, já teremos estabelecido satisfatoriamente o 

conceito de Negatividade e poderemos, então, atingir o ponto alto de nosso trabalho: o 

pensar místico-filosófico de Mestre Eckhart. Além da análise de seus tratados e sermões, 

iremos contar com o auxílio de diversos pensadores que se debruçaram sobre o 

misticismo filosófico de Eckhart. A base principal de nossa discussão será o trabalho já 

referido de John D. Caputo, The Mystical Element in Heidegger´s Thought. Outros 

trabalhos permearão nossa tarefa, mas  é pelo poder de vislumbrar com uma clareza 

muito peculiar as similitudes entre o pensamento de Heidegger e Eckhart que iremos 

privilegiar a obra referida de Caputo.9 

Paralelamente, faz-se necessário – para justificarmos nossa incursão por tal 

tradição – explicitar certos conceitos desenvolvidos por Heidegger que nos permitirão 

                                                 
9 Esses trabalhos – que comporão o todo de nossa tarefa - serão citados textualmente; outros, por seu 
turno, constarão apenas da bibliografia, uma vez que fundamentaram nosso modo de entender o percurso 
histórico aqui delimitado e suas implicações frente à Analítica Existencial. 



 18

adentrar a Analítica Existencial pela via de um conceito metafísico, a Negatividade. 

Neste ponto, as inferências sobre a Filosofia contida na Analítica Existencial envolvem 

uma discussão sobre os pontos centrais de articulação do pensar heideggeriano a partir 

deste ponto chave: a diferença ontológica. Esse caminho, por seu turno, envolve uma 

volta imensa, aquela mesma encetada pelo pensamento de Heidegger10 em suas 

diferentes fases e que finaliza com a compreensão ontológica da serenidade, termo este 

tão caro à teologia negativa de Mestre Eckhart – a Gelassenheit. Concentrar esforços 

para pensar a questão do sentido do ser em sua dinâmica mais radical – aquela 

desenvolvida inicialmente em Ser e Tempo e levada a termo durante as fases 

conseqüentes do pensar heideggeriano – sem resvalar para um pensar contra o próprio 

Heidegger, e, ainda por cima, justificar a incursão acima mencionada, requer que 

delimitemos com clareza alguns pontos chaves da Analítica Existencial e que possamos, 

a partir de então, e somente deste modo, estruturar nosso argumento com base em tais 

comparações.  

A delimitação de nosso trabalho se opera na análise de pontos chaves. Os 

conceitos de angústia, nada, diferença, transcendência e temporalidade ganham 

privilégio nesta abordagem, pois, como tentaremos demonstrar, fundam-se sobre a 

diferença ontológica em si mesma e é a partir desta  que Heidegger poderá desenvolver 

os outros conceitos presentes em sua Analítica. Neste ponto, o privilégio que daremos à 

compreensão sobre a a0lh/qeia grega – e seguiremos com Heidegger o percurso de 

seu desenvolvimento –  possibilitará analisar a aproximação heideggeriana sobre o 

advento da verdade, do destino do ser, da linguagem e do ser-no-mundo como 

constituintes da dinâmica originária do Dasein11 e as vertentes da Filosofia da 

                                                 
10 Neste ponto, devemos alertar o leitor. No Capítulo II trataremos, de modo exclusivo, da Analítica 
Existencial e seus desdobramentos no pensamento heideggeriano. Este tipo de tratamento poderá conduzir 
a uma compreensão de descontinuidade em relação ao todo do trabalho. A distância entre Eckhart e 
Heidegger – 6 séculos – acentua ainda mais esta descontinuidade. Mas, após estarmos munidos dos 
conceitos chaves da Analítica, passaremos para o Capítulo III em que teremos uma comparação entre estes 
conceitos estudados e o pensamento de Eckhart. Assim, no Capítulo I teremos levantado as bases do 
pensamento de Filo, Plotino, Dionisius e sua influência no pensamento de Eckhart e, no Capítulo II, os 
conceitos chaves da Analítica que serão analisados à luz de uma comparação com as doutrinas 
eckhartianas no Capítulo III, fechando o ciclo de nosso trabalho. 
11 A tradição em língua portuguesa se reserva o direito de traduzir Dasein por ser-aí ou pre-sença. As 
discussões estão ainda longe de chegar a um término e definir com clareza qual o melhor modo de traduzir 
tal vocábulo alemão. De fato, o termo já existia antes de Heidegger – Kant o usa como modo de traduzir o 
vocábulo latino existentia – porém,  neste caso, dentro da Analítica Existencial, a palavra ganha uma nova 
dimensão. Se com ser-aí quer se justificar uma dimensão espaço-temporal dos modos de se dar do homem, 
o que mantém de certo modo a distinção metafísica de existência e essência, deve-se notar o que o próprio 
Heidegger comenta, sobre o Da, no primeiro seminário de Zollikon que “este Da não significa, como 
acontece comumente, um lugar no espaço próximo do observador. O que o existir como Da-sein significa 
é um manter aberto de um âmbito de poder-apreender as significações daquilo que aparece e que se lhe 



 19

Negatividade acima indicadas. Munidos, portanto, de uma visão da tradição da 

Negatividade e dos conceitos centrais da Analítica Existencial poderemos, então, e isso 

mesmo a partir dos estudos levados a termo pelo professor John Caputo, equacionar os 

pontos chaves destes dois momentos tão distantes no tempo e apontar um modo novo de 

estudar o que a revolução de Ser e Tempo trouxe ao universo filosófico.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                                
fala a partir de sua clareira” (in HEIDEGGER, Martin. Seminários de Zollikon. Petrópolis: Vozes, 2001.p. 
33); por outro lado, o termo pre-sença, mesmo centrado na idéia de movimento de tais dinâmicas, não 
traduz, também, a dimensão real do termo, já que em alemão o prefixo Da pode indicar, também, aqui ou 
ali, o que nos remete para uma maior elasticidade do conceito, já que o ser-aí pode ser meu ou de outrem, 
o que justifica a variação de aí e aqui e o existencial ser-com como constitutivo do ser-no-mundo. 
Manteremos, na falta de um termo adequado em português, o vocábulo em alemão, assim como o faz a 
tradução chilena de Rivera e a americana de Macquarrie e Robinson. Note-se que apesar de usarmos 
diversas referências ao texto da edição brasileira de Ser e Tempo, manteremos, nas referidas citações, o 
termo Dasein no lugar de pre-sença, bem como no lugar do termo ser-aí para as demais edições brasileiras. 



Capítulo I 

Mestre Eckhart e a Tradição da Negatividade 

 

 

1. Filo de Alexandria e a gênese da Negatividade 

 

Para que possamos inserir o conceito de Negatividade dentro do âmbito da 

Filosofia – a partir de um salto que tem sua origem no Misticismo1 – devemos, antes de 

tudo, traçar com clareza o percurso que este mesmo conceito percorre de sua nascente, 

ou seja, o nascimento e consolidação do judaísmo através da elaboração do Pentateuco e 

o impacto que as idéias fundamentais e principais do judaísmo ganham através de uma 

leitura mui pessoal dos filósofos que mantiveram contato com as mesmas até sua 

inserção como modo de interpretação metafísica e ontológica da realidade a partir de 

uma abordagem estritamente filosófica. Essa passagem não surge como um rompimento 

brusco, mas se dá de modo gradativo e, por ter sua fonte alicerçada no Misticismo, 

muitas vezes mantém traços que a liga muito mais à esfera do Misticismo do que à 

Filosofia em si mesma. 

O ponto de partida natural para tal articulação consiste na própria Bíblia.  Este 

texto se desenvolve em seu todo estrutural por durante dez séculos ou mais. Trata-se de 

uma coleção, “os livros” (em grego se diz ta biblia) que apresentam diversos gêneros 

literários: narrativa histórica, códigos de leis, poesia, cartas, pregações, orações e 

romance. No seu desenvolver-se histórico, a Bíblia de livros diversos torna-se um único 

texto ( agora, em grego, torna-se he biblia, no singular). Essa coleção traduz o anseio de 

homens que possuíam uma convicção em comum, aquela que pode ser compreendida 

como uma busca por Deus enquanto criador de tudo o que é. Estes homens 

possivelmente compuseram  aquele povo que por volta de 1200 a . c. estava envolvido 

com os movimentos que agitaram o Oriente Próximo e que são conhecidos como o povo 

hebreu. Este mesmo povo, também alcunhado de povo de Israel, se desenvolve na região 

do Crescente Fértil, região irrigada por rios conhecidos (Tigre, Eufrates, Oronte, Litâni e 

Jordão) e que, posta entre o Mediterrâneo e o deserto, compõe um corredor de 100 
                                                 
1 O Misticismo responde pela experiência mística. Esta é entendida – seja de cunho pagão ou cristão – 
como uma experiência radical em que o ser humano se vê em unidade com o Princípio supremo, Deus. 
Trata-se de uma experiência imediata – há uma unidade entre o homem e Deus, o Uno. O Misticismo, ao 
longo dos séculos, se revestiu das mais diversas formas, mas o transfundo de sua experiência – que deve 
ser entendida como uma busca realizada pelo místico – reveste-se sempre deste caráter de experiênciar a 
Unidade a partir da multiplicidade do mundo. 



 21

quilômetros que liga a Mesopotâmia e o Vale do Nilo. Geograficamente situado neste 

Crescente, este povo – apesar de adentrar a História por volta de 1200 a . C. – foi 

procedido por um longo período de formação: quase 9 séculos, tendo como antepassados 

muito provavelmente os semitas nômades que com o passar dos séculos devem ter 

decidido se fixar na região do Crescente Fértil.  

Entretanto, apesar da obscuridade que envolve o surgimento da Bíblia em sua 

totalidade, é inegável que o texto está presente e que durante a História ele foi uma fonte 

constante de busca por um sentido para a própria realidade, o homem e Deus. Para nosso 

intuito particular, o mais importante é afirmar que é com o primeiro livro bíblico, o 

Gênesis, que temos uma articulação muito clara do conceito e da compreensão de um 

Deus criador, anterior a tudo. A afirmação inicial do Gênesis é de que “quando Deus 

iniciou a criação do céu e da terra”2 se dá uma passagem, um princípio se estabelece e a 

mente humana pode, a partir deste dado, pensar o tempo e o todo. Outro texto de suma 

importância dentro da doutrina hebraica da criação, e que neste ponto se assenta como 

uma das vertentes e origens mais importantes para a compreensão cabalística dos textos 

bíblicos, é o livro Sêfer Ietsirá, o Livro da Criação. Eis o que nos diz o rabino Arieh 

Kaplan: 

 
 
O Sêfer Ietsirá é, sem dúvida, o mais antigo e o mais misterioso de todos os 
textos cabalísticos. Os primeiros comentários sobre este livro foram escritos 
no século X, e o texto em si é citado como do século VI. Referências ao 
trabalho aparecem já no século I, enquanto a tradição considera sua 
existência desde os tempos bíblicos. Este livro é tão antigo que sua origem 
não é acessível aos historiadores. Somos totalmente dependentes da tradição 
com respeito a sua autoria.3 

 

 

O texto do Sêfer Ietsirá também se estrutura sobre a mesma tradição hebraica que 

preconiza um Deus único, criador e transcendente. Reza o texto no seu primeiro 

capítulo: “Com 32 caminhos de Sabedoria / gravou Yah / o Senhor dos Exércitos / o 

Deus de Israel / o Deus vivo [...] E criou Seu universo”.4A conexão entre este texto e o 

primeiro livro bíblico é justificado pela própria tradição hebraica. Novamente Kaplan: 

 
 

                                                 
2 Gn, 1:1. 
3 KAPLAN, Arieh. Sêfer Ietsirá, O Livro da Criação. Teoria e prática. São Paulo: Sêfer, 2002. p. 17. 
4 Sêfer Ietsirá. 1:1. 



 22

De acordo com os cabalistas, estes 32 caminhos são aludidos na Torá pelas 
32 vezes que o nome de Deus Elohim aparece no relato da Criação no 
primeiro capítulo do Gênesis. Neste relato, a  expressão ‘Deus disse’ aparece 
dez vezes e esses são os Dez Ditos com os quais o mundo foi criado. Esses 
Dez Ditos fazem paralelo às Dez Sefirot. Diz-se que o primeiro dito é o 
verso: ‘No princípio criou Deus os céus e a terra’. Embora nele não apareça a 
expressão ‘Deus disse’, está implícita e subentendida. As vinte e duas vezes 
restantes que o nome de Deus aparece neste relato correspondem então às 22 
letras do alfabeto. As três vezes que aparece a expressão ‘Deus fez’ 
correspondem as três letras Mães (Aleph, Mem e Schin). As sete repetições 
de ‘Deus viu’ correspondem às sete Duplas (Bet, Guimel, Dalet, Caf, Pê, 
Resh e Tav), e os restantes doze nomes às doze Elementares (He, Vav, Záyin, 
Chet, Tet, Yod, Lamed, Nun, Sámech, Áyin, Tsadi e Cof 5).6 

 

 

Essas referências nos servem apenas como base para justificarmos o surgimento 

daquele pensador que trará uma base nova ao pensar Ocidental exatamente por traduzir 

os conceitos essenciais da mística hebraica através da Filosofia grega. De fato, e isto 

dentro da História da Filosofia, é apenas com Filo de Alexandria que se produz uma 

grandiosa fusão entre a teologia hebraica e a Filosofia helênica. A junção de universos 

tão distintos, levados a termo por uma mente brilhante e criativa, abre as possibilidades 

não apenas para uma nova vertente do pensar ocidental, mas inaugura mesmo o pensar 

europeu. Sobre este ponto, defendendo tal tese, escreve Giovanni Reale: 

 

 
A tentativa de fusão entre a teologia hebraica e Filosofia helênica operada 
por Filo, mesmo com todas as incertezas e numerosas aporias, constitui um 
acontecimento de alcance excepcional não só no âmbito da história espiritual 
da grecidade e na do hebraísmo, mas também em geral, enquanto inaugura a 
aliança entre fé bíblica e razão filosófica helênica, destinada a ter tão amplo 
sucesso com a difusão do discurso cristão, e da qual deviam brotar as 
categorias do pensamento dos séculos posteriores. Com Filo, em suma, como 
foi justamente observado, começa, em certo sentido, a história da Filosofia 
cristã e, portanto, ‘européia’.7 

 

 

Desenvolve-se, então, não só uma fusão, mas o alicerce em que toda a Filosofia 

européia medieval, portanto toda a sua metafísica, poderá se desenvolver a posteriori. 

Mas para entendermos as bases de tal alicerce, temos que compreender a figura de Filo e 

                                                 
5 As letras hebraicas e sua organização em três grupos diferentes constituem uma das mais importantes 
fundamentações do sistema cabalístico em torno de sua estruturação da realidade manifesta dada como a 
Árvore da Vida. Além das 22 letras hebraicas, que funcionam como pontes de ligação, temos os centros de 
energia do manifesto, as dez  Sefirot. 
6 Op. Cit. p. 36. 
7 REALE, Giovanni. História da Filosofia Antiga. Vol. IV. São Paulo : Loyola, 1994. p. 221-2. 



 23

seu modo de forjar esta junção. Já com Clemente, na sua Stromata, é acentuado 

vivamente o caráter pitagórico e platônico de Filo.8 O próprio Reale toma para si está 

compreensão e afirma mesmo que apesar de alguns estudiosos modernos terem 

destacado o caráter estóico de alguns pontos de seu pensamento, como o próprio 

Bréhier, Filo consegue esvaziar “sistematicamente todos os conceitos estóicos de sua 

carga materialista e imanetista e os refunda num sentido espiritualista”9. Mas fica 

evidente que ao nos depararmos com os textos fundamentais de Filo temos a larga 

impressão de que um novo platonismo é formado, já que Filo ajunta às teses essenciais 

do platonismo aquilo que ele bebeu das fontes hebraicas. Se, de um lado, ele toma da 

cultura e da tradição helênica o corpo conceitual para elaborar seu pensamento, este só  é 

usado na medida em que Filo busca traduzir conceitualmente para o mundo helênico 

aqueles conceitos principais do misticismo hebraico e que, para bem da verdade, 

compõem teses completamente novas para a tradição helênica. Não apenas por trazer e 

recuperar a dimensão do incorpóreo em sua Filosofia, mas por pensar a Negatividade 

enquanto um Deus que cria o todo a partir do não-ser.  

Acentue-se, além do mais, que o próprio pitagorismo em sua essência metafísica 

espiritualista, bem como o platonismo, servem como base para colocar Deus num 

patamar em que a tradição de então não havia ainda percebido em toda a sua dimensão e 

isso mesmo a partir de uma leitura produzida naturalmente pelo choque entre duas 

culturas tão díspares e que porta uma lente grega para ler textos hebraicos. Filo quer 

acentuar a grandiosidade da Bíblia e, em especial, da figura de Moisés. Ele mesmo 

demonstra, como podemos ler em sua Quaestio in Genesis, que se pode notar uma certa 

similitude, uma correspondência, entre as idéias centrais da filosofia grega e certos 

pontos de cunho metafísico que surgem na Bíblia. Para tanto, na tentativa de construir o 

mosaico ricamente erigido por Filo, é que os estudiosos modernos começaram a levar 

em consideração a importância da Bíblia como fonte de inspiração para Filo e como 

ponto de partida para toda e qualquer especulação levada avante por ele.  

 
 

O texto da Bíblia ao qual Filo se remete não é o original hebraico, mas a 

Septuaginta, tradução grega iniciada em Alexandria sob o reinado de 

Ptolomeu Filadelfo (285-246 a . C.), para responder à necessidade da 

comunidade hebraica que se tinha formado em Alexandria, e que tinha então 

                                                 
8 Cf. CLEMENTE, Stromata, I, 15, 72, 4. 
9 REALE, G. Op. Cit. p. 220. 



 24

se apropriado da língua grega. Alguns estudiosos, antes, consideram que o 

próprio Filo não conhecia o hebraico, ou, pelo menos, não de modo 

perfeito10. 

 

 

Mesmo tendo usado o texto bíblico em grego, para Filo isso não se revestia de 

muita importância, uma vez que era crença pessoal sua de que se Deus havia inspirado 

os homens na composição da Bíblia em hebraico, Ele deveria ter inspirado os tradutores 

a escolherem os melhores termos em grego para sua tradução e manter, deste modo, viva 

a mensagem surgida originalmente em hebraico. No seu De Vita Mosis é atestado essa 

sua compreensão, já que se trata especialmente de manter ativa uma aproximação, 

através da linguagem, com esse Deus vivo que surge para Moisés e que deve ser 

conhecido por todos. O que se opera, então, e este deve muito provavelmente ser o ponto 

chave de nossa discussão, é o choque entre uma tradição criacionista, a hebraica, e a 

tradição grega, centrada num imanente perene e que, mesmo tendo elaborado a figura do 

primeiro motor, não o pensava como um Deus criador separado do mundo criado por Ele 

mesmo. A separação entre aquele que cria e a obra de sua criação é um privilégio da 

tradição hebraica e que penetra o mundo helênico exatamente através da figura de Filo. 

Deste modo, entender-se-á, diferentemente do modo grego, que o cosmo não pode ser 

compreendido como o primeiro Deus, como o Criador em si, mas sim como sua obra, 

sendo um Deus sem forma, mas que torna todas as coisas visíveis, construindo a 

natureza.  

Na dogmática filoniana privilegia-se um modo específico de conhecer a Deus – 

já que este modo não é vetado plenamente aos homens – mas só uns poucos, os eleitos, 

assim como o foi Moisés, recebem deste mesmo Deus o direito de conhecê-lo. Só 

aquele, ensina Filo, que se torna um servidor de Deus, que se torna digno Dele é quem 

poderá contemplá-Lo. Nesta tarefa gnosiológica não se conhece a causa de todas as 

coisas a partir delas mesmas, mas sim superando aquilo que foi criado e atingindo, deste 

modo, o Incriado. No seu Legum Allegoriae, Filo cita o pedido de Moisés (Ex. 33:13) 

como fonte para adquirir tal conhecimento. Um dos pontos chaves aqui, e que rompe 

com uma maneira própria da grecidade de desvelar as coisas, é que aqui não é o homem 

que em sua tarefa de atingir o conhecimento consegue-o através de seus esforços 

particulares, mas sim Deus que se dirige aos homens e Se faz conhecer. Mas lembra 

                                                 
10 Op. Cit.. p. 223. 



 25

Reale: “O conhecimento imediato, que Deus pode dar ao homem ‘dando-se a ver’, 

refere-se – note-se bem – apenas à sua existência e não à sua natureza ou essência, que, 

como já recordamos, permanece incompreensível ao homem, pois o transcende 

infinitamente”11.Por ‘transcende infinitamente’ devemos compreender o fato de que 

Deus – na compreensão filoniana – é o absoluto transcendente. Deus é o outro em 

relação a tudo e isso, no já referido Legum Allegoriae, o faz afirmar que não há nada 

semelhante a Deus.12 Ele é a fonte de toda a realidade, mas não está em parte alguma e, 

ao mesmo tempo, está em toda parte, preenchendo tudo de si.13 O traço fundamental 

desta teoria pode ser assim traduzido: “A transcendência ontológica de Deus comporta, 

necessariamente, também a sua transcendência gnosiológica, tornando-o incognoscível 

ao homem e, por conseqüência, tornando-o também inefável, ou seja, inexprimível e não 

designável por nomes”14. 

A importância desta doutrina é que a mesma será um dos alicerces principais 

para a metafísica de Plotino, Dionisius e, mais tarde, do próprio Mestre Eckhart. Esta é, 

de fato, a essência primeva de toda a teologia da Negatividade. Se em Platão as Idéias 

são eternas e incriadas, em Filo elas mesmas são consideradas como criadas por Deus, 

derivadas do pensamento divino, deslocando o princípio para o Inefável, o outro que se 

nega uma definição e que extrapola os limites da linguagem. Além do mais, e talvez este 

seja o ponto mais radical dentro da metafísica filoniana, temos que Deus produziu as 

coisas que não eram e esta atividade não se deu através de uma matéria já existente, mas 

sim como atividade a partir do não-ser. O salto em relação às concepções platônicas é 

que Deus não se limita a ser o demiurgo15, mas sim o criador. Filo repete aquilo que ele 

já havia afirmado no seu Legum Allegoriae quando no De Vita Mosis afirma que “Deus 

produziu o mundo, a sua obra perfeitíssima, a partir do não-ser ao ser” 16. 

Ao colocar as Idéias como produtos do pensamento de Deus, Filo abre um novo 

modo de pensar a questão da criação. Essa concepção torna-se fundamental dentro do 

universo dos neoplatônicos (como vemos no Didaskalikos de Albino, nas concepções 

teúrgicas de Ammonius Sacca e nas Enéadas de Plotino). Esta abertura possibilita que o 

conceito de Negatividade seja posto em movimento. Há, portanto, duas esferas que se 
                                                 
11 REALE, G. Op. Cit. p. 241. 
12 Cf. Legum Allegoriae, II, 1. 
13 Op. Cit.. I, 44. 
14 REALE, G. Op. Cit. p. 242. 
15 A tradição cabalística afirma que o demiurgo de Platão é Kether, ou seja, a Sephirah que traduz Deus 
Uno, mas já manifestado, diferente do Ain, a Negatividade Pura e fonte de tudo. Cf. PAPUS. A Cabala. 
São Paulo: Martins Fontes, 2003. 
16 De Vita Mosis, II, 267. 



 26

articulam sobre um abismo: o Inefável, uma passagem deste para a criação, e o Mundo, a 

natureza, as coisas. A passagem referida, então, comporta os pensamentos divinos, as 

Idéias, e portanto não podem ser a causa de tudo. 

O que se evidencia para nós – e este é o ponto mais importante de nossa pesquisa 

– é apontar para um momento muito especial dentro da tradição filosófica e que abre, 

por si mesmo, possibilidades enriquecedoras para o discurso metafísico da época. Filo de 

Alexandria torna-se por direito o primeiro pensador, quando de seu enfrentamento 

através de moldes helênicos da tradição hebraica, a pensar a Negatividade como uma 

diferença. O termo ainda não está, neste ponto, devidamente consolidado e esclarecido 

em toda a sua dimensão, mas é aqui que vemos o nascedouro de um modo de pensar o 

mundo que rompe com determinados paradigmas e aponta para novas abordagens. É 

com Filo que o pensamento posterior – mais especificamente o neoplatonismo e as 

escolas medievais da teologia da Negatividade – poderá abrir-se para novas 

possibilidades de leitura do ser e tentar elaborar uma ontologia teológica distante da 

compreensão de um Deus como ente, limitado, dado a partir do mundo ou mesmo 

pensado pela relação sujeito predicado17. Este Deus que surge, advindo de uma tradição 

místico-religiosa, obriga o pensar filosófico a conceituar a Negatividade e descobrir os 

modos em que o homem transita entre estes dois universos tão díspares entre si, mas 

conectados por essa mesma Negatividade. 

Ora, ao levantarmos as bases essenciais do pensamento filoniano em relação à 

Negatividade, estamos devidamente munidos para iniciarmos uma análise das doutrinas 

de Plotino e Dionisius tendo como ponto de partida as idéias centrais aqui levantadas. 

No próximo passo – que constitui a análise dos pontos chaves destes dois pensadores 

atreladas à idéia central da Negatividade e da consciência apofática - poderemos 

perceber uma continuidade histórica destas idéias e seu vínculo com o pensamento de 

Filo de Alexandria. De fato, o objetivo primordial de nosso trabalho consiste em 

demonstrar as bases de tais doutrinas e seu encadeamento ao longo da história, ou seja, 

as influências que estas idéias vão levando aos pensadores posteriores inserindo-se, 

assim, na Tradição. Como podemos perceber de modo claro, Filo é o inaugurador desta 

corrente. Plotino e Dionisius, portanto, surgem como um novo elo nesta corrente que 

nasce no século I. 
                                                 
17 Ou seja, aquela delimitação exposta em Kant na seção quarta do capítulo terceiro da sua Crítica da 
Razão Pura: Da impossibilidade de uma prova ontológica da existência de Deus. Este caminho aberto 
pela mística responderá por aquilo que, ao estudarmos as idéias de Mestre Eckhart, será entendido como a 
consciência apofática. 



2. O conceito de Negatividade de Plotino e Dionisius. 

 

2.1. As Eneadas de Plotino. 

 

 Podemos afirmar que no período que se estende de Filo de Alexandria até Plotino 

não se dá, de fato, uma grande importância à compreensão filoniana da Negatividade de 

Deus. Mesmo que Numênio de Apaméia tenha mantido contato com a Filosofia de Filo e 

seus pressupostos místico-teológicos, o neoplatonismo e o neopitagorismo se fundam 

muito mais numa leitura diferenciada do platonismo. É apenas com a escola de 

Ammonius Saccas1 – período que se opera na passagem do século II ao século III - que 

se dá uma retomada ao modo de pensar filoniano. Ammonius Sacas não é um intérprete 

ou discípulo de Filo, já que sua doutrina se baseia numa miscelânea muito rica de 

fontes2: o médio-platonismo, o neopitagorismo e a própria Filosofia de Filo. Entretanto, 

apesar de centrado muito mais no pensar platônico do que na abordagem negativa de 

Deus, Ammonius Saccas representa uma ponte entre o pensar do filósofo de Alexandria 

e o pensamento de Plotino. Com este último, temos um amálgama filosófico que se 

traduz pelas diferentes fontes de seu pensar como o pitagorismo, a ontologia de 

Parmênides e o Platão místico-teológico e metafísico que podem ser traduzidos como 

“os diálógos que lhe são caros... o Fédon, o Fedro, o Banquete, o Timeu, os livros 

centrais da República e, secundariamente, alguns aspectos do Sofista, do Parmênides, do 

Filebo e da Carta II”3. 

Todavia, com o redimensionamento dado pelos estudiosos modernos ao pensar 

plotiniano, podemos inferir que uma de suas grandes influências reside realmente nas 

doutrinas de Filo. Escreve Reale: 

 
 
[...] não só é provável, mas quase certa a influência de Filo, o Judeu, sobre 
Plotino. Em Alexandria, cidade na qual ele desenvolvera sua atividade, os 
livros de Filo eram facilmente acessíveis. De qualquer maneira, ao menos 
imediatamente, isto é, por intermédio de Numênio, Plotino deve ter vindo ao 
conhecimento de Filo. São, de fato, notáveis as analogias entre o pensamento 
filoniano e o plotiniano. Já no seu tempo, o próprio Zeller reconheceu que, 

                                                 
1 Ammonius Saccas tomou parte no grupo conhecido como Filaleteianos, ou seja, os “amantes da alétheia” 
advindos dos filósofos alexandrinos ou theodidaktos, os ensinados por Deus. Foi através do trabalho de 
Jâmblico, De Mysteriis, que Porfírio e Plotino adentraram a escola teúrgica. Cf. ver BLAVATSKY, H. P. 
A sabedoria tradicional.  São Paulo : Hemus, 1978. 
2 Disto sabemos através  dos escritos de seus discípulos, como o foram Eusébio, Origenes, Herênio, 
Hierócles e Nemésio e, por via indireta, através da obra Vida de Plotino de Porfírio. 
3 REALE, G. Op. Cit. p. 417. 



 28

entre todos os precursores de Plotino, Filo é o que apresenta as analogias 
mais consistentes com o pensamento das Enéadas4. 

 

 

Quando estabelecemos, assim como o faz Reale, os eixos do pensamento 

plotiniano, percebemos pontos de contato com o pensar filoniano. Esses seis pontos 

podem ser assim resumidos: 1. distinção entre o mundo sensível e o mundo inteligível, 

entre o ser corpóreo e o incorpóreo; 2. as três hipóstases: Uno, Nous e Psyché; 3. a teoria 

da processão, ou seja, o processo de derivação entre as hipóstases; 4. a matéria sensível 

deriva da última hipóstase; o mundo sensível advém do supra-sensível; 5. Tudo está no 

Uno e o Uno está em tudo e 6. O homem pode retornar ao Uno, sendo a felicidade a 

união extática com o divino.5 Quando escutamos o segundo tratado da Quinta Enéada é 

que relembramos com a devida acuidade o eco de Filo. Assim se expressa Plotino: 

 

 
O Uno é todas as coisas e nenhuma delas; a fonte de todas as coisas e 
nenhuma das coisas todas; todas as coisas são sua possessão [...]. 
Mas um universo de uma unidade inquebrantável, em que a diversidade não 
surge, nem mesmo a dualidade? 
Precisamente porque não há nada dentro do Uno que todas as coisas vêm 
dele; para que o ser seja provocado, a fonte deve ser não o ser, mas o gerador 
do ser, que deve ser pensado como a fonte primordial de geração. Nada 
procurando, nada possuindo, nada faltando, o Uno é perfeito e, em nossa 
metáfora, cheio, e sua exuberância produziu o novo: este produto volta-se 
novamente para seu progenitor e preenche-se e torna-se seu contemplador e 
então o Princípio-Intelectual6 

 

 

A compreensão plotiniana do Uno – anterior ao ser, aquilo que está em todas as 

coisas, mas não é coisa alguma e gerador do ser – já está presente na doutrina filoniana 

da geração do ser a partir do não-ser como esta se encontra no seu De Vita Mosis. Além 

deste importante ponto de contato, Plotino, ainda na sua Quinta Enéada, traz aquela 

compreensão filoniana de que Deus - em Plotino o Uno - não pode ser definível, aquilo 

que vimos ser compreendido dentro da teoria hebraica dos atributos de Deus como o 

Ain, a Negatividade. Por ser em si mesmo incognoscível, este atributo não pode ser 

pensado ou mesmo posto em termos de proposições da linguagem – fala-se, outrossim, 

sobre aquilo que ele não o é em si mesmo. Trata-se de uma aproximação insuficiente 

                                                 
4 Op. Cit.. p. 422. 
5 Cf. REALE, G. Op. Cit. pp. 425-7. 
6 Enéadas. V, 2,1. Trad. do Autor. 



 29

para o pensar, mas que em Filo e Plotino permitem estruturar a base concisa de seus 

sistemas. Explica Plotino que: 

 
 
O Uno, Intelecto transcendente, transcende o conhecer: sobre toda 
necessidade, esta necessidade de conhecer que pertence somente à Segunda 
Natureza. Conhecimento é uma coisa unitária, mas definida: o primeiro é o 
Uno, mas indefinido: um Uno definido não seria o Uno Absoluto: o absoluto 
é anterior à definição7. 

 

 

Lembremos, além do mais, que em Plotino o Uno é infinito e isso traduz, de 

certo modo, um retorno ao pensar grego dos filósofos da physis (fu/siv). 

Diferentemente de Platão e Aristóteles, Plotino dá um caráter positivo ao infinito 

imaterial. Em Platão prevaleceu a compreensão de que o primeiro Princípio fosse dado 

como limite (pe/rav) − peras indica já o limite e, portanto, aquilo que produz o 

delimitado e o determinado; o eidos (ei0[dov) e a ousia (ou0sia) platônicas 

circunscreviam temática e conceitualmente a compreensão de ser, o que leva 

naturalmente à compreensão do fundante como Idéia (i0de/a). Em Aristóteles o 

infinito só pode ser dado como puramente potencial e isso circunscreve tal conceito na 

esfera da categoria da quantidade e, ainda mais, é necessário pensar o perfeito como 

aquilo que implica um fim e um limite, o que não poderia ocorrer dentro do infinito que 

traduziria, deste modo, um plano em que a imperfeição fosse comportada, conduzindo a 

uma compreensão do mesmo como incompleto e indeterminado. Ao colocar o Uno no 

patamar do infinito, Plotino revive não só os preceitos gregos dos filósofos pré-

socráticos, mas retoma um dos pontos chaves dentro da filosofia filoniana. 

 

 
Portanto, o infinito plotiniano não é o infinito do espaço nem da quantidade 
(ligada à espacialidade), mas como já sucedia, em alguma medida com Filo 
de Alexandria, o infinito é entendido como ilimitada, inexaurível e imaterial 
potência produtora. Nesse contexto, a palavra potência (du/namiv) assume 
não a significação de potencialidade, porque essa significação aristotélica 
estava estruturalmente ligada à matéria e ao ser corporal, mas de atividade 
como já acontecia em Filo8. 

 

                                                 
7 Op. Cit.. V, 3, 12. 
8 REALE, G. Op. Cit. p. 444. 



 30

Ao lado da infinitude do Uno, Plotino retoma a abordagem filoniana da 

impossibilidade de descrever ou nomear o Uno. Ele, o Uno, é inominado porque não 

sabemos dizer nada a seu respeito.9 Este ponto é de extrema importância quando 

pensamos numa teologia da Negatividade – ou teologia negativa: Plotino, assim como 

Filo, trata o Uno ou Deus como Inefável, além de toda possibilidade de determinação 

pela linguagem, criando uma diferença entre o que é, o mundo, os entes, e aquele que  é, 

mas foge a toda aproximação, já que esta esfera do “é” não se dá como fenômeno, como 

fato ôntico. Ainda no canto de sua Quinta Enéada percebemos o que Plotino traduz por 

inefável ou inominável:  

 

 
Entretanto o Uno é em verdade além de toda afirmação: nem a afirmação de 
uma coisa, mas todo-transcendente, estando  além mesmo da augusta e divina 
Mente (No/uv), possuidor único de todo ser verdadeiro, e não é uma coisa 
entre coisas; nós não podemos lhe dar nome porque isto implicaria 
predicação: podemos apenas indicá-lo em nosso débil modo, algo 
concernente a ele quando em nossa perplexidade nós objetamos: ‘Então ele é 
sem auto-percepção, sem auto-consciência, ignorante de si mesmo’; nós 
devemos lembrar que estamos considerando-o apenas em suas oposições. Se 
nós o fazemos conhecível, um objeto de afirmação, nós o transformamos 
numa multiplicidade10. 

 

 

Na metafísica plotiniana há uma processão deste inefável em direção ao sensível. 

As hipóstases são de suma importância dentro do sistema plotiniano porque justificarão 

não apenas sua ética e estética, mas o solo geral de sua “ontologia”, ou melhor, de sua 

teologia negativa. Esse ponto crucial se dá quando Plotino, afastando-se “das idéias de 

procedência seja platônico-aristotélica, seja neopitagórica, atém-se aos novos conceitos 

forjados por ele”11, erige a compreensão da passagem do Uno para a multiplicidade – já 

que aqui o pensamento possui um objeto – e a necessidade de que essa dualidade 

indeterminada possa ser novamente determinada como retorno ao Uno.  Há, então, dois 

momentos constitutivos desta compreensão: um voltar-se ao Uno que ainda não é 

Espírito, posto que causa e um refletir, o espelhamento dessa potência sobre si mesma, 

aqui já fecundada e potencializada.  Nessa processão espelhada, o Espírito, de fato, não 

pode pensar o Uno, mas pode pensar a si mesmo como gerado em plenitude por ele. Ele, 

o Espírito, é potência infinita que o leva a transbordar e aqui temos a terceira hipóstase: 
                                                 
9 Enéadas. V, 3, 13. 
10 Op. Cit.. V, 3, 13. 
11 REALE, G. Op. Cit. p. 460. 



 31

do Espírito para a alma. A processão do Espírito para a alma segue o mesmo molde dado 

por Plotino para explicar a primeira hipóstase. Neste sistema metafísico, portanto, 

devemos compreender que a característica essencial do Espírito é pensar e aqui temos 

sua dualidade e multiplicidade: pensamento é sempre pensamento do Ser e este é sempre 

multiplicidade de Idéias. Todavia, o Espírito é compreendido como Uno-muitos, ou seja, 

o Uno dado em sua multiplicidade e querendo se pensar e, portanto, deve se fazer 

Espírito. E a alma, advinda do Espírito – este advindo do Uno – terá como essência não 

o pensar, mas em produzir e isto devido ao fato dela, a alma, estar também atrelada ao 

Primeiro Princípio.12 

Estes pontos levantados são relevantes quando entendemos que o que estrutura a 

teologia negativa não é apenas dado por uma “explanação” sobre o Inefável, seja Deus 

ou o Uno. Na teologia negativa (e este será um dos pontos chaves dentro da 

compreensão de Mestre Eckhart e que veremos logo em seguida) há uma relação 

poderosa entre a alma, o indivíduo inserido numa multiplicidade originária de uma 

Unidade, e o Princípio, o próprio Inefável. Este apelo de retorno era o que em Filo se 

traduzia pelo itinerário da alma para Deus, a união mística e o êxtase com Ele. Não é 

sem fundamento que a interpretação alegórica de Filo, o seu Legum Allegoriae, é 

justamente a compreensão de que os personagens e acontecimentos bíblicos traduzem o 

percurso deste retorno. O ponto radical em Filo é sua compreensão de que a coisa mais 

divina neste percurso é exatamente o próprio homem – criatura infundida do Espírito e 

criada à imagem e semelhança de Deus. O processo de retorno passa, então, pelo 

conhecimento de si mesmo. O refúgio em nós mesmos aponta para a idéia muito clara de 

que só podemos conhecer a Deus através do conhecimento de nós mesmos. Mas tal 

conhecimento é uma nulidade do que somos enquanto ente: deve-se compreender 

profundamente que o fundamental deste conhecer é o habitar na sua própria nulidade: 

transcende-se rumo ao divino ao se esvaziar do mundo e de si mesmo.  

Em Plotino, temos uma releitura deste retorno e que açambarca sua idéia de 

liberdade, ou seja, a alma tende ao Bem ,o Princípio Absoluto, através do Espírito que é 

livre por si mesmo, equacionando o querer da Alma com o querer do Bem. Este 

equacionamento se dá por um caminho de volta ao Absoluto, retorno este que pode ser 

traduzida como uma escalada da alma rumo ao Uno. Se o Uno, em sua precessão, causa 

a multiplicidade, então o homem, em busca de sua liberdade deve escalar o caminho 

                                                 
12 Enéadas. II, 3, 8. 



 32

inverso desta precessão e atingir a fonte. Assim, o homem, ao perseguir e se dirigir ao 

Uno, deverá se purificar de toda multiplicidade e atingir o absolutamente simples.13 Este 

processo é idêntico ao indicado por Filo. Eis como o explicita Reale: 

 
 
Despojar-se de toda alteridade significa, no fundo, para o homem, reentrar 
em si mesmo, na própria alma. Significa desapegar-se, portanto, do corpóreo, 
do corpo e de tudo o que lhe é inerente. Além disso, significa desapegar-se 
da parte afetiva da alma e de tudo o que a ela está ligado. Em suma, significa 
purificar a alma de tudo o que lhe é estranho.14 

 

 

E mais: “Despojar-se de todas as coisas não significa, de modo algum, 

empobrecer-se ou mesmo anular-se a si mesmo, mas, ao contrário, significa fazer-se 

maior enchendo-se de Deus e, portanto, do Todo, ou seja, do Infinito”15. 

 

 

2.2. O Corpus Aeropagiticum 

 

A base estrutural da compreensão de uma diferença entre o Uno ou Deus e o 

mundo, as coisas, e o processo em que o homem pode se dedicar a conquistar essa 

passagem são de fato os momentos mais ricos e fundamentais deste estágio de 

construção da teologia negativa. Há, aqui, uma diferença e uma atração, uma escuta e 

aquele que fala, um dizer e um sentido, uma manifestação e o nada. Como veremos 

agora, essas bases se apresentam plenamente na mística de Dionisius, o Aeropagita. Na 

construção de seu sistema doutrinário, são levadas em conta as conquistas de Filo e 

Plotino no tocante à Negatividade e ao processo de retorno. Mesmo que possamos notar 

uma influência acentuada de algumas idéias centrais de Proclo em Dionisius, de fato é 

através de um caráter marcadamente negativo de sua compreensão de Deus que mais 

demonstra os traços essenciais de seu pensamento que nos foi legado através de suas 

obras: De caelesti Hierarchia, De ecclesiastica Hierarchia, De divinis nominibus e De 

mystica theologia. Este caráter negativo, para bem da verdade, se mescla, dentro de sua 

doutrina das vias para se conhecer Deus, com a via afirmativa e simbólica. Temos, 

portanto, uma trindade de vias que são compreendidas como a teologia afirmativa, a 

                                                 
13 Op. Cit.. VI, 9, 11. 
14 REALE, G. Op. Cit. p. 517. 
15 Op. Cit.. p. 519-20. 



 33

teologia negativa  e a teologia simbólica . A teologia afirmativa principia com o próprio 

Deus e afirma suas propriedades. A teologia simbólica fala da figura divina e faz uma 

mediação entre as teologias afirmativas e negativas. Quanto à teologia negativa, eis a 

definição de Van Steenberghen: 

 

 
[...] em um sentido mais profundo, todos estes atributos (de Deus) devem ser 
negados, em razão da absoluta transcendência de Deus; a verdadeira sabedoria 
é saber que Deus não é ser, bondade, vida, etc., no sentido em que nós 
entendemos estas palavras; enfim, reconhecer a nossa ignorância profunda 
perante o mistério divino16. 

 

 

Muito possivelmente, uma das grandes contribuições de Dionisius foi estabelecer 

essa natureza ternária dentro da teologia. Contudo, faz-se notar um certo privilégio pela 

teologia negativa em suas explanações. Ele não cai, todavia, numa via de mão única, 

como se deu com os Capadócios através de suas visões sobre o conhecimento negativo 

de Deus, especialmente em Gregório de Nazianzo, Basílio Magno e Gregório de Nissa 

que defendiam, cada um a seu modo, a impossibilidade de se conhecer a Deus. 

Dionisius, por seu turno, refunda a problemática do conhecimento do transcendente ao 

dar-lhe uma dimensão afirmativa e outra negativa, trazendo exatamente a esfera 

simbólica como ponto de contato entre as duas.  A Filosofia cristã é, deste modo, 

enriquecida por uma visão que se assenta exatamente sobre os pilares de Filo e Plotino. 

A possibilidade de trazer ao discurso seus limites e a compreensão do transcendente – 

aqui os aspectos positivos e negativos de Deus – já foram apontados nas Eneadas e no 

Legum Allegoriae, mas não tinham ainda sido tão bem delimitados em seus momentos 

quanto no De divinis nominibus de Dionisius. Neste referido texto, Dionisius irá 

articular, a partir das Escrituras, a possibilidade de compreender os nomes divinos como 

parâmetros para se entender sua unidade  no primeiro momento e, no segundo, a 

distinção das Pessoas da Trindade . Este processo é assim explicado por Ettiene Gilson e 

Boehner: 

 

 
É verdade que Deus transcende, em absoluto, o nosso saber, e por esta razão 
é conhecido antes pelo silêncio e o não-saber, do que por meio de 

                                                 
16 VAN STEENBERGHEN, Fernand. História da Filosofia – Período Cristão. Lisboa: Gradiva, 1988. p. 
50.  



 34

afirmações; todavia, o Sumo Bem é de algum modo participado pelas coisas 
criadas, e, além disso, revelou-se a si mesmo nas Escrituras. E é esta nossa 
comunhão com Deus que nos proporciona um conhecimento correspondente 
da Divindade. Nada nos impede, pois, de investigarmos os nomes que as 
Escrituras Lhe atribui, e de nos informarmos, por meio deles, sobre a 
natureza divina.17 

 

 

Este processo é bastante inovador18 e mesmo que possamos lhe atribuir um certo 

caráter heterodoxo o mesmo desaparece quando se sabe que a intenção geral de 

Dionisius – dentro do escopo geral de suas obras – é não dizer nada que fosse de 

encontro às Sagradas Escrituras, àquilo que para ele é uma garantia para nosso 

conhecimento sobre Deus. A teologia negativa advoga que nada é mais justo do que 

falar de Deus por negação, mas só o podemos fazer quando já usamos os nomes legados 

até nós pelas Escrituras (a teologia afirmativa), apesar de que uma compreensão devida 

deste dois pólos só se torna possível através de uma teologia superlativa, ou seja, aquele 

momento em que Deus extrapola tanto a afirmação e a negação, tornando-se afirmação 

da afirmação e negação da negação, um “hiper” que em relação a tudo aquilo que 

podemos conceber sobre Ele sempre resvala para um além, daí a afirmação de Dionisius 

que Deus extrapola todas as definições, sendo uma “hiperbondade”, uma “hipervida”, 

um “hiper-ser” – o que se caracteriza como a própria teologia superlativa.19 

Estes três momentos são necessários, portanto, para que, na visão de Dionisius, 

possamos entender o mundo como uma “teofania”, já que só a partir e no mundo é que 

podemos compreender o seu autor, seu Criador. Este processo de reconhecimento é 

muito profundo em sua teologia, uma vez que se entende que o próprio Criador se liga às 

coisas criadas, “enchendo-as” com seu amor que funciona como um apelo, uma atração 

para toda criatura retornar ao seio de seu “Pai”. Eis as palavras de Dionisius: 

 

 
Sob o impulso do Pai, a Luz sai de si para se difundir e para nos iluminar 
com seus dons excelentes, é apenas ela que, a título de potência unificadora, 
nos restabelece em uma espécie de estado antigo, elevando-nos para o alto, é 
ela que nos converte ao Uno e à simplicidade deificadora do Pai unificador.20 
 
 

                                                 
17 GILSON, Ettiene e BOEHNER, Philotheus. História da Filosofia cristã. 3 ed. Petrópolis: Vozes, 1985. 
p. 117. 
18 Trata-se, com efeito, da via apofática que é a principal característica da teologia negativa. 
19 Cf. GILSON, Ettiene. A Filosofia na Idade Média. São Paulo: Martins Fontes, 1998. p. 85. 
20 De caelesti Hierarchia. 1,1. 



 35

Já havíamos visto como essa idéia se apresentara antes em Filo e em Plotino. 

Dionisius segue estes dois grandes pensadores e conjuga o Amor e a Beleza como 

pontos chaves que trazem ao homem e às criaturas esse apelo primevo. Não é nem no 

mundo e nem no próprio homem que temos ontologicamente estabelecida a essência 

deste apelo: ela está assentada além, na própria esfera do incognoscível, em Deus. A 

Hierarquia celeste, deste modo, pode ser estabelecida do mesmo modo como o estado de 

precessão do Uno em Plotino. Aqui, além do mais, se dá a compreensão de ida e retorno, 

o que leva Dionisius a elaborar a necessidade de um objetivo dentro desta própria 

hierarquia. De Deus para o mundo e do mundo para Deus há o diferente e o mesmo, uma 

ida e o apelo ao retorno.  

 

 
“O fim da hierarquia é, portanto, o de conferir às criaturas, o quanto se pode, 
a semelhança divina e de uni-las a Deus. Deus é para ela, com efeito, o 
mestre de todo conhecimento e de toda ação, e ela não cessa de contemplar 
sua diviníssima bondade, recebe sua impressão tanto quanto ele está nela, e 
de seus seguidores ela faz perfeitas imagens de Deus, espelhos de plena 
transparência e sem manchas, aptas para receber o raio do Fogo fundamental 
e da Tearquia; depois, tendo santamente recebido a plenitude em seu 
esplendor, tornam-se, em seguida, capazes, segundo os preceitos da 
Tearquia, de  transmitir livremente esta mesma luz aos seres inferiores.21 

 

 

Uma das idéias centrais desta citação é exatamente a possibilidade do homem ser 

“preenchido” com a “luz divina”. Aquilo que em Filo e Plotino é entendido como o 

percurso de retorno da alma para a Unidade, em Dionisius se alarga através de sua 

compreensão de que há, de fato, uma relação de possibilidade entre o homem e Deus 

quando o primeiro se permite ser preenchido pelo segundo. Entretanto, já antecipando o 

pensamento místico de Mestre Eckhart, Dionisius entenderá que há uma diferença 

radical entre o mundo e o divino e tudo aquilo que se origina deste. A alma, centrada 

nesta diferença, deverá assumir uma atitude perante este apelo que a Luz conduz até ela. 

Na multiplicidade daquilo que compõe o mundo como coisas, estados, sentimentos, etc, 

a alma se lança para além desta multiplicidade, uma vez que é na Tearquia – a pura 

simplicidade – que ela poderá “contemplar” aquilo que não é coisa alguma, que não 

pode nem mesmo caber no âmbito da linguagem já que não se pode falar aqui em 

                                                 
21 Op. Cit.. 3,2. 



 36

referência a algo dado. Este processo tão peculiar a este momento místico é assim 

explicado por Dionisius: 

 

 
A alma também se move. Ela se move com um movimento circular quando, 
entrando em si mesma, se desvia do mundo exterior; quando ela reúne suas 
potências de intelecção unificando-as em uma concentração que as preserva 
de todo desvio; quando ela se desprende da multiplicidade dos objetos 
exteriores para se recolher primeiramente em si mesma, e depois, tendo 
atingido a unidade interior, tendo unificado de modo perfeitamente uno a 
unidade interior, tendo unificado de modo perfeitamente uno a unidade de 
suas próprias potências, ela é conduzida então a este Belo-e-Bem, que 
transcende todo ser, que é sem princípio e sem fim22. 

 

 

 Aqui temos a afirmação de que a qualidade desta unidade está apartada 

completamente das coisas, mas que é a mesma que possibilita e é a causa da harmonia e 

esplendor em todas as coisas. O que há, segundo Dionisius, é uma diferença que se 

mostra por uma mútua interpenetração entre sua essência para além das coisas e as 

coisas mesmas.23 Neste caso, o Bem é transcendente a todo ser e a alma, para visitar este 

mesmo Bem, deve residir, ela mesma, nele, e isto só é possível na medida em que a alma 

atinge um “total despojamento”24. Este despojamento se traduz por uma ruptura radical 

com aquilo que se mostra como mundo à alma, com todas as coisas e seus modos de ser 

neste mesmo mundo. Este é um ponto radical da mística de Dionisius e pensar deste 

modo se dá quando sabemos que para ele  é essencial atribuir à Unidade fundamental “a 

Substancialidade que ultrapassa toda essência, a Deidade que está além mesmo de 

Deus”25. Note-se que para o discípulo de Hieroteu a possibilidade de se compreender 

esta Substancialidade não advém de uma conceitualização daquilo que aqui é dito como 

total e perfeitamente transcendente. Na sua doutrina – que só é possível de ser dita 

dentro do horizonte da sua teologia negativa -  “o Belo-e-Bem é para todo ser objeto de 

desejo amoroso, fim de toda tendência e de todo amor caridoso”26. Ora, este desejo 

nasce na alma e a impele a uma escuta atenta deste apelo ou não. Há um jogo de cunho 

ôntico e ontológico aqui: de um lado, a esfera do mundo, as coisas, o nomeado e, do 

                                                 
22 De divinis nominibus. 4,9. O grifo é nosso. 
23 Cf. ECO, Umberto. Art and beauty in the Middle Ages. Trad.  Hugh Bredin. New Haven: Yale 
University Press, 1986. 
24De divinis nominibus,4,3.  
25 Op. Cit.. 2,4. 
26 Op. Cit.. 4,18. 



 37

outro lado, a esfera ontológica, o nada, a Unidade e o inominável27. Deste ser, que é o 

ser e todos os seres, procede qualquer modo de existência, bem como a duração, a 

essência, tempo, devir e todo e qualquer tipo de subsistência28. Mas, como supremo 

paradoxo, Deus é o mais dessemelhante. Assim: “É a própria teologia que declara Deus 

Dessemelhante, que afirma que não temos o direito de compará-Lo a nenhum ser, 

porque, diz ela, Deus difere de Tudo e, supremo parado, nada a Ele se assemelha”29. 

Há, contudo, um elemento que deve ser considerado quando estamos tratando da 

teologia negativa de Dionisius. Como já havíamos assinalado, sua teologia é 

acentuadamente negativa, mas há elementos de teologia positiva e simbólica em sua 

doutrina. Isto fica mais evidente quando percebemos que não há um privilégio entre este 

modo negativo de compreender a deidade e o modo afirmativo, ou seja, aquele que 

coloca o ser em si como fundamento de tudo o que há. Há, de fato, uma participação de 

todo ser no Uno e este, em si mesmo, é fundamento e dessemelhante. Mas apenas há a 

indicação de um único modo de se alcançar este Uno: “não se pode nem ver nem 

conhecer Aquele que está além de toda visão e de todo conhecimento”30. Este único 

meio – que se tornará um dos pontos mais originais dentro da mística de Mestre Eckhart 

– será o despojamento, pois à alma só caberá – como sua realização máxima - uma única 

operação que é, precisamente, “esse despojamento pelo qual se revela a beleza 

latente”31. Por fim, explica Dionisius sobre a Causa transcendente que, sendo causa de 

todo inteligível, não tem nada de inteligível: 

 

 
[...] que enquanto fazemos afirmações e negações que se aplicam a realidades 
inferiores a ela, dela própria não afirmamos nem negamos nada, porque toda 
afirmação permanece aquém da Causa única e perfeita de todas as coisas, 
pois toda negação permanece aquém da transcendência daquele que é 
simplesmente despojado de tudo e que se situa para além de tudo.32 

 

 

                                                 
27 Novamente, retornamos a um dos pontos centrais do Sêfer Ietsirá: a Negatividade para além de toda 
manifestação: Ain, Ain Soph e Ain Soph Aur. 
28 Cf. Op. Cit.. 5,4. 
29 Op. Cit.. 9,7. 
30De mystica theologia. 2.  
31 Op. Cit..  
32 Op. Cit.. 5. 



 38

Esta Causa fundante, una e trina a um só tempo em si mesma33, transcendente 

por sua dessemelhança, se transforma, através de seu próprio apelo à alma, no objetivo 

desta. Um círculo em que a transcendência da alma indica desde já uma correlação entre 

seu próprio mundo, a diferença, o apelo e um momento privilegiado de escuta deste 

apelo, a saber, o despojamento. Parece-nos, portanto, que neste ponto – ponto em que a 

Negatividade adentra a tradição cristã – e isto mesmo quando é afirmado que Deus não é 

o ser, mas Aquele que está além do ser, há uma compreensão de que o modo de pensar o 

ser não é completo em toda a sua envergadura, ou seja, há um caminho que aponta para 

a possibilidade de pensar este mesmo ser – aqui dado como Deus – por um viés 

ontologicamente estabelecido. Buscar uma compreensão de Deus como Aquele que está 

além do ser já é um forte indicativo de que a tradição da Negatividade sentia-se 

desconfortável em pensar Deus como equacionado com este ser, já que o ser era aqui 

pensado ônticamente.  

A Negatividade, então, surge como um modo originário de pensar o próprio ser 

quando Deus é pensado por meio desta. Salta-se, assim, para uma abordagem ontológica 

inovadora que não pensa a Deus pelo mundo, pela causa e pelo fundante – viés ôntico – 

mas sim pelo caminho dado pela compreensão desta possibilidade através do advento, 

dentro da Tradição, da compreensão da Negatividade. Então, de modo sucinto, podemos 

afirmar que Filo inaugura a corrente da tradição do pensar a Negatividade, Plotino 

traça seu corpo conceitual de modo mais radical, Dionisius traz esta corrente para a 

tradição cristã e, por fim, teremos – a partir do próximo passo dado neste trabalho – a 

incursão de Mestre Eckhart neste universo. A corrente, ou a tradição da Negatividade, 

encontra um de seus elos mais profícuos e que irá, como veremos bem a frente, 

influenciar até mesmo o pensamento heideggeriano.  

 

 

                                                 
33 Cf.  De ecclesiastica Hierarchia, 1,3. 



 3. O misticismo de Mestre Eckhart: fundamentos de uma teologia negativa. 

 

 Johann Eckhart nasceu em Hocheim perto de Gotha na Turíngia em 1260. Ainda 

jovem, adentrou a Ordem dos Dominicanos que havia sido aprovada pelo Papa Honório 

III em 1216. Em Paris, por volta de 1277, estudou artes: lógica, gramática, retórica, 

astrologia, geometria, música e aritmética. Torna-se aluno de Alberto Magno em 1280 

ao estudar teologia no Studium Generale da Ordem dos Pregadores em Colônia. Torna-

se doutor em teologia em Paris por volta de 1302 e daí advém o título que precede seu 

nome: Mestre, Meister, Magister. Apesar de sempre ser colocado dentre os pensadores 

místicos de seu tempo, Eckhart foi extremamente devedor da tradição escolástica. Ele, 

de fato, foi fortemente influenciado por Agostinho e Tomás de Aquino, chegando 

mesmo a efetuar uma síntese entre estes dois pensadores. Ao manter sua fé nos métodos 

escolásticos com suas divisões e subdivisões, nas citações às Escrituras e seus 

silogismos, seu trabalho aponta já esta dívida, entretanto o mesmo é penetrado por uma 

forte corrente mística.1 

 Neste ponto é importante entender que os trabalhos de Eckhart se dividem em 

dois grupos: primeiro, os trabalhos latinos. São comentários às Escrituras, sermões 

latinos, questões disputadas, etc. Neste ponto já se nota não apenas a pena de um teólogo 

medieval, mas também uma extrema originalidade que reflete uma acurada mistura de 

influências: Plotino, Agostinho, Alberto Magno e Tomás de Aquino. Sua habilidade de 

tomar emprestados termos e noções medievais comuns e adaptá-las ao seu misticismo 

especulativo são aqui demonstradas com grande sagacidade. Entretanto, é na segunda 

parte de seus trabalhos que se encontram suas maiores inovações. Nos trabalhos em 

alemão, Eckhart se mostra um inovador no uso de sua língua materna. Por seu alcance 

vernacular, ele é considerado pelos germanistas como um dos criadores da língua alemã. 

 Como aponta Caputo, os Dominicanos foram ordenados pelo Papa para pregar às 

ordens religiosas femininas. Como estas eram proibidas de estudar o latim, os sermões 

eram escritos em alemão e se transformaram numa das poucas fontes de instrução para 

as mulheres destas ordens. Eckhart, por seu turno, não se vale de uma terminologia 

abstrata para se expressar; ao contrário, sua idéia era essencialmente a de inspirar essas 

mulheres na prática da piedade cristã. Suas várias analogias e comparações – levando-o 

                                                 
1 Cf. ANCELET-HUSTACHE, Jeanne. Master Eckhart and  the Rhineland Mystics. Harper: Hilda Graef, 
1957.p. 52. 



 40

a escolher as melhores palavras em alemão para traduzir a terminologia do latim – o 

transformou “num mestre da escrita com uma grande afeição por paradoxos”.2 

 Dirigindo-se para o fundamento de que Deus é o único que possui o privilégio de 

ser puro de todo ente (puritas essendi), Eckhart via-se na incumbência de afastar-se da 

célebre proposição de Aquino: deus est suum esse, Deus é ser, apontando para uma 

perspectiva já enraizada na tradição da teologia negativa: esse est deus, ou seja, o ser é 

Deus. Como explica Caputo: 

 

 
Aquino, realista e aristotélico, enfatizou que as criaturas possuíam sua 
própria propriedade e proporcionalidade compartilhadas no ser, enquanto 
Deus possuía a totalidade ilimitada do ser em Si mesmo. Mas o místico 
Eckhart acentua, ao invés, a dependência radical das criaturas para com 
Deus. De si mesma, ele diz, a criatura é absolutamente nada (nihil penitus), 
um puro nada (ein reines Nichts), nem mesmo um modicum. A criatura não 
tem ser em si mesmo, mas apenas em Deus.3 

 

 

 Se ser é Deus, então Deus é “Um”. Eis a conclusão: Ele possui seu ser numa 

simplicidade atemporal que, por si mesma, é excludente. Exclui toda e qualquer 

multiplicidade, tanto quanto toda sucessão, ou seja, a Negatividade das criaturas. 

Contudo, devemos entender como este processo se dá em seu misticismo. Para tanto, 

faz-se necessário compreender sua idéia de geração e daí passar para sua compreensão 

do negar do negar. Primeiramente, Eckhart afirma no seu Das  Buch der göttlichen 

Tröstung (O Livro da Divina Consolação): 

 

 

A Bondade não é criada nem feita nem gerada; no entanto, é geradora e 
engendra o Bom, e o Bom, enquanto Bom, é não-feito e incriado, e contudo, 
é prole gerada e Filho da Bondade. A Bondade engendra-se e tudo o que ela 
é, no Bom: o Ser, o Saber, o Amar, o Operar ela os derrama todos juntos no 
Bom, e o Bom recebe todo o seu Ser, Saber, Amar e Operar do coração e do 
mais íntimo da Bondade e dela somente. O Bom e a Bondade são uma só 
Bondade, plenamente uma em tudo, menos o engendrar (de uma) e o ser 
engendrado (de outro); e contudo, o engendrar da Bondade e o ser-
engendrado no Bom é plenamente um Ser, uma Vida. Tudo o que pertence ao 
Bom, ele o recebe da Bondade na Bondade.4 

                                                 
2 Op. Cit.. p. 101. 
3 Op. Cit.. p. 103-4. 
4 MESTRE ECKHART. O Livro da Divina Consolação. 5 ed. Bragança Paulista : São Francisco, 
2005.p.53. 



 41

 Entendemos – já que a riqueza de interpretações aqui pode apontar para análises 

bem diferentes entre si – que a Bondade aqui já é um indicativo daquilo que a tradição 

da Negatividade aponta para a Criação: não se trata de uma mudança ontológica dos 

níveis da realidade, mas sim de um processo que vai do não-criado, o não-ser, para o 

criado, o ser. Este processo, em si mesmo, não pode indicar uma simples graduação 

ontológica; muito pelo contrário, indica, outrossim, uma diferença ontológica entre este 

momento que vai do não-ser ao ser. Talvez seja acertado afirmar que em Eckhart a idéia 

de geração traz já a concepção da diferença. Deus, que é puro de toda criatura, dá a estas 

o ser. Eis porque Eckhart entende que a primeira, a Bondade, não é criada, nem 

tampouco gerada, mas é geradora, inclusive, como escreve Eckhart, do Ser, o Saber, o 

Amar e o Operar. Eckhart só pode pensar este estágio não-criado e criador apenas 

quando sua doutrina já está devidamente municiada com o conceito de que o ser é Deus. 

No sermão Deus é a negação da negação, após afirmar que Deus é Um em si mesmo e 

separado de tudo, Eckhart prossegue afirmando: 

 

 

O Um é um negar do negar. Quando digo: Deus é bom, isso acrescenta algo 
(a Deus). O Um (ao contrário) é um negar do negar e um denegar do denegar. 
Que significa  <<Um>>? Um significa aquilo a que nada se acrescentou. A 
alma toma a Divindade, tal como esta é puramente em si, onde nada se (lhe) 
acrescentou, onde nada se lhe juntou em pensamento. O Um é um negar do 
negar. Todas as criaturas trazem em si uma negação: uma nega a outra. Um 
anjo diz que não é um outro (anjo). Deus, porém, tem um negar do negar: é 
Um e nega todo o outro, pois nada é fora de Deus. Todas as criaturas são em 
Deus e são a sua própria Divindade, e isto significa a plenitude, como eu 
disse acima. Ele é um Pai da Divindade inteira. Eu digo uma Divindade por 
isso que ali nada ainda emana e nada é tocado nem pensado. No ato de 
denegar algo a Deus – por exemplo, quando lhe denego a Bondade; na 
verdade, (é claro), nada posso denegar a Deus -, no ato, pois, em que denego 
algo a Deus eu aprendo algo que Ele não é; e isso mesmo deve ficar de fora. 
Deus é Um, Ele é um negar do negar.5 

 

 

 Qualquer predicativo que tenha como sujeito Deus, segundo Eckhart, acrescenta 

algo a Deus e isso, dentro de sua doutrina teológica, não pode se dar. Por que? Ora, Deus 

é Um, logo este é entendido como aquilo a que nada se acrescenta. Sendo o Um, e, 

                                                 
5 Op. Cit. p. 167 



 42

portanto Deus, um negar do negar, não lhe cabe determinações ônticas, o que se infere 

pela predicação. Diferentemente das criaturas, a esfera ôntica (onde o negar, a negação, 

se dá por cada uma negar a outra) não cabe quando se trata de “pensar” Deus, já que 

Nele nada pode ser pensado como um fora. Com razão, Eckhart acentua que todas as 

criaturas são em Deus, ou seja, que toda criatura tem Deus para ser, já que Deus é o que 

realiza, nelas, a plenitude. Mas não nos esqueçamos: diferente de Aquino, Eckhart 

coloca que Deus é causa do ser, já que O entende como algo mais elevado do que o ser. 

Eis, a respeito, um interessante comentário de Gilson de sua obra A Filosofia na Idade 

Média: 

 

 

Não se pode subordinar mais nitidamente o plano do ser, e Eckhart o faz de 
pleno acordo com o neoplatonismo do De causis, do qual faz sua a fórmula 
célebre: Prima rerum creaturam  est esse. Em vez de atenuar seu sentido 
como Tomás de Aquino fizera em seu Comentário, acolhe-o em toda a sua 
força: Unde statum cum venimus ad esse, venimus ad creaturam. Se 
abordarmos a ordem da criatura chegando a do ser, estaremos acima da 
ordem do ser enquanto nos ativermos a Deus. Já que o ser convém às 
criaturas, ele só está em Deus como sua causa: non est ibi formaliter.6 

  

 

 Neste ponto, devemos entender que Eckhart entende Deus como puritas essendi, 

ou seja, puro de todo ser. De fato, Deus é o único que possui tal privilégio, não apenas 

por sua Negatividade em si mesma, mas por ser Ele a causa do ser. Dentro deste plano 

conceitual, Eckhart articula a trindade divina em 3 modos que se conformam em uma 

unidade: intelligere, vivere e esse. Assim, temos o Deus Pai como o intelligere, o Filho 

como o vivere e o Espírito Santo como o esse. Esta colocação ternária se faz necessária 

dentro da teologia negativa de Eckhart para que o mesmo se colocasse dentro da tradição 

cristã que afirmava que Deus é o ser. A questão aqui, de fato, é que Eckhart situa o ser 

em Deus, mas o faz apenas na medida em que o primeiro está dentro do terceiro 

momento da trindade divina, o Espírito Santo. O intelligere é que ocupa, nesta estrutura, 

a primazia, o primeiro lugar nesta hierarquia divina e este, por seu turno, está 

subordinado a uma instância ainda superior, ou seja, o Uno. Esta tese não é tão nova 

                                                 
6 Op. Cit. p. 865. 



 43

assim. A grande contribuição de Eckhart, neste plano, é trazer aquilo que Filo e 

Dionisius fizeram – o primeiro na esfera do pensamento helênico e o segundo na esfera 

do pensamento cristão – para o campo de uma teologia cristã inovadora, não apenas por 

seu caráter eminentemente negativo, mas por permitir que esta mesma visão de mundo 

se consolidasse dentro do seio da mística cristã. Este corpo doutrinário está muito mais 

atrelado ao modo de dizer da metafísica hebraica do que ao corpo da doutrina cristã, 

mesmo que levemos em conta as grandes mudanças conceituais que o cristianismo 

colocou para o pensar hebreu sobre Deus e a compreensão de Mundo e Homem a partir 

de uma leitura metafísico-mística da Árvore da Vida cabalística. Mesmo assim, isto não 

invalida o alcance da tese de Eckhart. Esta é simples e original a um só tempo: a unidade 

pura só pode ser o intelligere, e não o esse, ou o vivere, já que os dois últimos, bem ao 

estilo de Plotino, estão inseridos ontologicamente na esfera do primeiro. Há, aqui, 

portanto, uma doutrina metafísica muito especial: o ser, em si mesmo, só o é como 

precessão de algo “anterior” a este, sendo o intelecto divino uma espécie de Demiurgo 

do ser. Eckhart não foge, portanto, de um fundamento. Mas o faz colocando este 

fundamento, assim como o faz toda a tradição cabalística7, na Negatividade. 

 De modo análogo, Gilson vê esta formulação como um dos pontos essenciais 

dentro da teologia eckhartiana. Ele escreve: 

 

[...] Deus é o ser, esse est Deus, e o é em sua pureza e sua plenitude, esse 
purum et plenum. Não que ele tenha mudado verdadeiramente de 
pensamento, mas ele se exprime de modo diferente. Desde a época das 
Questões, vemos Eckhart identificar Deus com o ato de intelecção. Do 
ternário esse, vivere et intelligere é o terceiro que ele coloca em primeiro 
lugar, não mais simplesmente como fizera Agostinho no De libero arbítrio 
(II, 3, 7), porque sua presença implica a dos outros e não o inverso (as pedras 
são e não conhecem), mas porque o intelligere divino não pode ser causa de 
todo o ser, se não for ele mesmo ser.8 

 

                                                 
7 Esta longa tradição se estende do período de escrita da Bíblia até aos cabalistas contemporâneos como 
Kaplan e Scholem, por exemplo. É inegável que esta tradição se concretiza em definitivo com o texto do 
Sepher Yetsirah e com os trabalhos de grandes místicos judeus que atravessaram os séculos: Rabi 
Iehoshua ben Chanania, Iochanan ben Zacai, Nechunia ben HaCaná, Akiva, Elazar, Luria, etc. Cf. ver 
Arieh Kaplan, Op. Cit, Introdução. 
8 GILSON, E. Op. Cit. p. 866. 



 44

 Há um fato muito importante a ser notado aqui. Eckhart, ao colocar o intelligere 

na primazia de sua pirâmide ontológica, desloca o sentido escolástico do ser para uma 

esfera em que não cabe mais uma determinação do ser em si mesmo isolado de um ponto 

essencial em sua doutrina: a Negatividade. O ser das coisas só o é na medida em que o 

ser é Deus, mas isto não traduz toda a sua dinâmica existencial. O intelligere, o 

conhecer, se torna, então, o alicerce de uma escalada ontológica – se é que podemos 

falar assim. Mas, mesmo assim, em Deus, onde cabe o privilégio do negar do negar, 

erige-se uma metafísica inovadora dentro do universo da escolástica: atrela-se, ao modo 

dos seus predecessores da teologia negativa, o ser ao ato de intelecção, e este está 

devidamente posto na mais alta determinação divina de si mesma. Apenas saltando pela 

Negatividade do próprio ser é que se pode alcançar o intelligere, ou seja, aquele ponto 

em que não cabe mais uma multiplicidade em que a negação se faz presente 

onticamente, já que agora temos que nos desvencilhar desta mesma multiplicidade, 

portanto das coisas, para atingir este estágio em que o ser é “originado” ou 

“engendrado”. Não se pense, contudo, que Eckhart torna as coisas fáceis ao determinar 

uma instância anterior ao ser. O intelligere não permite nem mesmo uma definição, já 

que qualquer tentativa de colocar uma predicação no mesmo seria uma vã tentativa de 

falar sobre aquilo que não pode ser dito. A base metafísica da doutrina eckhartiana 

abriga, naturalmente, um modo muito especial de ver as coisas, ou seja, o modo místico-

metafísico. Dizemos místico e metafísico porque não há apenas e meramente uma 

demonstração de uma práxis que conduza o homem a elevar-se aos píncaros do 

intelligere, mas há, também, uma demonstração, uma determinação e uma explanação 

exaustiva dos modos como se articulam estes três estados da divindade.  

 Estes dois pontos se articulam para fundamentar a compreensão de uma ética em 

Eckhart. Tal ética, na verdade, se traduz por uma busca incessante de realizar essa unio 

mystica através do desprendimento e da serenidade9. Só quando entendemos que para 

alcançar o intelligere a alma deve se distanciar das coisas, que são uma multidão e não o 

Uno, e deste modo libertar-se de uma visão centrada apenas no terceiro estado divino, é 

que podemos vislumbrar a importância de sua metafísica dentro de sua abordagem 

mística. Como nos é dito nos Sermões Alemães10 - o primeiro sermão - Eckhart afirma 

                                                 
9 No parágrafo 4 deste capítulo trataremos do desprendimento (Abgeschiedenheit) e da serenidade 
(Gelassenheit)  de modo detalhado. 
10 Cf. Mestre Eckhart, Sermões  Alemães. Edição eletrônica. Trad. de Marcos Beltrão. Disponível em:  
www.marcosbeltrao.com.br. Acesso em: 29/12/2006. 



 45

que há um chamado de Deus para a alma. Isto se dá devido à natureza mesma da alma, 

ligada diretamente à criação do Pai.  

Santo Agostinho disse que a parte mais elevada da alma é chamada mens ou 
mente, foi criada por Deus junto com a essência da alma num poderio o qual 
os mestres comparam com um vaso, ou um templo de formas mentais, ou de 
imagens formadas. Este poder, esta fagulha na alma, faz  Deus como a alma 
em seu cume que flui, desde onde Ele verte todo o tesouro de sua essência 
divina no Filho e no Espírito Santo (na distinção das pessoas), assim como a 
memória da alma verte o seu tesouro de imagens nos poderes da alma.11 

 

Há, então, uma “abertura” na alma que possibilita que esta esteja atenta ao apelo 

de Deus. O termo que Eckhart usa é doar; Deus doa à alma o seu sentido. Mas esta 

doação só pode ocorrer no âmbito de uma pureza extrema da alma, tendo esta vivido em 

nobre estilo, dona de si mesma e voltada para si mesma e não saindo a todo instante pela 

multiplicidade dos cinco sentidos para as coisas, já que na multiplicidade não se pode 

dar a totalidade e vazio de Deus. O termo aqui empregado – totalidade e vazio – pode 

soar ambíguo, mas devemos sempre ter em mente que Eckhart se distancia de Aquino ao 

colocar que o ser é Deus. Totalidade, portanto, é a unidade e o vazio é a negação da 

negação, ou seja, a Negatividade que habita entre Deus e mundo, entre Deus e a alma e 

que esta deve buscar como modo de se integrar em Deus. 

Além disso, Eckhart chama a nossa atenção para uma distinção muito importante 

em sua doutrina: Deus e a Divindade.  Deus (Gott, deus) se refere ao ser divino como 

este está relacionado com as criaturas e como este é nomeado na base desta relação; 

enquanto a Divindade (Gottheit, divinitas) está para além disso tudo, para além daquilo 

que pode ser nomeado, do que pode ser dito sobre Ele, o que está atrás de todas as 

coisas.12 Neste sentido, a Divindade é mais pura do que a bondade e a verdade, sendo até 

mesmo o solo em que o Filho (vivere) e o Espírito Santo (esse) se articulam. Assim, a 

Divindade é “a absoluta unidade do ser divino”.13 Pode-se, portanto, afirmar que a 

Divindade é um “fundamento” mais originário e profundo do que as pessoas da 

Trindade. Entra aqui, então, um dos pontos essenciais da doutrina de Eckhart: o seu 

conceito de abismo. Se a Divindade pode ser considerada como este “fundamento” mais 

profundo, então se trata de um fundamento “escondido”. Daí a definição deste 
                                                 
11 Op. Cit.. p. 55. 
12 Cf. CAPUTO, J. Op. Cit. p. 105. 
13 Op. Cit.. p. 106. 



 46

fundamento como abismo, Abgrund. Esta Divindade também é entendida como o “ser 

nu” de Deus. Não cabe, portanto, nenhuma definição para o mesmo, já que a Divindade 

transcende qualquer tentativa de descrição.  É o Deus divino (der göttliche Gott) que não 

pode ser “reduzido às dimensões da inteligência humana”.14  

Há, então, um esquema triádico que comporta a totalidade das articulações de sua 

compreensão metafísica acerca da relação entre Deus, mundo e alma. Primeiramente, 

devemos entender o papel da Negatividade dentro deste esquema. Esta se dá por dois 

momentos distintos: o não e o nada. O não carrega em si a negação que toda criatura traz 

em relação à outra. Um anjo, diz Eckhart, nega outro anjo para poder ser em sua 

individualidade. O não traz uma separação ao plano ôntico ao delimitar a existência das 

coisas por uma negação, acarretando daí sua individualização. O nada, por seu lado, é 

“experienciado” pela alma no desprendimento mais perfeito. O mundo, as criaturas, o 

criado, desaparece dando lugar à perfeita Negatividade, ou seja, aquela que nega o 

mundo e afirma Deus. O nada, portanto, passa a ser expressão de Deus e não de mundo – 

passa a ser o solo originário em que Deus é em Si mesmo. A Negatividade, então, se 

mostra como uma diferença: Deus e mundo; diferença esta que deve ser “visitada” pela 

alma para atingir a proficiência em relação ao apelo de Deus. Purificada das apetições 

mundanas, a alma se torna um receptáculo para este apelo divino. É a Divindade mesmo 

quem se torna presença com o nada. Podemos descrever esta relação com o esquema que 

se segue: 

Deus Mundo Alma

 

 

                                                 
14 Op. Cit.. 



 47

 A representação gráfica de Deus como um círculo não quer significar que Ele 

seja limitado. Tal representação, para bem da verdade, quer falar mais de Sua unicidade, 

de Deus como o Um. O mundo, deste modo, está em Deus – Eckhart sempre indica que 

as criaturas possuem seu ser em Deus – e a alma existe em dois momentos, a saber, a 

mundanidade das coisas e o apelo de Deus para que esta se volte para Ele. Na Trindade, 

Gott, Deus é pensado como numa relação com o mundo, enquanto que a Dinvindade, 

Gottheit,  é a absoluta unidade do ser divino que está para além de todas as coisas e que 

se torna o ponto culminante do apelo divino. A alma deve atender a este apelo para saltar 

o abismo, Abgrund, visitando o nada. A Negatividade, em Eckhart, então, pode ser 

entendida como o não, o nada e a diferença entre Deus e Mundo e o apelo que a alma 

recebe para atingir a Divindade, saltando o mundo. 

 O que os sermões de Eckhart irão tratar, após delimitar sua estrutura, é 

demonstrar como a alma deve se comportar para atingir este apelo em toda a sua 

potência. Ao tomar ciência de que há um apelo, a alma deve se dirigir ao 

desprendimento, à total disponibilidade para realizar a natureza deste. Este processo, em 

si mesmo, indica desde sempre uma necessidade da própria alma atender ao apelo que 

lhe é dirigido. Ao receber este apelo, a alma deve se portar de certo modo, ou seja, há 

uma relevância de atitude que caracteriza a mística eckhartiana. Esta deve se despojar do 

mundo e atingir sua plenitude numa nudez absoluta. Esta ação é descrita assim no 

Quinto Sermão Alemão: 

 

Quem quiser existir na nudez de sua natureza, livre de toda mediação, deve 
ter deixado atrás de si toda distinção de pessoa, de forma que esteja tão 
aberto àquele que  está longínquo, e  a quem nunca tenha visto, quanto à 
pessoa com a qual se encontra agora, e de quem seja amigo pessoal.15 

  

 É a natureza desta nudez e desta liberdade de toda mediação que constitui a base 

de realização do desprendimento em Eckhart. Ao descobrir-se chamada pelo apelo 

divino, a alma deve empreender um processo que a torne capaz de saltar sobre o mundo, 

“experienciar” o nada e descobrir-se no seio da Divindade. O desprendimento é, então, 

na estrutura da realização da mística eckhartiana, encarado como tendo um privilégio 

                                                 
15 Op. Cit. p. 21. 



 48

ontológico. Este privilégio, como já frisamos, se dá pela supremacia do desprendimento 

em relação a todas as outras virtudes. Ele não surge, para bem da verdade, de uma 

necessidade da própria alma em sua relação com o mundo. Ao contrário, o 

desprendimento é construído a partir do apelo que a Divindade faz a esta mesma alma. O 

privilégio ontológico do desprendimento se dá não por uma característica superior em 

relação às estruturas ônticas – muito pelo contrário, as estruturas ônticas devem ceder 

lugar a um nível tal de experiência em que o próprio mundo é abandonado, posto de lado 

para que, através e pelo nada, e, em Eckhart, para além do ser, a divindade possa 

destinar seu apelo à alma que agora, sendo nada mais do que um receptáculo vazio, 

possa estar apta a receber a Divindade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 49

4. Abgeschiedenheit e seu privilégio ontológico. 

 Abgeschiedenheit é um conceito tão difícil de ser traduzido dentro da mística 

eckhartiana quanto o é o Dasein da Analítica Existencial. Isto se justifica devido ao fato 

de que não há para conceitos desta natureza uma referência imediata capaz de lhe 

assegurar um significado de fácil determinação; ao contrário, o que vemos – em relação 

a tais conceitos – é a necessidade de um processo de construção de seu significado 

inserido em certo contexto. Leonardo Boff, ao escrever a introdução sobre O Livro da 

Divina Consolação (incluindo aí a tradução para o tratado Von Abgeschiedenheit), assim 

se refere acerca de tal dificuldade: 

 

Abgeschiedenheit, palavra cunhada por Mestre Eckhart, é de difícil tradução 
(em francês détachement, em inglês detachment ou desinterest). A palavra 
está em conexão com disponibilidade plena, com liberdade de e para, com 
desprendimento, pobreza, despreocupação, esvaziamento de si, perfeito 
equilíbrio interior. As descrições que Eckhart faz da Abgeschiedenheit nos 
revelam as distintas significações. Todas as significações  não visam a si 
mesmas, senão abrir o homem à presença de Deus em todas as situações e 
estar em união com ele1. 

 

 De nossa parte, iremos manter o vocábulo desprendimento como tradução para 

Abgeschiedenheit, não só por ser o termo usado na tradução brasileira para o tratado de 

Eckhart, mas por acreditarmos que o mesmo mantém, em sua unicidade, as idéias 

centrais que cabem ao conceito2. Estas idéias tratam de uma certa atitude fundamental da  

alma: 

 

Atitude de total abertura para o que der e vier, de libertação de imagens, de 
fixações e libertação para o que se antolhar à pessoa em cada momento. Para 
desenvolver esta atitude o homem deve esvaziar-se totalmente ao querer, no 

                                                 
1 BOFF, Leonardo. In_MESTRE ECKHART. O Livro da Divina Consolação. Op. Cit. p. 37. 
2 O vocábulo Abgeschiedenheit significa, literalmente, livrar-se ou distanciar-se de algo (ab-scheiden). 
Abschied significa, no alemão moderno, “partida” e das Abgeschiedene significa “aquele que partiu” no 
sentido daquele que morreu. Ao usar a palavra abegeschiedenheit para traduzir o sentido de abstractus – 
significando o que está distante ou se distancia da matéria e de suas condições – Eckhart se vale de um 
vocábulo do alemão para se aproximar de sua idéia original. O mesmo vocábulo é usado para traduzir a 
idéia de separatus, bem como de substantia separata,ou seja, uma substância que existe separadamente da 
matéria. Assim, Abgeschiedenheit significa o estado de algo que não é afetado pelo que é criado e nem 
pelas criaturas, uma “pureza” em relação a todas as coisas criadas. Cf. ver CAPUTO, J. Op. Cit. p. 11. 



 50

saber e no ter. Particularmente não deve querer nada, porque enquanto quer 
isto ou aquilo não é livre nem disponível para o que se apresentar3. 

 

  A proposição de Eckhart é: Sie will nichts anders als sein, ou seja, “é querer 

simplesmente ser”4. Porém, esta atitude aqui descrita se apóia num puro nada. Não há 

espaço para se apoiar em nada criatural, em coisa alguma. Se ainda há algo dentro de 

nós, então não podemos estar totalmente livres ou disponíveis. É uma busca, através do 

desprendimento, de uma total pobreza (eigentlichste Armust) capaz de libertar a alma de 

seus grilhões com o mundo das criaturas. Assentando-se neste puro nada, a alma torna-

se pura receptividade para Deus. O ato máximo deste desprendimento, contudo, reside 

numa relação da Alma consigo mesma: ela deve abandonar a sua própria vontade, o seu 

projeto pessoal. Neste processo místico, cabe à alma renunciar às imagens que a povoam 

– incluindo aí aquilo que sua vontade coloca como realização pessoal – para atingir a 

máxima receptividade. Liberto das imagens que povoam seu espírito, o homem estará 

apto a adentrar a região da plena liberdade e total disponibilidade. 

Em seu tratado sobre o desprendimento, Eckhart quer nos fazer ver que o puro 

desprendimento é a mais alta das virtudes, uma vez que todas as outras virtudes visam às 

criaturas enquanto que o desprendimento está desvinculado destas. Citando Coríntios I -

13, 1s, ele afirma que o desprendimento é maior ainda do que a caridade, virtude esta 

celebrada de modo memorável por São Paulo. Em sua acepção, o desprendimento é 

maior do que a caridade porque esta nos força a amar Deus, enquanto a outra força Deus 

a nos amar5. Como bem nota Caputo, usando de uma distinção kierkegaardiana, o 

“desprendimento não é primariamente uma categoria ‘ética’, mas sim ‘religiosa’”.6 

Assim, o desprendimento não é apenas mais alto do que todas as virtudes, mas é maior 

do que qualquer virtude ética ou moral. Além do mais, vale notar que em seu tratado 

sobre o desprendimento,  Eckhart o coloca como um caminho de acesso direto a Deus. 

Ele se justifica: 

 

                                                 
3 BOFFf, Leonardo. Op. Cit. p. 37. 
4 Op. Cit.. 
5 MESTRE ECKHART. O Livro da Divina Consolação. Op. Cit. p. 148. 
6 Op. Cit. p. 11. 



 51

E que o desprendimento não dá acesso senão a Deus, eu o provo assim: O 
que deve ser acolhido deve ser acolhido em alguma coisa. O desprendimento, 
porém, tão perto está do Nada que coisa alguma é subtil bastante para nele 
ter lugar, a não ser Deus somente. Só Ele, com efeito, é simples e subtil 
bastante para bem caber no coração desprendido. È por isso que o 
desprendimento não dá acesso senão a Deus7. 

 

 Aqui acentuamos: o desprendimento está perto do Nada. Como vimos 

anteriormente, o Nada se articula na mística eckhartiana como uma diferença: Deus e as 

criaturas. Como toda criatura é uma negação de outra, só cabe a Deus, o Um, ser em Si 

mesmo e separado de tudo, ou seja, um negar do negar. O Um (Deus) nega todo outro, 

pois se assim não fosse, haveria algo fora de Deus. Como não há nada fora de Deus, seu 

negar do negar se transforma na máxima plenitude.8 Só “experienciando” o Nada 

através do desprendimento é que a alma pode se tornar um recipiendário para Deus. 

Daí a importância ontológica do desprendimento dentro da mística eckhartiana. Só ele 

permite que Deus se mostre à alma, que Deus ame a alma, que Deus se torne presença 

para a alma. Há, aqui, um direcionar-se de Deus à alma, um direcionar-se constante. A 

alma, contudo, centrada no mundo, em seus projetos, se torna surda aos apelos de Deus.  

Ao assentar-se num puro nada, o desprendimento forja uma união com Deus capaz de 

fazer a alma compartilhar de Sua vontade. No desprendimento, “Deus pode agir segundo 

a sua vontade total”9.  

É pelo desprendimento que a alma toca o nada. Neste tocar, há uma disposição 

existencial da alma: o espírito permanece “tão insensível em face de todas as vicissitudes 

da alegria e da dor”10 que o mundo se torna, de fato, um nada para ela. Trata-se de um 

processo existencial que carrega em si uma forte conotação ética: a alma, através de um 

exercício – o desprendimento – conduz o homem à pureza, e da pureza à simplicidade e 

desta à imutabilidade.11 A pureza, na mística medieval, se traduz pelo despojamento de 

tudo aquilo que liga a alma ao mundo. Este despojar-se marca um processo que conduz à 

simplicidade, ou seja, aquilo que depende apenas de si mesmo. Neste estado de pura 

simplicidade, a alma atinge a unicidade, o que é o mais simples em si mesmo. A 

unicidade, o Um, é o imutável, Deus. É assim que Eckhart pode afirmar com grande 

                                                 
7 Op. Cit.. p. 149. Grifo nosso. 
8 Plenitude aqui nos diz: todas as criaturas são em Deus. 
9 Op. Cit.. p. 155. 
10 Op. Cit.. p. 150. 
11 Op. Cit.. p. 151. 



 52

convicção: “Donde resulta uma semelhança entre Deus e o homem”12. Mas tal 

semelhança só advém com a graça. É o apelo de Deus à alma que se faz ouvir e esta, 

pura e simples, se dirige docilmente a este apelo, ela o realiza. Mas note-se: em Eckhart 

há a segura idéia de que Deus permanece mesmo neste desprendimento. Aqui, contudo, 

não se trata de um desprendimento que, para a alma, se dá como uma conquista 

existencial. Em Deus há o desprendimento imutável – a fonte, a origem, o solo 

originário em que o desprendimento pode ser vivido pela alma. Daí a noção de que este 

só é conquistado pela graça divina. Neste enlace de duas esferas que se articulam entre si 

através de uma diferença, Eckhart compõem um quadro existencial para assegurar a 

carga positiva de suas premissas. Ele nos ensina que: 

 

Em cada ser humano há dois homens diferentes: um se chama o homem 
exterior, isto é, o ser sensitivo; serve-se dos cinco sentidos e, no entanto, o 
homem exterior atua em virtude de sua alma. O outro se chama o homem 
interior, e é a interioridade do homem. Ora, deves saber que um homem 
espiritual e amante de Deus não recorre às potências da alma no homem 
exterior senão quando os cinco sentidos o necessitam; e a interioridade não 
se volta aos cinco sentidos senão enquanto é seu chefe e guia, guardando-os 
de se entregarem como os animais ao seu objeto sensível, tal como o fazem 
certas pessoas que vivem na libertinagem dos seus desejos carnais13. 

 

 Neste ponto, podemos notar a delimitação de uma necessidade de se impor uma 

atitude do homem interior perante o homem exterior.  O primeiro deve guiar as relações 

do segundo com o Mundo – assim, através de uma escolha, a alma poderá fomentar seu 

próprio destino, ou seja, buscar aquilo que lhe é mais próprio: Deus. Por que? Bem, o 

objeto do desprendimento não pode ser isto ou aquilo, não se trata de nada do mundo, 

mas sim o puro nada.  É no desprendimento, na completa disponibilidade e na liberdade 

total – em cujo íntimo Deus pode agir segundo Sua vontade – que a alma se torna Um. 

Realizar a vontade de Deus, em Eckhart, é a maior realização possível. Além do mais, 

uma recompensa lhe é prometida neste encontro: a mais alta felicidade. O caráter 

ontológico do desprendimento – sua esfera própria – é dado pelo aspecto relacional que 

este mantém com o mundo, a esfera ôntica. O que está por trás das coisas, o que as 

vivifica e dá forma não se estabelece a partir dos sentidos, mas sim da esfera do ser Deus 

                                                 
12 Op. Cit.. 
13 Op. Cit.. p. 153-4. 



 53

enquanto Divindade. Eckhart quer nos fazer ver esta diferença através de um exemplo 

retirado dos Evangelhos. Lemos que: 

 

Quem quiser conhecer a natureza e a utilidade do desprendimento perfeito 
deve considerar as palavras que Cristo proferiu a respeito de sua humanidade 
quando disse aos discípulos: ‘Convém a vós que eu vá. Porque, se eu não for, 
não virá a vós o Espírito Santo’ (Jô 16,7), como se dissesse: Sentistes agrado 
demais em minha figura presente, e por isso não podeis receber a alegria 
perfeita do Espírito Santo. Rejeitai, pois, a imagem visível e uni-vos ao ser 
sem forma, pois a consolação espiritual é de natureza mui subtil e só se 
oferece a quem despreza a consolação carnal14. 

 

 O que devemos acentuar aqui é a frase: rejeitai, pois, a imagem visível! O que se 

coloca de modo claro é uma distinção, uma separação, uma diferença. Esta diferença não 

reside apenas na própria escolha da alma em se direcionar para isto ou para aquilo – o 

não – mas sim para a própria natureza daquilo a que se é dirigido – o nada. O caráter 

marcante da Negatividade em Eckhart também se dá na escolha e na natureza daquilo 

que é escolhido. Esta escolhe o nada, o que “é” tudo menos o visível, aquilo que pode 

afetar os sentidos, o que se mostra como mundo – o que não é ente algum. É dito de 

modo claro: unir-se ao ser sem forma. Uma união com o nada, com o ser que não é coisa 

alguma dada, mas é, ao mesmo tempo, a meta máxima daquilo a que é dado à alma 

escolher. Entretanto, a natureza mesmo desta escolha ainda não se mostra plenamente 

satisfeita ou resolvida apenas no seu direcionar-se. O apelo maior que faz com que ela 

possa escolher isto ou aquilo, e  mesmo escolher o desprendimento, o nada, não reside 

num dado unívoco, mas sim numa relação. É o apelo, a graça quem direciona ou chama 

a alma a se realizar no desprendimento, a encontrar no nada o Deus que a impele ao 

encontro, que a chama. 

 Neste ponto de vista, é muito natural que Eckhart tenha colocado a supremacia 

da consolação espiritual acima da consolação carnal e que, corroborando a máxima do 

Gálatas – “a carne tem desejos contrários aos do espírito, e o espírito, aos da carne”15 – 

faça ver, ao menos aos seus contemporâneos, que o caminho de sua mística estava 

assentada na base mais sólida que se poderia pensar então: a vontade de Deus. O 

                                                 
14 Op. Cit.. p. 157. 
15 Gl 5,17 



 54

realizar-se da vontade de Deus na alma se mostra, portanto, como a história da alma. É 

por suas escolhas num tempo histórico – vivendo em meio às vicissitudes de seu tempo 

– que esta deve se despojar do mundo e adentrar naquilo que permite mesmo que este 

tempo se dê. Nesta troca, ou melhor ainda, nesta relação, a alma retorna a si mesma, ao 

seu fundamento que é o nada, o Um, Deus. O mundo, então, se mostra como uma ponte 

a ser conquistada; trata-se de uma travessia que é impulsionada por dois momentos que 

se completam: o apelo da Divindade e a escolha da própria alma. Mesmo que este apelo 

atravesse toda a História, que se faça sentir em todos os momentos da vida da alma, é 

somente esta quem pode se abrir para que este apelo se realize: não há uma imposição de 

sua realização, não se trata de uma vontade que desconhece o outro. Ao contrário, a alma 

se relaciona com Deus, com o ser sem forma por carregar em si a centelha divina. 

 Entretanto, devemos acrescentar que a possibilidade desta abertura, ou seja, a 

possibilidade do homem contemplar em seu interior a essência divina, já está plantada na 

alma por Deus (a centelha divina) – ou, como indica Caputo, por uma cognição que é 

completamente não-representacional (ohne Bilde)16. Sendo Deus em Si mesmo “nada”, 

nada mais justo do que a alma buscar desprender-se de todas as criaturas para alcançá-

Lo. O processo mesmo do desprendimento conduz a alma à vivência deste nada. Isto só  

é possível na medida em que Eckhart coloca o nascimento do Filho dentro da alma como 

uma criação mesma de Deus: “Deus fala de uma vez e não a repete em uma segunda 

ocasião porque engendra o Filho que é herdeiro da luz – luz da luz – em uma única ação 

e cria uma criatura que é trevas, coisa criada, feita, não o filho nem o herdeiro da luz, da 

iluminação e da criação”17. Isto nos indica que a criatura deve, para atingir a plenitude 

da luz, primeiro seguir uma hierarquia, ou seja, alcançar o seu herdeiro, o Filho, para que 

o Pai que só fala uma vez possa surgir em meio à multiplicidade do mundo. Romper a 

multiplicidade do mundo através da vivência do nada é o que traduz a idéia do 

desprendimento. Mas este, contudo, é o lançar-se no seio da Divindade. A alma deve, 

através do desprendimento, reconhecer sua natureza mais essencial e viver nela: é aí que 

nasce a sua vida no ritmo e na origem divinas: a serenidade. 

 

                                                 
16 Cf. CAPUTO, John. Op. Cit. p. 15. 
17 MESTRE ECKHART. Comentario al Prólogo de San Juan.  Madrid: Etnos-Indica, 1994.p. 74.Trad. do 
Autor. 



5. À sombra da Gelassenheit. 

 A célebre introdução do evangelho segundo João se inicia afirmando que “no 

princípio era o Verbo”1 – In principio erat verbum. Eckhart vai se debruçar sobre esta 

passagem para tratar de um ponto crucial dentro de sua doutrina: o Nascimento do Filho. 

Como vimos, o Pai é posto como este “princípio”, aquele que inicia o processo da vida. 

Sua essência é dar vida, trazer à luz o Filho, daí ser natural que sua alcunha seja a de 

“Pai”. Por outro lado, a essência do Filho é nascer, ser a geração e a imagem daquilo que 

o Pai doa. Em Eckhart, devemos entender que a sentença inicial do prólogo joanino é 

uma referência ao Verbo (lógos, verbum, Wort) como o co-eterno que está no Pai 

Eterno. Segundo Caputo, a “sentença significa: no Pai, o Filho é nascido”2. O Verbo é o 

mesmo que Deus e da mesma natureza. Mas há um ponto crucial aqui: o Pai conduz seu 

Filho na alma do mesmo modo que Ele se conduz na eternidade. Este processo se 

estende a toda e qualquer alma. A alma, entretanto, deve preparar o lugar, em si mesma, 

em que o Filho possa nascer3. 

 Esta idéia, que de início pode parecer oriunda de uma particularidade mística em 

Eckhart, na verdade não se distancia da doutrina cristã ortodoxa.  A idéia da união 

mística – expressa aqui através da filiação divina da alma e do nascimento do Filho neste 

– já está presente na teologia ortodoxa cristã: Orígenes, Ciril de Alexandria, Gregório de 

Nissa, Ambrósio e Agostinho (a doutrina do corpo de Cristo) bem como no medieval 

Ricardo de São Vítor4. O que Eckhart leva a termo na realização desta união é uma 

distinção entre o Filho pela natureza e pela graça. O primeiro é o Verbo Eterno em Si 

mesmo, enquanto o segundo se refere à relação do Filho para com a alma, relação esta 

que se estabelece como o fundamento da segunda. “Pela graça, o Filho reside na alma”5. 

 Mesmo sendo o Filho o Verbo, o solo em que este nasce na alma se dá no puro 

silêncio. Por que? Ora, neste ponto, Eckhart quer se referir ao verbo interior da alma 

(verbum cordis) e apontar para o modo como a alma deve se portar, ou seja, há uma 

necessidade de buscar o desprendimento como único modo de atingir a realização deste 
                                                 
1 Jo 1,1. 
2 Op. Cit. p. 114. 
3 No esquema doutrinário da mística eckhartiana, não há um processo ontológico de mão única. Aquilo 
que o Pai traz ao nascimento, o Filho, deve advir com o auxílio da alma. É isto o que significa sua idéia de 
preparar o lugar de nascimento do Filho. 
4 Cf. RAHNER, Hugo. Die Gottesgeburt. Zeitschrift für katholische Theologie, 59, 333-418, 1933. Apud 
CAPUTO, J. Op. Cit. p. 115. 
5 CAPUTO, J. Op. Cit. p. 116. 



 56

nascimento. O falatório do mundo, o interesse pelas criaturas, a busca pela consolação 

nas coisas, a curiosidade pelos assuntos mundanos deve cessar e imperar um silêncio 

absoluto na alma. Isto se faz necessário porque o Pai sustenta o Filho na alma do mesmo 

modo como Ele faz na eternidade – para que o Pai “fale”, a alma deve calar. Além do 

mais, nada do que é criatural pode expressar, seja em que termo for, o ser divino. Isto se 

dá devido à simplicidade infinita de Deus. Só no silêncio – despida de toda e qualquer 

linguagem interior ou exterior – é que a alma irá permitir que o Filho se dê em seu 

nascimento. Luiz Felipe Pondé estrutura esta passagem da consciência em relação ao 

mundo para uma consciência da “experiência” divina através de uma teoria da 

consciência apofática, ou seja, este tipo de consciência implica o esvaziamento das 

possibilidades positivas que são testadas ou superadas para atingir uma “percepção (não 

em sentido metafórico do termo) daquilo que apesar de estar para além da trama de 

palavras articuladas (fora da representação), permanece em estado de realização 

cognitiva”6. Esta consciência negativa é o traço mais marcante da própria teologia 

negativa. Ela pode ser assim resumida: 

 

 
É pela presença de Deus diante do campo de realização cognitiva que se dá a 
ascese apofática. Trata-se de uma experiência lingüística que fala de uma 
superação da linguagem pela catástrofe que esta sofre ao ser despedaçada 
contra aquilo que é irrepresentável (logo, funda-se uma consciência dessa 
irrepresentabilidade). Esse “estar em Deus” opõe o “excesso” a falta, sendo 
que tal “excesso” parece aos olhos do não visitado (a razão não assistida por 
Deus) como a falta do que exatamente abunda. A mística conhece tanto Deus 
que as que não são místicas, mas religiosas, pensam que ali não há Deus, ela 
é tão estável no que sabe e no que é que parece instabilidade e ignorância 
puras7. 

 

 

 

 Tentar estabelecer uma cognição do incondicionado só pode se dar através de 

uma mística e somente em seu terreno de ação. E, mais radicalmente, apenas no seio 

desta tradição negativa é que podemos – munidos de seu aparato epistemológico referido 

– traçar a possibilidade de, ao menos, esboçar seu percurso cognitivo.8 O processo do 

Nascimento do Filho – ponto chave dentro da doutrina eckhartiana para atingirmos uma 
                                                 
6 PONDÉ, Luiz Felipe. Elementos para uma teoria da consciência apofática. Revista de Estudos de 
Religião, PUC. Nº 4, 2003, p. 82. 
7 Op. Cit.. p. 84. 
8 É esta tradição que se funda com Filo, atinge os teurgos neoplatônicos e desemboca na mística cristã: 
Gregório de Nissa, Dionisius, Máximo Confessor, Gregório Palamas, Mestre Eckhart, Nicolau de Cusa, 
Jacob Boheme, Saint-Martin, etc. 



 57

devida compreensão de seu conceito de serenidade – só pode ser devidamente 

compreendido se levarmos em conta, desde sempre, o contexto em que se pode articular 

tal nascimento. A consciência mística, portanto – aquela que pode permitir que se dê o 

Nascimento do Filho – é em si mesma descontínua. Há uma ruptura violenta entre o 

mundo estabelecido e aquilo que a experiência do apelo de Deus obriga a alma a 

realizar: 

 

 
A consciência mística caracteriza-se pela narrativa de uma descontinuidade 
psicológica em sentido naturalista, o místico não crê em si mesmo porque 
não se constitui num eidos e porque, acima de tudo, não sofre da angústia de 
referência semântica, o que é um modo de descrever seu gozo: liberta-se do 
imperativo semântico. A experiência do Incondicionado implica uma visão 
do mundo como necessariamente sem substância: não se trata de um mero 
discurso acerca da desgraça, ainda que sejam comuns, em autores místicos, 
referências à consciência de que a proximidade de Deus implica a percepção 
da miséria da criatura9. 

 

 A experiência desta não-substancialidade do mundo deve antes passar por um 

processo de preparação que se traduz pela ética mística. Preparar-se para que o Pai possa 

“falar” é, antes de tudo, preparar-se para retirar esta substancialidade do mundo e estar 

apto a um conhecimento sem mediador. A alma, portanto, deve se portar, preparar-se de 

tal modo que torne possível esta realização. Ao citar o evangelho de Lucas – “Nosso 

Senhor foi a uma cidade e ali foi recebido por uma mulher”10 (Intravit Jesus in quoddam 

castellum et mulier quaedam excepit illum etc) – no seu Sétimo Sermão Alemão, Mestre 

Eckhart nos fala desta atitude da alma para com o Nascimento do Filho. Esta, a alma, 

deve se tornar esta virgem que recebe o Senhor. Virgem aqui quer dizer aquele que é 

vazio de imagens formadas a partir do exterior.11 Para que se dê esta possibilidade – 

estar liberto de toda imagem criatural – a alma deve se tornar semelhante a Deus para 

que Ele possa “falar”. Esta atitude da alma se desenvolve a partir da sua libertação de 

seus apegos, ou seja, centrando-se na realização do puro desprendimento. Porém, a 

realização deste desprendimento só é possível devido à natureza muito particular da 

alma. Há, nesta, um poder que não está relacionado à matéria, mas sim ao seu 

fundamento espiritual que poderíamos pensar como sua base existencial. É neste campo 

                                                 
9 Op. Cit.. p. 87. 
10 Lc 10:38 
11 MESTRE ECKHART. Sermões Alemães. Op. Cit. p. 28. 



 58

ontológico que a mística eckhartiana pode se articular para fundamentar o solo em que 

Deus, enquanto Pai, pode trazer à tona o Nascimento do Filho. Eckhart ensina que: 

 

Eu já disse algures, que há na alma um poder que não está ligado nem à 
matéria nem ao tempo, que flui e se mantém no espírito, completamente 
espiritual. Neste poder Deus está se mostrando em toda alegria e glória que 
Ele é em si mesmo. Ali há, de fato, uma tão completa alegria, tão 
indizivelmente profunda, que não há quem a possa descrever adequadamente, 
pois nesta força o Pai eterno está para todo o sempre concebendo o seu Filho 
como incessantemente, de tal modo que esta força concebe o Filho do Pai, e 
também ao Filho mesmo, no poder único do Pai12. 

 

 A impossibilidade de descrição desta alegria é um retorno àquilo que citamos 

antes como realização de uma consciência apofática pelo viés da Negatividade. A 

estrutura aqui demonstrada, de caráter acentuadamente ontológico, é de que há um 

privilégio na alma: privilégio de realizar o apelo de Deus através da ruptura radical com 

o mundo e mergulho no seio do Nada que é, por si mesmo, da mesma natureza que 

Deus. O nascimento do Filho, portanto, deve conduzir a alma a um estado tal que nada 

do que é criatural pode servir para descrevê-lo. Daí a colocação do silêncio como um 

estado em que a alma pode suplantar o impacto constante das informações do mundo e 

de seus apelos. Ao atingir o perfeito silêncio – e isto significa estar vazia de todas as 

palavras, tarefas, sons e conceitos – a alma permitirá que Deus lhe fale. Quando isto 

ocorre, quando o Pai “fala”, a alma então está apta a responder através da vida do Verbo 

em si mesmo: “a linguagem da alma é a linguagem da resposta”13. O que podemos 

perceber neste processo – e que já chamamos a atenção anteriormente – é que este 

trabalho não pode ocorrer sem a cooperação da alma, sem uma preparação tal que a 

permita deixar Deus realizar o Nascimento do Filho. Não se trata, neste caso, de um 

papel passivo da alma. Aqui é o Filho pela graça que deve nos chamar a atenção, ou seja, 

aquele momento do Verbo que se conecta com a alma e a estrutura ontologicamente. 

Neste termo, podemos dizer que o diferencial ontológico da alma, o advento de um 

privilégio, surge quando esta é a única região em que se pode dar o Nascimento do 

Filho. A alma, neste termo, é o único “ente” que pode ter tal privilégio. A realização 

deste privilégio se dá através da própria ação da alma quando esta, segundo Eckhart – e 

                                                 
12 Op. Cit.. p. 29 
13 CAPUTO, J. Op.Cit. p. 118. 



 59

que já é em si mesma quem co-sustenta o Filho com o Pai – se portar como Maria: como 

aquela que consente que a vontade do Pai seja realizada em si. É naquele momento em 

que Maria permite que Fiat mihi secundum verbum tuum que se dá o advento do 

Nascimento do Filho. Por outro lado, Eckhart também compara a alma com Marta: 

aquela que diligentemente prepara a casa para a chegada do Senhor. No seu tratado A 

excelência de Marta sobre Maria, Mestre Eckhart nos ensina que há três  caminhos para 

chegar a Deus. São eles: 1. buscar a Deus através de esforços múltiplos e ardente amor 

em todas as criaturas; 2. é o caminho daquele que, sem idéia clara e determinada, se acha 

arrebatado pelo chamado divino e 3. é, como bem indica Eckhart, um já estar em casa, 

ou seja, é ver a Deus imediatamente, assim como Ele é no seu ser próprio.14 É este 

processo que conduz à união mística e à sua realização completa: “Escuta pois esta 

maravilha! Coisa admirável: encontrar-se fora como dentro, abraçar entendendo e ser 

abraçado; ver e ser o que é visto; segurar e ser segurado – eis aqui o estado final, onde o 

espírito repousa na paz, união perfeita com o doce Eterno”15. 

 Entre os vocábulos usados por Mestre Eckhart, a serenidade ocupa, ao lado do 

desprendimento, um papel privilegiado dentro de sua doutrina. Se o desprendimento é o 

estado em que a alma se coloca para receber a Deus, a serenidade também se porta do 

mesmo modo que o desprendimento e são quase idênticos. Escreve Caputo: 

 

A raiz desta palavra, lassen, significa deixar ir, renunciar, abandonar. A alma 
na Gelassenheit deve renunciar a tudo que impeça o advento de Deus na 
alma. Mas “lassen” também significa “deixar” ou “permitir” e também 
sugere abertura e receptividade. Deste modo, a alma que deixou para trás 
todos os obstáculos para o nascimento de Deus pode, ao mesmo tempo, 
permitir ou deixar o Pai sustentar Seu Filho aí. O primeiro momento é 
negativo – renunciar  as criaturas – e o segundo é positivo – permitir o 
nascimento do Filho16. 

 

 Na temática da apropriação pela alma do chamado de Deus, Eckhart afirma que 

este Deus é um Deus de amor – e assim o revela João quando afirma que o amor de 

Deus nos é revelado na figura de Jesus Cristo – e que somos apenas nós mesmos que 

possuímos a responsabilidade de realizar ou não este chamado em toda a sua extensão. 
                                                 
14 MESTRE ECKHART. O Livro da Divina Consolação. Op. Cit. pp. 174-5. 
15 Op. Cit.. p. 175. 
16 Op. Cit. p. 118. 



 60

Os dois grandes obstáculos para a realização deste chamado estão em nós: o amor 

próprio (Eigenliebe) ou a vontade própria (Eigenwille). Apenas se desvencilhando destes 

é que a alma estará apta a abrir-se para o nascimento do Filho. Ao atingir a perfeita 

serenidade, a alma se torna como um vaso: fechada embaixo para as criaturas e aberta 

em cima para Deus. Na serenidade, a alma deve abandonar tudo e adentrar o ritmo da 

origem, o ritmo do próprio Deus em Si mesmo. Eckhart afirma, no seu Décimo Segundo 

Sermão Alemão, que “você deve desistir de você mesmo, completa e definitivamente, e 

então terá de fato tudo abandonado”17. É pela serenidade que a alma recebe Deus e se 

une a Ele em Sua pura unidade, isento de Suas imagens e representações. Por ser o 

princípio de todas as coisas, por ser o princípio da vida e ser Ele mesmo sem princípio 

(principium sine principio) é que não há por quê em Deus. Neste ponto, Eckhart atinge 

um ponto crucial em sua doutrina: do que foi exposto acima, advém a idéia de que não é 

por suas ações que a alma atinge Deus. As ações também são coisas externas que tomam 

parte na vontade do agente. Para absorver os ensinamentos de Deus, portanto o próprio 

Deus, a alma deve se portar de tal modo que, se recolhendo em si mesma, liberta de seus 

cuidados e não mais traficando com coisas inferiores, deve transcender ao próprio 

pensamento para que “Deus fale aos poderes (da alma) não-divisos”18. 

 Aqui, no solo da serenidade, a alma descobre-se na ação sem fundamento (ohne 

Grund) já que ela mesma se desvencilhou de seus próprios fundamentos e permite-se 

trafegar na esfera em que o fundamento da alma e o fundamento de Deus são um.  A 

realização do fiat divino na alma se dá através de sua atitude em desprender-se 

(Abgeschiendenheit) das coisas e deixar-ser (Gelassenheit). Deixar-ser, portanto, indica 

um adentrar na esfera do fundamento divino, ou seja, daquilo que não possui 

fundamento em Si mesmo. Se o desprendimento possibilita à alma um encontro com esta 

esfera – já que a mesma se despiu de todas as coisas e reside num puro nada – é na 

serenidade que a alma “vive” nesta mesma esfera, daí a compreensão de que a 

serenidade nada mais é do que um deixar-ser, uma entrega que a alma faz de si mesma 

para o apelo de Deus que brota em seu fundamento enquanto esta ainda está centrada nas 

criaturas e não no próprio Deus. 

 Assim, para atingir esta esfera, é natural que Eckhart tenha pensado na entrega da 

alma a este apelo e no abandono de sua vontade própria e de seu amor próprio. Na 
                                                 
17 Op. Cit. p. 47. 
18 MESTRE ECKHART. Sermões Alemães. 46º Sermão. Op. Cit. p. 158. 



 61

serenidade há uma elevação da alma a paragens muito mais elevadas e que alcançam a 

região do sem fundamento.Não se trata apenas, como ensina Eckhart, de um abandonar o 

corpo e a mente simplesmente, mas de um abandonar-se mais radical: o abandono da 

vontade pessoal. É apenas nesta entrega que a alma pode habitar esta esfera divina: 

 

Mas no meu abandonar corpo e mente, onde me quedo livre de minha 
vontade, da vontade de Deus e de todos os seus trabalhos e do próprio Deus 
mesmo, então me encontro acima de todas as criaturas e não sou nem mais 
Deus nem criatura, mas sim aquilo que era, que deverei para sempre 
permanecer sendo.19 

 

 É neste estado da serenidade conquistada pelo desprendimento que a alma sabe-

se una com Deus, que ambos possuem o mesmo fundamento. Entretanto, como ficou 

explícito pela citação acima, a alma se torna uma não com Deus, mas sim com a 

Divindade, já que ao adentrar a esfera daquilo que é sem fundamento, a alma extrapola 

toda representação e numa tomada súbita de uma consciência apofática radical, 

descobre-se uma com a “essência” de Deus que é a própria Divindade. É aí que se dá 

uma compreensão verdadeira: quando a alma compreende-se unida a esta Divindade20. A 

alma, para alcançar esta união, deve valer-se de seus três poderes: “o primeiro é o 

conhecimento, o segundo é o irascibilis, que é um poder que tenta encontrar aquilo que é 

mais elevado e o terceiro é a vontade”21. O conhecimento, em Eckhart, se refere ao 

conhecimento da luz divina, o segundo é a busca pela realização do chamado constante 

da Divindade perante a alma e o terceiro significa, aqui, a vontade interior onde Deus é 

atraído para a alma e a alma é atraída para Deus22. Esta trindade se realiza, portanto, pela 

escolha da alma pelo desprendimento e pela realização da serenidade.  

 Até aqui pudemos nos debruçar sobre os conceitos que julgamos fundamentais 

dentro da doutrina mística eckhartiana para fundar nossa pesquisa e inserir Heidegger 

dentro desta tradição que tem a Negatividade como ponto central de articulação. A partir 

do Capítulo II, iremos tratar daquilo que julgamos mais relevante no pensar 

heideggeriano relativamente à possibilidade de podermos erigir comparações entre a 

                                                 
19 Op. Cit.. 44º Sermão. p. 154. 
20 Cf. Op. Cit.. 23º Sermão. p. 92. 
21 Op. Cit.. p. 84. 
22 Cf. Op. Cit.. 



 62

ontologia fundamental e a tradição da Negatividade. Cientes de que iremos percorrer o 

pensamento de Heidegger de um extremo a outro – já que pontos cruciais de seu pensar 

surgem em épocas diferentes – acreditamos que esta tarefa se faz necessária se no 

Capítulo III quisermos realmente levar a termo a possibilidade de compararmos, assim 

como o faz Caputo, as idéias de Heidegger com as de Mestre Eckhart e estabelecer, na 

medida do possível, pontos de contato e influência. Acreditamos que ao traçarmos o 

percurso histórico da Negatividade – de Filo a Eckhart – e inserir Heidegger neste 

contexto, tematização esta não levada a cabo por Caputo, compomos um quadro novo. 

Como assinalamos na nossa apresentação, os pontos tratados aqui dentro da Analítica 

Existencial nos possibilitarão vislumbrar de modo mais seguro as possibilidades de 

contato entre estes dois grandes pensadores e a formação de uma nova visão sobre a 

corrente da Negatividade. Primeiro, faz-se necessário tratar destes pontos em Heidegger 

e, só assim, passar a uma análise comparativa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 63

Capítulo II 

Heidegger e a Negatividade da Analítica existencial 

 

 

1. A estrutura da Analítica Existencial. 

 

Encetaremos aqui a tarefa de assinalar os pontos principais da Analítica – os 

existenciais e suas respectivas constituições – bem como o tratamento que Heidegger dá 

às questões da verdade e do destino do ser1. Tais pontos – bem como a angústia e a 

serenidade que serão abordados nos itens subseqüentes – (e isto mesmo atrelados à idéia 

de que a base de toda a Analítica Existencial se assenta sobre a compreensão 

heideggeriana do nada, da diferença ontológica e da transcendência do Dasein) são de 

extrema importância em nosso trabalho por nos possibilitar contemplar pontos de 

contato com as doutrinas de Mestre Eckhart e, assim, com toda a Tradição da 

Negatividade. A escolha destes conceitos não pode ser dada de modo aleatório, mas sim 

em consonância com os temas desenvolvidos por Eckhart, mais especificamente aqueles 

que envolvem Deus, mundo e a alma. No último capítulo de nosso trabalho, assim 

acreditamos, ficará evidenciado tal ponto de contato a partir da abordagem levada a 

termo por Caputo na sua obra já referida. Indo além de Caputo – e isto se dá quando 

traçamos o perfil de uma tradição específica que fundamenta o pensamento de Eckhart - 

estaremos traçando um quadro da História da Filosofia diferenciado, uma vez que 

Heidegger surge como “filiado” a uma determinada tradição que se insere entre aqueles 

pensadores que eram acusados pelo próprio Heidegger de terem esquecido a questão 

basilar do pensamento ocidental, a saber, a questão do sentido do ser. 

 

1.1.  Dasein e ser-no-mundo: os existenciais. 

 

A estrutura da Analítica Existencial é plenamente estabelecida em Ser e Tempo. 

Isto não indica, entretanto, que o todo desta estrutura foi definitivamente pensado em 

toda a sua amplitude e alcance.2 Porém, o que se abre com a Analítica Existencial é uma 

                                                 
1 Novamente: iniciaremos com a Analítica Existencial, mas iremos além desta. 
2 De fato, não podemos deixar de nos surpreender como Heidegger parece privilegiar certos existenciais a 
outros ou mesmo deixar de nomeá-los. Não há espaço, em Ser e Tempo, por exemplo, para uma análise da 
maturação ou da sexualidade do Dasein. Longe de esgotar estas possibilidades, a Analítica Existencial, ela 
mesma, abre novas possibilidades de pensar o homem com maior radicalidade. Cf. o excelente artigo de 



 64

enorme possibilidade de pensarmos a nós mesmos e, além de indicar a estrutura do 

Dasein, aponta para novas possibilidades de pensarmos o homem e sua essencialidade. 

Isto se explica porque a tarefa da Analítica Existencial é analisar a nós mesmos, o ser 

deste ente – o homem, o Dasein – que é sempre e cada vez meu. Este ente, sendo, se 

comporta sempre com o seu ser. O Dasein possui, então, uma incumbência estrutural: 

assumir seu próprio ser. Assim, “o ser é o que neste ente está sempre em jogo”3. O que 

delimita a essência deste ente, o Dasein, é que esta está na sua existência. O essenciar-se 

deste ente é sempre estar posto e ex-posto no seu ser. Primeiramente, temos que: 

 

 
A ‘essência’ deste ente está em ter de ser. A qüididade (essentia) deste ente, 
na medida em que se possa falar dela, há de ser concebida a partir de seu ser 
(existência). Neste propósito, é tarefa ontológica mostrar que, se escolhemos 
a palavra existência para designar o ser deste ente, esta não tem nem pode ter 
o significado ontológico do termo tradicional existentia. Para a ontologia 
tradicional, existentia designa o mesmo que ser simplesmente dado, modo de 
ser que não pertence à essência do ente dotado do caráter do Dasein4. 

 

 

 Em segundo lugar, temos que o ser que está sempre em jogo neste ente 

privilegiado é sempre meu, ou seja, o Dasein não poderá ser apreendido dentro da esfera 

ontológica como um ser simplesmente dado, já que para este há uma indiferença quanto 

ao modo de estar aberto ao seu ser. Deste modo, o Dasein é sempre possibilidade, 

comportamento e relacionamento com o seu ser. Por ser compreendido em seu ser, o 

Dasein apresenta formalmente uma constituição existencial muito específica. Existência 

passa a ser, então, a despeito da ontologia tradicional, uma determinação exclusiva do 

Dasein. 

 Para estabelecer a liberação do a priori da estrutura do Dasein, a Analítica 

Existencial toma a cotidianidade mediana5 como ponto de partida para suas análises. Só 

a partir da existencialidade (Existenzialität) da existência - e isso não é traçado tendo em 

vista uma idéia determinada de existência, mas sim pelo seu modo indeterminado em 

                                                                                                                                                
Zeljko Loparic, Heidegger and Winnicott.  Disponível em: www.loparic.com.br. Acessado em : 
02/01/2007. 
3 HEIDEGGER, M. Ser e Tempo. Vol I. Op. Cit. p. 77. 
4 Op. Cit. 
5 O Dasein é determinado como ente sempre a partir de uma possibilidade que ele é, e isto indica  que ele é 
compreendido em seu ser. Numa interpretação da sua constituição existencial, deve-se desenvolver a 
questão a partir da existencialidade de sua existência. A cotidianidade do Dasein não se porta como um 
nada negativo, mas sim possui o caráter fenomenal positivo, pois é de onde se pode estabelecer um ponto 
de apoio à sua própria abertura ao ser. Heidegger reserva o termo medianidade para denominar a 
indiferença cotidiana do Dasein. 



 65

que na maioria das vezes se dá - é que a Analítica pode colocar um ponto de partida para 

analisar o Dasein frente à sua transcendência, o nada e a diferença ontológica. Em 

contraposição às categorias – uma das possibilidades fundamentais de caracteres 

ontológicos – é nos existenciais (os caracteres ontológicos do Dasein) que a Analítica 

Existencial irá se debruçar para ter uma base de acesso à problemática da questão do 

sentido do ser.  Os existenciais são pontos focais de expressão desta existencialidade em 

que a Analítica se demora para responder primeiramente à questão da transcendência do 

Dasein, ou melhor, seu projeto concreto-desvelador. O percurso inicial de Ser e Tempo 

traçará um dos existenciais fundamentais: o ser-no-mundo. O capítulo 2 do referido 

tomo  abre a discussão sobre o ser-no-mundo como constituição fundamental do Dasein. 

Fundamental, aqui, entretanto, não nos fala da única estrutura suficiente para determinar 

por completo este projeto. Heidegger, neste momento, desmembra a questão da análise 

do ser-no-mundo em três estâncias que se alternam e se completam: 1. impor a 

necessidade de delimitar a idéia de mundanidade como tal em relação ao “em-um-

mundo” como existencial; 2. responder ao quem é “e está no modo da cotidianidade 

mediana do Dasein”6 e 3. tratar o ser-em como tal (Das In-Sein als solches), expondo a 

constituição ontológica do próprio em. 

 Diferentemente de um ser simplesmente dado que pode ser pensado como 

“dentro” de um outro ente dado, o ser-em, como constituição ontológica do Dasein, é 

pensado de modo diferente e traz uma grande abertura ao modo como a ontologia 

contempla a questão do homem e do mundo. Explica Heidegger: 

 

 
Com ele (o ser-em), portanto, não se pode pensar em algo simplesmente dado 
de uma coisa corporal (o corpo humano) ‘dentro’ de um ente simplesmente 
dado. O ser-em não pode indicar que uma coisa simplesmente dada está, 
espacialmente, ‘dentro de outra’ porque, em sua origem, o ‘em’ não significa 
de forma alguma uma relação espacial desta espécie [...] O ente, ao qual 
pertence o ser-em, neste sentido, é o ente que sempre eu mesmo sou. A 
expressão ‘sou’ se conecta a ‘junto’; ao mundo, como alguma coisa que, 
deste ou daquele modo, me é familiar. O ser, entendido como infinito de ‘eu 
sou’, isto é, como existencial, significa morar junto a, ser familiar com...7. 

 

  

                                                 
6 Op. Cit. p. 91. 
7 Op. Cit.. p. 92. 



 66

Esta passagem de Ser e Tempo é muito significativa. Ao pensar o ser-em como 

atrelado àquilo que me é familiar, Heidegger desloca de vez toda e qualquer 

possibilidade de pensar o homem, o Dasein, como existindo antes ou fora de um mundo. 

Esta visão de uma separação, e não de uma diferença,  pode advir, por exemplo, de um 

modo de interpretar o tempo e o espaço dentro da estética transcendental kantiana ou do 

cogito cartesiano. Aqui não se trata mais de estabelecer o a priori neste sentido, ou seja, 

em relação às possibilidades daquilo que se conhece “no mundo” ou do que se “é” no 

mundo, mas sim de estabelecer o a priori daquilo que o Dasein é enquanto 

existencialidade de sua existência, suas possibilidades. Vemos que a radicalidade da 

Analítica Existencial é compreender que não há uma justaposição de um ente – neste 

caso o Dasein – e um outro, o mundo. Isto justifica a afirmação de que a compreensão 

do ser-no-mundo “como estrutura essencial do Dasein é que possibilita a visão 

penetrante da espacialidade existencial do Dasein”8. É a facticidade (Faktizität) que 

determina os modos de ser da ocupação (Besorgen), ou seja, o ser-no-mundo se dispersa 

em determinados modos de ser-em. A ocupação se refere aos modos possíveis de relação 

do Dasein com os entes simplesmente dados que vêm ao encontro no mundo no modo da 

manualidade9.  

Mas o ser-em, enquanto momento do ser-no-mundo, é sempre em um mundo, daí 

o segundo passo estabelecido pela Analítica Existencial: traçar ontologicamente a 

mundanidade do mundo. De início são estabelecidos os modos primários do ser-no-

mundo, ou seja, o reconhecer, interpelar e discutir o “mundo”10. A idéia da  

mundanidade do mundo em geral está embasada numa constituição quaternária11. Mas o 

que se busca acentuar aqui é a mundanidade enquanto conceito ontológico, significando 

“a estrutura de um momento constitutivo do ser-no-mundo”12.  Assim, o mundo que se 

                                                 
8 Op. Cit.. p. 94. 
9 O vocábulo manualidade (Zuhandenheit), dentro da Analítica Existencial,  conjuga-se com o fato de que 
no exercício histórico do Dasein, a mão ocupa um lugar central de concretização e desdobramento. São os 
seres simplesmente dados (Vor-handenheit) que impõem o limite para frente deste exercício. Nas palavras 
do próprio Heidegger: “Denominamos de manualidade o modo de ser do instrumento em que ele se revela 
por si mesmo. O instrumento está disponível para o manuseio, em sentido amplo, unicamente porque todo 
instrumento possui esse ‘ser-em-si’ e não simplesmente ocorre”. HEIDEGGER, M. Ser e Tempo, I. Op. 
Cit. p.111. 
10 Heidegger afirma, em Ser e Tempo, I, que “sujeito e objeto, porém, não coincidem com Dasein e 
mundo”. (Op. Cit. p. 98). Isto só é possível na medida em que se estabelece a compreensão de que 
conhecer é um modo de ser do Dasein enquanto ser-no-mundo. O conhecimento, então, e em si mesmo, se 
funda previamente num já-ser-no-mundo. 
11 Heidegger usa da diversidade de sentidos de “mundo” para estabelecer a mundanidade enquanto 
conceito ontológico. No item 3 – Verdade e transcendência – deste Capítulo, retomaremos a questão do 
mundo atrelada à questão da transcendência do Dasein.  
12Op. Cit.. p. 104. 



 67

dá mais próximo ao Dasein cotidiano é o mundo circundante (Umwelt). Já apontamos 

que o mundo não é um ente intramundano, embora o determine “de tal modo que, ao ser 

descoberto e encontrado em seu ser, o ente intramundano só pode se mostrar porque 

mundo se dá”13. A questão que surge é óbvia: como “se dá”, então, mundo? A Analítica 

terá que estabelecer uma visão pré-fenomenológica em que o empenho ocupacional do 

Dasein pressupõe a mundanidade como  condição ontológica de possibilidade para todo 

o lidar prático-compreensivo com o ente que vem ao encontro no mundo, seja nos 

modos da ocupação (entes simplesmente dados) ou nos modos da preocupação (outros 

constituídos como Dasein). 

O que se quer colocar em evidência aqui é que só podemos apreender 

“ontologicamente o ser-em-si dos entes intramundanos com base no fenômeno do 

mundo”14. Esta é, a partir deste ponto, a idéia central de abertura ( Erschlossenheit)15. 

Chega-se, portanto, à conceituação de mundo: “O mundo é, portanto, algo ‘em  que’ 

(worin) o Dasein enquanto ente já sempre esteve, para o qual (worauf) o Dasein pode 

apenas retornar em qualquer advento de algum modo explícito”16. O mundo é o que já se 

descobre de modo antecipado em todo encontro. A mundanidade do mundo é o “ser da 

condição ôntica de possibilidade da descoberta de entes intramundanos em geral”17. A 

espacialidade do ser-no-mundo – já que se é levado de modo natural a se pensar o onde 

de tal aproximar-se – comporá o quadro geral desta constituição ontológica. Neste caso, 

espaço não é algo dado fora externamente, nem tampouco é o Dasein um ente que 

atravessa o espaço como se ele mesmo fosse uma coisa corpórea. O Dasein, como diz 

Heidegger, não é um “devorador de quilômetros”18. A célebre afirmação de Heidegger 

ensina que: 

                                                 
13 Op. Cit.. p. 114. 
14 Op. Cit.. p. 119. 
15 O termo Erschlossenheit, a abertura, é assim tratado nas notas explicativas finais do primeiro volume da 
edição brasileira: “O Dasein realiza-se em  descobrindo. O modo de abertura próprio do Dasein distingue-
se da descoberta na medida em que ela se revela para si mesma, exercendo o papel revelador. Esse modo 
de revelação do Dasein, Ser e Tempo chamou de abertura. A descoberta dos entes não dotados do caráter 
do Dasein se  faz como ser-descobridor do Dasein numa abertura. Abrir e abertura, porém, não têm o uso 
que apresentam em alemão schlissen e Schluss de concluir e conclusão dentro de um raciocínio”. (Op. Cit. 
pp. 315-6).  
16 Op. Cit.p.119. Em outros termos temos que “o fenômeno do mundo é o contexto (Worin) da 
compreensão referencial, enquanto perspectiva de um deixar e fazer encontrar um ente no modo de ser da 
conjuntura. A estrutura da perspectiva em que o Dasein se refere constitui a mundanidade do mundo”. Op. 
Cit. p. 131. 
17 Op. Cit.. p. 133. 
18 Nesta constituição, a análise reserva os termos de dis-tanciamento (Ent-fernung) e direcionamento 
(Ausrichtung) para tratar da espacialidade do ser-em. Dis-tanciar é uma aproximação dentro da 
circunvisão e direcionamento é a tomada de direção dentro de toda aproximação. Ambos, dis-tanciar e  



 68

O espaço nem está no sujeito nem o mundo está no espaço. Ao contrário, o 
espaço está no mundo na medida em que o ser-no-mundo constitutivo do 
Dasein já descobriu sempre um espaço. O espaço não se encontra no sujeito 
nem o sujeito considera o mundo ‘como se’ estivesse num espaço. É o 
‘sujeito’, entendido ontologicamente, o Dasein, que é espacial em sentido 
originário. Porque o Dasein é nesse sentido espacial, o espaço se apresenta 
como a priori. Este termo não indica a pertinência prévia a um sujeito que de 
saída seria destituído de mundo e projetaria de si um espaço. Aprioridade 
significa aqui precedência do encontro do manual no mundo circundante19. 

 

 

 Finda aqui, em termos sucintos, a questão da problemática da mundanidade do 

mundo, a Analítica se vê na incumbência de traçar os momentos constitutivos do ser-no-

mundo como ser-com (Mitsein) e ser-próprio (Selbstsein). Primeiramente se estabelece 

que a resposta à pergunta quem é “sempre este ente (o Dasein)”20, ou seja, este quem é 

respondido sempre a partir de um eu mesmo, daquilo que Heidegger coloca como 

“sujeito”, do próprio. É o quem que se mantém idêntico nas mudanças de atitude e 

vivência do Dasein e que possui o caráter de próprio. Assim, temos que: 

 

 
Do ponto de vista ontológico, nós o entendemos (o quem) como algo 
simplesmente dado, já sempre constantemente vigente para e numa região 
fechada e que, num sentido privilegiado, oferece uma base enquanto o 
subjectum. Sendo sempre o mesmo, possui, nas muitas alterações, o caráter 
de próprio21. 

 

 

Mesmo que neste ponto a Analítica reserve-se o direito de rejeitar aquilo que a 

Tradição traduz pela substância da alma ou o caráter de coisa da consciência, o próprio 

responde pela substancialidade enquanto guia ontológico da determinação dos entes que 

torna possível responder à pergunta do quem. É na dinâmica do próprio que o quem se 

articula na multiplicidade daquilo que vem à mão, da mundanidade do mundo, de sua 

cotidianidade, de suas relações e de sua abertura.  Só assim pode o ser-em, modo 

constitutivo do ser-no-mundo, se dar como ser-com os outros, já que para o Dasein seu 

mundo é mundo compartilhado (Mitwelt). O mundo, assim, libera não apenas o que se 

dá como manual, aquilo que vem ao encontro dentro do mundo, mas também o Dasein, 

                                                                                                                                                
direcionamento, determinam a espacialidade do Dasein de estar no espaço intramundano descoberto na 
circunvisão das ocupações, pois se trata de características constitutivas do ser-em. 
19 Op. Cit.. p. 161. 
20 Op. Cit.. p. 165. 
21 Op. Cit.  



 69

os outros em seu Mitdasein22. É o ser-com que permite o conhecer-se reciprocamente e 

isto mesmo em relação com o alcance que o próprio Dasein sempre se compreende a si 

mesmo. 

Na realização desta estrutura ontológica se consolida o poder do impessoal.  No 

impessoal se mostra que o Dasein, na sua convivência cotidiana, está sob a tutela dos 

outros. Eis um trecho deveras importante do § 27 de Ser e Tempo: 

 

 
O impessoal pertence aos outros e consolida seu poder. ‘Os outros’, assim 
chamados para encobrir que se pertence essencialmente a eles, são aqueles 
que, de início e na maior parte das vezes, são Mitdasein na convivência 
cotidiana. O quem não é este ou aquele, nem o próprio do impessoal, nem 
alguns e muito menos a soma de todos. O ‘quem’ é o neutro, o impessoal23. 
 

 

O que dissolve inteiramente o Dasein no modo de ser dos “outros” é a 

convivência. Heidegger usa exemplos simples para ilustrar essa dissolução: quando 

utilizamos os meios de transporte público ou quando utilizamos os meios de 

comunicação e notícias somos como o outro. O impessoal “desenvolve sua própria 

ditadura nesta falta de surpresa e de possibilidade de constatação”24. O impessoal, por 

fim, prescreve o modo de ser da cotidianidade, mesmo sendo algo que não é 

determinado, mas que todos são. Não é de se estranhar que o impessoal retire o encargo 

de cada pessoa em sua cotidianidade, já que este se encontra em toda parte e sempre 

num modo de escapatória quando o Dasein exige uma decisão.   É o impessoal que 

permite que se apóie impessoalmente nele. “O impessoal sempre ‘foi’ o quem...  e, no 

entanto, pode-se dizer que não foi ‘ninguém’”25. 

                                                 
22 O Mitdasein se refere ao ser-em-si intramundano destes outros, ou seja, dos outros constituídos como 
Dasein que se “apresentam” na dinâmica ontológica de mundo. Como a tradução brasileira de Ser e Tempo 
reservou o termo pre-sença para o Dasein, tornou-se natural que a tradução para Mitdasein fosse 
estabelecida na mesma como co-pre-sença. No original lemos: “Man selbst gehört zu den Anderen und 
verfestig ihre Macht. >>Die Anderen<<, die man so nennt, um die im alltäglichen Miteinandersein zunächst 
und zumeist >>da sind<<. Das Wer ist nicht dieser und nicht jener, nicht man selbst und nicht einege und 
nicht Summe Aller. Das >>Wer<< ist das Neutrum, das Man”. HEIDEGGER, M. Sein und Zeit. 14 ed. 
Tübingen : Niemeyer,  1977. p. 126. 
 
23 Op. Cit. p. 179. 
24 Op. Cit..  
25 Op. Cit.. p. 180 



 70

Heidegger afirma que o “ser-no-mundo é uma estrutura contínua e 

originariamente total”26 e se questiona sobre a unidade ontológica da existencialidade e 

da facticidade. Como o ser-no-mundo já é sempre numa de-cadência (Verfallen)27, há 

neste ser junto a ... uma fuga da estranheza. O ser-no-mundo, então, dentro da ontologia 

fundamental, se articula como ser-junto-ao-mundo (ocupação), ser-com (preocupação) e 

ser-próprio (quem). Mas, como Heidegger nos faz ver, “o que se constitui 

essencialmente pelo ser-no-mundo é sempre em si mesmo o ‘Da’ do seu Dasein”28.         

Através desta nova colocação, a Analítica se desdobra na análise da constituição 

existencial do “Da” (§ 29) e do ser cotidiano do “Da” e a de-cadência do Dasein (§§ 35 a 

38). Primeiramente, no § 29, se elabora um estudo da constiuição existencial do “Da” e 

isto tendo em vista o Dasein como disposição, ou seja,  no estado de humor em que o 

próprio Dasein já sempre se abre numa sintonia com o “humor como o ente a cuja 

responsabilidade o Dasein se entregou em seu ser e que, existindo, ele tem sempre de 

ser”29. Porém,  em se tratando de situações ôntico-existenciárias, o Dasein se esquiva ao 

ser que se abre no humor: ao esquivar-se, o próprio “Da” se abre em seu ser. O humor, 

portanto, é o que abre o ser-no-mundo em sua totalidade, é ele que torna possível um 

direcionar-se para... Não se trata, neste ponto, de entender o humor como um estado 

psíquico ou um estado interior. Ao contrário, o humor demonstra o segundo caráter 

essencial da disposição: “Ela é um modo existencial básico da abertura igualmente 

originária de mundo”30. 

Em segundo lugar, no que se refere à de-cadência do Dasein, a Analítica 

principia por evidenciar a abertura do impessoal que se traduz pelo modo de ser 

cotidiano do discurso – entendendo-se que a interpretação possui um propósito 

essencialmente ontológico31 - que se desdobra em falatório, curiosidade e 

ambigüidade32. Este percurso conduz a Analítica a compreender a de-cadência como a 

                                                 
26 Op. Cit.. p. 243. ( Como iremos tratar da angústia como constituição privilegiada do Dasein no item 4 
deste Capítulo, não trataremos aqui do Capítulo 5 de Ser e Tempo,I, e a parte referente à angústia no 
Capítulo 6 que se reportam diretamente a esta problemática, ficando tal tarefa para o parágrafo referido). 
27 Verfallen, a de-cadência, indica que na maior parte das vezes que o Dasein está junto e no “mundo” das 
ocupações. Cf. Ser e Tempo, I. Op. Cit. p. 236. 
28 Op. Cit.. p. 186. 
29 Op. Cit.. p. 189. 
30 Op. Cit.. p. 191. 
31 Cf. ver,sobre o discurso e a interpretação, os §§ 31 a 34 de Ser e Tempo, I. Op. Cit. 
32 Falatório: possibilidade de “compreender tudo sem se ter apropriado previamente da coisa” (Ser Tempo, 
I. Op. Cit. p. 239). Curiosidade: “se ocupa em providenciar um conhecimento apenas para tomar 
conhecimento” (Op. Cit.. p. 233). Ambigüidade: aqui, “tudo parece ter sido compreendido, captado e 
discutido autenticamente quando, no fundo, não foi. Ou então parece que não o foi quando, no fundo, já 
foi”. (Op. Cit.. p. 234)  



 71

indicação de que o Dasein, na maior parte das vezes, está junto e no “mundo” das 

ocupações. Tal empenho traz em si o caráter de que o Dasein se perde na public-idade 

(Oeffentlichkeit)33 do impessoal.  

O ser-no-mundo (neste caso os hífens são essenciais) expressa a unidade 

inquebrável da existência, apesar da dispersão dos múltiplos modos de ocupação e 

preocupação. Tal unidade é tematizada por Heidegger, enquanto estrutura total da 

existência, como cura (Sorge). O ser-no-mundo é em sua essência cura. Isto significa 

que esta estrutura é um “preceder-se-a-si-mesmo em (um mundo) enquanto ser-junto-a 

(um ente intramundano que vem ao encontro)”34. A cura caracteriza tematicamente a 

existencialidade – separada da facticidade e de-cadência – e também a unidade das 

determinações ônticas do Dasein. Aqui se desentranha o todo estrutural do Dasein. 

Assim, a Analítica obtém um resultado novo: o ser do Dasein é a cura.35 A existência é 

entendida como o poder-ser que compreende assinalando sempre onde está em jogo seu 

próprio ser.  

A compreensão (Verstehen), dentro da Analítica, é uma das estruturas 

existenciais em que o ser do Da do Dasein se sustenta. Trata-se de um existencial 

fundamental, já que “esse fenômeno é concebido como modo fundamental do ser do 

Dasein”36. Ao afirmar que o Dasein existindo é o seu Da significa, por um lado, que o 

mundo está “pre-sente”, ou seja, o Dasein é o ser-em. “Este é e está igualmente 

‘presente’ como aquilo em função de que o Dasein é. Nesse em função de, o ser-no-

mundo existente se abre como tal”37. É a esta abertura que Heidegger define como 

compreensão. Abre-se, então, neste compreender, a significância que nela se funda. A 

significância responde pela perspectiva em função da qual o mundo se abre como tal. 

Esta abertura nos diz que nesta função e significância o Dasein é um ente em que ele 

próprio está em jogo como ser-no-mundo. Nestes termos, podemos inferir que “a 
                                                 
33 A public-idade nos fala dos diferentes graus e níveis de abrir, mas para se evitar uma confusão com o 
uso comum da palavra, a tradução brasileira optou por hifenizar a mesma.  A idéia do aberto (offen) se 
articula, no pensamento de Heidegger, em diversos momentos: das Offene, das Offenbare, das Offenheit, 
die Offenständigkeit e sich öffnen. 
34 HEIDEGGER, M. Ser e Tempo, Vol. II. Petrópolis : Vozes, 2000. p. 110. 
35 “A cura é a totalidade do todo estrutural da constituição do Dasein”. Op. Cit. p. 11. E mais: “A 
totalidade existencial de toda a estrutura ontológica do Dasein deve ser, pois, apreendida formalmente na 
seguinte estrutura: o ser do Dasein diz preceder a si mesmo por já ser em (no mundo) como ser junto a (os 
entes que vêm ao encontro dentro do mundo). Esse ser preenche o significado do termo cura que aqui é 
utilizado do ponto de vista puramente ontológico-existencial [...] Na ordem dos nexos ontológicos 
fundamentais, das referências existenciais e categorias possíveis, realidade remete ao fenômeno da cura. 
O fato de a realidade se fundar ontologicamente no ser do Dasein não pode significar que o real só poderá 
ser em si mesmo aquilo que é se e enquanto existir o Dasein”. Op. Cit. Vol. I, pp. 257 e 279.  
36 Op. Cit. Vol. I. p. 198. 
37 Op. Cit. 



 72

possibilidade essencial do Dasein diz respeito aos modos caracterizados de ocupação 

com o ‘mundo’, de preocupação com os outros e, nisso tudo, à possibilidade de ser para 

si mesmo, em função de si mesmo”38. A possibilidade surge como um existencial: o 

Dasein, enquanto algo essencialmente disposto, já caiu em determinadas possibilidades. 

Nas palavras do próprio Heidegger: 

 

 
[...] para si mesmo, o Dasein é a possibilidade de ser que está entregue à sua 

responsabilidade, é a possibilidade que lhe foi inteiramente lançada. O 

Dasein é a possibilidade de ser livre para o poder-ser mais próprio. A 

possibilidade de ser é, para ele mesmo, transparente em diversos graus e 

modos possíveis39. 

 

 

Compreender é o “ser existencial do próprio poder-ser do Dasein”40.  É o ser 

mesmo que se abre e mostra a quantas anda seu próprio ser. A compreensão, entendida 

como abertura, alcança sempre toda a constituição fundamental do ser-no-mundo, já que 

como poder-ser, o ser-em “é sempre um poder-ser-no-mundo”41. Como a Analítica 

compreende que há o caráter projetivo da compreensão, caráter este constituído pelo ser-

no-mundo com relação à abertura do seu Da, enquanto um Da de um poder-ser, esta 

define esta particularidade com o termo projeto (Entwurf). É a compreensão que projeta 

o ser do Dasein para a sua destinação “de maneira tão originária como para a 

significância, entendida como mundanidade de seu mundo”42. O projeto, portanto, 

desenha toda a abertura do ser-no-mundo. Há, aqui, uma bifurcação que se abre com a 

colocação de que a compreensão pode-se colocar primariamente na abertura do mundo: 

ou o Dasein pode  compreender-se a partir de seu mundo ou então esta compreensão se 

lança para destinações que devemos compreender como o fato de que o Dasein existe 

como ele próprio. A compreensão, então, pode ser tida como própria ou imprópria. Em 

termos da Analítica: 

 

 

                                                 
38 Op. Cit. p.p. 199. 
39 Op. Cit. 
40 Op. Cit. p. 200. 
41 Op. Cit. 
42 Op. Cit. 200-1. 



 73

“Im”-própria não significa que o Dasein rompa consigo mesmo e “só” 

compreenda o mundo. Mundo pertence ao seu próprio ser como ser-no-

mundo. Por isso, a compreensão própria e a imprópria podem ser autênticas 

ou inautênticas. A compreensão enquanto poder-ser está inteiramente 

impregnada de possibilidade43. 

 

 

Retornamos, assim, aquilo que havíamos afirmado antes: a existência é entendida 

como o poder-ser que compreende assinalando sempre onde está em jogo seu próprio 

ser.  Ao determinar deste modo a existência, a Analítica aponta para o poder-ser como 

um querer-ter-consciência (entenda-se consciência44 – Gewessen - aqui a partir de sua 

articulação com os existenciais). O que se desvela neste ponto é algo também novo: o 

fundamento ontológico do Dasein é compreendido como temporalidade que tornará 

possível compreender a totalidade estrutural do ser do Dasein. Explica Heidegger: 

 

 
Se a temporalidade constitui o sentido ontológico originário do Dasein, onde 
está em jogo o seu próprio ser, então a cura deve precisar de “tempo’’ e, 
assim, contar com o ‘’tempo’’. A temporalidade do Dasein constrói a 
‘’contagem do tempo’’. O ‘’tempo’’ nela experimentado é o aspecto 
fundamental mais imediato da temporalidade. Dela brota a compreensão 
cotidiana e vulgar do tempo. E essa se desdobra, formando o conceito 
tradicional de tempo.45 

 

 

 

1.2. Temporalidade, ser-para-a-morte e ekstase. 
 

 Estando em jogo o próprio ser do Dasein, torna-se necessário, portanto, delimitar 

o modo em que esta possibilidade se dá de modo mais radical. Ora, sendo a 

temporalidade que rege a compreensão daquilo que está em jogo – o ser do Dasein em 

                                                 
43 Op. Cit. p.202. 
44 A Analítica também coloca a consciência como pertencendo ao âmbito dos fenômenos existenciais que 
constituem o ser do Da como abertura. Esta compreensão advém da idéia do fato de que o Dasein se perde 
na public-idade do impessoal, não dando ouvidos ao próprio de si mesmo no falatório. Para que o Dasein 
se retire da perdição deste não dar ouvidos a si mesmo, deve haver uma interrupção desta. Heidegger 
define esta interrupção – em que o Dasein é aclamado sem mediador – como o caráter do clamor da 
consciência (Der Rufcharakter des Gewissens). O clamor se aclama para si-mesmo em sentido próprio. O 
clamor ultrapassa o impessoal e a interpretação pública do Dasein. A consciência, nestes termos, conclama 
o si-mesmo do Dasein a sair desta perdição no impessoal. Cf. ao todo estrutural desta questão, §§ 55 a 60. 
Op. Cit. Vol. II. 
45 Op. Cit. Vol. II. p. 13-4. 



 74

determinado modo de ser – deve-se encarar o ser-no-mundo através de um modo mais 

adequado a tal delimitação. Isto é conquistado quando a Analítica passa a se debruçar 

sobre o ser-para-o-fim – nova abordagem  que emerge “como a questão da possibilidade 

dela pode-ser-toda e, do ponto de vista existencial, como a questão da constituição 

ontológica ‘fim’ e ‘totalidade’”46. Este ser-para-o-fim só pode ser estabelecido, então, 

como ser-para-a-morte. O § 47 de Ser e Tempo principia por discutir tal temática à luz 

da possibilidade de se experimentar a morte dos outros. Isto se torna claro quando 

entendemos que na transição o Dasein perde o ser do Da, retirando do Dasein a 

“possibilidade de fazer a experiência desta transição e de compreendê-la como tendo 

feito esta experiência”47. O Dasein obtém uma experiência da morte por ser um ser-com 

os outros. Os outros, na transição, perdem o seu ser-no-mundo, pois a morte constitui um 

não-mais-ser-no-mundo. Assim, temos que: 

 

 
Na morte dos outros, pode-se fazer a experiência do curioso fenômeno 

ontológico que se pode determinar como a alteração sofrida por um ente ao 

passar do modo de ser do Dasein (a vida) para o modo de não-ser-mais-pre-

sente. O fim de um ente, enquanto Dasein, é o seu princípio como mero ser 

simplesmente dado48. 

 

 

Entretanto, tal experiência do não-mais-estar-pre-sente que surge com a transição 

dos outros não delimita o todo da experiência da morte, já que a morte, neste caso, se 

desentranha como perda experienciada pelos que ficam. Como acentua Heidegger, “não 

fazemos a experiência da morte dos outros”49. A questão que a Analítica põe é sobre o 

sentido ontológico da morte de quem morre dado como uma possibilidade ontológica de 

seu ser. Com este embasamento, evidencia-se, então, a compreensão da Analítica: a 

morte trata-se de uma possibilidade ontológica singular, já que coloca totalmente em 

jogo o ser próprio de cada Dasein. A morte se mostra como um fenômeno existencial. 

Heidegger, neste ponto, chega a formular três conceitos interessantes sobre a morte. Ei-

los: 

 
                                                 
46 Op. Cit.. p. 17. 
47 Op. Cit. 
48 Op. Cit. p. 18. 
49 Op. Cit. p. 19. 



 75

1. Enquanto o Dasein é, pertence-lhe um ainda-não, que ele será – o 
continuamente pendente. 2. O chegar-ao-fim do ente que cada vez ainda não 
está no fim (a superação ontológica do que está pendente) possui o caráter de 
não-ser mais presente. 3. O chegar-ao-fim encerra  em si um modo de ser 
absolutamente insubstituível para cada Dasein singular50. 
 
 

 

O fenômeno da morte deve ser interpretado, portanto, como ser-para-o-fim, já 

que a própria morte é “uma possibilidade ontológica que o próprio Dasein sempre tem 

de assumir”51. O que se delineia aqui é a compreensão do ser-para-o-fim cotidiano como 

“o ser-para o poder-ser mais próprio, irremissível e insuperável”52, além de assinalar que 

ao deter-se no falatório do impessoal, o ser-para-a-morte cotidiano apreende que algum 

dia se morre, mas por ora ainda não. O ser-para-a-morte aponta para aquilo que o modo 

de ser aqui dado se relaciona, ou seja, a morte53. Esta só pode, nesta estrutura, ser assim 

compreendida: “Enquanto fim do Dasein, a morte é a possibilidade mais própria, 

irremissível, certa e, como tal, indeterminada e insuperável do Dasein. Enquanto fim do 

Dasein, a morte é e está em seu ser-para o fim”54. 

Mas é um fato que o Dasein só pode se ater a um ser-para-a-morte impróprio já 

que o próprio Dasein não se comporta com propriedade em relação ao seu fim, estando o 

ser próprio com relação ao fim não exposto aos outros. No ser-para-a-morte há a 

abertura para uma ameaça absoluta, colocando-se “frente ao nada da possível 

impossibilidade de sua existência”55. 

Uma questão se impõe neste momento: qual o fundamento ontológico-existencial 

que se faz necessário para dar conta desta abertura? O § 55 nos dá tal resposta: são os 

fundamentos da consciência, já que esta “abre, pertencendo, pois, ao âmbito dos 

fenômenos existenciais que constituem o Sein do Da como abertura”56. É pela abertura 

que o Dasein está na possibilidade de ser o seu Da. Como o Dasein, na abertura de seu 

                                                 
50 Op. Cit.. p. 23. 
51 Op. Cit.. p. 32. 
52 Op. Cit.. p. 37. 
53 O pendente, o fim e a totalidade, tratados no § 48, buscam esquadrinhar de modo mais abrangente a 
questão do ser-para-a-morte e da própria morte como fenômeno existencial. Como há no Dasein uma “não 
totalidade” contínua e ineliminável – e que encontra seu fim apenas com a morte – o estar pendente 
significa aquilo que é copertinente e ainda não está ajuntado. A Analítica equaciona falta com o pendente. 
Além do mais, deve-se ressaltar que o Dasein sempre existe no modo “em que o seu ainda-não lhe 
pertence”. Op. Cit. p. 34.  O que constitui a “não totalidade”, no Dasein, é um ainda-não que este, 
enquanto ente, tem de ser. O findar, por seu turno, responde, em relação ao Dasein, por ser simplesmente 
dado com o fim, a morte: não diz, necessariamente, completar-se. 
54 Op. Cit.. p. 41. 
55 Op. Cit.. p. 50. 
56 Op. Cit.. p. 55. 



 76

mundo, está sempre aberto a si mesmo, se estabelece ontologicamente neste movimento 

o clamor da consciência, alcançando o próprio-impessoal do ser-com os outros nas suas 

ocupações: a consciência, então, se dá como clamor da cura. A consciência é “o clamor 

da cura que, a partir da estranheza do ser-no-mundo, conclama o Dasein para assumir o 

seu poder ser e estar em débito mais próprio”57. 

Apesar de deixarmos para discutir a angústia e todo seu alcance apenas no item 4 

deste capítulo, vale salientar que é ela mesma que constitui a abertura do Dasein 

subsistente no querer-ter-consciência. Isto se explica do seguinte modo: 

 

 
A abertura do Dasein subsistente no querer-ter-consciência é constituída, 
portanto, pela disposição da angústia, pela compreensão enquanto projetar-se 
para o ser e estar em débito mais próprio e pelo discurso enquanto 
silenciosidade. Chamamos de destrancamento essa abertura privilegiada e 
própria, testemunhada pela consciência no próprio Dasein, ou seja, o 
projetar-se silencioso e prestes a angustiar-se para o ser e estar em débito 
mais próprio58. 

 

 

O destrancamento aponta para o modo do Dasein ser ele mesmo prestes a 

angustiar-se59. O Dasein é propriamente ele mesmo nesta singularidade originária do 

destrancamento silencioso que o coloca na posição de angustiar-se.60 Assim, a 

circunvisão e o mundo circuncidante se abrem pelo destrancamento, ou seja, o 

destrancamento abre cada situação para que a existência se ocupe numa circunvisão do 

que está à mão no mundo circundante.61 O destrancamento só é o que é porque é como 

um “presente” (Gegenwart) de uma atualização. Isto diz: o deixar vir ao encontro àquilo 

                                                 
57 Op. Cit.. p. 77. 
58 Op. Cit.. p. 86. (Preferimos traduzir Entschlossenheit de modo direto, pois acreditamos que o vocábulo 
destrancamento traduz perfeitamente a idéia usada por Heidegger, uma vez que a palavra alemã deriva-se 
do verbo schliessen, trancar, e é composta pelo prefixo ent que fornece a idéia contrária ao verbo dado. 
Duas citações operam a nosso favor: 1.”O destrancamento conduz o ser do Da à existência de sua situação. 
O destrancamento, porém, delimita a estrutura existencial do poder-ser próprio, testemunhado na 
consciência, isto é, do querer-ter-consciência. Nele reconhecemos a compreensão adequada do aclamar” 
(Op. Cit. p. 90) e 2. “Caracterizou-se o destrancamento como o projetar-se silencioso e prestes a angustiar-
se para o ser e estar em débito mais próprio. Este pertence ao ser do Dasein e significa ser-fundamento 
nulo de um nada” (Op. Cit.. p. 97). Deste modo, manteremos, nas citações da edição brasileira de Ser e 
Tempo, o termo destrancamento no lugar de de-cisão. 
59 No item 4 deste Capítulo – O privilégio ontológico da angústia – veremos que a análise do 
destrancamento foi de suma importância, pois nos permitirá deslumbrar todo o conceito heideggeriano de 
angústia. Por seu turno, o conceito de angústia será de extrema importância quando estabelecermos no 
Capítulo III os pontos de contato entre este conceito e o conceito eckhartiano do desprendimento. 
Justifica-se, assim, a necessidade deste tratamento dado aqui a estes momentos da Analítica Existencial. 
60 Cf. Op. Cit.. p. 116. 
61 Cf. Op. Cit.. p. 120. 



 77

que é captado na ação. É aqui que entra em cena um dos pontos cruciais de Ser e Tempo: 

a temporalidade. Explica Heidegger: 

 

 
Vindo-se a si mesmo num ‘futuro’, o destrancamento se atualiza na situação 
[...] Chamamos de temporalidade este fenômeno unificador do ‘futuro’ que 
atualiza o ‘passado’ [...] Somente determinado como temporalidade é que o 
Dasein possibilita para si mesmo o poder-ser todo em sentido próprio do 
destrancamento antecipador. Temporalidade desentranha-se como o sentido 
da cura propriamente dito.62 
 

 

Sendo a temporalidade entendida como a totalidade da estrutura da cura, é óbvio 

que é ela mesma que possibilita a unidade da existência, da de-cadência e da facticidade. 

Como a temporalidade não se trata de um ente -  e como ela nem mesmo é – a Analítica 

afirma que ela temporaliza. A radicalidade aqui está em afirmar que a temporalidade “é  

o ‘fora-de-si’para si mesmo originário”63. Abre-se, então, a compreensão de que a cura é 

ser-para-a-morte em que o Dasein existe finitamente.  O ‘futuro’ que temporaliza a 

temporalidade é desentranhado como sendo em si mesmo finito. E então, o que vem a 

ser esta finitude? 

 

 
A questão é como se determina originariamente o próprio deixar-vir-a-si 
como tal. Finitude não diz primordialmente término. Finitude é um caráter da 
própria temporalização. O  ‘futuro’ originário e próprio é o para-si, um para-
si que existe como possibilidade insuperável do nada.64 

 

 

Sendo a temporalidade a base estrutural para todos os momentos originários do 

Dasein, há uma temporalidade para cada um destes momentos e que garante sua unidade 

estrutural. Deste modo, teremos a temporalidade da compreensão, da disposição, da de-

cadência e do discurso, bem como o deixar e fazer em conjunto que constituem a 

estrutura existencial  da ocupação – e que assim também se mostram como  pertencentes 

                                                 
62 Op. Cit.. p. 120. (O próprio Heidegger colocava aspas para diferenciar a compreensão da ontologia 
fundamental para os termos Zukunft, futuro; Vergangenheit, passado e Gegenwart, presente. A tradução 
brasileira reservou-se o direito de traduzir estes termos por, respectivamente, porvir, vigor de ter sido e 
atualidade. Acreditamos que devido à própria consolidação da Analítica a partir de Ser e Tempo é possível 
manter a idéia original de Heidegger e usar os vocábulos tradicionais em português acrescidos de aspas. O 
contexto fala por si só. Quanto às citações, vale o mesmo da nota referente ao vocábulo Entschlossenheit). 
63 Op. Cit.. p. 123. 
64 Op. Cit.. pp. 124-5. 



 78

à estrutura essencial da cura.65O que nos  diz, então,  este ponto indicado aqui pela 

Analítica? Simples: há uma ruptura no sentido de um retorno pela conquista da 

temporalidade. A Analítica traz à tona, novamente, a questão da transcendência do 

mundo, portanto da transcendência do Dasein como problema temporal do primeiro – o 

que se dá como condição da possibilidade do mundo, condição existencial e temporal, 

reside na temporalidade enquanto unidade ekstática66 que possui um horizonte. Isso nos 

informa que “à ekstase pertence, sobretudo, um ‘para onde ela se retrai’”67. Heidegger 

chega mesmo a afirmar que  “o mundo já está, por assim dizer, ‘muito mais fora’ do que 

qualquer objeto pode estar”68. A estruturação desta abertura e deste fora, a partir das 

ekstases, permite-nos vislumbrar a estruturação completa da cura e a dinâmica que a 

ontologia fundamental corrobora ao Dasein em sua existência. 

Por fim, neste rápido esforço de esboçarmos a estrutura da Analítica Existencial 

– o que significa percorrer todo Ser e Tempo – chegamos à compreensão  de que o 

Dasein não é  um ente temporal porque se encontra e vive na história. Ao contrário, o 

mesmo só pode existir historicamente porque “no fundo de seu ser, é temporal”69. É 

exatamente este ponto levantado aqui que permite à Analítica  avaliar  a historicidade – 

sua constituição fundamental - atrelada a esta nova compreensão da temporalidade, bem 

como  analisar a origem do conceito vulgar de tempo à luz da mesma.  

O nosso próximo passo, estabelecido no item 2 deste Capítulo – e que comporta 

uma discussão sobre a busca de Heidegger pelo sentido originário da a0lh/qeia  

grega, do dizer também originário do lógov e o destinamento do ser -  será estabelecer, 

à luz destes conceitos, como a questão da trindade estabelecida aqui – o nada, a 

diferença ontológica e a transcendência do Dasein – respondem por um modo basilar em 

que Heidegger erige todo o seu edifício filosófico. Existência e verdade, portanto, se 

articulam e se completam a partir e em direção mesmo a esta trindade citada. Deste 

modo, justificando-se tal idéia, é plausível coadunar num sentido estrutural similar 

aquilo que a Analítica funda a partir desta trindade com o dizer da Tradição da 

Negatividade, já que esta, como vimos, possui um modo de compreensão que torna 

                                                 
65 Cf. Op. Cit.. p. 153. Cf. aos modos da temporalidade, ver § 68 de Ser e Tempo, II. Op. Cit. 
66  Quando o presente se mantém na temporalidade própria, há o que Heidegger define como instante 
(Augenblick).  Esse termo, compreendido em seu sentido ativo, se traduz por ekstase. Em termos da 
Analítica: “Ele remete a retração do Dasein destrancado, mas mantido no destrancamento, ao que de 
possibilidades e circunstâncias passíveis de ocupação vem ao encontro na situação”. (Ser e Tempo. II. Op. 
Cit. p. 135) 
67 Op. Cit.. p. 166. 
68 Op. Cit.. p. 168. 
69 Op. Cit.. p. 181. 



 79

possível tal aproximação, notadamente quando esta discute a questão de Deus, mundo e 

alma a partir da idéia de diferença, apelo de Deus à alma, trancendência da alma e da 

Negatividade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2. Existência e verdade. 

 

2.1. O dizer do lógov . 

 

Alétheia (a0lh/qeia), Lógos (lógov ) e destinamento do ser. Esta trindade 

nos fala de um momento muito particular encetado pela ontologia fundamental. Trata-se, 

com efeito, de conceitos que permitirão à Analítica pensar de modo fincado à tradição o 

nada, a diferença ontológica e a transcendência do Dasein.  Logo de início, Ser e Tempo 

abre uma discussão com a Tradição quando entende que a expressão grega 

faino/menon é derivada do verbo grego mostrar-se, significando, portanto, o que se 

mostra, o que se revela. Para justificar a afirmação de que “manifestar-se é um não 

mostrar-se”1, a Analítica deve encetar a tarefa de trazer o sentido originário daquilo que 

se mostra, expressão esta conquistada inicialmente pela tradição grega. Este mostrar-se 

possui um duplo sentido: um anunciar-se, um não mostrar-se em si mesmo e outra, ou 

seja, o que se anuncia em si mesmo, mas o faz sempre indicando algo que não se mostra. 

Deve-se buscar, neste horizonte, entender como a Tradição pode pensar este manifestar-

se; ou melhor ainda, deve-se reconquistar o sentido originário daquilo que a Tradição 

nos legou sobre este manifestar-se. 

Ora, a Analítica nos faz ver - § 7 de Ser e Tempo – que o conceito de lógov em 

Platão e Aristóteles é polissêmico. Tal polissemia conduz a uma dispersão de seus vários 

significados, impedindo, de certo modo, que se conquiste uma orientação positiva em 

relação a seu sentido básico. É este sentido básico de lógov  que a Analítica quer 

reconquistar. Por se perder em seus vários significados, é que a tradição posterior 

interpreta lógov  como “razão, juízo, conceito, definição, fundamento, relação, 

proporção”2. Todas estas traduções, segundo Heidegger, encobrem o sentido básico de 

lógov. Ele explica que 

 

 
Como discurso, lógov  diz, ao contrário, δηλοuν, revelar aquilo de que 
trata o discurso [...] O lógos deixa e faz ver (fai/nesqai) aquilo sobre o 
que se discorre e o faz para quem discorre (médium) e para todos aqueles que 

                                                 
1 Op. Cit.. p. 59. 
2 Cf. TRINDADE,  José. Antes de Sócrates. Lisboa: Gradiva,1988. Este grande platonista traduz lógov 
por discurso, razão, medida, chave. Op. Cit. p. 87. 



 81

discursam uns com os outros. O discurso ‘deixa e faz ver’ a0pò... a partir 
daquilo sobre o que discorre.3 

 

 

 Como o lógov é um deixar e fazer ver é que o mesmo pode se “mostrar” como 

falso ou verdadeiro. Entra em jogo aqui, então, um dos pontos fundamentais da 

Analítica: devemos nos libertar do conceito construído de verdade como 

“concordância”. Numa conferência de 1930, Sobre a essência da verdade (Vom Wesen 

der Wahrheit), Heidegger nos mostra que o conceito tradicional da essência da verdade, 

na tradição pós-grega, é dado pela proposição Veritas est adaequatio rei et intellectus.4 

Verdade, aqui, é entendida como a adequação da coisa com o conhecimento, o que pode 

ser entendido como adequação.5 Deste modo, é possível pensar que a verdade da 

enunciação está numa adequação e que esta repousa na relação que reina entre o 

enunciado e a coisa enunciada. Deve-se buscar, portanto, a natureza mesma desta 

relação para que o conceito de verdade possa vir à tona em toda a sua expressividade.  

Entendendo-se que há uma relação entre a enunciação e a coisa, podemos 

vislumbrar o caráter de apresentar-se desta coisa – a enunciação “apresentativa exprime, 

naquilo que diz da coisa apresentada, aquilo que ela é, isto é, exprime-a tal qual é, assim 

como é”6. O caráter deste apresentar-se, portanto, é determinado como o fato de que esta 

coisa surge diante de nós enquanto objeto. Tal aparição se “realiza no seio de uma 

abertura cuja natureza de ser aberto não foi criado pela apresentação, mas é investido e 

assumido por ela como campo de relação”7. Este campo de relação se traduz por um 

comportamento (Verhalten) e este, o comportamento, “está aberto sobre o ente”8. Assim, 

entende-se que é pela abertura que o comportamento pode tornar possível a 

conformidade da enunciação, sendo aquilo que torna possível tal conformidade 

considerada como o que possui um direito mais original para ser considerada como a 

essência da verdade. E que essência é esta? Heidegger afirma que “a essência da verdade 

                                                 
3 HEIDEGGER, M. Ser e Tempo, I. Op. Cit. p. 62-3. 
4 Cf. HEIDEGGER, Martin. Sobre a essência da verdade. In:______. Conferências e escritos filosóficos. 
São Paulo: Abril Cultural, 1984. (Os Pensadores).. p. 133. 
5 CF. AQUINO, Tomas de.  Questões discutidas sobre a verdade. In:______. Seleção de Textos. São 
Paulo: Abril Cultural, 1985. (Os Pensadores). 
6 HEIDEGGER, M. Op. Cit. p. 135. 
7 Op. Cit.. p. 136. 
8 Op. Cit.. 



 82

é a liberdade”9. Então devemos nos perguntar: o que a Analítica entende por liberdade? 

Explica Zarader: 

 

 
A quem esteja preocupado com a mais extrema precisão, e pergunte o que é 
exatamente a liberdade em relação ao Dasein, responderemos que é o traço 
de união que separa e que une o Da-sein no meio deste. A liberdade é, no 
sentido estrito, o que permite ao ‘ser’ ter um ‘aí’, ao Sein ter um Da. E é 
precisamente porque ela é esta permissão, dada ao ser, de ser ‘aí’, que em 
troca clarifica e define a essência do Dasein, quer dizer o que Heidegger 
chama ‘Ek-sistência’10. 

 

 

Só quando entendemos aquilo que Heidegger chama  de manter-se aberto do 

comportamento é que podemos conectar a idéia da liberdade aqui exposta com a 

determinação da própria essência da verdade. O § 44 de Ser e Tempo é a busca pela 

conquista deste sentido, já que ali se afirma que a verdade se encontra num nexo com o 

ser. Neste sentido, Heidegger poderá afirmar que o ser-verdadeiro, a verdade, diz sempre 

ser-descobridor. É aqui que Heidegger, para se livrar do caráter arbitrário deste 

enunciado, irá conectar o lógov com a a0lh/qeia. Assim temos que: 

 

 

O ser-verdadeiro do lógov  enquanto a0po/fansiv é aa0lhqeu/ein, 
no modo de a0pofai/nesqai: deixar e fazer ver (descoberta) o ente em 
seu desvelamento, retirando-o do velamento. A a0lh/qeia, identificada 
por Aristóteles nas passagens supracitadas com 
pra8gma,faino/mena , indica as ‘coisas elas mesmas’; o que se mostra, 
o ente na modalidade de sua descoberta.11 

 

 

2.1. O sentido originário de a0lh/qeia . 

 

  O que pertence ao lógov (que diz como o ente se comporta), portanto, é o 

desvelamento, a0lh/qeia . Para Heidegger, a tradução deste vocábulo para verdade – 

e toda a carga que as determinações teóricas da mesma encobrem – impedem uma visão 

mais clara e originária sobre o sentido originário da a0lh/qeia  . Neste confronto, 

Heidegger nos aponta que desde sempre a Filosofia correlacionou verdade e ser. É com 

                                                 
9 Op. Cit.. p. 137. 
10 ZARADER, M. Op. Cit. p. 72. 
11 HEIDEGGER, M. Ser e Tempo, I. Op. Cit. p. 287. 



 83

Parmênides que, através da primeira descoberta do ser dos entes, pode-se, pela primeira 

vez, “identificar” o “ser com a compreensão que percebe o ser”12. Isto se refere ao 

célebre fragmento 3: [...] o mesmo é para pensar e para ser ou, como traduz Heidegger, 

“o mesmo, pois, tanto é apreender (pensar) como também ser”13. O tomo Parmenides, 

obra baseada nos cursos dados por Heidegger na universidade de Freiburg nos anos de 

1942 e 1943, traduzem a sua busca por uma demonstração segura de que o sentido de 

a0lh/qeia deveria ser devidamente repensado pela Tradição.  Aqui, novamente, 

Heidegger afirma que “pensar a verdade significa experienciar a verdade em sua 

essência”14. Pensar, portanto, é centrar-se no essencial.15  

Nesta tarefa, aqui relacionada com o pensar sobre a a0lh/qeia , Heidegger se 

vê na incumbência de pensar, primeiramente, lh/qh , já que para ele esta é a base da 

própria   a0lh/qeia  e para quem ela mesma se refere antes de tudo. Se nós 

traduzirmos a palavra grega   a0lh/qeia  de modo direto, teremos o termo 

desvelamento (Unverborgenheit). O que se pensa com esta afirmação é que a 

a0lh/qeia  é, mais precisamente, “a saída para fora da lh/qh, o surto ao aparecer, a 

vinda à presença”16. A  a0lh/qeia   fala de um deixar para trás a lh/qh, sua origem 

e, neste deixar para trás, assinala sua desocultação, ou seja, ela mesma, como condição 

de conhecimento do ente, aponta para a primeira determinação da fu/siv  grega, ou 

seja, “a eclosão mesma do ente no seu ser”17, já que o ser é o que se oculta e se vela e se 

mostra a partir deste ocultamento18. Esta direção aponta para um sentido oposto aquilo 

que a tradição em Schelling e Hegel trazem como entendimento da a0lh/qeia, já que 

desde Descartes este vocábulo ganha o status  de certitudo, estampado como a essência 

da veritas.19 Isto se faz necessário porque a Analítica quer pensar a verdade como 

atrelada ao ser e como, a partir dela mesma, a busca pelo sentido do ser obstruída pela 

Tradição. Ao direcionar o sentido da a0lh/qeia   como desvelamento - e todas as 

implicações que este sentido traz consigo – Heidegger quer justificar a própria 

                                                 
12 Op. Cit.. p. 280. 
13Idem. Identidade e Diferença. Op. Cit. p. 180.  
14 Idem. Parmenides. Indianápolis: Indiana University Press, 1992. p. 1.Trad. do Autor. 
15Cf.  Op. Cit. p. 3 
16 ZARADER, M. Op. Cit. p. 78. 
17 HEIDEGGER, Martin. Einführung in die Metaphysik. Tübigen: Niemeyer. 1953. p. 77. Apud 
ZARADER, M. Op. Cit. p. 78. 
18 Cf.  ao ser como ser dos objetos da experiência – e sua relação com o poder de conhecer – ver o 
segundo capítulo, § 27, γ, da  obra Que é uma coisa?(Die Frage nach dem Ding) de Heidegger. Rio de 
Janeiro: Edições 70, 1990. pp. 228-9. 
19 Cf. HEIDEGGER, M. Parmenides.Op. Cit. p. 18. 



 84

transcendência do Dasein e a possibilidade de se pensar a diferença ontológica.  Isto se 

torna mais claro quando ele ajunta a0lh/qeia    ao termo a0lhqev. Eis a explicação 

dada por Heidegger: 

 

 

a0lhqev no sentido de ‘desvelado’ aplica-se aos ‘objetos’ que aparecem 
para nós, e  a0lhqev   no sentido de ‘não-velamento’ aplica-se às asserções 
e conhecimento sobre ‘objetos’, assim como o comportamento do ‘sujeito’ 
em relação aos objetos. Esta solução parece convincente. Mas ela se alicerça 
sobre a pressuposição de que o domínio da a0lh/qeia    e da a0lhqev, 
isto é, para os gregos, deveria ser algo como a distinção entre ‘objeto’ e 
‘sujeito’, a então chamada relação sujeito-objeto. Mas é precisamente a 
essência da  a0lh/qeia que torna impossível o surgimento de algo como a 
relação sujeito-objeto.20 

 

 

Fica claro que esta definição rompe com a Tradição que associa veritas a 

rectitudo e iustitia – como a tradição dos dogmas eclesiásticos e da teologia evangélica – 

bem como seu aparecimento em Descartes como certum e usus rectus, a compreensão 

kantiana do considerar-algo-verdadeiro (Fürwahrhalten) e  a transformação da veritas 

em “justiça” por Nietzsche21.  O que nos diz o desvelamento da ocultação – que 

Heidegger propõe num termo único, Lichtung – é atingir a compreensão da clareira, da 

abertura22. Na conferência O Fim da Filosofia, Heidegger afirma que “designamos esta 

abertura, que garante a possibilidade de um aparecer e de um mostrar-se, como a 

clareira”23. Zarader nos mostra que essa claridade – o que se dá na clareira – “pressupõe 

ela mesma um espaço prévio de aparição, uma região livre onde possa difundir a sua 

radiação. É esta região livre que Heidegger chama Lichtung”24. O que rege esta clareira é 

o desabrigo (Entbergung), ou seja, o trazer à claridade o que se oculta. Esta assertiva 

pode ser conectada com uma interessante observação que Heidegger fez nos Seminários 

de Zollikon de 8 a 16 de março de 1968. Ele afirmou que: 

                                                 
20 Op. Cit. p. 33-4. 
21 Cf. a Nietzsche, sobre o assunto, ver o capítulo “A Vontade de Verdade” de Roberto Machado no seu 
livro Nietszche e a Verdade. 2 ed. Rio de Janeiro : Rocco, 1985. pp. 84-91. 
22 Novamente uma similitude estrutural: o apelo de Deus à alma erige a própria história da alma. Estando 
neste aberto do apelo, a alma possui algo como mundo. A questão da re-velação, portanto, se aproxima 
desta historicidade da alma via o apelo de Deus. A verdade só pode ser pensada como atrelada a este apelo 
e ao próprio Deus mesmo que habita na alma. À estrutura Deus, alma, verdade e mundo, podemos 
comparar Dasein, mundo, alétheia e ser. 
23 HEIDEGGER, M. O Fim da Filosofia. In:______. Conferências e escritos filosóficos. São Paulo: Abril 
Cultural, 1984. (Os Pensadores).. p. 77. No original, temos : “Wir nennen diese Offenheit, die ein 
mögliches Scheinenlassen und Zeigen gewährt, die Lichtung”. Apud ZARADER, M. Op. Cit. p. 84. 
24 ZARADER, M. Op. Cit. p. 84. 



 85

 
O estado-de-abertura como o qual o homem existe não deve ser mal 
entendido como um estar simplesmente presente de uma espécie de saco 
mental vazio, no qual ocasionamente algo poderia cair. O homem como 
estado-de-abertura é um estar-aberto para a percepção de presença e de algo 
que está presente, é abertura para a coisidade. Sem este estado-de-abertura 
nenhuma coisa poderia aparecer a partir de si, nem mesmo estar aqui. O 
homem, que existe como abertura, é sempre abertura para a interpelação da 
presença de algo.25 

 

 

Neste ponto, a elucidação que Heidegger nos dá sobre a relação entre a essência 

de dai/monion - no sentido de atingirmos o significado da essência das deidades 

gregas – é conquistada quando se assegura sua relação com qei/on. Pode parecer 

estranho, num olhar inicial, que tente se estabelecer tal correlação como um modo de nos 

aproximarmos do sentido originário de a0lh/qeia26. Heidegger, além de querer se 

centrar na experiência mesma da vida (Lebenserfahrung)  grega, também acentua um 

dos momentos fundadores da   a0lh/qeia  na constituição original do termo 

qei/on  − a relação é óbvia com a palavra a0lh/-qeia. O mito platônico de Politeia 

responde à transição estabelecida entre o aí e o lá, e isto mesmo como um campo, o 

campo de lh/qh − trata-se de uma região em que o aparecer pode se dar.27 Esta relação 

aqui estabelecida se coaduna a um só tempo com a compreensão heideggeriana do 

estado-de-abertura. Além do mais, se estabelece uma compreensão originária do 

entendimento de Anaximandro, Heráclito e Parmênides sobre os deuses. Indo mais além, 

Zarader nos mostra uma das intenções primordiais de Heidegger ao encetar tal relação, 

especialmente quando este analisa o verbo recolher-se em Homero : 

 
 

Heidegger mostra que o permanecer-oculto, pensado em grego, não deve de 
maneira nenhuma ser compreendido como um ato do sujeito, nem sequer 
como um qualquer comportamento do homem, mas como o fato de estar 
rodeado de  lh/qh, quer dizer de se conservar (eventualmente estando 
iluminado aí) numa ocultação entendida como um modo da presença, senão, 
talvez, como o seu modo fundamental.28 

 

                                                 
25 HEIDEGGER, M. Op. Cit. p. 230. 
26 Cf. Idem. Parmenides. Op. Cit. pp. 121-123. Heidegger também se debruçou de modo mais detalhado, 
apesar de sucintamente, sobre esta questão – uma interpretação original sobre a verdade e seu dizer - nas 
suas conferências Alétheia e Lógos in Ensaios e Conferências. 2 ed. Petrópolis: Vozes, 2002. 
27 Cf. Op. Cit.. 
28 ZARADER, M. Op. Cit. p. 91. 



 86

  Assim, ao estabelecermos no pensamento heideggeriano uma relação entre ser, 

Dasein e verdade – portanto entendemos a verdade como propriedade do ser e o ser 

como aquele que  possui a propriedade do desvelamento – devemos estar cientes de seus 

momentos cruciais, de suas viragens. Primeiramente, naquilo que se convencionou 

chamar do primeiro Heidegger – e que Schérer chama da primeira tópica heideggeriana29 

- em que se pensa que podemos aceder ao ser, ao Sein, a partir do Dasein. Depois, o 

segundo momento, a Kehre heideggeriana, em que se impõe pensar a história do retiro 

do ser como modo de se pensar o ser mesmo. Por fim, no terceiro momento, e que 

absorve de modo definitivo o privilégio dado à compreensão heideggeriana da  

a0lh/qeia  − esta entendida como Lichtung – percebe-se  que à luz de sua história 

mesmo, o seu retiro, se mostra a abertura onde se pode dar este retiro – isto nos diz que a 

viragem passa da Analítica do Dasein para um debruçar-se sobre a  história do retirar-se 

do ser, onde ser e homem são agora pensados a partir da clareira. É neste ponto crucial 

que temos estabelecido o destinamento do ser como um dos momentos essenciais desta 

viragem.  

 

2.3. O destinamento do ser. 

 

Neste momento, a clareira, em que o ser se dá e em que o homem pode recebê-

lo30, salvaguardando o ser mesmo, somos obrigados a perguntar: qual a natureza mesmo 

deste destinamento? Qual a estrutura que possibilita este encontro? A resposta dada por 

Heidegger está no destinamento do ser. Esta definição se encontra de modo explícito nas 

conferências O Princípio do Fundamento. Lemos que: 

 

 
Quando nós dizemos a palavra <<destino>> do ser, então queremos dizer que 
o ser se nos atribui e se aclara e clarificante arruma o tempo-espaço, onde o 
ente pode aparecer. No destino do ser, a história do ser não é pensada a partir 
de um acontecer, que é caracterizado através de uma evolução e de um 
processo. Pelo contrário, define-se a essência da história a partir do destino 
do ser, a partir do ser enquanto destino, a partir daquilo que se nos remete, ao 
retirar-se. Ambos, remeter-se e retirar-se, são um e o mesmo. Não de duas 
maneiras distintas. Em ambos rege de um modo diferente o perdurar 
mencionado anteriormente, em ambos, isto é, também na retirada, aqui até 
ainda mais essencialmente. O termo destino do ser não é uma resposta, mas 

                                                 
29 Cf. SCHÉRER, R. Heidegger. Paris: Seghers, 1973. 
30 Daí a famosa frase de Heidegger de que o homem é o pastor do ser. 



 87

uma pergunta, entre outras a pergunta pela essência da história, na medida 
em que nós pensamos a história enquanto ser e a essência a partir do ser.31 

 

 

 Ao afirmar que o ser “do que-se-abre-a-partir-de-si e do que é presente-a-partir-

de-si”32 como fu/siv, temos o retorno àquilo que foi pensado em conexão com a 

a0lh/qeia. Mas aqui devemos ir um pouco além.  O que significam t`a o1nta em 

grego, ens em latim, l’être em  francês e das Seiende em alemão – o ente em português – 

só pode ser pensado a partir da “clareira epocal do ser”33. Neste jogo daquilo que se 

mostra, e daquilo que pode ser pensado a partir do ocultamento e desvelamento do ser, 

somos nós – nós que estamos postados em sua clareira – que somos enviados por ela. O 

ser nos chama, coloca-nos em seu destinamento mesmo e, assim, faz seu apelo34. “O 

destino do ser permanece em si a história essencial do homem ocidental, na medida em 

que o homem histórico é necessário no habitar edificante da clareira do ser”35. Neste 

habitar reside o próprio destino do ser e seu apelo. Heidegger, portanto, fecha deste 

modo aquilo que se inicia com o discurso sobre a verdade colocando o homem nesta 

clareira. A verdade, podemos dizer, é pensada a partir deste destino, já que ela mesma só 

pode ser pensada a partir da abertura. O nada, que traz em si a Negatividade do mundo, 

do plano ôntico, aponta para a transcendência do Dasein e para a diferença mesma  desta 

clareira. Toda re-velação, então, conclama o destinamento desta abertura originária e 

adquire seu advento por ela e somente por ela. Este é o significado da frase “o ser se nos 

atribui e se aclara e clarificante arruma o tempo-espaço, onde o ente pode aparecer”36. Aí 

reside o destino do ser, neste arrumar e clarificar.37 

   

 

                                                 
31 HEIDEGGER, M.. O Princípio do Fundamento. Op. Cit. p. 95. 
32 Op. Cit.. p. 96. 
33 Op. Cit.. p. 125. 
34 Aqui temos uma clara simetria de estruturas, ou seja, aquela que é dita por Mestre Eckhart como o apelo 
de Deus à alma. 
35 Op. Cit.. p. 137. 
36 Op. Cit.. p. 95. 
37 No item 4 do Capítulo III – Angústia e Abgeschiedenheit, destinamento do ser e o apelo de Deus – 
trataremos, de modo comparativo, aquilo que conquistamos no Capítulo I sobre o desprendimento e o 
apelo de Deus à alma em relação ao conceito tratado aqui, o destinamento do ser.  Esta análise levada a 
termo aqui fundará toda possibilidade de estabelecermos uma relação entre a tradição da Negatividade e a 
Analítica Existencial no que se refere a uma aproximação destes conceitos. 



3. Verdade e transcendência. 

 

Nas discussões levadas a termo por Martin Heidegger em dois textos de grande 

acuidade filosófica ( Sobre a Essência do Fundamento (Vom Wesen des Grundes) de 

1929 e O Princípio do Fundamento (Der Satz vom Grund)  de 1955 e que marcam os 

dois pólos fundamentais dentro da Kehre do pensar heideggeriano) a despeito do 

principium rationis trazido à tona por Leibniz no seu tratado Primae Veritas, é apontado, 

numa nota de rodapé ao primeiro texto, que um dos escopos essenciais da tarefa de Ser e 

Tempo  não era outro que o projeto concreto-desvelador da transcendência do Dasein 

para se conquistar o horizonte transcendental da questão do ser. A compreensão 

heideggeriana da transcendência marca uma ruptura definitiva entre seu pensar e o 

pensar metafísico da Tradição, mais especificamente aquele consolidado pelo Idealismo 

em que se pensava o sujeito e o objeto como duas esferas distintas de articulação. Aqui, 

o que temos é a compreensão de que o “mundo como totalidade não ‘é’ ente, mas aquilo 

a partir do qual o Dasein se dá a entender a que ente pode dirigir-se”1, logo deve-se abrir 

a possibilidade de compreender  que o Dasein é de um modo tal que existe em-vista-de-

si-mesmo e que o mundo se mostra como “aquilo em-vista-de-que o Dasein existe”2. 

Esta discussão não surge primariamente neste texto de 1928, mas já era a base de 

articulação do pensar heideggeriano sobre o mundo e o Dasein em Ser e Tempo. No § 16 

do referido tomo já temos o questionamento sobre o mundo a partir do fato de que este 

não é um ente intramundano – mesmo que o determine – e o atrelamento da questão do 

mundo com a cotidianidade que se entende como o fato de que “à cotidianidade do ser-

no-mundo pertecem modos de ocupação que permitem o encontro com o ente de que se 

ocupa”3. Heidegger irá analisar os quatro sentidos fundamentais da expressão mundo ao 

longo da Tradição para deles extrair o conceito ontológico radical da mundanidade. 

Deste modo, é usada uma compreensão quaternária da questão mundo: 1. é 

conceito ôntico e significa a totalidade dos entes; 2. ontologicamente é o ser dos entes; 3. 

é o contexto, na esfera ôntica, “em que” de fato o Dasein vive e 4. trata-se do conceito 

existencial-ontológico da mundanidade – discussão do § 18 e que traz à tona o conceito 
                                                 
1 HEIDEGGER, M. Sobre a essência do fundamento. In:______. Conferências e escritos filosóficos. São 
Paulo: Abril Cultural, 1984. (Os Pensadores). p. 115. 
2 Op. Cit.. 
3 Op. Cit. p. 115. 



 89

de conjuntura que se dá pela abertura da “significação como constituição existencial do 

Dasein, o ser-no-mundo”4que se trata de uma condição ôntica da possibilidade da 

descoberta da totalidade inerente à conjuntura. 

Entretanto, quando nos damos conta desta ruptura levada a termo por Heidegger, 

vislumbramos um fato inevitável: ela só é possível na medida em que o alicerce desta 

ontologia já está plenamente assentado sobre um ponto nevrálgico dentro da exposição 

heideggeriana: a diferença ontológica. Não é sem motivo aparente que ele se debruça 

sobre o principium rationis que reza que nihil est sine ratione. Aqui, Heidegger afirma 

no curso O Princípio do Fundamento que: 

 

 
O principium rationis é para Leibniz, pensado rigorosamente, o principium 
reddendae rationis. Rationem reddere significa: devolver o fundamento. Por 
que razão devolver e para onde dar de volta? Porque nos métodos 
demonstrativos, falando em geral do reconhecimento, tratando-se da re(a)-
presentação dos ob-jetos, entra em jogo este ‘devolver’. A linguagem latina 
da Filosofia di-lo mais claramente: o conceber é re-presentatio. Aquilo que 
vem ao encontro, vem em direção ao eu representante, de volta para ele é 
apresentado ao seu encontro, (de)posto num presente. Conforme o 
principium reddendae rationis, o representar tem de, caso pretenda que seja 
reconhecedora, dar de volta o fundamento daquilo que vem ao encontro ao 
representar, e isto quer dizer, dá-lo de volta a si mesmo (reddere).5  

 

 

E, mais à frente, no mesmo curso, nos informa que o nada – e isso quando a 

entonação do princípio sofre sua primeira mudança de acento – “é”, e explica que “o que 

diz: ‘é’? [...] <<Nada>>, isto é, nenhum que de certo modo é um ente  <<é – sem 

fundamento>>”.6 A mudança desta entonação é muito própria quando se percebe que o 

que está sendo visado aqui é fundar a própria diferença ontológica, já que neste 

momento – mais precisamente o prefácio à terceira edição do texto de 29 – o nada se 

assume como o não do ente e que, por isso, trata-se do ser experimentado a partir do 

ente. O não nadificante do nada e o não da diferença não são idênticos, mas pertencem 

ao mesmo, ou seja, fundam a comum-unidade que para Heidegger conduz o pensar a 

pensar aquilo que foi esquecido e que exige, portanto, uma nova abordagem. O mais 

importante aqui, entretanto, é perceber que é pela articulação perene das esferas ônticas 

e ontológicas, guiadas pela própria diferença – e isso quando já se estabeleceu a 
                                                 
4 Op. Cit., p. 133. 
5 Idem. Op.Cit.  p. 40. 
6 Op. Cit., p. 78. 



 90

transcendência do Dasein e seu lugar privilegiado dentro de tal ontologia – que se dão 

mundo e  transcendência. Estas esferas, além do mais, mantêm um rigor de relação e se 

completam numa interação ontológica que permite ao Dasein possuir exatamente a 

existência. Daí a necessidade de, em termos filosóficos, tratar do conceito de nada. 

Retomando este ponto de inflexão, este que pensa o dito de que o nada é, Heidegger 

afirma: 

 

 
Da Gramática sabemos: ‘é’ pertence à flexão do verbo auxiliar ‘ser’. Não é 
necessário no entanto o recurso à Gramática. O conteúdo do princípio dá 
informação suficiente. ‘Nada’, isto é, nenhum  que de certo modo é um ente 
‘é – sem fundamento’. O ‘é’ nomeia, se bem que de modo totalmente 
indeterminado, o ser do sempre de cada vez ente. O princípio do fundamento, 
que agora existe como enunciado sobre o ente, diz: ao ser do ente pertence 
qualquer coisa como que um fundamento. Com isso comprova-se o princípio 
do fundamento, não apenas como enunciado sobre o ente. Nós temos antes 
isto: o princípio do fundamento fala do ser do ente. O que diz o princípio? O 
princípio do fundamento diz: ao ser pertence qualquer coisa como 
fundamento. O ser é de caráter fundamental, é de tipo fundamental.7 

 

 

A mudança da tonalidade sobre o princípio do fundamento – Nada é sem 

fundamento – não aponta agora para a idéia de que o ente tem um fundamento. Isto leva 

Heidegger a pensar que tal princípio, na verdade, é um falar sobre o ser, de que o ser 

mora em si como fundamentado. A radicalidade de tal postura leva a uma conclusão 

peculiar: o fundamento e o ser “são” o mesmo, mas o mesmo aqui não indica o igual – 

aponta para o fato inequívoco de que a essência do ser “é” fundamento, e este já 

entendido como permanecendo fora do ser. Esta é a célebre compreensão do ser como o 

sem-fundo (Ab-Grund) da tradição Negativa que ganha maior expressão em Eckhart e 

seu discípulo Suso e atinge a mística de Jacob Boheme. Escutemos Heidegger: 

 

 
Ser e fundamento pertencem um ao outro de modo concomitante. A partir da 
sua copertença com o ser enquanto ser, o fundamento recebe a sua essência. 
Inversamente, o ser enquanto ser rege a partir da essência do fundamento. 
Fundamento e ser ‘são’ o mesmo, não o igual, o que logo a diferença dos 
nomes ‘ser’ e ‘fundamento’ indica. Ser ‘é’ na essência: fundamento. Por isso 
o ser nunca pode anteriormente ter um fundamento, que o deva fundamentar. 
Em conseqüência disto o fundamento do ser permanece fora. O fundamento 
permanece fora do ser. No sentido de um tal permanece-fora do (Ab-
bleibens) fundamento do ser, ‘é’ o ser o sem-fundo (Ab-Grund). Na medida 

                                                 
7 Op. Cit..  



 91

em que o ser enquanto tal é fundamentado em si próprio, permanece ele 
mesmo sem fundamento. O ‘ser’ não cai no domínio do poder do princípio 
do fundamento, mas apenas no do ente.8 

 

 

Marlene Zarader, na sua obra Heidegger e as Palavras de Origem, citando um 

dos cursos de Heidegger sobre o Lógos em Heráclito, nos faz ver que a articulação das 

esferas ônticas e ontológicas dentro da Analítica existencial fundamentam, também, o 

modo de apreender aquilo que se busca quando se quer restabelecer a questão do sentido 

do ser ao seu lugar de direito. Por quê? Ora, Heidegger afirma que o pensamento lógico 

– aquele que opera na esfera ôntica – pode conformar-se com a norma do pensamento, 

mas nunca ser elevado à instância do verdadeiro.9 Adentrar a esfera do verdadeiro é, 

portanto, adentrar o questionamento sobre o sentido do ser. A questão do fundamento e 

do nada se casam para dar novas possibilidades ao que a Tradição ontológica havia 

soterrado10: desvencilhar o pensamento de uma interpretação equivocada a respeito de 

suas origens e, num caminho de retorno, desvelar o sentido mais próprio do que nos foi 

legado pela tradição grega – e no caso de Heidegger, mais especificamente os 

pensadores tidos por ele como originários: Anaximandro, Heráclito e Parmênides.  

O percurso de uma análise histórica – que aqui se dá especificamente através de 

um trabalho hermenêutico sobre o referido texto de Leibniz – visa demonstrar que aquilo 

sobre o que a nossa Tradição havia se debruçado tão longamente deveria ser pensado a 

partir de um restabelecimento adequado da questão do sentido do ser, sobre novos 

prismas, ou seja, reconquistando o lugar devido que o dizer desta mesma Tradição 

possui. Ao traduzir fu/siv por Aufgehung, Heidegger quer nos fazer ver que 

“fu/siv  é o movimento de eclosão, a emergência pensada verbalmente e dita na 

forma nominal (nunca réplica precisa à palavra grega), e é essa emergência que é ser”11. 

Na verdade, o que se quer mostrar é que este terreno do fundamento, o ser, só pode ser 

pensado pela diferença ontológica, pelo rendimento do pensamento a tal diferença, sem 

jamais querer enquadrá-lo através das regras que se dão na esfera ôntica. O Abgrund é 

trazido novamente à baila no universo do discurso filosófico para que o pensar possa ir 

                                                 
8 Op. Cit.. p. 80-1. 
9 Cf. ZARADER, Marlene. Heidegger e as palavras de origem. Piaget: Lisboa. 2004, p. 54. 
10 Percurso este encentado – guardada as devidas proporções – pela a tradição da Negatividade quando 
esta quer pensar Deus pela diferença – Deus e Divinitas, Deus e as criaturas – e por seu não, a própria 
Negatividade. 
11 Op. Cit.. p. 49. 



 92

além dos seus limites positivos e encarar o questionamento essencial de sua própria 

tradição e de seu elemento negativo. 

Apenas possibilitando e desarticulando a rigidez com que esta mesma Tradição 

pensou o homem e o mundo – daí a colocação da necessidade de se estabelecer a 

transcendência do Dasein e o lugar privilegiado do nada – é que se faz surgir no 

horizonte do pensamento o estabelecimento da diferença ontológica e uma nova 

possibilidade de pensar esta mesma Tradição. Heidegger está muito ciente de sua tarefa: 

ao retomar a questão do sentido do ser em toda a sua radicalidade – e vislumbrar a 

necessidade de pensar o impensado daquilo que nos foi legado12 – ele afirma que “o 

pensamento do ser não procura apoio no ente”13. Trata-se, com efeito, de uma atitude 

que dentro da Analítica Existencial visa permitir ao pensamento essencial encontrar as 

palavras através das quais a verdade do ser chegue à linguagem. É nesta busca, pela 

possibilidade de escutar-se atentamente o apelo do ser, que a Analítica Existencial se vê 

na incumbência de ir além do pensamento estabelecido pela Tradição pensando o nada e 

o ser. Apelo este que nos remete, dentro dos pensadores da Negatividade, ao apelo que a 

alma recebe insistentemente de Deus. 

Quando Heidegger afirma que “o nada não permanece o indeterminado oposto do 

ente, mas se desvela como pertencente ao ser do ente”14 já temos uma indicação de sua 

concordância com a afirmação hegeliana de que o puro ser e o puro nada são o mesmo. 

Mas aqui há uma questão nitidamente pertencente apenas à esfera da Analítica 

Existencial:  neste enunciado, segundo Heidegger, não se trata de uma igualdade entre 

ser e nada, mas sim de um co-pertencer – e isto mesmo porque o ser mesmo é finito em 

sua manifestação no ente (Wesen), e só pode se manifestar na transcendência do ser no 

Dasein dentro do nada. Este é, portanto, o ponto basilar de nossa discussão até aqui.  É 

                                                 
12  A questão de pensar o impensado de nossa Tradição é delimitado por Heidegger em três questões 
basilares nomeadamente em relação ao pensar hegeliano: 1. Qual o objeto do pensamento em Hegel  e 
Heidegger? 2. Qual a medida em um e outro para estabelecer-se um diálogo com a história do 
pensamento? e, por fim, 3. Qual é em um e outro o caráter deste diálogo? Em Heidegger temos: 1. O 
objeto do pensamento é o mesmo, portanto o Ser, mas o Ser sob o ponto de vista de sua diferença com o 
ente;  2. Estabelece-se um diálogo com a tradição historial enquanto se penetra na força do pensamento 
antigo e 3. O caráter deste diálogo não é mais o suprassumir (Aufhebung), mas o passo de volta apontando 
para o âmbito a partir do qual a essência da verdade se torna digna de ser pensada. CF. HEIDEGGER, 
Martin. A Constituição Onto-teo-lógica da Metafísica. Identidade e Diferença. In:______. Conferências e 
escritos filosóficos. São Paulo: Abril Cultural, 1984. (Os Pensadores). pp. 191-2. 
13 HEIDEGGER, M. Que é Metafísica? Op. Cit. p. 51. 
14 Op. Cit.. p. 43. 



 93

assim que Heidegger pode assinalar que “somente no nada do Dasein o ente em sua 

totalidade chega a si mesmo”15. 

Chegar a si mesmo nos fala desta finitude radical que é a manifestação do ser no 

Dasein dentro do nada. É assim que o pensamento originário pode apropriar-se daquilo 

que Heidegger chama de o único acontecimento: que o ente é. A transcendência do 

Dasein – e devemos entender esta transcendência aqui como aquilo que se refere ao 

próprio Dasein humano, ou seja, sua constituição fundamental enquanto ente e que 

acontece antes de qualquer comportamento – é colocada para ajustar, dentro deste 

percurso, o nada e o ser e sua manifestação. Ensina Heidegger: 

 

 
A transcendência constitui a mesmidade (ipseidade). Mas, novamente, não 
apenas a ela; a ultrapassagem sempre se refere também, ao mesmo tempo, ao 
ente que não é o Dasein ‘mesmo’; mais exatamente: na ultrapassagem e 
através dela pode apenas distinguir-se e decidir-se, em meio ao ente,  quem e 
como é um ‘mesmo’ e o que não o é. Na medida, porém, em  que o Dasein 
existe como mesmo – e somente nesta medida – pode ele ter um 
comportamento (relacionar-‘se’) para com o ente, que, entretanto, deve ter 
sido ultrapassado antes disso. Ainda que sendo em meio ao ente e por ele 
cercado, o Dasein enquanto existente já sempre ultrapassou a natureza16. 

 

 

 A ultrapassagem aqui indicada se refere, com efeito, à própria transcendência que 

é, em si mesma, a ultrapassagem que possibilita a existência. O indicativo aqui é: só 

sendo transcendente é que o Dasein pode “ultrapassar” a natureza e ser o mesmo, 

relacionando-se com os outros entes que se dão no mundo. Sem a transcendência não 

haveria Dasein, mas apenas seres simplesmente dados17. Deste modo é possível colocar 

a transcendência como ser-no-mundo. Assim, estabelecidos estes pontos essenciais da 

nova abordagem heideggeriana para a problemática da questão do sentido do ser, 

percebemos que esta estrutura só é possível de ser montada se houver de fato a 

compreensão da diferença ontológica e que se torna o centro gravitacional do próprio 

pensar heideggeriano18. Centro este que obriga o próprio pensar a delinear melhor suas 

                                                 
15 Op. Cit.. 
16 Idem. Sobre a essência do fundamento.Op. Cit. p. 104-5. 
17 Evidente que isso é apenas uma figura de linguagem, uma vez que é apenas através e pela própria 
transcendência que nós podemos pensar um ser simplesmente dado. 
18 Cf. o ensaio As Aventuras da Diferença de Gianni Vattimo na sua obra homônima. In:______. As 
aventuras da diferença. Edições 70: Lisboa, 1989.pp. 143 a 160. (Vattimo, neste ensaio, propõe discutir o 
esgotamento da força histórica da diferença ontológica a partir da conferência parisiense de Jacques 
Derrida de 1980, La Différance. Mesmo indicando o ocaso da diferença, e isto mesmo a despeito de seus 
pensadores mais contemporâneos – Derrida, Deleuze, Lévinas e Foucault – ele ressalta que mesmo 



 94

possibilidades e debruçar-se de modo radical sobre a sua própria tradição. Ao pensarmos 

o nada e a transcendência do Dasein, dentro da Analítica Existencial, já somos 

naturalmente transportados para a necessidade de contemplar o estabelecimento da 

diferença ontológica, ou seja, aquela que demarca a diferença entre ser e ente. O Dasein, 

então, o homem, é apropriado ao ser na sua co-pertença (Zusammengehören) que se dá 

na Ereignis19. Eis como Zarader explica este último vocábulo:  

 

 
Ereignis deve ser entendido segundo três direções semânticas: a idéia de 
captar com o olhar (er-äugen), a idéia do ser próprio (eigen), a idéia de ter 
lugar ou de se produzir (sich ereignen) . Se mantivermos juntas estas três 
direções, o Ereignis aparece como esse ‘deixar vir a si’, essa ‘apropriação’ 
ou melhor ainda esse ‘advento’, pelo qual o ser (da mesma maneira que o 
homem) se ilumina no que lhe é próprio, quer dizer na sua essência e na sua 
proveniência20. 

 

 

 É determinado, deste modo, que o comum-pertencer (Zusammengehörigkeit)21 

aloja uma identidade entre ser e homem que só se pode dar exatamente pela diferença 

mesmo entre ser e ente. O Ereignis, enquanto advento, permite que o pensar se debruce 

tanto sobre a  identidade quanto sobre a diferença. A trindade estabelecida aqui – nada, 

transcendência do  Dasein e diferença ontológica – forma o solo fundante de todas as 

possibilidades de se interpretar a própria  Analítica Existencial numa perspectiva que 

conduz à possibilidade de convergência com a tradição da Negatividade. A Analítica 

Existencial, portanto, é devedora desta nova possibilidade aberta ao pensamento 

ocidental. O todo do processo trazido à tona por tal trindade se desdobra num complexo 

modo de pensar o próprio homem a partir de uma reconquista que se torna o marco 

principal do pensamento heideggeriano: re-gressar em busca do pro-gresso – busca já 

                                                                                                                                                
havendo uma nostalgia no pensamento de Heidegger, já que o próprio Heidegger nomeia An-denken  o 
pensar que pode pensar a diferença através de uma recordação que, ao recordar a diferença, recorda o ser, 
deve-se estabelecer uma distinção entre o modo de se debruçar sobre esta questão em Derrida e no próprio 
Heidegger. Para nós, de fato, este é um campo ainda muito vasto para o pensar e que aponta para 
questionamentos ainda não pensados). 
19 Na  tradução brasileira para a conferência Identität und Differenz, Ernildo Stein segue os passos da 
tradução francesa, evénément-appropriation, e traduz Ereignis por acontecimento-apropriação. 
20 Op. Cit. p. 169. 
21 Comenta Ernildo Stein que há uma dupla acentuação neste termo, ou seja, ora acentua-se comum-
pertencer ora comum-pertencer. O primeiro, segundo Stein, demonstra um certo sentido hegeliano da 
identidade entre ser e pensar, ser e homem e que conduz a uma síntese, enquanto o segundo aponta para 
um âmbito do qual fazem parte, no mesmo, o homem e o ser. Cf. Identidade e diferença. Op. Cit.Nota 2 à 
p. 181. 



 95

indicada na Lógica de Hegel – e que aqui se acentua, como já indicamos, por pensar o 

impensado da nossa Tradição. 

O processo mesmo de estabelecimento da diferença no pensamento 

heideggeriano, ao flutuar entre a escolha dos termos Differenz e Unter-Schied já é um 

indicativo da necessidade de Heidegger pensar a diferença mesmo como um movimento 

de diferenciação, ou seja, não há a idéia de um congelamento, de uma verificação a 

posteriori daquilo que se dá pela diferença; ao contrário, a diferença mesma é que 

permite que possa “haver” tanto ser como ente.22 Em termos da mística da Negatividade, 

temos a estrutura  entre mundo, Deus e alma que opera num sentido similar. A diferença 

responde pelo mesmo anseio filosófico, ou místico, que a negação da negação imprime 

na busca ontológica pelo sentido do ser-Deus desta vertente mais antiga do nosso pensar. 

Estabelecido, portanto, o lugar desta trindade – o nada, a diferença ontológica e a 

transcendência do Dasein – devemos agora, a partir do próximo item deste Capítulo, 

estabelecer a conceituação, dentro do pensamento de Heidegger, da angústia e da 

serenidade, uma vez que estes dois conceitos possibilitarão, nas comparações estruturais 

que serão levantadas no próximo Capítulo, estabelecer o lugar de identidade, ou ao 

menos de proximidade, entre estes termos e o desprendimento e a serenidade no 

pensamento de Mestre Eckhart.  A transcendência e a Negatividade, então, nos 

mostrarão os pontos de contato mais fortes entre estes dois modos de pensamento - 

Heidegger e Eckhart – que poderão enriquecer tanto a compreensão que possuímos de 

ambos pensadores, uma vez que não estamos apenas apontando para a possibiliade de 

estabelecermos, assim como o faz Caputo, similitudes estruturais entre Eckhart e 

Heidegger, quanto – e este é um dos pontos importantes de nosso trabalho – abrir novas 

possibilidades para pensarmos a desconstrução da Metafísica encentada pela Analítica, 

bem como repensar o lugar que esta Tradição da Negatividade pode ocupar no âmbito 

geral do pensar filosófico a partir destas aproximações. 

                                                 
22 Cf. ZARADER, M. Op. Cit. pp. 183-4. 



4. Transcendência e Negatividade. 

 

4.1. O privilégio ontológico da angústia. 

 

Na análise do Dasein como disposição, vimos que é o humor que abre o ser-no-

mundo em sua totalidade e que permite, então, que haja um direcionar-se para... Neste 

direcionar-se para... reside o conteúdo ontológico e as determinações ônticas do modo da 

disposição1. A Analítica coloca o temor como modo da disposição porque  ao afirmar 

que ao temer o Dasein é aquilo mesmo  que se teme – só estando em jogo seu próprio ser 

é que pode haver temor – se impõe aqui uma aproximação com aquilo que irá justificar, 

no plano ôntico, um “salto” sobre a diferença em direção ao plano ontológico: a 

angústia. Ora, a célebre afirmação de Heidegger de que “aquilo com que a angústia se 

angustia é o ser-no-mundo como tal”2 precisa ser esclarecida para que possamos 

conquistar a angústia como disposição fundamental, como abertura privilegiada do 

Dasein para que possamos alcançar o nada – um dos três momentos fundamentais dentro 

da Analítica. 

 O que se quer conquistar com a angústia não é apenas uma aproximação 

conceitual e esclarecedora sobre o nada, mas também aquele momento crucial em que o 

ser do Dasein torna-se acessível “num olhar completo que perpassa esse todo no sentido 

de um fenômeno originariamente unitário”3. 

 A angústia retira seu ponto de partida do fenômeno da de-cadência e esta 

delimita a própria angústia a partir do temor. Inicialmente, o § 40 de Ser e Tempo quer 

estabelecer o nexo ontológico que há entre angústia e temor. Apesar do nexo, há uma 

diferença que funda os dois. Assim: 

 

 
A única ameaça que pode tornar-se ‘’temível’’ e que se descobre no temor 
provém sempre de algo intramundano. O desvio da de-cadência não é, por 
conseguinte, um fugir que se fundasse numa fuga de algo intramundano. 
Nesse sentido, o desviar-se não possuiria o caráter de fuga, sobretudo quando 
se aviasse para o ente intramundano no sentido de nele empenhar-se. Ao 
contrário, o desvio da de-cadência se funda na angústia que, por sua vez, 
torna possível o temor.4 
 

                                                 
1 Cf. Ser e Tempo. I. Op. Cit. p. 191. 
2 Op. Cit.. p. 249. 
3 Op. Cit.. p. 244. 
4 Op. Cit.. p. 249. 



 97

 

 Ora, o desvio que funda o temor é anterior a este, já que se funda, ele mesmo, na 

própria angústia. Sendo possibilidade do ser do Dasein, a angústia oferece o solo 

fenomenal para que a totalidade originária do Dasein seja apreendida de modo explícito.  

Apesar de colocar que o que se torna temível é aquilo que sempre provém de algo 

intramundano, a angústia tem o seu quê dado de modo indeterminado, já que na angústia 

não se dá o encontro disso ou daquilo que possa vir como algo temível: não se 

estabelece, assim, uma conjuntura ameaçadora. Por que? “O que caracteriza o referente 

da angústia é o fato do ameaçador não se encontrar em lugar algum”5. A angústia, 

portanto, revela neste aproximar-se, que não indica qualquer ente intramundano, uma 

aproximação realmente originária.6 De modo mais claro e explícito temos: 

 

 
O  nada se revela na angústia – mas não enquanto ente. Tampouco nos é 
dado como objeto. A angústia não é uma apreensão do nada. Entretanto, o 
nada se torna manifesto por ela e nela, ainda que não da maneira como se o 
nada se mostrasse separado, ‘ao lado’ do ente, em sua totalidade, o qual caiu 
na estranheza. Muito antes, e isto já o dissemos: na angústia deparamos com 
o nada juntamente com o ente em sua totalidade[...] Na angústia o ente em 
sua totalidade se torna caduco. Pois, certamente, o ente não é destruído pela 
angústia para assim deixar como sobra o nada.7 

 

 

 Evidente que tal acentuação sobre o nada pode conduzir a uma crítica pertinente 

de que o ponto nevrálgico de Ser e Tempo aponta para o homem, o Dasein, como 

tendendo para o nada, reduzindo o homem a uma auto-aniquilação.8 Mas Caputo chama 

nossa atenção e explica que “pelo nada, Heidegger não quer dizer a simples negação do 

                                                 
5 Op. Cit.. p. 250. 
6 Assim como entendia Eckhart em relação ao desprendimento. A análise do conceito de angústia nos 
permitirá vislumbrar a efetividade de nossa abordagem, ou seja, a comparação e possível estabelecimento 
de uma influência entre este termo do pensamento eckhartiano e o conceito de angústia, um dos pontos 
centrais do pensamento heideggeriano. 
7 Idem. Que é Metafísica? Op. Cit. p. 40. 
8 Cf. ver a obra de Paul Hünfeld, Sachen Heidegger: Versuch über ein deutsches Genie. Munique: Verlag, 
1961.. Outras aproximações interessantes: Joseph Kockelmans. On Heidegger and Language. 
Northwestern University Studies in Phenomenology and Existencial Philosophy. Evaston, 1972; John 
Caputo. Heidegger and Aquinas. Fordham University Press: New York. 2000; o artigo 
Fundamentalontologie oder Seinsmystik? De Hansen-Love in Wort und Warheit, 4, de 1949, bem como o 
artigo Metaphysics and Topology of Being in Heidegger de Otto Pöggeler in Man and Work, 8, de 1975. 
Além, é claro, do célebre trabalho de Rudolf Carnap, The Elimination of Metaphysics Through Logical 
Analysis of Language, que já aponta para um outro direcionamento: uma abordagem crítica sobre o nada 
pelo viés da Filosofia Analítica. Cf. a uma aproximação entre a abordagem analítica de Carnap e a 
abordagem hermenêutica-histórica de Caputo, ver minha comunicação  Caputo e Carnap: o nada e a 
Analítica Existencial in V Encontro Interinstitucional de Filosofia, UFPB, 2007. 



 98

que é, a negação de todos os entes, mas o ser em si mesmo, tomado como o que é outro 

em relação a todos os entes (Andere zu allem Seienden). A negação do nada é o ser dos 

entes”9. Esta afirmação de Caputo é interessante porque, dentro do jogo de linguagem 

que é preciso se estabelecer com a ontologia fundamental, fica claro que sem o nada, que 

é o ser, todo ente cairia numa ausência ou falta do ser – termo que a Analítica alcunha 

como Seinlosigkeit – e isto entraria em contradição com um dos pontos fundamentais da 

Analítica, ou seja, que nenhum ente é sem ser, que todo ente possui seu ser – o ser dos 

entes. Como afirmamos, a angústia não é uma categoria psicológica, mas sim uma 

ocorrência ontológica. Por revelar o ser dos entes, a angústia inserida como privilégio 

ontológico não pode ser acusada de tomar parte numa filosofia niilista – já que é ela 

mesma quem revela o ser dos entes. Continua Caputo: 

 

 
Na angústia, o Dasein efetua uma quebra com a ocupação e a atividade 
cotidiana da existência em que ele está absorvido. Na angústia, o Dasein é 
lançado para fora (ab-trahere) do mundo das coisas para o solo do que não é 
coisa alguma. Em vez de correr em meio aos entes (Umtreiben an das 
Seiende), o Dasein é trazido para uma ruptura que o deixa sem fala. Uma 
quietude misteriosa desce sobre o Dasein10. O Dasein não é “agitado” – ao 
contrário, ele habita num ‘repouso encantado’, retirado da agitação das 
atividades cotidianas.11 

 

  

 O ponto crucial levantado até aqui é a afirmação de que na angústia o Dasein 

apreende a revelação daquilo que não é ente algum. Apenas abrindo a si mesmo para a 

diferença é que o Dasein pode ganhar acesso ao ser. No angustiar-se, o mundo como 

mundo é aberto de uma maneira originária. Isto se dá porque a angústia retira do Dasein 

a possibilidade de compreender a si mesmo a partir do “mundo” e na interpretação 

pública, modo próprio que se dá na de-cadência. Mas então, com o que se angustia a 

angústia? E por que ela se angustia? E ainda mais: o que, de fato, significa este 

angustiar-se com o ser-no mundo? Explica Jesus Vázquez: 

 

 
Mas por que a angústia se angustia? O que ameaça não é algo determinado 
ou um poder ser concreto e determinado. O ‘mundo’ apresenta um 
esvaziamento radical de sentido; nada mais pode oferecer. Por isso , a 
angústia faz com que, na de-cadência ou impropriedade, não seja mais 

                                                 
9 CAPUTO, J. Op. Cit. p. 21. 
10 No original: An eerie stillness descends upon Dasein. 
11 Op. Cit.. pp. 22-3. 



 99

possível para o Dasein entender-se a partir do ‘mundo’ e no modo do 
impessoal, da public-idade. Ela remete o homem à sua singularidade, ao seu 
próprio poder-ser-no-mundo.12 
 

 

 A Analítica afirma que a angústia revela, no Dasein, o ser para o poder-ser mais 

próprio. Isto significa o ser-livre para a liberdade de assumir e escolher a si mesmo. “A 

angústia arrasta o Dasein para o ser-livre para... (propensio in...), para a propriedade de 

seu ser enquanto possibilidade de ser aquilo que já sempre é”13. Há, portanto, uma 

conjunção: o por que a angústia se angustia só pode ser respondido quando se tem em 

vista aquilo que ela mesma desentranhou como o com o que ela se angustia, ou seja, o 

ser-no-mundo. Há, aqui, uma igualdade entre o com o quê e o pelo quê a angústia se 

angustia. Esclarece Heidegger: 

 

 
A coincidência existencial do abrir e do aberto em que se abre o mundo 
como mundo, o ser-em como poder-ser singularizado, puro e lançado, 
evidencia que, com o fenômeno da angústia, se fez tema de interpretação 
uma disposição privilegiada. A angústia singulariza e abre o Dasein como 
‘solus ipse’. Esse ‘solipsismo’ existencial, porém, não dá lugar a uma coisa-
sujeito isolada no vazio inofensivo de uma ocorrência desprovida de mundo. 
Ao contrário, confere ao Dasein justamente um sentido extremo em que ele é 
trazido como mundo para o seu mundo e, assim, como ser-no-mundo para si 
mesmo.14 

 

 

 É por isso que podemos afirmar que o que se revela na angústia é, de fato, “a 

totalidade existencial de toda a estrutura ontológica do homem como ser-no-mundo”15. É 

assim que podemos compreender a afirmação de que o angustiar-se abre de modo 

originário e direto o mundo como mundo. Acrescente-se: tal revelação só é possível 

neste ser-livre para... A liberdade na Analítica possui um sentido bem diverso daquele 

que se estabeleceu com seu uso comum. Na ontologia fundamental, a liberdade é o 

“abismo (sem-fundamento) do Dasein”16. É a liberdade que situa o Dasein como poder-

ser diante das possibilidades. Em outros termos: 

 

 

                                                 
12 VÁZQUEZ, Jesus. Angústia e Desamparo numa perspectiva heideggeriana.  Revista Perspectiva 
Filosófica. Vol. VI. Nº 11, 1999. p. 151. 
13 HEIDEGGER, M. Ser e Tempo. I. Op. Cit. p. 252. 
14 Op. Cit..  
15 VÁZQUEZ, Jesus. Op. Cit. p. 152. 
16 HEIDEGGER, M. Sobre a Essência do Fundamento. Op. Cit. p. 125. 



 100

A abertura do abismo na transcendência fundante é muito antes um 
movimento primordial, que a liberdade realiza conosco mesmo, ‘dando-nos a 
entender’ com isto, isto é, antecipando-nos como originário conteúdo de 
mundo, de que este, quanto mais originariamente é fundado, com tanto mais 
simplicidade atinge o coração do Dasein, sua mesmidade no agir. A não-
essência (o elemento perturbador) do fundamento é, por conseguinte, 
unicamente ‘superada’ no existir fático, mas nunca afastada.17 
 

 

 É nesta liberdade originária que o pensar pode pensar o nada. Como o pensar 

“trabalha na edificação da casa do ser”18 – tal tarefa se equaciona com o próprio 

nadificar do nada (expressão difícil em si mesma e que, como já assinalamos, comporta 

muitas críticas). Este nadificar, porém, só pode ser devidamente compreendido, mesmo 

que de modo crítico, apenas a partir da própria Analítica. De modo mais explícito, 

teremos: 

 

 
O nadificar desdobra seu ser no ser e, de maneira alguma, no Dasein do 
homem, na medida em que este Dasein é pensado como a subjetividade do 
ego cogito. O Dasein não nadifica, de maneira alguma, na medida em que o 
homem, como sujeito, realiza o ato de nadificação, no sentido da recusa; o 
Dasein nadifica, enquanto, como essência em que o homem ec-sistente, ele 
mesmo pertence à essência do ser.19 

 

 

 É neste percurso que Ser e Tempo pode chegar a afirmar que, na angústia, o 

Dasein se sente “estranho”. Neste modo de estranheza, o ser-em aparece como o modo 

existencial de não sentir-se em casa. A fuga de-cadente, que se opera no sentir-se em 

casa da public-idade, foge deste não sentir-se em casa, desta estranheza. O modo 

cotidiano desta compreensão se dá, no Dasein, como o desvio “para a de-cadência que 

esconde o não sentir-se em casa”20. Este estranhamento está atrelado, naturalmente, a 

toda disposição que o Dasein opera no sentido de abrir a si mesmo segundo seus 

momentos constitutivos (mundo, ser-em e ser-próprio). Mas é apenas na angústia que 

“subsiste a possibilidade de uma abertura privilegiada na medida em que ela 

singulariza”21. 

                                                 
17 Op. Cit.. 
18 Idem. Sobre o Humanismo. Op. Cit. p. 172. 
19 Op. Cit.. p. 173. (Sobre a ec-sistência, diferenciando-a com qualquer existentia e “existence”, Heidegger 
a determina como o “morar ec-stático na proximidade do ser” (Op. Cit. p. 164). Ec-sistindo, afirma 
Heidegger, o homem está postado no destino do ser. Assim, o estar posto na clareira do ser é o que 
Heidegger define como a sua ec-sistência.) 
20 Idem. Ser e Tempo, I. Op. Cit. p. 253. 
21 Op. Cit.. p. 255. 



 101

 No esboço que fizemos da estrutura da Analítica Existencial, vimos que a 

angústia é a disposição em que o “estar-lançado na morte se desentranha para o Dasein 

de modo mais originário e penetrante”22. Primeiramente, devemos compreender aqui que 

a morte significa um conceito existencial, ou seja, o ser-lançado para o poder-ser mais 

próprio que é, em si mesmo, irremissível e insuperável. Opera-se, no Dasein, um 

comportamento em relação a si mesmo – que se dá no ser-para-a-morte. Mas não 

pensemos que este ser-para-a-morte traz em si um findar total de sua finitude. Este é, 

para bem da verdade, mais radical, posto que é, assim como a própria morte, um 

conceito também existencial. Eis a interessante explicação de Fred Dellmayr: “A noção 

do ser-para-a-morte não designa um ponto terminal ou uma esfera além da vida, mas 

uma possibilidade intrínseca e um caráter definido da existência humana em si 

mesma”23. Além do mais, como é afirmada em Ser e Tempo, o ser-para-a-morte é, 

essencialmente, angústia. Ora, isso só é possível na medida em que a angústia disponha 

o Dasein “frente ao nada da possível impossibilidade de sua existência”24. Há aqui uma 

questão não dita: o Dasein, como ser-para-a-morte, é antecipação da morte. A 

temporalidade aqui sugerida já foi traçada no item 1 deste capítulo. Mas o que nos quer 

dizer esta antecipação? 

 

 
[...] a antecipação desentranha para o Dasein a perdição no próprio-
impessoal e, embora não sustentada primariamente na preocupação das 
ocupações, a coloca diante da possibilidade de ser ela própria: mas isso na 
LIBERDADE PARA A MORTE que, apaixonada, factual, certa de si 
mesma e desembaraçada das ilusões do impessoal, se angustia.25 

 

 

 Entenda-se: a liberdade - que situa o Dasein como poder-ser diante das 

possibilidades – é para a morte - o ser-lançado para o poder-ser mais próprio. Daí a 

angústia. Possuindo o modo do privilégio, é fácil notar como o próprio destrancamento 

(Entschlossenheit) é esta abertura aqui privilegiada pela angústia. Trata-se de um 

projetar-se silencioso preste a angustiar-se. O que devemos acentuar aqui é o modo como 

se dá o é do Dasein. Sendo, o Dasein é sempre aquele ente-lançado primeiramente – 

representado pelo humor. Como vimos, é na temporalidade que se pode, pela Analítica, 

                                                 
22 Op. Cit.. II. p. 33. 
23 DELLMAYR, Fred. Nothingness and Suuyataa: A Comparision of Heidegger and Nishitani. Philosophy 
East and West. Vol. 42. Nº 1, Janeiro 1992.p. 45. Trad. do Autor. 
24 HEIDEGGER, M. Ser e Tempo. II. Op. Cit. p. 50.  
25 Op. Cit.. 



 102

vislumbrar o todo estrutural da abertura. E com a análise da temporalidade do temor – 

fundado na própria angústia – podemos colocar uma relação entre esta e a temporalidade 

da angústia. Resta-nos, portanto, analisar esta relação. Bem, a Analítica explica que a 

angústia, na disposição fundamental (ou seja, o fenômeno deste comportamento-

relação), coloca o Dasein “diante de seu estar-lançado mais próprio, desentranhando a 

estranheza do ser-no-mundo cotidiano e familiar”26. Como a resposta pelo com quê e 

pelo quê a angústia se angustia aponta para um mesmo ponto, o Dasein, evidencia-se que 

tudo aquilo que está à mão, tudo o que é simplesmente dado já não diz nada. Este é o 

nada do mundo. Porém, não se experiencia aqui a ausência de seres simplesmente dados 

dentro do mundo. Ao contrário, só quando este vem ao encontro, e não estabelecendo 

nenhuma conjuntura, que se dá um “vazio impiedoso”. “A insignificância do mundo, 

aberta na angústia, desentranha o nada das ocupações, isto é, a impossibilidade de se 

projetar um poder-ser da existência primariamente fundado na ocupação”27. Mas é neste 

desentranhar que surge a possibilidade de “um poder-ser em sentido próprio”28. 

 No nexo estrutural que se estabelece entre estes diversos momentos do Dasein – 

angústia, ser-para-a-morte, temor, disposição, abertura, destrancamento e liberdade – 

fica evidente que é só pela revelação originária do nada que há o ser-si-mesmo e a 

liberdade. Por possibilitar esta ruptura e a “experiência” do nada – que se traduz pelo 

salto na diferença ontológica em si mesma – e devidamente assentada na base estrutural 

da transcendência mesma do Dasein – e por abrir de modo originário o nada e suas 

possibilidades ontológicas, é que a Analítica coloca a angústia como momento 

privilegiado. A angústia responde por um salto de esferas – do ôntico ao ontológico – e 

pela possibilidade mesmo do todo estrutural do Dasein poder vir à tona em sua 

totalidade. 

 

 

4.2. A serenidade no último Heidegger.  

 
 No discurso pronunciado em 30 de outubro de 1955 em Messkirch em razão da 

celebração do 175º aniversário do compositor Corandin Kreutzer, e publicado por 

Neske, Pfullingen, em 1959, Heidegger discute de modo muito peculiar a serenidade.29 

                                                 
26 Op. Cit.. p. 140. 
27 Op. Cit.. p. 141. 
28 Op. Cit.. 
29 HEIDEGGER, M. Serenidad. Ed. Eletrônica. Barcelona : Ediciones del Serbal , 1994. 



 103

Primeiramente, o  pensador chama nossa atenção para o grande perigo que representa 

para o homem a era atômica30 e o empobrecimento do pensamento – um hóspede 

inquietante que no mundo de hoje entra e saí em todas as partes. É por esta falta de 

pensamento (Gedankenlosigkeit) que chegamos a nossa renúncia de nossa capacidade de 

pensar. Esta renúncia acusa nossa fuga ante o pensar e a  razão mesmo desta falta; elas 

se combinam e forjam uma à outra. Mas, como nos mostra Heidegger, o homem 

contemporâneo afirmará exatamente o contrário: nunca chegamos a realizar planos tão 

vastos. Toda esta vastidão, é claro, possui sua funcionalidade, e isto é inegável: “Este 

esforço de sagacidade e deliberação tem sua utilidade, e grande. Um pensar deste tipo é 

imprescindível. Porém também segue sendo certo que este é um pensar de tipo 

peculiar”.31 Em que consiste tal peculiaridade? 

 Trata-se de um pensamento que calcula suas possibilidades e jamais se detém a 

meditar, pois ele busca finalidades determinadas e seus resultados. Logo, parece correto 

afirmar que o pensar calculador não é um pensar meditativo e é aqui que Heidegger 

distingue dois tipos de pensar que são, cada um à sua maneira, úteis e necessários: o 

pensar calculador e a reflexão meditativa. E “é a esta última a que nos referimos quando 

dizemos que o homem de hoje foge do pensar”32. Citando Johann  Peter Hebel (“Somos 

plantas – gostemos ou não de admití-lo – que devem sair com as raízes da terra para 

poder florescer no éter e dar fruto”33), Heidegger se questiona se é possível ao homem 

habitar entre o céu e a terra e se ainda prevalece o espírito meditativo no país – sua 

Alemanha – e se há uma terra natal de raízes fecundas sobre cujo solo o homem possa 

assentar-se e habitar. Aqui, Heidegger ganha um tom solene: o homem está exilado – os 

meios de comunicação, a televisão e o cinema, as revistas ilustradas – e diríamos hoje, a 

Internet – arrebatam o homem para um sentir em comum, mas que “com freqüência são 

bem ordinários e simulam um mundo que não é mundo algum”34. 

 Mas esta perda de nossas raízes, este deslocamento, não é causada apenas pelas 

circunstâncias externas ou pelo destino, mas  procede diretamente do espírito da época: a 

nossa era atômica. Há um processo histórico que trasladou o homem para uma outra 

realidade e que, como não poderia ser diferente, afetou também a esfera do pensar 

filosófico. Então, de modo sucinto, poderíamos nos questionar: qual seria o traço mais 
                                                 
30 É esta mesma preocupação que toma as páginas finais de seu curso O Princípio do Fundamento. Op. 
Cit. 
31 Idem. Serenidad. Op. Cit. p. 3  Trad. do Autor. 
32 Op. Cit..  
33 HEBEL, J. P.  Obras, ed. Altwegg, III, 314, Apud Op. Cit. p. 4. 
34 HEIDEGGER, M. Op. Cit. p. 4. 



 104

marcante desta mudança, deste novo modo de ver o mundo? Heidegger nos diz que “o 

poder oculto na técnica moderna determina a relação do homem com o que é”35. Mas, ao 

mesmo tempo, esta mesma era atômica proverá em qualquer ponto do mundo as 

demandas do homem por energia e novas transformações em todas as áreas de atuação 

científica do homem serão levadas a termo de modo radical e a alturas ainda não 

pensadas. São mudanças que se operam  a partir e no pensar calculador; por isso, o mais 

inquietante destas mudanças não é o fato mesmo de que elas virão até nós, mas sim de 

que não as tenhamos meditado diante do que se aproxima ante nós. É plausível, portanto, 

que Heidegger se questione: “Se inclusive o velho enraizamento está se perdendo, não 

poderia ser obsequiado ao homem um novo solo e um novo fundamento a partir dos 

quais seu ser e todas as suas obras possam florecer de um modo novo, incluindo dentro 

da era atômica?”36.  

 Esta é realmente uma questão difícil. E esta mesma pergunta deve nos conduzir 

até o pensar meditativo, aquele que não se atira em uma única direção de modo 

desenfreado. Neste modo de ver as coisas, o nosso tempo, o homem deveria então se 

relacionar com os objetos da técnica de modo a poder usufruir deles, mas também poder 

se desembaraçar deles. “Seria míope condenar o mundo técnico como obra do diabo”37. 

De fato, dependemos dos objetos técnicos, mas deveríamos ser capazes de usá-los e, ao 

mesmo tempo, ter ciência de que eles em seu mais íntimo não nos concernem – trata-se 

de um modo de ser em que os objetos técnicos não “estraguem nossa essência”38.Então, 

neste ponto de desenvolvimento de suas idéias, Heidegger chega até a serenidade. Ele 

afirma que esta relação com os objetos técnicos, esta capacidade de dizermos “sim” ou 

“não” a eles, responderia por esta antiga palavra: “Queria denominar esta atitude que diz 

simultaneamente ‘sim’ e ‘não’ ao mundo técnico com uma palavra antiga: A Serenidade 

(Gelassenheit) para com as coisas”39.  

 Ainda mais, Heidegger afirma que o sentido deste mundo técnico se oculta, e este 

poder de se aproximar e se ocultar a um só tempo é o que ele mesmo define como 

mistério. Mas como, então, se abrir a este mistério? Como volver a um solo mais 

originário que nos permita esta capacidade de “sim” e “não”? A resposta de Heidegger 

se dá pela própria serenidade. Ele nos ensina que :  “A serenidade para com as coisas e a 

                                                 
35 Op. Cit.. p. 5. 
36 Op. Cit.. p. 7. 
37 Op. Cit.. 
38 Op. Cit..  
39 Op. Cit.. p. 8. 



 105

abertura ao mistério nos abrem a perspectiva para um novo enraizamento”40. E, para tal 

serenidade, é necessário um pensar vigoroso, um pensar incessante que permita que ela 

brote e tome parte no cenário do mundo. Para que este advento da serenidade seja um 

fato, para que o pensar vigoroso se estabeleça, é preciso que a própria serenidade 

desperte, que a própria abertura ao mistério se instale, e isto exatamente pela via 

indicada anteriormente, ou seja, pelo pensar vigoroso - trata-se de uma relação. Mas 

estas são as bases, num breve discurso, daquilo que Heidegger havia exposto de modo 

mais amplo na sua obra de 1938 Contribuições à Filosofia: acerca do acontecimento 

(Beiträge zur Philosophie – Vom Ereignis), pois é aqui que o problema da técnica é 

ligado à história do ser e seu esquecimento. Como bem dizem Ricardo Cocco e Mário 

Fleig: 

 

 
Ele liga o problema da técnica com a história do ser e seu esquecimento. O 
trabalho, então, procura mostrar como Heidegger descobre que é o próprio 
ser que se revela na época moderna como simples presença, identificado e 
reduzido ao ente e mobilizando o homem para tal empreendimento. Ele 
atenta para o fato de que o próprio ser humano é jogado para dentro deste 
projeto técnico-maquinador de controle e domínio das coisas estando, assim 
como as coisas, disponível para ser encomendado e usado com máxima 
eficiência. Assim também a ciência, como a técnica, não é nenhum saber, 
senão a organização de correções em um âmbito explicativo. O mundo 
humano transformou-se em um universo técnico, no qual estamos presos. O 
expansionismo da técnica constitui a dimensão planetária da razão 
calculadora e conduz ao perigo do esquecimento do ser.41 

 

 

 Heidegger chama de Gestell a essência da técnica. Isto nos fala de uma 

interpelação produtora que “põe o homem a desvelar o real como fundo de reserva no 

modo do encomendar, assim permanecendo condenado à vontade do cultivo do que é 

calculável em sua facticidade”42. Este ponto, que até então parece fortuito no 

pensamento heideggeriano, é a máxima expressão de sua idéia central do esquecimento 

do ser, de seu destinamento e de sua história. Se o esquecimento da questão do sentido 

do ser é operado pela Metafísica quando esta reduz o ser à certeza da representação e à 

vontade de controle – daí a necessidade de sua discussão sobre o princípio do 

fundamento em Leibniz – e da vontade mesmo do sujeito de reduzir tudo a si mesmo, 

                                                 
40 Op. Cit.. 
41 COCCO, Ricardo e FLEIG, Mário. A questão da técnica em Martin Heidegger. Revista Controvérsia, v. 
2 n° 1, jan-jun 2006. 
42 Op. Cit.. p.2. 



 106

percebe-se que não há como “restar” nenhum ente oculto: a natureza, as coisas, os entes 

se revelam plenamente ao homem – e isto se dá através de operações dadas pelos 

métodos racionais que fundam e explicam as coisas e que são a fonte de toda a ciência e 

da técnica moderna. 

 Se de modo sucinto podemos afirmar que desde Aristóteles o eidos e a ousía são 

atribuídos ao lugar do ser, e se com Descartes, para quem “é real (é ente) o que é certo (o 

que temos uma idéia clara e distinta)”43, temos finalmente o salto que cristaliza o 

esquecimento da questão do sentido do ser e que aponta para uma maquinação da 

verdade, então podemos atribuir à nossa Modernidade um ponto crítico decisivo para a 

entrada da técnica como modo de desvelamento e destinamento que conduz o homem44. 

Este modo de ser conduzido nos diz que o homem, pela tecnificação, que é a 

tecnificação do mundo, “é a realização efetiva da idéia de que o homem, a partir de seu 

desenvolvimento racional, pensa o ser das coisas como algo dependente dele próprio e 

que a ele se reduz”45. Mas estas implicações são ainda mais abrangentes: 

 

 
No texto Contribuições à Filosofia, Heidegger indica a partir do que se 
anuncia o abandono do ser: primeiro, na completa indiferença com o 
plurissignificante (Vieldeutigkeit), ou seja, a redução do significado e do 
sentido do ser ao monopólio da explicação técnica; segundo, na obstrução do 
pensar ao se implantar valores e idéias como imutáveis; terceiro, na angústia 
vazia frente ao perguntar e à negação que causam cegueira em relação ao 
essencial (‘que é invisível aos olhos’); e, por último, na fuga da meditação e 
na impotência do esperar que somem a partir da supervalorização do 
calcular.46 
 

 

 Eis o porquê da serenidade ganhar um lugar de destaque na compreensão 

heideggeriana sobre a técnica. Somente a serenidade pode restabelecer o homem a um 

enraizamento originário. Estes três pontos acima indicados são um esvaziamento do 

próprio homem, de sua relação com o seu mundo. Sua abertura ao mistério é uma porta 

para novas possibilidades mais enriquecedoras. Loparic chega mesmo a equacionar o 

instinto da animalidade com a razão humana neste processo histórico de tecnificação. 
                                                 
43 Op. Cit.. p.7. 
44 Quanto à questão da Metafísica e seu estágio final, Heidegger pensa que a Vontade de Poder de 
Nietzsche e a própria técnica são os termos finais de seu acabamento.  Para Heidegger, a Vontade de 
Poder, a compreensão nietzscheana do Ser, pode ser recolocada como Vontade de Vontade. “Que a 
vontade queira só querer significa que ela é puro querer, sem algo ‘querido’, indicando a total falta de 
fundação que caracteriza o ser nos termos da metafísica”. ROCCO, R. e FLEIG, M. Op. Cit. p.   8. 
45 Op. Cit.. p. 9.  
46 Op. Cit.. p. 10. 



 107

Ele afirma que “o instinto da animalidade e a ratio da humanidade tornam-se idênticos. 

Dizer que o instinto é o caráter da humanidade significa dizer que a animalidade, em 

cada uma de suas formas, está totalmente submetida ao cálculo e ao planejamento”47. 

 Mas como podemos pensar isto: a técnica em seu desvelamento e construção?  

Heidegger aponta que se descobre a técnica como meio e que se instaura mesmo a partir 

das quatro causas que “a Filosofia ensina há séculos”48. A saber: 1. causa materialis; 2. 

causa formalis; 3. causa finalis e 4. causa efficiens. A questão que se impõe, 

logicamente, é se sabemos de fato em que consiste a essência de tal causalidade. Afirma 

Heidegger que esta é uma das tarefas essenciais para se determinar com clareza a 

corrente e a instrumentalidade da técnica49. Assim, questionando-se sobre tal essência, 

chega-se à compreensão de que  a produção e o produzir, tão essenciais à técnica, 

residem naquilo que “chega a aparecer e a apresentar-se”50. Novamente nos vemos 

entrelaçados com a questão da verdade, com o sentido da a0lh/qeia. Escreve 

Heidegger: “A técnica não é, portanto, um simples meio. A técnica é uma forma de 

descobrimento. Levando isso em conta, abre-se diante de nós todo um outro âmbito para 

a essência da técnica. Trata-se do âmbito do descobrimento, isto é, da verdade”51. Assim, 

é possível pensar que a técnica seja um modo de descobrimento onde se opera um vigor 

em que se dá o “descobrimento e o des-encobrimento, onde acontece 

a0lh/qeia, verdade”52.  Neste ponto, há uma revelação importante: Heidegger une a 

sua idéia de destino ao desdobramento histórico da técnica enquanto era atômica. Em 

suas palavras: 

 

 
A essência da técnica moderna põe o homem a caminho do desencobrimento 
que sempre conduz o real, de maneira mais ou menos perceptível, à dis-
ponibiliddae. Pôr a caminho significa: destinar. Por isso, denominamos de 
destino a força de reunião encaminhadora que põe o homem a caminho de 
um descobrimento. É pelo destino que se determina a essência de toda 
história. A história não é um mero objeto da historiografia nem somente o 
exercício da atividade humana. A ação humana só se torna histórica quando 
enviada por um destino.53 

 

                                                 
47 LOPARIC, Zeljko. 1996. Heidegger e a pergunta pela técnica. Cadernos de História e Filosofia da 
Ciência, série 3, v. 6, nº2. São Paulo :UNICAMP, p. 107-137. 
48 HEIDEGGER, M. A questão da técnica. Ensaios e Conferências. Op. Cit. p. 13. 
49 Op. Cit.. 
50 Op. Cit.. p. 16. 
51 Op. Cit.. p. 17. 
52 Op. Cit.. p. 18. 
53 Op. Cit.. p. 27. 



 108

 Mas é preciso, ao homem, fazer-se ouvinte e não escravo deste envio que lhe é 

dado no destino. Daí a importância de termos estabelecido o que para Heidegger é 

liberdade, já que liberdade e verdade possuem um parentesco mais próximo e já que esta 

primeira é quem rege o aberto, é ela “o reino do destino que põe o desencobrimento em 

seu próprio caminho”.54 Aqui, contudo, reside uma via de duas mãos. Primeiro, como a 

essência da técnica reside na com-posição (Ge-stell)55, sua regência é, como afirma 

Heidegger, parte do destino, o homem caminha sempre à beira de uma possibilidade, ou 

seja, “seguir e favorecer apenas o que se des-encobre na dis-posição”56 fundando a partir 

daí todos os seus parâmetros, todas as suas medidas. Segundo, neste primeiro caminho 

aberto, há um encobrimento: encobre-se a possibilidade do homem empenhar-se de 

modo mais originário pela essência do que se encobre e seu descobrimento. É neste 

segundo ponto, ou melhor, nesta possibilidade ser esquecida, que Heidegger vem a 

afirmar que reside o perigo. Mas, que perigo? Heidegger nos diz que o destino do 

descobrimento é o perigo, acentuado de modo enfático no seu discurso. Porque neste 

jogo com o des-coberto o homem já não atinge mais o homem como objeto, mas 

exclusivamente como disponibilidade – já que aqui o homem se “reduz a dis-por da dis-

ponibilidade”57, posto que ele mesmo, o homem, se toma por dis-ponibilidade. Neste 

jogo, como dizíamos, o homem não é mais tomado pelo apelo que este descobrimento 

carrega em si. O homem, deste modo, desvirtua-se de sua essência, ou seja,  “não escuta 

nada que faça sua essência ex-istir no espaço de um apelo e por isso nunca pode 

encontrar-se, apenas, consigo mesmo”58. 

 É no enfrentamento deste perigo que Heidegger conclama esta velha palavra, a 

serenidade. É pela serenidade que o homem, o Dasein, pode saltar sobre um modo de ser 

inaparente, um modo em que o próprio Dasein esteja atento ao apelo do sentido do ser, à 

pergunta mesmo por seu sentido. Novamente  Cocco e Fleig: 

 

 
A técnica põe o homem no caminho do desvelamento do ser das coisas. 
Neste envio, pôr no caminho como destino, reside a necessidade de o ser se 
desvendar ao homem. O perigo que surge para quem vai no caminho da 
técnica é que ela pode cegar o homem quanto à sua existência com a perda 
do ser. O perigo é viver como se o que aparece não retivesse nenhum 

                                                 
54 Op. Cit.. 28. 
55 Isso nos diz: “o apelo de exploração que reúne o homem a dis-por do que se des-encobre como dis-
ponibilidade”.  Op. Cit.. p. 23. 
56 Op. Cit.. p.28. 
57 Op. Cit..p. 29. 
58 Op. Cit.. p. 30. 



 109

mistério, nenhum fundo inesgotável, mesmo que o desvelamento suponha 
sempre o que sempre se esconde. O destino do desvelamento traz o perigo de 
se viver na aparência, na ilusão de que a essência da técnica é o homem. O 
próprio homem se torna subsistência e esquece a pergunta pelo sentido do 
ser. A técnica é um modo do desvelamento e não apenas está a serviço do 
homem.59 

 

 

 O enlace fundamental desta abordagem é fornecer pistas para a cooperação que 

existe entre o Dasein e o ser e que se consolidam quando o Dasein, na sua relação com  

ser num tempo histórico dado, a era atômica, a era da técnica, faz emergir o perigo 

acima descrito. Como afirma Caputo, o Dasein coopera com o ser, deixando que este 

seja.60 E é aqui, nesta relação com o ser, que Heidegger irá escolher a palavra de 

Eckhart: Gelassenheit. No diálogo sobre a serenidade61, lemos o professor afirmar que se 

ele possuísse apenas o verdadeiro desprendimento, ou seja, a serenidade, então ele 

estaria livre da vontade. Não se trata, entretanto, de uma tarefa de trazer à tona a 

serenidade, mas sim de estar atento a ela. É assim que todo vestígio de vontade deve ser 

colocado de lado para que a serenidade nos visite e passe por nós62.  

Este caminho que procura trazer a vigência da serenidade aponta para duas vias: 

uma nos fala de um momento negativo deste desprendimento, aquele momento em que 

se instala uma necessidade de estar perdido (Losgelassensein) dos entes e do pensar que 

representa os entes “dentro do horizonte projetado pela subjetividade transcendental”63 e 

a outra nos fala de um momento positivo da serenidade, momento de perfeição desta, já 

que esta atingiu completamente o lado de fora da esfera da vontade em favor de uma 

simples abertura que permite que o ser seja e que nos conduz a um dos termos essenciais 

da Analítica Existencial, a ekstase.64 Ora, a existência do Dasein é ek-stática, isto é, ela 

permanece na verdade do ser, aberta à abertura mesmo: a relação do Dasein com o ser, 

portanto, é ek-stática. Esta relação implica numa compreensão única: a relação do 

Dasein com o ser não pode ser medida ou pensada do mesmo modo com que o Dasein se 

relaciona com os entes. Escreve Caputo: 

 

 
                                                 
59 Op. Cit. p. 23. 
60 Cf. CAPUTO, J. The Mystical Element. Op. Cit. p. 174. 
61 HEIDEGGER, M. Serenidade. Op. Cit. 
62 Cf. CAPUTO, J. Op. Cit. 
63 Op. Cit.. p.177. 
64 No Capítulo III, § 4 , iremos discutir de modo mais detalhado este envolvimento da serenidade com a 
vontade. 



 110

[...] a relação do Dasein com o ser que Heidegger expressa na palavra 
‘brauchen’ parece residir na sombra desta tradição (a tradição negativa). 
Ordinariamente, ‘brauchen’ significa ‘precisar’ ou ‘usar’. Mas para 
Heidegger ela não significa nenhum e nem outro. O ser não ‘usa’ o Dasein na 
medida em que isto implica ‘utilizar’ (Benützen). ‘Utilizar’ algo está 
subordinado ao usuário, fazendo-o de um mero instrumento, como o martelo. 
O Dasein não é uma ‘ferramenta’ para a ‘habilidade’ do ser. Nem deveríamos 
pensar ‘brauchen’ em termos de ‘necessitar’. Não é apropriado imaginar que 
o ser – a verdade em si mesma – é dependente do homem. Isto incorreria no 
erro do subjetivismo cartesiano.65 

 

 

 É muito mais apropriado pensar “brauchen” à luz do fato de que ser e Dasein se 

pertencem, que “cada um complementa e provém o elemento próprio do outro”66. É a 

serenidade, portanto, que permite ao Dasein “efetuar” de modo pleno esta relação com o 

ser. Quando Heidegger diz que esta, a serenidade, pode dizer “sim” ou “não” aos entes, 

então podemos esboçar a compreensão de que há um modo de ser no homem, Dasein, 

que pode se debruçar sobre as coisas cientes de sua essência e da essência das coisas. 

Mas esta essencialidade aqui não quer nos reportar à tradição medieval da essentia. Não. 

Trata-se, como é apropriado em Heidegger, de estabelecer mais o modo de relação do 

Dasein com as coisas, com as criaturas. A serenidade coloca o Dasein no ritmo da 

origem67, ou seja, visita a abertura em toda a sua dimensão e permite que o ser seja. 

Caputo, na sua tradução americana, reserva-se o direito de conjugar o sentido da 

serenidade em Heidegger com mais uma palavra além de Gelsassenheit, ou seja, letting-

be, o deixar-ser, o adentrar este fluxo ou ritmo da origem. Parece que aquilo que chama 

o Dasein ao descobrimento porta em si uma armadilha que aponta para dois caminhos e 

que um deles contém um grande perigo. Cabe à escuta atenta a tarefa de permitir que o 

Dasein adentre a esfera da serenidade e possa navegar neste sentido mais originário dado 

ao termo “brauchen”. 

                                                 
65 CAPUTO, J. Op. Cit. p. 181. 
66 Op. Cit. p. 182 
67 Cf. HEIDEGGER, M. Serenidade.Op. Cit. 



Capítulo III  

Caputo: o elemento místico da ontologia fundamental  

 

1. Heidegger: teologia e misticismo. 

 

 Num artigo tão instigante quanto controverso – Heidegger and theology – John 

Caputo1 quer nos fazer ver que o pensamento de Heidegger não está apenas alicerçado 

em sua base acadêmica e filosófica, mas também em seu percurso como pessoa, como 

um homem inicialmente de fé que vai, aos poucos, reestruturando as bases de seu pensar 

numa direção que inicialmente parece bem oposta ao seu início. Caputo, logo de saída, 

nos informa que  “Heidegger nasceu nas fazendas católicas e conservadoras do sul, na 

Alemanha Central”2. Fincando Heidegger num determinado espaço geográfico e 

cultural, Caputo quer nos mostrar que é a partir desta influência primeva que nascerá o 

pensamento do grande pensador da Floresta Negra. Inicialmente, Heidegger pensava em 

fazer doutorado em Tomás de Aquino. “Hugo Ott descobriu que as primeiras 

publicações de Heidegger apareceram em 1910-12 no Der Akademiker, uma revista 

católica ultra-conservadora que seguia a linha do Papa Pio X”3.  

Interessante notar que, nestes artigos, o jovem Heidegger – então com vinte anos 

– fala do perigo do “Modernismo” contra a sabedoria eterna da religião católica. 

“Heidegger cita com aprovação o dito do ‘grande (Josef Von) Görres’: ‘Cave 

profundamente e você vai se descobrir em solo católico’”4. Interrompendo seus estudos 

por motivos de saúde, ele volta-se para a matemática e para as ciências, para então 

depois se concentrar na Filosofia, “onde era abertamente identificado com a confissão 

católica”5.  Desde cedo influenciado pela refutação de Husserl ao psicologismo e voltado 

para as descobertas da moderna lógica, Heidegger estava centrado numa apropriação da 

Filosofia escolástica medieval à luz destas influências. Como explica Caputo: 

                                                 
1 Michael Zimmerman, da Tulane University, chega mesmo a afirmar que “nunca houve um comentador 
mais lúcido sobre o pensamento de Heidegger do que John D. Caputo e poucos foram tão perspicazes. Ele 
derramou uma bem-vinda luz até mesmo sobre as expressões heideggerianas mais obscuras e também 
gerou conversas brilhantes cujos interlocutores incluíam Heidegger, Derrida, Levinas, Kierkegaard e o 
próprio Caputo”.  A Postmodern, Prophetic, Liberal American in Paris.  Continental Philosophy Review, 
31, 1998, p. 195. Trad. do Autor. 
2 CAPUTO, John. Heidegger e a teologia.  Revista Perspectiva Filosófica. Vol II, 26. 2007. p. 111. Trad. 
do Autor. (Este artigo compõe a base do Capítulo 9 da obra Desmitificando Heidegger de Caputo. Op. Cit. 
pp. 237-58.) 
3 Op. Cit..  
4 Op. Cit.. 
5 Op. Cit.. 



 112

Heidegger viu uma continuidade entre as “investigações lógicas” de Husserl, 
que colocavam a lógica e a matemática no fundamento da pura 
fenomenologia, e a tradição escotista da “gramática especulativa” no final da 
Idade Média. De acordo com esta tradição, que era profundamente anti-
relativista e anti-psicologista, as formas da gramática e da linguagem (modus 
significandi) são funções de um reflexo puro, formas universais de 
pensamento (modus intelligendi), que são reflexões, elas mesmas, do ser 
mesmo (modus essendi).6 

 

 

 Contudo, apesar desta clara identificação, Heidegger também estava preocupado 

com o aspecto da experiência de vida  (Lebenserfahrung) medieval7. Fazia-se 

necessário, então, para adentrar as dificuldades que os medievalistas nos impunham, 

participar deste modo de vida, desta experiência concreta. “Para ganhar acesso àquela 

dimensão da tradição medieval, Heidegger diz que devemos escutar a teologia moral e o 

misticismo medieval, em particular a do Mestre Eckhart”8. Trata-se, com efeito, de uma 

noção mística: a alma pertence completamente a Deus – uma transcendência para Deus 

– e que se traduz numa correspondência entre a noção metafísico-conceitual de que “o 

intelecto tem uma harmonia interna com e pertencente (convenientia) ao ser”9. Isto o 

conduziu, segundo Caputo, a um nível de abordagem da própria Tradição que o 

obrigaria a compor uma desconstrução positiva daquilo que não estava devidamente 

claro nesta mesma Tradição: tratava-se de pensar o impensado do dizer desta. 

 

 
Ao invocar o significado vivo do misticismo medieval, Heidegger faz sua 
primeira tentativa de uma ‘destruição’ da tradição – que não quer dizer 
nivelar ou destruir, mas antes romper a superfície conceitual da tradição 
metafísica para restaurar ou reaver suas raízes vivas e experiências 
vivificantes. Este é um gesto que Heidegger repetiria sempre e sempre em 
sua vida, tanto que a famosa ‘des(cons)trução’ da metafísica ou a ‘história 
da ontologia’ em Ser e Tempo deve sempre ser entendida como 
fundamentalmente ‘positiva’ e não negativa.10 
 

 

 No seu livro Heidegger and Aquinas11,  Caputo nos mostra uma carta que o 

próprio Heidegger escreveu para Engelbert Krebs, o jovem padre que havia casado 

                                                 
6 Op. Cit.. p. 112. 
7 Trata-se de uma apropriação que privilegia a vida religiosa em si mesma mais do que em seu aspecto 
lógico e logocêntrico. 
8 Op. Cit.. 
9 Op. Cit.. 
10 Op. Cit.. 
11 CAPUTO, J. Heidegger and Aquinas. An essay on overcoming Metaphysics. New York : Fordham 
University Press, 1990. 



 113

Martin e Elfride em 1917. Ali, num tom confessional, ele afirma que seus insights 

epistemológicos e o estudo da teoria do conhecimento histórico tornaram, para 

Heidegger, inaceitável o catolicismo, mas não a cristandade em si e a metafísica. Esta é, 

segundo Caputo, a primeira virada do pensamento de Heidegger. Caputo lança mais luz 

sobre esta primeira virada do pensamento heideggeriano quando nos diz, no referido 

artigo,  que: 

 

 
Da virada do catolicismo para o protestantismo, os interesses filosóficos do 
jovem pensador mudaram das questões de lógica para as de história, da pura 
fenomenologia (husserliana) para o que ele chamou de ‘hermenêutica da 
facticidade’ (i.e., a vida concreta) e da teologia dogmática para a teologia do 
Novo Testamento. Ele centrou sua atenção não para teólógos escolásticos 
como Aquino, Scotus e Suarez, mas para Pascal, Lutero e Kierkegaard que o 
levaram de volta a Agostinho e Paulo. Entre 1919 e 1922, Heidegger – que 
se identificou em 1912 para Karl Löwith como um teólogo cristão – 
empreendeu um intensivo estudo da ‘experiência factual de vida’ das 
comunidades  do Novo Testamento (em particular a experiência deles de 
tempo) num esforço para restaurar a autêntica experiência cristã.12 

 

 

 A tese de Caputo, porém, torna-se ainda mais radical quando este chega a 

afirmar que Heidegger adotou como modelo para seu projeto a crítica de Lutero a 

Aristóteles e, por consequência, aos fundamentos da escolástica aristotélica medieval. 

Lutero usava até mesmo o termo “destruição” para descrever seu projeto de “restaurar 

uma autêntica cristandade escritural sobre o alicerce conceitual da teologia medieval”13. 

Caputo informa que não deve ser encarado como um exagero o fato de entendermos que 

aquilo que Heidegger delimita como uma “hermenêutica da facticidade” – aquilo que 

em Ser e Tempo se traduz pela Analítica Existencial – tem seus alicerces fincados na 

crítica de “Lutero à teologia metafísica medieval e na crítica de Kierkegaard da 

cristandade especulativa hegeliana”14. Além do mais, sabe-se que as paletras-cursos de 

Heidegger em Freiburg – contidas na sua Gesamtausgabe, tomo 9 (Wegmarken, 

Phänomenologie und Theologie) - registram seus estudos sobre Agostinho e a tentativa 

de Heidegger de restaurar a experiência cristã originária de tempo que se desvelam na 

medida em que se adentram as superestruturas da metafísica neoplatônica que são tão 

próprias do pensamento de Agostinho. A “destruição da metafísica” – assim como esta 

é entendida no projeto inicial de Ser e Tempo – deve ser vista como tendo sua 
                                                 
12CAPUTO, J. Heidegger e a teologia. Op. Cit. p. 113. 
13 Op. Cit.. 
14 Op. Cit.. 



 114

fundamentação neste projeto de Heidegger de 1919. Além do mais, Heidegger, ao se 

debruçar sobre Aristóteles, estava muito mais preocupado em romper o sistema do 

estagirita dos seus conceitos metafísicos e adentrar aquilo que o próprio Heidegger 

denominava como a vida factual dos gregos. Evidente que a duplicidade desta 

abordagem conduz a uma radicalidade ímpar: 

 

 
O trabalho que eventualmente levou ao aparecimento de Ser e Tempo – 
trabalho inteiramente ligado a questões teológicas – consistia de uma dupla 
restauração: Aristóteles de um lado e a vida no Novo Testamento do outro. 
Parece-me que Heidegger pensou que essas duas tarefas eram uma só, que o 
resgate desconstrutivo das categorias da vida factual alcançariam os mesmos 
resultados se fossem uma questão de restaurar os gregos ou a vida cristã 
inicial, se lêssemos a Ética a Nicômaco de Aristóteles ou o Novo 
Testamento.15 

 

 

Parece claro que este a-historicismo de Ser e Tempo é devedor de uma realização 

tanto dos husserlianos quanto dos neo-kantianos, ainda mais quando se pode perceber que 

se trata de formalizar as estruturas aqui entendidas como factuais através de uma 

conceitualização capaz de lhes dar um acabamento formal-ontológico – o que nos leva a 

pensar numa certa “neutralidade” para sua concretude histórica. Podemos mesmo 

concluir que, seguindo este raciocínio de Caputo, “o objetivo de Heidegger foi colocar as 

estruturas a priori da vida existencial, da existência do Dasein,  sem ver se tais estruturas 

eram de fato atuais – isto é, como uma matéria existenciária – grega ou cristã”16. Em Ser 

e Tempo temos a realização de um ideal existenciário que não pode ser delimitado por um 

momento histórico da vida, seja ela grega ou cristã. De fato, este modo factual de ser é a 

base a priori destes mesmos modos de vida17. Esta tarefa, que pode  apontar para diversas 

nuances, surge para os teólógos cristãos como um modo novo de encarar a si mesmos. 

Para alguns destes teólógos tratava-se muito mais, através de um discurso enfaticamente 

filosófico, de desmitologizar a cristandade. Explica Caputo que: 

 

 
A tarefa de desmitologizar a cristandade, para Bultmann, surgiu para isolar a 
estrutura universal-existencial da existência religiosa em geral. A 

                                                 
15 Op. Cit.. p. 114. 
16 Op. Cit.. p. 115 
17 Bultman – teólogo cristão – como informa Caputo, havia saudado Ser e Tempo com grande entusiasmo. 
Cf. Op. Cit. 



 115

desmitologização classifica as estruturas existenciais como cuidado, decisão, 
temporalidade e autencidade em face da morte de mitos cosmológicos como 
um céu ‘acima’, um inferno ‘abaixo’ e a terra entre eles, mitos sobre os 
mensageiros celestiais que grassavam entre essas regiões.18  

 

 

 Devemos nos ater de radicalizar tanto esta postura e chegar mesmo a acreditar que 

Ser e Tempo se trata tão somente de um passo em direção à desmitologização da tradição 

cristã. Não é este o caso. Bultmman, é bem verdade, apropriou-se dos conceitos e idéias 

centrais de Ser e Tempo a seu contento19, mas isto trata-se de um fato muito específico 

que se centra no interesse particular dos próprios teólógos (poderíamos citar, como 

exemplos, teólógos do porte de Gustav Siewerth, Johannes Lotz e Karl Rahner). O nosso 

interesse deve estar focado no percurso do próprio Heidegger e não na interpretação de 

seus comentadores ou seguidores. E Caputo estava ciente desta necessidade. Ele cita as 

últimas palestras de Heidegger em Freiburg que estavam ainda conectadas diretamente 

com a teologia – trata-se de uma coletânea destas palestras sob o título de 

“Fenomenologia e teologia”20. Neste momento Heidegger ainda demonstra seu interesse 

pela teologia da cruz de Lutero e a tentativa de descrever em modos existenciais a 

experiência da vida cristã em seus primórdios21. O mais notável destes textos é a 

articulação que Heidegger faz do conceito teológico do pecado, entendido aqui como 

uma “determinação ôntico-existenciária da estrutura da culpa que é trabalhada em Ser e 

Tempo”22. Não nos esqueçamos, além do mais, de uma carta que Heidegger escreveu para 

Karl Löwith em agosto de 1921, em que Heidegger afirma que “trabalho de forma 

concreta e fáctica a partir do meu ‘eu sou’ – a partir de minha herança espiritual 

inteiramente fáctica”23 e que, de modo ainda mais radical, ao menos para este período de 

sua vida, que “vivo os deveres interiores de minha facticidade tão radicalmente como os 

compreendo. A esta, a minha facticidade, pertence o que designo brevemente assim: sou 

                                                 
18 Op. Cit.. 
19 Além de Bultman, um outro grande teólogo que foi diretamente influenciado por Heidegger foi Paul 
Tillich. Com referência ao conteúdo da obra de Tillich e sua apropriação de certos aspectos da Analítica 
Existencial, ver o excelente artigo de John Dourley:  Tillich e Meister Eckhart: Apreciação Crítica. 
Disponível em: www.metodista.br/correlatio. Acesso em: 20/12/2006. Apesar de Dourley citar apenas 
Schleiermacher, Schelling e Jacob Boheme como as influências reconhecidas pelo próprio Tillich, fica 
evidente que sua análise da mística eckhartiana e o modo mesmo de sua teologia são devedores, em certo 
grau, das conquistas de Ser e Tempo. 
20 Cf. Op. Cit. p. 116. 
21 Cf. HEIDEGGER, M.  Estudios sobre  mística medieval. 2ª Ed. México: FCE, 1997. 
22 CAPUTO, J . Op. Cit.. 
23 BARASH, Jeffrey Andrew. Heidegger e seu século. Lisboa: Piaget, 1997. p. 103. 



 116

um ‘teólogo cristão’”24. Mas, após este período, Heidegger retorna  a Freiburg como 

sucessor de Husserl em 1928 e aí se dá uma mudança radical em seus interesses: primeiro 

temos o seu “infernal endossamento ao Nacional Socialismo e seus ardorosos esforços 

para nazificar a universidade alemã”25 e seus interesses passando de Kierkegaard, Lutero 

e Aristóteles para Nietzsche.26 É neste momento que Heidegger começa a se antagonizar 

com  o catolicismo ultra-conservador de seu início e com a teologia histórico-liberal 

protestante, dando claros indícios de que estava se tornando ateu. Neste período 

Heidegger começa mesmo a hostilizar o pensamento cristão e sua própria conduta pessoal 

em Freiburg “passou a ser de hostilidade para com a cristandade”27. Entretanto, esta 

hostilidade corre em paralelo com os estudos que os teólógos faziam do pensamento 

heideggeriano, chegando mesmo a se apropriar de suas idéias em termos teológicos, 

como o faz, por exemplo, Rahner em sua obra On The Theology of Death quando se 

apropria do ser-para-a-morte da Analítica Existencial28. Este paralelismo aponta para um 

fato inegável. Explica Caputo: 

 
 

Mas é muito claro, até mesmo para o mais fanático discípulo de Heidegger, 
que ele está claramente helenizando e secularizando a fundamental concepção 
bíblica da história da salvação. Ele estava construindo – de modo literal – uma 
Heilsgeschichte rival para a história da salvação bíblica que ele havia 
descoberto em seus estudos do Novo Testamento.29 

 

 

 Este percurso, contudo, apesar de apontar para pontos diferentes, iria se encontrar 

de certo modo nos escritos do último Heidegger. Desde a sua célebre “carta” a Jean 

Beaufret – onde Heidegger levantava “os limites ‘humanísticos’ do existencialismo e da 

exigência real de ‘pensar o ser’”30 – percebemos um Heidegger menos voluntarioso, 

deixando de lado suas especulações acerca da vontade e se centrado mais numa 

perspectiva de “deixar ser”, ou seja, a Gelassenheit, que fora uma das mais veneradas 

palavras usadas pelos místicos do Reno, em especial por Mestre Eckhart. O ser não é a 

partir de agora mais entendido como algo que possa ser concebido ou que podemos nos 
                                                 
24 CAPUTO, J. Op. Cit.. 
25 .Op. Cit. p. 117. 
26 Sobre dois pontos de vistas tão interessantes quanto antagônicos relativamente ao nazismo de 
Heidegger, ver as obras FARIAS, Victor. Heidegger e o Nazismo. São Paulo : Paz e Terra, 1998 e 
LOPARIC, Zeljo. Heidegger réu. São Paulo:  Papirus, 1990. 
27 Op. Cit.  
28 Cf. RAHNER, Karl. On The Theology of Death.  New York: Herder and Herder, 1961. 
29 Op. Cit.. p. 120. 
30 Op. Cit.. p. 121. 



 117

apoderar; ao contrário, o ser, em relação ao pensamento, pode ser apenas garantido. Os 

pensamentos vêm até nós! “Pensar é um dom ou uma graça, um evento que nos toma, 

uma direção visitada por nós”31.  O advento do ser se dá na cooperação e no 

comportamento do homem em estar no aberto deste advento. Evidente que tal postura 

filosófica pode ser tachada, neste nível, de quietismo e ascetismo e se impõe, então, uma 

pergunta pelo lugar da ética no pensamento de Heidegger. Esta é, de fato, a antiga disputa 

medieval entre a vita activa e a vita contemplativa. Parece que na sua última virada, 

Heidegger retorna ao seu início teológico. Mas, devemos dizer, este retorno ganha um 

viés muito mais místico. No último Heidegger ainda é muito debatida a questão de Deus 

e dos deuses, mesmo sabendo-se que, do ponto de vista judaico-cristão, este mesmo Deus 

está atrelado à História e à sua relação com a própria história do ser e seu destinamento. 

Sobre este momento, escreve Caputo: 

 

 
Heidegger demonstra nestes escritos uma decidida preferência pelos primeiros 
gregos, pela experiência grega de ser como physis e alétheia e pela 
experiência dos ‘deuses’ como parte do ‘Quádruplo’, O Quádruplo – terra e 
céu, mortais e deuses – é uma profunda concepção de Hölderlin que 
Heidegger deriva de suas leituras desse poeta sobre o mundo grego. Então o 
deus que emerge nos últimos escritos de Heidegger é um deus poético, uma 
experiência poética do mundo como algo sagrado ou merecedor de 
reverência.32 

 

 

 Não é de se estranhar que em termos de religião comparada possamos dizer que 

este deus de Heidegger se distancia do Deus judeu ou cristão. É possível até mesmo fazer 

uma comparação entre este último Heidegger e o pensamento Budista.33 Mas toda e 

qualquer aproximação só é possível de ser pensada quando temos em vista as 

                                                 
31 Op. Cit.. p. 122. 
32 Op. Cit.. pp.123-4. 
33 Não é nosso intuito aqui traçar os envolvimentos de Heidegger com a Escola de Kyoto, por exemplo. 
Este envolvimento daria para elaborar uma obra à parte devida à extensão de suas conseqüências. Muitas 
obras poderiam ser citadas que tratam deste envolvimento de Heidegger com a tradição mística medieval e 
budista. Eis algumas especialmente interessantes: MACQUARRIE, John. An Existentialist Theology: A 
Comparision of Heidegger and Bultmann. New York : Harper, 1965. MARX, Werner. Heidegger and the 
Tradition. Evaston : Nortwestern University, 1971. PEROTTI, James. Heidegger on the Divine. Athens : 
Ohio University Press, 1974. VYCINAS, Vicent. Earth and Gods: An introduction to the philosophy of 
Martin Heidegger. The Hague : Martinus Nijhoff, 1961. CAPUTO, John D. The Mystical Element in 
Heidegger´s Thought. Op. Cit. BARASH, J. A. Op. Cit. LEVINAS, Emmanuel. Dieu, le temps et la mort. 
Paris: Grasset & Fasquelle, 2000. e o excelente Cambridge Companion on Heidegger. EUA : Cambridge 
Press, 2000, principalmente pelo texto aqui referido de Caputo e pelo excelente artigo de Michael 
Zimmerman onde temos uma excelente comparação entre o pensamento do último Heidegger com o 
budismo Mahayana. 



 118

possibilidades que o próprio Heidegger criou. Mas que uma coisa fique bem clara: em 

momento algum estamos afirmando que Heideger seja um teólogo ou tão pouco um 

místico. O próprio Caputo foi acusado de pensar o último Heidegger por este viés, mas 

ele mesmo se defendeu quando, na introdução de seu livro The Mystical Element 

revisado, afirmou que se trata de uma má compreensão falar de Heidegger como um 

místico. Deve-se acentuar apenas que há um “elemento” místico em seu pensamento. 

 Os passos que iremos seguir adiante serão para tentar demonstrar, à luz das idéias 

de Caputo, como de fato é pertinente pensar neste elemento místico do pensar 

heideggeriano se entendermos que este mesmo pensar, ele mesmo, está fincado numa 

tradição em especial – no caso, a tradição da teologia negativa que se abre com Filo. A 

idéia é simples: se é possível pensar uma filiação de Heidegger com Eckhart, então é 

também possível traçar a própria filiação de Eckhart para que possamos vislumbrar de 

modo mais amplo como podemos encontrar filiações entre o pensamento de Heidegger e 

o dizer desta mesma Tradição. Assim como Caputo, não queremos dizer que o 

pensamento da Analítica Existencial possui toda uma estruturação própria baseada nesta 

influência, mas sim que esta influência não dita pode sugerir a possibilidade do 

aparecimento de alguns conceitos radicais do pensamento de Heidegger, especialmente 

quando este trava uma discussão profunda com a tradição metafísica que é plenamente 

devedora de uma tradição cristã que foi, em grande escala, influenciada pelos grandes 

pensadores gregos.  

Os pilares fundamentais da Analítica – o nada, a diferença ontológica e a 

transcendência do Dasein – podem encontrar similares nesta tradição – mais 

especificamente entre Deus, mundo e a alma? É possível entender a radicalidade da 

compreensão heideggeriana para a a0lh/qeia  grega como fincada num modo 

subterrâneo de pensar da tradição negativa em relação aquilo que se mostra? De fato, a 

tradição negativa corre por fora da metafísica cristã tradicional e aponta para outras 

saídas? O privilégio da Abgeschiedenheit eckhartiana, em seu sentido ontológico, possui 

o mesmo estatuto da angústia heideggeriana? Em que pontos a Gelassenheit se encontra 

em Eckhart e Heidegger? Há, de fato, uma influência da Negatividade eckhartiana na 

Analítica Existencial? Estas questões se impõem como um modo de pensarmos 

radicalmente a própria Analítica em seu viés histórico e hermenêutico. O não dito, o não 

pensado da própria Analítica se torna, portanto, o cerne desta questão e que aponta para 

um modo de encarar um grande pensador através de um modo marcadamente 

heideggeriano. 



 119

 Se somos devedores de uma “hermenêutica radical” - como Caputo descreve o 

ponto a que seus estudos sobre Heidegger o conduziram – então temos que compreender 

que isto significa atingir o sentido da Analítica através de uma delimitação que, como já 

indicamos, possui vários representantes – sejam comentadores ou grandes pensadores 

que trabalham com e a partir de Heidegger. Como ensina Caputo, esta “hermenêutica 

radical” sugere a busca por um significado perdido, por aquilo que permanece velado na 

Tradição e no dizer mesmo desta enquanto pensamento concreto de um determinado 

pensador. Assim, quando delimitamos certos pontos centrais do pensamento e da mística 

de Mestre Eckhart e tentamos circunscrever os principais pensadores que formam a 

corrente de sua tradição teológica negativa – e se realmente concordamos com Caputo 

quando este vê elementos muito próximos entre Heidegger e Eckhart – então estamos 

dando um passo além: estamos, de certo modo e em certo nível, subscrevendo numa 

corrente muito particular o momento histórico da Analítica Existencial e atentando para 

o não pensado de seu dizer.  

Mais ainda vale dizer: quando nos deparamos com dois grandes pensadores – 

Heidegger e Eckhart – não só vale a pena traçar certos paralelismos entre ambos e suas 

aproximações e similaridades, mas sim onde eles divergem. Caputo estava ciente disso: 

“Há uma certa noção de ‘perigo’ em Heidegger que não encontramos no misticismo 

religioso de Eckhart”34 e um lado obscuro na Ereignis que às vezes surge no pensamento 

de Heidegger como um jogo perigoso, um jogo em que estamos lançados. E isto, é claro, 

não se encontra numa tradição anterior. Mas, como ponto de encontro – e um ponto de 

colisão muito forte, devemos acrescentar – há neste projeto místico religioso medieval 

uma indicação já muito forte de uma necessidade de  ir além da metafísica e de pensar a 

própria Tradição como um retorno e um ir além.  

 

 

 

 

 

 

                                                 
34 Op. Cit. Introdução, XVII. 



2. Negatividade e Analítica Existencial   
 

 
  Safranski, no início de sua biografia sobre Heidegger, faz uma afirmação 
deveras interessante e curiosa. Ele diz que: 
 

  

Ele (Heidegger) foi realmente um ‘mestre’ da escola do místico Mestre 
Eckhart. Manteve aberto, mais do que ninguém, o horizonte para a 
experiência religiosa numa época não-religiosa. Encontrou um pensar que 
permanece próximo das coisas, mas preserva-o da queda da banalidade.1 

 
 

 Zarader, ao discorrer sobre a compreensão heideggeriana sobre ser e nada, afirma 

de modo também curioso que: 

 
 

Esta última palavra revela bem que, nesta singular abordagem em que o ser é 
constantemente ‘desdito’ mais do que é ‘dito’, Heidegger não é uma figura 
absolutamente solitária: da diferança de J. Derrida ao vestígio de E. Lévinas, 
para recuar talvez, passando por Mestre Eckhart e Suso, à di/asthma de 
Plotino, há como que uma ‘tradição’ paralela , tradição mais subterrânea – 
porque negativa – do que a sólida tradição positiva que, do platonismo oficial 
ao saber absoluto, caracteriza a ontologia clássica2 

 
 

 A questão aqui é: como é possível se estabelecer este vínculo entre Heidegger e a 

tradição negativa? Por que há tantos pensadores e comentadores voltados para esta 

perspectiva? No início de nosso trabalho afirmamos que Heidegger é um pensador que 

erige seu pensar a partir e para além do fim da Filosofia – e isto parece ir de encontro a 

uma tentativa de se estabelecer vínculos entre a Analítica Existencial e a tradição da 

Negatividade. Por outro lado, só um pensador realmente profundo pode nos conduzir a 

matizes tão díspares e sempre novas sobre o seu pensar. Com Heidegger isto não é, de 

modo algum, diferente. É exatamente a possibilidade de preencher este “espaço 

histórico” que se localiza entre os primeiros gregos que filosofaram e a Analítica 

Existencial – através de uma busca por similitudes – que podemos enriquecer a nossa 

abordagem  sobre a própria Analítica Existencial. 

 Primeiro, demonstramos no Capítulo I que há realmente uma afiliação místico-

filosófica que se inicia com Filo e chega até Eckhart. Neste ponto, se justifica a intenção 

                                                 
1 SAFRANSKI, Rüdiger. Heidegger – um mestre da Alemanha entre o bem e o mal. São Paulo : Geração 
Editorial, 2000. p. 18. 
2 ZARADER, M. Op. Cit. p. 191. (Interessante notar que este modo de pensar conduziu a própria Zarader 
a relacionar o pensamento de Heidegger com a tradição judaica na sua obra La Dette impensée. Heidegger 
et l’héritage hébraïque. Paris : Edições Du Seuil, 1990). 



 121

de Zarader de fazer retroceder para o universo judaico certos pontos chaves da Analítica. 

Como Filo se alicerça numa interpretação helênica de um conteúdo essencialmente 

judaico, é fácil perceber que este conteúdo poderá ser apreendido pela mística cristã 

centrada numa abordagem negativa da divindade. Não é sem razão que este Uno, a 

Divindade, a Negatividade serão colocados como antes do ser. Mas que fique claro: este 

ser aqui referido é aquele mesmo que Heidegger irá criticar no seu A Constituição Onto-

teo-lógica da Metafísica.  

Ao inserirmos a Tradição do Pensamento da Negatividade – de Filo a Eckhart – 

como uma base possível de “inspiração” e influência ao pensamento heideggeriano, 

parece plausível afirmar que podemos encetar uma nova abordagem à desconstrução da 

Metafísica como esta foi levada a termo por Heidegger. Por isso afirmamos que este 

modo de pensar – a Tradição do Pensamento da Negatividade – parece correr por fora da 

compreensão “oficial” da ontologia tradicional. A Tradição da Negatividade quer 

mostrar que há um modo mais radical de se pensar o ser – um modo não ôntico, não 

centrado nas coisas, mas sim no nada. Além do mais, já a partir de Iâmblico e Plotino, é 

possível detectar uma interação entre esta Negatividade e o modo de articulação da 

existencialidade do homem. Tal modo se traduz por um deixar-ser, uma entrega ao apelo 

do Uno, um esvaziamento do mundo e das coisas mundanas, um esvaziar-se pleno que 

conduz a alma a “contemplar” esta mesma simplicidade.  

Com Dionisius vemos como a cristandade toma para si esta compreensão – 

Heidegger entendia muito bem que havia uma filiação grega do pensamento cristão, mas 

parece não querer encarar de frente sua filiação hebraica – e compõe uma teologia 

negativa que difere e muito dos padrões da teologia positiva vigente. O mistério é 

novamente posto como uma região em que o homem habita e é por ela chamado, uma 

região que funda as próprias coisas e permanece num jogo de desvelamento e ocultação. 

Por fim, vemos esta mesma Negatividade adentrar de modo definitivo a mística cristã 

através dos tratados e sermões de Mestre Eckhart. Aqui não é apenas mais uma questão 

de compreender este ternário – Deus, mundo e alma – pela Negatividade da Divindade, 

mas sim de afirmar que é esta mesma quem rege o ponto mais elevado da 

existencialidade humana: o desprendimento. É por este que se conquista  o direito a 

pensar esta região, a adentrar o reino da não representação onde apenas a experiência em 

si mesma da diferença pode falar. É neste estágio em que o homem adentra aquilo que o 



 122

próprio Heidegger chamou de região da serenidade.3 Assinalamos que o desprendimento 

está perto do nada. Esta compreensão de Eckhart só é possível na medida em que ele 

mesmo contempla a possibilidade mesmo desta região falar por si só: o nada se dá pela 

diferença, não é ente algum, assim como a própria Divindade. Esta é puritas essendi,  é 

aquele momento que é o apelo, a graça quem direciona ou chama a alma a se realizar 

no desprendimento, a encontrar no nada o Deus que a impele ao encontro, que a chama 

– apelo este que podemos traduzir pelo destino do ser entendido aqui como Divindade. 

O estatuto de privilégio da Abgeschiedenheit é ser abertura para este mesmo nada e 

caminho de conquista desta região pela advento da Gelassenheit. 

 Segundo, devemos traçar, portanto, as similitudes ou aproximações que são 

possíveis de se estabelecer entre Heidegger e Eckhart. Justificando tal filiação, 

estaremos inserindo a Analítica – em certo nível, é claro – dentro de uma tradição de 

cunho negativo. E esta tarefa começa com a preleção Que é Metafísica? de 1929. Nesta 

preleção, Heidegger nos fala de uma angústia fundamental, de uma experiência 

fundamental ( Grunderfahrung) que pode ser entendida como uma experiência que nos 

liberta da esfera das coisas exatamente por ser a angústia que permite que o nada se 

manifeste: é aquele momento em que o Dasein não se perde mais junto ao ente. Esta 

preleção, então, pode ser compreendida como uma preleção sobre o nada. Esta 

discussão, segundo Caputo, centrada no nada (das Nichts), é também a preocupação 

fundamental de Eckhart em seu tratado sobre o desprendimento. A leitura de Heidegger 

aparece em 1929, seis séculos após a morte de Mestre Eckhart – entre 1327 a 1329. 

 No tratado sobre o desprendimento, Eckhart – e isso se reduzimos suas 

proposições ao essencial – faz duas afirmações principais: 1. Deus, em Si mesmo, é tudo 

o que não é criatural. Ele é o puro desprendimento inamovível e 2. O caminho que 

permite à alma se unir a Deus é o caminho do desprendimento. Caputo enxerga aqui um 

paralelo entre a preleção de Heidegger e o tratado de Eckhart. Ele afirma que “se nos 

voltarmos agora para Que é Metafísica? de Heidegger, nós iremos encontrar duas 

afirmações paralelas, embora em termos de discussão agora não sejam mais ‘Deus’ e a 

‘alma’, mas ‘ser’ e ‘Dasein’”4. 

 Se entendermos que o nada é “alcançado” em Heidegger por esta experiência 

fundamental acima citada, podemos estabelecer um paralelo com o tratado de Eckhart: o 

desprendimento aponta para um modo do ente (Dasein, alma) experienciar o mundo que 

                                                 
3 Cf. HEIDEGGER, M. Serenidade. Op. Cit. 
4 CAPUTO, J. The Mystical Element. Op. Cit. p. 18. 



 123

se abre – assim como a angústia em Heidegger – para a compreensão do nadificar do 

nada (das Nichten des Nichts). Nas palavras de Heidegger: “O nadificar do nada não é 

um episódio casual, mas, como remissão (que rejeita) ao ente em sua totalidade em fuga, 

ele revela este ente em sua plena, até então oculta, estranheza como o absolutamente 

outro – em face do nada”5. Ora, Heidegger ainda acrescenta que Dasein significa “estar 

suspenso dentro do nada”6. Como este nada, seu nadificar, acontece no ser do ente, o 

mesmo não pode ser entendido como substantivo, como ente. Aqui podemos assinalar, 

com Caputo, que a analogia com Eckhart se torna maior. Em Eckhart é  necessária uma 

experiência fundamental para que a abertura Àquele que é todo outro que o ente possa se 

“revelar”. “Para Eckhart, Deus subsiste no puro ‘Ab-geschiedenheit’; para Heidegger, o 

nada é fundamentalmente ‘diferenciado’ (unter-schieden) dos entes”7. Se o termo 

“Unter-Schied” – usado explicitamente em Identidade e Diferença – aponta para uma 

diferenciação – que toma o lugar da diferença ontológica – então parece plausível que 

tomemos a própria Abgeschiedenheit eckhartiana em relação com o Unter-Schied 

heideggeriano.  

 O nada que nadifica não significa, contudo, algo que está apartado dos entes. 

Assim como o Deus em Eckhart, que não está apartado das criaturas e que é 

compreendido como Aquele que funda e dá essência a todas as coisas, o nada aqui 

também indica o fundamento para todo ente que sem ele cairia numa ausência de ser 

(Seinlosigkeit). Assim como em Heidegger, esta posição de Eckhart não deve ser 

compreendida como aniquilação do homem ou um niilismo radical. Esta forma de 

interpretar o nada em Heidegger – e que poderia valer em Eckhart – que tende a uma 

confusão de termos, é, segundo Caputo, uma má compreensão do conteúdo da preleção 

Que é Metafísica? “Pelo nada, Heidegger não quer dizer uma simples negação do que é, 

a negação de todos os entes, mas o ser em si mesmo, tomado como aquilo que é o outro 

que qualquer ente (Andere zu Allem Seinden). O nadificar do nada é o ser dos entes”8. 

Deus em Eckhart e o ser em Heidegger são colocados como diferenciados de todos os 

entes. Se o homem – a alma ou o Dasein – quer “ganhar acesso a  tal ser, só o pode pelo 

caminho da compreensão e abrindo a si mesmo para esta ‘diferença’”9. 

                                                 
5 HEIDEGGER, M. Que é Metafísica? Op. Cit. p. 41. 
6 Op. Cit.. 
7 CAPUTO, J. Op. Cit. p. 19. 
8 Op. Cit... p. 21. 
9 Op. Cit..p. 22. 



 124

 Outra similitude interessante entre o pensamento de Eckhart e Heidegger é, como 

aponta Caputo, que no primeiro temos o “homem interior” e o “homem exterior”. Em 

Heidegger o homem exterior é aquele que se vê arrastado cotidianamente para um 

mundo de preocupações, enquanto que o homem interior seria aquele momento em que 

pela angústia ele experiencia aquilo que não é ente10. Se em Eckhart o homem exterior é 

aquele que busca consolação com as coisas do mundo, o homem interior é aquele que, 

pelo desprendimento, esvazia-se de todo ente e mergulha na serenidade, na Negatividade 

em si mesma de Deus, ou seja, Deus como o absolutamente outro com relação ao ente. 

Mas o homem, a alma, só caminha para o desprendimento quando o apelo de Deus se faz 

sentir em toda a sua potência. Em Heidegger temos o apelo do ser, apelo este que exige 

do Dasein uma escuta atenta. Esta disposição é como um humor que “apela ao homem 

em sua essência para que aprenda a experimentar o ser no nada”11. 

 Além do mais, quando adicionamos a estas comparações a compreensão 

heideggeriana do “pensar representacional” (Vorstellendes Denken) e do “pensar 

essencial” (Wesentliches Denken), chegamos a um ponto que aproxima ainda mais os 

dois pensadores. O primeiro é compreendido por Heidegger – no Posfácio de 1943 à 

preleção citada – como uma tentativa de calcular e contar os entes, enquanto o segundo 

se dirige à verdade do ser em si mesmo. O pensamento essencial não se dá sobre os 

entes, mas sim sobre a verdade do ser. Aqui temos uma analogia clara: em Eckhart 

vemos que o homem exterior gasta a si mesmo, o poder de sua alma,  na sua relação com 

as coisas, enquanto que o homem interior é aquele que se distancia do sentidos, 

colocando “de lado todas as imagens e representações”12 para se engajar num 

pensamento não-representacional. Em Heidegger, o Dasein, no pensamento essencial, 

liberta-se das coisas, os entes, e dirige-se ao ser mesmo, à sua verdade.13 Assim como 

Eckhart, Heidegger compreende que o modo de se “relacionar” com o transcendente, 

com o simplesmente outro que os entes, é um deixar que ele – Deus em Eckhart ou o ser 

em Heidegger – se relacione conosco. Isto se torna, de fato, interessante quando 

percebemos que para Heidegger o ser “não é nada que responda às questões humanas, 

                                                 
10 Não se deve entender aqui “exterior” e “interior” como algo espacialmente dado, mas sim como modos 
de ser. De outra forma, estaríamos entrando em contradição com a própria compreensão heideggeriana de 
mundo e Dasein. Cf. § 13 de Ser e Tempo, I. Op. Cit. pp. 98-102. 
11 HEIDEGGER, M. Que é Metafísica?  Op. Cit.. p. 49. 
12 CAPUTO, J. Op. Cit. p. 25. 
13 Cf. Op. Cit..  



 125

nada que se submeta à interpretação humana”14. Isto indica que o único modo de ganhar 

e garantir acesso ao ser é deixar que o ser seja e se enderece ao homem, ao Dasein. 

 Ora, em Eckhart, o caminho da alma para Deus segue os mesmos parâmetros: a 

primeira deve deixar que Deus efetue sua unidade com ela. Caputo vislumbra dois 

pontos de contato entre Eckhart e Heidegger aqui. Ele cita textualmente uma passagem 

do tratado sobre o desprendimento de Eckhart e uma passagem da preleção Que é 

Metafísica? para acentuar tal proximidade. A citação de Eckhart é que “Deus pode se 

unir a mim melhor e mais proximamente do que eu posso me unir a Ele”15 e de 

Heidegger temos a afirmação de que “ser não é produto do pensar. Ao contrário, de fato, 

o pensar essencial é um evento (Ereignis) do ser”16. Se o único poder da alma é permitir 

o advento de Deus nela, então vemos o mesmo quando Heidegger afirma que o Dasein 

também só pode se render, e render-se em sua vontade, para permitir que o ser seja. “E 

que é o mais nobre poder, se render, é bem conhecido de todo místico e homem 

religioso”17. Este poder – sua inscrição na limitação do Dasein – é a própria finitude do 

Dasein que ao experienciar o nada “experiencia sua própria falta e finitude em face 

daquilo que é ‘simplesmente o outro’ que todo ente”18.  Esta constatação, como salienta 

Caputo, é a mesma realização que afeta a todo religioso ou místico realmente 

consciente.19 Se a angústia, já em 1929, é tratada “em termos de calma, serenidade, 

descanso, tranqüilidade e silêncio”20, nada mais justo do que fazer uma alusão à 

compreensão eckhartiana da Gelassenheit. Na serenidade, o Dasein adentra a esfera do 

ser, logo “Gelassenheit não é um contra-conceito para a angústia; ela é muito mais seu 

refinamento”21. A angústia é um humor (Stimmung) por responder à voz (Stimme) do 

ser. Na angústia, o Dasein se “põe” sobre o abismo (Abgrund) do ser. 

 Caputo nota que as páginas finais do Posfácio da preleção Que é Metafísica? são 

uma das mais fortes demonstrações – em todos os trabalhos de Heidegger – de quanto 

está presente um elemento místico e até mesmo religioso em Heidegger. Caputo, neste 

momento, vai realmente longe quando afirma que: 

 

 
                                                 
14 Op. Cit.. 
15 Op. Cit.. 
16 Op. Cit.. 
17 Op. Cit.. p. 26. 
18 Op. Cit.. 
19 Cf. Op. Cit.. 
20 Op. Cit.. 
21 Op. Cit.. 



 126

As expressões de Heidegger nestes textos possuem tão patentemente um laço 
místico que é quase impossível evitar a impressão de que ele quer 
intencionalmente e conscientemente aludir aos místicos e à linguagem dos 
místicos. É como se ele quisesse nos dar uma pista de que nos místicos -  nos 
velhos mestres do pensamento e que iniciaram a tradição alemã – podemos 
encontrar algo como o “pensar” (Denken). Se alguém quer aprender a pensar, 
aprender o que pensar é, ele parece dizer, então vá aos místicos.22 

 

 

 Se Caputo afirma que Heidegger possui esta intenção nesta preleção, é óbvio que 

ele externa esta idéia de modo claro no curso O Princípio do Fundamento e no diálogo A 

Serenidade. E, em ambos, lemos textualmente uma clara referência ao poder do 

pensamento de Eckhart. Mas, para ainda acentuar mais tais similitudes, Caputo usa de 

uma idéia que aparece em Max Müller23. Inicialmente, devemos notar que se há, de fato, 

um “sacrifício” feito pelo Dasein, ou seja, render-se à verdade do ser, então há realmente 

uma comparação inevitável com o “coração humilde” em Eckhart que nos diz que a 

alma não deve buscar consolo em nada que seja criatural, mas apenas entregar-se e 

render-se ao apelo insistente de Deus. Podemos mesmo acrescentar que alguns termos da 

preleção de Heidegger possuem um acento realmente místico: agradecer (Danken), graça 

(Gunst) e favor (Huld). Caputo vai ainda mais longe quando cita uma passagem da 

preleção. Lemos: “Das opfer ist der Abschied vom Seiendem auf dem Gang zur Wahrung 

der Gunst des Seins”24 ( Na nossa tradição temos a tradução desta frase, feita por Ernildo 

Stein, para “o sacrifício é a despedida do ente em marcha para a defesa do favor do 

ser”25 ).  

Assim como Müller, Caputo acredita que a expressão  Abschied vom Seiendem é 

diretamente derivada da palavra Abgeschiedenheit tão cara a Eckhart. Esta conotação é 

possível quando entendemos que no alemão moderno Abschied quer dizer “partida”. 

Além do mais, Heidegger também nos fala da “nobreza do despojamento”26 e da 

“liberdade do sacrifício”27. Esta nobreza do despojamento ou nobreza da pobreza – que 

possibilitam o tesouro do sacrifício – se assemelham muito à base de realização do 

cristianismo. Em Eckhart temos o homem que busca viver em perfeita pobreza para que 

                                                 
22 Op. Cit.. p. 27. 
23 Cf. MÜLLER, Max. Existenziphilosophie im geistigen Leben der Gegenwart. Heidelberg: Kerle, 1964. 
pp. 66-7. Podemos mesmo chegar a afirmar que se fossemos traçar o início das idéias de Caputo, seríamos 
obrigados a prestar reverência às idéias de Müller que trazem muitas comparações originais entre 
Heidegger e Eckhart. É a esta obra de Müller que Caputo irá fazer referência em seu livro. 
24 CAPUTO, J. Op. Cit.. p. 28. 
25 HEIDEGGER, M. Que é Metafísica? Op. Cit. p. 50. 
26 Op. Cit.. 
27 Op. Cit.. 



 127

seu coração, pelo desprendimento, se abra a Deus. Caputo nos avisa que estes dois 

conteúdos possibilitam aproximações plausíveis. Assim como o caminho para o ser não 

é um caminho da razão discursiva, o caminho para Deus não pode se realizar por uma 

razão também especulativa e logicista. É apenas na entrega – e saltando a esfera 

representacional – que a alma ou o Dasein podem se entregar a Deus ou ao ser. 

 Mas, antes que finalizemos, precisamos levar em consideração dois pontos de 

grande importância. Primeiro: nas suas palestras sobre Nietzsche, Heidegger critica o 

misticismo como um mero par (Gegenbild) da Metafísica.28 Logo, o misticismo não 

parece responder a “um modelo para a superação da Metafísica”29. Nesta palestra, 

Heidegger critica o misticismo como uma forma de irracionalismo e obscurantismo. Por 

outro lado, tomando uma posição completamente oposta, vemos na quinta aula de seu 

curso O Princípio do Fundamento uma abordagem que indica outro caminho. Após 

discutir o porquê e o porque (warum e weil) num dos versos de Angelus Silesius30 - é 

afirmado que “todo aforismo (do verso) é tão espantosamente claro e laconicamente 

construído, que nos agradaria chegar à idéia de que à grande Mística pertenceria a mais 

extrema agudeza e profundidade de pensamento”31 e, ainda mais, que “esta é, com 

efeito, também a verdade. Mestre Eckhart demonstra-o”32. Haveria, então, uma 

dicotomia e uma contradição insuperável aqui em Heidegger? Caputo acredita que não. 

Para bem da verdade, Caputo nos faz ver que Heidegger distingue dois tipos de 

misticismo: o genuíno e grande (echte und grosse Mystik) e os misticismos de outra 

ordem. Explica Caputo: 

 

 
Se o misticismo significa um vôo para fora da  realidade e do mundo 
sensível,  se o misticismo significa irracionalismo e um obscurantismo que 
lança tudo em confusão, então o misticismo é para ser devotamente evitado. 
Tal misticismo claramente não possui nada a ver com o pensamento.33 

 

 

 Por outro lado, o misticismo genuíno é construído para além das representações, 

participando, deste modo, do rigor e da profundidade do pensamento em si mesmo. “Não 

                                                 
28 Cf. HEIDEGGER, M. Nietzsche. Vol. II.  Pfullingen: Verlag Günther Neske. 1961.p. 28. 
29 CAPUTO, J. Op. Cit. p. 141. 
30 O verso é: “Die Ros´ist ohn´warum, sie blühet weil sie blühet”. Apud CAPUTO, J. Op. Cit. p. 61. (“A 
rosa é sem porquê, ela floresce porque ela floresce” – Trad. do Autor). 
31 HEIDEGGER, M. O Princípio do Fundamento. Op. Cit. pp. 61-2. 
32 Op. Cit.. 
33 CAPUTO, J. Op. Cit. p. 141. 



 128

é irracionalista, mas também não é uma questão da razão”.34 Também não é metafísico, 

nem mesmo um braço de continuação da Metafísica.35 Portanto, o mais importante aqui, 

ressaltando as direções que estes dois momentos possuem dentro do pensamento de 

Heidegger, é assegurar que, para este, Mestre Eckhart está inserido dentro daqueles que 

podem ser chamados de Grandes Místicos. Esta é, em termos gerais, uma das 

fundamentações essenciais para validar o trabalho de Caputo: a asseveração dada pelo 

próprio Heidegger. O pensar, portanto, encontra seu lugar também dentro da genuína e 

grande Mística. Uma mística que pode ser traduzida como um modo do pensar (Denken) 

originário e que, em seus moldes, estruturas e objetivos, busca esta mesma diferença 

entre a esfera ôntica e ontológica tão marcante na radicalidade do pensamento 

ontológico de Heidegger. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
34 Op. Cit.. 
35 Cf. Op. Cit.. 



 129

3. Ser e Deus, Mundo, Alma e Dasein   

 

 Sabe-se que a Habilitationsschrift de Heidegger em Freiburg – A Doutrina  do 

Significado e das Categorias em Duns Scotus 36-  expressa uma “grande preocupação 

com o misticismo medieval de modo geral e, em particular, com Mestre Eckhart”37. Já 

assinalamos no Capítulo III, 1, que Heidegger era muito interessado no misticismo 

medieval. Sua Habilitationsschrif  foi um estudo sobre um tratado medieval intitulado 

De Modis Significandi elaborado por Thomas de Erfurt, um scottista do século XVI, 

embora Heidegger atribuísse a autoria do mesmo ao próprio Scotus. Uma das bases deste 

trabalho do jovem Heidegger é sua tentativa de demonstrar a insuficiência da 

epistemologia neo-kantiana em reduzir o homem a um sujeito epistemológico.  

Heidegger nos fala de uma personalidade viva e que na sua “Conclusão” é 

identificada como o espírito vivo, isto é, “o homem concreto histórico”38 que traz em si 

todas as suas necessidades teóricas e práticas. O que Heidegger busca é mostrar a base 

“viva” ou “existencial” da grammatica speculativa. E esta experiência se dá no homem 

medieval concreto cuja vida está alicerçada numa relação primordial do homem com 

Deus.39 Enquanto o homem medieval comum está “perdido” numa experiência subjetiva, 

o pensador medieval possui um forte sentido do ente. Podemos até mesmo sugerir 

que Heidegger está nos dizendo que o místico medieval representa “a vida do homem 

medieval intensificada”40.  É neste contexto que Caputo pode afirmar: 

 

 
A referência a Mestre Eckhart em particular ocorre na ‘Conclusão” da 
Habilitationsschrif onde Heidegger uma vez mais levanta a questão da 
relação dos problemas da lógica abstrata com a experiência concreta do 
homem medieval. Aqui Heidegger nos diz que o problema das ‘categorias’ 
deve ser situado mais além. Em primeiro lugar, deve ser dada uma inteira 
‘base metafísica’. Nenhum problema lógico pode ser tratado com sucesso se 
ao menos não é posto dentro de uma perspectiva que é ‘translógica’ e 
metafísica.41 

 

                                                 
36 Para uma análise deste trabalho, ver o artigo de Caputo Phenomenology, Mysticism and the Grammatica 
Speculativa: A Study of Heidegger´s Habilitationsschrift. Journal of the British Society for 
Phenomenology, Vol. 5, Maio, pp. 101-17. 1974. 
37 CAPUTO, J. The Mystical Element. Op. Cit. p. 145. 
38 Op. Cit.. p. 146. 
39 Caputo se refere aqui ao Frühe Schrifiten de Heidegger. Frankfurt: Vittorio Klostermann, 1972. p. 351. 
40 CAPUTO, J. Op. Cit.. p. 148. 
41 Op. Cit.. 



 130

 Esta nova leitura da Habilitationsschrif de Heidegger serve para justificar uma 

atitude que o filósofo tomou em 1960 num encontro com os velhos marburgueses. Nesta 

ocasião, pediram a Heidegger que lhes desse uma analogia que poderia servir de pista 

para seus trabalhos teológicos alicerçados na Analítica Existencial. A estrutura desta 

pista era: 

 “Ser: pensar: Deus : o pensar conduzido dentro da fé”42. 

 Esta analogia pertence à tradição medieval e Heidegger está mostrando que estas 

relações por ele indicadas são possíveis. O que Caputo faz é oferecer uma variação para 

esta pista. Assim temos: 

 “Ser: pensamento (Dasein) : Deus : a alma”43. 

 Ora, esta estrutura já está atrelada à idéia tanto de Heidegger quanto de Eckhart 

de que a “experiência” de Deus ou do ser não pode se dar através da razão, mas sim por 

um modo que o homem, a alma ou o Dasein são impelidos a experienciar. Se em Eckhart 

é Deus quem toma a iniciativa nesta experiência, em Heidegger é o ser. Se a alma deve 

ficar aberta e receptiva ao apelo de Deus, o mesmo se dá com o Dasein que deve se abrir 

ao apelo do ser. Mas fiquemos alerta: não há aqui uma similaridade de conteúdo, mas 

sim de estrutura. É isto que leva Caputo a afirmar que quando se diz que isto ou aquilo é 

o “mesmo” em Eckhart e Heidegger, na verdade “queremos dizer apenas que a estrutura 

é a mesma”44. Isto é muito importante, já que em Eckhart isto significa que a estrutura 

do desprendimento se traduz por um modo ou humor em que a alma se aparta dos entes 

em favor do amor de Deus, ou seja, ela toma as coisas, as criaturas apenas em referência 

às idéias na “mente” de Deus. Em Heidegger vemos que a abscheiden é uma 

diferenciação (unter-schieden) entre os entes e o ser e que é no abismo desta diferença, 

onde habita o nada, que o Dasein pode alcançar - ou é para lá arremessado – uma escuta 

atenta capaz de ouvir o apelo do ser. 

 Se temos uma relação transcendente e primordial da alma com Deus, então é 

possível afirmar que a vida da alma está conectada e só é possível pela vida de Deus. Em 

termos estruturais, e apenas nestes, o mesmo pode ser dito da Analítica Existencial 

quando consideramos a relação entre  ser e  Dasein e a concepção heideggeriana sobre a 

vida.45 Entretanto, esta questão não se esgota apenas neste âmbito. A analogia dada por 

Eckhart, e aqui citada, serve de pista para se equacionar o problema da verdade, já que a 
                                                 
42 Op. Cit.. p. 143. 
43 Op. Cit.. p. 144. 
44 Op. Cit.. 
45 Cf. § 10 de Ser e Tempo, I, mais especificamente a discussão de Heidegger com Dilthey sobre a vida. 



 131

verdade só é possível na correlação homem e ser, pensamento e ser. É neste ponto que 

Caputo procura apontar – e isto através de uma sugestão – que o percurso de Heidegger 

desde sua Habilitationsschrif, e que se inicia com a forte influência de Husserl em suas 

idéias, justifica estas aproximações. As estruturas de Deus e alma  em Eckhart e ser e 

Dasein em Heidegger podem ser tidas como bases similares e que fundam um modo 

original de se compreender a verdade. Explica Caputo: 

 

 
Com o aparecimento  das Idéias I, contudo, o pensamento de Husserl deu 
uma guinada em direção à ‘subjetividade transcendental’ que Heidegger 
sempre repudiou. Deste modo, Heidegger esperava na sua 
Habilitationsschrift trazer o De Modis Significandi para a linha do Husserl 
das Investigações Lógicas, que falava de ‘significados objetivos’ 
independente do estado ‘psicológico’ do sujeito.46 

 

 

 Mas sabemos que este tipo de realismo foi abandonado por Heidegger em Ser e 

Tempo. No § 44, já vemos que a verdade está diretamente relacionada com o Dasein. 

Mas em 1927 Heidegger ainda pensava a sua famosa questão do sentido do ser a partir 

da primazia do Dasein. Só com seus últimos escritos é que surge com toda a força a 

referência à primazia do ser em si mesmo. Esta virada parece a Caputo um retorno à sua 

Habilitationsschrift: “Heidegger retoma uma posição que, de modo estranho, assemelha-

se ao realismo da Habilitationsschrift”47. Por isso tivemos a necessidade de demonstrar a 

compreensão heideggeriana sobre a verdade enquanto a0lh/qeia  − onde a idéia 

mística de um Deus oculto parece nortear, em certo sentido, esta visão. Nos escritos que 

surgem a partir de 1930, Heidegger desenvolve a “teoria da verdade como alétheia com 

a qual a relação mística da alma com o Deus ‘oculto’ carrega as mais surpreendentes 

semelhanças”48. 

 Há uma relação entre Deus e a alma e ser e Dasein que se opera numa estrutura 

comum. Citando o texto Was heisst Denken?, Caputo assinala a grande familiaridade de 

Heidegger com Eckhart quando o primeiro se refere à noção eckhartiana de Fünklein, ou 

seja, a “pequena centelha” na alma. É válido dizer que Heidegger chama Eckhart de 

mestre do pensar e um pensador profundo com que a nossa era tecnológica tem muito a 

                                                 
46 CAPUTO, J. Op. Cit. p. 151. 
47 Op. Cit.. p. 152. 
48 Op. Cit.. 



 132

aprender.49 Este conhecimento da obra de Eckhart, por parte de Heidegger, serve, 

segundo Caputo, para conectar de modo não arbitrário os dois pensadores. Além disso, é 

nesta noção de Fünklein que Caputo se sente à vontade para articular a relação entre 

Heidegger e Eckhart a partir do conceito heideggeriano do Dasein e a noção eckhartiana 

do “fundamento da alma”. É pelo  acontecimento-apropriação (Ereignis) da verdade em 

Heidegger que se pode criar uma ponte até Eckhart de modo seguro50. Heidegger não 

está interessado na Sagrada Trindade ou na imortalidade e espiritualidade da alma, nem 

tampouco na conhecida teoria cristã-neoplatônica da preexistência das coisas na mente 

de Deus. Ou seja, “Heidegger não está interessado (focalmente) em Deus, mas sim na 

história do ser. Heidegger não está procurando ‘santidade’, ou unidade com Deus. Antes, 

ele procura preparar a clareira que deve ser feita na história humana para o evento do 

ser”51. Neste sentido, continua Caputo:  

 

 
Nem Eckhart e nem Heidegger falam do ‘homem’. Para ambos os 
pensadores, há algo mais profundo no homem, algo que não é meramente 
humano, que constitui a verdadeira dignidade e valor do homem. Para 
ambos, há um fundamento escondido em que o mais verdadeiro ser do 
homem e sua natureza (Wesen) essencial residem.52 

 

 

 É notório que em ambos os pensadores há algo mais profundo no homem do que 

sua relação cotidiana com as coisas. Este sentido primevo aponta, em ambos, para a 

compreensão da essência (Wesen) do homem como que posta num ponto ainda mais 

profundo, para além desta superfície do seu tráfico cotidiano com as coisas. Em  ambos 

os pensadores, Wesen possui um sentido verbal. Eckhart traduzia o vocábulo latino esse 

por Wesen, além de “empregar Wesenheit e Wesunge como tradução para essentia”53. Se 

em Eckhart temos esta palavra aplicada para se referir ao ser essencial de uma coisa, em 

Heidegger temos o seu sentido aplicado para se referir ao ser dos entes. 

                                                 
49 Cf. Op. Cit..p. 154. 
50 Isto, evidentemente, cientes do caráter de similitude estrutural apontado por Caputo. 
51 Op. Cit.. p. 155. Nesta citação, o termo clareira (the clearing) pode parecer ambíguo ou equivocado, 
uma vez que o mesmo ganha força no pensamento de Heidegger. A questão é que o termo, em inglês, 
clearing, é derivado do verbo to clear, que pode significar limpar, purificar, desbravar, galgar, transpor. 
Assim, the clearing também carrega a idéia de esclarecimento, o que é intraduzível neste contexto. 
52 Op. Cit.. p. 156. 
53 Op. Cit.. 



 133

 Em Eckhart, “o fundamento da alma é atemporal, inominável e incriado”54. É 

neste fundamento que a alma pode se unir a Deus – assim, “o homem verdadeiro” é 

aquele que permite que “Deus seja Deus”. Caputo cita o texto Gelassenheit de 

Heidegger para mostrar que este compreende que Wesen “não é uma questão sobre o 

homem”55. Ambos os pensadores, além do mais, usam outros termos para falar do 

homem – Dasein ou fundamento da alma. Em ambos, vemos que esta determinação 

ontológica extrapola uma delimitação antropológica do homem. 

 

 
Em ambos os casos, portanto, a interpretação antropológica do homem é 
‘superada’. O homem não é compreendido ‘zoologicalmente’ – como um 
animal com uma diferença específica de racionalidade. Nem é a ele dado 
nenhuma das outras significações, igualmente antropológicas, do homem da 
Filosofia Ocidental – tal como ‘espírito’ ou ‘pessoa’ [...] Todas estas 
determinações do homem são ‘metafísicas’, isto é, elas tomam o homem 
como uma espécie de ente que deve ser diferenciada dos outros entes. Elas 
são determinações ‘ônticas’ do homem.56 

 

 

 Eckhart sempre insistiu sobre o fato de que o “fundamento da alma” não pertence 

a nenhuma categoria de classificação e que não se trata de uma determinação ôntica. Em 

Heidegger, se podemos entender que o Dasein não é meramente um ente, mas sim, e de 

modo primário e originário, uma relação (Ver-hältnis) com o ser, deve-se concluir, 

então, que o Dasein não seja algo que o homem possui, nem mesmo chega a ser uma 

característica do homem, mas sim “algo que possui o homem e torna o homem  e sua 

relação com os outros entes possível”57. 

 É claro que, neste ponto, o Dasein não pode ser comparado com o ego cogito, a 

res cogitans ou ao animal rationale. Eckhart parece apontar para o mesmo ponto. 

Porém, como nos mostra Caputo, ao citar novamente Was heisst Denken? , Heidegger 

parece indicar que “não está preparado para admitir que o conceito de Eckhart  da 

‘pequena centelha da alma’ (Seelenfünklei) de fato transcende completamente a noção 

do homem como [...] uma espécie diferenciada”58. Mas Caputo acredita que Heidegger 

se equivoca ao interpretar a Seelenfünklei deste modo, ou seja, como uma concepção que 

                                                 
54 Op. Cit.. p. 157. 
55 Op. Cit.. p. 157. Evidente que esta compreensão toma parte, também, na sua Carta sobre o 
“Humanismo”. Op. Cit. 
56 Op. Cit.. 
57 Op. Cit.. p. 158. 
58 Op. Cit.. 



 134

não ultrapassaria a compreensão metafísica do homem. Caputo se justifica: “Heidegger 

está, eu acredito, equivocado sobre isto. Para Eckhart, a ‘pequena centelha’ ou o 

‘fundamento’ da alma refere-se a mais profunda ‘fonte’ e para a ‘raiz’ (Wurzel) do ser da 

alma. Não é algo adicionado à alma, mas da qual a alma retira sua vida”59.  Por fim, 

devemos afirmar que tanto em Heidegger quanto em Eckhart há a descrição de um tipo 

de “falência” do Dasein e da alma na sua relação com as coisas, entes ou criaturas no 

cotidiano.  Não se trata aqui de equacionar  de modo fácil o fundamento da alma com o 

Dasein heideggeriano. A alma se relaciona com Deus e o Dasein com o ser – o Dasein 

se debruça sobre o abismo do evento da verdade, sobre o evento que se dá no 

movimento histórico; Eckhart não pensa nisto, mesmo que entendamos que seu 

fundamento da alma seja “absolutamente atemporal e eterno”60. Porém, o que chama 

mais a nossa atenção é que Eckhart, mesmo inserido numa tradição cristã e neoplatônica, 

parece apontar para esta mesma superação essencial indicada por Heidegger. Em ambos, 

há uma indicação que nos obriga a pensar aquilo que a tradição nos legou como a 

essência do homem – de um modo ou de outro. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
59 Op. Cit.. p. 158. 
60 Op. Cit.. p. 161. 



4. Angústia e Abgeschiedenheit, destinamento do ser e o apelo de Deus 

 

 Por fim, devemos tratar agora de duas estruturas em Eckhart e Heidegger que 

possuem muitas similitudes: 1. a angústia e a Abgeschiedenheit como momentos que 

possuem um privilégio ontológico e que possibilitam à alma e ao Dasein pensar  e 

experienciar o apelo e o sentido de Deus e ser e 2. o destinamento do ser e o apelo de 

Deus que são as fontes que conduzem a alma e o Dasein para este salto sobre a diferença 

e, portanto, sobre a esfera ôntica em Heidegger ou criatural em Eckhart. 

 No item 4 do Capítulo 1, articulamos o conceito eckhartiano de desprendimento, 

assim como fizemos o mesmo com o conceito heideggeriano de angústia no item 4 do 

Capítulo 2. Tanto a Abgeschiedenheit quanto a angústia são humores, um modo 

constitutivo a priori da alma e do Dasein na sua relação com a diferença, com sua 

relação que salta sobre a esfera ôntica em direção a Deus ou ao ser. Quanto ao termo 

eckhartiano, nós já havíamos assinalado que  o desprendimento está perto do nada. E 

este, o nada, marca na mística eckhartiana a diferença com a totalidade dos entes: Deus e 

as criaturas. Como toda criatura é uma negação de outra, só cabe a Deus, o Um, ser em 

Si mesmo e separado de tudo, ou seja, um negar do negar. O Um (Deus) nega todo 

outro, pois se assim não fosse, haveria algo fora de Deus. Como não há nada fora de 

Deus, seu negar do negar se transforma na máxima plenitude – e é a esta máxima 

plenitude que a alma se vê impelida pelo apelo de Deus. Não se trata de um ir para Deus, 

mas muito mais um deixar Deus ser no âmago da alma. Como ensina Eckhart, a 

Abgeschiedenheit é maior do que a caridade por que ele não me obriga a amar Deus, mas 

sim fazer com que Deus me ame. Não se trata, portanto, de uma relação entre a alma 

para com Deus, mas sim de uma relação da Alma para o direcionamento que Deus faz de 

modo originário para esta. 

 De modo análogo, a angústia em Heidegger comporta uma similitude muito 

grande com este conceito eckhartiano. Como vimos, a angústia, dentro do edifício da 

Analítica Existencial abre a totalidade do ente como insignificância à luz da experiência 

do ser-para-a-morte como finitude radical. Tal idéia antecipa o conteúdo da experiência 

do nada pela angústia que será tematizada por Heidegger, posteriormente, na preleção 

Que é Metafísica?. Oferecendo o solo fenomenal para que a totalidade originária do 

Dasein seja apreendida de modo explícito, a angústia, diferentemente do temor, não se 

angustia com isto ou com aquilo: o ameaçador, como afirma Heidegger, não se encontra 

em lugar algum. É o nada que se revela na angústia. Neste ponto, não se trata de pensar 



 136

o nada como negação de todos os entes, mas sim como o ser mesmo   - o Andere zu 

allem Seienden. A angústia, assim como o desprendimento, permite ao Dasein apreender 

aquilo que não é o ente, o ser. Além disto, deve-se salientar que o nadificar do nada, aqui 

exposto enquanto momento privilegiado da angústia, só se dá porque o homem, em sua 

essência, a ec-sistência, pertence à essência do ser. Assim, fica claro que a angústia, ao 

desentranhar o Dasein da estranheza do ser-no-mundo cotidiano e familiar, opera um 

privilégio: abrir o Dasein ao ser em sua constituição originária e unitária. 

 Caputo toma estes dois momentos em sua base estrutural para aproximar 

Heidegger e Eckhart pelo conceito da Gelassenheit. Caputo compreende que a 

Gelassenheit responde pelo refinamento da angústia e por um salto qualitativo do 

desprendimento em relação à sua relação com Deus. Para traçarmos esta comparação, 

devemos entender como Caputo a articula. Primeiramente, ele conjuga o advento da 

verdade e o Nascimento do Filho na alma com o Ereignis heideggeriano. O homem, em 

ambos os casos – o Nascimento do Filho e o Ereignis – “não pode efetuar este evento 

por si mesmo”1. Há uma relação em ambos os casos e Caputo assim expressa esta 

aproximação: 

 

 
O ser essencial do Pai é nascer; o ser essencial da alma é dar nascimento ao 
Filho. É muito revelador ver como se aproxima a expressão de Heidegger da 
relação entre ser  e Dasein com a visão de Eckhart. Para Heidegger, o ser ‘é’ 
(west) o processo de atravessar o Dasein e o Dasein ‘é’ o processo de deixar 
o ser se revelar. A ‘relação’ entre ser e Dasein não é algo adicionado a um e 
outro. Contudo, o ser essencial (Wesen) de cada é estar relacionado ao outro.2 

 

  

 De modo análogo, vemos esta mesma estrutura em Eckhart: há uma relação da 

alma com Deus. Neste caso, Deus “é” este mesmo processo que atravessa a Alma e esta, 

por seu turno, “é” enquanto a possibilidade de deixar que Deus seja. Não parece ser por 

acaso que no diálogo entre o professor e o sábio na sua obra Serenidade, Heidegger 

tenha chegado mesmo a afirmar que possuir o desprendimento correto é atingir a 

verdadeira e livre vontade.3 E, neste ponto, ele afirma que devemos aprender, sobre tal 

assunto, muito com Mestre Eckhart. Tal proximidade se estende àquilo que citamos 

antes: a vontade livre.  Se em Eckhart a verdadeira vontade da alma consiste em permitir 

                                                 
1 CAPUTO, J. Op. Cit. p. 162-3. 
2 Op. Cit.. 
3 Cf. Op. Cit. 



 137

que Deus seja e isto exatamente quando a alma atinge a não-vontade, ou realiza a 

vontade de Deus, no último Heidegger temos uma compreensão semelhante: a não-

vontade envolve uma negação – e esta aponta mesmo para uma renúncia. A não-

vontade, contudo, é compreendida de modo ainda mais abrangente: é aquilo que 

permanece fora de qualquer tipo de vontade. Caputo complementa: “No início da 

conversa, Heidegger parece favorecer o primeiro sentido da não-vontade – vontade de 

não querer (willentlich dem Wollen absagen)”4. Este salto que é buscado em Heidegger 

não deve ser confundido com uma busca por um Deus negativo e “transcendente”. Não 

se trata disto. Heidegger, assim como nota Caputo, está mais preocupado em atingir uma 

esfera de “abandono do pensamento transcendental-representacional”5. Na verdadeira 

Gelassenheit, portanto, todo traço de vontade é extinto: “ela não é nem mesmo uma 

vontade de não-vontade”6.  Assim: 

 

 
Além do mais, Heidegger, como Eckhart, distingue um modo positivo e 
negativo do desprendimento. O momento negativo em Eckhart consiste em 
ser desprendido das criaturas; a alma abandona ou desprende-se de sua 
própria vontade e desejos. Assim também Heidegger fala da necessidade de 
‘estar perdido’ (Losgelassensein) dos entes e do pensar que ‘representa’ os 
entes no horizonte projetado pela subjetividade transcendental. Portanto, 
como Eckhart fala no tratado sobre o desprendimento que a alma deve se 
‘esvaziar das criaturas’, Heidegger diz que nós devemos nos ‘perder’ do 
horizonte do pensar transcendental.7 

 

 

 Pode-se lembrar que este tom quase ascético que perpassa a serenidade no último 

Heidegger, e sua busca por ultrapassar a esfera do pensar transcendental e 

representacional, aponta para um modo de Heidegger pensar a ciência e a ontologia em 

níveis diferentes. Não há aqui um sentido estrito de ciência ou de matemática. Ao 

contrário, procura-se atingir um rigor do pensar que, para Heidegger, está além: trata-se, 

como indica Caputo, de quase uma disciplina para que o ser seja8.  

 Neste sentido, a angústia e a serenidade ganham privilégio nesta busca por este 

sentido mais rigoroso – e em Eckhart temos a Abgeschiedenheit e a Gelassenheit.  A 

angústia se aproxima daquilo que Eckhart chama de noite negra da alma. Se em 

                                                 
4 Op. Cit. p. 177. 
5 Op. Cit.. 
6 Op. Cit.. 
7 Op. Cit.. 
8 Cf. Op. Cit.. p. 178. 



 138

Heidegger a angústia não se reveste de um caráter negativo e nem tampouco psicológico, 

o mesmo se dá com a noite negra da alma. A angústia é uma insistência ou persistência 

(Inständigkeit), quase como uma virtude que é requerida do Dasein pelo fato de que “o 

ser é obscuro e alude às categorias familiares do pensamento racional”9.  Há uma 

necessidade de “um ‘grande esforço’ (höhere Anstrengung), ‘mais prático’ (längere 

Einübung) e ‘de um cuidado mais delicado’ (noch feinere Sorgfalt) do que a razão 

calculadora”10. 

 Se em Eckhart a Gelassenheit é pensada como modo de adentrar a esfera oculta 

do abismo da Divindade, a angústia em Heidegger também, numa similitude estrutural, 

“quer” atingir o abismo mesmo do ser. Mas se em Eckhart é o próprio Deus quem 

demanda tal busca através de seu apelo à alma, como podemos pensar esta estrutura em 

Heidegger? Bem, na sua conferência Tempo e Ser de 62, Heidegger nos fala de uma 

escuta atenta que busca pensar algo incontornável: abandonando a vontade de uma 

compreensão imediata em busca de pensar o sentido do ser a partir dele mesmo. Esta 

reviravolta do pensar heideggeriano é expressa por ele mesmo do seguinte modo: 

 
 

Trata-se de dizer algo sobre a tentativa de pensar o ser sem levar em 
consideração a questão de uma fundamentação do ser a partir do ente. A 
tentativa de pensar o ser sem o ente impõe-se porque, de outra maneira, 
penso não haver possibilidade de abrirem-se propriamente os olhos para o ser 
daquilo que é ao redor do globo terrestre; nem se fale então da possibilidade 
de determinar, de maneira satisfatória, a relação do homem com aquilo que 
até hoje se determinou ‘’ser’’11 

 

 

 Mas esta imposição, tão radical dentro do pensar de Heidegger, advém devido à 

sua compreensão da Ereignis e da história do ser.12  Na décima primeira aula de seu 

curso O Princípio do Fundamento Heidegger afirma que “no destino do ser somos nós 

os da clareira do ser e os que somos enviados com ela”13. Mas há uma via de dois 

sentidos aqui: é nesta clareira que o ser se destina, mas também se oculta. Neste jogo de 
                                                 
9 Op. Cit.. Aqui temos uma referência à noite negra da alma – no original, “the dark night of the soul”, Op. 
Cit. – e à necessidade de uma persistência, que é uma virtude, por parte da alma. 
10 Op. Cit.. 
11 HEIDEGGER, M. Tempo e Ser. In:______. Conferências e escritos filosóficos. São Paulo: Abril 
Cultural, 1984. (Os Pensadores).. p. 257. 
12 Evidente que poderíamos chamar a atenção aqui para uma relação muito plausível entre o pensar de 
Hegel e de Heidegger pelo viés da Negatividade. Mas se trata, com efeito, de um assunto de grande 
extensão. A quinta sessão de Tempo e Ser trouxe à tona estas similitudes e que valem, em outro lugar, a 
pena serem levadas à discussão pela importância de seu alcance. 
13 HEIDEGGER, M. O Princípio do Fundamento. Op. Cit. p. 127. 



 139

mostrar-se e ocultar-se, que é a história mesma do pensamento, é o ser quem se doa, é 

um receber a partir do ser. Esta história se dá por um reconhecimento e uma 

compreensão: “compreensão do ser exprime que o homem segundo a sua essência está 

naquilo aberto do projeto do ser e que este compreender assim significado está 

pendente”14. Lemos na conferência Tempo e Ser que “história do ser significa destino do 

ser – e nessas destinações tanto o destinar como o Se que destina se retêm com a 

manifestação de si mesmos”15.  Este Se, aqui pesando, já está atrelado aquilo de que ele 

faz parte : “o dar como destino, o dar como alcançar iluminador”16. 

 Nesta compreensão sobre o Se – e que abre a possibilidade de pensar tempo e ser 

como aquilo que não é, mas como aquilo que Se dá – retornamos à idéia do nada no 

pensar heideggeriano e sua base na diferença ontológica. Em Eckhart teríamos uma 

articulação semelhante: Deus não é, mas Se dá. Na ponte que separa mundo (criaturas, 

entes) e Deus, reside o salto que a alma deve efetuar pelo desprendimento e pela 

serenidade.  O apelo de Deus requer, da alma, um estar atento, uma disponibilidade para 

com o apelo mesmo e pelo reconhecimento desta diferença que se interpõe entre Deus e 

mundo. O estado do desprendimento não é conquistado, mas recebido. Não se trata de 

um estado psicológico em que poderíamos nomear suas causas e objetivos. O 

desprendimento e a serenidade nos falam de uma relação entre este apelo de Deus e a 

escuta atenta da alma. A angústia e a serenidade em Heidegger apontam para uma idéia 

semelhante. Mas aqui não teríamos nem Deus e nem mundo, mas sim ser e os entes. Mas 

é pela Negatividade, pela realização mesmo desta diferença, que podemos pensar ser e 

ente e Dasein; Deus, mundo e alma. 

 As estruturas aqui abordadas nos levam a considerar de modo positivo as 

possibilidades levantadas por Caputo de aproximar Heidegger e Eckhart. Se tivermos 

sempre em mente que Caputo está ciente de que está elaborando aproximações 

estruturais e não de conteúdo, suas similitudes ganham mais poder.  O Deus de Eckhart 

não é o ser de Heidegger; e nem tampouco a alma de Eckhart é o mesmo que o Dasein 

de Heidegger. Mas nesta planta de realizações de ambos surge uma diferença entre estas 

                                                 
14 Op. Cit.. p. 128. 
15 Idem. Tempo e Ser. Op. Cit. p. 261. Cf. Ao Se desta citação, devemos respondê-la com outra citação: “A 
conferência intitulada Tempo e Ser pergunta primeiro pelo que é próprio do ser e, em seguida, pelo que é 
próprio do tempo. Nisto mostra-se  que nem ser e tempo são. Desta maneira, atinge-se a passagem para o 
‘dá Se’. O ‘dá Se’ é, o primeiro, clarificado em relação ao dar e depois com relação ao que Se dá. O Se é 
interpretado como Ereignis. Resumindo mais: a conferência Ser e Tempo passa pelo que é próprio de 
Tempo e Ser para o Se que dá, e desta para o Ereignis”. GUZONI, A . Protocolo do seminário sobre a 
conferência “Tempo e Ser”. In Tempo e Ser. Op. Cit. p. 276. 
16 Op. Cit.. p. 267. 



 140

esferas que se assemelham por seus modos de relação. É assim que retornamos à 

introdução de Caputo ao seu livro The Mystical Element in Heidegger´s Thought.  De 

modo muito lúcido, e isto mesmo para evitar um modo de pensar fantasioso e forçado, 

ele nos adverte que: 

 

 
Outro ponto que emerge claramente de The Mystical Element in Heidegger´s 
Thought é quanto este misticismo religioso (Eckhart) difere do próprio 
caminho de Heidegger, quanto Heidegger não é um místico. O que é 
desconcertante a respeito de Heidegger, o que não nos dá conforto em 
Heidegger, é que ele não é um místico, como as implicações e referências 
zombeteiras feitas ao Seinsmystic por seus críticos, mas o fato de que ele não 
é (um místico), que o caminho que ele sustenta é ameaçador, incerto, exposto 
por todos os lados pelo ‘’perigo’’17. 

 

 

Todas estas convergências apontadas por Caputo entre estes dois grandes 

pensadores nos ajudam a pensar de modo fecundo o próprio pensar de Heidegger e 

oferece um contraponto digno de ser levado em conta às leituras de Derrida (numa época 

em que se instaurou o pensamento da différance). Caputo estava ciente, assim como 

Derrida, que Heidegger possuía seus momentos escatológicos. O primeiro mostra 

claramente que há um elemento místico em Heidegger através de suas “influências” da 

grande Mística. E é aí, numa comparação com os místicos, que Heidegger possui algo de 

muito próprio: 

 

 
Comparado com o modo do religioso místico, Heidegger percorre um 
caminho mais obscuro, mais arriscado e mais incerto, sempre exposto ao 
jogo obscuro do Ereignis, um caminho marcadamente acentuado com tons 
nietzscheanos. Vis-à-vis o pensamento recente francês e ‘Nietzsche 
aujourd´hui’, Heidegger parece-se mais com Eckhart; vis-à-vis Eckhart, 
Heidegger parece-se mais com Nietzsche.18 

 

 

 De qualquer modo, muito tem a Filosofia a conquistar quando o pensamento 

sente-se capaz de trazer similitudes dentro da história do pensar que determinam não 

apenas o impensado desta mesma Tradição, mas sim um caminho e sua direção. De 

modo sucinto, podemos afirmar que a angústia e a Abgeschiedenheit e a Gelassenheit, 

bem como o destinamento do ser e o apelo de Deus – isto dentro do edifico maior que 
                                                 
17 CAPUTO, J. Op. Cit. p. xxi. 
18 Op. Cit..  



 141

comporta o nada e a diferença ontológica – possibilitam de modo satisfatório a leitura de 

Caputo. Mas esta possibilidade não pode se transformar num artigo de fé. Apenas a 

lucidez e a crítica filosófica rigorosas podem nos assegurar este caminho. O grande 

mérito de Caputo, assim o acreditamos, foi ter coragem de desbravar terras novas e 

apontar direções até então insuspeitadas. Mas, como em toda descoberta, há ainda muito 

a ser feito: o horizonte do pensar sempre se estende para além de nossas tentativas 

presentes. Contudo, nestas mesmas tentativas é que poderemos ter certeza sempre de que 

este mesmo horizonte não cessa de se abrir ante nós. E apenas assim. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 142

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 O enriquecimento do pensar se dá de muitos modos: erudição, meditação, 

diálogo, confronto com a tradição, pensar o impensado desta mesma tradição. 

Escolhemos uma via, neste presente trabalho, que opera num diálogo e confronto com a 

tradição. O longo percurso que encetamos – e que cortou um grande período de nosso 

pensar – se iniciou lá no século I com Filo de Alexandria e aportou no século XX com 

Martin Heidegger. Evidente que seria muita ambição e pretensão querer traçar o todo 

desta tradição aqui levada em consideração, ou seja, a tradição negativa. Parece que, ao 

modo de um Foucault invertido, privilegiamos alguns pensadores desta linhagem para 

chegar o mais perto possível de nossa meta: 1. demonstrar que há de fato uma similitude 

de estrutura entre Mestre Eckhart e Heidegger, especialmente quando nos debruçamos 

de modo mais demorado sobre os conceitos eckhartianos Abgeschiedenheit e 

Gelassenheit, bem como sua visão sobre o todo que envolve a relação entre Deus, alma e 

mundo e colocamos no outro lado as bases fundamentais que regem a Analítica 

Existencial – entendidas aqui por nós como o nada, a diferença ontológica, a 

transcendência do Dasein e seus desdobramentos nos existenciais, a concepção 

heideggeriana de a0lh/qeia, lógov e o destinamento do ser – poderemos soerguer 

algumas similitudes que nos darão uma visão realmente nova sobre o pensamento 

heideggeriano e 2. se é possível atrelar de modo seguro, e isto envolvendo uma pesquisa 

de caráter realmente histórico no âmbito da Filosofia, as idéias de Filo de Alexandria a 

uma Corrente que segue com Clemente, Iâmblico, Plotino, Dionisius, atingindo de modo 

irrefutável o pensamento de Mestre Eckhart, então será muito salutar afirmar que há uma 

certa “filiação” de Heidegger a esta Corrente via Eckhart. 

 Se podemos falar num primum mobile  que nos levou a divisar neste vasto 

horizonte da tradição negativa a possibilidade de desenhar um novo percurso que busca 

traçar uma nova compreensão sobre a Analítica Existencial atrelada à História da 

Filosofia, teremos que nos reportar a três obras em especial que nos conduziram a ter 

confiança em nossa empreitada. Não apenas por se tratar de argumentos de autoridade, 

mas pelo fato mesmo de que estas fontes inspiram não apenas confiança, mas um desejo 

quase que natural de tentarmos algo novo. Estas três obras foram: The Mystical Element 

in Heidegger’s Thought de John D. Caputo; La Dette impensée. Heidegger et l’héritage 

hébraïque de Marlene Zarader e, por fim, Heidegger and the Tradition de Werner Marx. 

Todas estas obras possuem pontos de contato, mesmo que possamos afirmar que elas 



 143

tratam de pontos distintos da Tradição e possuem, cada uma, uma visão muito particular 

desta relação entre Heidegger e a Tradição. As bases de nossas análises recairam sobre a 

primeira obra. O trabalho do professor Caputo permite que o percurso da Analítica 

Existencial adquira contornos quase que inusitados com o seu dom espontâneo de 

imprimir algo novo a um pensamento tão rígido e isto mesmo a partir de suas 

comparações entre Eckhart e Heidegger. Além do mais, tivemos o prazer de manter 

contato – via correio eletrônico - com o professor Caputo e sua afabilidade, atenção e 

incentivos nos serviram de base para que nossa empreitada pudesse ser levada a termo. 

Por fim,  cabe-nos perguntar: o que acreditamos ter conquistado até aqui? 

 Na nossa introdução já demonstramos que o conteúdo desta pesquisa iria recair 

em duas linhas principais que apontamos acima. Assim, abrimos o primeiro Capítulo 

com uma análise dos pensadores que privilegiamos neste contexto da tradição da 

Negatividade (Evidente que o espaço de que dispomos não caberia uma análise 

detalhada dos pensadores estudados – em toda a sua extensão e importância – e muito 

menos em relação àqueles pensadores que também tomam corpo nesta tradição. Deste 

modo, o próprio Suso, Proclo, Iâmblico, Agrippa, Ficino, Mirândola, Trithemius, Porta, 

Kunrath, Boheme e sua influência em Baader, Schelling e Hegel e tantos outros não 

poderiam ser trazidos à tona em nossa tarefa pela dimensão mesmo que envolve uma 

empreitada desta natureza. Acreditamos que os pensadores que estudamos aqui serviram 

de base para que possamos pensar não apenas a proposta de Caputo, mas a possibilidade 

mesmo de se pensar a “inclusão” de Heidegger numa determinada Tradição). Ao 

estudarmos três obras fundamentais de Filo de Alexandria – Leggum Allegoriae, De Vita 

Mosis e Quaestio in Genesis – percebemos que Filo, na sua tentativa de fundir a teologia 

hebraica com a Filosofia helência constituiu um acontecimento de alcance excepcional e 

inaugura a relação e a aliança entre a fé bíblica e a razão da filosofia helênica. Além do 

mais, e isto é de suma importância, em Filo já contemplamos aquela consciência 

apofática que será um dos guias principais de Dionisius. Dissemos que nesta tarefa 

gnosiológica não se conhece a causa de todas as coisas a partir delas mesmas, mas sim 

superando aquilo que foi criado e atingindo, deste modo, o Incriado. Há, portanto, um 

salto para as coisas e seu fundamento que é Negatividade, um puro nada.  Este esquema, 

em que a consciência apofática ganha destaque, só é possível de ser pensado quando 

sabemos que em Filo Deus produziu o mundo, a sua obra perfeitíssima, a partir do não-

ser ao ser – há, então, um percurso que em termos heideggerianos poderia ser entendido, 



 144

grosso modo, como uma diferença de caráter ontológico: não-ser e ser, Deus e o mundo, 

ser e ente. 

 A transcendência ontológica de Deus – base da relação do próprio homem com 

Ele - comporta, necessariamente, também a sua transcendência gnosiológica, ou seja,  

torna-O incognoscível e, por conseqüência, também inefável. Vimos que há elementos 

de platonismo e pitagorismo em Filo, e isto é inegável, mas sua grande contribuição foi 

buscar na Negatividade hebraica uma fonte de inspiração para um modo realmente novo, 

mesmo que calcado sobre as realizações pitagóricas e platônicas, da relação entre Deus e 

mundo, entre Deus e o homem. O seu sucesso se deu com o advento de um 

neoplatonismo de caráter negativo. Se Iâmblico já demonstra em sua obra De Mysterii, e 

isto na realização de seu processo teúrgico inteiro, fortes influências de Filo, e o mesmo 

podemos falar de Ammonio Saccas, é com Plotino que esta dimensão se consolida de 

vez. Um dos maiores neoplatônicos, se não o maior, Plotino incorpora esta Negatividade 

como solo para o advento de sua teoria sobre o Uno. No item 2 do Capítulo primeiro 

dividimos o pensar plotiniano em seis teses principais, a saber: 1. distinção entre o 

mundo sensível e o mundo inteligível, entre o ser corpóreo e o incorpóreo; 2. as três 

hipóstases: Uno, Nous e Psyché; 3. a teoria da processão, ou seja, o processo de 

derivação entre as hipóstases; 4. a matéria sensível deriva da última hipóstase; o mundo 

sensível advém do supra-sensível; 5. Tudo está no Uno e o Uno está em tudo e 6. O 

homem pode retornar ao Uno, sendo a felicidade a união extática com o divino. 

    Herdeiro de uma tradição teúrgica, Plotino pensava num modo de operar esta união 

com o divino, com o Uno e sua obra atesta esta preocupação central de sua filosofia. 

Assim como Filo em sua De Vita Mosis, Plotino compreendia o Uno como anterior ao 

ser, como anterior a todas as coisas, a todas as criaturas – e aqui vemos a idéia de uma 

geração a partir do não-ser ao ser. Observamos que aqui se funda a base de toda a 

teologia negativa, uma vez que esta pensa que há uma relação poderosa entre a alma, o 

indivíduo inserido numa multiplicidade originária de uma Unidade, e o Princípio, o 

próprio Inefável.  Há, por outro lado, também um apelo do Uno para que a alma e o 

espírito retornem à sua unidade originária: trata-se de um apelo místico e que poucos, 

apenas os eleitos, terão a oportunidade de realizar – a célebre unio mystica medieval. 

Este êxtase, esta união, é o percurso da alma num retorno a toda processão do Uno. Não 

é sem fundamento que a interpretação alegórica de Filo, o seu Legum Allegoriae, é 

justamente a compreensão de que os personagens e acontecimentos bíblicos traduzem o 

percurso deste retorno e que ganham mais corpo no pensar plotiniano. 



 145

 Se podemos afirmar que há uma base estrutural da compreensão de uma 

diferença entre o Uno ou Deus, podemos igualmente inserir que o pensamento de 

Dionisius – e que em nossa tradição permanece ainda como o Pseudo-Dionísio, o 

Aeropagita – através de sua obra (De caelesti Hierarchia, De ecclesiastica Hierarchia, 

De divinis nominibus e De mystica theologia) é aquele momento dentro da História em 

que a filosofia cristã se apodera dos preceitos fundamentais da teologia negativa. Vimos 

que, em Dionisius, Deus é entendido como sendo uma “hiperbondade”, uma 

“hipervida”, um “hiper-ser”, pois Ele está para além de toda definição. Entretanto, Deus, 

o Pai, impulsiona de Si a Luz para que esta nos ilumine e há nesta Luz uma potência 

unificadora – que para Dionisius funciona como um restabelecimento, em nós, de um 

estado antigo – e é ela mesma quem nos converte ao Uno. Este processo, como 

facilmente pode ser notado, traduz aquele percurso de retorno como este aparece em 

Plotino e Filo, processo este que advém da Negatividade em relação ao mundo criado e o 

impele ao retorno ao seio da sua unicidade. Esta base de entendimento irá antecipar de 

modo brilhante o misticismo de Mestre Eckhart. Nós escrevemos neste Capítulo que 

“entretanto, já antecipando o pensamento místico de Mestre Eckhart, Dionisius 

entenderá que há uma diferença radical entre o mundo e o divino e tudo aquilo que se 

origina deste. A alma, centrada nesta diferença, deverá assumir uma atitude perante este 

apelo que a Luz conduz até ela. Na multiplicidade daquilo que compõe o mundo como 

coisas, estados, sentimentos, etc, a alma se lança para além desta multiplicidade, uma 

vez que é na Tearquia – a pura simplicidade – que ela poderá ‘contemplar’ aquilo que 

não é coisa alguma, que não pode nem mesmo caber no âmbito da linguagem já que não 

se pode falar aqui em referência a algo dado”. Este retorno ao simples aparece em dois 

momentos cruciais do pensamento eckhartiano: a Abgeschiedenheit e a Gelassenheit, 

bem como sua compreensão de Deus como um negar do negar, a sua via negativa.  

Como o ponto de sustentação inicial de nosso trabalho se articulou a partir da 

compreensão de Caputo sobre a relação entre o pensamento de Eckhart e Heidegger, 

fomos obrigados a nos deter de modo mais demorado sobre o pensamento do primeiro. 

Logo de início, vimos que uma das tarefas primeiras de Eckhart consistiu em se separar 

do conceito de Aquino de que Deus é ser, deus est suum esse, apontando para uma via 

nova: o ser é Deus, esse est deus. Esta pequena mudança pode, a uma primeira vista, 

nem parecer tão importante, mas ela encobre uma grande realização de Eckhart. Citamos 

textualmente Caputo para nos ajudar nesta tarefa. Ele nos ensinou que Aquino era 

aristotélico e realista e que enfatizou que as criaturas possuíam sua própria propriedade e 



 146

proporcionalidade compartilhadas no ser. Mas o místico Eckhart acentua, ao invés, a 

dependência radical das criaturas sobre Deus. De si mesma, ele diz, a criatura é 

absolutamente nada (nihil penitus), um puro nada (ein reines Nichts), nem mesmo um 

modicum. A criatura não tem ser em si mesmo, mas apenas em Deus. Sendo puritas 

essendi, puro de todo ente, Deus é a Negatividade em si mesma e aqui temos um retorno 

à compreensão já derivada de Filo, Plotino e Dionisius. Em Eckhart, assim como em 

seus predecessores, há um modo da alma, o homem, atingir uma união com esta 

Divindade. É por isso que dedicamos dois capítulos inteiros aos conceitos de 

Abgeschiedenheit e Gelassenheit em Eckhart: são estes conceitos que dão conta, na 

mística eckhartiana, pelo processo de relação entre a alma, o mundo e Deus. Mas há um 

apelo de Deus para que a alma retorne a Ele. 

 Nosso próximo passo foi estabelecer as bases de alguns momentos que 

acreditamos essenciais dentro do pensamento de Heidegger e que nos possibilitassem 

traçar de modo relativamente seguro as similitudes estabelecidas por Caputo entre 

Eckhart e Heidegger.  No segundo Capítulo tratamos  do nada e da transcendência do 

Dasein (onde tratamos do conceito heideggeriano sobre o nada em seus diversos 

matizes, notadamente sua obra O Princípio do Fundamento e Que é Metafísica?, apesar 

de deixarmos o âmbito maior da discussão sobre o nada para o item 4 onde tratamos da 

angústia e, em segundo lugar, onde tratamos da compreensão heideggeriana sobre a 

transcendência do Dasein, notadamente sua obra Sobre a Essência do Fundamento, e 

que funda um modo realmente radical de se pensar a relação sujeito-objeto, homem e 

mundo); ao levantarmos a fundação estrutural da Analítica existencial ( onde tratamos 

dos existenciais a partir de uma leitura de Ser e Tempo) pudemos nos municiar 

conceitualmente com as bases do pensamento de Heidegger que nos conduziram 

inevitavelmente à sua compreensão da a0lh/qeia, lógov e o destinamento do ser 

(que, como já inferimos anteriormente, nos conduzem sempre a pensar na abertura e no 

apelo do ser, o que está, em termos estruturais, dentro de um âmbito de possibilidades de 

se equacionar esta estrutura com a compreensão eckhartiana de apelo de Deus e a vida 

cotidiana da alma); o privilégio ontológico da angústia possibilitou-nos vislumbrar um 

aceno ao conceito eckhartiano do desprendimento (onde apresentamos a base da 

compreensão de Heidegger sobre a angústia e sua relação com o nada como modo de 

inferirmos uma comparação com o desprendimento em Eckhart) e, por fim, a análise da 

serenidade do último Heidegger (que já é devedora, pelas próprias palavras de 



 147

Heidegger, de uma tradição antiga, ou seja, a mística medieval e que nos possibilita 

sintonizar o pensar de Heidegger com a Gelassenheit eckhartiana). 

 Estabelecidas estas premissas, pudemos por fim adentrar as idéias mesmo de 

Caputo e suas análises das similitudes entre Eckhart e Heidegger. Ao analisarmos o 

artigo de Caputo, Heidegger and theology, inferimos que Caputo quer pensar, antes de 

tudo, a formação religiosa e acadêmica de Heidegger como suporte para suas futuras 

análises. Aqui, como vimos, Caputo quer nos convencer que há outras viragens no 

pensamento de Heidegger e que seu início religioso retornou no fim de sua vida. No item 

2 do Capítulo terceiro, estabelecemos os pontos de contato entre a Negatividade de 

Eckhart e certos momentos da Analítica Existencial, principalmente a análise da angústia 

como momento privilegiado do Dasein para saltar sobre a esfera ôntica e manifestar o 

nada, o que em Eckhart se dá, como vimos, pelo desprendimento. O item 3 estudou as 

similitudes entre ser e Deus, mundo, alma e Dasein.  

Aqui, assim como Caputo, nos concentramos na Habilitationsschrift de 

Heidegger. Se ali havia um grande interesse do pensador alemão pela mística medieval, 

hoje já podemos constatar isto com a publicação de seus estudos e conferências sobre 

esta mesma mística, o que na época em que Caputo havia redigido seu livro, 1978, ainda 

não havia chegado ao conhecimento do público. Caputo só conhecia estas idéias de 

Heidegger a partir do trabalho de Käte Oltmanns – Meister Eckhart de 1935. Neste 

trabalho, como nos diz Caputo – já que Oltmanns estava presente às conferências de 

Heidegger sobre mística medieval – temos uma pré-visão das idéias de Heidegger sobre 

a mística medieval e, mais particularmente, sobre o pensamento de Mestre Eckhart. Por 

fim, ao traçarmos um perfil de similitudes entre a angústia e a Abgeschiedenheit, o 

destinamento do ser e o apelo de Deus, acreditamos que fechamos o ciclo de análises e 

concluímos nosso trabalho que, baseado nas idéias de Caputo, apontaram para novas 

possibilidades por si mesmo. 

 Estamos cientes, e isto já o assinalamos em nossa introdução, que esta nossa 

abordagem corre seus riscos por conta própria. Tratar de um pensador da envergadura de 

Heidegger não é fácil, ainda mais se tivermos em mente que estamos elaborando uma 

tese em que procura não apenas demonstrar as similitudes estruturais de seu pensamento 

com o de Mestre Eckhart, mas chegamos mesmo a inferir que talvez possamos 

estabelecer um modo mais originário de pensar a relação de Heidegger com a Tradição 

através de uma corrente subterrânea que deve ser exposta para se conquistar, para esta 

abordagem, suas possibilidades de erros e acertos. Talvez esta tarefa possa ser taxada de 



 148

ousada, mas não é pela ousadia mesmo que o pensar conquista suas paragens mais 

elevadas? Se fomos felizes em nosso intento de ir além das bases comparativas 

estabelecidas por Caputo, pensamos que já conquistamos muito: inserir Heidegger numa 

determinada Tradição que se dá depois dos pré-socráticos é trazer bases novas de 

discussão para pensar, de modo ainda mais radical, a própria desconstrução metafísica 

erigida pela Analítica Existencial e todas as suas conseqüências dentro do pensar 

Ocidental. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 149

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

LIVROS: 

 

ARISTÓTELES. Metafísica. São Paulo: Loyola, 2000. 

ANCELET-HUSTACHE, Jeanne. Master Eckhart and  the Rhineland Mystics. Harper: 

Hilda Graef, 1957. 

AQUINO, Tomás de. Suma Teologica. Madrid : La Editorial Católica, Vol. I. 1957 
 _ Questões discutidas sobre a verdade. In:______. Textos selecionados. São Paulo: 

Abril Cultural, 1984. (Os Pensadores) 1985. 

BARASH, Jeffrey Andrew. Heidegger e seu século. Lisboa: Piaget,1997. 

BÍBLIA. Tradução ecumênica. São Paulo: Edições Loyola, 1994. 

BLAVATSKY, H. P. A sabedoria tradicional.  São Paulo : Hemus, 1978. 

CAPUTO, John. D.  Desmitificando Heidegger. Lisboa : Piaget, 2000. 
_ The Mystical Element in Heidegger’s Thought. New York:   Fordham University 
Press,1986 
_ Heidegger and Aquinas. New York : Fordham University Press, 2000. 

CARNAP, Rudolf. The Elimination of Metaphysics Through Logical Analysis of 

Language. A. J. Ayer, ed. Logical Positivism. Glencoe : The Free Press,1959. 

CLEMENTE.  Stromata. Calvin College : Christian Classics Ethereal Library. Edição 

Eletrônica, Bilíngue : Latim/Inglês. Disponível em: http://www.ccel.org. Acesso em : 

20/02/2007. 

DIVERSOS AUTORES. Cambridge Companion on Heidegger. EUA : Cambridge 

Press, 2000. 

ECKHART, Mestre.     Traites et Sermons. Paris : GF, 2000. 
_ Parisian Questions and Prologues. Toronto : Pontifical Institute of Medieval Studies, 
1974. 
_  Selected Writings. Reino Unido : Penguin, 1994.   
_ O Livro da Divina Consolação. 5 ed. Bragança Paulista : São  Francisco, 2005 
_ Sermões Alemães. Edição eletrônica. Disponível em: http://    

www.marcosbeltrao.com.br. Acesso em : 29/12/2006. 

ECO, Umberto. Art and beauty in the Middle Ages. Trad.  Hugh Bredin. New Haven: 

Yale University Press,1986. 

FARIAS, Victor. Heidegger e o Nazismo. São Paulo: Paz e Terra, 1998. 

FILO de Alexandria. Completed Work. Resources Pages for Biblical Studies. Edição 

Eletrônica. Bilíngüe: Latim/Inglês. Disponível em: http://www.torreys.org. Acesso : 

20/02/2007. 



 150

GILSON, Ettiene. A Filosofia na Idade Média. São Paulo: Martins Fontes, 1998. 

GILSON, Ettiene e BOEHNER, Philotheus. História da Filosofia cristã. 3 ed. 

Petrópolis: Vozes, 1985. 

HEIDEGGER, Martin. – Der Satz vom Grund. 4 ed. Pfullingen : Verlag Günther Neske,      
1978. 
_  Frühe Schrifiten. Frankfur am Main: Vittorio Klostermann, 1972. 
_  Nietzsche. Vol. II.  Pfullingen: Verlag Günther Neske, 1961. 
_  Sein und Zeit. 19 ed. Tübingen : Niemeyer,  2006. 
_  Was ist Metaphysik? Frankfurt am Main : Vittorio Klostermann,  1965. 
_ Being and Time. Albany : State University of New York Press, 1996. 
_ Parmenides. Indianapolis : Indiana University Press, 1992. 
_ Estudios sobre  mística medieval. 2ª Ed. México: FCE, 1997. 
_ Serenidad. Barcelona: Ediciones Del Serbal, 1994. 
_ Ser y Tiempo. Santiago : Editorial Universitaria, 1997. 
_ Ser e Tempo. Vol. I. 2 ed. Petrópolis : Vozes, 1988. 
_ Ser e Tempo. Vol. II. 7 ed. Petrópolis : Vozes, 2000. 
_ Identidade e Diferença. In:______. Conferências e escritos filosóficos. São Paulo:       
Abril Cultural, 1984. (Os Pensadores).  
_  O Fim da Filosofia. Op. Cit. 
_ Sobre a essência da verdade. Op. Cit.. 
_ Sobre a essência do fundamento. Op. Cit. 
_ Sobre o “Humanismo”. Op. Cit.. 
_ Que é isso - a Filosofia? Op. Cit.. 
_ Que é Metafísica? Op. Cit.. 
_ Tempo e Ser. Op. Cit. 
_ A caminho da linguagem. Petrópolis : Universidade São Francisco, 2006. 
_ A origem da obra de arte. Rio de Janeiro : Edições 70, 1998. 
_ Seminários de Zollikon. Petrópolis: Vozes, 2001. 
_ Que é uma coisa? Rio de Janeiro: Edições 70, 1990. 
_ Ensaios e Conferências. 2 ed. Petrópolis: Vozes, 2002. 
_ O Princípio do Fundamento. Lisboa : Piaget, 2000. 
_ Serenidade. Lisboa: Piaget, 2000. 

HÜNHNERFELD, Paul. Sachen Heidegger: Versuch über ein deutsches Genie. 

Munique: Verlag, 1961. 

KANT, Immanuel. Crítica da Razão Pura.São Paulo:Abril Cultural., 1988. 

KAPLAN, Arieh. Sêfer Ietsirá, O Livro da Criação. Teoria e prática. São Paulo: Sêfer, 

2002. 

LEIBNIZ, G. W. A Monadologia.. In:______. A Monadologia, Discurso de Metafísica e 

outros textos. São Paulo: Abril Cultural, 1983. (Os Pensadores). 

LEVINAS, Emmanuel. Dieu, le temps et la mort. Paris: Grasset & Fasquelle, 2000. 

LOPARIC,  Zeljo. Heidegger réu. São Paulo:  Papirus, 1990. 

MACQUARRIE, John. An Existentialist Theology: A Comparision of Heidegger and 

Bultmann. New York : Harper, 1965. 



 151

MACHADO, Roberto. Nietszche e a Verdade. 2 ed. Rio de Janeiro : Rocco, 1985. 

MARX, Werner. Heidegger and the Tradition. Evaston : Nortwestern University, 1971. 

MÜLLER, Max. Existenziphilosophie im geistigen Leben der Gegenwart. Heidelberg: 

Kerle, 1964. 

PAPUS. A Cabala. São Paulo: Martins Fontes, 2003. 

PEROTTI, James. Heidegger on the Divine. Athens : Ohio University Press, 1974. 

PLOTINO. Eneadas. Chicago : University of Chicago, 1952. 

PSEUDO-DIONÍSIO, O Aeropagita. Obra Completa.  São Paulo : Paulus, 2004. 

RAHNER, Karl. On The Theology of Death.  New York: Herder and Herder, 1961. 

REALE, Giovanni. História da Filosofia Antiga. Vol. IV. São Paulo : Loyola, 1994. 

SAFRANSKI, Rüdiger. Heidegger – um mestre da Alemanha entre o bem e o mal. São 

Paulo : Geração Editorial, 2000. 

SCHÉRER, R.. Heidegger. Paris: Seghers, 1973. 

VAN STEENBERGHEN, Fernand. História da Filosofia – Período Cristão. Lisboa: 

Gradiva, 1988. 

VATIMO, Gianni. As Aventuras da Diferença. Lisboa : Edições 70, 1989. 

VERSÉNYI, Laslo. Heidegger, Being and Truth. New Haven: Yale University Press, 

1965. 

VYCINAS, Vicent. Earth and Gods: An introduction to the philosophy of Martin 

Heidegger. The Hague : Martinus Nijhoff, 1961. 

TRINDADE,  José. Antes de Sócrates. Lisboa: Gradiva, 1988 

ZARADER, Marlene.  - La Dette impensée. Heidegger et l’héritage hébraïque. Paris :              

Edições Du Seuil. 1990. 

_ Heidegger e as palavras de origem. Lisboa : Piaget, 2004. 

ZIMMERMAN, M.E.. Confronto de Heidegger com a modernidade. Lisboa:  Piaget 

2001. 

 

 

ARTIGOS : 

 

CAPUTO, John. - Heidegger e a teologia. Revista Perspectiva Filosófica. Vol II, 26.    

2007. 



 152

_ Phenomenology, Mysticism and the Grammatica Speculativa: A Study    of 

Heidegger´s Habilitationsschrift. Journal of the British Society for Phenomenology, Vol. 

5, Maio, 1974. 

DELLMAYR, Fred. Nothingness and Suuyataa: A Comparision of Heidegger and 

Nishitani.  Philosophy East and West. Vol. 42. Nº 1, Janeiro, 1992. 

DOURLEYJ, John. Tillich e Meister Eckhart: Apreciação Crítica. Disponível em: 

http://www.metodista.br/correlatio. Acesso em : 20/12/2006. 

HANSEN-LOVE. Fundamentalontologie oder Seinsmystik? Wort und Warheit, nº4, 

1949. 

KOCKELMAS, Joseph. On Heidegger and Language. Northwestern University Studies 

in Phenomenology and Existencial Philosophy. Evaston. 1972. 

LOPARIC, Zeljko. - Heidegger and Winnicott.  Disponível em:  

http://www.loparic.com.br. Acesso em : 02/01/2007. 

_ Heidegger e a pergunta pela técnica. Cadernos de História e  Filosofia da Ciência, 

série 3, v. 6, nº2, São Paulo, UNICAMP. 

PÖGGELER, Otto. Metaphysics and Topology of Being in Heidegger . Man and Work, 

8, de 1975. 

PONDÉ, Luiz Felipe. Elementos para uma teoria da consciência apofática. Revista de 

Estudos de Religião, PUC. Nº 4, 2003. 

RAHNER, Hugo. Die Gottesgeburt. In Zeitschrift für katholische Theologie, 59, 1933. 

STEFFNEY, John. Transmetaphysical Thinking in Heidegger and Zen Buddhism. 

Philosophy East and West, vol. 27, July. Honolulu, University Press of Hawaii. 1977. 

UMEHARA, Takeshi. Heidegger and Buddhism. Philosophy East and West, vol. xx,. 

Honolulu, University Press of Hawaii, 1970. 

VÁZQUEZ, Jesus. Angústia e Desamparo numa perspectiva heideggeriana.  Revista 

Perspectiva Filosófica. Vol. VI. Nº 11, 1999. 

ZIMMERMAN, Michael. A Postmodern, Prophetic, Liberal American in Paris. 

Continental Philosophy Review, 31, 1998. 

 

 


