UFPE - Universidade Federal de Pernambuco

Departamento de Filosofia

A NEGATIVIDADE EM MESTRE ECKHART E SUA INFLUENCIA
NA ANALITICA EXISTENCIAL DE MARTIN HEIDEGGER.

J. C. Marcal

Recife
2008



A Negatividade em Mestre Eckhart e sua Influéncia

na Analitica Existencial de Martin Heidegger

Recife,
2008

Dissertacdo de José Carlos Marcal
apresentada ao Curso de Mestrado em
Filosofia da Universidade Federal de
Pernambuco, sob a orientacdo do
Professor Doutor Jesus Vazquez, como
requisito para obtencdo do titulo de
Mestre em Filosofia, na éarea de
concentracdo Metafisica.

PE



Marcal, José Carlos

A negatividade em mestre Eckhart e sua influéncia
na analitica existencial de Martin Heidegger / José
Carlos Marcal. - Recife: O Autor, 2008.

151 folhas.

Dissertacdo (mestrado) — Universidade Federal de
Pernambuco. CFCH. Filosofia, 2008.

Inclui bibliografia e anexos.

1. Filosofia. 2. Negatividade. 3. Angustia. 4.
Fenomenologia existencial. 5. Hermenéutica. 6.
Heidegger, Martin. 1. Titulo

1 CDU (2. Ed.) UFPE
100 CDD (22. ed.) CFCH 2009/16



POILHA AP A LD

e JTHA

"™ [ blarcala Maladl - (TP (Eamnimdor pagmet

T

Prol™ D e




DEDICATORIA

Ao Prof. Dr. Jesus Vazquez,

por toda a sabedoria compartilhada.

A John D. Caputo, por suas

idéias brilhantes e inspiradoras.



RESUMO

Este presente trabalho tenta demonstrar as similitudes estruturais entre a mistica
religiosa de Mestre Eckhart e a Analitica Existencial de Martin Heidegger. Tal tarefa se
funda na andlise da estrutura da Analitica Existencial e suas consequéncias no
pensamento heideggeriano: o nada, a diferenca existencial, a transcendéncia do Dasein, a
compreensdo heideggeriana da angustia, da alétheia, do 16gos e do destinamento do ser,
bem como na compreensdo eckhartiana de Deus, mundo, alma, Abgeschiedenheit,
Gelassenheit, diferenca e Negatividade. A idéia inicial desta abordagem advém das
especulacbes filosoficas de John Caputo na sua obra The Mystical Element in
Heidegger's Thought. Definir, portanto, a propria tradicdo em que Mestre Eckhart se
filia — Filo de Alexandria, Plotino e Dionisius — é tentar delimitar com mais clareza o
proprio pensamento de Eckhart e o todo de sua influéncia no pensar heideggeriano.
Nossa tarefa se articula no ambito da Historia da Filosofia e da Fenomenologia-
Hermenéutica no sentido de extrair do pensamento de Caputo nuances novas sobre a
Analitica Existencial e sua relacdo com a Tradi¢do filosofica ocidental pelo viés da
Negatividade.

Palavras-Chaves: Negatividade, Analitica Existencial, Angustia, Abgeschiedenheit

(desprendimento) e Gelassenheit (serenidade).



ABSTRACT

This present work tries to demonstrate the structural kinships between Meister
Eckhart’s religious mysticism and Martin Heidegger’s Existencial Analysis. Such task is
based on the structural analysis of the Existencial Analysis and its consequences on
Heidegger’s thought: the Nothing, the existencial difference, the Dasein’s transcendence,
the heideggerian comprehension on axiety, alétheia, 16gos and Being’s destination as
well as the eckhartian comprehension on God, World, Soul, Abgeschiedenheit,
Gelassenheit, difference and Negativity. The initial idea for this approach came from the
philosophical speculations by John D. Caputo in his work The Mystical Element in
Heidegger’s Thought. Defining, therefore, the Tradition itself which Meister Eckhart
joins himself — Philo of Alexandria, Plotinus, and Dionisius — is trying to limit with
more clarity the eckhartian’s thought itself and its whole influence on Heidegger’s
thought. Our task articulates itself in the History of Philosophy and Hermeneutics-
Phenomelogy scope in the way for extracting from the Caputo’s thought new nuances on
the Existencial Analysis and its relationship to the Western philosophical Tradition via

Negativity.

Key words: Negativity, Existencial Analysis, Anxiety, Abgeschiedenheit (detachment),

and Gelassenheit (serenity).



SUMARIO

APRESENTACAO:

o surgimento do conceito da Negatividade como fundamento ontoldgico .... 10

Capitulo 1
-Mestre Eckhart e a Tradigdo da Negatividade -

1. Filo de Alexandria e a génese do conceito da Negatividade .............cccceeueennee 20
2. O conceito de Negatividade de Plotino e DIiONiSIUS..........cevverveeriverieieeiieanenn 27
2.1. As Eneadas de PIOINO. .........ccuuiiiiiiieie e 27
2.2. O Corpus AeropagitiCUm ........cccceiieiiieiieiee e se e st sre e re e 32
3. O misticismo de Mestre Eckhart: fundamentos de uma teologia negativa ...... 39
4. Abgeschiedenheit e seu privilégio ontoldgiCo .........ccceveverviiiieici e 49
5. A sOmbra da Gelassenheit .............ccevevveeveerveieeieeeeeesseeeee e 55

Capitulo 11

— Heidegger e a Negatividade da Analitica Existencial -

1. A estrutura da Analitica EXiStencial ..........ccccceveiiniiiiieniiiinceeee s 63
1.1. Dasein e ser-no-mundo: 0S eXISTENCIAIS .......cevvererreeririeiee e 63
1.2. Temporalidade, ser-para-a-morte € eKStase ..........ccocevvririiriinicienenc e 73

2. EXISIENCIA € VEIAOE ..o s 80
2.1. O dIZEr O 1O0GOV oottt e e ereeenaeeeneea 80
2.2. O sentido originario de a01h/gE1a ccvierieereriierieiesiee e eee e se e et sae e e
82

2.3. 0 destinameNt0 O SEI .......ooeerieiieiierie ettt re e 86
3. Verdade € tranSCENUENCIA .....ocvveveieeiieieiie e see et e e 88
4. Transcendéncia € Negatividade ..........cccevviierieieiie e 96
4.1. O privilégio ontol0gico da angustia ...........cccevieevieiieii i 96
4.2. A serenidade no UItIMO HeIdegger ......ccoveieiiieieie e 102



Capitulo 111

— Caputo: o elemento mistico da ontologia fundamental -

1. Heidegger: teologia € MIStICISMO ......ccccveiiverieeieiiereese e 111
2. Negatividade e Analitica EXistencial ............ccccoeviiieiieiicic e 120
3. Ser e Deus, mundo, alma € DASeIN .......ccccceeieiiriieie e 129
4. Angustia e Abgeschiedenheit, destinamento do ser e o apelo de Deus ................ 135
ConSIAeragies fINAIS ........ccocveiieiiie e 142
Referéncias biblOgraficas ... 149



APRESENTACAO: o surgimento do conceito da Negatividade como fundamento
ontoldgico.

Heidegger é um pensador que erige seu pensar a partir e para além do fim da
Filosofia. Tal estatuto sé é possivel na medida em que a questdo crucial de sua ontologia
— a questdo do sentido do ser — esteja desde ja devidamente enraizada naquele momento
que se da antes do advento da Metafisica. Interessante que esse mesmo dar-se antes de
toda a Metafisica ja coloca o seu proprio pensar para além da Metafisica. O retorno
exigido por uma ontologia fundamental ja € um percurso para além da tradicdo
Metafisica; e isso nos diz — o pensar fundante e originario que busca apreender o sentido
do ser esta desde sempre fundado num tempo que se diz anterior a Filosofia e que, por
sua envergadura e alcance, ja sempre a ultrapassa. Ultrapassar aqui nos fala de uma
esfera mais profunda e originaria do pensar e que, ao colocar-se neste fim, aponta para
um novo comeco. Pensar e Filosofia, portanto, articulam-se em universos dispares, mas
¢ através da ultima que o primeiro deve ser restaurado. O que se recupera
(Wiederholung) é aquele dizer primevo dos pensadores que antecederam a Socrates,
Platdo e Aristoteles, distantes, portanto, daquele “caminho” aberto pela sofistica e
cristalizado nestes pensadores. O que antecede o advento da Filosofia €, deste modo,
maior do que a Filosofia.

Estrutura-se, entdo, uma critica a tradicdo metafisica que percorre os séculos de
Socrates até Hegel. A questdo basilar do pensamento heideggeriano — a reconquista da
questdo do sentido do ser — se faz através de uma ontologia fundamental que procura
delimitar o sentido do ser em sua esfera ontoldgica, portanto originaria, em consonancia
com seus desdobramentos oOnticos. A ontologia inaugurada com a publicagdo em 1927
de Ser e Tempo (Sein und Zeit) vé-se na incumbéncia de descontruir a Metafisica e
recuperar o sentido do ser. A constituicdo onto-teo-16gica da tradicéo cristd — aquela que
se cristaliza no pensamento de Platdo e Aristteles numa ontologia que para Heidegger
responde a tal questionamento pelo viés dntico — assume o papel da Unica tradicdo
vigente e aquela que é responsavel por este esquecimento. Mas ndo h4, dentro do
percurso do pensar Ocidental, uma vertente mais subterrdnea e que procurou
esquadrinhar tal problematica a partir de uma abordagem realmente ontoldgica?
Podemos pensar numa tradigdo da diferenca e da Negatividade que apelam para uma
escuta mais atenta do sentido do ser e, portanto, de cunho ontol6gico?

10



O objetivo de nosso trabalho é demonstrar como a propria tradigédo filoséfica —
ndo dita na critica heideggeriana sobre o pensar Ocidental — tornou possivel o advento da
redescoberta ndo apenas do esquecimento do sentido do ser e a restauracdo de uma
ontologia radical, mas que no seio da compreensdo do conceito Metafisico de
Negatividade repousa uma das chaves primordiais para que possamos pensar o advento
da diferenca enquanto diferenca. A Tradicdo Ocidental se desdobra em dois caminhos e
Heidegger apontou sua critica apenas para um lado. Em uma destas estradas esta a
tradicdo onto-teo-logica cristd catolica, aparatada pelo universo filoséfico de Agostinho,
Anselmo, Aquino, Suarez, etc, pensadores que ao se debrucar sobre o0 ens increatum néo
conseguem divisar, ou assim ndo o querem, a Negatividade como modo de diferenca
entre Deus e o mundo. Por outro lado, ha aqueles pensadores que fomentam um modo
novo e extremamente fecundo de pensar a problematica de Deus: a Negatividade como
chave mestra para destrancar o que hd de mais obscuro entre o ser e o ente. Tais
pensadores (Filo, Plotino, Dionisius e Mestre Eckhart serdo os pensadores desta corrente
que iremos analisar mais de perto) trardo para a Tradicdo as bases que poderdo, no
século XX, ser ouvidas como um apelo a radicalidade do pensar e para que este restaure
seu modo mais préprio. A Negatividade, portanto, permitira que a Analitica Existencial
venha a tona e que sua critica ao esquecimento da diferenca ontoldgica tenha mais forca
ainda, ganhando em robustez ndo apenas por seu poder em si, mas pela carga
interpretativa que se pode abrir a partir de uma melhor visualizagcdo da Tradicdo e o
enriquecimento da mesma através de uma leitura mais contemporanea daquilo que
dormita perante 0 pensamento como meramente vinculado a esfera do misticismo.

A base de nosso trabalho adveio do conhecimento travado com as especulacdes
filoséficas do professor John D. Caputo em trés obras suas: Heidegger and Aquinas, The
Mystical Element in Heidegger’s Thought e Desmistificando Heidegger. Este  filosofo
americano esforcou-se para demonstrar as raizes do pensar heideggeriano a partir de
suas influéncias e possiveis conotacGes com a Tradicdo. Na obra The Mystical Element,
Caputo quer nos fazer ver que Heidegger, de fato, ndo é um mistico, mas que ha um
elemento mistico em seu pensar. Ora, 0 Misticismo sé pode ser pensado dentro da
Metafisica em si mesma, dentro daquele campo do pensar em que suas articulagdes se
fazem em bases metafisicas, ndo apenas pela necessidade de pensar Deus (o Budismo, o
Hermetismo, a Cabala Inglesa e algumas tradi¢bes templérias se isentam deste
guestionamento e se concentram muito mais no Homem), mas pela necessidade mesma

de dar validade as experiéncias pessoais atraves do subterfugio da revelacdo e da

11



iluminacdo. O trabalho de Caputo, portanto, € demonstrar como uma estrutura
gigantesca do pensar mistico-filosofico — no caso o que a Tradicdo nos legou através de
Mestre Eckhart — pode ser comparada a um pensador de carater tdo radical como

Heidegger. Eis a idéia central de Caputo:

Em Heidegger e Mestre Eckhart nds iremos encontrar as mais assombrosas e
provocativas similaridades. Nds iremos ver como cada pensador apela para
que o homem abra a si mesmo para a presenca de algo que o perpassa, e de
quem o homem sozinho recebe sua esséncia enquanto homem. Para cada
pensador, 0 acesso a esta presenca é ganha ndo por uma realiza¢do humana,
mas por “deixar” algo ser realizado “no” homem. Cada um é o porta-voz da
“Gelassenheit”, do deixar ser — do deixar Deus ser Deus, do deixar o ser ser
em sua verdade.!

Ha, deste modo, apenas dois caminhos: primeiro, pensar Heidegger junto com a
Tradicdo que o procedeu e que busca deslindar os meandros mais obscuros de sua obra
conjugando seu pensar com a Tradi¢do, numa clara tentativa de tornar mais visivel o
caminho encetado por Heidegger a partir de suas influéncias, ditas e ndo ditas; segundo,
se devemos pensar Heidegger apenas em si mesmo, um circulo hermético fecha-se sobre
nos e toda e qualquer literatura filosofica sobre o grande pensador da Floresta Negra se
transforma em mero comentario. Ha, nestas duas vertentes, riscos implicitos em ambas
as empreitadas: de um lado, corre-se o risco de realmente estar se interpretando de modo
equivocado o que é proposto na Analitica Existencial, criando-se saidas faceis para um
terreno quase sempre movedi¢co e obscuro; por outro lado, corre-se o risco da
mesmidade, do 6bvio e do lugar comum, ndo enriquecendo de maneira devida o que €
exigido pela Tradigdo filosofica — e ai o risco maior, ja que devemos perceber se tal
exigéncia ja ndo é, ela mesma, originaria desta ma compreenséo inicial.

Mas a armadilha parece nédo ter fim: qualquer comentario ja esta inserido numa
Tradicdo, alargando as possibilidades de um circulo que parecia a primeira vista
totalmente fadado a exclusdo de tudo aquilo que apontasse para caminhos diferentes de
sua proposta inicial. Trata-se, entdo, de uma opcao, de uma escolha sobre qual caminho
pode nos parecer mais produtivo e nossa escolha ja foi devidamente levada a termo:

escolhemos a tarefa de analisar os conceitos essenciais da Analitica Existencial a partir e

1 CAPUTO, John. D. The Mystical Element in Heidegger’s Thought. New York: Fordham University
Press, 1986. p. 8. Trad. do Autor.

12



com a Tradicdo. Este percurso, ja trilhado por modos diferentes e quase sempre
antagbnicos, pode sempre abrir novas frentes de batalha perante uma abordagem mais
ortodoxa; entretanto, a exigéncia de uma radicalidade, quando se esta estudando um
pensador que erigiu toda a sua obra sobre essa mesma radicalidade, ja é um
enriquecimento para todo e qualquer modo de pensar filosofico assentado numa
ontologia que se quer anterior a toda Filosofia.

Isto ocorre porque Heidegger situa a compreensdo ontoldgica de Deus apenas
sobre a Tradicdo cristd escolastica. Na sua compreensdo, 0 ponto mais alto desta
Tradicdo é o pensamento de Hegel, e isso mesmo quando elabora de modo mais
especifico no texto A Constituicdo Onto-teo-logica da Metafisica o conteudo discutido
inicialmente em sua conferéncia Identidade e Diferenca (Identitat und Differenz) - sendo
0 primeiro uma continuacdo de suas andlises e uma nova discussao sobre o texto Ciéncia
da Logica de Hegel apresentado na Universidade de Freiburg no semestre do inverno de
1956/57; aqui ja esta presente a idéia de que a Tradicdo filosofica que pensa Deus, que
traz Deus para a Filosofia, transforma-se, em Hegel, de teologia para uma ciéncia, a
Ciéncia da Logica. Heidegger assinala que as silabas finas de teologia e ontologia —
“-logia” — apontam naturalmente para o légos, “prestam contas ao l6gos e sdo, num
sentido essencial, conforme o 16gos, quer dizer, a l6gica do 16gos™.? Ora, Heidegger
sente-se, entdo, a vontade para coadunar num sé termo a teologia e a Ciéncia da Ldgica
de Hegel. Mas isto so € possivel na medida em que esta mesma Tradi¢cdo ndo se debruca
sobre a diferenca em si — a base de toda ontologia heideggeriana. Escreve Heidegger:

A metafisica corresponde ao ser enquanto l6gos e é conforme isto, em sua
caracteristica principal, em toda parte logica, mas ldgica que pensa o ser do
ente e, de acordo com isto, a logica, determinada pelo diferente: onto-teo-
ldgica. Na medida em que a metafisica pensa o ente enquanto tal, no todo, ela
representa o ente a partir do olhar voltado para o diferente da diferenca, sem
levar em consideracdo a diferenca enquanto diferenca.O diferente mostra-se
como o ser do ente em geral e como o ser do ente supremo.Porque o ser
aparece como fundamento, o ente é o fundamentado; mas o ente supremo é o
fundamentante no sentido da primeira causa. Pensa a metafisica o ente no
que respeita seu fundamento, comum a cada ente enquanto tal, ela é légica
como onto-légica. Pensa a metafisica o ente enquanto tal no todo, quer dizer,
no que respeita o supremo (que é o) ente que a tudo fundamenta, ela é l6gica
como teo-ldgica.’

> HEIDEGGER, Martin. Identidade e Diferenca. In: . Conferéncias e escritos filoséficos. Sdo Paulo:
Abril Cultural, 1984. (Os Pensadores).. p. 196.
% Op. Cit.. pp. 200-1. O grifo é nosso.

13



Evidencia-se, deste modo, a primazia de uma abordagem meramente centrada
num dos ramos da interpretacédo teoldgica cristd e da qual Hegel é naturalmente devedor.
Entretanto, deve-se questionar se este modo de compreensdo, a saber, o ser fundante, o
ente fundamentado e o ente supremo como fundamentante (a primeira causa) podem
responder por conta propria ao todo estrutural do pensar teoldgico. Parece-nos que néo, e
este sera um dos pontos centrais de nosso trabalho.

John Caputo havia demonstrado o elemento mistico que perpassa a obra de
Heidegger e isso como efeito de uma influéncia implicita do pensar mistico de Mestre
Eckhart. Como j& haviamos dito, Caputo traca as bases de realizacdo da Filosofia mistica
de Mestre Eckhart e aponta para os paralelos gritantes que surgem quando comparadas
com o pensar radical da ontologia heideggeriana. O que falta na demonstracdo de
Caputo é compreender a possibilidade de entendermos o ponto chave da Filosofia de
Heidegger — a diferenca ontologica — como oriunda de uma compreenséo profunda da
Negatividade e de sua Tradicdo®; a diferenca enquanto diferenca. Isto s6 sera possivel
quando tracarmos a histéria filoséfica da Negatividade® e podermos, deste modo,
delimitar o surgimento no pensar de Heidegger da diferenca na esfera da radicalidade
ontoldgica; e isso ndo como um fato isolado e, diferentemente do que o proprio
Heidegger pensava, ndo apenas centrado num retorno aos pensadores originarios, mas
sim como uma compreensdo que deriva desta mesma tradicdo negada, mas que se
articula nos subterraneos do pensamento e que de modo sutil se faz presente nesta
mesma Tradi¢do e que j& traz em si mesma a possibilidade de pensarmos com mais
radicalidade a propria Metafisica.

Heidegger prioriza a tradicdo escolastica, principalmente Aquino e Suarez; no
nosso caso, iremos priorizar aquele pensamento onto-teo-légico que se assenta
claramente sobre a Negatividade: Filo de Alexandria, Plotino, Dionisius, 0 Aeropagita e
Mestre Eckhart. Esta tarefa, de fato, requer um trabalho arduo: descortinar onde a
Negatividade se apresenta nesses pensadores e como podemos extrair uma atualidade
destas abordagens e verter seu contetdo dentro da Analitica Existencial e dos seus

desdobramentos no pensamento heideggeriano sem ser infiel a uma vertente ou a outra.

* Esta Tradicao iremos definir como Tradicio do Pensamento da Negatividade.

5 Por fins didaticos e por questdo de espaco, iremos privilegiar certos pensadores desta Tradigdo e que,
assim acreditamos, possuem maiores pontos de contato com Mestre Eckhart. A idéia é simples: se ha,
como indica Caputo, estruturas similares entre a mistica eckhartiana e a Analitica Existencial, entdo é
possivel estabelecer a corrente que o proprio Eckhart toma parte e estabelecer convergéncias com o
pensamento heideggeriano.

14



A primeira vista parece estranho, portanto, querer pensar esse desdobramento
forcado por Heidegger — que pensa o sentido do ser em seu carater ontolégico - como
inserido dentro de uma tradi¢do da Negatividade. Na Analitica Existencial, salta-se dos
pré-socraticos diretamente para o século XX. Nunca se viu, nem mesmo dentro do
Renascimento ou no pensamento de Nietzsche, um retorno mais radical do que este
levado a termo pela Filosofia de Heidegger. O salto é enorme e parece que a Historia da
Filosofia se vé inoperante diante deste abismo. O que é abissal aqui ndo é nem mesmo o
esquecimento em si do sentido buscado por uma tal ontologia, mas sim como se opera
seu retorno ao seio do pensar. Parece estranho quando percebemos que tal salto se faz,
no passo de volta (Scritt zurtick) do pensamento heideggeriano, apenas pela critica da
Tradicdo — diriamos melhor, critica a determinados momentos desta Tradi¢cdo. De fato,
ha momentos privilegiados em que o sentido do ser quer ser restaurado, quer se fazer
novamente presente perante o pensar e, deste modo, auferir a esta mesma Tradi¢do que o
esquece o seu direito mais sublime e essencial. Estes momentos nos sdo ditos por
Heidegger ndo apenas nos circulos da Poesia em que este ouvir se faz presente — seja em
Silesius, Goethe, Holderlin, Trakl, Novalis, por exemplo — mas desde ja em estado
nascituro em Leibniz, Kant, Hegel e Nietzsche. E a tarefa desta ontologia restaurar o que
se oculta nestas tentativas anteriores e tracar de modo seguro aquilo que deve ser
pensado.

O segundo momento de nossa tarefa devera ser tracar como este conceito vai
sendo construido aos poucos dentro de uma vertente que ndo se faz tdo presente e
audivel perante o pensar heideggeriano. Evidente que tal “esquecimento”, que tal
“surdez” ndo gravita meramente ao redor do centro de uma ma interpretacéo filosofica.
O que a Histdria nos revela é que determinados modos de encarar a realidade ndo foram
bem vistos por aqueles que detinham o poder temporal, j& que poderia incitar a uma
reviravolta decisiva sobre aquilo que era estabelecido como o status quo durante o
estabelecimento temporal da Igreja e de suas doutrinas. Os relatos sdo variados e muito
ricos: tudo o que ndo passasse pelo crivo seguro da mao secular da Igreja deveria ou ser
adaptado as suas doutrinas ou permanecer no ostracismo e no “esquecimento”.
Restabelecer o que alguns destes pensadores colocados em ostracismo disseram,
restabelecer o mais profundo de seu pensar perante a Tradicdo e nossa Filosofia
contemporanea (e ndo aguilhoados ao pensar cristdo nascente) — ja que no século XX o
retorno estava fincado apenas no mundo grego pré-socratico — é uma tarefa que, como ja

haviamos assinalado, traz em si riscos, mas que pode enriquecer nossa compreensdo

15



sobre determinados pontos cruciais de nossa contemporaneidade: a crise da metafisica, a
exigéncia de uma Filosofia da linguagem, a instauracdo da diferenca, o0 primado de uma
nova busca ontoldgica, as exigéncias de uma delimitacdo da subjetividade e, o que nos
toca mais de perto, a critica a toda Tradi¢do tendo em vista os paradigmas erigidos pela
Analitica Existencial.

Mas como pode ocorrer esse enriquecimento de nossa compreensdo? Ora, 0 que
os trabalhos de pensadores e comentadores de grande porte querem nos fazer ver
(Hahnerfeld, Versényi, Caputo, Muller, Schmitt, VVycinas, Péggeler, Guildead, Biemel,
Apel, Richardson, Zarader, Macquarrie e Zimmerman, por exemplo)® é que podemos
nos abrir para uma interpretacdo também radical sobre esta mesma Tradicéo e, a partir
dela, extrair elementos que poderdo nos auxiliar a compreender de modo mais
substancial e claro aquilo que é desconstruido e elaborado pela ontologia de Martin
Heidegger. Este percurso aponta para um caminho em que diversas tradigcdes se
intercalam para nos fazer ver que a busca por existenciais, por modos originarios de se
dar o homem podem ser percebidos em diferentes momentos histéricos e em diferentes
culturas.

Eis, entdo, nosso método: ao estabelecermos um ponto de contato entre
determinada tradicdo que opera com base numa filosofia da Negatividade e a Analitica
Existencial” de Martin Heidegger, devemos estar cientes de nosso método e de quais
passos deverdo ser dados para tal estabelecimento. Iremos adotar o método da
fenomenologia-hermenéutica operando em conjunto com uma leitura atenta dos textos
mais importantes desta mesma tradi¢éo, ou seja, 0 metodo gramatical-historico para que
aquilo que nos foi legado possa ganhar em expressdo e nao Se resumir a uma
contemplacdo histérica destas mesmas doutrinas®.

Por outro lado, ao analisarmos alguns pontos centrais da Analitica Existencial, ja
devidamente munidos com esse aparato histérico, poderemos vislumbrar com mais

clareza a génese de algumas idéias centrais de Heidegger e como elas se articulam no

® Para bem da verdade, estamos usando do préprio método adotado por Heidegger: pensar o impensado da
Tradicdo. Neste caso especifico de nosso trabalho, estamos pensando a possibilidade de estabelecermos
uma influéncia, em seu pensamento, de uma tradicdo da Negatividade ainda ndo pensada em todo o seu
alcance.

” A abordagem inicial concentrar-se-a na Analitica Existencial. Entretanto, devido aos desdobramentos do
pensamento heideggeriano, apontara para além desta.

¥ Com o método da fenomenologia-hermenéutica estaremos aptos a destrinchar os conceitos principais das
doutrinas antigas, numa analise mais detalhada dos mesmos. Com o método gramatical-histérico
estaremos aptos a pensa-los como inseridos em determinada época e seu valor a partir de seu tempo,
podendo, deste modo, calcular a sua influéncia histdrica e seu peso filoséfico durante o desenrolar da
Historia da Filosofia.

16



todo estrutural de seu pensar. O que nos cabe é iniciar com 0 momento mais radical do
pensar ocidental no que tange ao advento da Negatividade: o pensamento de Filo de
Alexandria. Com os seus textos fundamentais — Legum Allegoriae, De Vita Moses e
Quaestio in Genesis - poderemos indicar com seguran¢a 0 momento em que a tradi¢do
hebraica se encontra com a tradicdo grega e fomenta o surgimento de um pensar
extremamente original a partir de uma juncdo, da construgdo de uma ponte que une dois
universos tdo dispares. Além do mais, devemos confrontar Filo com algumas idéias
centrais de Platdo, além das andlises de Clemente na sua Stromata e trabalhos mais
recentes sobre este pensador que surgirdo durante nossa exposi¢do. Seremos conduzidos
naturalmente, através deste percurso, ao advento das escolas teurgicas do Neoplatoismo
com a filosofia de Ammonius Sacca, 0 que nos levard diretamente ao pensamento de
Plotino; faremos isto através da sua analise da Negatividade exposta na sua obra
maxima, as Enéadas, e de sua idéia de Uno e Mdltiplo e os processos que a alma passa
para atingir sua realizacdo maxima pela diferenca destes dois niveis de realidade.

Veremos como esse pensamento, 0 neoplatonico, ira se instalar na filosofia cristad
através da obra de Santo Agostinho e como retornard as suas origens mistico-filosoficas
no século VI com Dionisius, 0 Aeropagita nos seus tratados A Hierarquia Celestial e Os
Nomes Divinos que tomam parte nos célebres escritos que compdem o Corpus
Areopagiticum. E neste ponto que a tradicdo da Negatividade poderd se inserir na
prépria tradicdo cristd de modo subterrdneo e permear o pensamento de alguns
pensadores e misticos mais radicais. Assim, ja teremos estabelecido satisfatoriamente o
conceito de Negatividade e poderemos, entdo, atingir o ponto alto de nosso trabalho: o
pensar mistico-filosofico de Mestre Eckhart. Além da analise de seus tratados e sermdes,
iremos contar com o auxilio de diversos pensadores que se debrugaram sobre o
misticismo filoséfico de Eckhart. A base principal de nossa discussdo sera o trabalho ja
referido de John D. Caputo, The Mystical Element in Heidegger's Thought. Outros
trabalhos permeardo nossa tarefa, mas é pelo poder de vislumbrar com uma clareza
muito peculiar as similitudes entre o pensamento de Heidegger e Eckhart que iremos
privilegiar a obra referida de Caputo.’

Paralelamente, faz-se necessario — para justificarmos nossa incursdo por tal

tradicdo — explicitar certos conceitos desenvolvidos por Heidegger que nos permitirdo

% Esses trabalhos — que compordo o todo de nossa tarefa - serdo citados textualmente; outros, por seu
turno, constardo apenas da bibliografia, uma vez que fundamentaram nosso modo de entender o percurso
historico aqui delimitado e suas implicacdes frente a Analitica Existencial.

17



adentrar a Analitica Existencial pela via de um conceito metafisico, a Negatividade.
Neste ponto, as inferéncias sobre a Filosofia contida na Analitica Existencial envolvem
uma discussao sobre os pontos centrais de articulacdo do pensar heideggeriano a partir
deste ponto chave: a diferenca ontoldgica. Esse caminho, por seu turno, envolve uma
volta imensa, aguela mesma encetada pelo pensamento de Heidegger’® em suas
diferentes fases e que finaliza com a compreensdo ontoldgica da serenidade, termo este
tdo caro a teologia negativa de Mestre Eckhart — a Gelassenheit. Concentrar esforcos
para pensar a questdo do sentido do ser em sua dindmica mais radical — aquela
desenvolvida inicialmente em Ser e Tempo e levada a termo durante as fases
conseqientes do pensar heideggeriano — sem resvalar para um pensar contra 0 proprio
Heidegger, e, ainda por cima, justificar a incursdo acima mencionada, requer que
delimitemos com clareza alguns pontos chaves da Analitica Existencial e que possamos,
a partir de entdo, e somente deste modo, estruturar nosso argumento com base em tais
comparagoes.

A delimitacdo de nosso trabalho se opera na andlise de pontos chaves. Os
conceitos de angustia, nada, diferenca, transcendéncia e temporalidade ganham
privilégio nesta abordagem, pois, como tentaremos demonstrar, fundam-se sobre a
diferenca ontoldgica em si mesma e é a partir desta que Heidegger podera desenvolver
0S outros conceitos presentes em sua Analitica. Neste ponto, o privilégio que daremos a
compreensdo sobrea a0lh/geia grega - e seguiremos com Heidegger o percurso de
seu desenvolvimento — possibilitara analisar a aproximagdo heideggeriana sobre o
advento da verdade, do destino do ser, da linguagem e do ser-no-mundo como

constituintes da dindmica originaria do Dasein'’ e as vertentes da Filosofia da

10 Neste ponto, devemos alertar o leitor. No Capitulo Il trataremos, de modo exclusivo, da Analitica
Existencial e seus desdobramentos no pensamento heideggeriano. Este tipo de tratamento podera conduzir
a uma compreensdo de descontinuidade em relagdo ao todo do trabalho. A distancia entre Eckhart e
Heidegger — 6 séculos — acentua ainda mais esta descontinuidade. Mas, ap6s estarmos munidos dos
conceitos chaves da Analitica, passaremos para o Capitulo 1l em que teremos uma comparacao entre estes
conceitos estudados e o pensamento de Eckhart. Assim, no Capitulo | teremos levantado as bases do
pensamento de Filo, Plotino, Dionisius e sua influéncia no pensamento de Eckhart e, no Capitulo Il, os
conceitos chaves da Analitica que serdo analisados a luz de uma comparacdo com as doutrinas
eckhartianas no Capitulo 111, fechando o ciclo de nosso trabalho.

1A tradicdo em lingua portuguesa se reserva o direito de traduzir Dasein por ser-ai ou pre-senca. As
discussoes estdo ainda longe de chegar a um término e definir com clareza qual o melhor modo de traduzir
tal vocabulo alemao. De fato, o termo ja existia antes de Heidegger — Kant o usa como modo de traduzir o
vocabulo latino existentia — porém, neste caso, dentro da Analitica Existencial, a palavra ganha uma nova
dimensdo. Se com ser-ai quer se justificar uma dimenséo espago-temporal dos modos de se dar do homem,
0 que mantém de certo modo a distingdo metafisica de existéncia e esséncia, deve-se notar o que o0 proprio
Heidegger comenta, sobre o Da, no primeiro seminario de Zollikon que “este Da ndo significa, como
acontece comumente, um lugar no espaco préximo do observador. O que o existir como Da-sein significa
é um manter aberto de um ambito de poder-apreender as significacdes daquilo que aparece e que se lhe

18



Negatividade acima indicadas. Munidos, portanto, de uma visdo da tradicdo da
Negatividade e dos conceitos centrais da Analitica Existencial poderemos, entéo, e isso
mesmo a partir dos estudos levados a termo pelo professor John Caputo, equacionar o0s
pontos chaves destes dois momentos téo distantes no tempo e apontar um modo novo de

estudar o que a revolucdo de Ser e Tempo trouxe ao universo filoséfico.

fala a partir de sua clareira” (in HEIDEGGER, Martin. Seminarios de Zollikon. Petropolis: VVozes, 2001.p.
33); por outro lado, o termo pre-senga, mesmo centrado na idéia de movimento de tais dinamicas, ndo
traduz, também, a dimensdo real do termo, ja que em aleméo o prefixo Da pode indicar, também, aqui ou
ali, 0 que nos remete para uma maior elasticidade do conceito, ja que o ser-ai pode ser meu ou de outrem,
0 que justifica a variacdo de ai e aqui e o existencial ser-com como constitutivo do ser-no-mundo.
Manteremos, na falta de um termo adequado em portugués, o vocabulo em alemdo, assim como o faz a
traducdo chilena de Rivera e a americana de Macquarrie e Robinson. Note-se que apesar de usarmos
diversas referéncias ao texto da edicdo brasileira de Ser e Tempo, manteremos, nas referidas citacGes, o
termo Dasein no lugar de pre-senca, bem como no lugar do termo ser-ai para as demais edi¢Ges brasileiras.

19



Capitulo |
Mestre Eckhart e a Tradicdo da Negatividade

1. Filo de Alexandria e a génese da Negatividade

Para que possamos inserir o conceito de Negatividade dentro do ambito da
Filosofia — a partir de um salto que tem sua origem no Misticismo® — devemos, antes de
tudo, tracar com clareza o percurso que este mesmo conceito percorre de sua nascente,
ou seja, 0 nascimento e consolidacdo do judaismo através da elaboracdo do Pentateuco e
0 impacto que as idéias fundamentais e principais do judaismo ganham através de uma
leitura mui pessoal dos filésofos que mantiveram contato com as mesmas até sua
insercdo como modo de interpretacdo metafisica e ontoldgica da realidade a partir de
uma abordagem estritamente filosofica. Essa passagem nédo surge como um rompimento
brusco, mas se dad de modo gradativo e, por ter sua fonte alicercada no Misticismo,
muitas vezes mantém tragcos que a liga muito mais a esfera do Misticismo do que a
Filosofia em si mesma.

O ponto de partida natural para tal articulacdo consiste na propria Biblia. Este
texto se desenvolve em seu todo estrutural por durante dez séculos ou mais. Trata-se de
uma colecdo, “os livros” (em grego se diz ta biblia) que apresentam diversos géneros
literarios: narrativa historica, cddigos de leis, poesia, cartas, pregacdes, oracles e
romance. No seu desenvolver-se historico, a Biblia de livros diversos torna-se um dnico
texto (agora, em grego, torna-se he biblia, no singular). Essa colec¢do traduz o anseio de
homens que possuiam uma convicgdo em comum, aquela que pode ser compreendida
como uma busca por Deus enquanto criador de tudo o que é. Estes homens
possivelmente compuseram aquele povo que por volta de 1200 a . c. estava envolvido
com 0s movimentos que agitaram o Oriente Proximo e que sdo conhecidos como 0 povo
hebreu. Este mesmo povo, também alcunhado de povo de Israel, se desenvolve na regido
do Crescente Fértil, regido irrigada por rios conhecidos (Tigre, Eufrates, Oronte, Litani e

Jord&@o) e que, posta entre o Mediterraneo e o deserto, compde um corredor de 100

1 O Misticismo responde pela experiéncia mistica. Esta é entendida — seja de cunho pag&o ou cristio —
como uma experiéncia radical em que o ser humano se vé em unidade com o Principio supremo, Deus.
Trata-se de uma experiéncia imediata — hd uma unidade entre 0 homem e Deus, 0 Uno. O Misticismo, ao
longo dos séculos, se revestiu das mais diversas formas, mas o transfundo de sua experiéncia — que deve
ser entendida como uma busca realizada pelo mistico — reveste-se sempre deste carater de experiénciar a
Unidade a partir da multiplicidade do mundo.



quildmetros que liga a Mesopotamia e o Vale do Nilo. Geograficamente situado neste
Crescente, este povo — apesar de adentrar a Historia por volta de 1200 a . C. — foi
procedido por um longo periodo de formacéo: quase 9 séculos, tendo como antepassados
muito provavelmente os semitas nébmades que com o passar dos séculos devem ter
decidido se fixar na regido do Crescente Fértil.

Entretanto, apesar da obscuridade que envolve o surgimento da Biblia em sua
totalidade, é inegavel que o texto esta presente e que durante a Historia ele foi uma fonte
constante de busca por um sentido para a prépria realidade, 0 homem e Deus. Para nosso
intuito particular, o mais importante € afirmar que é com o primeiro livro biblico, o
Génesis, que temos uma articulacdo muito clara do conceito e da compreensdo de um
Deus criador, anterior a tudo. A afirmacdo inicial do Génesis é de que “quando Deus

iniciou a criacdo do céu e da terra™

se da uma passagem, um principio se estabelece e a
mente humana pode, a partir deste dado, pensar o tempo e o todo. Outro texto de suma
importancia dentro da doutrina hebraica da criagdo, e que neste ponto se assenta como
uma das vertentes e origens mais importantes para a compreensao cabalistica dos textos
biblicos, € o livro Séfer letsird, o Livro da Criagdo. Eis o que nos diz o rabino Arieh

Kaplan:

O Séfer letsira é, sem ddvida, 0 mais antigo e 0 mais misterioso de todos o0s
textos cabalisticos. Os primeiros comentarios sobre este livro foram escritos
no século X, e o texto em si é citado como do século VI. Referéncias ao
trabalho aparecem jad no século I, enquanto a tradicdo considera sua
existéncia desde os tempos biblicos. Este livro é tdo antigo que sua origem
ndo é acessivel aos historiadores. Somos totalmente dependentes da tradicéo
com respeito a sua autoria.>

O texto do Séfer letsird tambem se estrutura sobre a mesma tradicdo hebraica que
preconiza um Deus Unico, criador e transcendente. Reza o texto no seu primeiro
capitulo: “Com 32 caminhos de Sabedoria / gravou Yah / o Senhor dos Exércitos / o
Deus de Israel / 0 Deus vivo [...] E criou Seu universo”.*A conex&o entre este texto e o

primeiro livro biblico é justificado pela prépria tradicao hebraica. Novamente Kaplan:

2

Gn, 1:1.
3 KAPLAN, Arieh. Séfer letsira, O Livro da Criac&o. Teoria e préatica. S&o Paulo: Séfer, 2002. p. 17.
* sefer letsira. 1:1.

21



De acordo com os cabalistas, estes 32 caminhos sdo aludidos na Tora pelas
32 vezes que o nome de Deus Elohim aparece no relato da Criagdo no
primeiro capitulo do Génesis. Neste relato, a expressdo ‘Deus disse’ aparece
dez vezes e esses sdo 0s Dez Ditos com 0s quais 0 mundo foi criado. Esses
Dez Ditos fazem paralelo as Dez Sefirot. Diz-se que o primeiro dito é o
verso: “No principio criou Deus os céus e a terra’. Embora nele ndo apareca a
expressao ‘Deus disse’, esta implicita e subentendida. As vinte e duas vezes
restantes que o nome de Deus aparece neste relato correspondem entéo as 22
letras do alfabeto. As trés vezes que aparece a expressdo ‘Deus fez’
correspondem as trés letras Mées (Aleph, Mem e Schin). As sete repeti¢cdes
de ‘Deus viu’ correspondem as sete Duplas (Bet, Guimel, Dalet, Caf, P§,
Resh e Tav), e os restantes doze nomes as doze Elementares (He, Vav, Zayin,
Chet, Tet, Yod, Lamed, Nun, Samech, Ayin, Tsadi e Cof °).®

Essas referéncias nos servem apenas como base para justificarmos o surgimento
daquele pensador que trara uma base nova ao pensar Ocidental exatamente por traduzir
0s conceitos essenciais da mistica hebraica através da Filosofia grega. De fato, e isto
dentro da Historia da Filosofia, é apenas com Filo de Alexandria que se produz uma
grandiosa fusdo entre a teologia hebraica e a Filosofia helénica. A juncdo de universos
tdo distintos, levados a termo por uma mente brilhante e criativa, abre as possibilidades
ndo apenas para uma nova vertente do pensar ocidental, mas inaugura mesmo o pensar

europeu. Sobre este ponto, defendendo tal tese, escreve Giovanni Reale:

A tentativa de fusdo entre a teologia hebraica e Filosofia helénica operada
por Filo, mesmo com todas as incertezas e humerosas aporias, constitui um
acontecimento de alcance excepcional ndo s6 no ambito da historia espiritual
da grecidade e na do hebraismo, mas também em geral, enquanto inaugura a
alianca entre fé biblica e razdo filosdfica helénica, destinada a ter tdo amplo
sucesso com a difusdo do discurso cristdo, e da qual deviam brotar as
categorias do pensamento dos séculos posteriores. Com Filo, em suma, como
foi justamente observado, comega, em certo sentido, a histéria da Filosofia
cristé e, portanto, ‘européia’.’

Desenvolve-se, entdo, ndo s6 uma fusdo, mas o alicerce em que toda a Filosofia
européia medieval, portanto toda a sua metafisica, podera se desenvolver a posteriori.

Mas para entendermos as bases de tal alicerce, temos que compreender a figura de Filo e

5 As letras hebraicas e sua organizacdo em trés grupos diferentes constituem uma das mais importantes
fundamentagdes do sistema cabalistico em torno de sua estruturacéo da realidade manifesta dada como a
Arvore da Vida. Além das 22 letras hebraicas, que funcionam como pontes de ligacio, temos os centros de
energia do manifesto, as dez Sefirot.

® Op. Cit. p. 36.

" REALE, Giovanni. Histéria da Filosofia Antiga. Vol. IV. S&o Paulo : Loyola, 1994. p. 221-2.

22



seu modo de forjar esta juncdo. Ja com Clemente, na sua Stromata, é acentuado
vivamente o caréter pitagérico e platonico de Filo.® O préprio Reale toma para si esta
compreensdo e afirma mesmo que apesar de alguns estudiosos modernos terem
destacado o carater estdico de alguns pontos de seu pensamento, como 0 proprio
Bréhier, Filo consegue esvaziar “sistematicamente todos os conceitos estdicos de sua

"% Mas fica

carga materialista e imanetista e os refunda num sentido espiritualista
evidente que ao nos depararmos com o0s textos fundamentais de Filo temos a larga
impressdo de que um novo platonismo é formado, ja que Filo ajunta as teses essenciais
do platonismo aquilo que ele bebeu das fontes hebraicas. Se, de um lado, ele toma da
cultura e da tradicdo helénica o corpo conceitual para elaborar seu pensamento, este s6 é
usado na medida em que Filo busca traduzir conceitualmente para o0 mundo helénico
aqueles conceitos principais do misticismo hebraico e que, para bem da verdade,
compdem teses completamente novas para a tradigdo helénica. N&o apenas por trazer e
recuperar a dimensdo do incorporeo em sua Filosofia, mas por pensar a Negatividade
enguanto um Deus que cria o todo a partir do ndo-ser.

Acentue-se, além do mais, que o proprio pitagorismo em sua esséncia metafisica
espiritualista, bem como o platonismo, servem como base para colocar Deus num
patamar em que a tradi¢do de entdo ndo havia ainda percebido em toda a sua dimensdo e
isso mesmo a partir de uma leitura produzida naturalmente pelo chogue entre duas
culturas tdo dispares e que porta uma lente grega para ler textos hebraicos. Filo quer
acentuar a grandiosidade da Biblia e, em especial, da figura de Moisés. Ele mesmo
demonstra, como podemos ler em sua Quaestio in Genesis, que se pode notar uma certa
similitude, uma correspondéncia, entre as idéias centrais da filosofia grega e certos
pontos de cunho metafisico que surgem na Biblia. Para tanto, na tentativa de construir o
mosaico ricamente erigido por Filo, é que os estudiosos modernos comecaram a levar
em consideracdo a importancia da Biblia como fonte de inspiracdo para Filo e como

ponto de partida para toda e qualquer especulacdo levada avante por ele.

O texto da Biblia ao qual Filo se remete ndo é o original hebraico, mas a
Septuaginta, traducdo grega iniciada em Alexandria sob o reinado de
Ptolomeu Filadelfo (285-246 a . C.), para responder a necessidade da

comunidade hebraica que se tinha formado em Alexandria, e que tinha entdo

8 Cf. CLEMENTE, Stromata, I, 15, 72, 4.
® REALE, G. Op. Cit. p. 220.

23



se apropriado da lingua grega. Alguns estudiosos, antes, consideram que 0
préprio Filo ndo conhecia o hebraico, ou, pelo menos, ndo de modo
perfeito”.

Mesmo tendo usado o texto biblico em grego, para Filo isso ndo se revestia de
muita importancia, uma vez que era crenga pessoal sua de que se Deus havia inspirado
0s homens na composicdo da Biblia em hebraico, Ele deveria ter inspirado os tradutores
a escolherem os melhores termos em grego para sua traducdo e manter, deste modo, viva
a mensagem surgida originalmente em hebraico. No seu De Vita Mosis é atestado essa
sua compreensdo, ja que se trata especialmente de manter ativa uma aproximacao,
através da linguagem, com esse Deus vivo que surge para Moisés e que deve ser
conhecido por todos. O que se opera, entdo, e este deve muito provavelmente ser o ponto
chave de nossa discussdo, € o choque entre uma tradicdo criacionista, a hebraica, e a
tradicdo grega, centrada num imanente perene e que, mesmo tendo elaborado a figura do
primeiro motor, ndo o pensava como um Deus criador separado do mundo criado por Ele
mesmo. A separacdo entre aquele que cria e a obra de sua criacdo é um privilégio da
tradicdo hebraica e que penetra 0 mundo helénico exatamente através da figura de Filo.
Deste modo, entender-se-a, diferentemente do modo grego, que o cosmo ndo pode ser
compreendido como o primeiro Deus, como o Criador em si, mas sim como sua obra,
sendo um Deus sem forma, mas que torna todas as coisas visiveis, construindo a
natureza.

Na dogmética filoniana privilegia-se um modo especifico de conhecer a Deus —
ja que este modo nao é vetado plenamente aos homens — mas sO uns poucos, os eleitos,
assim como o foi Moisés, recebem deste mesmo Deus o direito de conhecé-lo. S
aquele, ensina Filo, que se torna um servidor de Deus, que se torna digno Dele é quem
poderd contempla-Lo. Nesta tarefa gnosioldgica ndo se conhece a causa de todas as
coisas a partir delas mesmas, mas sim superando aquilo que foi criado e atingindo, deste
modo, o Incriado. No seu Legum Allegoriae, Filo cita o pedido de Moisés (Ex. 33:13)
como fonte para adquirir tal conhecimento. Um dos pontos chaves aqui, e que rompe
com uma maneira propria da grecidade de desvelar as coisas, é que aqui ndo é o homem
que em sua tarefa de atingir o conhecimento consegue-o através de seus esforcos

particulares, mas sim Deus que se dirige aos homens e Se faz conhecer. Mas lembra

19 0p. Cit.. p. 223.
24



Reale: “O conhecimento imediato, que Deus pode dar ao homem ‘dando-se a ver’,
refere-se — note-se bem — apenas a sua existéncia e ndo a sua natureza ou esséncia, que,
como ja recordamos, permanece incompreensivel ao homem, pois o transcende
infinitamente™*.Por ‘transcende infinitamente’ devemos compreender o fato de que
Deus — na compreensdo filoniana — é o absoluto transcendente. Deus é o outro em
relacdo a tudo e isso, no ja referido Legum Allegoriae, o faz afirmar que ndo ha nada
semelhante a Deus.* Ele é a fonte de toda a realidade, mas néo est4 em parte alguma e,
a0 mesmo tempo, estd em toda parte, preenchendo tudo de si.®* O traco fundamental
desta teoria pode ser assim traduzido: “A transcendéncia ontoldgica de Deus comporta,
necessariamente, também a sua transcendéncia gnosioldgica, tornando-o incognoscivel
ao homem e, por consequéncia, tornando-o também inefavel, ou seja, inexprimivel e ndo
designavel por nomes™*.

A importéncia desta doutrina é que a mesma serd um dos alicerces principais
para a metafisica de Plotino, Dionisius e, mais tarde, do proprio Mestre Eckhart. Esta &,
de fato, a esséncia primeva de toda a teologia da Negatividade. Se em Platdo as Idéias
sdo eternas e incriadas, em Filo elas mesmas séo consideradas como criadas por Deus,
derivadas do pensamento divino, deslocando o principio para o Inefavel, o outro que se
nega uma definicdo e que extrapola os limites da linguagem. Além do mais, e talvez este
seja 0 ponto mais radical dentro da metafisica filoniana, temos que Deus produziu as
coisas que nao eram e esta atividade ndo se deu através de uma matéria ja existente, mas
sim como atividade a partir do ndo-ser. O salto em relacdo as concepgdes platdnicas é
que Deus néo se limita a ser o demiurgo™, mas sim o criador. Filo repete aquilo que ele
ja havia afirmado no seu Legum Allegoriae quando no De Vita Mosis afirma que “Deus
produziu 0 mundo, a sua obra perfeitissima, a partir do ndo-ser ao ser” *°.

Ao colocar as Idéias como produtos do pensamento de Deus, Filo abre um novo
modo de pensar a questdo da criagdo. Essa concepcdo torna-se fundamental dentro do
universo dos neoplaténicos (como vemos no Didaskalikos de Albino, nas concepgoes
telrgicas de Ammonius Sacca e nas Enéadas de Plotino). Esta abertura possibilita que o

conceito de Negatividade seja posto em movimento. H4, portanto, duas esferas que se

" REALE, G. Op. Cit. p. 241.

12 Cf. Legum Allegoriae, 11, 1.

3 0p. Cit.. 1, 44.

¥ REALE, G. Op. Cit. p. 242.

15 A tradicdo cabalistica afirma que o demiurgo de Platdo é Kether, ou seja, a Sephirah que traduz Deus
Uno, mas ja manifestado, diferente do Ain, a Negatividade Pura e fonte de tudo. Cf. PAPUS. A Cabala.
S&o Paulo: Martins Fontes, 2003.

1° De Vita Mosis, |1, 267.

25



articulam sobre um abismo: o Inefavel, uma passagem deste para a cria¢do, e 0 Mundo, a
natureza, as coisas. A passagem referida, entdo, comporta os pensamentos divinos, as
Idéias, e portanto ndo podem ser a causa de tudo.

O que se evidencia para nos — e este € 0 ponto mais importante de nossa pesquisa
— € apontar para um momento muito especial dentro da tradi¢do filosofica e que abre,
por si mesmo, possibilidades enriquecedoras para o discurso metafisico da época. Filo de
Alexandria torna-se por direito o primeiro pensador, quando de seu enfrentamento
através de moldes helénicos da tradi¢do hebraica, a pensar a Negatividade como uma
diferenca. O termo ainda ndo esta, neste ponto, devidamente consolidado e esclarecido
em toda a sua dimensdo, mas € aqui que vemos 0 nascedouro de um modo de pensar 0
mundo que rompe com determinados paradigmas e aponta para novas abordagens. E
com Filo que o pensamento posterior — mais especificamente o neoplatonismo e as
escolas medievais da teologia da Negatividade — podera abrir-se para novas
possibilidades de leitura do ser e tentar elaborar uma ontologia teoldgica distante da
compreensdo de um Deus como ente, limitado, dado a partir do mundo ou mesmo
pensado pela relacdo sujeito predicado’’. Este Deus que surge, advindo de uma tradicio
mistico-religiosa, obriga o pensar filoséfico a conceituar a Negatividade e descobrir os
modos em que 0 homem transita entre estes dois universos tdo dispares entre si, mas
conectados por essa mesma Negatividade.

Ora, ao levantarmos as bases essenciais do pensamento filoniano em relacdo a
Negatividade, estamos devidamente munidos para iniciarmos uma analise das doutrinas
de Plotino e Dionisius tendo como ponto de partida as idéias centrais aqui levantadas.
No proximo passo — que constitui a analise dos pontos chaves destes dois pensadores
atreladas a idéia central da Negatividade e da consciéncia apofatica - poderemos
perceber uma continuidade historica destas idéias e seu vinculo com o pensamento de
Filo de Alexandria. De fato, o objetivo primordial de nosso trabalho consiste em
demonstrar as bases de tais doutrinas e seu encadeamento ao longo da historia, ou seja,
as influéncias que estas idéias vdo levando aos pensadores posteriores inserindo-se,
assim, na Tradicdo. Como podemos perceber de modo claro, Filo é o inaugurador desta
corrente. Plotino e Dionisius, portanto, surgem como um novo elo nesta corrente que

nasce no século 1.

7 Ou seja, aquela delimitacdo exposta em Kant na secfo quarta do capitulo terceiro da sua Critica da
Razdo Pura: Da impossibilidade de uma prova ontoldgica da existéncia de Deus. Este caminho aberto
pela mistica respondera por aquilo que, ao estudarmos as idéias de Mestre Eckhart, sera entendido como a
consciéncia apofética.

26



2. O conceito de Negatividade de Plotino e Dionisius.
2.1. As Eneadas de Plotino.

Podemos afirmar que no periodo que se estende de Filo de Alexandria até Plotino
ndo se da, de fato, uma grande importancia a compreenséo filoniana da Negatividade de
Deus. Mesmo que Numénio de Apaméia tenha mantido contato com a Filosofia de Filo e
seus pressupostos mistico-teoldgicos, o neoplatonismo e o neopitagorismo se fundam
muito mais numa leitura diferenciada do platonismo. E apenas com a escola de
Ammonius Saccas’ — periodo que se opera na passagem do século Il ao século 111 - que
se da uma retomada ao modo de pensar filoniano. Ammonius Sacas ndao é um intérprete
ou discipulo de Filo, ja que sua doutrina se baseia numa miscelanea muito rica de
fontes?: 0 médio-platonismo, o neopitagorismo e a prépria Filosofia de Filo. Entretanto,
apesar de centrado muito mais no pensar platonico do que na abordagem negativa de
Deus, Ammonius Saccas representa uma ponte entre o pensar do filésofo de Alexandria
e o pensamento de Plotino. Com este Gltimo, temos um amalgama filosofico que se
traduz pelas diferentes fontes de seu pensar como o pitagorismo, a ontologia de
Parménides e o Platdo mistico-teologico e metafisico que podem ser traduzidos como
“os dialdégos que Ihe sdo caros... o Fédon, o Fedro, o Banquete, o Timeu, os livros
centrais da Republica e, secundariamente, alguns aspectos do Sofista, do Parménides, do
Filebo e da Carta 11",

Todavia, com o redimensionamento dado pelos estudiosos modernos ao pensar
plotiniano, podemos inferir que uma de suas grandes influéncias reside realmente nas

doutrinas de Filo. Escreve Reale:

[...] ndo s6 é provavel, mas quase certa a influéncia de Filo, o Judeu, sobre
Plotino. Em Alexandria, cidade na qual ele desenvolvera sua atividade, os
livros de Filo eram facilmente acessiveis. De qualquer maneira, a0 menos
imediatamente, isto é, por intermédio de Numénio, Plotino deve ter vindo ao
conhecimento de Filo. Sdo, de fato, notaveis as analogias entre 0 pensamento
filoniano e o plotiniano. J& no seu tempo, o proprio Zeller reconheceu que,

! Ammonius Saccas tomou parte no grupo conhecido como Filaleteianos, ou seja, os “amantes da alétheia”
advindos dos fil6sofos alexandrinos ou theodidaktos, os ensinados por Deus. Foi através do trabalho de
Jamblico, De Mysteriis, que Porfirio e Plotino adentraram a escola telrgica. Cf. ver BLAVATSKY, H. P.
A sabedoria tradicional. S&o Paulo : Hemus, 1978.

2 Disto sabemos através dos escritos de seus discipulos, como o foram Eusébio, Origenes, Herénio,
Hierdcles e Nemésio e, por via indireta, atraves da obra Vida de Plotino de Porfirio.

® REALE, G. Op. Cit. p. 417.



entre todos os precursores de Plotino, Filo é o que apresenta as analogias
mais consistentes com o pensamento das Enéadas”.

Quando estabelecemos, assim como o faz Reale, 0s eixos do pensamento
plotiniano, percebemos pontos de contato com o pensar filoniano. Esses seis pontos
podem ser assim resumidos: 1. distin¢cdo entre 0 mundo sensivel e 0 mundo inteligivel,
entre o0 ser corporeo e o0 incorporeo; 2. as trés hipostases: Uno, Nous e Psyché; 3. a teoria
da processdo, ou seja, 0 processo de derivacao entre as hipostases; 4. a matéria sensivel
deriva da ultima hipostase; 0 mundo sensivel advém do supra-sensivel; 5. Tudo estd no
Uno e 0 Uno estd em tudo e 6. O homem pode retornar ao Uno, sendo a felicidade a
unido extatica com o divino.> Quando escutamos o segundo tratado da Quinta Enéada é

que relembramos com a devida acuidade o eco de Filo. Assim se expressa Plotino:

O Uno é todas as coisas e nenhuma delas; a fonte de todas as coisas e
nenhuma das coisas todas; todas as coisas sdo sua possessao [...].

Mas um universo de uma unidade inquebrantavel, em que a diversidade ndo
surge, nem mesmo a dualidade?

Precisamente porque ndo ha nada dentro do Uno que todas as coisas vém
dele; para que o ser seja provocado, a fonte deve ser ndo o ser, mas o gerador
do ser, que deve ser pensado como a fonte primordial de geracdo. Nada
procurando, nada possuindo, nada faltando, o Uno é perfeito e, em nossa
metéfora, cheio, e sua exuberancia produziu o novo: este produto volta-se
novamente para seu progenitor e preenche-se e torna-se seu contemplador e

entdo o Principio—lntelectual6

A compreensdo plotiniana do Uno — anterior ao ser, aquilo que esta em todas as
coisas, mas ndo € coisa alguma e gerador do ser — ja esta presente na doutrina filoniana
da geracdo do ser a partir do ndo-ser como esta se encontra no seu De Vita Mosis. Além
deste importante ponto de contato, Plotino, ainda na sua Quinta Enéada, traz aquela
compreensdo filoniana de que Deus - em Plotino 0 Uno - ndo pode ser definivel, aquilo
que vimos ser compreendido dentro da teoria hebraica dos atributos de Deus como o
Ain, a Negatividade. Por ser em si mesmo incognoscivel, este atributo ndo pode ser
pensado ou mesmo posto em termos de proposi¢cdes da linguagem — fala-se, outrossim,

sobre aquilo que ele ndo o é em si mesmo. Trata-se de uma aproximacao insuficiente

* Op. Cit.. p. 422.
® Cf. REALE, G. Op. Cit. pp. 425-7.
® Enéadas. V, 2,1. Trad. do Autor.

28



para o pensar, mas que em Filo e Plotino permitem estruturar a base concisa de seus

sistemas. Explica Plotino que:

O Uno, Intelecto transcendente, transcende o conhecer: sobre toda
necessidade, esta necessidade de conhecer que pertence somente a Segunda
Natureza. Conhecimento é uma coisa unitaria, mas definida: o primeiro é o
Uno, mas indefinido: um Uno definido ndo seria 0 Uno Absoluto: o absoluto
é anterior a definicdo’.

Lembremos, além do mais, que em Plotino 0 Uno ¢€ infinito e isso traduz, de
certo modo, um retorno ao pensar grego dos filésofos da physis (fu/siv).
Diferentemente de Platdo e Aristételes, Plotino da um carater positivo ao infinito
imaterial. Em Platdo prevaleceu a compreensdo de que o primeiro Principio fosse dado
como limite (pe/rav)— peras indica ja o limite e, portanto, aquilo que produz o
delimitado e o determinado; o eidos (ei0 [dov)e a ousia (ou0Osia) platdnicas
circunscreviam tematica e conceitualmente a compreensdo de ser, 0 que leva
naturalmente a compreensdo do fundante como Idéia (i0de/a). Em Aristoteles o
infinito s6 pode ser dado como puramente potencial e isso circunscreve tal conceito na
esfera da categoria da quantidade e, ainda mais, é necessario pensar o perfeito como
aquilo que implica um fim e um limite, o que ndo poderia ocorrer dentro do infinito que
traduziria, deste modo, um plano em que a imperfeicdo fosse comportada, conduzindo a
uma compreensdo do mesmo como incompleto e indeterminado. Ao colocar o Uno no
patamar do infinito, Plotino revive ndo s6 os preceitos gregos dos fildsofos pré-

socraticos, mas retoma um dos pontos chaves dentro da filosofia filoniana.

Portanto, o infinito plotiniano ndo ¢ o infinito do espago nem da quantidade
(ligada a espacialidade), mas como ja sucedia, em alguma medida com Filo
de Alexandria, o infinito é entendido como ilimitada, inexaurivel e imaterial
poténcia produtora. Nesse contexto, a palavra poténcia (du/namiv) assume
ndo a significacdo de potencialidade, porque essa significacdo aristotélica
estava estruturalmente ligada a matéria e ao ser corporal, mas de atividade
como j& acontecia em Filo®.

" Op. Cit.. V, 3, 12.
® REALE, G. Op. Cit. p. 444.

29



Ao lado da infinitude do Uno, Plotino retoma a abordagem filoniana da
impossibilidade de descrever ou nomear o Uno. Ele, o Uno, é inominado porque néo
sabemos dizer nada a seu respeito.” Este ponto é de extrema importancia quando
pensamos numa teologia da Negatividade — ou teologia negativa: Plotino, assim como
Filo, trata 0 Uno ou Deus como Inefavel, além de toda possibilidade de determinacéo
pela linguagem, criando uma diferenca entre o que é, 0 mundo, 0s entes, e aquele que &,
mas foge a toda aproximacdo, ja que esta esfera do “é” ndo se da como fenémeno, como
fato 6ntico. Ainda no canto de sua Quinta Enéada percebemos o que Plotino traduz por

inefavel ou inominavel:

Entretanto 0 Uno é em verdade além de toda afirmacdo: nem a afirmacédo de
uma coisa, mas todo-transcendente, estando além mesmo da augusta e divina
Mente (No/uv), possuidor Unico de todo ser verdadeiro, e ndo é uma coisa
entre coisas; nds ndo podemos lhe dar nome porque isto implicaria
predicacdo: podemos apenas indica-lo em nosso débil modo, algo
concernente a ele quando em nossa perplexidade nés objetamos: ‘Entéo ele é
sem auto-percepcdo, sem auto-consciéncia, ignorante de si mesmo’; nos
devemos lembrar que estamos considerando-o0 apenas em suas oposi¢des. Se
nés o fazemos conhecivel, um objeto de afirmagdo, nds o transformamos
numa multiplicidade™®.

Na metafisica plotiniana hd uma processdo deste inefavel em direcdo ao sensivel.
As hipdstases sdo de suma importancia dentro do sistema plotiniano porque justificardo
ndo apenas sua ética e estética, mas o solo geral de sua “ontologia”, ou melhor, de sua
teologia negativa. Esse ponto crucial se da quando Plotino, afastando-se “das idéias de
procedéncia seja platénico-aristotélica, seja neopitagdrica, atém-se aos novos conceitos

forjados por ele™*!

, erige a compreensao da passagem do Uno para a multiplicidade — ja
que aqui 0 pensamento possui um objeto — e a necessidade de que essa dualidade
indeterminada possa ser novamente determinada como retorno ao Uno. Ha, entdo, dois
momentos constitutivos desta compreensdo: um voltar-se a0 Uno que ainda nao é
Espirito, posto que causa e um refletir, o espelhnamento dessa poténcia sobre si mesma,
aqui ja fecundada e potencializada. Nessa processdo espelhada, o Espirito, de fato, ndo
pode pensar 0 Uno, mas pode pensar a si mesmo como gerado em plenitude por ele. Ele,

o Espirito, é poténcia infinita que o leva a transbordar e aqui temos a terceira hipostase:

° Enéadas. V, 3, 13.
0 0op. Cit.. Vv, 3, 13.
" REALE, G. Op. Cit. p. 460.

30



do Espirito para a alma. A processéo do Espirito para a alma segue 0 mesmo molde dado
por Plotino para explicar a primeira hipostase. Neste sistema metafisico, portanto,
devemos compreender que a caracteristica essencial do Espirito é pensar e aqui temos
sua dualidade e multiplicidade: pensamento é sempre pensamento do Ser e este é sempre
multiplicidade de Idéias. Todavia, o Espirito é compreendido como Uno-muitos, ou seja,
0 Uno dado em sua multiplicidade e querendo se pensar e, portanto, deve se fazer
Espirito. E a alma, advinda do Espirito — este advindo do Uno — terd como esséncia ndo
0 pensar, mas em produzir e isto devido ao fato dela, a alma, estar também atrelada ao
Primeiro Principio.*

Estes pontos levantados sdo relevantes quando entendemos que o0 que estrutura a
teologia negativa ndo é apenas dado por uma “explanacdo” sobre o Inefavel, seja Deus
ou o Uno. Na teologia negativa (e este sera um dos pontos chaves dentro da
compreensdo de Mestre Eckhart e que veremos logo em seguida) ha uma relacdo
poderosa entre a alma, o individuo inserido numa multiplicidade originaria de uma
Unidade, e o Principio, o proprio Inefavel. Este apelo de retorno era o que em Filo se
traduzia pelo itinerario da alma para Deus, a unido mistica e o éxtase com Ele. Nao é
sem fundamento que a interpretacdo alegorica de Filo, o seu Legum Allegoriae, é
justamente a compreensao de que 0s personagens e acontecimentos biblicos traduzem o
percurso deste retorno. O ponto radical em Filo é sua compreensdo de que a coisa mais
divina neste percurso é exatamente o proprio homem — criatura infundida do Espirito e
criada a imagem e semelhanca de Deus. O processo de retorno passa, entdo, pelo
conhecimento de si mesmo. O reflgio em nds mesmos aponta para a idéia muito clara de
que sé podemos conhecer a Deus através do conhecimento de nés mesmos. Mas tal
conhecimento ¢ uma nulidade do que somos enquanto ente: deve-se compreender
profundamente que o fundamental deste conhecer é o habitar na sua prdpria nulidade:
transcende-se rumo ao divino ao se esvaziar do mundo e de si mesmo.

Em Plotino, temos uma releitura deste retorno e que acambarca sua idéia de
liberdade, ou seja, a alma tende ao Bem ,0 Principio Absoluto, através do Espirito que é
livre por si mesmo, equacionando o querer da Alma com o querer do Bem. Este
equacionamento se d& por um caminho de volta ao Absoluto, retorno este que pode ser
traduzida como uma escalada da alma rumo ao Uno. Se o Uno, em sua precessao, causa

a multiplicidade, entdo o homem, em busca de sua liberdade deve escalar o caminho

12 Engadas. 11, 3, 8.

31



inverso desta precessdo e atingir a fonte. Assim, 0 homem, ao perseguir e se dirigir ao
Uno, deveré se purificar de toda multiplicidade e atingir o absolutamente simples.*® Este

processo € idéntico ao indicado por Filo. Eis como o explicita Reale:

Despojar-se de toda alteridade significa, no fundo, para 0 homem, reentrar
em si mesmo, na prépria alma. Significa desapegar-se, portanto, do corpéreo,
do corpo e de tudo o que lhe € inerente. Além disso, significa desapegar-se
da parte afetiva da alma e de tudo o que a ela esta ligado. Em suma, significa
purificar a alma de tudo o que lhe é estranho.™*

E mais: “Despojar-se de todas as coisas ndo significa, de modo algum,
empobrecer-se ou mesmo anular-se a si mesmo, mas, ao contrario, significa fazer-se

maior enchendo-se de Deus e, portanto, do Todo, ou seja, do Infinito™.

2.2. O Corpus Aeropagiticum

A base estrutural da compreensdo de uma diferenca entre o Uno ou Deus e 0
mundo, as coisas, € 0 processo em que o homem pode se dedicar a conquistar essa
passagem sdo de fato os momentos mais ricos e fundamentais deste estagio de
construcdo da teologia negativa. Ha, aqui, uma diferenca e uma atracdo, uma escuta e
aquele que fala, um dizer e um sentido, uma manifestacdo e o nada. Como veremos
agora, essas bases se apresentam plenamente na mistica de Dionisius, 0 Aeropagita. Na
construcdo de seu sistema doutrinario, sdo levadas em conta as conquistas de Filo e
Plotino no tocante a Negatividade e ao processo de retorno. Mesmo que possamos notar
uma influéncia acentuada de algumas idéias centrais de Proclo em Dionisius, de fato é
através de um carater marcadamente negativo de sua compreensdo de Deus que mais
demonstra os tracos essenciais de seu pensamento que nos foi legado através de suas
obras: De caelesti Hierarchia, De ecclesiastica Hierarchia, De divinis nominibus e De
mystica theologia. Este carater negativo, para bem da verdade, se mescla, dentro de sua
doutrina das vias para se conhecer Deus, com a via afirmativa e simbdlica. Temos,

portanto, uma trindade de vias que sdo compreendidas como a teologia afirmativa, a

3 0p. Cit.. VI, 9, 11.
¥ REALE, G. Op. Cit. p. 517.
5 Op. Cit.. p. 519-20.

32



teologia negativa e a teologia simbdlica . A teologia afirmativa principia com o proprio
Deus e afirma suas propriedades. A teologia simbdlica fala da figura divina e faz uma
mediacdo entre as teologias afirmativas e negativas. Quanto a teologia negativa, eis a

definicdo de Van Steenberghen:

[...] em um sentido mais profundo, todos estes atributos (de Deus) devem ser
negados, em razdo da absoluta transcendéncia de Deus; a verdadeira sabedoria
é saber que Deus ndo é ser, bondade, vida, etc., no sentido em que nos
entendemos estas palavras; enfim, reconhecer a nossa ignoréncia profunda
perante 0 mistério divino™.

Muito possivelmente, uma das grandes contribui¢es de Dionisius foi estabelecer
essa natureza ternaria dentro da teologia. Contudo, faz-se notar um certo privilégio pela
teologia negativa em suas explanagfes. Ele ndo cai, todavia, numa via de méo Unica,
como se deu com os Capaddcios através de suas visdes sobre o conhecimento negativo
de Deus, especialmente em Gregorio de Nazianzo, Basilio Magno e Gregério de Nissa
que defendiam, cada um a seu modo, a impossibilidade de se conhecer a Deus.
Dionisius, por seu turno, refunda a problematica do conhecimento do transcendente ao
dar-lhe uma dimensdo afirmativa e outra negativa, trazendo exatamente a esfera
simbolica como ponto de contato entre as duas. A Filosofia cristda é, deste modo,
enriquecida por uma visdo que se assenta exatamente sobre os pilares de Filo e Plotino.
A possibilidade de trazer ao discurso seus limites e a compreensdo do transcendente —
aqui os aspectos positivos e negativos de Deus — ja foram apontados nas Eneadas e no
Legum Allegoriae, mas ndo tinham ainda sido tdo bem delimitados em seus momentos
guanto no De divinis nominibus de Dionisius. Neste referido texto, Dionisius ird
articular, a partir das Escrituras, a possibilidade de compreender os nomes divinos como
parametros para se entender sua unidade no primeiro momento e, no segundo, a
distingdo das Pessoas da Trindade . Este processo é assim explicado por Ettiene Gilson e

Boehner:

E verdade que Deus transcende, em absoluto, o nosso saber, e por esta razao
¢ conhecido antes pelo siléncio e o ndo-saber, do que por meio de

16 \VAN STEENBERGHEN, Fernand. Histéria da Filosofia — Periodo Cristdo. Lisboa: Gradiva, 1988. p.
50.

33



afirmagdes; todavia, 0 Sumo Bem é de algum modo participado pelas coisas
criadas, e, além disso, revelou-se a si mesmo nas Escrituras. E é esta nossa
comunhdo com Deus que nos proporciona um conhecimento correspondente
da Divindade. Nada nos impede, pois, de investigarmos 0s nomes que as
Escrituras Lhe atribui, e de nos informarmos, por meio deles, sobre a
natureza divina.'’

Este processo é bastante inovador*® e mesmo que possamos Ihe atribuir um certo
carater heterodoxo o mesmo desaparece quando se sabe que a intencdo geral de
Dionisius — dentro do escopo geral de suas obras — é ndo dizer nada que fosse de
encontro as Sagradas Escrituras, aquilo que para ele é uma garantia para nosso
conhecimento sobre Deus. A teologia negativa advoga que nada é mais justo do que
falar de Deus por negacdo, mas s6 o podemos fazer quando ja usamos 0s nomes legados
até nds pelas Escrituras (a teologia afirmativa), apesar de que uma compreensao devida
deste dois polos so se torna possivel através de uma teologia superlativa, ou seja, aquele
momento em que Deus extrapola tanto a afirmacéo e a negacédo, tornando-se afirmacéo
da afirmacdo e negacdo da negacdo, um “hiper” que em relacdo a tudo aquilo que
podemos conceber sobre Ele sempre resvala para um além, dai a afirmacéo de Dionisius
que Deus extrapola todas as defini¢fes, sendo uma “hiperbondade”, uma “hipervida”,
um “hiper-ser” — o que se caracteriza como a propria teologia superlativa.'®

Estes trés momentos sdo necessarios, portanto, para que, na visao de Dionisius,
possamos entender o mundo como uma “teofania”, ja que sé a partir e no mundo é que
podemos compreender o seu autor, seu Criador. Este processo de reconhecimento é
muito profundo em sua teologia, uma vez que se entende que o préprio Criador se liga as
coisas criadas, “enchendo-as” com seu amor que funciona como um apelo, uma atracao

para toda criatura retornar ao seio de seu “Pai”. Eis as palavras de Dionisius:

Sob o impulso do Pai, a Luz sai de si para se difundir e para nos iluminar
com seus dons excelentes, é apenas ela que, a titulo de poténcia unificadora,
nos restabelece em uma espécie de estado antigo, elevando-nos para o alto, é
ela que nos converte ao Uno e a simplicidade deificadora do Pai unificador.”

" GILSON, Ettiene e BOEHNER, Philotheus. Histéria da Filosofia crista. 3 ed. Petrépolis: Vozes, 1985.
p. 117.

'8 Trata-se, com efeito, da via apofatica que é a principal caracteristica da teologia negativa.

19 Cf. GILSON, Ettiene. A Filosofia na Idade Média. S&o Paulo: Martins Fontes, 1998. p. 85.

% De caelesti Hierarchia. 1,1.

34



Ja haviamos visto como essa idéia se apresentara antes em Filo e em Plotino.
Dionisius segue estes dois grandes pensadores e conjuga o Amor e a Beleza como
pontos chaves que trazem ao homem e as criaturas esse apelo primevo. Nao é nem no
mundo e nem no proprio homem que temos ontologicamente estabelecida a esséncia
deste apelo: ela esta assentada além, na prépria esfera do incognoscivel, em Deus. A
Hierarquia celeste, deste modo, pode ser estabelecida do mesmo modo como o estado de
precessdo do Uno em Plotino. Aqui, além do mais, se dad a compreensao de ida e retorno,
0 que leva Dionisius a elaborar a necessidade de um objetivo dentro desta propria
hierarquia. De Deus para 0 mundo e do mundo para Deus ha o diferente e 0 mesmo, uma

ida e o apelo ao retorno.

“O fim da hierarquia €, portanto, o de conferir as criaturas, 0 quanto se pode,
a semelhanca divina e de uni-las a Deus. Deus é para ela, com efeito, o
mestre de todo conhecimento e de toda acéo, e ela ndo cessa de contemplar
sua divinissima bondade, recebe sua impressdo tanto quanto ele esté nela, e
de seus seguidores ela faz perfeitas imagens de Deus, espelhos de plena
transparéncia e sem manchas, aptas para receber o raio do Fogo fundamental
e da Tearquia; depois, tendo santamente recebido a plenitude em seu
esplendor, tornam-se, em seguida, capazes, segundo o0s preceitos da
Tearquia, de transmitir livremente esta mesma luz aos seres inferiores.”*

Uma das ideéias centrais desta citacdo € exatamente a possibilidade do homem ser
“preenchido” com a “luz divina”. Aquilo que em Filo e Plotino é entendido como o
percurso de retorno da alma para a Unidade, em Dionisius se alarga através de sua
compreensdo de que ha, de fato, uma relagdo de possibilidade entre 0 homem e Deus
quando o primeiro se permite ser preenchido pelo segundo. Entretanto, ja antecipando o
pensamento mistico de Mestre Eckhart, Dionisius entendera que hd uma diferenca
radical entre 0 mundo e o divino e tudo aquilo que se origina deste. A alma, centrada
nesta diferenca, devera assumir uma atitude perante este apelo que a Luz conduz até ela.
Na multiplicidade daquilo que compde 0 mundo como coisas, estados, sentimentos, etc,
a alma se lanca para além desta multiplicidade, uma vez que é na Tearquia — a pura
simplicidade — que ela podera “contemplar” aquilo que ndo é coisa alguma, que nao

pode nem mesmo caber no a&mbito da linguagem ja que ndo se pode falar aqui em

1 Op. Cit.. 3,2.
35



referéncia a algo dado. Este processo tdo peculiar a este momento mistico € assim

explicado por Dionisius:

A alma também se move. Ela se move com um movimento circular quando,
entrando em si mesma, se desvia do mundo exterior; quando ela redine suas
poténcias de inteleccdo unificando-as em uma concentracdo que as preserva
de todo desvio; quando ela se desprende da multiplicidade dos objetos
exteriores para se recolher primeiramente em si mesma, e depois, tendo
atingido a unidade interior, tendo unificado de modo perfeitamente uno a
unidade interior, tendo unificado de modo perfeitamente uno a unidade de
suas proprias poténcias, ela é conduzida entdo a este Belo-e-Bem, que
transcende todo ser, que é sem principio e sem fim®.

Aqui temos a afirmacdo de que a qualidade desta unidade esta apartada
completamente das coisas, mas que é a mesma que possibilita e é a causa da harmonia e
esplendor em todas as coisas. O que ha, segundo Dionisius, ¢ uma diferenca que se
mostra por uma mdtua interpenetracdo entre sua esséncia para além das coisas e as
coisas mesmas.”® Neste caso, 0 Bem é transcendente a todo ser e a alma, para visitar este
mesmo Bem, deve residir, ela mesma, nele, e isto s6 é possivel na medida em que a alma
atinge um “total despojamento”®*. Este despojamento se traduz por uma ruptura radical
com aquilo que se mostra como mundo a alma, com todas as coisas e seus modos de ser
neste mesmo mundo. Este é um ponto radical da mistica de Dionisius e pensar deste
modo se d& quando sabemos que para ele € essencial atribuir a Unidade fundamental “a
Substancialidade que ultrapassa toda esséncia, a Deidade que esta além mesmo de
Deus”?. Note-se que para o discipulo de Hieroteu a possibilidade de se compreender
esta Substancialidade ndo advém de uma conceitualizacdo daquilo que aqui € dito como
total e perfeitamente transcendente. Na sua doutrina — que sé € possivel de ser dita
dentro do horizonte da sua teologia negativa - “o Belo-e-Bem ¢ para todo ser objeto de
desejo amoroso, fim de toda tendéncia e de todo amor caridoso”®. Ora, este desejo
nasce na alma e a impele a uma escuta atenta deste apelo ou ndo. Ha um jogo de cunho

ontico e ontoldgico aqui: de um lado, a esfera do mundo, as coisas, 0 homeado e, do

22 De divinis nominibus. 4,9. O grifo é nosso.

¥ Cf. ECO, Umberto. Art and beauty in the Middle Ages. Trad. Hugh Bredin. New Haven: Yale
University Press, 1986.

De divinis nominibus,4,3.

% Op. Cit.. 2,4.

%6 Op. Cit.. 4,18.

36



outro lado, a esfera ontoldgica, o nada, a Unidade e o inominavel®”. Deste ser, que é o
ser e todos os seres, procede qualquer modo de existéncia, bem como a duracéo, a
esséncia, tempo, devir e todo e qualquer tipo de subsisténcia®®. Mas, como supremo
paradoxo, Deus é o mais dessemelhante. Assim: “E a propria teologia que declara Deus
Dessemelhante, que afirma que ndo temos o direito de compara-Lo a nenhum ser,
porque, diz ela, Deus difere de Tudo e, supremo parado, nada a Ele se assemelha”%.

Ha, contudo, um elemento que deve ser considerado quando estamos tratando da
teologia negativa de Dionisius. Como ja haviamos assinalado, sua teologia ¢é
acentuadamente negativa, mas ha elementos de teologia positiva e simbdlica em sua
doutrina. Isto fica mais evidente quando percebemos que ndo ha um privilégio entre este
modo negativo de compreender a deidade e 0 modo afirmativo, ou seja, aquele que
coloca o ser em si como fundamento de tudo o que ha. Ha, de fato, uma participacdo de
todo ser no Uno e este, em si mesmo, é fundamento e dessemelhante. Mas apenas ha a
indicacdo de um dnico modo de se alcancar este Uno: “ndo se pode nem ver nem
conhecer Aquele que esta além de toda visdo e de todo conhecimento™. Este tnico
meio — que se tornara um dos pontos mais originais dentro da mistica de Mestre Eckhart
— serd o despojamento, pois a alma sé caberd — como sua realizacdo maxima - uma unica
operagdo que é, precisamente, “esse despojamento pelo qual se revela a beleza
latente”. Por fim, explica Dionisius sobre a Causa transcendente que, sendo causa de

todo inteligivel, ndo tem nada de inteligivel:

[...] que enquanto fazemos afirmacdes e negacdes que se aplicam a realidades
inferiores a ela, dela propria ndo afirmamos nem negamos nada, porque toda
afirmagdo permanece aquém da Causa Unica e perfeita de todas as coisas,
pois toda negacdo permanece aquém da transcendéncia daquele que é
simplesmente despojado de tudo e que se situa para além de tudo.*

%" Novamente, retornamos a um dos pontos centrais do Séfer letsira: a Negatividade para além de toda
manifestagdo: Ain, Ain Soph e Ain Soph Aur.

%8 Cf. Op. Cit.. 5,4.

° Op. Cit.. 9,7.

*De mystica theologia. 2.

3 Op. Cit..

% Op. Cit.. 5.

37



Esta Causa fundante, una e trina a um s6 tempo em si mesma*, transcendente
por sua dessemelhanca, se transforma, atraves de seu proprio apelo a alma, no objetivo
desta. Um circulo em que a transcendéncia da alma indica desde ja uma correlacéo entre
seu préprio mundo, a diferenga, o apelo e um momento privilegiado de escuta deste
apelo, a saber, o despojamento. Parece-nos, portanto, que neste ponto — ponto em que a
Negatividade adentra a tradicao crista — e isto mesmo quando é afirmado que Deus néo é
0 ser, mas Aquele que esta além do ser, ha uma compreensdo de que o modo de pensar 0
ser ndo é completo em toda a sua envergadura, ou seja, ha um caminho que aponta para
a possibilidade de pensar este mesmo ser — aqui dado como Deus — por um Viés
ontologicamente estabelecido. Buscar uma compreensdo de Deus como Aquele que esta
além do ser ja é um forte indicativo de que a tradicdo da Negatividade sentia-se
desconfortavel em pensar Deus como equacionado com este ser, ja que 0 ser era aqui
pensado 6nticamente.

A Negatividade, entdo, surge como um modo originario de pensar o proprio ser
quando Deus é pensado por meio desta. Salta-se, assim, para uma abordagem ontoldgica
inovadora que ndo pensa a Deus pelo mundo, pela causa e pelo fundante — viés éntico —
mas sim pelo caminho dado pela compreensdo desta possibilidade através do advento,
dentro da Tradicdo, da compreensdo da Negatividade. Entdo, de modo sucinto, podemos
afirmar que Filo inaugura a corrente da tradicdo do pensar a Negatividade, Plotino
traca seu corpo conceitual de modo mais radical, Dionisius traz esta corrente para a
tradicao crista e, por fim, teremos — a partir do préximo passo dado neste trabalho — a
incursdo de Mestre Eckhart neste universo. A corrente, ou a tradicdo da Negatividade,
encontra um de seus elos mais proficuos e que ira, como veremos bem a frente,

influenciar até mesmo o pensamento heideggeriano.

3 Cf. De ecclesiastica Hierarchia, 1,3.

38



3. O misticismo de Mestre Eckhart: fundamentos de uma teologia negativa.

Johann Eckhart nasceu em Hocheim perto de Gotha na Turingia em 1260. Ainda
jovem, adentrou a Ordem dos Dominicanos que havia sido aprovada pelo Papa Honorio
1l em 1216. Em Paris, por volta de 1277, estudou artes: logica, gramatica, retorica,
astrologia, geometria, musica e aritmética. Torna-se aluno de Alberto Magno em 1280
ao estudar teologia no Studium Generale da Ordem dos Pregadores em Col6nia. Torna-
se doutor em teologia em Paris por volta de 1302 e dai advém o titulo que precede seu
nome: Mestre, Meister, Magister. Apesar de sempre ser colocado dentre os pensadores
misticos de seu tempo, Eckhart foi extremamente devedor da tradi¢do escoléstica. Ele,
de fato, foi fortemente influenciado por Agostinho e Tomas de Aquino, chegando
mesmo a efetuar uma sintese entre estes dois pensadores. Ao manter sua fé nos métodos
escolasticos com suas divisdes e subdivisdes, nas citacbes as Escrituras e seus
silogismos, seu trabalho aponta ja esta divida, entretanto 0 mesmo €é penetrado por uma
forte corrente mistica."

Neste ponto é importante entender que os trabalhos de Eckhart se dividem em
dois grupos: primeiro, os trabalhos latinos. Sdo comentarios as Escrituras, sermdes
latinos, questdes disputadas, etc. Neste ponto ja se nota ndo apenas a pena de um tedlogo
medieval, mas também uma extrema originalidade que reflete uma acurada mistura de
influéncias: Plotino, Agostinho, Alberto Magno e Tomas de Aquino. Sua habilidade de
tomar emprestados termos e no¢des medievais comuns e adapta-las ao seu misticismo
especulativo sdo aqui demonstradas com grande sagacidade. Entretanto, € na segunda
parte de seus trabalhos que se encontram suas maiores inovacGes. Nos trabalhos em
alemdo, Eckhart se mostra um inovador no uso de sua lingua materna. Por seu alcance
vernacular, ele é considerado pelos germanistas como um dos criadores da lingua alema.

Como aponta Caputo, os Dominicanos foram ordenados pelo Papa para pregar as
ordens religiosas femininas. Como estas eram proibidas de estudar o latim, os sermdes
eram escritos em aleméo e se transformaram numa das poucas fontes de instrucdo para
as mulheres destas ordens. Eckhart, por seu turno, ndo se vale de uma terminologia
abstrata para se expressar; ao contrario, sua ideia era essencialmente a de inspirar essas

mulheres na pratica da piedade cristd. Suas varias analogias e comparag6es — levando-o

! Cf. ANCELET-HUSTACHE, Jeanne. Master Eckhart and the Rhineland Mystics. Harper: Hilda Graef,
1957.p. 52.



a escolher as melhores palavras em alemdo para traduzir a terminologia do latim — o

transformou “num mestre da escrita com uma grande afeicdo por paradoxos”.?

Dirigindo-se para o fundamento de que Deus € o Gnico que possui o privilégio de
ser puro de todo ente (puritas essendi), Eckhart via-se na incumbéncia de afastar-se da
célebre proposicdo de Aquino: deus est suum esse, Deus é ser, apontando para uma
perspectiva ja enraizada na tradicdo da teologia negativa: esse est deus, ou seja, 0 ser é

Deus. Como explica Caputo:

Aquino, realista e aristotélico, enfatizou que as criaturas possuiam sua
prépria propriedade e proporcionalidade compartilhadas no ser, enquanto
Deus possuia a totalidade ilimitada do ser em Si mesmo. Mas o mistico
Eckhart acentua, ao invés, a dependéncia radical das criaturas para com
Deus. De si mesma, ele diz, a criatura é absolutamente nada (nihil penitus),
um puro nada (ein reines Nichts), nem mesmo um modicum. A criatura ndo
tem ser em si mesmo, mas apenas em Deus.’

Se ser é Deus, entdo Deus é “Um”. Eis a conclusdo: Ele possui seu ser numa
simplicidade atemporal que, por si mesma, é excludente. Exclui toda e qualquer
multiplicidade, tanto quanto toda sucessdo, ou seja, a Negatividade das criaturas.
Contudo, devemos entender como este processo se da em seu misticismo. Para tanto,
faz-se necessario compreender sua idéia de geracdo e dai passar para sua compreensdo
do negar do negar. Primeiramente, Eckhart afirma no seu Das Buch der gottlichen
Trostung (O Livro da Divina Consolagéo):

A Bondade nédo é criada nem feita nem gerada; no entanto, é geradora e
engendra o Bom, e 0 Bom, enquanto Bom, é ndo-feito e incriado, e contudo,
é prole gerada e Filho da Bondade. A Bondade engendra-se e tudo o que ela
€, no Bom: o Ser, o Saber, o Amar, o Operar ela os derrama todos juntos no
Bom, e 0 Bom recebe todo o seu Ser, Saber, Amar e Operar do coragéo e do
mais intimo da Bondade e dela somente. O Bom e a Bondade sdo uma s6
Bondade, plenamente uma em tudo, menos o engendrar (de uma) e o ser
engendrado (de outro); e contudo, o engendrar da Bondade e o ser-
engendrado no Bom é plenamente um Ser, uma Vida. Tudo 0 que pertence ao
Bom, ele o recebe da Bondade na Bondade.*

2 Op. Cit.. p. 101.

% Op. Cit.. p. 103-4.

* MESTRE ECKHART. O Livro da Divina Consolac&o. 5 ed. Braganca Paulista : S30 Francisco,
2005.p.53.

40



Entendemos — ja que a riqueza de interpretacfes aqui pode apontar para analises
bem diferentes entre si — que a Bondade aqui ja € um indicativo daquilo que a tradi¢ao
da Negatividade aponta para a Criacdo: ndo se trata de uma mudanca ontoldgica dos
niveis da realidade, mas sim de um processo que vai do ndo-criado, o ndo-ser, para o
criado, o ser. Este processo, em si mesmo, ndo pode indicar uma simples graduacéo
ontoldgica; muito pelo contrério, indica, outrossim, uma diferenca ontoldgica entre este
momento que vai do ndo-ser ao ser. Talvez seja acertado afirmar que em Eckhart a idéia
de geragdo traz ja a concepc¢do da diferenca. Deus, que é puro de toda criatura, da a estas
o ser. Eis porque Eckhart entende que a primeira, a Bondade, ndo € criada, nem
tampouco gerada, mas € geradora, inclusive, como escreve Eckhart, do Ser, o Saber, o
Amar e o Operar. Eckhart sé pode pensar este estagio ndo-criado e criador apenas
guando sua doutrina ja esta devidamente municiada com o conceito de que o ser é Deus.
No serméo Deus é a negacdo da negacdo, apos afirmar que Deus é Um em si mesmo e

separado de tudo, Eckhart prossegue afirmando:

O Um é um negar do negar. Quando digo: Deus é bom, isso acrescenta algo
(a Deus). O Um (ao contrario) é um negar do negar e um denegar do denegar.
Que significa <<Um>>? Um significa aquilo a que nada se acrescentou. A
alma toma a Divindade, tal como esta é puramente em si, onde nada se (lhe)
acrescentou, onde nada se lhe juntou em pensamento. O Um é um negar do
negar. Todas as criaturas trazem em si uma nega¢do: uma nega a outra. Um
anjo diz que ndo é um outro (anjo). Deus, porém, tem um negar do negar: é
Um e nega todo o outro, pois nada € fora de Deus. Todas as criaturas sdo em
Deus e séo a sua propria Divindade, e isto significa a plenitude, como eu
disse acima. Ele é um Pai da Divindade inteira. Eu digo uma Divindade por
isso que ali nada ainda emana e nada é tocado nem pensado. No ato de
denegar algo a Deus — por exemplo, quando Ihe denego a Bondade; na
verdade, (€ claro), nada posso denegar a Deus -, no ato, pois, em que denego
algo a Deus eu aprendo algo que Ele ndo é; e isso mesmo deve ficar de fora.
Deus é Um, Ele é um negar do negar.’

Qualquer predicativo que tenha como sujeito Deus, segundo Eckhart, acrescenta
algo a Deus e isso, dentro de sua doutrina teoldgica, ndo pode se dar. Por que? Ora, Deus

¢ Um, logo este é entendido como aquilo a que nada se acrescenta. Sendo o Um, e,

® Op. Cit. p. 167
41



portanto Deus, um negar do negar, ndo lhe cabe determinagdes Onticas, o que se infere
pela predicacdo. Diferentemente das criaturas, a esfera dntica (onde o negar, a negacao,
se da por cada uma negar a outra) ndo cabe quando se trata de “pensar” Deus, ja que
Nele nada pode ser pensado como um fora. Com razdo, Eckhart acentua que todas as
criaturas sdo em Deus, ou seja, que toda criatura tem Deus para ser, ja que Deus é o que
realiza, nelas, a plenitude. Mas ndo nos esquecamos: diferente de Aquino, Eckhart
coloca que Deus é causa do ser, ja que O entende como algo mais elevado do que o ser.
Eis, a respeito, um interessante comentario de Gilson de sua obra A Filosofia na Idade
Média:

N&o se pode subordinar mais nitidamente o plano do ser, e Eckhart o faz de
pleno acordo com o neoplatonismo do De causis, do qual faz sua a férmula
célebre: Prima rerum creaturam est esse. Em vez de atenuar seu sentido
como Tomas de Aquino fizera em seu Comentario, acolhe-o em toda a sua
forca: Unde statum cum venimus ad esse, venimus ad creaturam. Se
abordarmos a ordem da criatura chegando a do ser, estaremos acima da
ordem do ser enquanto nos ativermos a Deus. Ja que o ser convém as
criaturas, ele s6 estd em Deus como sua causa: non est ibi formaliter.

Neste ponto, devemos entender que Eckhart entende Deus como puritas essendi,
ou seja, puro de todo ser. De fato, Deus € o Unico que possui tal privilégio, ndo apenas
por sua Negatividade em si mesma, mas por ser Ele a causa do ser. Dentro deste plano
conceitual, Eckhart articula a trindade divina em 3 modos que se conformam em uma
unidade: intelligere, vivere e esse. Assim, temos o Deus Pai como o intelligere, o Filho
como o vivere e 0 Espirito Santo como o esse. Esta colocagdo ternaria se faz necesséaria
dentro da teologia negativa de Eckhart para que 0 mesmo se colocasse dentro da tradi¢ao
cristd que afirmava que Deus € o ser. A questdo aqui, de fato, é que Eckhart situa o ser
em Deus, mas o faz apenas na medida em que o primeiro esta dentro do terceiro
momento da trindade divina, o Espirito Santo. O intelligere é que ocupa, nesta estrutura,
a primazia, o primeiro lugar nesta hierarquia divina e este, por seu turno, esta

subordinado a uma instancia ainda superior, ou seja, 0 Uno. Esta tese ndo é tdo nova

® Op. Cit. p. 865.
42



assim. A grande contribuicdo de Eckhart, neste plano, é trazer aquilo que Filo e
Dionisius fizeram — o primeiro na esfera do pensamento helénico e o segundo na esfera
do pensamento cristdo — para o campo de uma teologia cristd inovadora, ndo apenas por
seu carater eminentemente negativo, mas por permitir que esta mesma visdo de mundo
se consolidasse dentro do seio da mistica crista. Este corpo doutrinério estd muito mais
atrelado ao modo de dizer da metafisica hebraica do que ao corpo da doutrina cristé,
mesmo que levemos em conta as grandes mudancas conceituais que o cristianismo
colocou para o pensar hebreu sobre Deus e a compreensdo de Mundo e Homem a partir
de uma leitura metafisico-mistica da Arvore da Vida cabalistica. Mesmo assim, isto n&o
invalida o alcance da tese de Eckhart. Esta é simples e original a um sé tempo: a unidade
pura s6 pode ser o intelligere, e ndo o esse, ou 0 vivere, ja que os dois ultimos, bem ao
estilo de Plotino, estdo inseridos ontologicamente na esfera do primeiro. H4, aqui,
portanto, uma doutrina metafisica muito especial: o ser, em si mesmo, s6 0 é como
precessdo de algo “anterior” a este, sendo o intelecto divino uma espécie de Demiurgo
do ser. Eckhart ndao foge, portanto, de um fundamento. Mas o faz colocando este

fundamento, assim como o faz toda a tradicéo cabalistica’, na Negatividade.

De modo analogo, Gilson vé esta formulagdo como um dos pontos essenciais

dentro da teologia eckhartiana. Ele escreve:

[...] Deus é o ser, esse est Deus, e 0 é em sua pureza e sua plenitude, esse
purum et plenum. N&o que ele tenha mudado verdadeiramente de
pensamento, mas ele se exprime de modo diferente. Desde a época das
Questdes, vemos Eckhart identificar Deus com o ato de intelec¢cdo. Do
ternario esse, vivere et intelligere é o terceiro que ele coloca em primeiro
lugar, ndo mais simplesmente como fizera Agostinho no De libero arbitrio
(I, 3, 7), porque sua presenca implica a dos outros e ndo o inverso (as pedras
sdo e ndo conhecem), mas porque o intelligere divino ndo pode ser causa de
todo o ser, se néo for ele mesmo ser.?

" Esta longa tradigdo se estende do periodo de escrita da Biblia até aos cabalistas contemporaneos como
Kaplan e Scholem, por exemplo. E inegavel que esta tradicdo se concretiza em definitivo com o texto do
Sepher Yetsirah e com os trabalhos de grandes misticos judeus que atravessaram o0s séculos: Rabi
lehoshua ben Chanania, lochanan ben Zacai, Nechunia ben HaCana, Akiva, Elazar, Luria, etc. Cf. ver
Arieh Kaplan, Op. Cit, Introducéo.

8 GILSON, E. Op. Cit. p. 866.

43



Ha um fato muito importante a ser notado aqui. Eckhart, ao colocar o intelligere
na primazia de sua piramide ontologica, desloca o sentido escolastico do ser para uma
esfera em que ndo cabe mais uma determinacao do ser em si mesmo isolado de um ponto
essencial em sua doutrina: a Negatividade. O ser das coisas s6 0 é na medida em que 0
ser € Deus, mas isto ndo traduz toda a sua dindmica existencial. O intelligere, o
conhecer, se torna, entdo, o alicerce de uma escalada ontoldgica — se é que podemos
falar assim. Mas, mesmo assim, em Deus, onde cabe o privilégio do negar do negar,
erige-se uma metafisica inovadora dentro do universo da escolastica: atrela-se, a0 modo
dos seus predecessores da teologia negativa, 0 ser ao ato de intelec¢cdo, e este esta
devidamente posto na mais alta determinacdo divina de si mesma. Apenas saltando pela
Negatividade do préprio ser é que se pode alcangar o intelligere, ou seja, aquele ponto
em que ndo cabe mais uma multiplicidade em que a negacdo se faz presente
onticamente, ja que agora temos que nos desvencilhar desta mesma multiplicidade,
portanto das coisas, para atingir este estdgio em que o ser & “originado” ou
“engendrado”. N&o se pense, contudo, que Eckhart torna as coisas faceis ao determinar
uma instancia anterior ao ser. O intelligere ndo permite nem mesmo uma definicéo, ja
que qualquer tentativa de colocar uma predicacdo no mesmo seria uma va tentativa de
falar sobre aquilo que ndo pode ser dito. A base metafisica da doutrina eckhartiana
abriga, naturalmente, um modo muito especial de ver as coisas, ou seja, 0 modo mistico-
metafisico. Dizemos mistico e metafisico porque ndo ha apenas e meramente uma
demonstracdo de uma préaxis que conduza o homem a elevar-se aos pincaros do
intelligere, mas ha, também, uma demonstracdo, uma determinagdo e uma explanacgéo

exaustiva dos modos como se articulam estes trés estados da divindade.

Estes dois pontos se articulam para fundamentar a compreensao de uma ética em
Eckhart. Tal ética, na verdade, se traduz por uma busca incessante de realizar essa unio
mystica através do desprendimento e da serenidade®. S6 quando entendemos que para
alcancar o intelligere a alma deve se distanciar das coisas, que sdo uma multiddo e ndo o
Uno, e deste modo libertar-se de uma viséo centrada apenas no terceiro estado divino, é
que podemos vislumbrar a importancia de sua metafisica dentro de sua abordagem

mistica. Como nos é dito nos Sermdes Alemaes'® - o primeiro sermédo - Eckhart afirma

° No paragrafo 4 deste capitulo trataremos do desprendimento (Abgeschiedenheit) e da serenidade
(Gelassenheit) de modo detalhado.

10 Cf. Mestre Eckhart, Sermdes Alemdes. Edicdo eletrdnica. Trad. de Marcos Beltrdo. Disponivel em:
www.marcosbeltrao.com.br. Acesso em: 29/12/2006.

44



que ha um chamado de Deus para a alma. Isto se da devido a natureza mesma da alma,

ligada diretamente a criacdo do Pai.

Santo Agostinho disse que a parte mais elevada da alma é chamada mens ou
mente, foi criada por Deus junto com a esséncia da alma num poderio o qual
0S mestres comparam com um vaso, ou um templo de formas mentais, ou de
imagens formadas. Este poder, esta fagulha na alma, faz Deus como a alma
em seu cume que flui, desde onde Ele verte todo o tesouro de sua esséncia
divina no Filho e no Espirito Santo (na distingdo das pessoas), assim como a
memoria da alma verte o seu tesouro de imagens nos poderes da alma.*!

Ha, entdo, uma “abertura” na alma que possibilita que esta esteja atenta ao apelo
de Deus. O termo que Eckhart usa é doar; Deus doa a alma o seu sentido. Mas esta
doacdo s6 pode ocorrer no &mbito de uma pureza extrema da alma, tendo esta vivido em
nobre estilo, dona de si mesma e voltada para si mesma e ndo saindo a todo instante pela
multiplicidade dos cinco sentidos para as coisas, j& que na multiplicidade ndo se pode
dar a totalidade e vazio de Deus. O termo aqui empregado — totalidade e vazio — pode
soar ambiguo, mas devemos sempre ter em mente que Eckhart se distancia de Aquino ao
colocar que o ser é Deus. Totalidade, portanto, é a unidade e o vazio é a negacgdo da
negacdo, ou seja, a Negatividade que habita entre Deus e mundo, entre Deus e a alma e

que esta deve buscar como modo de se integrar em Deus.

Além disso, Eckhart chama a nossa atengdo para uma distingdo muito importante
em sua doutrina: Deus e a Divindade. Deus (Gott, deus) se refere ao ser divino como
este esta relacionado com as criaturas e como este € nomeado na base desta relacao;
enguanto a Divindade (Gottheit, divinitas) esta para além disso tudo, para além daquilo
que pode ser nomeado, do que pode ser dito sobre Ele, o que esta atrds de todas as
coisas.'? Neste sentido, a Divindade é mais pura do que a bondade e a verdade, sendo até
mesmo o solo em que o Filho (vivere) e o Espirito Santo (esse) se articulam. Assim, a
Divindade é “a absoluta unidade do ser divino”.*® Pode-se, portanto, afirmar que a
Divindade é um “fundamento” mais originario e profundo do que as pessoas da
Trindade. Entra aqui, entdo, um dos pontos essenciais da doutrina de Eckhart: o seu
conceito de abismo. Se a Divindade pode ser considerada como este “fundamento” mais

profundo, entdo se trata de um fundamento “escondido”. Dai a definicdo deste

11 Op. Cit.. p. 55.
12.Cf. CAPUTO, J. Op. Cit. p. 105.
3 Op. Cit.. p. 106.

45



fundamento como abismo, Abgrund. Esta Divindade também é entendida como o “ser
nu” de Deus. N&o cabe, portanto, nenhuma defini¢do para o mesmo, ja que a Divindade
transcende qualquer tentativa de descricdo. E o Deus divino (der géttliche Gott) que ndo

pode ser “reduzido as dimensdes da inteligéncia humana”.**

H4, entdo, um esquema triddico que comporta a totalidade das articulacbes de sua
compreensdo metafisica acerca da relagdo entre Deus, mundo e alma. Primeiramente,
devemos entender o papel da Negatividade dentro deste esquema. Esta se da por dois
momentos distintos: 0 ndo e o nada. O nao carrega em si a negacgédo que toda criatura traz
em relacdo a outra. Um anjo, diz Eckhart, nega outro anjo para poder ser em sua
individualidade. O ndo traz uma separac¢do ao plano ontico ao delimitar a existéncia das
coisas por uma negacdo, acarretando dai sua individualiza¢do. O nada, por seu lado, é
“experienciado” pela alma no desprendimento mais perfeito. O mundo, as criaturas, o
criado, desaparece dando lugar a perfeita Negatividade, ou seja, aquela que nega o
mundo e afirma Deus. O nada, portanto, passa a ser expressdo de Deus e ndo de mundo —
passa a ser o solo originario em que Deus é em Si mesmo. A Negatividade, entdo, se
mostra como uma diferenca: Deus e mundo; diferenca esta que deve ser “visitada” pela
alma para atingir a proficiéncia em relacdo ao apelo de Deus. Purificada das apeticGes
mundanas, a alma se torna um receptaculo para este apelo divino. E a Divindade mesmo
quem se torna presenca com o nada. Podemos descrever esta relacdo com o esquema que

Se Segue:

Deus <=> Mundo a

¥ Op. Cit..
46



A representacdo grafica de Deus como um circulo ndo quer significar que Ele
seja limitado. Tal representacédo, para bem da verdade, quer falar mais de Sua unicidade,
de Deus como o Um. O mundo, deste modo, estd em Deus — Eckhart sempre indica que
as criaturas possuem seu ser em Deus — e a alma existe em dois momentos, a saber, a
mundanidade das coisas e 0 apelo de Deus para que esta se volte para Ele. Na Trindade,
Gott, Deus € pensado como numa relagdo com o mundo, enquanto que a Dinvindade,
Gottheit, € a absoluta unidade do ser divino que esta para além de todas as coisas e que
se torna o ponto culminante do apelo divino. A alma deve atender a este apelo para saltar
0 abismo, Abgrund, visitando o nada. A Negatividade, em Eckhart, entdo, pode ser
entendida como o ndo, 0 nada e a diferenca entre Deus e Mundo e o apelo que a alma

recebe para atingir a Divindade, saltando o mundo.

O que os sermfes de Eckhart irdo tratar, apos delimitar sua estrutura, €
demonstrar como a alma deve se comportar para atingir este apelo em toda a sua
poténcia. Ao tomar ciéncia de que ha um apelo, a alma deve se dirigir ao
desprendimento, a total disponibilidade para realizar a natureza deste. Este processo, em
si mesmo, indica desde sempre uma necessidade da propria alma atender ao apelo que
Ihe é dirigido. Ao receber este apelo, a alma deve se portar de certo modo, ou seja, ha
uma relevancia de atitude que caracteriza a mistica eckhartiana. Esta deve se despojar do
mundo e atingir sua plenitude numa nudez absoluta. Esta acdo é descrita assim no

Quinto Sermao Alemao:

Quem quiser existir na nudez de sua natureza, livre de toda mediacéo, deve
ter deixado atras de si toda distingdo de pessoa, de forma que esteja tdo
aberto aquele que estd longinquo, e a quem nunca tenha visto, quanto a
pessoa com a qual se encontra agora, e de quem seja amigo pessoal.’®

E a natureza desta nudez e desta liberdade de toda mediagdo que constitui a base
de realizagdo do desprendimento em Eckhart. Ao descobrir-se chamada pelo apelo
divino, a alma deve empreender um processo que a torne capaz de saltar sobre 0 mundo,
“experienciar” o nada e descobrir-se no seio da Divindade. O desprendimento &, entdo,

na estrutura da realizacdo da mistica eckhartiana, encarado como tendo um privilégio

5 Op. Cit. p. 21.
47



ontoldgico. Este privilégio, como ja frisamos, se da pela supremacia do desprendimento
em relacdo a todas as outras virtudes. Ele ndo surge, para bem da verdade, de uma
necessidade da propria alma em sua relacdo com o mundo. Ao contrario, 0
desprendimento é construido a partir do apelo que a Divindade faz a esta mesma alma. O
privilégio ontoldgico do desprendimento se da ndo por uma caracteristica superior em
relacdo as estruturas énticas — muito pelo contrario, as estruturas onticas devem ceder
lugar a um nivel tal de experiéncia em que o proprio mundo é abandonado, posto de lado
para que, através e pelo nada, e, em Eckhart, para além do ser, a divindade possa
destinar seu apelo a alma que agora, sendo nada mais do que um receptaculo vazio,

possa estar apta a receber a Divindade.

48



4. Abgeschiedenheit e seu privilégio ontoldgico.

Abgeschiedenheit é um conceito tdo dificil de ser traduzido dentro da mistica
eckhartiana quanto o é o Dasein da Analitica Existencial. Isto se justifica devido ao fato
de que ndo ha para conceitos desta natureza uma referéncia imediata capaz de lhe
assegurar um significado de facil determinacdo; ao contrario, o0 que vemos — em relacao
a tais conceitos — é a necessidade de um processo de construcdo de seu significado
inserido em certo contexto. Leonardo Boff, ao escrever a introducdo sobre O Livro da
Divina Consolacgéo (incluindo ai a traducédo para o tratado Von Abgeschiedenheit), assim

se refere acerca de tal dificuldade:

Abgeschiedenheit, palavra cunhada por Mestre Eckhart, € de dificil traducéo
(em francés détachement, em inglés detachment ou desinterest). A palavra
esta em conexdo com disponibilidade plena, com liberdade de e para, com
desprendimento, pobreza, despreocupacdo, esvaziamento de si, perfeito
equilibrio interior. As descri¢bes que Eckhart faz da Abgeschiedenheit nos
revelam as distintas significacBes. Todas as significacbes ndo visam a si
mesmas, sendo abrir 0 homem a presenca de Deus em todas as situacdes e
estar em unido com ele’.

De nossa parte, iremos manter o vocabulo desprendimento como traducédo para
Abgeschiedenheit, ndo sé por ser o termo usado na tradugdo brasileira para o tratado de
Eckhart, mas por acreditarmos que o mesmo mantém, em sua unicidade, as idéias
centrais que cabem ao conceito®. Estas idéias tratam de uma certa atitude fundamental da

alma:

Atitude de total abertura para o que der e vier, de libertacdo de imagens, de
fixacdes e libertacdo para o que se antolhar a pessoa em cada momento. Para
desenvolver esta atitude o homem deve esvaziar-se totalmente ao querer, no

! BOFF, Leonardo. In_MESTRE ECKHART. O Livro da Divina Consolag&o. Op. Cit. p. 37.

2 O vocabulo Abgeschiedenheit significa, literalmente, livrar-se ou distanciar-se de algo (ab-scheiden).
Abschied significa, no alem&o moderno, “partida” e das Abgeschiedene significa “aquele que partiu” no
sentido daquele que morreu. Ao usar a palavra abegeschiedenheit para traduzir o sentido de abstractus —
significando o que esta distante ou se distancia da matéria e de suas condigdes — Eckhart se vale de um
vocabulo do alemdo para se aproximar de sua idéia original. O mesmo vocabulo é usado para traduzir a
idéia de separatus, bem como de substantia separata,ou seja, uma substancia que existe separadamente da
matéria. Assim, Abgeschiedenheit significa o estado de algo que ndo é afetado pelo que é criado e nem
pelas criaturas, uma “pureza” em relagdo a todas as coisas criadas. Cf. ver CAPUTO, J. Op. Cit. p. 11.

49



saber e no ter. Particularmente ndo deve querer nada, porque enquanto quer
isto ou aquilo ndo é livre nem disponivel para o que se apresentar”.

A proposicdo de Eckhart é: Sie will nichts anders als sein, ou seja, “é querer
simplesmente ser™. Porém, esta atitude aqui descrita se ap6ia num puro nada. N&o hé&
espaco para se apoiar em nada criatural, em coisa alguma. Se ainda ha algo dentro de
nos, entdo ndo podemos estar totalmente livres ou disponiveis. E uma busca, através do
desprendimento, de uma total pobreza (eigentlichste Armust) capaz de libertar a alma de
seus grilndes com o mundo das criaturas. Assentando-se neste puro nada, a alma torna-
se pura receptividade para Deus. O ato maximo deste desprendimento, contudo, reside
numa relacdo da Alma consigo mesma: ela deve abandonar a sua prépria vontade, o seu
projeto pessoal. Neste processo mistico, cabe a alma renunciar as imagens que a povoam
— incluindo ai aquilo que sua vontade coloca como realizacdo pessoal — para atingir a
maxima receptividade. Liberto das imagens que povoam seu espirito, 0 homem estara

apto a adentrar a regido da plena liberdade e total disponibilidade.

Em seu tratado sobre o desprendimento, Eckhart quer nos fazer ver que o puro
desprendimento € a mais alta das virtudes, uma vez que todas as outras virtudes visam as
criaturas enquanto que o desprendimento esta desvinculado destas. Citando Corintios | -
13, 1s, ele afirma que o desprendimento é maior ainda do que a caridade, virtude esta
celebrada de modo memoravel por Sdo Paulo. Em sua acepcdo, o desprendimento é
maior do que a caridade porque esta nos forca a amar Deus, enquanto a outra forca Deus
a nos amar’. Como bem nota Caputo, usando de uma distincdo kierkegaardiana, o
“desprendimento ndo é primariamente uma categoria ‘ética’, mas sim ‘religiosa’”.’
Assim, o desprendimento ndo é apenas mais alto do que todas as virtudes, mas é maior
do que qualquer virtude ética ou moral. Alem do mais, vale notar que em seu tratado
sobre o desprendimento, Eckhart o coloca como um caminho de acesso direto a Deus.

Ele se justifica:

* BOFFf, Leonardo. Op. Cit. p. 37.

* Op. Cit..

® MESTRE ECKHART. O Livro da Divina Consolagdo. Op. Cit. p. 148.
¢ Op. Cit. p. 11.

50



E que o desprendimento ndo da acesso sendo a Deus, eu 0 provo assim: O
que deve ser acolhido deve ser acolhido em alguma coisa. O desprendimento,
porém, tdo perto esta do Nada que coisa alguma é subtil bastante para nele
ter lugar, a ndo ser Deus somente. SO Ele, com efeito, é simples e subtil
bastante para bem caber no coragio desprendido. E por isso que o
desprendimento néo dé acesso sendo a Deus’.

Aqui acentuamos: o desprendimento estd perto do Nada. Como vimos
anteriormente, o Nada se articula na mistica eckhartiana como uma diferenca: Deus e as
criaturas. Como toda criatura € uma negacao de outra, s6 cabe a Deus, 0 Um, ser em Si
mesmo e separado de tudo, ou seja, um negar do negar. O Um (Deus) nega todo outro,
pois se assim nado fosse, haveria algo fora de Deus. Como ndo ha nada fora de Deus, seu
negar do negar se transforma na méxima plenitude.® S6 “experienciando” o Nada
atraves do desprendimento é que a alma pode se tornar um recipiendario para Deus.
Dai a importancia ontologica do desprendimento dentro da mistica eckhartiana. So ele
permite que Deus se mostre a alma, que Deus ame a alma, que Deus se torne presenca
para a alma. Ha, aqui, um direcionar-se de Deus a alma, um direcionar-se constante. A
alma, contudo, centrada no mundo, em seus projetos, se torna surda aos apelos de Deus.
Ao assentar-se num puro nada, o desprendimento forja uma unido com Deus capaz de
fazer a alma compartilhar de Sua vontade. No desprendimento, “Deus pode agir segundo

a sua vontade total”.

E pelo desprendimento que a alma toca o nada. Neste tocar, ha uma disposic&o
existencial da alma: o espirito permanece “tdo insensivel em face de todas as vicissitudes

da alegria e da dor”*°

gue o mundo se torna, de fato, um nada para ela. Trata-se de um
processo existencial que carrega em si uma forte conotacdo ética: a alma, através de um
exercicio — o desprendimento — conduz 0 homem a pureza, e da pureza a simplicidade e
desta & imutabilidade."* A pureza, na mistica medieval, se traduz pelo despojamento de
tudo aquilo que liga a alma ao mundo. Este despojar-se marca um processo que conduz a
simplicidade, ou seja, aquilo que depende apenas de si mesmo. Neste estado de pura
simplicidade, a alma atinge a unicidade, o que é o mais simples em si mesmo. A

unicidade, o Um, é o imutavel, Deus. E assim que Eckhart pode afirmar com grande

7 Op. Cit.. p. 149. Grifo nosso.

® Plenitude aqui nos diz: todas as criaturas s&o em Deus.
° Op. Cit.. p. 155.

10 0p. Cit.. p. 150.

11 Op. Cit.. p. 151.

51



convicgdo: “Donde resulta uma semelhanca entre Deus e o homem™?. Mas tal
semelhanca s6 advém com a graca. E o apelo de Deus a alma que se faz ouvir e esta,
pura e simples, se dirige docilmente a este apelo, ela o realiza. Mas note-se: em Eckhart
ha a segura idéia de que Deus permanece mesmo neste desprendimento. Aqui, contudo,
ndo se trata de um desprendimento que, para a alma, se dd& como uma conquista
existencial. Em Deus hd o desprendimento imutavel — a fonte, a origem, o solo
originario em que o desprendimento pode ser vivido pela alma. Dai a no¢do de que este
sO é conquistado pela graca divina. Neste enlace de duas esferas que se articulam entre si
através de uma diferenca, Eckhart compéem um quadro existencial para assegurar a

carga positiva de suas premissas. Ele nos ensina que:

Em cada ser humano ha dois homens diferentes: um se chama o homem
exterior, isto é, o ser sensitivo; serve-se dos cinco sentidos e, no entanto, o
homem exterior atua em virtude de sua alma. O outro se chama o homem
interior, e é a interioridade do homem. Ora, deves saber que um homem
espiritual e amante de Deus ndo recorre as poténcias da alma no homem
exterior sendo quando os cinco sentidos 0 necessitam; e a interioridade nédo
se volta aos cinco sentidos sendo enquanto é seu chefe e guia, guardando-os
de se entregarem como 0s animais ao seu objeto sensivel, tal como o fazem
certas pessoas que vivem na libertinagem dos seus desejos carnais®®.

Neste ponto, podemos notar a delimitacdo de uma necessidade de se impor uma
atitude do homem interior perante 0 homem exterior. O primeiro deve guiar as relacfes
do segundo com o Mundo — assim, através de uma escolha, a alma podera fomentar seu
proprio destino, ou seja, buscar aquilo que lhe é mais proprio: Deus. Por que? Bem, o
objeto do desprendimento ndo pode ser isto ou aquilo, ndo se trata de nada do mundo,
mas sim o puro nada. E no desprendimento, na completa disponibilidade e na liberdade
total — em cujo intimo Deus pode agir segundo Sua vontade — que a alma se torna Um.
Realizar a vontade de Deus, em Eckhart, € a maior realizacdo possivel. Além do mais,
uma recompensa lhe é prometida neste encontro: a mais alta felicidade. O carater
ontoldgico do desprendimento — sua esfera propria — é dado pelo aspecto relacional que
este mantém com o mundo, a esfera dntica. O que estd por tras das coisas, 0 que as

vivifica e da forma ndo se estabelece a partir dos sentidos, mas sim da esfera do ser Deus

2 0p. Cit..
3 Op. Cit.. p. 153-4.

52



enquanto Divindade. Eckhart quer nos fazer ver esta diferenca atraves de um exemplo

retirado dos Evangelhos. Lemos que:

Quem quiser conhecer a natureza e a utilidade do desprendimento perfeito
deve considerar as palavras que Cristo proferiu a respeito de sua humanidade
quando disse aos discipulos: ‘Convém a vos que eu va. Porgue, se eu ndo for,
ndo vira a vas o Espirito Santo’ (J6 16,7), como se dissesse: Sentistes agrado
demais em minha figura presente, e por isso ndo podeis receber a alegria
perfeita do Espirito Santo. Rejeitai, pois, a imagem visivel e uni-vos ao ser
sem forma, pois a consolacdo espiritual € de natureza mui subtil e s6 se
oferece a quem despreza a consolacdo carnal™.

O que devemos acentuar aqui é a frase: rejeitai, pois, a imagem visivel! O que se
coloca de modo claro é uma distin¢do, uma separacao, uma diferenca. Esta diferenca nao
reside apenas na propria escolha da alma em se direcionar para isto ou para aquilo — 0
ndo — mas sim para a propria natureza daquilo a que se é dirigido — o nada. O caréater
marcante da Negatividade em Eckhart também se da na escolha e na natureza daquilo
que ¢ escolhido. Esta escolhe o nada, o que “é” tudo menos o visivel, aquilo que pode
afetar os sentidos, 0 que se mostra como mundo — 0 que ndo é ente algum. E dito de
modo claro: unir-se ao ser sem forma. Uma unido com o nada, com o ser que ndo é coisa
alguma dada, mas é, a0 mesmo tempo, a meta maxima daquilo a que é dado a alma
escolher. Entretanto, a natureza mesmo desta escolha ainda ndo se mostra plenamente
satisfeita ou resolvida apenas no seu direcionar-se. O apelo maior que faz com que ela
possa escolher isto ou aquilo, e mesmo escolher o desprendimento, o nada, ndo reside
num dado univoco, mas sim numa relacdo. E o apelo, a graca quem direciona ou chama
a alma a se realizar no desprendimento, a encontrar no nada o Deus que a impele ao

encontro, que a chama.

Neste ponto de vista, € muito natural que Eckhart tenha colocado a supremacia
da consolacdo espiritual acima da consolacao carnal e que, corroborando a maxima do
Gélatas — “a carne tem desejos contrarios aos do espirito, e 0 espirito, aos da carne”*® —
faca ver, a0 menos aos seus contemporaneos, que o caminho de sua mistica estava

assentada na base mais solida que se poderia pensar entdo: a vontade de Deus. O

¥ Op. Cit.. p. 157.
¥ Gl5,17

53



realizar-se da vontade de Deus na alma se mostra, portanto, como a histéria da alma. E
por suas escolhas num tempo historico — vivendo em meio as vicissitudes de seu tempo
— que esta deve se despojar do mundo e adentrar naquilo que permite mesmo que este
tempo se dé. Nesta troca, ou melhor ainda, nesta relacdo, a alma retorna a si mesma, ao
seu fundamento que é o nada, 0 Um, Deus. O mundo, entdo, se mostra como uma ponte
a ser conquistada; trata-se de uma travessia que € impulsionada por dois momentos que
se completam: o apelo da Divindade e a escolha da propria alma. Mesmo que este apelo
atravesse toda a Historia, que se faca sentir em todos os momentos da vida da alma, é
somente esta quem pode se abrir para que este apelo se realize: ndo ha uma imposicdo de
sua realizacdo, ndo se trata de uma vontade que desconhece o outro. Ao contrario, a alma

se relaciona com Deus, com o ser sem forma por carregar em si a centelha divina.

Entretanto, devemos acrescentar que a possibilidade desta abertura, ou seja, a
possibilidade do homem contemplar em seu interior a esséncia divina, ja esta plantada na
alma por Deus (a centelha divina) — ou, como indica Caputo, por uma cogni¢do que é
completamente néo-representacional (ohne Bilde)*. Sendo Deus em Si mesmo “nada”,
nada mais justo do que a alma buscar desprender-se de todas as criaturas para alcanca-
Lo. O processo mesmo do desprendimento conduz a alma a vivéncia deste nada. Isto s
é possivel na medida em que Eckhart coloca o nascimento do Filho dentro da alma como
uma criacdo mesma de Deus: “Deus fala de uma vez e nédo a repete em uma segunda
ocasido porque engendra o Filho que é herdeiro da luz — luz da luz — em uma Unica agao
e cria uma criatura que € trevas, coisa criada, feita, ndo o filho nem o herdeiro da luz, da

iluminacio e da criagdo”"’

. Isto nos indica que a criatura deve, para atingir a plenitude
da luz, primeiro seguir uma hierarquia, ou seja, alcancar o seu herdeiro, o Filho, para que
o0 Pai que so6 fala uma vez possa surgir em meio a multiplicidade do mundo. Romper a
multiplicidade do mundo através da vivéncia do nada é o que traduz a idéia do
desprendimento. Mas este, contudo, € o lancar-se no seio da Divindade. A alma deve,
através do desprendimento, reconhecer sua natureza mais essencial e viver nela: é ai que

nasce a sua vida no ritmo e na origem divinas: a serenidade.

16 Cf. CAPUTO, John. Op. Cit. p. 15.
Y MESTRE ECKHART. Comentario al Prélogo de San Juan. Madrid: Etnos-Indica, 1994.p. 74.Trad. do
Autor.

54



5. A sombra da Gelassenheit.

A célebre introducdo do evangelho segundo Jodo se inicia afirmando que “no

principio era o Verbo™

— In principio erat verbum. Eckhart vai se debrugar sobre esta
passagem para tratar de um ponto crucial dentro de sua doutrina: o Nascimento do Filho.
Como vimos, o Pai é posto como este “principio”, aquele gue inicia o processo da vida.
Sua esséncia é dar vida, trazer a luz o Filho, dai ser natural que sua alcunha seja a de
“Pai”. Por outro lado, a esséncia do Filho é nascer, ser a geracdo e a imagem daquilo que
o Pai doa. Em Eckhart, devemos entender que a sentenca inicial do prélogo joanino é
uma referéncia ao Verbo (légos, verbum, Wort) como o co-eterno que esta no Pai
Eterno. Segundo Caputo, a “sentenca significa: no Pai, o Filho é nascido”?. O Verbo é o
mesmo que Deus e da mesma natureza. Mas ha um ponto crucial aqui: o Pai conduz seu
Filho na alma do mesmo modo que Ele se conduz na eternidade. Este processo se
estende a toda e qualquer alma. A alma, entretanto, deve preparar o lugar, em si mesma,

em que o Filho possa nascer®.

Esta idéia, que de inicio pode parecer oriunda de uma particularidade mistica em
Eckhart, na verdade ndo se distancia da doutrina cristd ortodoxa. A idéia da unido
mistica — expressa aqui através da filiacdo divina da alma e do nascimento do Filho neste
— ja esté presente na teologia ortodoxa cristd: Origenes, Ciril de Alexandria, Gregorio de
Nissa, Ambraésio e Agostinho (a doutrina do corpo de Cristo) bem como no medieval
Ricardo de Sao Vitor®. O que Eckhart leva a termo na realizacdo desta unido é uma
distincdo entre o Filho pela natureza e pela graga. O primeiro € o Verbo Eterno em Si
mesmo, enquanto o segundo se refere a relacdo do Filho para com a alma, relagdo esta

que se estabelece como o fundamento da segunda. “Pela graca, o Filho reside na alma™.

Mesmo sendo o Filho o Verbo, o solo em que este nasce na alma se da no puro
siléncio. Por que? Ora, neste ponto, Eckhart quer se referir ao verbo interior da alma
(verbum cordis) e apontar para 0 modo como a alma deve se portar, ou seja, hd uma

necessidade de buscar o desprendimento como Unico modo de atingir a realizacao deste

tJo1,1.

2 Op. Cit. p. 114.

* No esquema doutrinario da mistica eckhartiana, ndo ha um processo ontolégico de méo Gnica. Aquilo
que o Pai traz ao nascimento, o Filho, deve advir com o auxilio da alma. E isto o que significa sua idéia de
preparar o lugar de nascimento do Filho.

* Cf. RAHNER, Hugo. Die Gottesgeburt. Zeitschrift fiir katholische Theologie, 59, 333-418, 1933. Apud
CAPUTO, J. Op. Cit. p. 115.

> CAPUTO, J. Op. Cit. p. 116.



nascimento. O falatério do mundo, o interesse pelas criaturas, a busca pela consolacéo
nas coisas, a curiosidade pelos assuntos mundanos deve cessar e imperar um siléncio
absoluto na alma. Isto se faz necessario porque o Pai sustenta o Filho na alma do mesmo
modo como Ele faz na eternidade — para que o Pai “fale”, a alma deve calar. Além do
mais, nada do que € criatural pode expressar, seja em que termo for, o ser divino. Isto se
da devido a simplicidade infinita de Deus. S6 no siléncio — despida de toda e qualquer
linguagem interior ou exterior — é que a alma ira permitir que o Filho se dé em seu
nascimento. Luiz Felipe Pondé estrutura esta passagem da consciéncia em relagdo ao
mundo para uma consciéncia da “experiéncia” divina através de uma teoria da
consciéncia apofatica, ou seja, este tipo de consciéncia implica o esvaziamento das
possibilidades positivas que sdo testadas ou superadas para atingir uma “percepc¢éo (nao
em sentido metaférico do termo) daquilo que apesar de estar para além da trama de
palavras articuladas (fora da representacdo), permanece em estado de realizagdo
cognitiva”®. Esta consciéncia negativa é o traco mais marcante da prépria teologia

negativa. Ela pode ser assim resumida:

E pela presenca de Deus diante do campo de realizag&o cognitiva que se déa a
ascese apofatica. Trata-se de uma experiéncia linglistica que fala de uma
superacdo da linguagem pela catéstrofe que esta sofre ao ser despedacada
contra aquilo que é irrepresentavel (logo, funda-se uma consciéncia dessa
irrepresentabilidade). Esse “estar em Deus” opde o “excesso” a falta, sendo
que tal “excesso” parece aos olhos do ndo visitado (a razdo nédo assistida por
Deus) como a falta do que exatamente abunda. A mistica conhece tanto Deus
que as que ndo sao misticas, mas religiosas, pensam que ali ndo ha Deus, ela
é téo7estével no que sabe e no que é que parece instabilidade e ignorancia
puras’.

Tentar estabelecer uma cognicdo do incondicionado sé pode se dar através de
uma mistica e somente em seu terreno de acdo. E, mais radicalmente, apenas no seio
desta tradicdo negativa é que podemos — munidos de seu aparato epistemoldgico referido
— tracar a possibilidade de, a0 menos, eshocar seu percurso cognitivo.® O processo do
Nascimento do Filho — ponto chave dentro da doutrina eckhartiana para atingirmos uma

® PONDE, Luiz Felipe. Elementos para uma teoria da consciéncia apofatica. Revista de Estudos de
Religido, PUC. N° 4, 2003, p. 82.

" Op. Cit.. p. 84.

8 E esta tradicdo que se funda com Filo, atinge os teurgos neoplatonicos e desemboca na mistica crista:
Grego6rio de Nissa, Dionisius, Maximo Confessor, Gregoério Palamas, Mestre Eckhart, Nicolau de Cusa,
Jacob Boheme, Saint-Martin, etc.

56



devida compreensdo de seu conceito de serenidade — sO pode ser devidamente
compreendido se levarmos em conta, desde sempre, 0 contexto em que se pode articular
tal nascimento. A consciéncia mistica, portanto — aquela que pode permitir que se dé o
Nascimento do Filho — é em si mesma descontinua. H4 uma ruptura violenta entre o
mundo estabelecido e aquilo que a experiéncia do apelo de Deus obriga a alma a

realizar:

A consciéncia mistica caracteriza-se pela narrativa de uma descontinuidade
psicoldgica em sentido naturalista, 0 mistico ndo cré em si mesmo porque
ndo se constitui num eidos e porque, acima de tudo, ndo sofre da angustia de
referéncia semantica, o que é um modo de descrever seu gozo: liberta-se do
imperativo semantico. A experiéncia do Incondicionado implica uma viséo
do mundo como necessariamente sem substéncia: ndo se trata de um mero
discurso acerca da desgraga, ainda que sejam comuns, em autores misticos,
referéncias a consciéncia de que a proximidade de Deus implica a percepgao
da miséria da criatura’.

A experiéncia desta ndo-substancialidade do mundo deve antes passar por um
processo de preparacdo que se traduz pela ética mistica. Preparar-se para que o Pai possa
“falar” é, antes de tudo, preparar-se para retirar esta substancialidade do mundo e estar
apto a um conhecimento sem mediador. A alma, portanto, deve se portar, preparar-se de
tal modo que torne possivel esta realizagdo. Ao citar o evangelho de Lucas — “Nosso

Senhor foi a uma cidade e ali foi recebido por uma mulher™*

(Intravit Jesus in quoddam
castellum et mulier quaedam excepit illum etc) — no seu Sétimo Sermao Aleméo, Mestre
Eckhart nos fala desta atitude da alma para com o Nascimento do Filho. Esta, a alma,
deve se tornar esta virgem que recebe o Senhor. Virgem aqui quer dizer aquele que é
vazio de imagens formadas a partir do exterior.'* Para que se dé esta possibilidade —
estar liberto de toda imagem criatural — a alma deve se tornar semelhante a Deus para
que Ele possa “falar”. Esta atitude da alma se desenvolve a partir da sua libertacdo de
Seus apegos, ou seja, centrando-se na realizacdo do puro desprendimento. Porém, a
realizacdo deste desprendimento sO é possivel devido & natureza muito particular da
alma. H4, nesta, um poder que ndo estd relacionado a matéria, mas sim ao seu

fundamento espiritual que poderiamos pensar como sua base existencial. E neste campo

° Op. Cit.. p. 87.
9 ¢ 10:38
' MESTRE ECKHART. Sermdes Aleméaes. Op. Cit. p. 28.

57



ontoldgico que a mistica eckhartiana pode se articular para fundamentar o solo em que

Deus, enquanto Pai, pode trazer a tona o Nascimento do Filho. Eckhart ensina que:

Eu ja disse algures, que ha na alma um poder que ndo esta ligado nem a
matéria nem ao tempo, que flui e se mantém no espirito, completamente
espiritual. Neste poder Deus esta se mostrando em toda alegria e gléria que
Ele é em si mesmo. Ali ha, de fato, uma tdo completa alegria, téo
indizivelmente profunda, que ndo ha quem a possa descrever adequadamente,
pois nesta forca o Pai eterno esta para todo o sempre concebendo o seu Filho
como incessantemente, de tal modo que esta for¢a concebe o Filho do Pai, e
também ao Filho mesmo, no poder Gnico do Pai*’.

A impossibilidade de descricdo desta alegria € um retorno aquilo que citamos
antes como realizacdo de uma consciéncia apofatica pelo viés da Negatividade. A
estrutura aqui demonstrada, de carater acentuadamente ontoldgico, é de que ha um
privilégio na alma: privilégio de realizar o apelo de Deus através da ruptura radical com
o mundo e mergulho no seio do Nada que €, por si mesmo, da mesma natureza que
Deus. O nascimento do Filho, portanto, deve conduzir a alma a um estado tal que nada
do que é criatural pode servir para descrevé-lo. Dai a colocacdo do siléncio como um
estado em que a alma pode suplantar o impacto constante das informagdes do mundo e
de seus apelos. Ao atingir o perfeito siléncio — e isto significa estar vazia de todas as
palavras, tarefas, sons e conceitos — a alma permitird que Deus lhe fale. Quando isto
ocorre, quando o Pai “fala”, a alma entdo esta apta a responder através da vida do Verbo
em si mesmo: “a linguagem da alma é a linguagem da resposta™®. O que podemos
perceber neste processo — e que ja chamamos a atencdo anteriormente — € que este
trabalho ndo pode ocorrer sem a cooperacdo da alma, sem uma preparacdo tal que a
permita deixar Deus realizar o Nascimento do Filho. N&o se trata, neste caso, de um
papel passivo da alma. Aqui € o Filho pela graca que deve nos chamar a atencao, ou seja,
aquele momento do Verbo que se conecta com a alma e a estrutura ontologicamente.
Neste termo, podemos dizer que o diferencial ontologico da alma, o advento de um
privilégio, surge quando esta é a Unica regido em que se pode dar o Nascimento do
Filho. A alma, neste termo, é o Unico “ente” que pode ter tal privilégio. A realizacdo

deste privilégio se d& através da propria acdo da alma quando esta, segundo Eckhart — e

12 0p. Cit.. p. 29
¥ CAPUTO, J. Op.Cit. p. 118.

58



que ja é em si mesma quem co-sustenta o Filho com o Pai — se portar como Maria: como
aquela que consente que a vontade do Pai seja realizada em si. E naquele momento em
que Maria permite que Fiat mihi secundum verbum tuum que se da o advento do
Nascimento do Filho. Por outro lado, Eckhart também compara a alma com Marta:
aquela que diligentemente prepara a casa para a chegada do Senhor. No seu tratado A
exceléncia de Marta sobre Maria, Mestre Eckhart nos ensina que ha trés caminhos para
chegar a Deus. Séo eles: 1. buscar a Deus através de esforgos multiplos e ardente amor
em todas as criaturas; 2. € o caminho daquele que, sem idéia clara e determinada, se acha
arrebatado pelo chamado divino e 3. é, como bem indica Eckhart, um ja estar em casa,
ou seja, é ver a Deus imediatamente, assim como Ele é no seu ser préprio.’* E este
processo que conduz a unido mistica e a sua realizacdo completa: “Escuta  pois  esta
maravilha! Coisa admirdvel: encontrar-se fora como dentro, abracar entendendo e ser
abracado; ver e ser o que é visto; segurar e ser segurado — eis aqui o estado final, onde o
espirito repousa na paz, unido perfeita com o doce Eterno™".

Entre os vocabulos usados por Mestre Eckhart, a serenidade ocupa, ao lado do
desprendimento, um papel privilegiado dentro de sua doutrina. Se o desprendimento € o
estado em que a alma se coloca para receber a Deus, a serenidade também se porta do

mesmo modo que o desprendimento e sdo quase idénticos. Escreve Caputo:

A raiz desta palavra, lassen, significa deixar ir, renunciar, abandonar. A alma
na Gelassenheit deve renunciar a tudo que impega o advento de Deus na
alma. Mas “lassen” também significa “deixar” ou “permitir’ e também
sugere abertura e receptividade. Deste modo, a alma que deixou para tras
todos os obstaculos para o nascimento de Deus pode, ao mesmo tempo,
permitir ou deixar o Pai sustentar Seu Filho ai. O primeiro momento é
negativo — renunciar as criaturas — e 0 segundo é positivo — permitir o
nascimento do Filho™.

Na temaética da apropriacdo pela alma do chamado de Deus, Eckhart afirma que
este Deus € um Deus de amor — e assim o revela Jodo quando afirma que o amor de
Deus nos é revelado na figura de Jesus Cristo — e que somos apenas nds mesmos que

possuimos a responsabilidade de realizar ou ndo este chamado em toda a sua extensao.

“MESTRE ECKHART. O Livro da Divina Consolagdo. Op. Cit. pp. 174-5.
5 Op. Cit.. p. 175.
16 Op. Cit. p. 118.

59



Os dois grandes obstaculos para a realizacdo deste chamado estdo em nos: o amor
proprio (Eigenliebe) ou a vontade propria (Eigenwille). Apenas se desvencilhando destes
é que a alma estara apta a abrir-se para 0 nascimento do Filho. Ao atingir a perfeita
serenidade, a alma se torna como um vaso: fechada embaixo para as criaturas e aberta
em cima para Deus. Na serenidade, a alma deve abandonar tudo e adentrar o ritmo da
origem, o ritmo do préprio Deus em Si mesmo. Eckhart afirma, no seu Décimo Segundo
Sermao Alemdao, que “vocé deve desistir de vocé mesmo, completa e definitivamente, e
entdo tera de fato tudo abandonado™’. E pela serenidade que a alma recebe Deus e se
une a Ele em Sua pura unidade, isento de Suas imagens e representacfes. Por ser o
principio de todas as coisas, por ser o principio da vida e ser Ele mesmo sem principio
(principium sine principio) é que ndo ha por qué em Deus. Neste ponto, Eckhart atinge
um ponto crucial em sua doutrina: do que foi exposto acima, advém a idéia de que ndo é
por suas a¢des que a alma atinge Deus. As acdes também sdo coisas externas que tomam
parte na vontade do agente. Para absorver os ensinamentos de Deus, portanto o proprio
Deus, a alma deve se portar de tal modo que, se recolhendo em si mesma, liberta de seus
cuidados e ndo mais traficando com coisas inferiores, deve transcender ao proprio

pensamento para que “Deus fale aos poderes (da alma) néo-divisos™ 2,

Aqui, no solo da serenidade, a alma descobre-se na acdo sem fundamento (ohne
Grund) ja que ela mesma se desvencilhou de seus préprios fundamentos e permite-se
trafegar na esfera em que o fundamento da alma e o fundamento de Deus sdo um. A
realizacdo do fiat divino na alma se da atraveés de sua atitude em desprender-se
(Abgeschiendenheit) das coisas e deixar-ser (Gelassenheit). Deixar-ser, portanto, indica
um adentrar na esfera do fundamento divino, ou seja, daquilo que ndo possui
fundamento em Si mesmo. Se o desprendimento possibilita a alma um encontro com esta
esfera — j& que a mesma se despiu de todas as coisas e reside num puro nada — € na
serenidade que a alma “vive” nesta mesma esfera, dai a compreensdo de que a
serenidade nada mais é do que um deixar-ser, uma entrega que a alma faz de si mesma
para o apelo de Deus que brota em seu fundamento enquanto esta ainda esta centrada nas

criaturas e ndo no proprio Deus.

Assim, para atingir esta esfera, é natural que Eckhart tenha pensado na entrega da
alma a este apelo e no abandono de sua vontade propria e de seu amor préprio. Na

7 Op. Cit. p. 47.
¥ MESTRE ECKHART. Sermdes Aleméaes. 46° Serméo. Op. Cit. p. 158.

60



serenidade ha uma elevacdo da alma a paragens muito mais elevadas e que alcancam a
regido do sem fundamento.N&o se trata apenas, como ensina Eckhart, de um abandonar o
corpo e a mente simplesmente, mas de um abandonar-se mais radical: o abandono da

vontade pessoal. E apenas nesta entrega que a alma pode habitar esta esfera divina:

Mas no meu abandonar corpo e mente, onde me quedo livre de minha
vontade, da vontade de Deus e de todos os seus trabalhos e do préprio Deus
mesmo, entdo me encontro acima de todas as criaturas e ndo sou nem mais
Deus nem criatura, mas sim aquilo que era, que deverei para sempre
permanecer sendo.”

E neste estado da serenidade conquistada pelo desprendimento que a alma sabe-
se una com Deus, que ambos possuem o mesmo fundamento. Entretanto, como ficou
explicito pela citacdo acima, a alma se torna uma ndo com Deus, mas sim com a
Divindade, j& que ao adentrar a esfera daquilo que € sem fundamento, a alma extrapola
toda representacdo e numa tomada subita de uma consciéncia apofatica radical,
descobre-se uma com a “esséncia” de Deus que é a propria Divindade. E ai que se da
uma compreenséo verdadeira: quando a alma compreende-se unida a esta Divindade®. A
alma, para alcancar esta unido, deve valer-se de seus trés poderes: “o primeiro € 0
conhecimento, o segundo € o irascibilis, que é um poder que tenta encontrar aquilo que é
mais elevado e o terceiro é a vontade™. O conhecimento, em Eckhart, se refere ao
conhecimento da luz divina, o segundo é a busca pela realizagdo do chamado constante
da Divindade perante a alma e o terceiro significa, aqui, a vontade interior onde Deus é
atraido para a alma e a alma é atraida para Deus®. Esta trindade se realiza, portanto, pela

escolha da alma pelo desprendimento e pela realizacdo da serenidade.

Até aqui pudemos nos debrucar sobre os conceitos que julgamos fundamentais
dentro da doutrina mistica eckhartiana para fundar nossa pesquisa e inserir Heidegger
dentro desta tradicdo que tem a Negatividade como ponto central de articulagdo. A partir
do Capitulo 1I, iremos tratar daquilo que julgamos mais relevante no pensar

heideggeriano relativamente a possibilidade de podermos erigir comparacGes entre a

1% Op. Cit.. 44° Sermdo. p. 154.
20 Cf. Op. Cit.. 23° Sermdo. p. 92.
21 Op. Cit.. p. 84.

22 Cf. Op. Cit..

61



ontologia fundamental e a tradicdo da Negatividade. Cientes de que iremos percorrer o
pensamento de Heidegger de um extremo a outro — ja que pontos cruciais de seu pensar
surgem em épocas diferentes — acreditamos que esta tarefa se faz necesséria se no
Capitulo Il quisermos realmente levar a termo a possibilidade de compararmos, assim
como o faz Caputo, as idéias de Heidegger com as de Mestre Eckhart e estabelecer, na
medida do possivel, pontos de contato e influéncia. Acreditamos que ao tracarmos o
percurso historico da Negatividade — de Filo a Eckhart — e inserir Heidegger neste
contexto, tematizacéo esta nao levada a cabo por Caputo, compomos um quadro novo.
Como assinalamos na nossa apresentacdo, 0os pontos tratados aqui dentro da Analitica
Existencial nos possibilitardo vislumbrar de modo mais seguro as possibilidades de
contato entre estes dois grandes pensadores e a formagdo de uma nova visdo sobre a
corrente da Negatividade. Primeiro, faz-se necessario tratar destes pontos em Heidegger

e, s assim, passar a uma analise comparativa.

62



Capitulo 1l
Heidegger e a Negatividade da Analitica existencial

1. A estrutura da Analitica Existencial.

Encetaremos aqui a tarefa de assinalar os pontos principais da Analitica — 0s
existenciais e suas respectivas constituicdes — bem como o tratamento que Heidegger da
as questdes da verdade e do destino do ser’. Tais pontos — bem como a angUstia e a
serenidade que serdo abordados nos itens subsequientes — (e isto mesmo atrelados a idéia
de que a base de toda a Analitica Existencial se assenta sobre a compreensao
heideggeriana do nada, da diferenca ontoldgica e da transcendéncia do Dasein) sdo de
extrema importancia em nosso trabalho por nos possibilitar contemplar pontos de
contato com as doutrinas de Mestre Eckhart e, assim, com toda a Tradicdo da
Negatividade. A escolha destes conceitos ndo pode ser dada de modo aleatdrio, mas sim
em consonancia com os temas desenvolvidos por Eckhart, mais especificamente aqueles
que envolvem Deus, mundo e a alma. No Ultimo capitulo de nosso trabalho, assim
acreditamos, ficard evidenciado tal ponto de contato a partir da abordagem levada a
termo por Caputo na sua obra ja referida. Indo além de Caputo — e isto se da quando
tracamos o perfil de uma tradicdo especifica que fundamenta o pensamento de Eckhart -
estaremos tracando um quadro da Histéria da Filosofia diferenciado, uma vez que
Heidegger surge como “filiado” a uma determinada tradi¢do que se insere entre aqueles
pensadores que eram acusados pelo proprio Heidegger de terem esquecido a questdo

basilar do pensamento ocidental, a saber, a questdo do sentido do ser.
1.1. Dasein e ser-no-mundo: os existenciais.
A estrutura da Analitica Existencial é plenamente estabelecida em Ser e Tempo.

Isto ndo indica, entretanto, que o todo desta estrutura foi definitivamente pensado em

toda a sua amplitude e alcance.? Porém, o que se abre com a Analitica Existencial é uma

! Novamente: iniciaremos com a Analitica Existencial, mas iremos além desta.

> De fato, ndo podemos deixar de nos surpreender como Heidegger parece privilegiar certos existenciais a
outros ou mesmo deixar de nomeé-los. N&o ha espaco, em Ser e Tempo, por exemplo, para uma andlise da
maturacdo ou da sexualidade do Dasein. Longe de esgotar estas possibilidades, a Analitica Existencial, ela
mesma, abre novas possibilidades de pensar o homem com maior radicalidade. Cf. o excelente artigo de

63



enorme possibilidade de pensarmos a ndés mesmos e, além de indicar a estrutura do
Dasein, aponta para novas possibilidades de pensarmos o homem e sua essencialidade.
Isto se explica porque a tarefa da Analitica Existencial € analisar a nGs mesmos, o ser
deste ente — 0 homem, o Dasein — que é sempre e cada vez meu. Este ente, sendo, se
comporta sempre com o seu ser. O Dasein possui, entdo, uma incumbéncia estrutural:

assumir seu proprio ser. Assim, “0 ser é 0 que neste ente esta sempre em jogo™?

. O que
delimita a esséncia deste ente, o Dasein, € que esta esta na sua existéncia. O essenciar-se

deste ente é sempre estar posto e ex-posto no seu ser. Primeiramente, temos que:

A ‘esséncia’ deste ente esta em ter de ser. A quididade (essentia) deste ente,
na medida em que se possa falar dela, ha de ser concebida a partir de seu ser
(existéncia). Neste proposito, é tarefa ontoldgica mostrar que, se escolnemos
a palavra existéncia para designar o ser deste ente, esta ndo tem nem pode ter
o significado ontol6gico do termo tradicional existentia. Para a ontologia
tradicional, existentia designa 0 mesmo que ser simplesmente dado, modo de
ser que ndo pertence & esséncia do ente dotado do carater do Dasein®.

Em segundo lugar, temos que o ser que estd sempre em jogo neste ente
privilegiado € sempre meu, ou seja, 0 Dasein ndo poderd ser apreendido dentro da esfera
ontoldgica como um ser simplesmente dado, ja que para este hd uma indiferenca quanto
ao modo de estar aberto ao seu ser. Deste modo, o Dasein é sempre possibilidade,
comportamento e relacionamento com o seu ser. Por ser compreendido em seu ser, 0
Dasein apresenta formalmente uma constituicdo existencial muito especifica. Existéncia
passa a ser, entdo, a despeito da ontologia tradicional, uma determinacéo exclusiva do
Dasein.

Para estabelecer a liberacdo do a priori da estrutura do Dasein, a Analitica
Existencial toma a cotidianidade mediana® como ponto de partida para suas anélises. S6
a partir da existencialidade (Existenzialitat) da existéncia - e isso ndo é tracado tendo em

vista uma idéia determinada de existéncia, mas sim pelo seu modo indeterminado em

Zeljko Loparic, Heidegger and Winnicott. Disponivel em: www.loparic.com.br. Acessado em :
02/01/2007.

¥ HEIDEGGER, M. Ser e Tempo. Vol I. Op. Cit. p. 77.

* Op. Cit.

% O Dasein é determinado como ente sempre a partir de uma possibilidade que ele é, e isto indica que ele é
compreendido em seu ser. Numa interpretacdo da sua constitui¢do existencial, deve-se desenvolver a
questdo a partir da existencialidade de sua existéncia. A cotidianidade do Dasein ndo se porta como um
nada negativo, mas sim possui o carater fenomenal positivo, pois € de onde se pode estabelecer um ponto
de apoio a sua prépria abertura ao ser. Heidegger reserva o termo medianidade para denominar a
indiferenca cotidiana do Dasein.

64



que na maioria das vezes se da - é que a Analitica pode colocar um ponto de partida para
analisar o Dasein frente a sua transcendéncia, o nada e a diferenca ontolégica. Em
contraposicdo as categorias — uma das possibilidades fundamentais de caracteres
ontoldgicos — é nos existenciais (0s caracteres ontoldgicos do Dasein) que a Analitica
Existencial ird se debrucar para ter uma base de acesso a problematica da questdo do
sentido do ser. Os existenciais sdo pontos focais de expressao desta existencialidade em
que a Analitica se demora para responder primeiramente a questao da transcendéncia do
Dasein, ou melhor, seu projeto concreto-desvelador. O percurso inicial de Ser e Tempo
tracard um dos existenciais fundamentais: o ser-no-mundo. O capitulo 2 do referido
tomo abre a discussao sobre o0 ser-no-mundo como constituicdo fundamental do Dasein.
Fundamental, aqui, entretanto, ndo nos fala da Unica estrutura suficiente para determinar
por completo este projeto. Heidegger, neste momento, desmembra a questdo da analise
do ser-no-mundo em trés estancias que se alternam e se completam: 1. impor a
necessidade de delimitar a idéia de mundanidade como tal em relagdo ao “em-um-
mundo” como existencial; 2. responder ao quem é “e estd no modo da cotidianidade

26

mediana do Dasein™ e 3. tratar o ser-em como tal (Das In-Sein als solches), expondo a

constituicdo ontoldgica do proprio em.

Diferentemente de um ser simplesmente dado que pode ser pensado como
“dentro” de um outro ente dado, o ser-em, como constituicdo ontoldgica do Dasein, é
pensado de modo diferente e traz uma grande abertura ao modo como a ontologia
contempla a questdo do homem e do mundo. Explica Heidegger:

Com ele (o ser-em), portanto, ndo se pode pensar em algo simplesmente dado
de uma coisa corporal (0 corpo humano) ‘dentro’ de um ente simplesmente
dado. O ser-em ndo pode indicar que uma coisa simplesmente dada esta,
espacialmente, “‘dentro de outra’ porque, em sua origem, o0 ‘em’ ndo significa
de forma alguma uma relacdo espacial desta espécie [...] O ente, ao qual
pertence o ser-em, neste sentido, é 0 ente que sempre eu mesmo sou. A
expressdo ‘sou’ se conecta a ‘junto’; ao mundo, como alguma coisa que,
deste ou daquele modo, me é familiar. O ser, entendido como infinito de ‘eu
sou’, isto é, como existencial, significa morar junto a, ser familiar com...”.

® Op. Cit. p. 91.
" Op. Cit.. p. 92.

65



Esta passagem de Ser e Tempo é muito significativa. Ao pensar 0 ser-em como
atrelado aquilo que me é familiar, Heidegger desloca de vez toda e qualquer
possibilidade de pensar o homem, o Dasein, como existindo antes ou fora de um mundo.
Esta visdo de uma separacdo, e ndo de uma diferenga, pode advir, por exemplo, de um
modo de interpretar o tempo e o espaco dentro da estética transcendental kantiana ou do
cogito cartesiano. Aqui ndo se trata mais de estabelecer o a priori neste sentido, ou seja,
em relacdo as possibilidades daquilo que se conhece “no mundo” ou do que se “€” no
mundo, mas sim de estabelecer o a priori daquilo que o Dasein é enquanto
existencialidade de sua existéncia, suas possibilidades. Vemos que a radicalidade da
Analitica Existencial é compreender que ndo ha uma justaposicdo de um ente — neste
caso o Dasein — e um outro, 0 mundo. Isto justifica a afirmagdo de que a compreensao
do ser-no-mundo “como estrutura essencial do Dasein é que possibilita a visdo
penetrante da espacialidade existencial do Dasein™®. E a facticidade (Faktizitat) que
determina os modos de ser da ocupacao (Besorgen), ou seja, 0 ser-no-mundo se dispersa
em determinados modos de ser-em. A ocupacao se refere aos modos possiveis de relacdo
do Dasein com os entes simplesmente dados que vém ao encontro no mundo no modo da
manualidade®.

Mas o ser-em, enquanto momento do ser-no-mundo, é sempre em um mundo, dai
0 segundo passo estabelecido pela Analitica Existencial: tracar ontologicamente a
mundanidade do mundo. De inicio sdo estabelecidos os modos primarios do ser-no-
mundo, ou seja, o reconhecer, interpelar e discutir o “mundo™. A idéia da
mundanidade do mundo em geral esta embasada numa constituicdo quaternaria™*. Mas o
gue se busca acentuar aqui € a mundanidade engquanto conceito ontoldgico, significando

112

“a estrutura de um momento constitutivo do ser-no-mundo Assim, 0 mundo que se

8 Op. Cit.. p. 94.

® O vocabulo manualidade (Zuhandenheit), dentro da Analitica Existencial, conjuga-se com o fato de que
no exercicio histérico do Dasein, a mdo ocupa um lugar central de concretizacdo e desdobramento. Sao os
seres simplesmente dados (Vor-handenheit) que impdem o limite para frente deste exercicio. Nas palavras
do préprio Heidegger: “Denominamos de manualidade o modo de ser do instrumento em que ele se revela
por si mesmo. O instrumento esta disponivel para 0 manuseio, em sentido amplo, unicamente porque todo
instrumento possui esse ‘ser-em-si’ e ndo simplesmente ocorre”. HEIDEGGER, M. Ser e Tempo, I. Op.
Cit. p.111.

10 Heidegger afirma, em Ser e Tempo, |, que “sujeito e objeto, porém, ndo coincidem com Dasein e
mundo”. (Op. Cit. p. 98). Isto s6 é possivel na medida em que se estabelece a compreensdo de que
conhecer é um modo de ser do Dasein enquanto ser-no-mundo. O conhecimento, entdo, € em si mesmo, se
funda previamente num ja-ser-no-mundo.

1 Heidegger usa da diversidade de sentidos de “mundo” para estabelecer a mundanidade enquanto
conceito ontolégico. No item 3 — Verdade e transcendéncia — deste Capitulo, retomaremos a questdo do
mundo atrelada a questdo da transcendéncia do Dasein.

20p. Cit.. p. 104.

66



da mais proximo ao Dasein cotidiano € o mundo circundante (Umwelt). Ja apontamos
que 0 mundo ndo é um ente intramundano, embora o determine “de tal modo que, ao ser
descoberto e encontrado em seu ser, o ente intramundano s6 pode se mostrar porque

mundo se d&”"*

. A questdo que surge é obvia: como “se da”, entdo, mundo? A Analitica
terd que estabelecer uma visdo pré-fenomenoldgica em que o empenho ocupacional do
Dasein pressupde a mundanidade como condicao ontoldgica de possibilidade para todo
o lidar pratico-compreensivo com o0 ente que vem ao encontro no mundo, seja nos
modos da ocupacdo (entes simplesmente dados) ou nos modos da preocupagao (outros
constituidos como Dasein).

O que se quer colocar em evidéncia aqui € que sé podemos apreender
“ontologicamente o ser-em-si dos entes intramundanos com base no fenbmeno do
mundo”®*. Esta &, a partir deste ponto, a idéia central de abertura ( Erschlossenheit)®.
Chega-se, portanto, a conceituacdo de mundo: “O mundo €, portanto, algo ‘em que’
(worin) o Dasein enquanto ente ja sempre esteve, para o0 qual (worauf) o Dasein pode
apenas retornar em qualquer advento de algum modo explicito”*®. O mundo é o que ja se
descobre de modo antecipado em todo encontro. A mundanidade do mundo € o “ser da
condicdo ontica de possibilidade da descoberta de entes intramundanos em geral™’. A
espacialidade do ser-no-mundo — j& que se € levado de modo natural a se pensar o onde
de tal aproximar-se — compora o quadro geral desta constituicdo ontoldgica. Neste caso,
espaco ndo é algo dado fora externamente, nem tampouco é o Dasein um ente que
atravessa 0 espagco como se ele mesmo fosse uma coisa corpérea. O Dasein, como diz

118

Heidegger, ndo é um “devorador de quildmetros”™. A célebre afirmacdo de Heidegger

ensina que:

2 Op. Cit.. p. 114.

¥ Op. Cit.. p. 119.

5 O termo Erschlossenheit, a abertura, é assim tratado nas notas explicativas finais do primeiro volume da
edicdo brasileira: “O Dasein realiza-se em descobrindo. O modo de abertura préprio do Dasein distingue-
se da descoberta na medida em que ela se revela para si mesma, exercendo o papel revelador. Esse modo
de revelacdo do Dasein, Ser e Tempo chamou de abertura. A descoberta dos entes ndo dotados do caréater
do Dasein se faz como ser-descobridor do Dasein numa abertura. Abrir e abertura, porém, ndo tém o uso
que apresentam em aleméo schlissen e Schluss de concluir e conclusdo dentro de um raciocinio”. (Op. Cit.
pp. 315-6).

' Op. Cit.p.119. Em outros termos temos que “o fendmeno do mundo é o contexto (Worin) da
compreenséo referencial, enquanto perspectiva de um deixar e fazer encontrar um ente no modo de ser da
conjuntura. A estrutura da perspectiva em que o Dasein se refere constitui a mundanidade do mundo”. Op.
Cit. p. 131.

7 Op. Cit.. p. 133.

'8 Nesta constituicdo, a analise reserva os termos de dis-tanciamento (Ent-fernung) e direcionamento
(Ausrichtung) para tratar da espacialidade do ser-em. Dis-tanciar ¢ uma aproximacdo dentro da
circunvisdo e direcionamento é a tomada de direcdo dentro de toda aproximacdo. Ambos, dis-tanciar e

67



O espaco nem esta no sujeito nem o mundo esta no espacgo. Ao contrério, o
espaco esta no mundo na medida em que o0 ser-no-mundo constitutivo do
Dasein ja descobriu sempre um espaco. O espaco ndo se encontra no sujeito
nem o sujeito considera o mundo ‘como se’ estivesse num espago. E o
‘sujeito’, entendido ontologicamente, o Dasein, que é espacial em sentido
originario. Porque o Dasein é nesse sentido espacial, 0 espaco se apresenta
como a priori. Este termo néo indica a pertinéncia prévia a um sujeito que de
saida seria destituido de mundo e projetaria de si um espago. Aprioridade
significa aqui precedéncia do encontro do manual no mundo circundante®.

Finda aqui, em termos sucintos, a questdo da problematica da mundanidade do
mundo, a Analitica se vé na incumbéncia de tracar os momentos constitutivos do ser-no-
mundo como ser-com (Mitsein) e ser-préprio (Selbstsein). Primeiramente se estabelece

que a resposta & pergunta quem é “sempre este ente (0 Dasein)”®

, OU seja, este quem é
respondido sempre a partir de um eu mesmo, daquilo que Heidegger coloca como
“sujeito”, do proprio. E 0 quem que se mantém idéntico nas mudancas de atitude e

vivéncia do Dasein e que possui o carater de proprio. Assim, temos que:

Do ponto de vista ontolégico, nés o entendemos (0 quem) como algo
simplesmente dado, jA sempre constantemente vigente para € numa regido
fechada e que, num sentido privilegiado, oferece uma base enquanto o
subjectum. Sendo sempre 0 mesmo, possui, nas muitas alteracfes, o carater
de proprio®.

Mesmo que neste ponto a Analitica reserve-se o direito de rejeitar aquilo que a
Tradigdo traduz pela substancia da alma ou o carater de coisa da consciéncia, 0 proprio
responde pela substancialidade enquanto guia ontoldgico da determinacdo dos entes que
torna possivel responder a pergunta do quem. E na dindmica do proprio que o quem se
articula na multiplicidade daquilo que vem a méo, da mundanidade do mundo, de sua
cotidianidade, de suas relacbes e de sua abertura. Sé assim pode o ser-em, modo
constitutivo do ser-no-mundo, se dar como ser-com 0s outros, ja que para o Dasein seu
mundo € mundo compartilhado (Mitwelt). O mundo, assim, libera ndo apenas o que se

da como manual, aquilo que vem ao encontro dentro do mundo, mas também o Dasein,

direcionamento, determinam a espacialidade do Dasein de estar no espa¢o intramundano descoberto na
circunvisdo das ocupacdes, pois se trata de caracteristicas constitutivas do ser-em.

9 Op. Cit.. p. 161.

20 Op. Cit.. p. 165.

21 Op. Cit.

68



0s outros em seu Mitdasein®. E o ser-com que permite o conhecer-se reciprocamente e
isto mesmo em relagdo com o alcance que o proprio Dasein sempre se compreende a Si
mesmo.

Na realizacdo desta estrutura ontoldgica se consolida o poder do impessoal. No
impessoal se mostra que o Dasein, na sua convivéncia cotidiana, estd sob a tutela dos

outros. Eis um trecho deveras importante do 8 27 de Ser e Tempo:

O impessoal pertence aos outros e consolida seu poder. ‘Os outros’, assim
chamados para encobrir que se pertence essencialmente a eles, sdo aqueles
que, de inicio e na maior parte das vezes, sdo Mitdasein na convivéncia
cotidiana. O quem nédo é este ou aquele, nem o préprio do impessoal, nem
alguns e muito menos a soma de todos. O ‘quem’ é o neutro, o impessoal®.

O que dissolve inteiramente o Dasein no modo de ser dos “outros” € a
convivéncia. Heidegger usa exemplos simples para ilustrar essa dissolucdo: quando
utilizamos os meios de transporte puablico ou quando utilizamos os meios de
comunicagdo e noticias somos como o outro. O impessoal “desenvolve sua propria
ditadura nesta falta de surpresa e de possibilidade de constatagdo”**. O impessoal, por
fim, prescreve 0 modo de ser da cotidianidade, mesmo sendo algo que ndo ¢é
determinado, mas que todos sdo. N&o € de se estranhar que o impessoal retire 0 encargo
de cada pessoa em sua cotidianidade, ja que este se encontra em toda parte e sempre
num modo de escapatéria quando o Dasein exige uma decisdo. E o impessoal que
permite que se apdie impessoalmente nele. “O impessoal sempre ‘foi’ 0 quem... e, no

entanto, pode-se dizer que ndo foi ‘ninguém’”?.

22 0 Mitdasein se refere ao ser-em-si intramundano destes outros, ou seja, dos outros constituidos como
Dasein que se “apresentam” na dinamica ontolégica de mundo. Como a traducéo brasileira de Ser e Tempo
reservou 0 termo pre-senca para o Dasein, tornou-se natural que a traducdo para Mitdasein fosse
estabelecida na mesma como co-pre-senca. No original lemos: “Man selbst gehort zu den Anderen und
verfestig ihre Macht. >>-Die Anderen<<, die man so nennt, um die im alltiglichen Miteinandersein zundchst
und zumeist >-da sind<<. Das Wer ist nicht dieser und nicht jener, nicht man selbst und nicht einege und
nicht Summe Aller. Das >>Wer<< ist das Neutrum, das Man”. HEIDEGGER, M. Sein und Zeit. 14 ed.
Tibingen : Niemeyer, 1977. p. 126.

2% Op. Cit. p. 179.
2 Op. Cit..
%> Op. Cit.. p. 180

69



Heidegger afirma que o “ser-no-mundo € uma estrutura continua e

originariamente total?°

e se questiona sobre a unidade ontologica da existencialidade e
da facticidade. Como o ser-no-mundo ja é sempre numa de-cadéncia (Verfallen)?’, ha
neste ser junto a ... uma fuga da estranheza. O ser-no-mundo, entdo, dentro da ontologia
fundamental, se articula como ser-junto-ao-mundo (ocupagéao), ser-com (preocupacgéo) e
ser-proprio (quem). Mas, como Heidegger nos faz ver, “0 que se constitui
essencialmente pelo ser-no-mundo é sempre em si mesmo o ‘Da’ do seu Dasein?®.
Atraves desta nova colocacdo, a Analitica se desdobra na analise da constituicdo
existencial do “Da” (§ 29) e do ser cotidiano do “Da” e a de-cadéncia do Dasein (88 35 a
38). Primeiramente, no § 29, se elabora um estudo da constiui¢do existencial do “Da” e
isto tendo em vista o Dasein como disposi¢do, ou seja, no estado de humor em que o
préprio Dasein ja sempre se abre numa sintonia com o “humor como o ente a cuja
responsabilidade o Dasein se entregou em seu ser e que, existindo, ele tem sempre de
ser"?®. Porém, em se tratando de situacdes Ontico-existenciarias, o Dasein se esquiva ao
ser que se abre no humor: ao esquivar-se, 0 proprio “Da” se abre em seu ser. O humor,
portanto, é o que abre o ser-no-mundo em sua totalidade, é ele que torna possivel um
direcionar-se para... Ndo se trata, neste ponto, de entender o humor como um estado
psiquico ou um estado interior. Ao contrario, o humor demonstra o segundo carater
essencial da disposicdo: “Ela ¢ um modo existencial basico da abertura igualmente
originaria de mundo™®.

Em segundo lugar, no que se refere a de-cadéncia do Dasein, a Analitica
principia por evidenciar a abertura do impessoal que se traduz pelo modo de ser
cotidiano do discurso — entendendo-se que a interpretacdo possui um propdsito
essencialmente ontoldgico®® - que se desdobra em falatério, curiosidade e

ambigtiidade®. Este percurso conduz a Analitica a compreender a de-cadéncia como a

%6 Op. Cit.. p. 243. ( Como iremos tratar da angUstia como constituicdo privilegiada do Dasein no item 4
deste Capitulo, ndo trataremos aqui do Capitulo 5 de Ser e Tempo,l, e a parte referente a angustia no
Capitulo 6 que se reportam diretamente a esta problematica, ficando tal tarefa para o paragrafo referido).

2" Verfallen, a de-cadéncia, indica que na maior parte das vezes que o Dasein esté junto e no “mundo” das
ocupacdes. Cf. Ser e Tempo, I. Op. Cit. p. 236.

%8 Op. Cit.. p. 186.

2 Op. Cit.. p. 189.

%0 Op. Cit.. p. 191.

31 Cf. ver,sobre o discurso e a interpretagéo, os §§ 31 a 34 de Ser e Tempo, I. Op. Cit.

%2 Falatério: possibilidade de “compreender tudo sem se ter apropriado previamente da coisa” (Ser Tempo,
I. Op. Cit. p. 239). Curiosidade: “se ocupa em providenciar um conhecimento apenas para tomar
conhecimento” (Op. Cit.. p. 233). Ambigiidade: aqui, “tudo parece ter sido compreendido, captado e
discutido autenticamente quando, no fundo, ndo foi. Ou entdo parece que ndo o foi quando, no fundo, ja
foi”. (Op. Cit.. p. 234)

70



indicacdo de que o Dasein, na maior parte das vezes, estd junto e no “mundo” das
ocupacdes. Tal empenho traz em si o carater de que o Dasein se perde na public-idade
(Oeffentlichkeit)*® do impessoal.

O ser-no-mundo (neste caso o0s hifens sdo essenciais) expressa a unidade
inquebravel da existéncia, apesar da dispersdo dos multiplos modos de ocupacdo e
preocupacdo. Tal unidade € tematizada por Heidegger, enquanto estrutura total da
existéncia, como cura (Sorge). O ser-no-mundo é em sua esséncia cura. Isto significa
gue esta estrutura € um “preceder-se-a-si-mesmo em (um mundo) enguanto ser-junto-a
(um ente intramundano que vem ao encontro)”®. A cura caracteriza tematicamente a
existencialidade — separada da facticidade e de-cadéncia — e também a unidade das
determinagbes Onticas do Dasein. Aqui se desentranha o todo estrutural do Dasein.
Assim, a Analitica obtém um resultado novo: o ser do Dasein é a cura.®> A existéncia é
entendida como o poder-ser que compreende assinalando sempre onde esta em jogo seu
proprio ser.

A compreensdo (Verstehen), dentro da Analitica, € uma das estruturas
existenciais em que o ser do Da do Dasein se sustenta. Trata-se de um existencial
fundamental, ja que “esse fendmeno é concebido como modo fundamental do ser do
Dasein”®®. Ao afirmar que o Dasein existindo é o seu Da significa, por um lado, que o
mundo esta “pre-sente”, ou seja, o Dasein é o ser-em. “Este é e esta igualmente
‘presente’ como aquilo em funcdo de que o Dasein é. Nesse em funcdo de, o ser-no-
mundo existente se abre como tal™’. E a esta abertura que Heidegger define como
compreensdo. Abre-se, entdo, neste compreender, a significancia que nela se funda. A
significancia responde pela perspectiva em funcdo da qual o mundo se abre como tal.
Esta abertura nos diz que nesta funcdo e significancia o Dasein é um ente em que ele

proprio estd em jogo como ser-no-mundo. Nestes termos, podemos inferir que “a

%% A public-idade nos fala dos diferentes graus e niveis de abrir, mas para se evitar uma confusdo com o
uso comum da palavra, a traducéo brasileira optou por hifenizar a mesma. A idéia do aberto (offen) se
articula, no pensamento de Heidegger, em diversos momentos: das Offene, das Offenbare, das Offenheit,
die Offenstandigkeit e sich 6ffnen.

* HEIDEGGER, M. Ser e Tempo, Vol. II. Petrépolis : Vozes, 2000. p. 110.

% “A cura ¢ a totalidade do todo estrutural da constituicio do Dasein”. Op. Cit. p. 11. E mais: “A
totalidade existencial de toda a estrutura ontoldgica do Dasein deve ser, pois, apreendida formalmente na
seguinte estrutura: o ser do Dasein diz preceder a si mesmo por ja ser em (no mundo) como ser junto a (0s
entes que vém ao encontro dentro do mundo). Esse ser preenche o significado do termo cura que aqui é
utilizado do ponto de vista puramente ontolégico-existencial [...] Na ordem dos nexos ontol6gicos
fundamentais, das referéncias existenciais e categorias possiveis, realidade remete ao fenémeno da cura.
O fato de a realidade se fundar ontologicamente no ser do Dasein ndo pode significar que o real s6 podera
ser em si mesmo aquilo que é se e enquanto existir o Dasein”. Op. Cit. Vol. I, pp. 257 e 279.

% Op. Cit. Vol. I. p. 198.

¥ Op. Cit.

71



possibilidade essencial do Dasein diz respeito aos modos caracterizados de ocupacao
com o ‘mundo’, de preocupagdo com 0s outros e, nisso tudo, a possibilidade de ser para
si mesmo, em funcdo de si mesmo™®?. A possibilidade surge como um existencial: o
Dasein, enquanto algo essencialmente disposto, ja caiu em determinadas possibilidades.

Nas palavras do proprio Heidegger:

[...] para si mesmo, o Dasein € a possibilidade de ser que esta entregue a sua
responsabilidade, é a possibilidade que lhe foi inteiramente langada. O
Dasein é a possibilidade de ser livre para o poder-ser mais proprio. A
possibilidade de ser é, para ele mesmo, transparente em diversos graus e

modos possiveis™.

"0 E o ser

Compreender é o “ser existencial do préprio poder-ser do Dasein
mesmo que se abre e mostra a quantas anda seu préoprio ser. A compreensao, entendida
como abertura, alcanca sempre toda a constituicdo fundamental do ser-no-mundo, ja que
como poder-ser, 0 ser-em “é sempre um poder-ser-no-mundo”**. Como a Analitica
compreende que ha o carater projetivo da compreensdo, carater este constituido pelo ser-
no-mundo com relacdo a abertura do seu Da, enquanto um Da de um poder-ser, esta
define esta particularidade com o termo projeto (Entwurf). E a compreens3o que projeta
0 ser do Dasein para a sua destinagdo “de maneira tdo origindria como para a
significancia, entendida como mundanidade de seu mundo™? O projeto, portanto,
desenha toda a abertura do ser-no-mundo. H4, aqui, uma bifurcagdo que se abre com a
colocacéo de que a compreensdo pode-se colocar primariamente na abertura do mundo:
ou o Dasein pode compreender-se a partir de seu mundo ou entdo esta compreensdo se
lanca para destinacdes que devemos compreender como o fato de que o Dasein existe
como ele proprio. A compreensdo, entdo, pode ser tida como prépria ou impropria. Em
termos da Analitica:

% Op. Cit. p.p. 199.
¥ Op. Cit.

0 Op. Cit. p. 200.
* Op. Cit.

2 Op. Cit. 200-1.

72



“Im”-prépria ndo significa que o Dasein rompa consigo mesmo e “s¢”
compreenda 0 mundo. Mundo pertence ao seu proprio ser como ser-no-
mundo. Por isso, a compreensao propria e a impropria podem ser auténticas
ou inauténticas. A compreensdo enquanto poder-ser esta inteiramente

impregnada de possibilidade®.

Retornamos, assim, aquilo que haviamos afirmado antes: a existéncia é entendida
como o poder-ser que compreende assinalando sempre onde esta em jogo seu proprio
ser. Ao determinar deste modo a existéncia, a Analitica aponta para o poder-ser como

“n . “a - 44 . .
um querer-ter-consciéncia (entenda-se consciéncia™ — Gewessen - aqui a partir de sua
articulacdo com os existenciais). O que se desvela neste ponto é algo também novo: o
fundamento ontologico do Dasein é compreendido como temporalidade que tornara

possivel compreender a totalidade estrutural do ser do Dasein. Explica Heidegger:

Se a temporalidade constitui o sentido ontoldgico originario do Dasein, onde
estd em jogo o seu préprio ser, entdo a cura deve precisar de “tempo’’ e,
assim, contar com o “’tempo’’. A temporalidade do Dasein constréi a
“’contagem do tempo’’. O “’tempo’” nela experimentado é o aspecto
fundamental mais imediato da temporalidade. Dela brota a compreensdo
cotidiana e vulgar do tempo. E essa se desdobra, formando o conceito
tradicional de tempo.*®

1.2. Temporalidade, ser-para-a-morte e ekstase.

Estando em jogo o proprio ser do Dasein, torna-se necessario, portanto, delimitar
0 modo em que esta possibilidade se da de modo mais radical. Ora, sendo a

temporalidade que rege a compreensdo daquilo que estd em jogo — o ser do Dasein em

% Op. Cit. p.202.

* A Analitica também coloca a consciéncia como pertencendo ao &mbito dos fendémenos existenciais que
constituem o ser do Da como abertura. Esta compreensao advém da idéia do fato de que o Dasein se perde
na public-idade do impessoal, ndo dando ouvidos ao proprio de si mesmo no falatorio. Para que o Dasein
se retire da perdigdo deste ndo dar ouvidos a si mesmo, deve haver uma interrupgdo desta. Heidegger
define esta interrupcdo — em que o Dasein é aclamado sem mediador — como o carater do clamor da
consciéncia (Der Rufcharakter des Gewissens). O clamor se aclama para si-mesmo em sentido préprio. O
clamor ultrapassa o impessoal e a interpretacdo publica do Dasein. A consciéncia, nestes termos, conclama
0 si-mesmo do Dasein a sair desta perdicdo no impessoal. Cf. ao todo estrutural desta questao, §8§ 55 a 60.
Op. Cit. Vol. Il

* Op. Cit. Vol. Il. p. 13-4,

73



determinado modo de ser — deve-se encarar 0 ser-no-mundo através de um modo mais
adequado a tal delimitacdo. Isto é conquistado quando a Analitica passa a se debrucar
sobre o ser-para-o-fim — nova abordagem que emerge “como a questdo da possibilidade
dela pode-ser-toda e, do ponto de vista existencial, como a questdo da constitui¢cdo
ontoldgica ‘fim’ e ‘totalidade’*°. Este ser-para-o-fim s6 pode ser estabelecido, entéo,
como ser-para-a-morte. O § 47 de Ser e Tempo principia por discutir tal tematica a luz
da possibilidade de se experimentar a morte dos outros. Isto se torna claro quando
entendemos que na transicdo o Dasein perde o ser do Da, retirando do Dasein a
“possibilidade de fazer a experiéncia desta transicdo e de compreendé-la como tendo
feito esta experiéncia”’. O Dasein obtém uma experiéncia da morte por ser um ser-com
0s outros. Os outros, na transicao, perdem o seu ser-no-mundo, pois a morte constitui um

ndo-mais-ser-no-mundo. Assim, temos que:

Na morte dos outros, pode-se fazer a experiéncia do curioso fenémeno
ontoldgico que se pode determinar como a alteracéo sofrida por um ente ao
passar do modo de ser do Dasein (a vida) para 0 modo de nao-ser-mais-pre-
sente. O fim de um ente, enquanto Dasein, é 0 seu principio como mero ser

simplesmente dado*®.

Entretanto, tal experiéncia do ndo-mais-estar-pre-sente que surge com a transicéo
dos outros ndo delimita o todo da experiéncia da morte, ja que a morte, neste caso, se
desentranha como perda experienciada pelos que ficam. Como acentua Heidegger, “nao

fazemos a experiéncia da morte dos outros™*®

. A questdo que a Analitica pde é sobre o
sentido ontologico da morte de quem morre dado como uma possibilidade ontologica de
seu ser. Com este embasamento, evidencia-se, entdo, a compreensdo da Analitica: a
morte trata-se de uma possibilidade ontoldgica singular, ja que coloca totalmente em
jogo o ser préprio de cada Dasein. A morte se mostra como um fenémeno existencial.
Heidegger, neste ponto, chega a formular trés conceitos interessantes sobre a morte. Ei-

los:

*® Op. Cit.. p. 17.
" Op. Cit.

“8 Op. Cit. p. 18.
* Op. Cit. p. 19.

74



1. Enquanto o Dasein é, pertence-lhe um ainda-ndo, que ele serd — o
continuamente pendente. 2. O chegar-ao-fim do ente que cada vez ainda néo
estd no fim (a superacdo ontoldgica do que esta pendente) possui o carater de
ndo-ser mais presente. 3. O chegar-ao-fim encerra em si um modo de ser
absolutamente insubstituivel para cada Dasein singular.

O fendbmeno da morte deve ser interpretado, portanto, como ser-para-o-fim, ja
que a propria morte € “uma possibilidade ontoldgica que o préprio Dasein sempre tem
de assumir™*. O que se delineia aqui é a compreensio do ser-para-o-fim cotidiano como

“0 ser-para 0 poder-ser mais proprio, irremissivel e insuperavel”

, além de assinalar que
ao deter-se no falatorio do impessoal, o ser-para-a-morte cotidiano apreende que algum
dia se morre, mas por ora ainda ndo. O ser-para-a-morte aponta para aquilo que 0 modo
de ser aqui dado se relaciona, ou seja, a morte>. Esta s6 pode, nesta estrutura, ser assim
compreendida: “Enquanto fim do Dasein, a morte é a possibilidade mais prépria,
irremissivel, certa e, como tal, indeterminada e insuperavel do Dasein. Enquanto fim do
Dasein, a morte é e esta em seu ser-para o fim”**,

Mas é um fato que o Dasein s6 pode se ater a um ser-para-a-morte improprio ja
que o proprio Dasein ndo se comporta com propriedade em relacédo ao seu fim, estando o
ser proprio com relacdo ao fim ndo exposto aos outros. No ser-para-a-morte ha a
abertura para uma ameaca absoluta, colocando-se “frente ao nada da possivel
impossibilidade de sua existéncia™”.

Uma questdo se impde neste momento: qual o fundamento ontoldgico-existencial
que se faz necessario para dar conta desta abertura? O § 55 nos da tal resposta: sdo 0s
fundamentos da consciéncia, ja que esta “abre, pertencendo, pois, ao ambito dos
fendmenos existenciais que constituem o Sein do Da como abertura™®. E pela abertura

que o Dasein esta na possibilidade de ser o seu Da. Como o Dasein, na abertura de seu

%0 Op. Cit.. p. 23.

51 Op. Cit.. p. 32.

52 Op. Cit.. p. 37.

> O pendente, o fim e a totalidade, tratados no § 48, buscam esquadrinhar de modo mais abrangente a
questdo do ser-para-a-morte e da prépria morte como fenémeno existencial. Como ha no Dasein uma “nédo
totalidade” continua e ineliminavel — e que encontra seu fim apenas com a morte — 0 estar pendente
significa aquilo que é copertinente e ainda ndo estad ajuntado. A Analitica equaciona falta com o pendente.
Além do mais, deve-se ressaltar que o Dasein sempre existe no modo “em que o seu ainda-ndo lhe
pertence”. Op. Cit. p. 34. O que constitui a “ndo totalidade”, no Dasein, € um ainda-ndo que este,
enquanto ente, tem de ser. O findar, por seu turno, responde, em relacdo ao Dasein, por ser simplesmente
dado com o fim, a morte: ndo diz, necessariamente, completar-se.

> Op. Cit.. p. 41.

% Op. Cit.. p. 50.

% Op. Cit.. p. 55.

75



mundo, esta sempre aberto a si mesmo, se estabelece ontologicamente neste movimento
o clamor da consciéncia, alcancando o préprio-impessoal do ser-com 0s outros nas suas
ocupacdes: a consciéncia, entdo, se da como clamor da cura. A consciéncia é “o clamor
da cura que, a partir da estranheza do ser-no-mundo, conclama o Dasein para assumir o
seu poder ser e estar em débito mais proprio™’.

Apesar de deixarmos para discutir a angustia e todo seu alcance apenas no item 4
deste capitulo, vale salientar que é ela mesma que constitui a abertura do Dasein

subsistente no querer-ter-consciéncia. Isto se explica do seguinte modo:

A abertura do Dasein subsistente no querer-ter-consciéncia € constituida,
portanto, pela disposicao da angustia, pela compreensdo enquanto projetar-se
para o ser e estar em débito mais proprio e pelo discurso enquanto
silenciosidade. Chamamos de destrancamento essa abertura privilegiada e
prépria, testemunhada pela consciéncia no préprio Dasein, ou seja, 0
projetar-se silencioso e prestes a angustiar-se para o ser e estar em débito
mais proprio®.

O destrancamento aponta para o0 modo do Dasein ser ele mesmo prestes a
angustiar-se®. O Dasein é propriamente ele mesmo nesta singularidade originaria do

destrancamento silencioso que o coloca na posicdo de angustiar-se.®

Assim, a
circunvisdo e o mundo circuncidante se abrem pelo destrancamento, ou seja, 0
destrancamento abre cada situacdo para que a existéncia se ocupe numa circunvisdo do
que estd & mdo no mundo circundante.®* O destrancamento s6 é o que é porque é como

um “presente” (Gegenwart) de uma atualizacdo. Isto diz: o deixar vir ao encontro aquilo

> Op. Cit.. p. 77.

%8 Op. Cit.. p. 86. (Preferimos traduzir Entschlossenheit de modo direto, pois acreditamos que o vocébulo
destrancamento traduz perfeitamente a idéia usada por Heidegger, uma vez que a palavra alema deriva-se
do verbo schliessen, trancar, e é composta pelo prefixo ent que fornece a idéia contraria ao verbo dado.
Duas citacfes operam a nosso favor: 1.”0 destrancamento conduz o ser do Da a existéncia de sua situagéo.
O destrancamento, porém, delimita a estrutura existencial do poder-ser proprio, testemunhado na
consciéncia, isto é, do querer-ter-consciéncia. Nele reconhecemos a compreensdo adequada do aclamar”
(Op. Cit. p. 90) e 2. “Caracterizou-se 0 destrancamento como o projetar-se silencioso e prestes a angustiar-
se para 0 ser e estar em débito mais prdprio. Este pertence ao ser do Dasein e significa ser-fundamento
nulo de um nada” (Op. Cit.. p. 97). Deste modo, manteremos, nas citagdes da edi¢do brasileira de Ser e
Tempo, o termo destrancamento no lugar de de-cis&o.

% No item 4 deste Capitulo — O privilégio ontolégico da angUstia — veremos que a analise do
destrancamento foi de suma importancia, pois nos permitira deslumbrar todo o conceito heideggeriano de
angustia. Por seu turno, o conceito de angustia sera de extrema importancia quando estabelecermos no
Capitulo 11l os pontos de contato entre este conceito e o conceito eckhartiano do desprendimento.
Justifica-se, assim, a necessidade deste tratamento dado aqui a estes momentos da Analitica Existencial.

% Cf. Op. Cit.. p. 116.

61 Cf. Op. Cit.. p. 120.

76



que é captado na acdo. E aqui que entra em cena um dos pontos cruciais de Ser e Tempo:

a temporalidade. Explica Heidegger:

Vindo-se a si mesmo num ‘futuro’, o destrancamento se atualiza na situacdo
[...] Chamamos de temporalidade este fenémeno unificador do ‘futuro’ que
atualiza o ‘passado’ [...] Somente determinado como temporalidade é que o
Dasein possibilita para si mesmo o poder-ser todo em sentido prdprio do
destrancamento antecipador. Temporalidade desentranha-se como o sentido
da cura propriamente dito.®

Sendo a temporalidade entendida como a totalidade da estrutura da cura, é 6bvio
gue € ela mesma que possibilita a unidade da existéncia, da de-cadéncia e da facticidade.
Como a temporalidade ndo se trata de um ente - e como ela nem mesmo é — a Analitica
afirma que ela temporaliza. A radicalidade aqui estd em afirmar que a temporalidade “é

o “fora-de-si’para si mesmo originario™®

. Abre-se, entdo, a compreensdo de que a cura é
ser-para-a-morte em que o Dasein existe finitamente. O ‘futuro’ que temporaliza a
temporalidade é desentranhado como sendo em si mesmo finito. E entdo, o que vem a

ser esta finitude?

A questdo é como se determina originariamente o proprio deixar-vir-a-si
como tal. Finitude ndo diz primordialmente término. Finitude é um carater da
prépria temporalizagdo. O “futuro’ originario e prdprio é o para-si, um para-
si que existe como possibilidade insuperavel do nada.®*

Sendo a temporalidade a base estrutural para todos 0s momentos originarios do
Dasein, hd uma temporalidade para cada um destes momentos e que garante sua unidade
estrutural. Deste modo, teremos a temporalidade da compreenséo, da disposi¢éo, da de-
cadéncia e do discurso, bem como o deixar e fazer em conjunto que constituem a

estrutura existencial da ocupagdo — e que assim também se mostram como pertencentes

62 Op. Cit.. p. 120. (O préprio Heidegger colocava aspas para diferenciar a compreensdo da ontologia
fundamental para os termos Zukunft, futuro; Vergangenheit, passado e Gegenwart, presente. A traducédo
brasileira reservou-se o direito de traduzir estes termos por, respectivamente, porvir, vigor de ter sido e
atualidade. Acreditamos que devido a propria consolidagdo da Analitica a partir de Ser e Tempo € possivel
manter a idéia original de Heidegger e usar os vocabulos tradicionais em portugués acrescidos de aspas. O
contexto fala por si s6. Quanto as citagdes, vale 0 mesmo da nota referente ao vocabulo Entschlossenheit).

% Op. Cit.. p. 123.

% Op. Cit.. pp. 124-5.

77



a estrutura essencial da cura.®°0 que nos diz, entdo, este ponto indicado aqui pela
Analitica? Simples: ha uma ruptura no sentido de um retorno pela conquista da
temporalidade. A Analitica traz a tona, novamente, a questdo da transcendéncia do
mundo, portanto da transcendéncia do Dasein como problema temporal do primeiro — o
que se da como condicdo da possibilidade do mundo, condicdo existencial e temporal,
reside na temporalidade enquanto unidade ekstatica® que possui um horizonte. 1ss0 nos
informa que “a ekstase pertence, sobretudo, um “para onde ela se retrai’”®’. Heidegger
chega mesmo a afirmar que “o mundo ja esta, por assim dizer, ‘muito mais fora’ do que
qualquer objeto pode estar™®®. A estruturacdo desta abertura e deste fora, a partir das
ekstases, permite-nos vislumbrar a estruturacdo completa da cura e a dinamica que a
ontologia fundamental corrobora ao Dasein em sua existéncia.

Por fim, neste rapido esfor¢o de esbocarmos a estrutura da Analitica Existencial
— 0 que significa percorrer todo Ser e Tempo — chegamos a compreensdo de que 0
Dasein ndo é um ente temporal porque se encontra e vive na histéria. Ao contrario, o
mesmo s6 pode existir historicamente porque “no fundo de seu ser, é temporal™®®. E
exatamente este ponto levantado aqui que permite a Analitica avaliar a historicidade —
sua constituicdo fundamental - atrelada a esta nova compreensdo da temporalidade, bem
como analisar a origem do conceito vulgar de tempo a luz da mesma.

O nosso proximo passo, estabelecido no item 2 deste Capitulo — e que comporta
uma discussdo sobre a busca de Heidegger pelo sentido originario da a0lh/geia
grega, do dizer também originario do 16gov e o destinamento do ser - sera estabelecer,
a luz destes conceitos, como a questdo da trindade estabelecida aqui — o nada, a
diferenca ontoldgica e a transcendéncia do Dasein — respondem por um modo basilar em
que Heidegger erige todo o seu edificio filosofico. Existéncia e verdade, portanto, se
articulam e se completam a partir e em direcdo mesmo a esta trindade citada. Deste
modo, justificando-se tal ideia, € plausivel coadunar num sentido estrutural similar
aquilo que a Analitica funda a partir desta trindade com o dizer da Tradicdo da

Negatividade, j& que esta, como vimos, possui um modo de compreensdo que torna

% Cf. Op. Cit.. p. 153. Cf. aos modos da temporalidade, ver § 68 de Ser e Tempo, II. Op. Cit.

% Quando o presente se mantém na temporalidade propria, ha o que Heidegger define como instante
(Augenblick). Esse termo, compreendido em seu sentido ativo, se traduz por ekstase. Em termos da
Analitica: “Ele remete a retracdo do Dasein destrancado, mas mantido no destrancamento, ao que de
possibilidades e circunstancias passiveis de ocupagdo vem ao encontro na situacéo”. (Ser e Tempo. Il. Op.
Cit. p. 135)

%7 Op. Cit.. p. 166.

% Op. Cit.. p. 168.

% Op. Cit.. p. 181.

78



possivel tal aproximacéo, notadamente quando esta discute a questdo de Deus, mundo e
alma a partir da idéia de diferenca, apelo de Deus a alma, trancendéncia da alma e da

Negatividade.

79



2. Existéncia e verdade.

2.1. O dizer do 16gov .

Alétheia (a01h/geia), LOgos (16gov ) e destinamento do ser. Esta trindade
nos fala de um momento muito particular encetado pela ontologia fundamental. Trata-se,
com efeito, de conceitos que permitirdo a Analitica pensar de modo fincado a tradigéo o
nada, a diferenca ontoldgica e a transcendéncia do Dasein. Logo de inicio, Ser e Tempo
abre uma discusséo com a Tradicdo quando entende que a expressdo grega
faino/menon € derivada do verbo grego mostrar-se, significando, portanto, o que se
mostra, 0 que se revela. Para justificar a afirmacdo de que “manifestar-se € um néo

mostrar-se”*

, @ Analitica deve encetar a tarefa de trazer o sentido originario daquilo que
se mostra, expressdo esta conquistada inicialmente pela tradicdo grega. Este mostrar-se
possui um duplo sentido: um anunciar-se, um ndo mostrar-se em si mesmo e outra, ou
seja, 0 que se anuncia em si mesmo, mas o faz sempre indicando algo que nao se mostra.
Deve-se buscar, neste horizonte, entender como a Tradi¢do pode pensar este manifestar-
se; ou melhor ainda, deve-se reconquistar o sentido originario daquilo que a Tradicao
nos legou sobre este manifestar-se.

Ora, a Analitica nos faz ver - 8 7 de Ser e Tempo — que o conceito de 16gov em
Platdo e Aristoteles € polissémico. Tal polissemia conduz a uma dispersdo de seus varios
significados, impedindo, de certo modo, que se conquiste uma orientacdo positiva em
relacio a seu sentido basico. E este sentido basico de 16gov que a Analitica quer
reconquistar. Por se perder em seus Varios significados, € que a tradigdo posterior
interpreta 10gov como “razdo, juizo, conceito, definicdo, fundamento, relacéo,

2

propor¢do™. Todas estas tradugbes, segundo Heidegger, encobrem o sentido bésico de

1dégov. Ele explica que

Como discurso, 16gov diz, ao contrério, dniouv, revelar aquilo de que
trata o discurso [...] O logos deixa e faz ver (fai/nesqgai) aquilo sobre o
que se discorre e o faz para quem discorre (médium) e para todos aqueles que

1 -

Op. Cit.. p. 59.
2 Cf. TRINDADE, José. Antes de Sécrates. Lishoa: Gradiva,1988. Este grande platonista traduz 16gov
por discurso, razdo, medida, chave. Op. Cit. p. 87.



discursam uns com os outros. O discurso ‘deixa e faz ver’ a0p0... a partir
daquilo sobre o que discorre.?

Como o0 16gov € um deixar e fazer ver € que 0 mesmo pode se “mostrar” como
falso ou verdadeiro. Entra em jogo aqui, entdo, um dos pontos fundamentais da
Analitica: devemos nos libertar do conceito construido de verdade como
“concordancia”. Numa conferéncia de 1930, Sobre a esséncia da verdade (Vom Wesen
der Wahrheit), Heidegger nos mostra que o conceito tradicional da esséncia da verdade,
na tradicdo pds-grega, é dado pela proposicdo Veritas est adaequatio rei et intellectus.’
Verdade, aqui, é entendida como a adequacgéo da coisa com o conhecimento, o0 que pode
ser entendido como adequagdo.” Deste modo, é possivel pensar que a verdade da
enunciacdo estd numa adequacdo e que esta repousa na relacdo que reina entre o
enunciado e a coisa enunciada. Deve-se buscar, portanto, a natureza mesma desta
relacdo para que o conceito de verdade possa vir a tona em toda a sua expressividade.

Entendendo-se que ha uma relacdo entre a enunciacdo e a coisa, podemos
vislumbrar o carater de apresentar-se desta coisa — a enunciagdo “apresentativa exprime,
naquilo que diz da coisa apresentada, aquilo que ela €, isto é, exprime-a tal qual é, assim
como é”°. O caréter deste apresentar-se, portanto, é determinado como o fato de que esta
coisa surge diante de nos enquanto objeto. Tal apari¢cdo se “realiza no seio de uma
abertura cuja natureza de ser aberto ndo foi criado pela apresentacdo, mas € investido e
assumido por ela como campo de relagdo”’. Este campo de relacdo se traduz por um

"8 Assim,

comportamento (Verhalten) e este, 0 comportamento, “esta aberto sobre o ente
entende-se que é pela abertura que o comportamento pode tornar possivel a
conformidade da enunciacdo, sendo aquilo que torna possivel tal conformidade
considerada como 0 que possui um direito mais original para ser considerada como a

esséncia da verdade. E que esséncia € esta? Heidegger afirma que “a esséncia da verdade

3 HEIDEGGER, M. Ser e Tempo, . Op. Cit. p. 62-3.

* Cf. HEIDEGGER, Martin. Sobre a esséncia da verdade. In: . Conferéncias e escritos filosoficos.
Sé&o Paulo: Abril Cultural, 1984. (Os Pensadores).. p. 133.
> CF. AQUINO, Tomas de. Questdes discutidas sobre a verdade. In: . Selecdo de Textos. Sdo

Paulo: Abril Cultural, 1985. (Os Pensadores).
® HEIDEGGER, M. Op. Cit. p. 135.

" Op. Cit.. p. 136.

8 Op. Cit..

81



»9

é a liberdade™. Entdo devemos nos perguntar: o que a Analitica entende por liberdade?

Explica Zarader:

A gquem esteja preocupado com a mais extrema precisao, e pergunte o que €
exatamente a liberdade em relacdo ao Dasein, responderemos que € o traco
de unido que separa e que une o Da-sein no meio deste. A liberdade é, no
sentido estrito, 0 que permite ao ‘ser’ ter um ‘ai’, ao Sein ter um Da. E ¢
precisamente porque ela é esta permissdo, dada ao ser, de ser ‘ai’, que em

troca clarifica e define a esséncia do Dasein, quer dizer o que Heidegger

chama “Ek-sisténcia’*°.

SO quando entendemos aquilo que Heidegger chama de manter-se aberto do
comportamento € que podemos conectar a idéia da liberdade aqui exposta com a
determinacdo da propria esséncia da verdade. O § 44 de Ser e Tempo é a busca pela
conquista deste sentido, ja que ali se afirma que a verdade se encontra num nexo com 0
ser. Neste sentido, Heidegger podera afirmar que o ser-verdadeiro, a verdade, diz sempre
ser-descobridor. E aqui que Heidegger, para se livrar do carater arbitrario deste

enunciado, ird conectar 0 16gov coma a0lh/geia. Assim temos que:

O ser-verdadeiro do 10gov enquanto a0po/fansiv € aa0lhgeu/ein,
no modo de a0pofai/nesqgai: deixar e fazer ver (descoberta) o ente em
seu desvelamento, retirando-o do velamento. A a01h/geia, identificada
por Aristoteles nas passagens supracitadas com
pra8gma,faino/mena , indica as ‘coisas elas mesmas’; 0 que se mostra,
0 ente na modalidade de sua descoberta.™*

2.1. O sentido originario de a0lh/geia.

O que pertence ao 16gov (que diz como o ente se comporta), portanto, é o
desvelamento, a01h/geia . Para Heidegger, a tradugdo deste vocabulo para verdade —
e toda a carga que as determinacgdes tedricas da mesma encobrem — impedem uma Vvisao
mais clara e originaria sobre o sentido originario da a01h/geia . Neste confronto,

Heidegger nos aponta que desde sempre a Filosofia correlacionou verdade e ser. E com

° Op. Cit.. p. 137.
10 ZARADER, M. Op. Cit. p. 72.
! HEIDEGGER, M. Ser e Tempo, I. Op. Cit. p. 287.

82



Parménides que, através da primeira descoberta do ser dos entes, pode-se, pela primeira

12 |sto se refere ao

vez, “identificar” o “ser com a compreensdo que percebe o0 ser
célebre fragmento 3: [...] 0 mesmo é para pensar e para ser ou, como traduz Heidegger,
““0 mesmo, pois, tanto é apreender (pensar) como também ser””*3. O tomo Parmenides,
obra baseada nos cursos dados por Heidegger na universidade de Freiburg nos anos de
1942 e 1943, traduzem a sua busca por uma demonstracdo segura de que o sentido de
a0lh/geia deveria ser devidamente repensado pela Tradicdo. Aqui, novamente,
Heidegger afirma que “pensar a verdade significa experienciar a verdade em sua
esséncia™*. Pensar, portanto, é centrar-se no essencial.™

Nesta tarefa, aqui relacionada com o pensar sobre a a01lh/geia , Heidegger se
vé na incumbéncia de pensar, primeiramente, 1h/gh, ja que para ele esta é a base da
prépria  a0lh/geia e para quem ela mesma se refere antes de tudo. Se nos
traduzirmos a palavra grega a0lh/geia de modo direto, teremos o termo
desvelamento (Unverborgenheit). O que se pensa com esta afirmagdo € que a
a0lh/geia &, mais precisamente, “a saida para fora da 1h/gh, 0 surto ao aparecer, a

vinda & presenca™®

.A a0lh/geia faladeum deixar paratrdsa 1h/gh, sua origem
e, neste deixar para tras, assinala sua desocultacdo, ou seja, ela mesma, como condi¢ao
de conhecimento do ente, aponta para a primeira determinagdo da fu/siv grega, ou

seja, “a eclosdo mesma do ente no seu ser™’

, JA que o ser € 0 que se oculta e se vela e se
mostra a partir deste ocultamento®®. Esta direcdo aponta para um sentido oposto aquilo
que a tradicdo em Schelling e Hegel trazem como entendimento da a01h/geia, ja que
desde Descartes este vocabulo ganha o status de certitudo, estampado como a esséncia
da veritas.” Isto se faz necessario porque a Analitica quer pensar a verdade como
atrelada ao ser e como, a partir dela mesma, a busca pelo sentido do ser obstruida pela
Tradicdo. Ao direcionar o sentido da a0lh/geia como desvelamento - e todas as

implicacbes que este sentido traz consigo — Heidegger quer justificar a propria

12 Op. Cit.. p. 280.

B1dem. Identidade e Diferenca. Op. Cit. p. 180.

1 |dem. Parmenides. Indianapolis: Indiana University Press, 1992. p. 1.Trad. do Autor.

1>Cf. Op. Cit. p. 3

6 ZARADER, M. Op. Cit. p. 78.

Y HEIDEGGER, Martin. Einfilhrung in die Metaphysik. Tiibigen: Niemeyer. 1953. p. 77. Apud
ZARADER, M. Op. Cit. p. 78.

8 Cf. ao ser como ser dos objetos da experiéncia — e sua relacio com o poder de conhecer — ver o
segundo capitulo, § 27, y, da obra Que é uma coisa?(Die Frage nach dem Ding) de Heidegger. Rio de
Janeiro: Edi¢es 70, 1990. pp. 228-9.

19 Cf. HEIDEGGER, M. Parmenides.Op. Cit. p. 18.

83



transcendéncia do Dasein e a possibilidade de se pensar a diferenca ontologica. Isto se
torna mais claro quando ele ajunta a01h/geia ao termo a0lhgev. Eis a explicacédo

dada por Heidegger:

a0lhgev no sentido de ‘desvelado’ aplica-se aos ‘objetos’ que aparecem
paranés, e a0lhgev no sentido de ‘ndo-velamento’ aplica-se as assergdes
e conhecimento sobre ‘objetos’, assim como o comportamento do ‘sujeito’
em relagdo aos objetos. Esta solug8o parece convincente. Mas ela se alicerca

sobre a pressuposicdo de que o dominio da a0lh/geia eda a0lhgev,
isto &, para os gregos, deveria ser algo como a distingdo entre ‘objeto’ e
‘sujeito’, a entdo chamada relacdo sujeito-objeto. Mas é precisamente a
essénciada a0lh/geia que torna impossivel o surgimento de algo como a
relagdo sujeito-objeto.”

Fica claro que esta definicdo rompe com a Tradicdo que associa veritas a
rectitudo e iustitia — como a tradicdo dos dogmas eclesiasticos e da teologia evangeélica —
bem como seu aparecimento em Descartes como certum e usus rectus, a compreensao
kantiana do considerar-algo-verdadeiro (Furwahrhalten) e a transformagéo da veritas
em “justica” por Nietzsche?’. O que nos diz o desvelamento da ocultagio — que
Heidegger propde num termo anico, Lichtung — é atingir a compreensao da clareira, da
abertura®®. Na conferéncia O Fim da Filosofia, Heidegger afirma que “designamos esta
abertura, que garante a possibilidade de um aparecer e de um mostrar-se, como a
clareira™®. Zarader nos mostra que essa claridade — o que se da na clareira — “pressupde
ela mesma um espaco prévio de aparicdo, uma regido livre onde possa difundir a sua
radiacdo. E esta regido livre que Heidegger chama Lichtung”®*. O que rege esta clareira é
o desabrigo (Entbergung), ou seja, o trazer a claridade o que se oculta. Esta assertiva
pode ser conectada com uma interessante observagdo que Heidegger fez nos Seminérios
de Zollikon de 8 a 16 de marc¢o de 1968. Ele afirmou que:

20 Op. Cit. p. 33-4.

21 Cf. a Nietzsche, sobre 0 assunto, ver o capitulo “A Vontade de Verdade” de Roberto Machado no seu
livro Nietszche e a Verdade. 2 ed. Rio de Janeiro : Rocco, 1985. pp. 84-91.

22 Novamente uma similitude estrutural: o apelo de Deus & alma erige a propria histéria da alma. Estando
neste aberto do apelo, a alma possui algo como mundo. A questdo da re-velagdo, portanto, se aproxima
desta historicidade da alma via o apelo de Deus. A verdade s6 pode ser pensada como atrelada a este apelo
e ao proprio Deus mesmo que habita na alma. A estrutura Deus, alma, verdade e mundo, podemos
comparar Dasein, mundo, alétheia e ser.

% HEIDEGGER, M. O Fim da Filosofia. In: . Conferéncias e escritos filosoficos. S&o Paulo: Abril
Cultural, 1984. (Os Pensadores).. p. 77. No original, temos : “Wir nennen diese Offenheit, die ein
mdgliches Scheinenlassen und Zeigen gewahrt, die Lichtung”. Apud ZARADER, M. Op. Cit. p. 84.

¢ ZARADER, M. Op. Cit. p. 84.

84



O estado-de-abertura como o qual o homem existe ndo deve ser mal
entendido como um estar simplesmente presente de uma espécie de saco
mental vazio, no qual ocasionamente algo poderia cair. O homem como
estado-de-abertura é um estar-aberto para a percep¢do de presenca e de algo
que estd presente, é abertura para a coisidade. Sem este estado-de-abertura
nenhuma coisa poderia aparecer a partir de si, nem mesmo estar aqui. O
homem, que existe como abertura, é sempre abertura para a interpelacéo da
presenca de algo.”

Neste ponto, a elucidagdo que Heidegger nos da sobre a relacdo entre a esséncia
de dai/monion - no sentido de atingirmos o significado da esséncia das deidades
gregas — é conquistada quando se assegura sua relacdo com gei/on. Pode parecer
estranho, num olhar inicial, que tente se estabelecer tal correlagdo como um modo de nos
aproximarmos do sentido originario de a01h/geia®®. Heidegger, além de querer se
centrar na experiéncia mesma da vida (Lebenserfahrung) grega, também acentua um
dos momentos fundadores da a0lh/geia na constituicdo original do termo
gei/on —arelagdo é obvia com a palavra a0lh/-geia. O mito platonico de Politeia
responde a transicdo estabelecida entre o ai e o0 14, e isto mesmo como um campo, 0
campo de 1h/gh — trata-se de uma regido em que o aparecer pode se dar.?’ Esta relacido
aqui estabelecida se coaduna a um sé tempo com a compreensdo heideggeriana do
estado-de-abertura. Além do mais, se estabelece uma compreensdo originaria do
entendimento de Anaximandro, Heraclito e Parménides sobre os deuses. Indo mais além,
Zarader nos mostra uma das inten¢des primordiais de Heidegger ao encetar tal relagéo,

especialmente quando este analisa o verbo recolher-se em Homero :

Heidegger mostra que o permanecer-oculto, pensado em grego, ndo deve de
maneira nenhuma ser compreendido como um ato do sujeito, nem sequer
como um qualquer comportamento do homem, mas como o fato de estar
rodeado de 1h/gh, quer dizer de se conservar (eventualmente estando
iluminado ai) numa ocultagdo entendida como um modo da presenga, sendo,
talvez, como o seu modo fundamental.?®

> HEIDEGGER, M. Op. Cit. p. 230.

%6 Cf. Idem. Parmenides. Op. Cit. pp. 121-123. Heidegger também se debrucou de modo mais detalhado,
apesar de sucintamente, sobre esta questdo — uma interpretagdo original sobre a verdade e seu dizer - nas
suas conferéncias Alétheia e Logos in Ensaios e Conferéncias. 2 ed. Petrdpolis: Vozes, 2002.

2T Cf. Op. Cit..

8 ZARADER, M. Op. Cit. p. 91.

85



Assim, ao estabelecermos no pensamento heideggeriano uma relagéo entre ser,
Dasein e verdade — portanto entendemos a verdade como propriedade do ser e o ser
como aquele que possui a propriedade do desvelamento — devemos estar cientes de seus
momentos cruciais, de suas viragens. Primeiramente, naquilo que se convencionou
chamar do primeiro Heidegger — e que Schérer chama da primeira tépica heideggeriana®
- em que se pensa que podemos aceder ao ser, ao Sein, a partir do Dasein. Depois, 0
segundo momento, a Kehre heideggeriana, em que se impde pensar a historia do retiro
do ser como modo de se pensar o ser mesmo. Por fim, no terceiro momento, e que
absorve de modo definitivo o privilégio dado a compreensdo heideggeriana da
a0lh/geia —esta entendida como Lichtung — percebe-se que a luz de sua historia
mesmao, 0 seu retiro, se mostra a abertura onde se pode dar este retiro — isto nos diz que a
viragem passa da Analitica do Dasein para um debrucar-se sobre a histdria do retirar-se
do ser, onde ser e homem s&o agora pensados a partir da clareira. E neste ponto crucial
que temos estabelecido o destinamento do ser como um dos momentos essenciais desta

viragem.

2.3. O destinamento do ser.

Neste momento, a clareira, em que o ser se da e em que o homem pode recebé-
10*, salvaguardando o ser mesmo, somos obrigados a perguntar: qual a natureza mesmo
deste destinamento? Qual a estrutura que possibilita este encontro? A resposta dada por
Heidegger esta no destinamento do ser. Esta defini¢do se encontra de modo explicito nas
conferéncias O Principio do Fundamento. Lemos que:

Quando nés dizemos a palavra <<destino>> do ser, entdo queremos dizer que
0 ser se nos atribui e se aclara e clarificante arruma o tempo-espaco, onde o
ente pode aparecer. No destino do ser, a histéria do ser ndo é pensada a partir
de um acontecer, que é caracterizado através de uma evolugdo e de um
processo. Pelo contrario, define-se a esséncia da historia a partir do destino
do ser, a partir do ser enquanto destino, a partir daquilo que se nos remete, ao
retirar-se. Ambos, remeter-se e retirar-se, sdo um e o mesmo. N&o de duas
maneiras distintas. Em ambos rege de um modo diferente o perdurar
mencionado anteriormente, em ambos, isto €, também na retirada, aqui até
ainda mais essencialmente. O termo destino do ser ndo é uma resposta, mas

% Cf. SCHERER, R. Heidegger. Paris: Seghers, 1973.
% Dai a famosa frase de Heidegger de que o0 homem é o pastor do ser.

86



uma pergunta, entre outras a pergunta pela esséncia da historia, na medida
. - - P . 31
em que nds pensamos a histdria enquanto ser e a esséncia a partir do ser.

Ao afirmar que o ser “do que-se-abre-a-partir-de-si e do que é presente-a-partir-

de_sin32

como fu/siv, temos o retorno aquilo que foi pensado em conexdo com a
a0lh/geia. Mas aqui devemos ir um pouco além. O que significam t’a olnta em
grego, ens em latim, I’étre em francés e das Seiende em alemé&o — o ente em portugués —
s6 pode ser pensado a partir da “clareira epocal do ser”®. Neste jogo daquilo que se
mostra, e daquilo que pode ser pensado a partir do ocultamento e desvelamento do ser,
somos nos — nos que estamos postados em sua clareira — que somos enviados por ela. O
ser nos chama, coloca-nos em seu destinamento mesmo e, assim, faz seu apelo®. “O
destino do ser permanece em si a historia essencial do homem ocidental, na medida em
que o homem histérico é necessario no habitar edificante da clareira do ser”*®. Neste
habitar reside o préprio destino do ser e seu apelo. Heidegger, portanto, fecha deste
modo aquilo que se inicia com o discurso sobre a verdade colocando o homem nesta
clareira. A verdade, podemos dizer, é pensada a partir deste destino, ja que ela mesma sé
pode ser pensada a partir da abertura. O nada, que traz em si a Negatividade do mundo,
do plano dntico, aponta para a transcendéncia do Dasein e para a diferenca mesma desta
clareira. Toda re-velagéo, entdo, conclama o destinamento desta abertura originaria e
adquire seu advento por ela e somente por ela. Este é o significado da frase “o ser se nos
atribui e se aclara e clarificante arruma o tempo-espaco, onde o ente pode aparecer”. A

reside o destino do ser, neste arrumar e clarificar.®’

3 HEIDEGGER, M.. O Principio do Fundamento. Op. Cit. p. 95.

%2 Op. Cit.. p. 96.

% Op. Cit.. p. 125.

3 Aqui temos uma clara simetria de estruturas, ou seja, aquela que é dita por Mestre Eckhart como o apelo
de Deus a alma.

% Op. Cit.. p. 137.

% Op. Cit.. p. 95.

%" No item 4 do Capitulo 111 — Angustia e Abgeschiedenheit, destinamento do ser e o apelo de Deus —
trataremos, de modo comparativo, aquilo que conquistamos no Capitulo | sobre o desprendimento e o
apelo de Deus a alma em relagdo ao conceito tratado aqui, o destinamento do ser. Esta analise levada a
termo aqui fundaré toda possibilidade de estabelecermos uma relacdo entre a tradicdo da Negatividade e a
Analitica Existencial no que se refere a uma aproximacdo destes conceitos.

87



3. Verdade e transcendéncia.

Nas discussdes levadas a termo por Martin Heidegger em dois textos de grande
acuidade filosdfica ( Sobre a Esséncia do Fundamento (Vom Wesen des Grundes) de
1929 e O Principio do Fundamento (Der Satz vom Grund) de 1955 e que marcam 0s
dois pélos fundamentais dentro da Kehre do pensar heideggeriano) a despeito do
principium rationis trazido a tona por Leibniz no seu tratado Primae Veritas, é apontado,
numa nota de rodapé ao primeiro texto, que um dos escopos essenciais da tarefa de Ser e
Tempo ndo era outro que o projeto concreto-desvelador da transcendéncia do Dasein
para se conquistar o horizonte transcendental da questdo do ser. A compreensdo
heideggeriana da transcendéncia marca uma ruptura definitiva entre seu pensar e o
pensar metafisico da Tradi¢do, mais especificamente aquele consolidado pelo Idealismo
em gue se pensava o sujeito e 0 objeto como duas esferas distintas de articulacdo. Aqui,
0 gque temos é a compreensao de que o “mundo como totalidade ndo ‘é’ ente, mas aquilo
a partir do qual o Dasein se da a entender a que ente pode dirigir-se™, logo deve-se abrir
a possibilidade de compreender que o Dasein é de um modo tal que existe em-vista-de-

si-mesmo e que o mundo se mostra como “aquilo em-vista-de-que o Dasein existe™?.

Esta discussdo ndo surge primariamente neste texto de 1928, mas ja era a base de
articulacdo do pensar heideggeriano sobre 0 mundo e o0 Dasein em Ser e Tempo. No § 16
do referido tomo ja temos o questionamento sobre o mundo a partir do fato de que este
ndo € um ente intramundano — mesmo que o determine — e o atrelamento da questdo do
mundo com a cotidianidade que se entende como o fato de que “a cotidianidade do ser-
no-mundo pertecem modos de ocupacdo que permitem o encontro com o ente de que se

13

ocupa””. Heidegger ira analisar os quatro sentidos fundamentais da expressao mundo ao

longo da Tradigdo para deles extrair o conceito ontoldgico radical da mundanidade.

Deste modo, € usada uma compreensdo quaternaria da questdo mundo: 1. é
conceito éntico e significa a totalidade dos entes; 2. ontologicamente é o ser dos entes; 3.
é o contexto, na esfera Ontica, “em que” de fato o Dasein vive e 4. trata-se do conceito

existencial-ontol6gico da mundanidade — discusséo do § 18 e que traz & tona o conceito

! HEIDEGGER, M. Sobre a esséncia do fundamento. In: . Conferéncias e escritos filosoficos. Sao
Paulo: Abril Cultural, 1984. (Os Pensadores). p. 115.

2 Op. Cit..

% Op. Cit. p. 115.



de conjuntura que se da pela abertura da “significacdo como constitui¢do existencial do

»d

Dasein, o0 ser-no-mundo”’que se trata de uma condi¢do Ontica da possibilidade da

descoberta da totalidade inerente a conjuntura.

Entretanto, quando nos damos conta desta ruptura levada a termo por Heidegger,
vislumbramos um fato inevitavel: ela s6 € possivel na medida em que o alicerce desta
ontologia ja esta plenamente assentado sobre um ponto nevralgico dentro da exposicao
heideggeriana: a diferenca ontoldgica. Ndo é sem motivo aparente que ele se debruca
sobre o principium rationis que reza que nihil est sine ratione. Aqui, Heidegger afirma

no curso O Principio do Fundamento que:

O principium rationis é para Leibniz, pensado rigorosamente, o principium
reddendae rationis. Rationem reddere significa: devolver o fundamento. Por
que razdo devolver e para onde dar de volta? Porque nos métodos
demonstrativos, falando em geral do reconhecimento, tratando-se da re(a)-
presentacdo dos ob-jetos, entra em jogo este ‘devolver’. A linguagem latina
da Filosofia di-lo mais claramente: o conceber é re-presentatio. Aquilo que
vem ao encontro, vem em dire¢do ao eu representante, de volta para ele é
apresentado ao seu encontro, (de)posto num presente. Conforme o
principium reddendae rationis, o representar tem de, caso pretenda que seja
reconhecedora, dar de volta o fundamento daquilo que vem ao encontro ao
representar, e isto quer dizer, da-lo de volta a si mesmo (reddere).?

E, mais a frente, no mesmo curso, nos informa que o nada — e isso quando a
entonacdo do principio sofre sua primeira mudanca de acento — “é”, e explica que “o que
diz: ‘€¢’? [...] <<Nada>>, isto é, nenhum que de certo modo é um ente <<é — sem
fundamento>>".% A mudanca desta entonacéo é muito prépria quando se percebe que o
que estd sendo visado aqui € fundar a propria diferenca ontoldgica, ja que neste
momento — mais precisamente o prefacio a terceira edigdo do texto de 29 — o nada se
assume como 0 nao do ente e que, por isso, trata-se do ser experimentado a partir do
ente. O ndo nadificante do nada e o ndo da diferenca ndo séo idénticos, mas pertencem
ao mesmo, ou seja, fundam a comum-unidade que para Heidegger conduz o pensar a
pensar aquilo que foi esquecido e que exige, portanto, uma nova abordagem. O mais
importante aqui, entretanto, é perceber que é pela articulacdo perene das esferas Onticas

e ontologicas, guiadas pela propria diferenca — e isso quando ja se estabeleceu a

* Op. Cit., p. 133.
® [dem. Op.Cit. p. 40.
¢ Op. Cit., p. 78.

89



transcendéncia do Dasein e seu lugar privilegiado dentro de tal ontologia — que se déo
mundo e transcendéncia. Estas esferas, além do mais, mantém um rigor de relacdo e se
completam numa interacdo ontolégica que permite ao Dasein possuir exatamente a
existéncia. Dai a necessidade de, em termos filosoficos, tratar do conceito de nada.
Retomando este ponto de inflexdo, este que pensa o dito de que o nada é, Heidegger

afirma;

Da Gramatica sabemos: ‘é’ pertence a flexdo do verbo auxiliar ‘ser’. N&o é
necessario no entanto o recurso a Gramatica. O contelido do principio da
informacdo suficiente. ‘Nada’, isto é, nenhum que de certo modo é um ente
‘6 — sem fundamento’. O ‘é¢’ nomeia, se bem que de modo totalmente
indeterminado, o ser do sempre de cada vez ente. O principio do fundamento,
que agora existe como enunciado sobre o ente, diz: ao ser do ente pertence
qualquer coisa como que um fundamento. Com isso comprova-se 0 principio
do fundamento, ndo apenas como enunciado sobre o ente. Nds temos antes
isto: o principio do fundamento fala do ser do ente. O que diz o principio? O
principio do fundamento diz: ao ser pertence qualquer coisa como
fundamento. O ser é de carater fundamental, é de tipo fundamental.’

A mudanca da tonalidade sobre o principio do fundamento — Nada é sem
fundamento — ndo aponta agora para a idéia de que o ente tem um fundamento. Isto leva
Heidegger a pensar que tal principio, na verdade, € um falar sobre o ser, de que o ser
mora em si como fundamentado. A radicalidade de tal postura leva a uma concluséo
peculiar: o fundamento e o ser “s@0” 0 mesmo, mas 0 mesmo aqui ndo indica o igual —
aponta para o fato inequivoco de que a esséncia do ser “é” fundamento, e este ja
entendido como permanecendo fora do ser. Esta € a célebre compreensdo do ser como o
sem-fundo (Ab-Grund) da tradicdo Negativa que ganha maior expressao em Eckhart e

seu discipulo Suso e atinge a mistica de Jacob Boheme. Escutemos Heidegger:

Ser e fundamento pertencem um ao outro de modo concomitante. A partir da
sua copertenga com o ser enquanto ser, o fundamento recebe a sua esséncia.
Inversamente, 0 ser enquanto ser rege a partir da esséncia do fundamento.
Fundamento e ser ‘sdo’ 0 mesmo, ndo o igual, o que logo a diferenca dos
nomes ‘ser’ e ‘fundamento’ indica. Ser ‘¢’ na esséncia: fundamento. Por isso
0 ser nunca pode anteriormente ter um fundamento, que o deva fundamentar.
Em consequéncia disto o fundamento do ser permanece fora. O fundamento
permanece fora do ser. No sentido de um tal permanece-fora do (Ab-
bleibens) fundamento do ser, ‘¢’ o ser o sem-fundo (Ab-Grund). Na medida

" Op. Cit..
90



em que o ser enquanto tal é fundamentado em si proprio, permanece ele
mesmo sem fundamento. O ‘ser’ ndo cai no dominio do poder do principio
do fundamento, mas apenas no do ente.?

Marlene Zarader, na sua obra Heidegger e as Palavras de Origem, citando um
dos cursos de Heidegger sobre o Logos em Heréclito, nos faz ver que a articulagdo das
esferas dnticas e ontoldgicas dentro da Analitica existencial fundamentam, também, o
modo de apreender aquilo que se busca quando se quer restabelecer a questdo do sentido
do ser ao seu lugar de direito. Por qué? Ora, Heidegger afirma que o pensamento légico
— aquele gue opera na esfera dntica — pode conformar-se com a norma do pensamento,
mas nunca ser elevado & instancia do verdadeiro.” Adentrar a esfera do verdadeiro &,
portanto, adentrar o questionamento sobre o sentido do ser. A questdo do fundamento e
do nada se casam para dar novas possibilidades ao que a Tradicdo ontologica havia
soterrado’®: desvencilhar o pensamento de uma interpretacdo equivocada a respeito de
suas origens e, num caminho de retorno, desvelar o sentido mais proprio do que nos foi
legado pela tradicdo grega — e no caso de Heidegger, mais especificamente o0s
pensadores tidos por ele como originarios: Anaximandro, Heraclito e Parménides.

O percurso de uma analise historica — que aqui se da especificamente através de
um trabalho hermenéutico sobre o referido texto de Leibniz — visa demonstrar que aquilo
sobre 0 que a nossa Tradicdo havia se debrucado tdo longamente deveria ser pensado a
partir de um restabelecimento adequado da questdo do sentido do ser, sobre novos
prismas, ou seja, reconquistando o lugar devido que o dizer desta mesma Tradi¢do
possui. Ao traduzir fu/siv por Aufgehung, Heidegger quer nos fazer ver que
“fu/siv € 0 movimento de eclosdo, a emergéncia pensada verbalmente e dita na
forma nominal (nunca réplica precisa & palavra grega), e é essa emergéncia que é ser™*!,
Na verdade, o que se quer mostrar é que este terreno do fundamento, o ser, s6 pode ser
pensado pela diferenca ontoldgica, pelo rendimento do pensamento a tal diferenca, sem
jamais querer enquadra-lo através das regras que se dao na esfera 6ntica. O Abgrund é

trazido novamente a baila no universo do discurso filosofico para que o pensar possa ir

8 Op. Cit.. p. 80-1.

° Cf. ZARADER, Marlene. Heidegger e as palavras de origem. Piaget: Lisboa. 2004, p. 54.

19 percurso este encentado — guardada as devidas proporcdes — pela a tradicdo da Negatividade quando
esta quer pensar Deus pela diferenca — Deus e Divinitas, Deus e as criaturas — e por seu ndo, a propria
Negatividade.

11 Op. Cit.. p. 49.

91



além dos seus limites positivos e encarar 0 questionamento essencial de sua propria
tradicdo e de seu elemento negativo.

Apenas possibilitando e desarticulando a rigidez com que esta mesma Tradi¢do
pensou 0 homem e o mundo — dai a colocacdo da necessidade de se estabelecer a
transcendéncia do Dasein e o lugar privilegiado do nada — é que se faz surgir no
horizonte do pensamento o estabelecimento da diferenca ontologica e uma nova
possibilidade de pensar esta mesma Tradicdo. Heidegger esta muito ciente de sua tarefa:
ao retomar a questdo do sentido do ser em toda a sua radicalidade — e vislumbrar a
necessidade de pensar o impensado daquilo que nos foi legado™ — ele afirma que “o
pensamento do ser ndo procura apoio no ente™. Trata-se, com efeito, de uma atitude
que dentro da Analitica Existencial visa permitir ao pensamento essencial encontrar as
palavras através das quais a verdade do ser chegue & linguagem. E nesta busca, pela
possibilidade de escutar-se atentamente o apelo do ser, que a Analitica Existencial se vé
na incumbéncia de ir além do pensamento estabelecido pela Tradi¢do pensando o nada e
o ser. Apelo este que nos remete, dentro dos pensadores da Negatividade, ao apelo que a
alma recebe insistentemente de Deus.

Quando Heidegger afirma que “o nada ndo permanece o indeterminado oposto do

ente, mas se desvela como pertencente ao ser do ente”*

ja temos uma indicacgéo de sua
concordancia com a afirmacdo hegeliana de que o puro ser e 0 puro nada sd&o 0 mesmo.
Mas aqui h& uma questdo nitidamente pertencente apenas a esfera da Analitica
Existencial: neste enunciado, segundo Heidegger, ndo se trata de uma igualdade entre
ser e nada, mas sim de um co-pertencer — e isto mesmo porque o ser mesmo é finito em
sua manifestacao no ente (Wesen), e sé pode se manifestar na transcendéncia do ser no

Dasein dentro do nada. Este ¢, portanto, o ponto basilar de nossa discussio até aqui. E

12 A questdo de pensar o impensado de nossa Tradicdo é delimitado por Heidegger em trés questdes
basilares nomeadamente em relagdo ao pensar hegeliano: 1. Qual o objeto do pensamento em Hegel e
Heidegger? 2. Qual a medida em um e outro para estabelecer-se um didlogo com a histéria do
pensamento? e, por fim, 3. Qual é em um e outro o carater deste didlogo? Em Heidegger temos: 1. O
objeto do pensamento é 0 mesmo, portanto o Ser, mas o Ser sob 0 ponto de vista de sua diferenca com o
ente; 2. Estabelece-se um didlogo com a tradicéo historial enquanto se penetra na forga do pensamento
antigo e 3. O carater deste didlogo ndo é mais o suprassumir (Aufhebung), mas o passo de volta apontando
para 0 ambito a partir do qual a esséncia da verdade se torna digna de ser pensada. CF. HEIDEGGER,
Martin. A Constituicdo Onto-teo-1dgica da Metafisica. Identidade e Diferenca. In: . Conferéncias e
escritos filosoficos. Sdo Paulo: Abril Cultural, 1984. (Os Pensadores). pp. 191-2.

¥ HEIDEGGER, M. Que é Metafisica? Op. Cit. p. 51.

1 Op. Cit.. p. 43.

92



assim que Heidegger pode assinalar que “somente no nada do Dasein o ente em sua
totalidade chega a si mesmo™*>.

Chegar a si mesmo nos fala desta finitude radical que é a manifestacdo do ser no
Dasein dentro do nada. E assim que o pensamento originario pode apropriar-se daquilo
que Heidegger chama de o Unico acontecimento: que o ente é. A transcendéncia do
Dasein — e devemos entender esta transcendéncia aqui como aquilo que se refere ao
proprio Dasein humano, ou seja, sua constituicdo fundamental enquanto ente e que
acontece antes de qualquer comportamento — é colocada para ajustar, dentro deste

percurso, o0 nada e o ser e sua manifestacdo. Ensina Heidegger:

A transcendéncia constitui a mesmidade (ipseidade). Mas, novamente, ndo
apenas a ela; a ultrapassagem sempre se refere também, ao mesmo tempo, ao
ente que ndo € o Dasein ‘mesmo’; mais exatamente: na ultrapassagem e
através dela pode apenas distinguir-se e decidir-se, em meio ao ente, quem e
como é um ‘mesmo’ e 0 que ndo o é. Na medida, porém, em que o Dasein
existe como mesmo — e somente nesta medida — pode ele ter um
comportamento (relacionar-‘se’) para com o ente, que, entretanto, deve ter
sido ultrapassado antes disso. Ainda que sendo em meio ao ente e por ele
cercado, 0 Dasein enquanto existente ja sempre ultrapassou a natureza™.

A ultrapassagem aqui indicada se refere, com efeito, a propria transcendéncia que
é, em si mesma, a ultrapassagem que possibilita a existéncia. O indicativo aqui é: s
sendo transcendente é que o Dasein pode “ultrapassar” a natureza e ser 0 mesmo,
relacionando-se com 0s outros entes que se ddo no mundo. Sem a transcendéncia nao
haveria Dasein, mas apenas seres simplesmente dados'’. Deste modo é possivel colocar
a transcendéncia como ser-no-mundo. Assim, estabelecidos estes pontos essenciais da
nova abordagem heideggeriana para a problematica da questdo do sentido do ser,
percebemos que esta estrutura s6 é possivel de ser montada se houver de fato a
compreensdo da diferenca ontolégica e que se torna o centro gravitacional do proprio

pensar heideggeriano’®. Centro este que obriga o préprio pensar a delinear melhor suas

> 0p. Cit..

16 |dem. Sobre a esséncia do fundamento.Op. Cit. p. 104-5.

7 Evidente que isso é apenas uma figura de linguagem, uma vez que é apenas através e pela propria
transcendéncia que nds podemos pensar um ser simplesmente dado.

18 Cf. 0 ensaio As Aventuras da Diferenca de Gianni Vattimo na sua obra homénima. In: . As
aventuras da diferenca. Edi¢bes 70: Lisboa, 1989.pp. 143 a 160. (Vattimo, neste ensaio, propde discutir o
esgotamento da forca histérica da diferenca ontoldgica a partir da conferéncia parisiense de Jacques
Derrida de 1980, La Différance. Mesmo indicando o ocaso da diferenca, e isto mesmo a despeito de seus
pensadores mais contemporaneos — Derrida, Deleuze, Lévinas e Foucault — ele ressalta que mesmo

93



possibilidades e debrucar-se de modo radical sobre a sua propria tradigdo. Ao pensarmos
0 nada e a transcendéncia do Dasein, dentro da Analitica Existencial, ja& somos
naturalmente transportados para a necessidade de contemplar o estabelecimento da
diferencga ontoldgica, ou seja, aquela que demarca a diferenca entre ser e ente. O Dasein,
entdo, o0 homem, é apropriado ao ser na sua co-pertenca (Zusammengehdren) que se da

na Ereignis'®. Eis como Zarader explica este tltimo vocébulo:

Ereignis deve ser entendido segundo trés direcBes semanticas: a idéia de
captar com o olhar (er-dugen), a idéia do ser proprio (eigen), a idéia de ter
lugar ou de se produzir (sich ereignen) . Se mantivermos juntas estas trés
direcBes, o Ereignis aparece como esse ‘deixar vir a si’, essa ‘apropriacio’
ou melhor ainda esse ‘advento’, pelo qual o ser (da mesma maneira que o
homem) se ilumina no que lhe é proprio, quer dizer na sua esséncia e na sua
proveniéncia®.

E determinado, deste modo, que o comum-pertencer (Zusammengehdrigkeit)*
aloja uma identidade entre ser e homem que s6 se pode dar exatamente pela diferenca
mesmo entre ser e ente. O Ereignis, enquanto advento, permite que o pensar se debruce
tanto sobre a identidade quanto sobre a diferenca. A trindade estabelecida aqui — nada,
transcendéncia do Dasein e diferenca ontologica — forma o solo fundante de todas as
possibilidades de se interpretar a propria Analitica Existencial numa perspectiva que
conduz a possibilidade de convergéncia com a tradicdo da Negatividade. A Analitica
Existencial, portanto, é devedora desta nova possibilidade aberta ao pensamento
ocidental. O todo do processo trazido a tona por tal trindade se desdobra num complexo
modo de pensar o préprio homem a partir de uma reconquista que se torna o marco

principal do pensamento heideggeriano: re-gressar em busca do pro-gresso — busca ja

havendo uma nostalgia no pensamento de Heidegger, ja que o préprio Heidegger nomeia An-denken o
pensar que pode pensar a diferenca através de uma recordagdo que, ao recordar a diferenca, recorda o ser,
deve-se estabelecer uma distingcédo entre 0 modo de se debrugar sobre esta questdo em Derrida e no préprio
Heidegger. Para nos, de fato, este é um campo ainda muito vasto para 0 pensar € que aponta para
guestionamentos ainda ndo pensados).

¥ Na traducéo brasileira para a conferéncia Identitat und Differenz, Ernildo Stein segue os passos da
traducdo francesa, evénément-appropriation, e traduz Ereignis por acontecimento-apropriacao.

20 Op. Cit. p. 169.

2! Comenta Ernildo Stein que ha uma dupla acentuacio neste termo, ou seja, ora acentua-se comum-
pertencer ora comum-pertencer. O primeiro, segundo Stein, demonstra um certo sentido hegeliano da
identidade entre ser e pensar, ser e homem e que conduz a uma sintese, enquanto o segundo aponta para
um ambito do qual fazem parte, no mesmo, o homem e o ser. Cf. Identidade e diferenca. Op. Cit.Nota 2 a
p. 181.

94



indicada na Légica de Hegel — e que aqui se acentua, como ja indicamos, por pensar o
impensado da nossa Tradicao.

O processo mesmo de estabelecimento da diferenca no pensamento
heideggeriano, ao flutuar entre a escolha dos termos Differenz e Unter-Schied ja é um
indicativo da necessidade de Heidegger pensar a diferenca mesmo como um movimento
de diferenciacdo, ou seja, ndo ha a ideia de um congelamento, de uma verificacdo a
posteriori daquilo que se da pela diferenca; ao contrario, a diferenca mesma é que
permite que possa “haver” tanto ser como ente.?> Em termos da mistica da Negatividade,
temos a estrutura entre mundo, Deus e alma que opera num sentido similar. A diferenca
responde pelo mesmo anseio filoséfico, ou mistico, que a negacdo da negacdo imprime
na busca ontoldgica pelo sentido do ser-Deus desta vertente mais antiga do nosso pensar.

Estabelecido, portanto, o lugar desta trindade — 0 nada, a diferenca ontoldgica e a
transcendéncia do Dasein — devemos agora, a partir do proximo item deste Capitulo,
estabelecer a conceituacdo, dentro do pensamento de Heidegger, da angustia e da
serenidade, uma vez que estes dois conceitos possibilitardo, nas comparacdes estruturais
que serdo levantadas no proximo Capitulo, estabelecer o lugar de identidade, ou ao
menos de proximidade, entre estes termos e o desprendimento e a serenidade no
pensamento de Mestre Eckhart. A transcendéncia e a Negatividade, entdo, nos
mostrardo os pontos de contato mais fortes entre estes dois modos de pensamento -
Heidegger e Eckhart — que poderdo enriquecer tanto a compreensdo que possuimos de
ambos pensadores, uma vez que ndo estamos apenas apontando para a possibiliade de
estabelecermos, assim como o faz Caputo, similitudes estruturais entre Eckhart e
Heidegger, quanto — e este € um dos pontos importantes de nosso trabalho — abrir novas
possibilidades para pensarmos a desconstrucdo da Metafisica encentada pela Analitica,
bem como repensar o lugar que esta Tradicdo da Negatividade pode ocupar no ambito

geral do pensar filosofico a partir destas aproximacoes.

22 Cf. ZARADER, M. Op. Cit. pp. 183-4.
95



4. Transcendéncia e Negatividade.
4.1. O privilégio ontoldgico da angustia.

Na anéalise do Dasein como disposicao, vimos que é o humor que abre o ser-no-
mundo em sua totalidade e que permite, entdo, que haja um direcionar-se para... Neste
direcionar-se para... reside o contetudo ontoldgico e as determinacdes dnticas do modo da
disposicao’. A Analitica coloca o temor como modo da disposicdo porque ao afirmar
que ao temer o Dasein € aquilo mesmo que se teme — s6 estando em jogo seu proprio ser
¢ que pode haver temor — se impde aqui uma aproximacdo com aquilo que ira justificar,
no plano 6ntico, um “salto” sobre a diferenca em direcdo ao plano ontoldgico: a
angustia. Ora, a celebre afirmacdo de Heidegger de que “aquilo com que a angustia se

angustia é o ser-no-mundo como tal?

precisa ser esclarecida para que possamos
conquistar a angustia como disposicdo fundamental, como abertura privilegiada do
Dasein para que possamos alcancar o nada — um dos trés momentos fundamentais dentro
da Analitica.

O que se quer conquistar com a angustia ndo € apenas uma aproximagdo
conceitual e esclarecedora sobre o nada, mas também aquele momento crucial em que o
ser do Dasein torna-se acessivel “num olhar completo que perpassa esse todo no sentido
de um fenémeno originariamente unitario™.

A angustia retira seu ponto de partida do fenémeno da de-cadéncia e esta
delimita a prépria angustia a partir do temor. Inicialmente, o § 40 de Ser e Tempo quer
estabelecer o nexo ontoldgico que ha entre angustia e temor. Apesar do nexo, ha uma

diferenca que funda os dois. Assim:

A Unica ameaca que pode tornar-se “’temivel’” e que se descobre no temor
provém sempre de algo intramundano. O desvio da de-cadéncia nédo é, por
conseguinte, um fugir que se fundasse numa fuga de algo intramundano.
Nesse sentido, o desviar-se ndo possuiria o carater de fuga, sobretudo quando
se aviasse para o ente intramundano no sentido de nele empenhar-se. Ao
contrario, o desvio da de-cadéncia se funda na angulstia que, por sua vez,
torna possivel o temor.*

1 Cf. Ser e Tempo. I. Op. Cit. p. 191.
2 Op. Cit.. p. 249.
% Op. Cit.. p. 244.
* Op. Cit.. p. 249.



Ora, o desvio que funda o temor € anterior a este, ja que se funda, ele mesmo, na
propria angustia. Sendo possibilidade do ser do Dasein, a angustia oferece o solo
fenomenal para que a totalidade originaria do Dasein seja apreendida de modo explicito.
Apesar de colocar que o que se torna temivel € aquilo que sempre provém de algo
intramundano, a angustia tem o seu qué dado de modo indeterminado, ja que na angustia
ndo se da o encontro disso ou daquilo que possa vir como algo temivel: ndo se
estabelece, assim, uma conjuntura ameacgadora. Por que? “O que caracteriza o referente

»5

da angustia € o fato do ameacador ndo se encontrar em lugar algum™. A angustia,

portanto, revela neste aproximar-se, que ndo indica qualquer ente intramundano, uma

aproximacéo realmente originaria.® De modo mais claro e explicito temos:

O nada se revela na anglstia — mas ndo enquanto ente. Tampouco nos é
dado como objeto. A angustia ndo é uma apreensdo do nada. Entretanto, o
nada se torna manifesto por ela e nela, ainda que ndo da maneira como se 0
nada se mostrasse separado, ‘ao lado’ do ente, em sua totalidade, o qual caiu
na estranheza. Muito antes, e isto ja o dissemos: na angUstia deparamos com
0 nada juntamente com o ente em sua totalidade[...] Na angustia o ente em
sua totalidade se torna caduco. Pois, certamente, 0 ente nao é destruido pela
angUstia para assim deixar como sobra o nada.’

Evidente que tal acentuacdo sobre o nada pode conduzir a uma critica pertinente
de que o ponto nevrélgico de Ser e Tempo aponta para 0 homem, o Dasein, como
tendendo para o nada, reduzindo 0 homem a uma auto-aniquilacdo.® Mas Caputo chama

nossa atencdo e explica que “pelo nada, Heidegger ndo quer dizer a simples negacédo do

5 Op. Cit.. p. 250.

® Assim como entendia Eckhart em relacfo ao desprendimento. A anélise do conceito de angustia nos
permitird vislumbrar a efetividade de nossa abordagem, ou seja, a comparacao e possivel estabelecimento
de uma influéncia entre este termo do pensamento eckhartiano e o conceito de angustia, um dos pontos
centrais do pensamento heideggeriano.

" Idem. Que é Metafisica? Op. Cit. p. 40.

8 Cf. ver a obra de Paul Hiinfeld, Sachen Heidegger: Versuch iiber ein deutsches Genie. Munique: Verlag,
1961.. Outras aproximagOes interessantes: Joseph Kockelmans. On Heidegger and Language.
Northwestern University Studies in Phenomenology and Existencial Philosophy. Evaston, 1972; John
Caputo. Heidegger and Aquinas. Fordham University Press: New York. 2000; o artigo
Fundamentalontologie oder Seinsmystik? De Hansen-Love in Wort und Warheit, 4, de 1949, bem como o
artigo Metaphysics and Topology of Being in Heidegger de Otto Pdggeler in Man and Work, 8, de 1975.
Além, ¢ claro, do célebre trabalho de Rudolf Carnap, The Elimination of Metaphysics Through Logical
Analysis of Language, que ja aponta para um outro direcionamento: uma abordagem critica sobre o nada
pelo viés da Filosofia Analitica. Cf. a uma aproximacdo entre a abordagem analitica de Carnap e a
abordagem hermenéutica-histérica de Caputo, ver minha comunicacdo Caputo e Carnap: 0 nada e a
Analitica Existencial in VV Encontro Interinstitucional de Filosofia, UFPB, 2007.

97



que é, a negacdo de todos os entes, mas o0 ser em si mesmo, tomado como o0 que € outro
em relacdo a todos os entes (Andere zu allem Seienden). A negacdo do nada é o ser dos
entes”. Esta afirmacdo de Caputo é interessante porque, dentro do jogo de linguagem
que € preciso se estabelecer com a ontologia fundamental, fica claro que sem o nada, que
é o ser, todo ente cairia numa auséncia ou falta do ser — termo que a Analitica alcunha
como Seinlosigkeit — e isto entraria em contradicdo com um dos pontos fundamentais da
Analitica, ou seja, que nenhum ente é sem ser, que todo ente possui seu ser — o ser dos
entes. Como afirmamos, a angustia ndo é uma categoria psicoldgica, mas sim uma
ocorréncia ontolégica. Por revelar o ser dos entes, a angustia inserida como privilégio
ontoldgico ndo pode ser acusada de tomar parte numa filosofia niilista — ja que é ela

mesma quem revela o ser dos entes. Continua Caputo:

Na angustia, o Dasein efetua uma quebra com a ocupacdo e a atividade
cotidiana da existéncia em que ele esta absorvido. Na angustia, o Dasein é
lancado para fora (ab-trahere) do mundo das coisas para o solo do que ndo é
coisa alguma. Em vez de correr em meio aos entes (Umtreiben an das
Seiende), o Dasein é trazido para uma ruptura que o deixa sem fala. Uma
quietude misteriosa desce sobre o Dasein®®. O Dasein nfo é “agitado” — ao
contrario, ele habita num ‘repouso encantado’, retirado da agitacdo das
atividades cotidianas.™

O ponto crucial levantado até aqui € a afirmacdo de que na angustia o Dasein
apreende a revelacdo daquilo que ndo € ente algum. Apenas abrindo a si mesmo para a
diferenca é que o Dasein pode ganhar acesso ao ser. No angustiar-se, 0 mundo como
mundo é aberto de uma maneira originaria. Isto se da porque a angustia retira do Dasein
a possibilidade de compreender a si mesmo a partir do “mundo” e na interpretacao
publica, modo préprio que se da na de-cadéncia. Mas entdo, com 0 que Se angustia a
angustia? E por que ela se angustia? E ainda mais: o que, de fato, significa este

angustiar-se com o ser-no mundo? Explica Jesus Vazquez:

Mas por que a angustia se angustia? O que ameaga nédo €é algo determinado
ou um poder ser concreto e determinado. O ‘mundo’ apresenta um
esvaziamento radical de sentido; nada mais pode oferecer. Por isso , a
angustia faz com que, na de-cadéncia ou impropriedade, ndo seja mais

® CAPUTO, J. Op. Cit. p. 21.
19 No original: An eerie stillness descends upon Dasein.
11 Op. Cit.. pp. 22-3.

98



possivel para o Dasein entender-se a partir do ‘mundo’ e no modo do
impessoal, da public-idade. Ela remete 0 homem a sua singularidade, ao seu
préprio poder-ser-no-mundo.*?

A Analitica afirma que a angustia revela, no Dasein, o ser para 0 poder-ser mais
préprio. Isto significa o ser-livre para a liberdade de assumir e escolher a si mesmo. “A
angustia arrasta o Dasein para o ser-livre para... (propensio in...), para a propriedade de
seu ser enquanto possibilidade de ser aquilo que ja sempre é™. H4, portanto, uma
conjuncdo: o por que a angustia se angustia s6 pode ser respondido quando se tem em
vista aquilo que ela mesma desentranhou como o0 com 0 que ela se angustia, ou seja, 0
ser-no-mundo. H&, aqui, uma igualdade entre 0 com o qué e o pelo qué a angustia se

angustia. Esclarece Heidegger:

A coincidéncia existencial do abrir e do aberto em que se abre o mundo
como mundo, o ser-em como poder-ser singularizado, puro e langado,
evidencia que, com o fendbmeno da angustia, se fez tema de interpretacéo
uma disposicao privilegiada. A angustia singulariza e abre o Dasein como
‘solus ipse’. Esse ‘solipsismo’ existencial, porém, ndo da lugar a uma coisa-
sujeito isolada no vazio inofensivo de uma ocorréncia desprovida de mundo.
Ao contrario, confere ao Dasein justamente um sentido extremo em que ele é
trazido ﬁ)mo mundo para o seu mundo e, assim, como ser-no-mundo para Si
mesmo.

E por isso que podemos afirmar que o que se revela na angustia é, de fato, “a
totalidade existencial de toda a estrutura ontolégica do homem como ser-no-mundo™. E
assim que podemos compreender a afirmacdo de que o angustiar-se abre de modo
originario e direto o mundo como mundo. Acrescente-se: tal revelacdo sé € possivel
neste ser-livre para... A liberdade na Analitica possui um sentido bem diverso daquele
que se estabeleceu com seu uso comum. Na ontologia fundamental, a liberdade é o
“abismo (sem-fundamento) do Dasein™*®. E a liberdade que situa o Dasein como poder-

ser diante das possibilidades. Em outros termos:

2 VAZQUEZ, Jesus. Anglstia e Desamparo numa perspectiva heideggeriana. Revista Perspectiva
Filoséfica. Vol. VI. N° 11, 1999. p. 151.

* HEIDEGGER, M. Ser e Tempo. I. Op. Cit. p. 252.

¥ Op. Cit..

VAZQUEZ, Jesus. Op. Cit. p. 152.

* HEIDEGGER, M. Sobre a Esséncia do Fundamento. Op. Cit. p. 125.

99



A abertura do abismo na transcendéncia fundante é muito antes um
movimento primordial, que a liberdade realiza conosco mesmo, ‘dando-nos a
entender’ com isto, isto é, antecipando-nos como originario conteldo de
mundo, de que este, quanto mais originariamente é fundado, com tanto mais
simplicidade atinge o coragdo do Dasein, sua mesmidade no agir. A ndo-
esséncia (o elemento perturbador) do fundamento é, por conseguinte,
unicamente ‘superada’ no existir fatico, mas nunca afastada."’

E nesta liberdade originaria que o pensar pode pensar o nada. Como o0 pensar

“trabalha na edificacdo da casa do ser™®

— tal tarefa se equaciona com o proprio
nadificar do nada (expressdo dificil em si mesma e que, como ja assinalamos, comporta
muitas criticas). Este nadificar, porém, s6 pode ser devidamente compreendido, mesmo
que de modo critico, apenas a partir da propria Analitica. De modo mais explicito,

teremos:

O nadificar desdobra seu ser no ser e, de maneira alguma, no Dasein do
homem, na medida em que este Dasein é pensado como a subjetividade do
ego cogito. O Dasein ndo nadifica, de maneira alguma, na medida em que o
homem, como sujeito, realiza o ato de nadificacdo, no sentido da recusa; o
Dasein nadifica, enquanto, como esséncia em que o homem ec-sistente, ele
mesmo pertence & esséncia do ser.™

E neste percurso que Ser e Tempo pode chegar a afirmar que, na angustia, o
Dasein se sente “estranho”. Neste modo de estranheza, o ser-em aparece como 0 modo
existencial de ndo sentir-se em casa. A fuga de-cadente, que se opera no sentir-se em
casa da public-idade, foge deste ndo sentir-se em casa, desta estranheza. O modo
cotidiano desta compreensao se da, no Dasein, como o desvio “para a de-cadéncia que
esconde o ndo sentir-se em casa”?’. Este estranhamento esta atrelado, naturalmente, a
toda disposicdo que o Dasein opera no sentido de abrir a si mesmo segundo seus
momentos constitutivos (mundo, ser-em e ser-proprio). Mas é apenas na angustia que
“subsiste a possibilidade de uma abertura privilegiada na medida em que ela

singulariza™.

7 0p. Cit..

'8 |dem. Sobre o Humanismo. Op. Cit. p. 172.

1% Op. Cit.. p. 173. (Sobre a ec-sisténcia, diferenciando-a com qualquer existentia e “existence”, Heidegger
a determina como o0 “morar ec-statico na proximidade do ser” (Op. Cit. p. 164). Ec-sistindo, afirma
Heidegger, 0 homem estd postado no destino do ser. Assim, 0 estar posto na clareira do ser é o que
Heidegger define como a sua ec-sisténcia.)

20 |dem. Ser e Tempo, I. Op. Cit. p. 253.

21 Op. Cit.. p. 255.

100



No esboco que fizemos da estrutura da Analitica Existencial, vimos que a
angustia é a disposicdo em que o “estar-lancado na morte se desentranha para o Dasein
de modo mais originario e penetrante”?%. Primeiramente, devemos compreender aqui que
a morte significa um conceito existencial, ou seja, o ser-langado para o poder-ser mais
proprio que é, em si mesmo, irremissivel e insuperdvel. Opera-se, no Dasein, um
comportamento em relacdo a si mesmo — que se da no ser-para-a-morte. Mas nao
pensemos que este ser-para-a-morte traz em si um findar total de sua finitude. Este &,
para bem da verdade, mais radical, posto que é, assim como a propria morte, um
conceito também existencial. Eis a interessante explicacdo de Fred Dellmayr: “A nocao
do ser-para-a-morte ndo designa um ponto terminal ou uma esfera aléem da vida, mas
uma possibilidade intrinseca e um carater definido da existéncia humana em si
mesma”?. Além do mais, como é afirmada em Ser e Tempo, 0 ser-para-a-morte &,
essencialmente, angustia. Ora, isso s é possivel na medida em que a angustia disponha
o Dasein “frente ao nada da possivel impossibilidade de sua existéncia™*. H4 aqui uma
questdo ndo dita: o Dasein, como ser-para-a-morte, € antecipacdo da morte. A
temporalidade aqui sugerida ja foi tragada no item 1 deste capitulo. Mas o que nos quer
dizer esta antecipacao?

[...] a antecipacdo desentranha para o Dasein a perdicdo no proéprio-
impessoal e, embora ndo sustentada primariamente na preocupacédo das
ocupagcdes, a coloca diante da possibilidade de ser ela prépria: mas isso na
LIBERDADE PARA A MORTE que, apaixonada, factual, certa de si
mesma e desembaracada das ilusdes do impessoal, se angustia.?®

Entenda-se: a liberdade - que situa o Dasein como poder-ser diante das
possibilidades — é para a morte - o ser-lancado para o poder-ser mais proprio. Dai a
angustia. Possuindo o modo do privilégio, é facil notar como o proprio destrancamento
(Entschlossenheit) é esta abertura aqui privilegiada pela angustia. Trata-se de um
projetar-se silencioso preste a angustiar-se. O que devemos acentuar aqui é 0 modo como
se da o é do Dasein. Sendo, o Dasein é sempre aquele ente-lancado primeiramente —

representado pelo humor. Como vimos, é na temporalidade que se pode, pela Analitica,

%2 Op. Cit.. I1. p. 33.

> DELLMAYR, Fred. Nothingness and Suuyataa: A Comparision of Heidegger and Nishitani. Philosophy
East and West. Vol. 42. N° 1, Janeiro 1992.p. 45. Trad. do Autor.

* HEIDEGGER, M. Ser e Tempo. I1. Op. Cit. p. 50.

% Op. Cit..

101



vislumbrar o todo estrutural da abertura. E com a anélise da temporalidade do temor —
fundado na propria angustia — podemos colocar uma relagdo entre esta e a temporalidade
da angustia. Resta-nos, portanto, analisar esta relacdo. Bem, a Analitica explica que a
angustia, na disposicdo fundamental (ou seja, o fendmeno deste comportamento-
relacdo), coloca o Dasein “diante de seu estar-langado mais proprio, desentranhando a
estranheza do ser-no-mundo cotidiano e familiar”?®. Como a resposta pelo com qué e
pelo qué a angustia se angustia aponta para um mesmo ponto, o Dasein, evidencia-se que
tudo aquilo que estd a mao, tudo o que é simplesmente dado ja ndo diz nada. Este é o
nada do mundo. Porém, ndo se experiencia aqui a auséncia de seres simplesmente dados
dentro do mundo. Ao contrario, s6 quando este vem ao encontro, e ndo estabelecendo
nenhuma conjuntura, que se da um “vazio impiedoso”. “A insignificancia do mundo,
aberta na angustia, desentranha 0 nada das ocupac0es, isto é, a impossibilidade de se
projetar um poder-ser da existéncia primariamente fundado na ocupac&o”?’. Mas é neste
desentranhar que surge a possibilidade de “um poder-ser em sentido proprio”?2,

No nexo estrutural que se estabelece entre estes diversos momentos do Dasein —
angustia, ser-para-a-morte, temor, disposi¢do, abertura, destrancamento e liberdade —
fica evidente que é sé pela revelacdo originaria do nada que h& o ser-si-mesmo e a
liberdade. Por possibilitar esta ruptura e a “experiéncia” do nada — que se traduz pelo
salto na diferenca ontologica em si mesma — e devidamente assentada na base estrutural
da transcendéncia mesma do Dasein — e por abrir de modo originario 0 nada e suas
possibilidades ontolégicas, é que a Analitica coloca a angustia como momento
privilegiado. A angustia responde por um salto de esferas — do dntico ao ontologico — e
pela possibilidade mesmo do todo estrutural do Dasein poder vir a tona em sua
totalidade.

4.2. A serenidade no altimo Heidegger.

No discurso pronunciado em 30 de outubro de 1955 em Messkirch em razéo da
celebracdo do 175° aniversario do compositor Corandin Kreutzer, e publicado por

Neske, Pfullingen, em 1959, Heidegger discute de modo muito peculiar a serenidade.?

%6 Op. Cit.. p. 140.

2" Op. Cit.. p. 141.

%8 Op. Cit..

* HEIDEGGER, M. Serenidad. Ed. Eletronica. Barcelona : Ediciones del Serbal , 1994.

102



Primeiramente, 0 pensador chama nossa atencdo para 0 grande perigo que representa
para 0 homem a era atdmica® e o empobrecimento do pensamento — um héspede
inquietante que no mundo de hoje entra e sai em todas as partes. E por esta falta de
pensamento (Gedankenlosigkeit) que chegamos a nossa renuncia de nossa capacidade de
pensar. Esta rentncia acusa nossa fuga ante o pensar e a razao mesmo desta falta; elas
se combinam e forjam uma a outra. Mas, como nos mostra Heidegger, o homem
contemporaneo afirmard exatamente o contrario: nunca chegamos a realizar planos tao
vastos. Toda esta vastidao, € claro, possui sua funcionalidade, e isto é inegéavel: “Este
esforco de sagacidade e deliberacdo tem sua utilidade, e grande. Um pensar deste tipo é
imprescindivel. Porem também segue sendo certo que este € um pensar de tipo
peculiar”.®* Em que consiste tal peculiaridade?

Trata-se de um pensamento que calcula suas possibilidades e jamais se detém a
meditar, pois ele busca finalidades determinadas e seus resultados. Logo, parece correto
afirmar que o pensar calculador ndo é um pensar meditativo e é aqui que Heidegger
distingue dois tipos de pensar que sdo, cada um a sua maneira, Uteis e necessarios: o
pensar calculador e a reflexdo meditativa. E “é a esta Gltima a que nos referimos quando
dizemos que o homem de hoje foge do pensar”*?. Citando Johann Peter Hebel (“Somos
plantas — gostemos ou ndo de admiti-lo — que devem sair com as raizes da terra para

poder florescer no éter e dar fruto™

), Heidegger se questiona se é possivel ao homem
habitar entre o céu e a terra e se ainda prevalece o espirito meditativo no pais — sua
Alemanha — e se ha uma terra natal de raizes fecundas sobre cujo solo o homem possa
assentar-se e habitar. Aqui, Heidegger ganha um tom solene: o homem esta exilado — 0s
meios de comunicacdo, a televisdo e o cinema, as revistas ilustradas — e diriamos hoje, a
Internet — arrebatam 0 homem para um sentir em comum, mas que “com freqiiéncia sao
bem ordinérios e simulam um mundo que néo é mundo algum”®.

Mas esta perda de nossas raizes, este deslocamento, ndo é causada apenas pelas
circunstancias externas ou pelo destino, mas procede diretamente do espirito da época: a
nossa era atdbmica. Ha um processo histérico que trasladou o homem para uma outra
realidade e que, como ndo poderia ser diferente, afetou também a esfera do pensar

filoséfico. Entdo, de modo sucinto, poderiamos nos questionar: qual seria o traco mais

%0 E esta mesma preocupacio que toma as paginas finais de seu curso O Principio do Fundamento. Op.
Cit.

%! |dem. Serenidad. Op. Cit. p. 3 Trad. do Autor.

2 Op. Cit..

% HEBEL, J. P. Obras, ed. Altwegg, 11, 314, Apud Op. Cit. p. 4.

* HEIDEGGER, M. Op. Cit. p. 4.

103



marcante desta mudanca, deste novo modo de ver o0 mundo? Heidegger nos diz que “o
poder oculto na técnica moderna determina a relacéo do homem com o que é”*°. Mas, ao
mesmo tempo, esta mesma era atdmica proverd em qualquer ponto do mundo as
demandas do homem por energia e novas transformagdes em todas as areas de atuacao
cientifica do homem serdo levadas a termo de modo radical e a alturas ainda nédo
pensadas. S&0 mudancas que se operam a partir e no pensar calculador; por isso, 0 mais
inquietante destas mudancas ndo é o fato mesmo de que elas virdo até nds, mas sim de
que n&o as tenhamos meditado diante do que se aproxima ante nés. E plausivel, portanto,
que Heidegger se questione: “Se inclusive o velho enraizamento estd se perdendo, ndo
poderia ser obsequiado ao homem um novo solo e um novo fundamento a partir dos
quais seu ser e todas as suas obras possam florecer de um modo novo, incluindo dentro
da era atdmica?".

Esta é realmente uma questdo dificil. E esta mesma pergunta deve nos conduzir
até o pensar meditativo, aquele que ndo se atira em uma Unica direcdo de modo
desenfreado. Neste modo de ver as coisas, 0 nosso tempo, 0 homem deveria entdo se
relacionar com os objetos da técnica de modo a poder usufruir deles, mas também poder
se desembaracar deles. “Seria miope condenar 0 mundo técnico como obra do diabo™’.
De fato, dependemos dos objetos técnicos, mas deveriamos ser capazes de usa-los e, ao
mesmo tempo, ter ciéncia de que eles em seu mais intimo ndao nos concernem — trata-se

"3 Entéo,

de um modo de ser em que 0s objetos técnicos ndo “estraguem nossa esséncia
neste ponto de desenvolvimento de suas idéias, Heidegger chega até a serenidade. Ele
afirma que esta relagdo com os objetos técnicos, esta capacidade de dizermos “sim” ou
“ndo” a eles, responderia por esta antiga palavra: “Queria denominar esta atitude que diz
simultaneamente ‘sim’ e ‘ndo’ a0 mundo técnico com uma palavra antiga: A Serenidade
(Gelassenheit) para com as coisas™®.

Ainda mais, Heidegger afirma que o sentido deste mundo técnico se oculta, e este
poder de se aproximar e se ocultar a um sé tempo € o que ele mesmo define como
mistério. Mas como, entdo, se abrir a este mistério? Como volver a um solo mais
originario que nos permita esta capacidade de “sim” e “ndo”? A resposta de Heidegger

se da pela propria serenidade. Ele nos ensina que : “A serenidade para com as coisas e a

% Op. Cit..
% Op. Cit..
¥ Op. Cit..
® Op. Cit..
¥ Op. Cit.. p. 8.

© o
~N o

104



abertura ao mistério nos abrem a perspectiva para um novo enraizamento”*. E, para tal
serenidade, é necessario um pensar vigoroso, um pensar incessante que permita que ela
brote e tome parte no cenario do mundo. Para que este advento da serenidade seja um
fato, para que o pensar vigoroso se estabeleca, é preciso que a propria serenidade
desperte, que a propria abertura ao mistério se instale, e isto exatamente pela via
indicada anteriormente, ou seja, pelo pensar vigoroso - trata-se de uma relacdo. Mas
estas sdo as bases, num breve discurso, daquilo que Heidegger havia exposto de modo
mais amplo na sua obra de 1938 Contribuicdes a Filosofia: acerca do acontecimento
(Beitrage zur Philosophie — Vom Ereignis), pois é aqui que o problema da técnica é
ligado a histdria do ser e seu esquecimento. Como bem dizem Ricardo Cocco e Mario

Fleig:

Ele liga o problema da técnica com a histéria do ser e seu esquecimento. O
trabalho, entdo, procura mostrar como Heidegger descobre que é o préprio
ser que se revela na época moderna como simples presenca, identificado e
reduzido ao ente e mobilizando o homem para tal empreendimento. Ele
atenta para o fato de que o proprio ser humano é jogado para dentro deste
projeto técnico-maquinador de controle e dominio das coisas estando, assim
como as coisas, disponivel para ser encomendado e usado com maxima
eficiéncia. Assim também a ciéncia, como a técnica, ndo é nenhum saber,
sendo a organizacdo de correcbes em um ambito explicativo. O mundo
humano transformou-se em um universo técnico, no qual estamos presos. O
expansionismo da técnica constitui a dimensdo planetaria da razdo
calculadora e conduz ao perigo do esquecimento do ser.*

Heidegger chama de Gestell a esséncia da técnica. Isto nos fala de uma
interpelagdo produtora que “pde o homem a desvelar o real como fundo de reserva no
modo do encomendar, assim permanecendo condenado a vontade do cultivo do que é

calculavel em sua facticidade”.

Este ponto, que até entdo parece fortuito no
pensamento heideggeriano, é a maxima expressao de sua idéia central do esquecimento
do ser, de seu destinamento e de sua historia. Se o esquecimento da questdo do sentido
do ser é operado pela Metafisica quando esta reduz o ser a certeza da representacéo e a
vontade de controle — dai a necessidade de sua discussdo sobre o principio do

fundamento em Leibniz — e da vontade mesmo do sujeito de reduzir tudo a si mesmo,

40 H
Op. Cit..
* COCCO, Ricardo e FLEIG, Mério. A questdo da técnica em Martin Heidegger. Revista Controvérsia, v.
2n°1, jan-jun 2006.
*2 Op. Cit.. p.2.

105



percebe-se que ndo ha como “restar” nenhum ente oculto: a natureza, as coisas, 0s entes
se revelam plenamente ao homem — e isto se da através de operacdes dadas pelos
métodos racionais que fundam e explicam as coisas e que séo a fonte de toda a ciéncia e
da técnica moderna.

Se de modo sucinto podemos afirmar que desde Aristoteles o eidos e a ousia sdo
atribuidos ao lugar do ser, e se com Descartes, para quem “é real (é ente) o que € certo (o

que temos uma idéia clara e distinta)”*

, temos finalmente o salto que cristaliza o
esquecimento da questdo do sentido do ser e que aponta para uma maquinacdo da
verdade, entdo podemos atribuir a nossa Modernidade um ponto critico decisivo para a
entrada da técnica como modo de desvelamento e destinamento que conduz o homem™.
Este modo de ser conduzido nos diz que o homem, pela tecnificacdo, que é a
tecnificacdo do mundo, “é a realizacdo efetiva da idéia de que 0 homem, a partir de seu
desenvolvimento racional, pensa o ser das coisas como algo dependente dele préprio e

145

que a ele se reduz”™. Mas estas implicacdes sdo ainda mais abrangentes:

No texto Contribuicbes a Filosofia, Heidegger indica a partir do que se
anuncia o abandono do ser: primeiro, na completa indiferenca com o
plurissignificante (Vieldeutigkeit), ou seja, a redugdo do significado e do
sentido do ser ao monopolio da explicacdo técnica; segundo, na obstrucdo do
pensar ao se implantar valores e idéias como imutaveis; terceiro, na angustia
vazia frente ao perguntar e a negacdo que causam cegueira em relagdo ao
essencial (‘que é invisivel aos olhos’); e, por Gltimo, na fuga da meditacao e
na impoténcia do esperar que somem a partir da supervalorizagcdo do
calcular.*®

Eis o porqué da serenidade ganhar um lugar de destaque na compreensdo
heideggeriana sobre a técnica. Somente a serenidade pode restabelecer o homem a um
enraizamento originério. Estes trés pontos acima indicados sdo um esvaziamento do
proprio homem, de sua relagdo com o seu mundo. Sua abertura ao mistério é uma porta
para novas possibilidades mais enriquecedoras. Loparic chega mesmo a equacionar o

instinto da animalidade com a razdo humana neste processo histérico de tecnificacéo.

43 i

Op. Cit.. p.7.
* Quanto a questdo da Metafisica e seu estégio final, Heidegger pensa que a Vontade de Poder de
Nietzsche e a prépria técnica sdo os termos finais de seu acabamento. Para Heidegger, a Vontade de
Poder, a compreensdo nietzscheana do Ser, pode ser recolocada como Vontade de Vontade. “Que a
vontade queira sé querer significa que ela é puro querer, sem algo ‘querido’, indicando a total falta de
fundacdo que caracteriza o ser nos termos da metafisica”. ROCCO, R. e FLEIG, M. Op. Cit. p. 8.
45 H

Op. Cit.. p. 9.
“ Op. Cit.. p. 10.

106



Ele afirma que “o instinto da animalidade e a ratio da humanidade tornam-se idénticos.

Dizer que o instinto é o carater da humanidade significa dizer que a animalidade, em

cada uma de suas formas, esté totalmente submetida ao calculo e ao planejamento™’.

Mas como podemos pensar isto: a técnica em seu desvelamento e construgdo?
Heidegger aponta que se descobre a técnica como meio e que se instaura mesmo a partir

"8 A saber: 1. causa materialis; 2.

das quatro causas que “a Filosofia ensina ha séculos
causa formalis; 3. causa finalis e 4. causa efficiens. A questdo que se impde,
logicamente, é se sabemos de fato em que consiste a esséncia de tal causalidade. Afirma
Heidegger que esta € uma das tarefas essenciais para se determinar com clareza a
corrente e a instrumentalidade da técnica®. Assim, questionando-se sobre tal esséncia,
chega-se a compreensdo de que a producdo e o produzir, tdo essenciais a técnica,
residem naquilo que “chega a aparecer e a apresentar-se”>. Novamente nos vemos
entrelacados com a questdo da verdade, com o sentido da a0lh/geia. Escreve
Heidegger:  “A técnica ndo &, portanto, um simples meio. A técnica ¢ uma forma de
descobrimento. Levando isso em conta, abre-se diante de nds todo um outro ambito para

151

a esséncia da técnica. Trata-se do ambito do descobrimento, isto é, da verdade". Assim,

é possivel pensar que a técnica seja um modo de descobrimento onde se opera um vigor

em que se dd o “descobrimento e o0 des-encobrimento, onde acontece

152

a0lh/geia, verdade Neste ponto, ha uma revelagdo importante: Heidegger une a

sua idéia de destino ao desdobramento histérico da técnica enquanto era atbmica. Em

suas palavras:

A esséncia da técnica moderna pée o homem a caminho do desencobrimento
que sempre conduz o real, de maneira mais ou menos perceptivel, a dis-
ponibiliddae. Pér a caminho significa: destinar. Por isso, denominamos de
destino a forca de reunido encaminhadora que pde o homem a caminho de
um descobrimento. E pelo destino que se determina a esséncia de toda
histéria. A historia ndo é um mero objeto da historiografia nem somente o
exercicio da atividade humana. A acdo humana s6 se torna histérica quando
enviada por um destino.”®

*" LOPARIC, Zeljko. 1996. Heidegger e a pergunta pela técnica. Cadernos de Historia e Filosofia da
Ciéncia, série 3, v. 6, n°2. Sao Paulo :UNICAMP, p. 107-137.

*® HEIDEGGER, M. A questdo da técnica. Ensaios e Conferéncias. Op. Cit. p. 13.

* Op. Cit..

%0 Op. Cit.. p. 16.

51 Op. Cit.. p. 17.

52 Op. Cit.. p. 18.

%3 Op. Cit.. p. 27.

107



Mas é preciso, a0 homem, fazer-se ouvinte e ndo escravo deste envio que lhe é
dado no destino. Dai a importancia de termos estabelecido o que para Heidegger é
liberdade, ja que liberdade e verdade possuem um parentesco mais préximo e ja que esta
primeira € quem rege o aberto, é ela “o reino do destino que pde o desencobrimento em
seu préprio caminho”.>* Aqui, contudo, reside uma via de duas m&os. Primeiro, como a
esséncia da técnica reside na com-posicdo (Ge-stell)>, sua regéncia é, como afirma
Heidegger, parte do destino, 0 homem caminha sempre a beira de uma possibilidade, ou
seja, “seguir e favorecer apenas o que se des-encobre na dis-posicdo™® fundando a partir
dai todos os seus parametros, todas as suas medidas. Segundo, neste primeiro caminho
aberto, ha um encobrimento: encobre-se a possibilidade do homem empenhar-se de
modo mais originario pela esséncia do que se encobre e seu descobrimento. E neste
segundo ponto, ou melhor, nesta possibilidade ser esquecida, que Heidegger vem a
afirmar que reside o perigo. Mas, que perigo? Heidegger nos diz que o destino do
descobrimento € o perigo, acentuado de modo enfatico no seu discurso. Porque neste
jogo com o des-coberto o homem ja ndo atinge mais o homem como objeto, mas
exclusivamente como disponibilidade — ja que aqui 0 homem se “reduz a dis-por da dis-

157

ponibilidade™’, posto que ele mesmo, o homem, se toma por dis-ponibilidade. Neste
jogo, como diziamos, 0 homem ndo é mais tomado pelo apelo que este descobrimento
carrega em si. O homem, deste modo, desvirtua-se de sua esséncia, ou seja, “nao escuta
nada que faga sua esséncia ex-istir no espaco de um apelo e por isso nunca pode
encontrar-se, apenas, consigo mesmo”>®.

E no enfrentamento deste perigo que Heidegger conclama esta velha palavra, a
serenidade. E pela serenidade que o homem, o Dasein, pode saltar sobre um modo de ser
inaparente, um modo em que o proprio Dasein esteja atento ao apelo do sentido do ser, a

pergunta mesmo por seu sentido. Novamente Cocco e Fleig:

A técnica pde o homem no caminho do desvelamento do ser das coisas.
Neste envio, pér no caminho como destino, reside a necessidade de o ser se
desvendar ao homem. O perigo que surge para quem vai no caminho da
técnica é que ela pode cegar 0 homem quanto a sua existéncia com a perda
do ser. O perigo é viver como se 0 que aparece nao retivesse nenhum

5 Op. Cit.. 28.

% Iss0 nos diz: “o apelo de exploragéo que reine o homem a dis-por do que se des-encobre como dis-
ponibilidade”. Op. Cit.. p. 23.

*% Op. Cit.. p.28.

> Op. Cit..p. 29.

%8 Op. Cit.. p. 30.

108



mistério, nenhum fundo inesgotavel, mesmo que o desvelamento suponha
sempre o que sempre se esconde. O destino do desvelamento traz o perigo de
se viver na aparéncia, na ilusdo de que a esséncia da técnica é o homem. O
préprio homem se torna subsisténcia e esquece a pergunta pelo sentido do
ser. A tégnica é um modo do desvelamento e ndo apenas esta a servico do
homem.

O enlace fundamental desta abordagem é fornecer pistas para a cooperagdo que
existe entre o Dasein e 0 ser e que se consolidam quando o Dasein, na sua relacdo com
ser num tempo historico dado, a era atdbmica, a era da técnica, faz emergir o perigo
acima descrito. Como afirma Caputo, o Dasein coopera com o ser, deixando que este
seja.® E é aqui, nesta relacdo com o ser, que Heidegger ira escolher a palavra de
Eckhart: Gelassenheit. No dialogo sobre a serenidade®, lemos o professor afirmar que se
ele possuisse apenas o verdadeiro desprendimento, ou seja, a serenidade, entdo ele
estaria livre da vontade. N&o se trata, entretanto, de uma tarefa de trazer a tona a
serenidade, mas sim de estar atento a ela. E assim que todo vestigio de vontade deve ser
colocado de lado para que a serenidade nos visite e passe por nés®.

Este caminho que procura trazer a vigéncia da serenidade aponta para duas vias:
uma nos fala de um momento negativo deste desprendimento, aquele momento em que
se instala uma necessidade de estar perdido (Losgelassensein) dos entes e do pensar que
representa os entes “dentro do horizonte projetado pela subjetividade transcendental”®® e
a outra nos fala de um momento positivo da serenidade, momento de perfei¢do desta, ja
gue esta atingiu completamente o lado de fora da esfera da vontade em favor de uma
simples abertura que permite que o ser seja e que nos conduz a um dos termos essenciais
da Analitica Existencial, a ekstase.®* Ora, a existéncia do Dasein é ek-statica, isto &, ela
permanece na verdade do ser, aberta a abertura mesmo: a relacdo do Dasein com o ser,
portanto, € ek-statica. Esta relagdo implica numa compreensdo Unica: a relagdo do
Dasein com o ser ndo pode ser medida ou pensada do mesmo modo com que 0 Dasein se

relaciona com os entes. Escreve Caputo:

% Op. Cit. p. 23.

80 Cf. CAPUTO, J. The Mystical Element. Op. Cit. p. 174.

' HEIDEGGER, M. Serenidade. Op. Cit.

62 Cf. CAPUTO, J. Op. Cit.

% Op. Cit.. p.177.

® No Capitulo 11, § 4 , iremos discutir de modo mais detalhado este envolvimento da serenidade com a
vontade.

109



[...] a relacdo do Dasein com o ser que Heidegger expressa na palavra
‘brauchen’ parece residir na sombra desta tradicdo (a tradicdo negativa).
Ordinariamente, ‘brauchen’ significa ‘precisar’ ou ‘usar’. Mas para
Heidegger ela ndo significa nenhum e nem outro. O ser ndo ‘usa’ o Dasein na
medida em que isto implica ‘utilizar’ (Benitzen). ‘Utilizar’ algo esta
subordinado ao usudrio, fazendo-o de um mero instrumento, como o martelo.
O Dasein ndo é uma ‘ferramenta’ para a ‘habilidade’ do ser. Nem deveriamos
pensar ‘brauchen’ em termos de ‘necessitar’. N&o é apropriado imaginar que
0 ser — a verdade em si mesma — € dependente do homem. Isto incorreria no
erro do subjetivismo cartesiano.”

E muito mais apropriado pensar “brauchen” & luz do fato de que ser e Dasein se
pertencem, que “cada um complementa e provém o elemento proprio do outro™®. E a
serenidade, portanto, que permite ao Dasein “efetuar” de modo pleno esta relacdo com o
ser. Quando Heidegger diz que esta, a serenidade, pode dizer “sim” ou “ndo” aos entes,
entdo podemos esbocar a compreensdo de que ha um modo de ser no homem, Dasein,
que pode se debrucar sobre as coisas cientes de sua esséncia e da esséncia das coisas.
Mas esta essencialidade aqui ndo quer nos reportar a tradicdo medieval da essentia. N&o.
Trata-se, como é apropriado em Heidegger, de estabelecer mais 0 modo de relacdo do
Dasein com as coisas, com as criaturas. A serenidade coloca o Dasein no ritmo da
origem®’, ou seja, visita a abertura em toda a sua dimensdo e permite que o Ser seja.
Caputo, na sua traducdo americana, reserva-se o direito de conjugar o sentido da
serenidade em Heidegger com mais uma palavra além de Gelsassenheit, ou seja, letting-
be, o deixar-ser, o adentrar este fluxo ou ritmo da origem. Parece que aquilo que chama
o0 Dasein ao descobrimento porta em si uma armadilha que aponta para dois caminhos e
que um deles contém um grande perigo. Cabe a escuta atenta a tarefa de permitir que o
Dasein adentre a esfera da serenidade e possa navegar neste sentido mais originario dado

ao termo “brauchen”.

% CAPUTO, J. Op. Cit. p. 181.
% Op. Cit. p. 182
87 Cf. HEIDEGGER, M. Serenidade.Op. Cit.

110



Capitulo 111
Caputo: o elemento mistico da ontologia fundamental

1. Heidegger: teologia e misticismo.

Num artigo tdo instigante quanto controverso — Heidegger and theology — John
Caputo® quer nos fazer ver que o pensamento de Heidegger ndo est4 apenas alicercado
em sua base académica e filoséfica, mas também em seu percurso como pessoa, como
um homem inicialmente de fé que vai, aos poucos, reestruturando as bases de seu pensar
numa direcdo que inicialmente parece bem oposta ao seu inicio. Caputo, logo de saida,
nos informa que “Heidegger nasceu nas fazendas catdlicas e conservadoras do sul, na

Alemanha Central”2.

Fincando Heidegger num determinado espaco geografico e
cultural, Caputo quer nos mostrar que é a partir desta influéncia primeva que nascera o
pensamento do grande pensador da Floresta Negra. Inicialmente, Heidegger pensava em
fazer doutorado em Tomas de Aquino. “Hugo Ott descobriu que as primeiras
publicacOes de Heidegger apareceram em 1910-12 no Der Akademiker, uma revista
catélica ultra-conservadora que seguia a linha do Papa Pio X,

Interessante notar que, nestes artigos, o jovem Heidegger — entdo com vinte anos
— fala do perigo do “Modernismo” contra a sabedoria eterna da religido catdlica.
“Heidegger cita com aprovacdo o dito do ‘grande (Josef Von) Gorres’: ‘Cave
profundamente e vocé vai se descobrir em solo catlico’. Interrompendo seus estudos
por motivos de saude, ele volta-se para a matematica e para as ciéncias, para entao
depois se concentrar na Filosofia, “onde era abertamente identificado com a confissao
catélica™. Desde cedo influenciado pela refutacdo de Husserl ao psicologismo e voltado
para as descobertas da moderna légica, Heidegger estava centrado numa apropriacéo da

Filosofia escolastica medieval a luz destas influéncias. Como explica Caputo:

! Michael Zimmerman, da Tulane University, chega mesmo a afirmar que “nunca houve um comentador
mais licido sobre o pensamento de Heidegger do que John D. Caputo e poucos foram tdo perspicazes. Ele
derramou uma bem-vinda luz até mesmo sobre as expressdes heideggerianas mais obscuras e também
gerou conversas brilhantes cujos interlocutores incluiam Heidegger, Derrida, Levinas, Kierkegaard e o
préprio Caputo”. A Postmodern, Prophetic, Liberal American in Paris. Continental Philosophy Review,
31, 1998, p. 195. Trad. do Autor.

2 CAPUTO, John. Heidegger e a teologia. Revista Perspectiva Filoséfica. Vol 11, 26. 2007. p. 111. Trad.
do Autor. (Este artigo compde a base do Capitulo 9 da obra Desmitificando Heidegger de Caputo. Op. Cit.
pp. 237-58.)

* Op. Cit..

* Op. Cit..

® Op. Cit..



Heidegger viu uma continuidade entre as “investigacdes I6gicas” de Husserl,
que colocavam a légica e a matematica no fundamento da pura
fenomenologia, e a tradi¢do escotista da “gramatica especulativa” no final da
Idade Média. De acordo com esta tradicdo, que era profundamente anti-
relativista e anti-psicologista, as formas da gramatica e da linguagem (modus
significandi) sfo funcBes de um reflexo puro, formas universais de
pensamento (modus intelligendi), que sdo reflexdes, elas mesmas, do ser
mesmo (modus essendi).®

Contudo, apesar desta clara identificacdo, Heidegger também estava preocupado
com o aspecto da experiéncia de vida (Lebenserfahrung) medieval’. Fazia-se
necessario, entdo, para adentrar as dificuldades que os medievalistas nos impunham,
participar deste modo de vida, desta experiéncia concreta. “Para ganhar acesso aquela

dimensao da tradicdo medieval, Heidegger diz que devemos escutar a teologia moral e o

28

misticismo medieval, em particular a do Mestre Eckhart™. Trata-se, com efeito, de uma

nogdo mistica: a alma pertence completamente a Deus — uma transcendéncia para Deus

— e que se traduz numa correspondéncia entre a no¢cdo metafisico-conceitual de que *“o

”9

intelecto tem uma harmonia interna com e pertencente (convenientia) ao ser™. Isto o

conduziu, segundo Caputo, a um nivel de abordagem da prépria Tradicdo que o
obrigaria a compor uma desconstru¢do positiva daquilo que ndo estava devidamente

claro nesta mesma Tradicdo: tratava-se de pensar o impensado do dizer desta.

Ao invocar o significado vivo do misticismo medieval, Heidegger faz sua
primeira tentativa de uma ‘destruicdo’ da tradicdo — que ndo quer dizer
nivelar ou destruir, mas antes romper a superficie conceitual da tradicdo
metafisica para restaurar ou reaver suas raizes vivas e experiéncias
vivificantes. Este é um gesto que Heidegger repetiria sempre e sempre em
sua vida, tanto que a famosa ‘des(cons)trucdo’ da metafisica ou a ‘historia
da ontologia® em Ser e Tempo deve sempre ser entendida como
fundamentalmente “positiva’ e ndo negativa.'’

No seu livro Heidegger and Aquinas', Caputo nos mostra uma carta que o

proprio Heidegger escreveu para Engelbert Krebs, o jovem padre que havia casado

¢ Op. Cit.. p. 112.

" Trata-se de uma apropriacdo que privilegia a vida religiosa em si mesma mais do que em seu aspecto
l6gico e logocéntrico.

8 Op. Cit..

° Op. Cit..

0 0op. Cit..

11 CAPUTO, J. Heidegger and Aquinas. An essay on overcoming Metaphysics. New York : Fordham
University Press, 1990.

112



Martin e Elfride em 1917. Ali, num tom confessional, ele afirma que seus insights
epistemoldgicos e o estudo da teoria do conhecimento histérico tornaram, para
Heidegger, inaceitavel o catolicismo, mas ndo a cristandade em si e a metafisica. Esta €,
segundo Caputo, a primeira virada do pensamento de Heidegger. Caputo langa mais luz
sobre esta primeira virada do pensamento heideggeriano quando nos diz, no referido

artigo, que:

Da virada do catolicismo para o protestantismo, os interesses filoséficos do
jovem pensador mudaram das questdes de ldgica para as de historia, da pura
fenomenologia (husserliana) para o que ele chamou de ‘hermenéutica da
facticidade’ (i.e., a vida concreta) e da teologia dogmatica para a teologia do
Novo Testamento. Ele centrou sua atencdo ndo para te6ldgos escolasticos
como Aquino, Scotus e Suarez, mas para Pascal, Lutero e Kierkegaard que o
levaram de volta a Agostinho e Paulo. Entre 1919 e 1922, Heidegger — que
se identificou em 1912 para Karl Léwith como um tedlogo cristdo —
empreendeu um intensivo estudo da ‘experiéncia factual de vida’ das
comunidades do Novo Testamento (em particular a experiéncia deles de
tempo) num esforco para restaurar a auténtica experiéncia crista.*?

A tese de Caputo, porém, torna-se ainda mais radical quando este chega a
afirmar que Heidegger adotou como modelo para seu projeto a critica de Lutero a
Aristoteles e, por consequéncia, aos fundamentos da escolastica aristotélica medieval.
Lutero usava até mesmo o termo “destruicdo” para descrever seu projeto de “restaurar
uma auténtica cristandade escritural sobre o alicerce conceitual da teologia medieval™.
Caputo informa gque ndo deve ser encarado como um exagero o fato de entendermos que
aquilo que Heidegger delimita como uma “hermenéutica da facticidade” — aquilo que
em Ser e Tempo se traduz pela Analitica Existencial — tem seus alicerces fincados na
critica de “Lutero a teologia metafisica medieval e na critica de Kierkegaard da

cristandade especulativa hegeliana™*

. Além do mais, sabe-se que as paletras-cursos de
Heidegger em Freiburg — contidas na sua Gesamtausgabe, tomo 9 (Wegmarken,
Phanomenologie und Theologie) - registram seus estudos sobre Agostinho e a tentativa
de Heidegger de restaurar a experiéncia crista originaria de tempo que se desvelam na
medida em que se adentram as superestruturas da metafisica neoplatonica que sdo téo
proprias do pensamento de Agostinho. A “destruicdo da metafisica” — assim como esta

é entendida no projeto inicial de Ser e Tempo — deve ser vista como tendo sua

12CAPUTO, J. Heidegger e a teologia. Op. Cit. p. 113.
3 0Op. Cit..
¥ Op. Cit..

113



fundamentacdo neste projeto de Heidegger de 1919. Além do mais, Heidegger, ao se
debrucar sobre Aristételes, estava muito mais preocupado em romper o sistema do
estagirita dos seus conceitos metafisicos e adentrar aquilo que o proprio Heidegger
denominava como a vida factual dos gregos. Evidente que a duplicidade desta

abordagem conduz a uma radicalidade impar:

O trabalho que eventualmente levou ao aparecimento de Ser e Tempo —
trabalho inteiramente ligado a questdes teoldgicas — consistia de uma dupla
restauracdo: Aristdteles de um lado e a vida no Novo Testamento do outro.
Parece-me que Heidegger pensou que essas duas tarefas eram uma so, que o
resgate desconstrutivo das categorias da vida factual alcancariam os mesmos
resultados se fossem uma questdo de restaurar os gregos ou a vida cristd
inicial, se léssemos a Etica a Nicomaco de Aristételes ou o Novo
Testamento.™

Parece claro que este a-historicismo de Ser e Tempo é devedor de uma realizacédo
tanto dos husserlianos quanto dos neo-kantianos, ainda mais quando se pode perceber que
se trata de formalizar as estruturas aqui entendidas como factuais através de uma
conceitualizacdo capaz de lhes dar um acabamento formal-ontolégico — o que nos leva a
pensar numa certa “neutralidade” para sua concretude histérica. Podemos mesmo
concluir que, seguindo este raciocinio de Caputo, “o objetivo de Heidegger foi colocar as
estruturas a priori da vida existencial, da existéncia do Dasein, sem ver se tais estruturas
eram de fato atuais — isto é, como uma matéria existenciaria — grega ou crista”**. Em Ser
e Tempo temos a realizacdo de um ideal existenciario que nao pode ser delimitado por um
momento histdrico da vida, seja ela grega ou crista. De fato, este modo factual de ser é a
base a priori destes mesmos modos de vida'’. Esta tarefa, que pode apontar para diversas
nuances, surge para os teoldgos cristdos como um modo novo de encarar a Si mesmos.
Para alguns destes te6ldgos tratava-se muito mais, através de um discurso enfaticamente

filoséfico, de desmitologizar a cristandade. Explica Caputo que:

A tarefa de desmitologizar a cristandade, para Bultmann, surgiu para isolar a
estrutura universal-existencial da existéncia religiosa em geral. A

5 Op. Cit.. p. 114.

16 Op. Cit.. p. 115

7 Bultman — tedlogo cristdo — como informa Caputo, havia saudado Ser e Tempo com grande entusiasmo.
Cf. Op. Cit.

114



desmitologizagdo classifica as estruturas existenciais como cuidado, decisao,
temporalidade e autencidade em face da morte de mitos cosmoldgicos como
um céu ‘acima’, um inferno ‘abaixo’ e a terra entre eles, mitos sobre os
mensageiros celestiais que grassavam entre essas regides.'®

Devemos nos ater de radicalizar tanto esta postura e chegar mesmo a acreditar que
Ser e Tempo se trata tdo somente de um passo em direcdo a desmitologizacdo da tradicéo
cristd. Ndo é este o caso. Bultmman, é bem verdade, apropriou-se dos conceitos e idéias
centrais de Ser e Tempo a seu contento®®, mas isto trata-se de um fato muito especifico
que se centra no interesse particular dos proprios tedlégos (poderiamos citar, como
exemplos, tedlogos do porte de Gustav Siewerth, Johannes Lotz e Karl Rahner). O nosso
interesse deve estar focado no percurso do proprio Heidegger e ndo na interpretagdo de
seus comentadores ou seguidores. E Caputo estava ciente desta necessidade. Ele cita as
ultimas palestras de Heidegger em Freiburg que estavam ainda conectadas diretamente
com a teologia - trata-se de uma coletdnea destas palestras sob o titulo de
“Fenomenologia e teologia”®. Neste momento Heidegger ainda demonstra seu interesse
pela teologia da cruz de Lutero e a tentativa de descrever em modos existenciais a
experiéncia da vida cristd em seus primérdios?’. O mais notavel destes textos é a
articulacdo que Heidegger faz do conceito teoldgico do pecado, entendido aqui como
uma “determinagdo ontico-existenciaria da estrutura da culpa que é trabalhada em Ser e
Tempo”?. N&o nos esquecamos, além do mais, de uma carta que Heidegger escreveu para
Karl Lowith em agosto de 1921, em que Heidegger afirma que “trabalho de forma
concreta e factica a partir do meu ‘eu sou’ — a partir de minha heranca espiritual

inteiramente factica”®

e que, de modo ainda mais radical, ao menos para este periodo de
sua vida, que “vivo os deveres interiores de minha facticidade t&o radicalmente como os

compreendo. A esta, a minha facticidade, pertence o que designo brevemente assim: sou

8 Op. Cit..

19 Além de Bultman, um outro grande te6logo que foi diretamente influenciado por Heidegger foi Paul
Tillich. Com referéncia ao contetdo da obra de Tillich e sua apropriacdo de certos aspectos da Analitica
Existencial, ver o excelente artigo de John Dourley: Tillich e Meister Eckhart: Apreciagdo Critica.
Disponivel em: www.metodista.br/correlatio. Acesso em: 20/12/2006. Apesar de Dourley citar apenas
Schleiermacher, Schelling e Jacob Boheme como as influéncias reconhecidas pelo préprio Tillich, fica
evidente que sua analise da mistica eckhartiana e 0 modo mesmo de sua teologia sdo devedores, em certo
grau, das conquistas de Ser e Tempo.

0 Cf. Op. Cit. p. 116.

2L Cf. HEIDEGGER, M. Estudios sobre mistica medieval. 22 Ed. México: FCE, 1997.

2 CAPUTO, J . Op. Cit..

2 BARASH, Jeffrey Andrew. Heidegger e seu século. Lisboa: Piaget, 1997. p. 103.

115



um ‘tedlogo cristdo’?*. Mas, ap6s este periodo, Heidegger retorna a Freiburg como
sucessor de Husserl em 1928 e ai se da uma mudanca radical em seus interesses: primeiro
temos o seu “infernal endossamento ao Nacional Socialismo e seus ardorosos esfor¢cos
para nazificar a universidade alema”? e seus interesses passando de Kierkegaard, Lutero
e Aristoteles para Nietzsche.”® E neste momento que Heidegger comeca a se antagonizar
com o catolicismo ultra-conservador de seu inicio e com a teologia histérico-liberal
protestante, dando claros indicios de que estava se tornando ateu. Neste periodo
Heidegger comega mesmo a hostilizar o pensamento cristdo e sua propria conduta pessoal
em Freiburg “passou a ser de hostilidade para com a cristandade”’. Entretanto, esta
hostilidade corre em paralelo com os estudos que os tedlégos faziam do pensamento
heideggeriano, chegando mesmo a se apropriar de suas idéias em termos teoldgicos,
como o faz, por exemplo, Rahner em sua obra On The Theology of Death quando se

2
I 8

apropria do ser-para-a-morte da Analitica Existencial". Este paralelismo aponta para um

fato inegavel. Explica Caputo:

Mas é muito claro, até mesmo para 0 mais fanatico discipulo de Heidegger,
que ele esta claramente helenizando e secularizando a fundamental concepcéo
biblica da histdria da salvagdo. Ele estava construindo — de modo literal — uma
Heilsgeschichte rival para a histdria da salvagdo biblica que ele havia
descoberto em seus estudos do Novo Testamento.?

Este percurso, contudo, apesar de apontar para pontos diferentes, iria se encontrar
de certo modo nos escritos do Gltimo Heidegger. Desde a sua célebre “carta” a Jean
Beaufret — onde Heidegger levantava “os limites “humanisticos’ do existencialismo e da

exigéncia real de ‘pensar o ser’”®

— percebemos um Heidegger menos voluntarioso,
deixando de lado suas especulagbes acerca da vontade e se centrado mais numa
perspectiva de “deixar ser”, ou seja, a Gelassenheit, que fora uma das mais veneradas
palavras usadas pelos misticos do Reno, em especial por Mestre Eckhart. O ser ndo é a

partir de agora mais entendido como algo que possa ser concebido ou que podemos nos

?* CAPUTO, J. Op. Cit..

% Op. Cit. p. 117.

% Sobre dois pontos de vistas td0 interessantes quanto antagonicos relativamente ao nazismo de
Heidegger, ver as obras FARIAS, Victor. Heidegger e o Nazismo. Sdo Paulo : Paz e Terra, 1998 e
LOPARIC, Zeljo. Heidegger réu. Sdo Paulo: Papirus, 1990.

7 Op. Cit.

%8 Cf. RAHNER, Karl. On The Theology of Death. New York: Herder and Herder, 1961.

2% Op. Cit.. p. 120.

% Op. Cit.. p. 121.

116



apoderar; ao contrario, o ser, em relacdo ao pensamento, pode ser apenas garantido. Os
pensamentos vém até nos! “Pensar € um dom ou uma graca, um evento que nos toma,
uma direcdo visitada por nés™!. O advento do ser se d& na cooperacdo e no
comportamento do homem em estar no aberto deste advento. Evidente que tal postura
filosofica pode ser tachada, neste nivel, de quietismo e ascetismo e se impde, entdo, uma
pergunta pelo lugar da ética no pensamento de Heidegger. Esta é, de fato, a antiga disputa
medieval entre a vita activa e a vita contemplativa. Parece que na sua Ultima virada,
Heidegger retorna ao seu inicio teolégico. Mas, devemos dizer, este retorno ganha um
viés muito mais mistico. No altimo Heidegger ainda é muito debatida a questdo de Deus
e dos deuses, mesmo sabendo-se que, do ponto de vista judaico-cristdo, este mesmo Deus
esta atrelado a Historia e a sua relacdo com a prépria historia do ser e seu destinamento.

Sobre este momento, escreve Caputo:

Heidegger demonstra nestes escritos uma decidida preferéncia pelos primeiros
gregos, pela experiéncia grega de ser como physis e alétheia e pela
experiéncia dos ‘deuses’ como parte do ‘Quadruplo’, O Quadruplo — terra e
céu, mortais e deuses — é uma profunda concepgdo de Holderlin que
Heidegger deriva de suas leituras desse poeta sobre 0 mundo grego. Entdo o
deus que emerge nos Ultimos escritos de Heidegger é um deus poético, uma
experiéncia poética do mundo como algo sagrado ou merecedor de
reveréncia.*

N&o é de se estranhar que em termos de religido comparada possamos dizer que
este deus de Heidegger se distancia do Deus judeu ou cristdo. E possivel até mesmo fazer
uma comparagdo entre este Gltimo Heidegger e o pensamento Budista.** Mas toda e

qualquer aproximacdo s6 é possivel de ser pensada quando temos em vista as

31 Op. Cit.. p. 122.

% Op. Cit.. pp.123-4.

¥ Nao é nosso intuito aqui tracar os envolvimentos de Heidegger com a Escola de Kyoto, por exemplo.
Este envolvimento daria para elaborar uma obra a parte devida a extensdo de suas consequiéncias. Muitas
obras poderiam ser citadas que tratam deste envolvimento de Heidegger com a tradigdo mistica medieval e
budista. Eis algumas especialmente interessantes: MACQUARRIE, John. An Existentialist Theology: A
Comparision of Heidegger and Bultmann. New York : Harper, 1965. MARX, Werner. Heidegger and the
Tradition. Evaston : Nortwestern University, 1971. PEROTTI, James. Heidegger on the Divine. Athens :
Ohio University Press, 1974. VYCINAS, Vicent. Earth and Gods: An introduction to the philosophy of
Martin Heidegger. The Hague : Martinus Nijhoff, 1961. CAPUTO, John D. The Mystical Element in
Heidegger’s Thought. Op. Cit. BARASH, J. A. Op. Cit. LEVINAS, Emmanuel. Dieu, le temps et la mort.
Paris: Grasset & Fasquelle, 2000. e o excelente Cambridge Companion on Heidegger. EUA : Cambridge
Press, 2000, principalmente pelo texto aqui referido de Caputo e pelo excelente artigo de Michael
Zimmerman onde temos uma excelente comparacdo entre o pensamento do Ultimo Heidegger com o
budismo Mahayana.

117



possibilidades que o proprio Heidegger criou. Mas que uma coisa fique bem clara: em
momento algum estamos afirmando que Heideger seja um tedlogo ou tdo pouco um
mistico. O préprio Caputo foi acusado de pensar o ultimo Heidegger por este viés, mas
ele mesmo se defendeu quando, na introdugdo de seu livro The Mystical Element
revisado, afirmou que se trata de uma ma compreensdo falar de Heidegger como um
mistico. Deve-se acentuar apenas que ha um “elemento” mistico em seu pensamento.

Os passos que iremos seguir adiante serdo para tentar demonstrar, a luz das idéias
de Caputo, como de fato é pertinente pensar neste elemento mistico do pensar
heideggeriano se entendermos que este mesmo pensar, ele mesmo, estd fincado numa
tradicdo em especial — no caso, a tradicdo da teologia negativa que se abre com Filo. A
idéia é simples: se é possivel pensar uma filiacdo de Heidegger com Eckhart, entdo €
também possivel tracar a propria filiagdo de Eckhart para que possamos vislumbrar de
modo mais amplo como podemos encontrar filiagdes entre o pensamento de Heidegger e
0 dizer desta mesma Tradicdo. Assim como Caputo, ndo queremos dizer que 0
pensamento da Analitica Existencial possui toda uma estruturacdo propria baseada nesta
influéncia, mas sim que esta influéncia ndo dita pode sugerir a possibilidade do
aparecimento de alguns conceitos radicais do pensamento de Heidegger, especialmente
quando este trava uma discussao profunda com a tradi¢cdo metafisica que é plenamente
devedora de uma tradicdo cristd que foi, em grande escala, influenciada pelos grandes
pensadores gregos.

Os pilares fundamentais da Analitica — o nada, a diferenca ontoldgica e a
transcendéncia do Dasein — podem encontrar similares nesta tradicdo — mais
especificamente entre Deus, mundo e a alma? E possivel entender a radicalidade da
compreensdo heideggeriana para a a0lh/geia grega como fincada num modo
subterraneo de pensar da tradicdo negativa em relacdo aquilo que se mostra? De fato, a
tradicdo negativa corre por fora da metafisica cristd tradicional e aponta para outras
saidas? O privilégio da Abgeschiedenheit eckhartiana, em seu sentido ontoldgico, possui
0 mesmo estatuto da angustia heideggeriana? Em que pontos a Gelassenheit se encontra
em Eckhart e Heidegger? H4, de fato, uma influéncia da Negatividade eckhartiana na
Analitica Existencial? Estas questdes se impdem como um modo de pensarmos
radicalmente a propria Analitica em seu viés histdrico e hermenéutico. O ndo dito, 0 ndo
pensado da propria Analitica se torna, portanto, o cerne desta questdo e que aponta para
um modo de encarar um grande pensador através de um modo marcadamente

heideggeriano.

118



Se somos devedores de uma “hermenéutica radical” - como Caputo descreve o
ponto a que seus estudos sobre Heidegger o conduziram — entdo temos que compreender
que isto significa atingir o sentido da Analitica através de uma delimitacdo que, como ja
indicamos, possui varios representantes — sejam comentadores ou grandes pensadores
que trabalham com e a partir de Heidegger. Como ensina Caputo, esta “hermenéutica
radical” sugere a busca por um significado perdido, por aquilo que permanece velado na
Tradicdo e no dizer mesmo desta enquanto pensamento concreto de um determinado
pensador. Assim, quando delimitamos certos pontos centrais do pensamento e da mistica
de Mestre Eckhart e tentamos circunscrever os principais pensadores que formam a
corrente de sua tradicdo teologica negativa — e se realmente concordamos com Caputo
qguando este vé elementos muito proximos entre Heidegger e Eckhart — entdo estamos
dando um passo além: estamos, de certo modo e em certo nivel, subscrevendo numa
corrente muito particular o momento histérico da Analitica Existencial e atentando para
0 ndo pensado de seu dizer.

Mais ainda vale dizer: quando nos deparamos com dois grandes pensadores —
Heidegger e Eckhart — ndo sé vale a pena tragar certos paralelismos entre ambos e suas
aproximag0es e similaridades, mas sim onde eles divergem. Caputo estava ciente disso:
“Ha uma certa nocdo de ‘perigo’ em Heidegger que ndo encontramos no misticismo

religioso de Eckhart”®*

e um lado obscuro na Ereignis que as vezes surge no pensamento
de Heidegger como um jogo perigoso, um jogo em que estamos langados. E isto, € claro,
ndo se encontra numa tradicdo anterior. Mas, como ponto de encontro — e um ponto de
colisdo muito forte, devemos acrescentar — ha neste projeto mistico religioso medieval
uma indicacdo ja muito forte de uma necessidade de ir além da metafisica e de pensar a

prépria Tradicdo como um retorno e um ir além.

3 Op. Cit. Introduc&o, XViL.

119



2. Negatividade e Analitica Existencial

Safranski, no inicio de sua biografia sobre Heidegger, faz uma afirmacéo
deveras interessante e curiosa. Ele diz que:

Ele (Heidegger) foi realmente um ‘mestre’ da escola do mistico Mestre
Eckhart. Manteve aberto, mais do que ninguém, o horizonte para a
experiéncia religiosa numa época ndo-religiosa. Encontrou um pensar que
permanece proximo das coisas, mas preserva-o da queda da banalidade.*

Zarader, ao discorrer sobre a compreensdo heideggeriana sobre ser e nada, afirma

de modo também curioso que:

Esta Ultima palavra revela bem que, nesta singular abordagem em que o ser é
constantemente ‘desdito’ mais do que é ‘dito’, Heidegger ndo é uma figura
absolutamente solitaria: da diferanca de J. Derrida ao vestigio de E. Lévinas,
para recuar talvez, passando por Mestre Eckhart e Suso, a di/asthma de
Plotino, ha como que uma ‘tradi¢do’ paralela , tradicdo mais subterranea —
porque negativa — do que a sélida tradigdo positiva que, do platonismo oficial
ao saber absoluto, caracteriza a ontologia classica®

A questdo aqui €: como € possivel se estabelecer este vinculo entre Heidegger e a
tradicdo negativa? Por que ha tantos pensadores e comentadores voltados para esta
perspectiva? No inicio de nosso trabalho afirmamos que Heidegger é um pensador que
erige seu pensar a partir e para além do fim da Filosofia — e isto parece ir de encontro a
uma tentativa de se estabelecer vinculos entre a Analitica Existencial e a tradicdo da
Negatividade. Por outro lado, s6 um pensador realmente profundo pode nos conduzir a
matizes tdo dispares e sempre novas sobre o seu pensar. Com Heidegger isto ndo &, de
modo algum, diferente. E exatamente a possibilidade de preencher este “espago
historico” que se localiza entre os primeiros gregos que filosofaram e a Analitica
Existencial — através de uma busca por similitudes — que podemos enriquecer a nossa
abordagem sobre a propria Analitica Existencial.

Primeiro, demonstramos no Capitulo | que héa realmente uma afiliacdo mistico-

filosofica que se inicia com Filo e chega até Eckhart. Neste ponto, se justifica a intencédo

! SAFRANSKI, Riidiger. Heidegger — um mestre da Alemanha entre o bem e 0 mal. S&o Paulo : Gerag#o
Editorial, 2000. p. 18.

2 ZARADER, M. Op. Cit. p. 191. (Interessante notar que este modo de pensar conduziu a propria Zarader
a relacionar o pensamento de Heidegger com a tradi¢do judaica na sua obra La Dette impensée. Heidegger
et I’héritage hébraique. Paris : Edi¢cBes Du Seuil, 1990).



de Zarader de fazer retroceder para o universo judaico certos pontos chaves da Analitica.
Como Filo se alicerca numa interpretacdo helénica de um contetdo essencialmente
judaico, é facil perceber que este conteudo podera ser apreendido pela mistica cristd
centrada numa abordagem negativa da divindade. Ndo é sem razdo que este Uno, a
Divindade, a Negatividade serdo colocados como antes do ser. Mas que fique claro: este
ser aqui referido é aquele mesmo que Heidegger ira criticar no seu A Constituicdo Onto-
teo-l6gica da Metafisica.

Ao inserirmos a Tradi¢do do Pensamento da Negatividade — de Filo a Eckhart —
como uma base possivel de “inspiracdo” e influéncia ao pensamento heideggeriano,
parece plausivel afirmar que podemos encetar uma nova abordagem a desconstrucao da
Metafisica como esta foi levada a termo por Heidegger. Por isso afirmamos que este
modo de pensar — a Tradigdo do Pensamento da Negatividade — parece correr por fora da
compreensdo “oficial” da ontologia tradicional. A Tradicdo da Negatividade quer
mostrar que ha um modo mais radical de se pensar o ser — um modo ndo 6ntico, ndo
centrado nas coisas, mas sim no nada. Além do mais, ja a partir de lamblico e Plotino, é
possivel detectar uma interagdo entre esta Negatividade e o modo de articulacdo da
existencialidade do homem. Tal modo se traduz por um deixar-ser, uma entrega ao apelo
do Uno, um esvaziamento do mundo e das coisas mundanas, um esvaziar-se pleno que
conduz a alma a “contemplar” esta mesma simplicidade.

Com Dionisius vemos como a cristandade toma para si esta compreensdo —
Heidegger entendia muito bem que havia uma filiagdo grega do pensamento cristdo, mas
parece ndo querer encarar de frente sua filiagdo hebraica — e compGe uma teologia
negativa que difere e muito dos padrdes da teologia positiva vigente. O mistério é
novamente posto como uma regido em que o homem habita e é por ela chamado, uma
regido que funda as proprias coisas e permanece num jogo de desvelamento e ocultacéo.
Por fim, vemos esta mesma Negatividade adentrar de modo definitivo a mistica crista
através dos tratados e sermdes de Mestre Eckhart. Aqui ndo é apenas mais uma questao
de compreender este ternario — Deus, mundo e alma — pela Negatividade da Divindade,
mas sim de afirmar que é esta mesma quem rege o ponto mais elevado da
existencialidade humana: o desprendimento. E por este que se conquista o direito a
pensar esta regido, a adentrar o reino da ndo representacdo onde apenas a experiéncia em

si mesma da diferenca pode falar. E neste estagio em que o homem adentra aquilo que o

121



préprio Heidegger chamou de regido da serenidade.® Assinalamos que o desprendimento
esta perto do nada. Esta compreensdo de Eckhart s6 é possivel na medida em que ele
mesmo contempla a possibilidade mesmo desta regido falar por si sé: 0 nada se da pela
diferenca, ndo é ente algum, assim como a prépria Divindade. Esta é puritas essendi, é
aquele momento que € o apelo, a graca quem direciona ou chama a alma a se realizar
no desprendimento, a encontrar no nada o Deus que a impele ao encontro, que a chama
— apelo este que podemos traduzir pelo destino do ser entendido aqui como Divindade.
O estatuto de privilégio da Abgeschiedenheit é ser abertura para este mesmo nada e
caminho de conquista desta regido pela advento da Gelassenheit.

Segundo, devemos tracar, portanto, as similitudes ou aproximacgfes que sdo
possiveis de se estabelecer entre Heidegger e Eckhart. Justificando tal filiacdo,
estaremos inserindo a Analitica — em certo nivel, é claro — dentro de uma tradicdo de
cunho negativo. E esta tarefa comeca com a prelecdo Que é Metafisica? de 1929. Nesta
prelecdo, Heidegger nos fala de uma angustia fundamental, de uma experiéncia
fundamental ( Grunderfahrung) que pode ser entendida como uma experiéncia que nos
liberta da esfera das coisas exatamente por ser a angustia que permite que o nada se
manifeste: é aquele momento em que o Dasein ndo se perde mais junto ao ente. Esta
prelecdo, entdo, pode ser compreendida como uma prelecdo sobre o nada. Esta
discussdo, segundo Caputo, centrada no nada (das Nichts), € também a preocupacao
fundamental de Eckhart em seu tratado sobre o desprendimento. A leitura de Heidegger
aparece em 1929, seis séculos ap6s a morte de Mestre Eckhart — entre 1327 a 1329.

No tratado sobre o desprendimento, Eckhart — e isso se reduzimos suas
proposi¢coes ao essencial — faz duas afirmacdes principais: 1. Deus, em Si mesmo, é tudo
0 que ndo é criatural. Ele é o puro desprendimento inamovivel e 2. O caminho que
permite a alma se unir a Deus € o caminho do desprendimento. Caputo enxerga aqui um
paralelo entre a prelecdo de Heidegger e o tratado de Eckhart. Ele afirma que “se nos
voltarmos agora para Que é Metafisica? de Heidegger, nds iremos encontrar duas
afirmac0es paralelas, embora em termos de discussédo agora ndo sejam mais ‘Deus’ e a
‘alma’, mas ‘ser’ e ‘Dasein’,

Se entendermos que o nada é “alcancado” em Heidegger por esta experiéncia
fundamental acima citada, podemos estabelecer um paralelo com o tratado de Eckhart: o

desprendimento aponta para um modo do ente (Dasein, alma) experienciar o mundo que

% Cf. HEIDEGGER, M. Serenidade. Op. Cit.
* CAPUTO, J. The Mystical Element. Op. Cit. p. 18.

122



se abre — assim como a angustia em Heidegger — para a compreensdo do nadificar do
nada (das Nichten des Nichts). Nas palavras de Heidegger: “O nadificar do nada nao é
um episodio casual, mas, como remissao (que rejeita) ao ente em sua totalidade em fuga,
ele revela este ente em sua plena, até entdo oculta, estranheza como o absolutamente

»5

outro — em face do nada™. Ora, Heidegger ainda acrescenta que Dasein significa “estar

"6 Como este nada, seu nadificar, acontece no ser do ente, o

suspenso dentro do nada
mesmo ndo pode ser entendido como substantivo, como ente. Aqui podemos assinalar,
com Caputo, que a analogia com Eckhart se torna maior. Em Eckhart é necessaria uma
experiéncia fundamental para que a abertura Aquele que é todo outro que o ente possa se
“revelar”. “Para Eckhart, Deus subsiste no puro ‘Ab-geschiedenheit’; para Heidegger, o

"’ Se 0 termo

nada € fundamentalmente ‘diferenciado’ (unter-schieden) dos entes
“Unter-Schied” — usado explicitamente em ldentidade e Diferenga — aponta para uma
diferenciacdo — que toma o lugar da diferenca ontoldgica — entdo parece plausivel que
tomemos a propria Abgeschiedenheit eckhartiana em relagdo com o Unter-Schied
heideggeriano.

O nada que nadifica ndo significa, contudo, algo que esta apartado dos entes.
Assim como o Deus em Eckhart, que ndo estd apartado das criaturas e que é
compreendido como Aquele que funda e da& esséncia a todas as coisas, 0 nada aqui
também indica o fundamento para todo ente que sem ele cairia numa auséncia de ser
(Seinlosigkeit). Assim como em Heidegger, esta posicdo de Eckhart ndo deve ser
compreendida como aniquilagio do homem ou um niilismo radical. Esta forma de
interpretar 0 nada em Heidegger — e que poderia valer em Eckhart — que tende a uma
confusdo de termos, €, segundo Caputo, uma ma compreensao do conteudo da prelecao
Que € Metafisica? “Pelo nada, Heidegger ndo quer dizer uma simples negagdo do que e,
a negacao de todos os entes, mas o ser em si mesmo, tomado como aquilo que é o outro
que qualquer ente (Andere zu Allem Seinden). O nadificar do nada é o ser dos entes”®.
Deus em Eckhart e o ser em Heidegger sdo colocados como diferenciados de todos 0s
entes. Se 0 homem — a alma ou o Dasein — quer “ganhar acesso a tal ser, s6 o pode pelo

caminho da compreens&o e abrindo a si mesmo para esta ‘diferenca’”.

> HEIDEGGER, M. Que é Metafisica? Op. Cit. p. 41.
¢ Op. Cit..

"CAPUTO, J. Op. Cit. p. 19.

8 Op. Cit... p. 21.

° Op. Cit..p. 22.

123



Outra similitude interessante entre o pensamento de Eckhart e Heidegger é, como
aponta Caputo, que no primeiro temos o “homem interior” e 0 “homem exterior”. Em
Heidegger o homem exterior é aquele que se vé arrastado cotidianamente para um
mundo de preocupacdes, enquanto que o homem interior seria aquele momento em que
pela angustia ele experiencia aquilo que ndo é ente™. Se em Eckhart 0 homem exterior é
aquele que busca consolagdo com as coisas do mundo, 0 homem interior é aquele que,
pelo desprendimento, esvazia-se de todo ente e mergulha na serenidade, na Negatividade
em si mesma de Deus, ou seja, Deus como o absolutamente outro com relacéo ao ente.
Mas 0 homem, a alma, s6 caminha para o desprendimento quando o apelo de Deus se faz
sentir em toda a sua poténcia. Em Heidegger temos o apelo do ser, apelo este que exige
do Dasein uma escuta atenta. Esta disposicdo é como um humor que “apela ao homem
em sua esséncia para que aprenda a experimentar o ser no nada”**.

Além do mais, quando adicionamos a estas comparacdes a compreensao
heideggeriana do “pensar representacional” (Vorstellendes Denken) e do “pensar
essencial” (Wesentliches Denken), chegamos a um ponto que aproxima ainda mais 0s
dois pensadores. O primeiro é compreendido por Heidegger — no Posfacio de 1943 a
prelegdo citada — como uma tentativa de calcular e contar os entes, enquanto o segundo
se dirige a verdade do ser em si mesmo. O pensamento essencial ndo se da& sobre os
entes, mas sim sobre a verdade do ser. Aqui temos uma analogia clara: em Eckhart
vemos que 0 homem exterior gasta a si mesmo, o poder de sua alma, na sua relagdo com
as coisas, enquanto que o homem interior é aquele que se distancia do sentidos,

colocando “de lado todas as imagens e representacfes™?

para se engajar num
pensamento ndo-representacional. Em Heidegger, o Dasein, no pensamento essencial,
liberta-se das coisas, 0s entes, e dirige-se ao ser mesmo, & sua verdade.*® Assim como
Eckhart, Heidegger compreende que o modo de se “relacionar” com o transcendente,
com o simplesmente outro que os entes, & um deixar que ele — Deus em Eckhart ou o ser
em Heidegger — se relacione conosco. Isto se torna, de fato, interessante quando

percebemos que para Heidegger o ser “ndo € nada que responda as questdes humanas,

10 N&o se deve entender aqui “exterior” e “interior” como algo espacialmente dado, mas sim como modos
de ser. De outra forma, estariamos entrando em contradi¢do com a propria compreensdo heideggeriana de
mundo e Dasein. Cf. § 13 de Ser e Tempo, I. Op. Cit. pp. 98-102.

! HEIDEGGER, M. Que é Metafisica? Op. Cit.. p. 49.

12 CAPUTO, J. Op. Cit. p. 25.

13 Cf. Op. Cit..

124



nada que se submeta & interpretacdo humana™*. Isto indica que o Ginico modo de ganhar
e garantir acesso ao ser é deixar que o ser seja e se enderece ao homem, ao Dasein.

Ora, em Eckhart, o caminho da alma para Deus segue 0s mesmos parametros: a
primeira deve deixar que Deus efetue sua unidade com ela. Caputo vislumbra dois
pontos de contato entre Eckhart e Heidegger aqui. Ele cita textualmente uma passagem
do tratado sobre o desprendimento de Eckhart e uma passagem da prelecdo Que é
Metafisica? para acentuar tal proximidade. A citacdo de Eckhart é que “Deus pode se

»15 e de

unir a mim melhor e mais proximamente do que eu posso me unir a Ele
Heidegger temos a afirmacdo de que “ser ndo é produto do pensar. Ao contrério, de fato,
0 pensar essencial é um evento (Ereignis) do ser”*®. Se o Ginico poder da alma é permitir
0 advento de Deus nela, entdo vemos o mesmo quando Heidegger afirma que o Dasein
também s6 pode se render, e render-se em sua vontade, para permitir que o ser seja. “E
que é o mais nobre poder, se render, € bem conhecido de todo mistico e homem
religioso™’. Este poder — sua inscri¢do na limitacdo do Dasein — é a prépria finitude do
Dasein que ao experienciar 0 nada “experiencia sua propria falta e finitude em face

daquilo que é ‘simplesmente o outro’ que todo ente™®,

Esta constatagdo, como salienta
Caputo, é a mesma realizacdo que afeta a todo religioso ou mistico realmente
consciente.”® Se a angustia, ja em 1929, é tratada “em termos de calma, serenidade,

descanso, tranqtiilidade e siléncio™®

, hada mais justo do que fazer uma alusdo a
compreensdo eckhartiana da Gelassenheit. Na serenidade, o Dasein adentra a esfera do
ser, logo “Gelassenheit ndo € um contra-conceito para a angustia; ela ¢ muito mais seu
refinamento”®. A angustia é um humor (Stimmung) por responder & voz (Stimme) do
ser. Na angustia, o Dasein se “pde” sobre o0 abismo (Abgrund) do ser.

Caputo nota que as paginas finais do Posfacio da prelecdo Que é Metafisica? séo
uma das mais fortes demonstra¢des — em todos os trabalhos de Heidegger — de quanto
estd presente um elemento mistico e até mesmo religioso em Heidegger. Caputo, neste

momento, vai realmente longe quando afirma que:

1 0p. Cit..

> 0p. Cit..

6 Op. Cit..

7 Op. Cit.. p. 26.
8 Op. Cit..

9 °cf. Op. Cit..

20 Op. Cit..

21 Op. Cit..

125



As expressdes de Heidegger nestes textos possuem tdo patentemente um lago
mistico que é quase impossivel evitar a impressdao de que ele quer
intencionalmente e conscientemente aludir aos misticos e a linguagem dos
misticos. E como se ele quisesse nos dar uma pista de que nos misticos - nos
velhos mestres do pensamento e que iniciaram a tradigdo alemd — podemos
encontrar algo como o “pensar” (Denken). Se alguém quer aprender a pensar,
aprender o que pensar &, ele parece dizer, entdo va aos misticos.?

Se Caputo afirma que Heidegger possui esta intencdo nesta prelecdo, é dbvio que
ele externa esta ideia de modo claro no curso O Principio do Fundamento e no dialogo A
Serenidade. E, em ambos, lemos textualmente uma clara referéncia ao poder do
pensamento de Eckhart. Mas, para ainda acentuar mais tais similitudes, Caputo usa de
uma idéia que aparece em Max Miiller®®. Inicialmente, devemos notar que se h4, de fato,
um “sacrificio” feito pelo Dasein, ou seja, render-se a verdade do ser, entdo ha realmente
uma comparacao inevitdvel com o “coracdo humilde” em Eckhart que nos diz que a
alma nédo deve buscar consolo em nada que seja criatural, mas apenas entregar-se e
render-se ao apelo insistente de Deus. Podemos mesmo acrescentar que alguns termos da
prelecdo de Heidegger possuem um acento realmente mistico: agradecer (Danken), graca
(Gunst) e favor (Huld). Caputo vai ainda mais longe quando cita uma passagem da
prelecdo. Lemos: “Das opfer ist der Abschied vom Seiendem auf dem Gang zur Wahrung

124

der Gunst des Seins”“" ( Na nossa tradi¢do temos a tradugéo desta frase, feita por Ernildo

Stein, para “o sacrificio é a despedida do ente em marcha para a defesa do favor do
ser"?).

Assim como Miller, Caputo acredita que a expressdo Abschied vom Seiendem é
diretamente derivada da palavra Abgeschiedenheit tdo cara a Eckhart. Esta conotacao é
possivel quando entendemos que no alemdo moderno Abschied quer dizer “partida”.

126 e da

Além do mais, Heidegger também nos fala da “nobreza do despojamento
“liberdade do sacrificio™’. Esta nobreza do despojamento ou nobreza da pobreza — que
possibilitam o tesouro do sacrificio — se assemelham muito a base de realizacdo do

cristianismo. Em Eckhart temos 0 homem que busca viver em perfeita pobreza para que

22 Op. Cit.. p. 27.

2 Cf. MULLER, Max. Existenziphilosophie im geistigen Leben der Gegenwart. Heidelberg: Kerle, 1964.
pp. 66-7. Podemos mesmo chegar a afirmar que se fossemos tracar o inicio das idéias de Caputo, seriamos
obrigados a prestar reveréncia as idéias de Miller que trazem muitas comparagcdes originais entre
Heidegger e Eckhart. E a esta obra de Miiller que Caputo ira fazer referéncia em seu livro.

% CAPUTO, J. Op. Cit.. p. 28.

» HEIDEGGER, M. Que é Metafisica? Op. Cit. p. 50.

%6 Op. Cit..

2" Op. Cit..

126



seu coracgdo, pelo desprendimento, se abra a Deus. Caputo nos avisa que estes dois
conteddos possibilitam aproximacdes plausiveis. Assim como 0 caminho para o ser nao
é um caminho da razdo discursiva, 0 caminho para Deus ndo pode se realizar por uma
razdo também especulativa e logicista. E apenas na entrega — e saltando a esfera
representacional — que a alma ou o Dasein podem se entregar a Deus ou ao ser.

Mas, antes que finalizemos, precisamos levar em consideracdo dois pontos de
grande importancia. Primeiro: nas suas palestras sobre Nietzsche, Heidegger critica o
misticismo como um mero par (Gegenbild) da Metafisica.”® Logo, o misticismo n&o
parece responder a “um modelo para a superacdo da Metafisica”®. Nesta palestra,
Heidegger critica o misticismo como uma forma de irracionalismo e obscurantismo. Por
outro lado, tomando uma posi¢do completamente oposta, vemos na quinta aula de seu
curso O Principio do Fundamento uma abordagem que indica outro caminho. Apo6s
discutir o porqué e o porque (warum e weil) num dos versos de Angelus Silesius® - é
afirmado que “todo aforismo (do verso) é tdo espantosamente claro e laconicamente
construido, que nos agradaria chegar a idéia de que a grande Mistica pertenceria a mais

131

extrema agudeza e profundidade de pensamento”™” e, ainda mais, que “esta &, com

efeito, também a verdade. Mestre Eckhart demonstra-0”%.

Haveria, entdo, uma
dicotomia e uma contradi¢do insuperavel aqui em Heidegger? Caputo acredita que ndo.
Para bem da verdade, Caputo nos faz ver que Heidegger distingue dois tipos de
misticismo: 0 genuino e grande (echte und grosse Mystik) e os misticismos de outra

ordem. Explica Caputo:

Se 0 misticismo significa um vdo para fora da realidade e do mundo
sensivel, se o misticismo significa irracionalismo e um obscurantismo que
langa tudo em confuséo, entdo o misticismo é para ser devotamente evitado.
Tal misticismo claramente ndo possui nada a ver com o pensamento.®

Por outro lado, o misticismo genuino é construido para além das representagoes,

participando, deste modo, do rigor e da profundidade do pensamento em si mesmo. “Nao

%8 Cf. HEIDEGGER, M. Nietzsche. Vol. II. Pfullingen: Verlag Giinther Neske. 1961.p. 28.
» CAPUTO, J. Op. Cit. p. 141.
%0 0 verso é: “Die Ros’ist ohn"warum, sie bliihet weil sie bliihet”. Apud CAPUTO, J. Op. Cit. p. 61. (“A
rosa é sem porqué, ela floresce porque ela floresce” — Trad. do Autor).
3 HEIDEGGER, M. O Principio do Fundamento. Op. Cit. pp. 61-2.
32 H
Op. Cit..
¥ CAPUTO, J. Op. Cit. p. 141.

127



é irracionalista, mas também n&o é uma questdo da razdo”.>* Também néo é metafisico,
nem mesmo um braco de continuacéo da Metafisica.*® Portanto, o mais importante aqui,
ressaltando as direcGes que estes dois momentos possuem dentro do pensamento de
Heidegger, é assegurar que, para este, Mestre Eckhart esta inserido dentro daqueles que
podem ser chamados de Grandes Misticos. Esta é, em termos gerais, uma das
fundamentacOes essenciais para validar o trabalho de Caputo: a asseveracdo dada pelo
proprio Heidegger. O pensar, portanto, encontra seu lugar também dentro da genuina e
grande Mistica. Uma mistica que pode ser traduzida como um modo do pensar (Denken)
originario e que, em seus moldes, estruturas e objetivos, busca esta mesma diferenca
entre a esfera Ontica e ontoldgica tdo marcante na radicalidade do pensamento

ontoldgico de Heidegger.

¥ Op. Cit..
% Cf. Op. Cit..

128



3. Ser e Deus, Mundo, Alma e Dasein

Sabe-se que a Habilitationsschrift de Heidegger em Freiburg — A Doutrina do
Significado e das Categorias em Duns Scotus *°- expressa uma “grande preocupacio
com o misticismo medieval de modo geral e, em particular, com Mestre Eckhart™’. J&
assinalamos no Capitulo 111, 1, que Heidegger era muito interessado no misticismo
medieval. Sua Habilitationsschrif foi um estudo sobre um tratado medieval intitulado
De Modis Significandi elaborado por Thomas de Erfurt, um scottista do século XVI,
embora Heidegger atribuisse a autoria do mesmo ao préprio Scotus. Uma das bases deste
trabalhno do jovem Heidegger € sua tentativa de demonstrar a insuficiéncia da
epistemologia neo-kantiana em reduzir o homem a um sujeito epistemolégico.

Heidegger nos fala de uma personalidade viva e que na sua “Conclusdo” é

identificada como o espirito vivo, isto &, “o homem concreto histérico”®

que traz em si
todas as suas necessidades tedricas e praticas. O que Heidegger busca é mostrar a base
“viva” ou “existencial” da grammatica speculativa. E esta experiéncia se da no homem
medieval concreto cuja vida esta alicercada numa relacdo primordial do homem com
Deus.*® Enquanto o homem medieval comum esta “perdido” numa experiéncia subjetiva,
0 pensador medieval possui um forte sentido do ente. Podemos até mesmo sugerir
que Heidegger esta nos dizendo que o mistico medieval representa “a vida do homem

medieval intensificada™®. E neste contexto que Caputo pode afirmar:

A referéncia a Mestre Eckhart em particular ocorre na ‘Conclusdo” da
Habilitationsschrif onde Heidegger uma vez mais levanta a questdo da
relagdo dos problemas da logica abstrata com a experiéncia concreta do
homem medieval. Aqui Heidegger nos diz que o problema das ‘categorias’
deve ser situado mais além. Em primeiro lugar, deve ser dada uma inteira
‘base metafisica’. Nenhum problema Idgico pode ser tratado com sucesso se
ao menos nao é posto dentro de uma perspectiva que € ‘translogica’ e
metafisica.*!

% para uma analise deste trabalho, ver o artigo de Caputo Phenomenology, Mysticism and the Grammatica
Speculativa: A Study of Heidegger's Habilitationsschrift. Journal of the British Society for
Phenomenology, Vol. 5, Maio, pp. 101-17. 1974,

3 CAPUTO, J. The Mystical Element. Op. Cit. p. 145.

% Op. Cit.. p. 146.

% Caputo se refere aqui ao Friihe Schrifiten de Heidegger. Frankfurt: Vittorio Klostermann, 1972. p. 351.
0 CAPUTO, J. Op. Cit.. p. 148.

* Op. Cit..

129



Esta nova leitura da Habilitationsschrif de Heidegger serve para justificar uma
atitude que o filésofo tomou em 1960 num encontro com os velhos marburgueses. Nesta
ocasido, pediram a Heidegger que lhes desse uma analogia que poderia servir de pista
para seus trabalhos teoldgicos alicercados na Analitica Existencial. A estrutura desta
pista era:

“Ser: pensar: Deus : 0 pensar conduzido dentro da fé"*.

Esta analogia pertence a tradicdo medieval e Heidegger estd mostrando que estas
relacfes por ele indicadas sdo possiveis. O que Caputo faz é oferecer uma variagao para
esta pista. Assim temos:

“Ser: pensamento (Dasein) : Deus : a alma™*®.

Ora, esta estrutura ja esta atrelada a idéia tanto de Heidegger quanto de Eckhart
de que a “experiéncia” de Deus ou do ser ndo pode se dar através da razdo, mas sim por
um modo que o homem, a alma ou o Dasein sdo impelidos a experienciar. Se em Eckhart
é Deus quem toma a iniciativa nesta experiéncia, em Heidegger é o ser. Se a alma deve
ficar aberta e receptiva ao apelo de Deus, 0 mesmo se da com o Dasein que deve se abrir
ao apelo do ser. Mas fiqguemos alerta: ndo ha aqui uma similaridade de conteudo, mas
sim de estrutura. E isto que leva Caputo a afirmar que quando se diz que isto ou aquilo é
0 “mesmo” em Eckhart e Heidegger, na verdade “queremos dizer apenas que a estrutura
é a mesma”**. Isto é muito importante, ja que em Eckhart isto significa que a estrutura
do desprendimento se traduz por um modo ou humor em que a alma se aparta dos entes
em favor do amor de Deus, ou seja, ela toma as coisas, as criaturas apenas em referéncia
as ideias na “mente” de Deus. Em Heidegger vemos que a abscheiden é uma
diferenciacdo (unter-schieden) entre os entes e o ser e que € no abismo desta diferenca,
onde habita o nada, que o Dasein pode alcancar - ou é para la arremessado — uma escuta
atenta capaz de ouvir o apelo do ser.

Se temos uma relacdo transcendente e primordial da alma com Deus, entdo é
possivel afirmar que a vida da alma esta conectada e s6 é possivel pela vida de Deus. Em
termos estruturais, e apenas nestes, 0 mesmo pode ser dito da Analitica Existencial
qguando consideramos a relacéo entre ser e Dasein e a concepgéo heideggeriana sobre a
vida.* Entretanto, esta questio n&o se esgota apenas neste Ambito. A analogia dada por

Eckhart, e aqui citada, serve de pista para se equacionar o problema da verdade, ja que a

2 Op. Cit.. p. 143.

3 Op. Cit.. p. 144,

* Op. Cit..

** Cf. § 10 de Ser e Tempo, |, mais especificamente a discussdo de Heidegger com Dilthey sobre a vida.

130



verdade s6 é possivel na correlagdo homem e ser, pensamento e ser. E neste ponto que
Caputo procura apontar — e isto através de uma sugestdo — que o percurso de Heidegger
desde sua Habilitationsschrif, e que se inicia com a forte influéncia de Husserl em suas
idéias, justifica estas aproximagdes. As estruturas de Deus e alma em Eckhart e ser e
Dasein em Heidegger podem ser tidas como bases similares e que fundam um modo

original de se compreender a verdade. Explica Caputo:

Com o aparecimento das Idéias I, contudo, o pensamento de Husserl deu
uma guinada em direcdo a ‘subjetividade transcendental’ que Heidegger
sempre repudiou. Deste modo, Heidegger esperava na sua
Habilitationsschrift trazer o De Modis Significandi para a linha do Husserl
das Investigacbes Logicas, que falava de ‘significados objetivos’
independente do estado ‘psicoldgico’ do sujeito.*

Mas sabemos que este tipo de realismo foi abandonado por Heidegger em Ser e
Tempo. No § 44, ja vemos que a verdade esta diretamente relacionada com o Dasein.
Mas em 1927 Heidegger ainda pensava a sua famosa questdo do sentido do ser a partir
da primazia do Dasein. S6 com seus Ultimos escritos é que surge com toda a forca a
referéncia a primazia do ser em si mesmo. Esta virada parece a Caputo um retorno a sua
Habilitationsschrift: “Heidegger retoma uma posicédo que, de modo estranho, assemelha-
se ao realismo da Habilitationsschrift™’. Por isso tivemos a necessidade de demonstrar a
compreensdo heideggeriana sobre a verdade enquanto a0lh/geia —onde a idéia
mistica de um Deus oculto parece nortear, em certo sentido, esta visdo. Nos escritos que
surgem a partir de 1930, Heidegger desenvolve a “teoria da verdade como alétheia com
a qual a relacdo mistica da alma com o Deus ‘oculto’ carrega as mais surpreendentes
semelhancas™®.

Ha uma relacdo entre Deus e a alma e ser e Dasein que se opera numa estrutura
comum. Citando o texto Was heisst Denken?, Caputo assinala a grande familiaridade de
Heidegger com Eckhart quando o primeiro se refere & nocéo eckhartiana de Finklein, ou
seja, a “pequena centelha” na alma. E valido dizer que Heidegger chama Eckhart de

mestre do pensar e um pensador profundo com que a nossa era tecnolégica tem muito a

* CAPUTO, J. Op. Cit. p. 151.
" Op. Cit.. p. 152.
8 Op. Cit..

131



aprender.* Este conhecimento da obra de Eckhart, por parte de Heidegger, serve,
segundo Caputo, para conectar de modo néo arbitrario os dois pensadores. Além disso, é
nesta nocdo de Funklein que Caputo se sente a vontade para articular a relagdo entre
Heidegger e Eckhart a partir do conceito heideggeriano do Dasein e a no¢ao eckhartiana
do “fundamento da alma”. E pelo acontecimento-apropriacdo (Ereignis) da verdade em
Heidegger que se pode criar uma ponte até Eckhart de modo seguro®. Heidegger néo
estd interessado na Sagrada Trindade ou na imortalidade e espiritualidade da alma, nem
tampouco na conhecida teoria cristd-neoplatonica da preexisténcia das coisas na mente
de Deus. Ou seja, “Heidegger ndo esta interessado (focalmente) em Deus, mas sim na
historia do ser. Heidegger ndo esta procurando ‘santidade’, ou unidade com Deus. Antes,
ele procura preparar a clareira que deve ser feita na histéria humana para o evento do

ser™!. Neste sentido, continua Caputo:

Nem Eckhart e nem Heidegger falam do ‘homem’. Para ambos os
pensadores, ha algo mais profundo no homem, algo que ndo é meramente
humano, que constitui a verdadeira dignidade e valor do homem. Para
ambos, ha um fundamento escondido em que o mais verdadeiro ser do
homem e sua natureza (Wesen) essencial residem.®

E notério que em ambos os pensadores ha algo mais profundo no homem do que
sua relacdo cotidiana com as coisas. Este sentido primevo aponta, em ambos, para a
compreensdo da esséncia (Wesen) do homem como que posta num ponto ainda mais
profundo, para além desta superficie do seu trafico cotidiano com as coisas. Em ambos
os pensadores, Wesen possui um sentido verbal. Eckhart traduzia o vocébulo latino esse
por Wesen, além de “empregar Wesenheit e Wesunge como tradugo para essentia’>. Se
em Eckhart temos esta palavra aplicada para se referir ao ser essencial de uma coisa, em

Heidegger temos o seu sentido aplicado para se referir ao ser dos entes.

* Cf. Op. Cit..p. 154.

%0 |sto, evidentemente, cientes do caréter de similitude estrutural apontado por Caputo.

> Op. Cit.. p. 155. Nesta citagdo, o termo clareira (the clearing) pode parecer ambiguo ou equivocado,
uma vez que o mesmo ganha forca no pensamento de Heidegger. A questdo é que o termo, em inglés,
clearing, é derivado do verbo to clear, que pode significar limpar, purificar, desbravar, galgar, transpor.
Assim, the clearing também carrega a idéia de esclarecimento, o que é intraduzivel neste contexto.

52 Op. Cit.. p. 156.

% Op. Cit..

132



Em Eckhart, “o fundamento da alma é atemporal, inominavel e incriado™*. E
neste fundamento que a alma pode se unir a Deus — assim, “0 homem verdadeiro” é
aquele que permite que “Deus seja Deus”. Caputo cita o texto Gelassenheit de
Heidegger para mostrar que este compreende que Wesen “ndo é uma questdo sobre o
homem”®. Ambos os pensadores, além do mais, usam outros termos para falar do
homem — Dasein ou fundamento da alma. Em ambos, vemos que esta determinacédo

ontoldgica extrapola uma delimitacdo antropoldgica do homem.

Em ambos os casos, portanto, a interpretagdo antropoldgica do homem é
‘superada’. O homem ndo é compreendido ‘zoologicalmente’ — como um
animal com uma diferenga especifica de racionalidade. Nem é a ele dado
nenhuma das outras significagdes, igualmente antropolégicas, do homem da
Filosofia Ocidental — tal como ‘espirito’ ou ‘pessoa’ [...] Todas estas
determinacdes do homem sdo ‘metafisicas’, isto é, elas tomam o homem
como uma espécie de ente que deve ser diferenciada dos outros entes. Elas
séo determinagdes ‘Onticas’ do homem.*®

Eckhart sempre insistiu sobre o fato de que o “fundamento da alma” ndo pertence
a nenhuma categoria de classificacdo e que ndo se trata de uma determinacéo éntica. Em
Heidegger, se podemos entender que o Dasein ndo € meramente um ente, mas sim, e de
modo priméario e originario, uma relacdo (Ver-héltnis) com o ser, deve-se concluir,
entdo, que o Dasein néo seja algo que o homem possui, nem mesmo chega a ser uma
caracteristica do homem, mas sim “algo que possui 0 homem e torna 0 homem e sua
relagdo com os outros entes possivel”™’.

E claro que, neste ponto, o Dasein nio pode ser comparado com o ego cogito, a
res cogitans ou ao animal rationale. Eckhart parece apontar para 0 mesmo ponto.
Porém, como nos mostra Caputo, ao citar novamente Was heisst Denken? , Heidegger
parece indicar que “ndo estd preparado para admitir que o conceito de Eckhart da
‘pequena centelha da alma’ (Seelenflinklei) de fato transcende completamente a nogéo
do homem como [...] uma espécie diferenciada™®. Mas Caputo acredita que Heidegger

se equivoca ao interpretar a Seelenfunklei deste modo, ou seja, como uma concepgao que

5 Op. Cit.. p. 157.

% Op. Cit.. p. 157. Evidente que esta compreensdo toma parte, também, na sua Carta sobre o
“Humanismo”. Op. Cit.

% Op. Cit..

5 Op. Cit.. p. 158.

% Op. Cit..

133



ndo ultrapassaria a compreensdo metafisica do homem. Caputo se justifica: “Heidegger
estd, eu acredito, equivocado sobre isto. Para Eckhart, a ‘pequena centelha’ ou o
‘fundamento’ da alma refere-se a mais profunda ‘fonte’ e para a ‘raiz’ (Wurzel) do ser da

" Por fim,

alma. N&o é algo adicionado a alma, mas da qual a alma retira sua vida
devemos afirmar que tanto em Heidegger quanto em Eckhart ha a descri¢do de um tipo
de “faléncia” do Dasein e da alma na sua relagdo com as coisas, entes ou criaturas no
cotidiano. Na&o se trata aqui de equacionar de modo facil o fundamento da alma com o
Dasein heideggeriano. A alma se relaciona com Deus e o Dasein com o ser — 0 Dasein
se debruca sobre o abismo do evento da verdade, sobre o evento que se da no
movimento historico; Eckhart ndo pensa nisto, mesmo que entendamos que seu
fundamento da alma seja “absolutamente atemporal e eterno”®. Porém, o que chama
mais a nossa atengdo é que Eckhart, mesmo inserido numa tradig&o cristd e neoplaténica,
parece apontar para esta mesma superacao essencial indicada por Heidegger. Em ambos,
h&d uma indicacdo que nos obriga a pensar aquilo que a tradicdo nos legou como a

esséncia do homem — de um modo ou de outro.

% Op. Cit.. p. 158.
% Op. Cit.. p. 161.

134



4. Angustia e Abgeschiedenheit, destinamento do ser e o0 apelo de Deus

Por fim, devemos tratar agora de duas estruturas em Eckhart e Heidegger que
possuem muitas similitudes: 1. a angustia e a Abgeschiedenheit como momentos que
possuem um privilégio ontoldgico e que possibilitam a alma e ao Dasein pensar e
experienciar o apelo e o sentido de Deus e ser e 2. 0 destinamento do ser e o apelo de
Deus que séo as fontes que conduzem a alma e o Dasein para este salto sobre a diferenca
e, portanto, sobre a esfera dntica em Heidegger ou criatural em Eckhart.

No item 4 do Capitulo 1, articulamos o conceito eckhartiano de desprendimento,
assim como fizemos 0 mesmo com o conceito heideggeriano de angustia no item 4 do
Capitulo 2. Tanto a Abgeschiedenheit quanto a angustia sdo humores, um modo
constitutivo a priori da alma e do Dasein na sua relacdo com a diferenga, com sua
relacdo que salta sobre a esfera ontica em diregdo a Deus ou ao ser. Quanto ao termo
eckhartiano, nos ja haviamos assinalado que o desprendimento esta perto do nada. E
este, 0 nada, marca na mistica eckhartiana a diferenca com a totalidade dos entes: Deus e
as criaturas. Como toda criatura € uma negacao de outra, s6 cabe a Deus, 0 Um, ser em
Si mesmo e separado de tudo, ou seja, um negar do negar. O Um (Deus) nega todo
outro, pois se assim nao fosse, haveria algo fora de Deus. Como ndo ha nada fora de
Deus, seu negar do negar se transforma na maxima plenitude — e € a esta maxima
plenitude que a alma se vé impelida pelo apelo de Deus. N&o se trata de um ir para Deus,
mas muito mais um deixar Deus ser no &mago da alma. Como ensina Eckhart, a
Abgeschiedenheit € maior do que a caridade por que ele ndo me obriga a amar Deus, mas
sim fazer com que Deus me ame. N&o se trata, portanto, de uma relacdo entre a alma
para com Deus, mas sim de uma relagdo da Alma para o direcionamento que Deus faz de
modo originario para esta.

De modo anédlogo, a angustia em Heidegger comporta uma similitude muito
grande com este conceito eckhartiano. Como vimos, a angustia, dentro do edificio da
Analitica Existencial abre a totalidade do ente como insignificancia a luz da experiéncia
do ser-para-a-morte como finitude radical. Tal idéia antecipa o contetdo da experiéncia
do nada pela angustia que sera tematizada por Heidegger, posteriormente, na prelecao
Que é Metafisica?. Oferecendo o solo fenomenal para que a totalidade originaria do
Dasein seja apreendida de modo explicito, a angustia, diferentemente do temor, ndo se
angustia com isto ou com aquilo: o ameacador, como afirma Heidegger, ndo se encontra

em lugar algum. E o nada que se revela na angustia. Neste ponto, néo se trata de pensar



0 nada como negacdo de todos os entes, mas sim como 0 ser mesmo - 0 Andere zu
allem Seienden. A angustia, assim como o desprendimento, permite ao Dasein apreender
aquilo que ndo é o ente, o ser. Além disto, deve-se salientar que o nadificar do nada, aqui
exposto enquanto momento privilegiado da angustia, sé se da porque o homem, em sua
esséncia, a ec-sisténcia, pertence a esséncia do ser. Assim, fica claro que a angustia, ao
desentranhar o Dasein da estranheza do ser-no-mundo cotidiano e familiar, opera um
privilégio: abrir o Dasein ao ser em sua constituicao originaria e unitaria.

Caputo toma estes dois momentos em sua base estrutural para aproximar
Heidegger e Eckhart pelo conceito da Gelassenheit. Caputo compreende que a
Gelassenheit responde pelo refinamento da angustia e por um salto qualitativo do
desprendimento em relacdo a sua relacdo com Deus. Para tracarmos esta comparacéo,
devemos entender como Caputo a articula. Primeiramente, ele conjuga o advento da
verdade e o Nascimento do Filho na alma com o Ereignis heideggeriano. O homem, em
ambos o0s casos — 0 Nascimento do Filho e o Ereignis — “ndo pode efetuar este evento
por si mesmo”*. H& uma relacdo em ambos os casos e Caputo assim expressa esta

aproximagao:

O ser essencial do Pai é nascer; o ser essencial da alma é dar nascimento ao
Filho. E muito revelador ver como se aproxima a expressao de Heidegger da
relagdo entre ser e Dasein com a visdo de Eckhart. Para Heidegger, o ser ‘€’
(west) o processo de atravessar 0 Dasein e o Dasein ‘é” 0 processo de deixar
o ser se revelar. A ‘relacdo’ entre ser e Dasein ndo € algo adicionado a um e
outro. Contudo, o ser essencial (Wesen) de cada é estar relacionado ao outro.’

De modo analogo, vemos esta mesma estrutura em Eckhart: ha uma relacdo da
alma com Deus. Neste caso, Deus “é” este mesmo processo que atravessa a Alma e esta,
por seu turno, “é” enquanto a possibilidade de deixar que Deus seja. Ndo parece ser por
acaso que no dialogo entre o professor e 0 sabio na sua obra Serenidade, Heidegger
tenha chegado mesmo a afirmar que possuir o desprendimento correto é atingir a
verdadeira e livre vontade.® E, neste ponto, ele afirma que devemos aprender, sobre tal
assunto, muito com Mestre Eckhart. Tal proximidade se estende aquilo que citamos

antes: a vontade livre. Se em Eckhart a verdadeira vontade da alma consiste em permitir

1 CAPUTO, J. Op. Cit. p. 162-3.
2 Op. Cit..
3 Cf. Op. Cit.

136



que Deus seja e isto exatamente quando a alma atinge a ndo-vontade, ou realiza a
vontade de Deus, no ultimo Heidegger temos uma compreensdo semelhante: a néo-
vontade envolve uma negacdo — e esta aponta mesmo para uma rendncia. A nao-
vontade, contudo, é compreendida de modo ainda mais abrangente: é aquilo que
permanece fora de qualquer tipo de vontade. Caputo complementa: “No inicio da
conversa, Heidegger parece favorecer o primeiro sentido da ndo-vontade — vontade de

ndo querer (willentlich dem Wollen absagen)™

. Este salto que é buscado em Heidegger
ndo deve ser confundido com uma busca por um Deus negativo e “transcendente”. N&o
se trata disto. Heidegger, assim como nota Caputo, esta mais preocupado em atingir uma
esfera de “abandono do pensamento transcendental-representacional™. Na verdadeira
Gelassenheit, portanto, todo traco de vontade é extinto: “ela ndo € nem mesmo uma

26

vontade de ndo-vontade™. Assim:

Além do mais, Heidegger, como Eckhart, distingue um modo positivo e
negativo do desprendimento. O momento negativo em Eckhart consiste em
ser desprendido das criaturas; a alma abandona ou desprende-se de sua
prépria vontade e desejos. Assim também Heidegger fala da necessidade de
‘estar perdido’ (Losgelassensein) dos entes e do pensar que ‘representa’ 0s
entes no horizonte projetado pela subjetividade transcendental. Portanto,
como Eckhart fala no tratado sobre o desprendimento que a alma deve se
‘esvaziar das criaturas’, Heidegger diz que nds devemos nos ‘perder’ do
horizonte do pensar transcendental.’

Pode-se lembrar que este tom quase ascético que perpassa a serenidade no ultimo
Heidegger, e sua busca por ultrapassar a esfera do pensar transcendental e
representacional, aponta para um modo de Heidegger pensar a ciéncia e a ontologia em
niveis diferentes. Ndo h& aqui um sentido estrito de ciéncia ou de matematica. Ao
contrario, procura-se atingir um rigor do pensar que, para Heidegger, esta além: trata-se,
como indica Caputo, de quase uma disciplina para que o ser seja®.

Neste sentido, a angustia e a serenidade ganham privilégio nesta busca por este
sentido mais rigoroso — e em Eckhart temos a Abgeschiedenheit e a Gelassenheit. A

angustia se aproxima daquilo que Eckhart chama de noite negra da alma. Se em

* Op. Cit. p. 177.

5 Op. Cit..

¢ Op. Cit..

" Op. Cit..

8 Cf. Op. Cit.. p. 178.

137



Heidegger a angustia ndo se reveste de um carater negativo e nem tampouco psicologico,
0 mesmo se da com a noite negra da alma. A angustia é uma insisténcia ou persisténcia
(Instéandigkeit), quase como uma virtude que é requerida do Dasein pelo fato de que “o
ser é obscuro e alude s categorias familiares do pensamento racional™. Ha uma
necessidade de “um ‘grande esforco’ (hdhere Anstrengung), ‘mais pratico’ (langere
Eintbung) e ‘de um cuidado mais delicado’ (noch feinere Sorgfalt) do que a razéo
calculadora™®.

Se em Eckhart a Gelassenheit é pensada como modo de adentrar a esfera oculta
do abismo da Divindade, a angustia em Heidegger também, numa similitude estrutural,
“quer” atingir o abismo mesmo do ser. Mas se em Eckhart € o proprio Deus quem
demanda tal busca através de seu apelo a alma, como podemos pensar esta estrutura em
Heidegger? Bem, na sua conferéncia Tempo e Ser de 62, Heidegger nos fala de uma
escuta atenta que busca pensar algo incontornavel: abandonando a vontade de uma
compreensdo imediata em busca de pensar o sentido do ser a partir dele mesmo. Esta

reviravolta do pensar heideggeriano é expressa por ele mesmo do seguinte modo:

Trata-se de dizer algo sobre a tentativa de pensar o ser sem levar em
consideracdo a questdo de uma fundamentacdo do ser a partir do ente. A
tentativa de pensar o ser sem o ente impde-se porque, de outra maneira,
penso ndo haver possibilidade de abrirem-se propriamente os olhos para o ser
daquilo que € ao redor do globo terrestre; nem se fale entdo da possibilidade
de determinar, de maneira satisfatdria, a relagdo do homem com aquilo que
até hoje se determinou “’ser’"**

Mas esta imposi¢éo, tdo radical dentro do pensar de Heidegger, advém devido a
sua compreenséo da Ereignis e da histéria do ser.> Na décima primeira aula de seu
curso O Principio do Fundamento Heidegger afirma que “no destino do ser somos nos
os da clareira do ser e 0s que somos enviados com ela”®. Mas h4a uma via de dois

sentidos aqui: é nesta clareira que o ser se destina, mas também se oculta. Neste jogo de

% Op. Cit.. Aqui temos uma referéncia a noite negra da alma — no original, “the dark night of the soul”, Op.
%it. — e a necessidade de uma persisténcia, que é uma virtude, por parte da alma.

Op. Cit..
' HEIDEGGER, M. Tempo e Ser. In: . Conferéncias e escritos filos6ficos. S&o Paulo: Abril
Cultural, 1984. (Os Pensadores).. p. 257.
12 Evidente que poderiamos chamar a atencdo aqui para uma relacdo muito plausivel entre o pensar de
Hegel e de Heidegger pelo viés da Negatividade. Mas se trata, com efeito, de um assunto de grande
extensdo. A quinta sessdo de Tempo e Ser trouxe a tona estas similitudes e que valem, em outro lugar, a
pena serem levadas a discussdo pela importancia de seu alcance.
¥ HEIDEGGER, M. O Principio do Fundamento. Op. Cit. p. 127.

138



mostrar-se e ocultar-se, que € a historia mesma do pensamento, é o ser quem se doa, €
um receber a partir do ser. Esta historia se d& por um reconhecimento e uma
compreensdo: “compreensdo do ser exprime que o homem segundo a sua esséncia esta
naquilo aberto do projeto do ser e que este compreender assim significado esta
pendente™*. Lemos na conferéncia Tempo e Ser que “histéria do ser significa destino do
ser — e nessas destinacdes tanto o destinar como 0 Se que destina se retém com a

»15

manifestacdo de si mesmos Este Se, aqui pesando, ja esta atrelado aquilo de que ele

faz parte : “o dar como destino, o dar como alcancar iluminador™*®.

Nesta compreensdo sobre o Se — e que abre a possibilidade de pensar tempo e ser
como aquilo que ndo é, mas como aquilo que Se da — retornamos a idéia do nada no
pensar heideggeriano e sua base na diferenca ontolégica. Em Eckhart teriamos uma
articulacdo semelhante: Deus ndo é, mas Se d&. Na ponte que separa mundo (criaturas,
entes) e Deus, reside o salto que a alma deve efetuar pelo desprendimento e pela
serenidade. O apelo de Deus requer, da alma, um estar atento, uma disponibilidade para
com o apelo mesmo e pelo reconhecimento desta diferenca que se interpde entre Deus e
mundo. O estado do desprendimento ndo é conquistado, mas recebido. N&o se trata de
um estado psicolégico em que poderiamos nomear suas causas e objetivos. O
desprendimento e a serenidade nos falam de uma relacdo entre este apelo de Deus e a
escuta atenta da alma. A angustia e a serenidade em Heidegger apontam para uma idéia
semelhante. Mas aqui ndo teriamos nem Deus e nem mundo, mas sim ser e 0s entes. Mas
é pela Negatividade, pela realizacdo mesmo desta diferenca, que podemos pensar ser e
ente e Dasein; Deus, mundo e alma.

As estruturas aqui abordadas nos levam a considerar de modo positivo as
possibilidades levantadas por Caputo de aproximar Heidegger e Eckhart. Se tivermos
sempre em mente que Caputo estd ciente de que esta elaborando aproximacGes
estruturais e ndo de contetdo, suas similitudes ganham mais poder. O Deus de Eckhart
ndo é o ser de Heidegger; e nem tampouco a alma de Eckhart € 0 mesmo que o Dasein

de Heidegger. Mas nesta planta de realizagcbes de ambos surge uma diferenca entre estas

4 Op. Cit.. p. 128.

1> |dem. Tempo e Ser. Op. Cit. p. 261. Cf. Ao Se desta citacio, devemos respondé-la com outra citacéo: “A
conferéncia intitulada Tempo e Ser pergunta primeiro pelo que é prdprio do ser e, em seguida, pelo que é
préprio do tempo. Nisto mostra-se que nem ser e tempo sdo. Desta maneira, atinge-se a passagem para 0
‘d4 Se’. O “da Se’ é, o primeiro, clarificado em relacdo ao dar e depois com relagdo ao que Se da. O Se é
interpretado como Ereignis. Resumindo mais: a conferéncia Ser e Tempo passa pelo que é proprio de
Tempo e Ser para 0 Se que d4, e desta para o Ereignis”. GUZONI, A . Protocolo do seminario sobre a
conferéncia “Tempo e Ser”. In Tempo e Ser. Op. Cit. p. 276.

16 Op. Cit.. p. 267.

139



esferas que se assemelham por seus modos de relacdo. E assim que retornamos a
introducdo de Caputo ao seu livro The Mystical Element in Heidegger’s Thought. De
modo muito lucido, e isto mesmo para evitar um modo de pensar fantasioso e forcado,

ele nos adverte que:

Outro ponto que emerge claramente de The Mystical Element in Heidegger’s
Thought é quanto este misticismo religioso (Eckhart) difere do proprio
caminho de Heidegger, quanto Heidegger ndo é um mistico. O que é
desconcertante a respeito de Heidegger, o que ndo nos da conforto em
Heidegger, € que ele ndo é um mistico, como as implicacBes e referéncias
zombeteiras feitas ao Seinsmystic por seus criticos, mas o fato de que ele ndo

é (um mistico), que o caminho que ele sustenta é ameacador, incerto, exposto

por todos os lados pelo “’perigo””*”.

Todas estas convergéncias apontadas por Caputo entre estes dois grandes
pensadores nos ajudam a pensar de modo fecundo o proprio pensar de Heidegger e
oferece um contraponto digno de ser levado em conta as leituras de Derrida (numa época
em que se instaurou o pensamento da différance). Caputo estava ciente, assim como
Derrida, que Heidegger possuia seus momentos escatologicos. O primeiro mostra
claramente que ha um elemento mistico em Heidegger através de suas “influéncias” da
grande Mistica. E € ai, numa comparacao com 0s misticos, que Heidegger possui algo de

muito proprio:

Comparado com o modo do religioso mistico, Heidegger percorre um
caminho mais obscuro, mais arriscado e mais incerto, sempre exposto ao
jogo obscuro do Ereignis, um caminho marcadamente acentuado com tons
nietzscheanos. Vis-a-vis 0 pensamento recente francés e ‘Nietzsche
aujourd hui’, Heidegger parece-se mais com Eckhart; vis-a-vis Eckhart,
Heidegger parece-se mais com Nietzsche.'®

De qualquer modo, muito tem a Filosofia a conquistar quando o pensamento
sente-se capaz de trazer similitudes dentro da historia do pensar que determinam n&o
apenas o impensado desta mesma Tradi¢do, mas sim um caminho e sua dire¢do. De
modo sucinto, podemos afirmar que a angustia e a Abgeschiedenheit e a Gelassenheit,

bem como o destinamento do ser e o apelo de Deus — isto dentro do edifico maior que

' CAPUTO, J. Op. Cit. p. xxi.
18 Op. Cit..

140



comporta o nada e a diferenca ontologica — possibilitam de modo satisfatério a leitura de
Caputo. Mas esta possibilidade ndo pode se transformar num artigo de fé. Apenas a
lucidez e a critica filoséfica rigorosas podem nos assegurar este caminho. O grande
mérito de Caputo, assim o acreditamos, foi ter coragem de desbravar terras novas e
apontar direcGes até entdo insuspeitadas. Mas, como em toda descoberta, hd ainda muito
a ser feito: o horizonte do pensar sempre se estende para além de nossas tentativas
presentes. Contudo, nestas mesmas tentativas € que poderemos ter certeza sempre de que

este mesmo horizonte ndo cessa de se abrir ante nds. E apenas assim.

141



CONSIDERACOES FINAIS

O enriquecimento do pensar se da de muitos modos: erudicdo, meditacao,
didlogo, confronto com a tradicdo, pensar o impensado desta mesma tradig&o.
Escolhemos uma via, neste presente trabalho, que opera num dialogo e confronto com a
tradicdo. O longo percurso que encetamos — e que cortou um grande periodo de nosso
pensar — se iniciou 1& no século | com Filo de Alexandria e aportou no século XX com
Martin Heidegger. Evidente que seria muita ambicdo e pretensdo querer tragar o todo
desta tradicdo aqui levada em consideracdo, ou seja, a tradicdo negativa. Parece que, ao
modo de um Foucault invertido, privilegiamos alguns pensadores desta linhagem para
chegar o mais perto possivel de nossa meta: 1. demonstrar que ha de fato uma similitude
de estrutura entre Mestre Eckhart e Heidegger, especialmente quando nos debrugamos
de modo mais demorado sobre os conceitos eckhartianos Abgeschiedenheit e
Gelassenheit, bem como sua visdo sobre o todo que envolve a relacdo entre Deus, alma e
mundo e colocamos no outro lado as bases fundamentais que regem a Analitica
Existencial — entendidas aqui por nés como o nada, a diferenca ontoldgica, a
transcendéncia do Dasein e seus desdobramentos nos existenciais, a concepc¢ao
heideggeriana de a01h/geia, 160gov e 0 destinamento do ser — poderemos soerguer
algumas similitudes que nos dardo uma visdo realmente nova sobre o pensamento
heideggeriano e 2. se é possivel atrelar de modo seguro, e isto envolvendo uma pesquisa
de carater realmente historico no &mbito da Filosofia, as idéias de Filo de Alexandria a
uma Corrente que segue com Clemente, lamblico, Plotino, Dionisius, atingindo de modo
irrefutavel o pensamento de Mestre Eckhart, entdo serd muito salutar afirmar que ha uma
certa “filiacdo” de Heidegger a esta Corrente via Eckhart.

Se podemos falar num primum mobile que nos levou a divisar neste vasto
horizonte da tradi¢do negativa a possibilidade de desenhar um novo percurso que busca
tracar uma nova compreensdo sobre a Analitica Existencial atrelada a Histdria da
Filosofia, teremos que nos reportar a trés obras em especial que nos conduziram a ter
confianca em nossa empreitada. Ndo apenas por se tratar de argumentos de autoridade,
mas pelo fato mesmo de que estas fontes inspiram n&o apenas confianga, mas um desejo
quase que natural de tentarmos algo novo. Estas trés obras foram: The Mystical Element
in Heidegger’s Thought de John D. Caputo; La Dette impensée. Heidegger et I’héritage
hébraique de Marlene Zarader e, por fim, Heidegger and the Tradition de Werner Marx.

Todas estas obras possuem pontos de contato, mesmo que possamos afirmar que elas

142



tratam de pontos distintos da Tradi¢do e possuem, cada uma, uma visao muito particular
desta relacdo entre Heidegger e a Tradicdo. As bases de nossas analises recairam sobre a
primeira obra. O trabalho do professor Caputo permite que o percurso da Analitica
Existencial adquira contornos quase que inusitados com o seu dom espontaneo de
imprimir algo novo a um pensamento tdo rigido e isto mesmo a partir de suas
comparacOes entre Eckhart e Heidegger. Além do mais, tivemos o prazer de manter
contato — via correio eletrdnico - com o professor Caputo e sua afabilidade, atencdo e
incentivos nos serviram de base para que nossa empreitada pudesse ser levada a termo.
Por fim, cabe-nos perguntar: o que acreditamos ter conquistado até aqui?

Na nossa introducdo ja demonstramos que o conteldo desta pesquisa iria recair
em duas linhas principais que apontamos acima. Assim, abrimos o primeiro Capitulo
com uma analise dos pensadores que privilegiamos neste contexto da tradigdo da
Negatividade (Evidente que o espago de que dispomos ndo caberia uma andlise
detalhada dos pensadores estudados — em toda a sua extensdo e importancia — e muito
menos em relacdo aqueles pensadores que também tomam corpo nesta tradicdo. Deste
modo, o préprio Suso, Proclo, lamblico, Agrippa, Ficino, Mirandola, Trithemius, Porta,
Kunrath, Boheme e sua influéncia em Baader, Schelling e Hegel e tantos outros nédo
poderiam ser trazidos a tona em nossa tarefa pela dimensdo mesmo que envolve uma
empreitada desta natureza. Acreditamos que 0s pensadores que estudamos aqui serviram
de base para que possamos pensar nao apenas a proposta de Caputo, mas a possibilidade
mesmo de se pensar a “inclusdo” de Heidegger numa determinada Tradicdo). Ao
estudarmos trés obras fundamentais de Filo de Alexandria — Leggum Allegoriae, De Vita
Mosis e Quaestio in Genesis — percebemos que Filo, na sua tentativa de fundir a teologia
hebraica com a Filosofia heléncia constituiu um acontecimento de alcance excepcional e
inaugura a relacéo e a alianca entre a fé biblica e a razdo da filosofia helénica. Além do
mais, e isto é de suma importancia, em Filo j& contemplamos aquela consciéncia
apofatica que sera um dos guias principais de Dionisius. Dissemos que nesta tarefa
gnosioldgica ndo se conhece a causa de todas as coisas a partir delas mesmas, mas sim
superando aquilo que foi criado e atingindo, deste modo, o Incriado. H4, portanto, um
salto para as coisas e seu fundamento que é Negatividade, um puro nada. Este esquema,
em que a consciéncia apofatica ganha destaque, s6 é possivel de ser pensado quando
sabemos que em Filo Deus produziu o mundo, a sua obra perfeitissima, a partir do ndo-

ser ao ser — ha, entdo, um percurso que em termos heideggerianos poderia ser entendido,

143



grosso modo, como uma diferenca de carater ontologico: nao-ser e ser, Deus e 0 mundo,
ser e ente.

A transcendéncia ontoldgica de Deus — base da relacdo do proprio homem com
Ele - comporta, necessariamente, também a sua transcendéncia gnosiolégica, ou seja,
torna-O incognoscivel e, por conseqiiéncia, também inefavel. Vimos que ha elementos
de platonismo e pitagorismo em Filo, e isto é inegavel, mas sua grande contribuicéo foi
buscar na Negatividade hebraica uma fonte de inspira¢éo para um modo realmente novo,
mesmo que calcado sobre as realizagdes pitagdricas e platbnicas, da relagdo entre Deus e
mundo, entre Deus e o homem. O seu sucesso se deu com o advento de um
neoplatonismo de carater negativo. Se 1amblico ja demonstra em sua obra De Mysterii, e
isto na realizacdo de seu processo teurgico inteiro, fortes influéncias de Filo, e 0 mesmo
podemos falar de Ammonio Saccas, é com Plotino que esta dimensdo se consolida de
vez. Um dos maiores neoplatonicos, se ndo o maior, Plotino incorpora esta Negatividade
como solo para o advento de sua teoria sobre o Uno. No item 2 do Capitulo primeiro
dividimos o pensar plotiniano em seis teses principais, a saber: 1. distin¢do entre o
mundo sensivel e o mundo inteligivel, entre o ser corpéreo e o incorpdreo; 2. as trés
hipostases: Uno, Nous e Psyché; 3. a teoria da processdo, ou seja, 0 processo de
derivacgdo entre as hipostases; 4. a matéria sensivel deriva da Gltima hipostase; o0 mundo
sensivel advém do supra-sensivel; 5. Tudo estd no Uno e o Uno esta em tudo e 6. O
homem pode retornar ao Uno, sendo a felicidade a unido extatica com o divino.

Herdeiro de uma tradicdo teurgica, Plotino pensava num modo de operar esta uniao
com o divino, com o0 Uno e sua obra atesta esta preocupacao central de sua filosofia.
Assim como Filo em sua De Vita Mosis, Plotino compreendia o Uno como anterior ao
ser, como anterior a todas as coisas, a todas as criaturas — e aqui vemos a idéia de uma
geracdo a partir do ndo-ser ao ser. Observamos que aqui se funda a base de toda a
teologia negativa, uma vez que esta pensa que hd uma relacdo poderosa entre a alma, o
individuo inserido numa multiplicidade originaria de uma Unidade, e o Principio, o
préprio Inefavel. H4, por outro lado, também um apelo do Uno para que a alma e o
espirito retornem a sua unidade originaria: trata-se de um apelo mistico e que poucos,
apenas os eleitos, terdo a oportunidade de realizar — a celebre unio mystica medieval.
Este éxtase, esta unido, € o percurso da alma num retorno a toda processao do Uno. N&do
é sem fundamento que a interpretacdo alegdrica de Filo, o seu Legum Allegoriae, é
justamente a compreensao de que 0s personagens e acontecimentos biblicos traduzem o

percurso deste retorno e que ganham mais corpo no pensar plotiniano.

144



Se podemos afirmar que ha uma base estrutural da compreensdo de uma
diferenca entre 0 Uno ou Deus, podemos igualmente inserir que o pensamento de
Dionisius — e que em nossa tradicdo permanece ainda como o Pseudo-Dionisio, 0
Aeropagita — atraves de sua obra (De caelesti Hierarchia, De ecclesiastica Hierarchia,
De divinis nominibus e De mystica theologia) é aquele momento dentro da Historia em
que a filosofia cristd se apodera dos preceitos fundamentais da teologia negativa. Vimos
que, em Dionisius, Deus é entendido como sendo uma “hiperbondade”, uma
“hipervida”, um “hiper-ser”, pois Ele esta para além de toda defini¢do. Entretanto, Deus,
o Pai, impulsiona de Si a Luz para que esta nos ilumine e ha nesta Luz uma poténcia
unificadora — que para Dionisius funciona como um restabelecimento, em ndés, de um
estado antigo — e é ela mesma quem nos converte ao Uno. Este processo, como
facilmente pode ser notado, traduz aquele percurso de retorno como este aparece em
Plotino e Filo, processo este que advém da Negatividade em relacdo ao mundo criado e o
impele ao retorno ao seio da sua unicidade. Esta base de entendimento ird antecipar de
modo brilhante o misticismo de Mestre Eckhart. NOs escrevemos neste Capitulo que
“entretanto, ja antecipando o pensamento mistico de Mestre Eckhart, Dionisius
entendera que ha uma diferenca radical entre 0 mundo e o divino e tudo aquilo que se
origina deste. A alma, centrada nesta diferenca, devera assumir uma atitude perante este
apelo que a Luz conduz até ela. Na multiplicidade daquilo que compde o mundo como
coisas, estados, sentimentos, etc, a alma se langa para além desta multiplicidade, uma
vez que é na Tearquia — a pura simplicidade — que ela podera ‘contemplar’ aquilo que
ndo € coisa alguma, que ndo pode nem mesmo caber no ambito da linguagem ja que ndo
se pode falar aqui em referéncia a algo dado”. Este retorno ao simples aparece em dois
momentos cruciais do pensamento eckhartiano: a Abgeschiedenheit e a Gelassenheit,
bem como sua compreensdo de Deus como um negar do negar, a sua via negativa.

Como o ponto de sustentacdo inicial de nosso trabalho se articulou a partir da
compreensdo de Caputo sobre a relacdo entre o pensamento de Eckhart e Heidegger,
fomos obrigados a nos deter de modo mais demorado sobre o pensamento do primeiro.
Logo de inicio, vimos que uma das tarefas primeiras de Eckhart consistiu em se separar
do conceito de Aquino de que Deus € ser, deus est suum esse, apontando para uma via
nova: o ser € Deus, esse est deus. Esta pequena mudanca pode, a uma primeira vista,
nem parecer tdo importante, mas ela encobre uma grande realizagdo de Eckhart. Citamos
textualmente Caputo para nos ajudar nesta tarefa. Ele nos ensinou que Aquino era

aristotélico e realista e que enfatizou que as criaturas possuiam sua propria propriedade e

145



proporcionalidade compartilhadas no ser. Mas o mistico Eckhart acentua, ao inves, a
dependéncia radical das criaturas sobre Deus. De si mesma, ele diz, a criatura é
absolutamente nada (nihil penitus), um puro nada (ein reines Nichts), nem mesmo um
modicum. A criatura ndo tem ser em si mesmo, mas apenas em Deus. Sendo puritas
essendi, puro de todo ente, Deus é a Negatividade em si mesma e aqui temos um retorno
a compreensdo ja derivada de Filo, Plotino e Dionisius. Em Eckhart, assim como em
seus predecessores, ha um modo da alma, o homem, atingir uma unido com esta
Divindade. E por isso que dedicamos dois capitulos inteiros aos conceitos de
Abgeschiedenheit e Gelassenheit em Eckhart: s&o estes conceitos que déo conta, na
mistica eckhartiana, pelo processo de relacdo entre a alma, 0 mundo e Deus. Mas ha um
apelo de Deus para que a alma retorne a Ele.

Nosso proximo passo foi estabelecer as bases de alguns momentos que
acreditamos essenciais dentro do pensamento de Heidegger e que nos possibilitassem
tracar de modo relativamente seguro as similitudes estabelecidas por Caputo entre
Eckhart e Heidegger. No segundo Capitulo tratamos do nada e da transcendéncia do
Dasein (onde tratamos do conceito heideggeriano sobre o nada em seus diversos
matizes, notadamente sua obra O Principio do Fundamento e Que é Metafisica?, apesar
de deixarmos o &mbito maior da discussdo sobre o nada para o item 4 onde tratamos da
angustia e, em segundo lugar, onde tratamos da compreensdo heideggeriana sobre a
transcendéncia do Dasein, notadamente sua obra Sobre a Esséncia do Fundamento, e
que funda um modo realmente radical de se pensar a relagdo sujeito-objeto, homem e
mundo); ao levantarmos a fundacéo estrutural da Analitica existencial ( onde tratamos
dos existenciais a partir de uma leitura de Ser e Tempo) pudemos nos municiar
conceitualmente com as bases do pensamento de Heidegger que nos conduziram
inevitavelmente a sua compreensdo da a0lh/geia, 10gov e o destinamento do ser
(que, como ja inferimos anteriormente, nos conduzem sempre a pensar na abertura e no
apelo do ser, o que esta, em termos estruturais, dentro de um ambito de possibilidades de
se equacionar esta estrutura com a compreensao eckhartiana de apelo de Deus e a vida
cotidiana da alma); o privilégio ontoldgico da angustia possibilitou-nos vislumbrar um
aceno ao conceito eckhartiano do desprendimento (onde apresentamos a base da
compreensdo de Heidegger sobre a angustia e sua relagdo com o nada como modo de
inferirmos uma comparacdo com o desprendimento em Eckhart) e, por fim, a anélise da

serenidade do ultimo Heidegger (que ja é devedora, pelas proprias palavras de

146



Heidegger, de uma tradicdo antiga, ou seja, a mistica medieval e que nos possibilita
sintonizar o pensar de Heidegger com a Gelassenheit eckhartiana).

Estabelecidas estas premissas, pudemos por fim adentrar as idéias mesmo de
Caputo e suas analises das similitudes entre Eckhart e Heidegger. Ao analisarmos o
artigo de Caputo, Heidegger and theology, inferimos que Caputo quer pensar, antes de
tudo, a formacdo religiosa e académica de Heidegger como suporte para suas futuras
analises. Aqui, como vimos, Caputo quer nos convencer que had outras viragens no
pensamento de Heidegger e que seu inicio religioso retornou no fim de sua vida. No item
2 do Capitulo terceiro, estabelecemos 0s pontos de contato entre a Negatividade de
Eckhart e certos momentos da Analitica Existencial, principalmente a analise da angustia
como momento privilegiado do Dasein para saltar sobre a esfera 6ntica e manifestar o
nada, o que em Eckhart se da, como vimos, pelo desprendimento. O item 3 estudou as
similitudes entre ser e Deus, mundo, alma e Dasein.

Aqui, assim como Caputo, nos concentramos na Habilitationsschrift de
Heidegger. Se ali havia um grande interesse do pensador alemao pela mistica medieval,
hoje j& podemos constatar isto com a publicacdo de seus estudos e conferéncias sobre
esta mesma mistica, o que na época em que Caputo havia redigido seu livro, 1978, ainda
ndo havia chegado ao conhecimento do publico. Caputo s conhecia estas idéias de
Heidegger a partir do trabalho de Kate Oltmanns — Meister Eckhart de 1935. Neste
trabalho, como nos diz Caputo — ja que Oltmanns estava presente as conferéncias de
Heidegger sobre mistica medieval — temos uma pré-visao das idéias de Heidegger sobre
a mistica medieval e, mais particularmente, sobre o0 pensamento de Mestre Eckhart. Por
fim, ao tracarmos um perfil de similitudes entre a angustia e a Abgeschiedenheit, o
destinamento do ser e o apelo de Deus, acreditamos que fechamos o ciclo de analises e
concluimos nosso trabalho que, baseado nas idéias de Caputo, apontaram para novas
possibilidades por si mesmo.

Estamos cientes, e isto ja o assinalamos em nossa introducdo, que esta nossa
abordagem corre seus riscos por conta propria. Tratar de um pensador da envergadura de
Heidegger nédo é facil, ainda mais se tivermos em mente que estamos elaborando uma
tese em que procura ndo apenas demonstrar as similitudes estruturais de seu pensamento
com o de Mestre Eckhart, mas chegamos mesmo a inferir que talvez possamos
estabelecer um modo mais originério de pensar a relacdo de Heidegger com a Tradicao
através de uma corrente subterrdnea que deve ser exposta para se conquistar, para esta

abordagem, suas possibilidades de erros e acertos. Talvez esta tarefa possa ser taxada de

147



ousada, mas ndo € pela ousadia mesmo que 0 pensar conquista suas paragens mais
elevadas? Se fomos felizes em nosso intento de ir além das bases comparativas
estabelecidas por Caputo, pensamos que ja conquistamos muito: inserir Heidegger numa
determinada Tradi¢cdo que se da depois dos pré-socraticos € trazer bases novas de
discussdo para pensar, de modo ainda mais radical, a prépria desconstrucdo metafisica
erigida pela Analitica Existencial e todas as suas conseqliéncias dentro do pensar
Ocidental.

148



REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

LIVROS:

ARISTOTELES. Metafisica. Sdo Paulo: Loyola, 2000.
ANCELET-HUSTACHE, Jeanne. Master Eckhart and the Rhineland Mystics. Harper:
Hilda Graef, 1957.

AQUINO, Tomés de. Suma Teologica. Madrid : La Editorial Catdlica, Vol. I. 1957
_ Questdes discutidas sobre a verdade. In: . Textos selecionados. Sao Paulo:

Abril Cultural, 1984. (Os Pensadores) 1985.

BARASH, Jeffrey Andrew. Heidegger e seu século. Lisboa: Piaget,1997.
BIBLIA. Tradugio ecuménica. So Paulo: Edicdes Loyola, 1994.
BLAVATSKY, H. P. A sabedoria tradicional. S&o Paulo : Hemus, 1978.

CAPUTO, John. D. Desmitificando Heidegger. Lisboa : Piaget, 2000.

_ The Mystical Element in Heidegger’s Thought. New York: Fordham University
Press,1986

_ Heidegger and Aquinas. New York : Fordham University Press, 2000.

CARNAP, Rudolf. The Elimination of Metaphysics Through Logical Analysis of
Language. A. J. Ayer, ed. Logical Positivism. Glencoe : The Free Press,1959.
CLEMENTE. Stromata. Calvin College : Christian Classics Ethereal Library. Edi¢do
Eletronica, Bilingue : Latim/Inglés. Disponivel em: http://www.ccel.org. Acesso em :
20/02/2007.

DIVERSOS AUTORES. Cambridge Companion on Heidegger. EUA : Cambridge
Press, 2000.

ECKHART, Mestre.  Traites et Sermons. Paris : GF, 2000.

_ Parisian Questions and Prologues. Toronto : Pontifical Institute of Medieval Studies,

1974.

_ Selected Writings. Reino Unido : Penguin, 1994.

_ O Livro da Divina Consolacéo. 5 ed. Braganca Paulista : S&o Francisco, 2005
Sermbes  Alemaes. Edicéo eletronica. Disponivel em: http://

www.marcosbeltrao.com.br. Acesso em : 29/12/2006.

ECO, Umberto. Art and beauty in the Middle Ages. Trad. Hugh Bredin. New Haven:
Yale University Press,1986.

FARIAS, Victor. Heidegger e o Nazismo. Sao Paulo: Paz e Terra, 1998.

FILO de Alexandria. Completed Work. Resources Pages for Biblical Studies. Edicdo
Eletronica. Bilingie: Latim/Inglés. Disponivel em: http://www.torreys.org. Acesso :
20/02/2007.

149



GILSON, Ettiene. A Filosofia na Idade Média. Sao Paulo: Martins Fontes, 1998.
GILSON, Ettiene e BOEHNER, Philotheus. Histéria da Filosofia cristd. 3 ed.

Petropolis: Vozes, 1985.

HEIDEGGER, Martin. — Der Satz vom Grund. 4 ed. Pfullingen : Verlag Gunther Neske,
1978.

_ Frihe Schrifiten. Frankfur am Main: Vittorio Klostermann, 1972.

_ Nietzsche. Vol. Il. Pfullingen: Verlag Glinther Neske, 1961.

_ Sein und Zeit. 19 ed. Tubingen : Niemeyer, 2006.

_ Was ist Metaphysik? Frankfurt am Main : Vittorio Klostermann, 1965.
_ Being and Time. Albany : State University of New York Press, 1996.

_ Parmenides. Indianapolis : Indiana University Press, 1992.

_ Estudios sobre mistica medieval. 22 Ed. México: FCE, 1997.

_ Serenidad. Barcelona: Ediciones Del Serbal, 1994,

_ Ser y Tiempo. Santiago : Editorial Universitaria, 1997.

_ Ser e Tempo. Vol. 1. 2 ed. Petropolis : Vozes, 1988.

_Ser e Tempo. Vol. Il. 7 ed. Petrépolis : Vozes, 2000.

_ ldentidade e Diferenca. In: . Conferéncias e escritos filosoficos. Sdo Paulo:
Abril Cultural, 1984. (Os Pensadores).

_ O Fim da Filosofia. Op. Cit.

_ Sobre a esséncia da verdade. Op. Cit..

_ Sobre a esséncia do fundamento. Op. Cit.

_ Sobre 0 “Humanismo”. Op. Cit..

_ Que ¢ isso - a Filosofia? Op. Cit..

_ Que é Metafisica? Op. Cit..

_ Tempo e Ser. Op. Cit.

_ A caminho da linguagem. Petrdpolis : Universidade Sdo Francisco, 2006.
_ A origem da obra de arte. Rio de Janeiro : Edi¢bes 70, 1998.

_ Seminarios de Zollikon. Petropolis: Vozes, 2001.

_ Que € uma coisa? Rio de Janeiro: Edi¢6es 70, 1990.

_ Ensaios e Conferéncias. 2 ed. Petrdpolis: Vozes, 2002.

_ O Principio do Fundamento. Lisboa : Piaget, 2000.

_ Serenidade. Lisboa: Piaget, 2000.

HUNHNERFELD, Paul. Sachen Heidegger: Versuch iber ein deutsches Genie.
Munique: Verlag, 1961.

KANT, Immanuel. Critica da Razéo Pura.S&o Paulo:Abril Cultural., 1988.

KAPLAN, Arieh. Séfer letsira, O Livro da Criacdo. Teoria e pratica. Sdo Paulo: Séfer,
2002.

LEIBNIZ, G. W. A Monadologia.. In;____ . A Monadologia, Discurso de Metafisica e
outros textos. Sdo Paulo: Abril Cultural, 1983. (Os Pensadores).

LEVINAS, Emmanuel. Dieu, le temps et la mort. Paris: Grasset & Fasquelle, 2000.
LOPARIC, Zeljo. Heidegger réu. Sdo Paulo: Papirus, 1990.

MACQUARRIE, John. An Existentialist Theology: A Comparision of Heidegger and
Bultmann. New York : Harper, 1965.

150



MACHADO, Roberto. Nietszche e a Verdade. 2 ed. Rio de Janeiro : Rocco, 1985.
MARX, Werner. Heidegger and the Tradition. Evaston : Nortwestern University, 1971.
MULLER, Max. Existenziphilosophie im geistigen Leben der Gegenwart. Heidelberg:
Kerle, 1964.

PAPUS. A Cabala. S&o Paulo: Martins Fontes, 2003.

PEROTTI, James. Heidegger on the Divine. Athens : Ohio University Press, 1974.
PLOTINO. Eneadas. Chicago : University of Chicago, 1952.

PSEUDO-DIONISIO, O Aeropagita. Obra Completa. S3o Paulo : Paulus, 2004.
RAHNER, Karl. On The Theology of Death. New York: Herder and Herder, 1961.
REALE, Giovanni. Histdria da Filosofia Antiga. Vol. V. Sdo Paulo : Loyola, 1994.
SAFRANSKI, Ridiger. Heidegger — um mestre da Alemanha entre o bem e o mal. Sdo
Paulo : Geracdo Editorial, 2000.

SCHERER, R.. Heidegger. Paris: Seghers, 1973.

VAN STEENBERGHEN, Fernand. Historia da Filosofia — Periodo Cristdo. Lisboa:
Gradiva, 1988.

VATIMO, Gianni. As Aventuras da Diferenga. Lisboa : Edigdes 70, 1989.

VERSENYI, Laslo. Heidegger, Being and Truth. New Haven: Yale University Press,
1965.

VYCINAS, Vicent. Earth and Gods: An introduction to the philosophy of Martin
Heidegger. The Hague : Martinus Nijhoff, 1961.

TRINDADE, José. Antes de Socrates. Lisboa: Gradiva, 1988

ZARADER, Marlene. - La Dette impensée. Heidegger et I’héritage hébraique. Paris :
EdicGes Du Seuil. 1990.

_ Heidegger e as palavras de origem. Lisboa : Piaget, 2004.

ZIMMERMAN, M.E.. Confronto de Heidegger com a modernidade. Lisboa: Piaget
2001.

ARTIGOS :

CAPUTO, John. - Heidegger e a teologia. Revista Perspectiva Filosofica. Vol 11, 26.
2007.

151



_ Phenomenology, Mysticism and the Grammatica Speculativa: A Study of
Heidegger’s Habilitationsschrift. Journal of the British Society for Phenomenology, Vol.
5, Maio, 1974.

DELLMAYR, Fred. Nothingness and Suuyataa: A Comparision of Heidegger and
Nishitani. Philosophy East and West. VVol. 42. N° 1, Janeiro, 1992.

DOURLEY]J, John. Tillich e Meister Eckhart: Apreciacdo Critica. Disponivel em:
http://www.metodista.br/correlatio. Acesso em : 20/12/2006.

HANSEN-LOVE. Fundamentalontologie oder Seinsmystik? Wort und Warheit, n°4,
1949.

KOCKELMAS, Joseph. On Heidegger and Language. Northwestern University Studies
in Phenomenology and Existencial Philosophy. Evaston. 1972,

LOPARIC, Zeljko. - Heidegger and  Winnicott. Disponivel  em:
http://www.loparic.com.br. Acesso em : 02/01/2007.

_ Heidegger e a pergunta pela técnica. Cadernos de Historia e Filosofia da Ciéncia,
série 3, v. 6, n°2, Sdo Paulo, UNICAMP.

POGGELER, Otto. Metaphysics and Topology of Being in Heidegger . Man and Work,
8, de 1975.

PONDE, Luiz Felipe. Elementos para uma teoria da consciéncia apofatica. Revista de
Estudos de Religido, PUC. N° 4, 2003.

RAHNER, Hugo. Die Gottesgeburt. In Zeitschrift fir katholische Theologie, 59, 1933.
STEFFNEY, John. Transmetaphysical Thinking in Heidegger and Zen Buddhism.
Philosophy East and West, vol. 27, July. Honolulu, University Press of Hawaii. 1977.
UMEHARA, Takeshi. Heidegger and Buddhism. Philosophy East and West, vol. xx,.
Honolulu, University Press of Hawaii, 1970.

VAZQUEZ, Jesus. Angustia e Desamparo numa perspectiva heideggeriana. Revista
Perspectiva Filosofica. Vol. VI. N° 11, 1999.

ZIMMERMAN, Michael. A Postmodern, Prophetic, Liberal American in Paris.
Continental Philosophy Review, 31, 1998.

152



