
0 

 

GERSON FRANCISCO DE ARRUDA JÚNIOR 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

SOLIPSISMO E REALISMO NO TRACTATUS  
DE LUDWIG WITTGENSTEIN 

"O solipsismo, levado às últimas conseqüências, coincide com o 
puro realismo" 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Dissertação de mestrado apresentada ao 
Departamento de Filosofia do Centro de 
Filosofia e Ciências Humanas da 
Universidade Federal de Pernambuco, 
como requisito parcial para a obtenção do 
título de mestre em filosofia. 

 
Área do conhecimento: Ciências Humanas. 
 
Orientador: Prof. Dr. Fernando Raul Neto. 
 
Co-Orientador: Prof. Dr. Érico Andrade. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Recife/2008 



1 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 Arruda Júnior, Gerson Francisco de  
       Solipsismo e realismo no Tractatus de Ludwig Wittgenstein: 
“O Solipsismo, levado às ultimas conseqüências, coincide com o 
puro realismo”. / Gerson Francisco de Arruda Júnior. - Recife : O 
Autor, 2008. 
       167 folhas. 
 
       Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal de 
Pernambuco. CFCH. História, 2008. 

      Inclui: Bibliografia. 

     1.  Filosofia. 2. Realismo. 3. Solipsismo (Filosofia). 4.Sujeito 
(Filosofia). 5. Wittgenstein. I. Título. 
 
               1 
               100 
 

              CDU (2. ed.) 
              CDD (22. ed.) 

UFPE                        
BCFCH2009/67 

 
 



2 

 

 



3 

 

RESUMO 
 
 
Esta dissertação analisa a abordagem que Wittgenstein faz ao problema do 
solipsismo na obra Tractatus Logico-Philosophicus. Toda a investigação aqui 
envolvida tem como objetivo principal entender o aparente paradoxo expresso na 
frase inicial do aforismo tractatiano 5.64: "o solipsismo, levado às últimas 
conseqüências, coincide com o puro realismo". Para cumprir essa tarefa, 
apresenta-se, inicialmente, uma caracterização geral do Tractatus com vistas a 
situar o grupo de aforismos que compõem a seção do solipsismo na estrutura 
argumentativa dessa obra. Num segundo momento, trata-se dos limites da 
linguagem e do mundo e do que, para Wittgenstein, é a verdade do solipsismo. 
Nessa ocasião, a ênfase é dada à teoria pictórica da proposição e à doutrina da 
distinção entre o dizer e o mostrar, que está no cerne da análise wittgensteiniana 
da questão do solipsismo. Em seguida, examina-se a noção tractatiana de sujeito. 
Destacam-se aqui: (1) os argumentos utilizados por Wittgenstein para negar a 
existência de sujeitos empíricos capazes de fazer representações do mundo; e (2) 
a existência de um sujeito metafísico como limite do mundo e, portanto, como 
condição de possibilidade para que as proposições da linguagem adquiram seu 
sentido na projeção lingüística do mundo. Por fim, mostra-se como foi possível a 
Wittgenstein afirmar o aparente paradoxo que conduziu toda essa pesquisa. 
Ressalta-se que essa afirmação nada mais é do que uma conseqüência 
necessária de toda a proposta filosófica do Tractatus. 
 
Palavras-chave: Solipsismo, Realismo, Wittgenstein, Tractatus, Sujeito.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



4 

 

ABSTRACT 
 

 
This  thesis carries out an analysis of Wittgenstein‟s approach to the problem of 
solipsism in his book Tractatus Logico-Philosophicus. In fact, the entire enquiry 
undertaken here has as its main goal to come to grips with the apparent paradox 
expressed in the initial statement of the tractarian aphorism 5.64, where one reads 
that “solipsism strictly carried out coincides with pure realism.” In order to perform 
this task, I initially present a general overview of the Tractatus, so that one may 
integrate into the argumentative strategy of the Tractatus the group of aphorisms 
making up the section devoted to solipsism in that book. Secondly, I take up the 
limits of language and world and also what Wittgenstein regards as the truth of 
solipsism. In doing so, emphasis is laid on the pictorial theory of the proposition 
and on the doctrine expounding the distinction between saying and showing, 
which is at the core of Wittgenstein‟s analysis of solipsism. Subsequently, I 
examine the tractarian notion of the subject. Of special relevance here are (1) the 
arguments used by Wittgenstein to deny the existence of empirical subjects 
capable of making representations of the world; and (2) the existence of the 
metaphysical subject as the world‟s limit and, therefore, as a condition of 
possibility for the propositions of language to acquire their meaningfulness in the 
linguistic projection of the world. Finally, I show how it was possible for 
Wittgenstein to state the apparent paradox which gave rise to this enquiry. In the 
case at hand, stress is laid on the fact that his statement is nothing more than a 
necessary consequence of the whole philosophical view contained in the 
Wittgenstein‟s Tractatus. 
 

Key words: Solipsism, Realism, Wittgenstein, Tractatus, Subject.  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 

 

AGRADECIMENTOS 
 

 
Aos meus pais, Gerson Arruda e Sandra Arruda, por acreditarem em mim e 
sempre me incentivarem, desde a infância, ao estudo. A eles minha eterna 
gratidão.  
 
Aos meus irmãos, Solange Arruda, Gedaías Arruda e Sílvio Arruda, pelos 
incentivos. A eles minha admiração. 
 
À minha esposa, Klívia Arruda, por suportar os momentos de ausência. A ela o 
meu amor. 
 
Ao CNPq, pelo apoio financeiro que possibilitou a realização desta pesquisa. 
 
Ao professor Dr. Fernando Raul Neto, pela paciência nas orientações, correções 
e sugestões realizadas durante o desenvolvimento dessa pesquisa. A ele o 
reconhecimento por seu trabalho. 
 
Ao prof. Dr. Érico Andrade, por ter aceitado o desafio da co-orientação. 
 
Aos professores: Dr. Alfredo Morais e Dr. Rodrigo Jungmann, pelas críticas e 
sugestões na ocasião da qualificação dessa dissertação. 
 
Aos professores: Dr. João Carlos Salles Pires da Silva e Dr. André Leclerc, pela 
participação como examinadores na defesa da dissertação. 
 
Ao prof. Rildo Barbosa, pelas inúmeras correções ortográficas.  
 
Ao grupo de estudo de lógica e filosofia da linguagem da UFPE, pelo apoio, 
companhia, sugestões bibliográficas e discussões filosóficas intermináveis. 
 
Aos professores do Departamento de Filosofia da UFPE, pela dedicação e 
compreensão. 
 
Aos funcionários de Departamento de Filosofia da UFPE, pela competência e 
amizade. 
 
Aos Professores do INSAF, onde fiz minha graduação, por ter me iniciado nos 
estudos filosóficos, especialmente aos professores: Dr. Marcos Costa e Ms. 
Evandro Costa, pelo exemplo que me deram como verdadeiros pesquisadores em 
filosofia. 
 
Aos amigos, pelos momentos de seriedade e atenção. A eles meu respeito. 
 
E, por fim, mas que na verdade é a mola mestra de tudo isso, a Deus, a quem 
tudo pertence e que a todos dá todas essas coisas. A ele, pois, a glória, 
eternamente. 
 
 



6 

 

DEDICATÓRIA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A todos que padeceram 
pela fé reformada. 

 

 

 

 

 

 

 



7 

 

EPÍGRAFES 
 
 
 
 

 
"O solipsismo é o coração do Tractatus". 

(John Cook, comentador de Wittgenstein). 
 
 
 
"Eis o caminho que percorri: o idealismo separa os 
homens do mundo como se fossem únicos, o solipsismo 
separa apenas a mim; no final, vejo que eu também faço 
parte do resto do mundo, de modo que, de um lado, nada 
resta; e, de outro, como único, o mundo. Assim, o 
idealismo, se concebido com rigor, leva ao realismo".  

(Wittgenstein, Notebooks, em 15/10/1916). 
 
 
 
"A natureza do sujeito está completamente encoberta". 

(Wittgenstein, Notebooks, em 02/08/1916). 
 
 
 
"O Eu, o Eu é o profundamente misterioso". 

(Wittgenstein, Notebooks, em 05/08/1916). 
 
 
 
"Estou consciente da plena obscuridade de todas essas 
proposições". 

(Wittgenstein, ao comentar sobre o sujeito como limite do 
mundo, Notebooks, 02/08/1916). 

 
 
 
"Eu não tenho nada a dizer, mas posso dizer até que 
ponto não tenho nada a dizer". 

(Samuel Beckett).  
 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 

 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO .......................................................................................................... 10 

 

1 O LUGAR DO SOLIPSISMO NO TRACTATUS ..................................................... 15 

1.1 O Tractatus: seu objetivo e sua filosofia.............................................................. 16 

1.1.1 A presunção e o objetivo do Tractatus.............................................................. 18 

1.1.2 Análise crítica da linguagem: a filosofia do Tractatus ...................................... 19 

1.2 O estilo aforístico e a estrutura técnico-argumentativa do Tractatus .................. 23 

1.2.1 O estilo aforístico do Tractatus e suas singularidades ..................................... 24 

1.2.2 A estrutura técnico-argumentativa do Tractatus ............................................... 28 

1.3 Entre o Dizer e o Mostrar: o local técnico do solipsismo na estrutura do 

Tractatus .............................................................................................................. 30 

 

2 "OS LIMITES DE MINHA LINGUAGEM SIGNIFICAM OS LIMITES DE MEU 

MUNDO": a chave tractatiana para compreender a inefável verdade  

do solipsismo .......................................................................................................... 38 

2.1 A relação isomórfica entre o mundo e a linguagem: a teoria pictórica ................ 39 

2.1.1 "O mundo é tudo o que é o caso": a estrutura ontológica do mundo  

no Tractatus ...................................................................................................... 40 

2.1.2 A estrutura da linguagem no Tractatus ............................................................ 50 

2.1.3 A teoria pictórica da linguagem ........................................................................ 55 

2.1.4 Dizer e Mostrar ................................................................................................. 61 

2.2 "Os limites de minha linguagem significam os limites do meu mundo": a chave 

para se decidir a verdade do solipsismo .............................................................. 69 

2.3 "Que o mundo seja meu mundo": a verdade inefável do solipsismo ................... 72 

2.3.1 A verdade do solipsismo .................................................................................. 75 

2.3.2 A verdade que não pode ser dita ..................................................................... 76 

 

3 "O SUJEITO NÃO PERTENCE AO MUNDO": o sujeito metafísico do Tractatus 

como limite do mundo .......................................................................................... 88 

3.1 A natureza das relações afigurantes e o sujeito da afiguração ........................... 89 

3.1.1 "Figuramos os fatos": a necessidade de um sujeito afigurador ........................ 94 

 



9 

 

3.2 "O sujeito que pensa, representa, não existe": a inexistência de um sujeito  

empírico pensante no mundo .............................................................................. 99 

3.2.1 A "virada lingüística" e o sentido das proposições ......................................... 100 

3.2.2 "'p' diz p": a inexistência de um sujeito composto .......................................... 103 

3.2.3 "O sujeito que pensa, representa, não existe" ............................................... 114 

3.3 "O sujeito não pertence ao mundo, mas é um limite do mundo": o sujeito  

metafísico do Tractatus...................................................................................... 118 

3.3.1 A analogia do olho e do campo visual: o sujeito não pertence ao  

Mundo ............................................................................................................. 118 

3.3.2 O sujeito metafísico como limite do mundo .................................................... 122 

 

4 "O SOLIPSISMO, LEVADO ÀS ÚLTIMAS CONSEQÜÊNCIAS, COINCIDE  

COM O PURO REALISMO": o sujeito metafísico reduz-se a um ponto sem  

extensão, restando a realidade coordenada a ele ................................................ 134 

4.1 "O mundo é meu mundo": a via de entrada do "eu" na filosofia ........................ 135 

4.2 "Aqui se vê que o solipsismo, levado às últimas conseqüências, coincide com 

o puro realismo" ................................................................................................. 139 

4.2.1 Solipsismo e Realismo: "o eu do solipsismo reduz-se a um ponto sem 

extensão e resta a realidade coordenada a ele" ................................................ 147 

 

CONCLUSÃO ......................................................................................................... 154 

 

REFERÊNCIAS ....................................................................................................... 159 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 

 

INTRODUÇÃO 

 

A presente pesquisa tem como objetivo geral realizar uma análise da 

abordagem wittgensteiniana ao problema do solipsismo na obra Tractatus Logico-

Philosophicus1.  

No Tractatus, Wittgenstein apresenta sua discussão sobre o solipsismo 

na seção dos aforismos 5.6 - 5.641. Salientamos, inicialmente, que o nosso 

trabalho não se constituirá de uma mera descrição dos conteúdos desses 

aforismos (o que já exigiria um significativo esforço), mas a tarefa específica a 

que ele se propõe, de fato, é a de entender o aparente paradoxo expresso na 

frase inicial do aforismo 5.64, onde nos é dito que: "o solipsismo, levado às 

últimas conseqüências, coincide com o puro realismo". Se conseguirmos realizar 

o que pretendemos, mostraremos que esse aparente paradoxo é: (1) uma 

conseqüência necessária da proposta filosófica de Wittgenstein no Tractatus, 

especialmente no que diz respeito à compreensão da real função da linguagem; e 

(2) que esse entendimento é por demais relevante não somente para a 

compreensão dessa proposta, mas, especificamente, para a discussão e 

compreensão dos temas filosóficos que posteriormente são apresentados neste 

livro e que, segundo o seu próprio autor, são os mais importantes, a saber: a 

ética, a estética, a vida, o sentido e o valor do mundo e da existência, e o místico. 

Sabe-se que realismo e solipsismo são teorias filosóficas que se 

propõem dizer a essência do mundo e de que maneira ele é constituído. Porém, 

durante todo o desenvolvimento do pensamento ocidental essas concepções de 

mundo sempre foram entendidas como visões filosóficas antagônicas. De modo 

geral, temos, por um lado, o realismo, cujo cerne é a afirmação de que toda a 

realidade exterior (o mundo) é totalmente independente de qualquer "eu" 

existente; e, de forma oposta a isso, por outro lado, encontramos o solipsismo 

que, de maneira variada, afirma que só o "eu" existe e que todas as outras coisas 

são apenas idéias suas. Diante disso, ao afirmar que o solipsismo bem entendido 

desemboca no realismo, Wittgenstein suscita muitas questões filosóficas 

                                                 
1
 O texto do Tractatus utilizado e citado em toda essa pesquisa é a edição brasileira traduzida por Luiz 

Henrique Lopes dos Santos (Cf. WITTGENSTEIN, Ludwig. Tractatus logico-philosophicus. 3. ed. Trad., 

apres., e ensaio introd. de Luiz Henrique Lopes dos Santos; e Introd. de Bertrand Russell. São Paulo: Editora 

da Universidade de São Paulo, 2001). Com relação às citações dos aforismos do Tractatus, utilizaremos, 

neste trabalho, a forma: TLP, acompanhada do(s) número(s) do(s) aforismo(s) citado(s). 



11 

 

fundamentalmente relevantes. Contudo, a pesquisa que propomos fazer não 

responderá essa ou aquela pergunta específica decorrente dessa afirmação. A 

questão para a qual ela pretende oferecer uma resposta é de caráter mais 

abrangente e consiste em saber como Wittgenstein conseguiu unir e fazer andar 

de mãos dadas essas teses que na história da filosofia geralmente estiveram 

separadas. Contudo, acreditamos que ao tratar dessa questão abrangente 

estaremos abordando, simultaneamente, as principais questões envolvidas nesse 

paradoxo. 

Apesar da tese tractatiana da coincidência do solipsismo com o 

realismo é importante ressaltarmos que nesse livro a atenção de Wittgenstein é 

dada exclusivamente ao problema do solipsismo, e o realismo expresso por ele 

no Tractatus nada mais é do que uma conseqüência do seu entendimento sobre o 

problema filosófico do solipsismo. Saber disso é indiscutivelmente relevante para 

o que nos propomos aqui, porque se constitui como uma informação norteadora 

para o desenvolvimento da presente pesquisa.  

O solipsismo é um tema tradicional da filosofia moderna que inquieta 

muitos pensadores ainda hoje. O termo é geralmente usado para caracterizar a 

doutrina filosófica que atribui importância fundamental ao "eu". O solipsismo, 

como já se escreveu2, pretende dizer algo sobre a essência do mundo: pretende 

declarar que só existe um sujeito, o "eu", e tudo aquilo que essencialmente 

resume-se às suas representações. Contudo, essa concepção é, na verdade, o 

que podemos chamar de núcleo central do solipsismo3, e é para ela que 

Wittgenstein se direcionará ao discutir esse problema filosófico. 

Que o solipsismo atraiu e instigou Wittgenstein durante todo o seu 

itinerário intelectual, não é nenhuma novidade. Percorrendo as suas obras, 

verificaremos que esse problema é apresentado e/ou discutido por ele em muitos 

                                                 
2
 Cf. SANTOS, Luiz Henrique Lopes dos. A essência da proposição e a essência do mundo. In: 

WITTGENSTEIN, 2001, p. 103.  
3
 Falamos de "núcleo central" porque há divergências no grau de importância atribuída ao "eu" e, por isso, 

diferentes formas de solipsismo nos são apresentadas. Entretanto, todas essas diversas formas podem ser 

classificadas em dois tipos específicos de solipsismo: (1) o chamado solipsismo metafísico, que concebe o 

"eu" como pressuposto absoluto da existência, ou seja, afirma a existência de um "eu" único, e a existência 

das outras coisas depende desse "eu" da mesma maneira que nossas idéias são dependentes de nossas mentes. 

Entendido assim, esse tipo de solipsismo aparece como uma clara versão individual e extrema do idealismo; 

e (2) o solipsismo epistemológico, cuja proposta pode ser talvez melhor entendida no contexto do projeto 

cartesiano, que concebe o "eu" como a origem de todo nosso conhecimento da existência de todas as coisas. 

Como o conhecimento sobre a existência de todas as coisas externas origina-se em nossas próprias 

experiências imediatas (que já são as nossas próprias idéias), nem o mundo, nem qualquer que seja o objeto 

de nossas experiências, são independentes de nós. 



12 

 

de seus escritos que foram publicados. Todavia, é no Tractatus Logico-

Philosophicus e nas Investigações Filosóficas onde ele dá considerável relevância 

a esse problema filosófico; e, por serem obras que marcam e delimitam as duas 

fases distintas de seu pensamento, a maneira como Wittgenstein aborda esse 

tema nessas obras é bastante diferente. Apesar de ser um tema tradicional da 

filosofia, a maneira como o autor do Tractatus trata das questões relacionadas ao 

solipsismo nesses livros não tem nada de convencional. O principal aspecto 

dessa diferença se encontra no fato de que, para Wittgenstein, o solipsismo 

sempre se apresenta (tanto no Tractatus como nas Investigações) como um 

problema de ordem lógica e lingüística e, neste caso, compreender seu conteúdo 

é extremamente relevante para o entendimento das propostas filosóficas da 

primeira e segunda fases de seu pensamento. Corrobora isso o fato de que, 

especificamente no Tractatus (livro central da nossa pesquisa), a abordagem de 

Wittgenstein ao problema do solipsismo, bem como a todos os demais temas 

filosóficos nele apresentados, é feita a partir do aparato lógico-lingüístico 

estabelecido por ele nesse livro, e a prova disso é que o seu autor inicia a 

discussão sobre esse assunto com a seguinte frase: "Os limites da minha 

linguagem significam os limites de meu mundo"4. Além disso, "essa 

consideração", diz ele, "fornece a chave para se decidir a questão de saber em 

que medida o solipsismo é uma verdade"5.  

Apesar de muitos negarem veementemente qualquer enredo 

argumentativo no Tractatus, quem analisa com certa atenção a seção do 

solipsismo nesse livro constata que existe uma estrutura argumentativa nos 

aforismos que a compõem. Essa estrutura está dividida em quatro subseções, 

que podem ser resumidas da seguinte maneira: (1) A primeira delas, aforismos 

5.6 e 5.61, discorre sobre quais são os limites lógicos que cercam o mundo e a 

linguagem; (2) Estabelecidos esses limites, o autor do Tractatus continua sua 

exposição e apresenta, nos aforismos 5.62 a 5.621, a verdade inefável do 

solipsismo; (3) Depois disso, na terceira subseção (5.63 a 5.634), Wittgenstein 

trata da questão do sujeito; e, por fim, (4) termina a seção por identificar o 

solipsismo com o realismo (5.64 - 5.641). Devido aos vários percursos de leitura 

que o texto tractatiano permite, é evidente que podemos seguir uma ordem de 

                                                 
4
 TLP, 5.6. 

5
 TLP, 5.62. 



13 

 

exposição e argumentação diferente dessa apresentada na seção do solipsismo e 

que acabamos de observar. Porém, por motivos que serão revelados no decorrer 

da nossa exposição, optamos por seguir essa mesma estrutura no 

desenvolvimento do presente trabalho e, sendo assim, dividimos nossa 

dissertação em quatro capítulos.  

Com o primeiro capítulo, pretende-se, a partir de uma caracterização 

geral da obra, situar o grupo dos aforismos que versam sobre o solipsismo dentro 

da estrutura técnico-argumentativa com a qual o Tractatus fora escrito. O objetivo 

principal é tentar mostrar que a localização desses aforismos faz parte de uma 

estratégia argumentativa de Wittgenstein, com vistas a atingir propósitos 

específicos na sua proposta filosófica.  

Contudo, essa caracterização desempenhará, apenas, uma função 

propedêutica indispensável para o desenvolvido dessa pesquisa. Assim, é 

somente no segundo capítulo que, de fato, começaremos a investigação 

propriamente dita do conteúdo dos aforismos tractatianos que versam sobre o 

problema do solipsismo. Nesse capítulo, o nosso objetivo específico será o de 

explicitar o porquê de "Os limites da minha linguagem significam os limites de 

meu mundo" ser a chave tractatiana para "decidir a questão de saber em que 

medida o solipsismo é uma verdade". A pretensão de fato é mostrar que, baseado 

no isomorfismo existente entre o mundo e a linguagem apregoado pela teoria 

pictórica da proposição, esses limites são os mesmos e, a partir deles, 

Wittgenstein traça os limites para o que logicamente pode existir e que, 

consequentemente, é o que pode ser dito.  Compreender isso é compreender a 

consideração que "fornece a chave para saber em que medida o solipsismo é 

uma verdade". É nesse momento também onde tentaremos verificar, com maior 

clareza, a maneira como Wittgenstein liga o problema do solipsismo à sua 

investigação sobre a linguagem, fazendo com que a sua concepção desse 

problema se revista de uma perspectiva completamente diferente dos demais 

tratamentos filosóficos dado a esse tema na história do pensamento ocidental. 

Na seqüência, seguindo o esquema argumentativo que julgamos ter na 

seção do solipsismo, no terceiro capítulo temos o propósito de expor a 

concepção tractatiana de sujeito. Esta concepção se encontra, sobretudo, nos 

aforismos 5.63 a 5.641, e é de suma importância para a nossa pesquisa. 

Contudo, apesar de fazermos, inicialmente, uma incursão sobre a necessidade 



14 

 

que a teoria da linguagem apresentada no Tractatus tem de um sujeito afigurador 

que participe do processo de significação lingüística, a atenção desse capítulo 

estará totalmente voltada para análise dos argumentos utilizados por Wittgenstein 

para: (1) negar a existência de sujeitos empíricos capazes de fazer 

representações do mundo; e (2) afirmar a existência de um sujeito metafísico 

como limite do mundo.  

Por fim, no quarto capítulo nos ocuparemos mais diretamente na 

nossa proposta inicial, a saber: compreender que "o solipsismo, levado às últimas 

conseqüências, coincide com o puro realismo". Esse capítulo seria um tipo de 

arremate final, demonstrando que esta afirmação é uma conseqüência direta da 

compreensão que Wittgenstein tem do que seja o solipsismo. Destacaremos, 

sobretudo, que é a maneira de entender o "eu" que diferenciará o solipsismo 

exposto por Wittgenstein no Tractatus das demais concepções solipsistas 

existentes. Verificaremos, ainda, que esse modo de entender o "eu" é relevante 

para a discussão e compreensão dos temas filosóficos tratados posteriores no 

Tractatus, tais como a a ética, a estética, a vida e o Místico. 

Assim, tendo em vista o modo como esses quatro capítulos estão 

esboçados e estruturados, julgamos ter sido possível alcançar o objetivo primaz 

dessa pesquisa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



15 

 

 

1 O LUGAR DO SOLIPSISMO NO TRACTATUS 

 

O que se pretende neste capítulo é imprescindível para o 

desenvolvimento da presente pesquisa. Ele trata da tarefa de situar o grupo dos 

aforismos que versam sobre o solipsismo dentro da estrutura técnico-

argumentativa com a qual o Tractatus Logico-Philosophicus foi escrito. O objetivo 

é mostrar que a localização desses aforismos faz parte de uma estratégia 

argumentativa de Wittgenstein, com vistas a atingir propósitos específicos no 

desenvolvimento de sua proposta filosófica.  

Se bem feito, esse empreendimento servirá, também, como uma chave 

hermenêutica para a compreensão de todo o Tractatus. O motivo disso é que a 

discussão sobre o solipsismo nesse livro desempenha, como veremos, um papel 

importante no discorrer das idéias de seu autor, uma vez que é nela onde ele 

concentra e o fulgor de sua pretensão filosófica, na primeira fase de seu 

pensamento.  

Diante disso, para cumprir o que se pretende aqui, consideramos 

necessária, em primeiro lugar, uma apresentação geral do que é o Tractatus, 

destacando, sobretudo, o objetivo principal do projeto filosófico nele contido. Não 

seremos específicos, nem minuciosos, pois tal procedimento fugiria ao propósito 

aqui estabelecido. Compete-nos apenas, nessa ocasião, introduzir, a partir 

dessas considerações iniciais, alguns conceitos tractatianos que irão permear 

toda a nossa pesquisa. Em seguida, apreciaremos, de forma abrangente, mas 

suficiente, a estrutura resultante da maneira como o jovem Wittgenstein distribuiu 

e ordenou o conteúdo desta obra. Neste caso, a atenção será dada ao estilo 

aforístico utilizado por ele e à organização hierárquico-numérica desses 

aforismos. Por fim, num momento que julgamos ser de maior interesse para o 

nosso trabalho, discorreremos sobre a localização técnica da seção do solipsismo 

nessa estrutura, mostrando que ela está situada de forma tal que cumpre uma 

função essencial e específica no desenvolvimento argumentativo do autor do 

Tractatus. 

 

 

 



16 

 

1.1 O Tractatus: seu Objetivo e sua Filosofia 

 

Escrito entre 1912 e 19181, e publicado, inicialmente, em 19212, na 

revista alemã Annalen der Naturphilosophie, sob o título Logisch-Philosophische 

Abhandlung, o Tractatus, como é mundialmente conhecido, é um dos três únicos 

escritos wittgensteinianos publicados enquanto seu autor ainda vivia3. O livro é 

uma obra singular na história da filosofia ocidental e, ninguém que se preze 

negará, como bem dissera Bertrand Russell, que "o Tractatus Logico-

Philosophicus do Sr. Wittgenstein, comprove-se ou não que apresenta a verdade 

definitiva sobre os assuntos de que trata, certamente merece, por sua largueza de 

visão, alcance e profundidade, ser considerado um evento importante no mundo 

filosófico"4.  

Concorde-se ou não com essa apreciação russelliana, esta 

singularidade do Tractatus pode ser muito bem atestada e justificada até mesmo 

por alguém que tenha um mínimo de conhecimento da história da filosofia. O 

motivo disso é que este livro é a versão mais bem elaborada da confluência de 

duas das mais significativas tradições filosóficas ocidentais: a tradição crítica e a 

tradição lógica. Essa peculiaridade é ainda mais destacada porque, como nos diz 

Luiz H. L. dos Santos, esta obra "articula organicamente essas duas vertentes, 

                                                 
1
 Em carta, datada de 13 de março de 1919, Wittgenstein diz a Russell que o Tractatus foi concluído em 

Agosto de 1918 e continha todo o seu trabalho dos últimos seis anos. (Cf. CONDÉ, Mauro Lúcio Leitão. 

Wittgenstein: linguagem e mundo. São Paulo: ANNABLUME Editora, 1998. p. 41). 
2
 Essa primeira edição do Tractatus "era precária com muitos erros" (Cf. SANTOS, Luiz Henrique Lopes 

dos. Apresentação. In: WITTGENSTEIN, Ludwig. Tractatus Logico-philosophicus. 3. ed. Trad., apres. e 

estudo introdutório de Luiz Henrique Lopes dos Santos. São Paulo: Edusp, 2001. p. 9). Wittgenstein, que em 

nenhuma etapa dessa publicação foi consultado, considerou essa edição como sendo uma "edição pirata" do 

seu livro (Cf. MONK, Ray. Wittgenstein: o dever de um gênio. Tradução de Carlos Afonso Malferrari. São 

Paulo: Companhia de Letras, 1995. p. 193). O mesmo não aconteceu com a edição bilíngüe (Inglês/Alemão), 

preparada no inverno de 1921 e publicada em 1922. Tendo como tradutor Frank Ramsey, essa edição inglesa, 

que recebera o título que hoje possui: Tractatus Logico-philosophicus, foi acompanhada e corrigida por 

Wittgenstein, que a considerou como a publicação adequada do seu livro (Cf. Ibidem, p. 193). Importante 

também é que, em 1961, houve uma reedição desse texto bilíngüe cujo texto em alemão serviu de base para a 

primeira edição brasileira do Tractatus, feita em 1968, pelo prof. José Arthur Gianotti (Cf. SANTOS, op. cit., 

p. 9 - 10). Depois, em 1993, o prof. Luiz H. L. dos Santos, além de revisar a tradução dessa edição brasileira, 

apresentou o livro e expôs um recomendado ensaio introdutório sobre o Tractatus. É essa tradução revisada 

que será citada e usada na presente pesquisa. 
3
 Segundo a biografia sobre Wittgenstein escrita por Ray Monk, além do Tractatus, Wittgenstein publicou, 

em vida, mais dois textos. Um foi o dicionário de ortografia para uso em escolas primárias, chamado 

Wörterbuch für Volksschulen que, segundo Ray Monk, foi uma considerável contribuição de Wittgenstein 

para a reforma educacional na Áustria (Cf. MONK, op. cit., p. 210, 211). O outro foi o artigo intitulado 

"Some remarks on logical form", publicado nas atas da sessão anual conjunta da Aristotelian Society e da 

Mind Association, à época, o simpósio de filósofos mais importante da Grã-Betanha, realizado em 

Nottingham, entre 12 e 15 de julho, de 1929 (Cf. Ibidem, p. 250). 
4
 RUSSELL, Bertrand. Introdução. In: WITTGENSTEIN, op. cit., p. 113. 



17 

 

revitalizando-as e, com elas, um grande número das questões filosóficas mais 

fundamentais"5.  

Tanto a tradição crítica como a tradição lógica remontam à antiguidade. 

Esta, que desde Aristóteles vem sendo investigada por muitos filósofos, é 

caracterizada por situar, no centro de sua reflexão filosófica, o tema da estrutura 

lógico-lingüística dos discursos sobre a realidade; aquela, ainda mais ousada, 

caracteriza-se pela investigação da natureza dos instrumentos do conhecimento, 

com o fim de avaliar se é legítima a possibilidade da pretensão filosófica de 

conhecer seus objetos mais significativos, tais como: o necessário, a totalidade, o 

absoluto, o universal etc. No entanto, apesar disso, é na modernidade que essas 

vertentes são investigadas como vetor principal da filosofia. São nas reflexões 

realizadas por Kant, sobretudo na Crítica da Razão Pura, que a tradição crítica 

rebece seu destaque. Já no caso da tradição lógica, o seu auge é estabelecido 

com o surgimento da lógica simbólica moderna e da análise lógica das 

proposições, cujos desdobramentos marcam uma evolução radical no 

desenvolvimento teórico dessa tradição6. 

É importante destacarmos esses fatos históricos porque, como 

veremos, o Tractatus tem suas raízes fundadas nesses dois terrenos filosóficos: 

no criticismo de estirpe kantiana e na lógica simbólica moderna. Contudo, o modo 

como este pequeno opúsculo, de aproximadamente oitenta páginas, se apropria 

dos conteúdos de cada um desses ramos filosóficos, bem como executa a 

interação entre eles, não tem precedentes na história: se, por um lado, o 

Tractatus se utiliza dos resultados obtidos do projeto lógico moderno, contidos e 

herdados, sobretudo, das pesquisas filosóficas que desde a metade do século 

XIX vinham sendo foco das investigações intelectuais de Gottlob Frege e Bertrand 

Russell, por outro, ele também se aproporia dos postulados teóricos do criticismo 

delimitador kantiano e os incorpora à análise lógico-lingüística das proposições, 

realizada a partir dessa nova forma de conceber a lógica.  

Uma exposição mais detalhada dessas heranças, agora, fugiria ao 

propósito aqui pretendido. Por ora, basta-nos ressaltar, somente, que a maneira 

como o Tractatus realiza a interação entre o criticismo kantiano e a lógica 

                                                 
5
 SANTOS, Luiz Henrique Lopes dos. A essência da proposição e a essência do mundo. In: 

WITTGENSTEIN, 2001, p. 13. 
6
 Sobre o desenvolvimento histórico da lógica, (Cf. KNEALE, William; KNEALE, Marta. O 

desenvolvimento da lógica. Trad. de M. S. Lourenço. 3. ed. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1991).   



18 

 

moderna já é suficiente para o tornar um marco na história do pensamento 

ocidental. 

 

1.1.1 O Objetivo do Tractatus 

 

Tendo em vista as considerações feitas acima, pode-se concluir que o 

Tractatus é o resultado de uma "miscigenação" filosófica entre criticismo e lógica. 

A conseqüência imediata disso, como não poderia ser diferente, é um texto 

complexo e de audaciosa pretensão, já claramente anunciados em seu prefácio. 

Segundo o próprio autor, o Tractatus não trata de algum problema 

específico da filosofia. Pelo contrário, o livro trata, diz ele, "dos problemas 

filosóficos", mostrando "que a formulação desses problemas repousa sobre o mau 

entendimento da lógica da nossa linguagem"7. Essa afirmação é importante 

porque destaca não somente os problemas que se pretendem solucionar com o 

livro, como também identifica a raiz causadora desses problemas.  

Para Wittgenstein, a maioria (para não dizer todas) das proposições e 

questões que se formularam sobre temas filosóficos, apesar de não serem falsas, 

apresenta-se como contra-sensos lingüísticos, ou seja, como algo sem sentido8. 

Segundo ele, o motivo disto é porque na construção dessas proposições não se 

leva em conta o correto funcionamento da lógica da linguagem. Por serem assim, 

não podemos, de modo algum, responder a esse tipo de questões, mas, só e 

simplesmente, estabelecer seu caráter de contra-senso9. Dessa maneira, a 

filosofia sempre errou em sua missão quando quis resolver problemas, - das mais 

diversas ordens: epistemológicos, ontológico-metafísicos, éticos etc. -, que no 

fundo não são problemas, elaborando respostas para perguntas que nem sequer 

poderiam ser formuladas. Essa compreensão possibilitou a Wittgenstein constatar 

que esses "problemas mais profundos", isto é, os filosóficos, "não são 

propriamente problemas"10, mas se constituem "pseudoproblemas".  

Contudo, ele entende que é possível dar um basta nisso e liquidar, "de 

vez", todos estes "pseudoproblemas". É exatamente nisto que consiste o objetivo 

                                                 
7
 WITTGENSTEIN, 2001, p. 131. (destaque nosso). 

8
 Sobre a natureza dos problemas filosóficos em Wittgenstein, (Cf. ARISO, José Maria. El error de 

preguntar por la naturaleza de los problemas filosóficos. Logos. Espanha, v. 36, p. 245 - 257, 2003).  
9
 Para Wittgenstein, as questões filosóficas são da mesma espécie de saber se o bem é mais ou menos 

idêntico ao belo. (Cf. TLP, 4.003). 
10

 TLP, 4.003. 



19 

 

do seu livro: demonstrar que todos os problemas filosóficos podem ser resolvidos 

e dissipados, quando se compreende, adequadamente, o correto funcionamento 

da lógica da linguagem. No entanto, esse objetivo filosófico só será alcançado, se 

os caminhos para atingi-lo tiverem como base o que para Wittgenstein é a 

verdadeira função da filosofia, a saber: realizar uma análise crítica da linguagem. 

 

1.1.2 Análise Crítica da Linguagem: a filosofia do Tractatus 

 

Para o autor do Tractatus, "a filosofia não é uma teoria", como sempre 

foi concebida, mas é "uma atividade". Essa atividade filosófica11 tem como 

finalidade dar "o esclarecimento lógico dos pensamentos", através de um 

processo de clarificação do conteúdo das proposições. Nessa perspectiva, uma 

obra filosófica ao invés de elaborar "proposições filosóficas", na tentativa de 

exprimir um conjunto de doutrinas que contenha verdades absolutas, consiste, 

essencialmente, em elucidações, pois "cumpre à filosofia tornar claros e delimitar 

precisamente os pensamentos, antes como que turvos e indistintos"12. Diante 

disso, entretanto, Wittgenstein nos adverte sobre o fato de que se 

pretendêssemos delimitar os pensamentos teríamos uma série de dificuldades ou 

mesmo uma impossibilidade, uma vez que deveríamos poder pensar os dois 

lados desse limite, ou seja, deveríamos, nessa tarefa, poder pensar o que pode e 

o que não pode ser pensado. Por esse motivo, diz ele, o limite só poderá ser 

traçado na expressão do pensamento, isto é, na linguagem, e o que estiver além 

desse limite será simplesmente contra-senso13.  

É exatamente a partir dessa pretensão de traçar um limite na 

linguagem que o autor do Tractatus extrairá o fundamento para sua definição de 

filosofia. Para ele, "toda a filosofia é 'crítica da linguagem'"14. Essa definição tem 

como característica principal a utilização da análise crítica da linguagem como 

ferramenta para o exame das questões filosóficas. Embora inovadora em suas 

matizes, essa forma de conceber a filosofia não foi originada em Wittgenstein. 

                                                 
11

 Sobre a filosofia como atividade, (Cf. MORENO, Arley R. Introdução a uma pragmática filosófica: de 

uma concepção de filosofia como atividade terapêutica a uma filosofia da linguagem. Campinas: Editora da 

UNICAMP, 2005. p. 228 - 264). 
12

 TLP, 4.112. 
13

 Cf. WITTGENSTEIN, 2001, p. 131. 
14

 TLP, 4.0031.  



20 

 

Segundo Rudolf Haller15, existe, na história da filosofia, uma tradição quase 

ininterrupta de crítica da linguagem. Para ele, esta tradição, apenas escondidas 

de tempos em tempos pela mudança nos interesses públicos e acadêmicos, 

remonta-nos, ao menos, ao nominalismo escolástico e ao empirismo lógico 

moderno. Uma investigação detalhada desse intinerário filosófico na história não 

atenderia aos propósitos aqui estabelecidos. No entanto, é importante 

salientarmos que, à época de Wittgenstein, essa tradição de utilizar a crítica da 

linguagem como instrumento para a análise filosófica já tinha sido revigorada por 

Fritz Mauthner16. 

A crítica empreendida por Mauthner era completamente pessimista 

quanto à possibilidade de a linguagem representar ou descrever o mundo17. Ela 

estava radicada em sua concepção cética do conhecimento do mundo e em seu 

nominalismo radical. Para ele, à semelhança do autor do Tractatus, todos os 

problemas filosóficos são problemas acerca da linguagem e a análise crítica da 

linguagem seria o único caminho capaz de fornecer a solução para esses 

problemas. Para Mauthner, porém, a realidade está sempre um passo à frente da 

linguagem; e esta, apesar de lutar desesperadamente para expressar aquela, 

jamais terá sucesso nessa tarefa. Diante disso, a conclusão, então, é que a 

linguagem não tem a capacidade de descrever nada, absolutamente. Essa 

radicalização da impossibilidade da linguagem expressar o mundo levou 

Mauthner ao "suicídio da linguagem", ou seja, diante de tamanha impossibilidade 

de mediar qualquer conhecimento do mundo, só resta uma única solução 

possível: o silêncio total e obrigatório.  

Ao que tudo indica, Wittgenstein conhecia essa radical posição 

mauthneriana quanto à impossibilidade da linguagem descrever o mundo e, 

sendo um pouco mais otimista que ele, o autor do Tractatus afirma que a sua 

crítica à linguagem não deve ser entendida no mesmo sentido da crítica de 

                                                 
15

 Cf. HALLER, Rudolf. Wittgenstein e a filosofia austríaca: questões. Trad. de Norberto de Abreu e Silva 

Neto. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 1990. p. 68. 
16

 Sobre o contexto intelectual vivido por Fritz Mauthner, bem como síntese de sua crítica da linguagem, (Cf. 

Ibidem, p. 67-73; JANIK, Allan; TOULMIN, Stephen. A Viena de Wittgenstein. Trad. de Álvaro Cabral. 

Rio de Janeiro: Editora Campus, 1991. p. 133 - 147; CONDÉ, 1998, p. 30-31; PINTO, Paulo Roberto 

Margutti. Iniciação ao silêncio: análise do Tractatus de Wittgenstein. São Paulo: Edições Loyola, 1998. p. 

107-118. (Coleção Filosofia); e: Idem. Crítica da linguagem e misticismo no Tractatus. Revista Portuguesa 

de Filosofia. Braga, v. 58, t. LVIII, fasc. 3, p. 499 - 500, jul./set. 2002. Trimestral).  
17

 A exposição mais completa das idéias de Mauthner sobre a linguagem está nos três volumes das suas 

Contribuições para a Crítica da Linguagem, publicados, inicialmente, em 1901/1902. (Cf. MAUTHNER, 

Fritz. Contribuciones a una crítica del lenguaje. México: Juan Pablos Editor, 1976).  



21 

 

Mauthner18. Como visto, a crítica wittgensteiniana é o resultado da interação entre 

as heranças provenientes de duas importantes tradições filosóficas, já faladas 

anteriormente. A herança da tradição da análise lógica da linguagem 

contemporânea ao Tractatus advém, especialmente, das propostas filosóficas 

desenvolvidas por Gottlob Frege e Bertrand Russell. O próprio Wittgenstein 

assume que tem dívidas consideráveis com eles, ao afirmar que "deve às 

grandiosas obras de Frege e aos trabalhos de meu amigo Bertrand Russell, uma 

boa parte do estímulo às suas idéias"19.  

Entre as contribuições que estes lógicos deram ao pensamento do 

autor do Tractatus, talvez a maior e a mais importante delas seja a constatação 

de que "a forma lógica aparente da proposição pode não ser sua forma lógica 

real"20. Isto implica dizer que, muitas vezes, a forma gramatical de uma 

proposição não reflete, de maneira adequada, sua forma lógica, gerando assim, 

várias algaravias lingüísticas e a má compreensão de muitas proposições. Tanto 

Frege, como Russell, a quem Wittgenstein atribuiu o mérito de ter mostrado essa 

verdade, perceberam que a linguagem natural camufla a forma lógica real das 

proposições. Diante disso, a postura desses autores, então, foi a de buscar, com 

o auxílio de um instrumental técnico lógico-analítico, a forma lógica existente nas 

proposições21. Eles julgavam que, analisando a estrutura lógico-formal da 

linguagem, existente em todas as proposições com sentido, alcançariam a real 

forma lógica das proposições. Os resultados dessas investigações estão 

registrados em alguns textos desses pensadores. Os principais são: Begriffsschrift 

e Über Sinn und Bedeutung, de Frege; e On Denoting, de Russell. 

Da mesma maneira que esses pensadores, Wittgenstein acreditava, 

também, que "a linguagem é um traje que disfarça o pensamento, de modo tal 

que não se pode inferir, da forma exterior do traje, a forma do pensamento 

trajado"22. A partir disso ele conclui que é humanamente impossível, de modo 

                                                 
18

 Cf. TLP, 4.0031.  
19

 WITTGENSTEIN, 2001, p. 131. 
20

 Cf. TLP, 4.0031. (destaque nosso) 
21

 Para ler um resumo objetivo e esclarecedor das propostas fregiana e russelliana quanto à análise das 

proposições, (Cf. MARCONDES, Danilo. A contribuição de Frege à filosofia analítica. In: Idem. Filosofia 

analítica. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2004. p. 18-26. (Filosofia Passo-a-Passo, 45); e: Idem. A teoria 

das descrições de Bertrand Russell. In: Ibidem, p. 26-30). E ainda, quanto à proposta de Frege, (Cf. 

LOUZADO, Gerson Luiz. Frege: lógica e linguagem. Analytica. Rio de Janeiro, v. 3, n. 2, p. 197-221, 

jul./dez. 1998. Semestral). 
22

 TLP, 4.002. 



22 

 

imediato, extrair da linguagem natural a forma lógica das proposições. A causa 

disso é porque a linguagem natural "foi constituída segundo fins inteiramente 

diferentes de tornar reconhecível a forma lógica" e "os acordos tácitos que 

permitem o entendimento dela são enormemente complicados"23. Desse modo, 

seguindo Frege e Russell, Wittgenstein julga necessário uma análise lógica das 

proposições, cujo fim é o de descobrir a forma lógica nelas existente. Para isso, 

ele se utiliza de boa parte do aparato lógico moderno estabelecido por esses 

pensadores. Contudo, a análise da linguagem realizada pelo autor do Tractatus 

não se limita a essa herança da tradição lógica, mas também reflete e ressalta a 

sua herança da tradição crítica de estirpe kantiana. 

Como é sabido, o criticismo kantiano tinha o caráter de delinear os 

limites do conhecimento humano. Essa demarcação epistemológica se alicerça no 

fato de que não devemos ocupar-nos com as coisas em si mesmas, mas com a 

maneira como nós as conhecemos. É com esse entendimento que Kant pretende 

estabelecer, sobretudo na Critica da Razão Pura, as condições transcendentais 

de possibilidade do conhecimento humano. Contudo, é importante mencionarmos 

aqui que, apesar de sabermos que Wittgenstein leu toda a Crítica, é difícil 

acreditarmos que o seu criticismo apresentado no Tractatus seja fruto da 

apropriação direta do pensamento kantiano. A razão disso é que ele lê esse texto 

kantiano no final do ano de 1918 (quando dava aulas de lógica para prisioneiros 

no campo de guerra em Como) e, nessa ocasião, o Tractatus já estava escrito24. 

Esses dados nos sugerem afirmar que o criticismo herdado por Wittgenstein foi 

mediado e, ao que tudo indica, essa herança crítica foi mediada pelas influências 

dos escritos de Schopenhauer sobre o jovem Wittgenstein.  

Todavia, apesar de relevantes, essas informações não são 

determinantes para o que pretendemos expor. O que importa de fato é que, da 

mesma forma que Kant (mas preservando as óbvias diferenças)25, o caráter 

crítico wittgensteiniano também procura estabelecer limites. Contudo, esses 

                                                 
23

 TLP, 4.002. 
24

 Cf. MONK, 1995, p. 151 - 152. Sobre Wittgenstein como leitor de Kant, (Cf. VILLANUEVA, Luis M. 

Valdés. Wittgenstein como lector de Kant. Daimon Revista de Filosofía. Espanha, n. 33, p. 49 - 63, 2004)  
25

 Para uma reflexão sobre as similaridades e diferenças entre o transcendentalismo epistemológico kantiano 

e o transcendentalismo lingüístico wittgensteiniano, (Cf. LEINFELLNER, Werner. Is Wittgenstein a 

transcendental philosopher? Revista Portuguesa de Filosofia. Braga, Tomo XXXVIII, fasc. 1, p. 13-27, 

jan./mar. 1982. Trimestral; e : PANOVA, Elena. Kant`s influence on the Tractatus Logico-Philosophicus. In: 

HALLER, Rudolf.; GRASSL, Wolfgang. (Eds.). Language, logic, and philosophy: proceedings of the 4º 

international Wittgenstein Symposium. Vienna: Hölder-Pichler-Tempsky, 1980. p. 272 – 274).   



23 

 

limites não são mais limites epistemológicos. Os limites estabelecidos por 

Wittgenstein se caracterizam como limites lingüísticos. Nesse caso, a pretensão 

do autor do Tractatus era, com o estabelecimento desses limites, demarcar aquilo 

que pode, com sentido, ser dito26 pela linguagem. Essa demarcação lingüística é 

fundamentada no estabelecimento das condições lógico-transcendentais de 

possibilidade da própria linguagem e o limite, então, será traçado quando 

estiverem estabelecidas todas essas condições. Isso, para Christiane Chauviré27, 

mostra que a questão da transcendentalidade sofreu um grande deslocamento de 

Kant a Wittgenstein, "passando a dizer respeito não mais à possibilidade da 

experiência ou da objetividade em geral, mas à da representatividade" lingüística. 

Esse empreendimento lingüístico-transcendental realizado por 

Wittgenstein, que constitui a base na qual está construída toda a teoria pictórica 

da linguagem28, equivale, usando as palavras de Margutti Pinto, "a buscar pela 

forma lógica profunda, comum a todas as linguagens"29. Assim, é com a 

determinação da forma lógica das proposições, por meio de uma crítica lógico-

transcendental da linguagem, que Wittgenstein acredita ser possível apontar, com 

segurança, os limites daquilo que, com sentido, pode ser dito e expresso pela 

linguagem. É nisso que consiste a análise lógica e a crítica da linguagem 

realizadas pelo autor do Tractatus. O seu intento, então, é demarcar as condições 

lógico-transcendentais de possibilidade da própria linguagem, delimitando, 

através da busca pela forma lógica comum a todas as proposições que a 

constituem, o campo do que pode ser dito com sentido, ou seja, aquilo que de fato 

pode ser exprimível por meio da linguagem. Contudo, não menos complexa do 

que esta pretensão é a maneira como Wittgenstein expôs suas idéias nesse livro. 

 

1.2 O Estilo Aforístico e a Estrutura Técnico-Argumentativa do Tractatus 

 

Os passos utilizados por Wittgenstein para a execução de sua crítica à 

linguagem estão definidos e, segundo ele, logicamente conduzidos no Tractatus. 

                                                 
26

 A ênfase aqui é proposital e retrata a diferença existente entre o Dizer e o Mostrar, que é, como veremos, 

uma das doutrinas fundamentais do Tractatus e está no cerne da discussão sobre o solipsismo. 
27

 CHAUVIRÉ, Christiane. Wittgenstein. Trad. de Maria Luiza X. de A. Borges. Rio de Janeiro: Jorge Zahar 

Editor, 1991. p. 62 - 63. 
28

 Essa teoria consiste no fato de que a linguagem é uma figura (modelo) do mundo. Reservamos parte do 

segundo capítulo dessa dissertação para tratarmos desse assunto. 
29

 PINTO, 2002, p. 504. (destaque nosso). 



24 

 

Esse fato faz com que cada tema tratado no livro se encontre disposto 

estrategicamente na obra, gerando uma estrutura técnico-argumentativa 

propositalmente elaborada pelo seu autor. É exatamente essa estruturação 

interna tractatiana que consideraremos nesse momento, ressaltando, sobretudo, o 

estilo aforístico utilizado na exposição do conteúdo do livro e à maneira como eles 

estão organizados em toda a obra. Diante disso, porém, somos inteiramente 

conscientes da complexidade desse assunto e, abordá-lo, nada mais é do que 

desencadear uma série de discussões interminável. Poderíamos até, sem risco de 

comprometer o enredo argumentativo do nosso trabalho, omitir boa parte do que 

será aqui considerado. Contudo, para melhor compreensão do que será 

posteriormente afirmado, julgamos que as observações sobre o sistema aforístico 

do Tractatus feitas aqui, apesar de limitadas, são de grande valia, principalmente 

para os leitores que não estejam tão bem familiarizados com essas discussões. 

Isso justifica, ao nosso ver, essa parte do nosso trabalho. 

 

1.2.1 O Estilo Aforístico do Tractatus e suas singularidades 

 

Basta um primeiro e simples contato com suas páginas iniciais e logo 

perceberemos a excentricidade do Tractatus, se comparado com as obras 

filosóficas da tradição ocidental. O leitor que pensar encontrar nessa obra a 

estrutura de um livro que segue os padrões tradicionais, com introdução, 

desenvolvimento e conclusão, ficará, sem dúvida, frustrado. Quanto a isso, o 

próprio Wittgenstein já havia nos advertido que a sua obra "não é, pois, um 

manual", e que seu livro "teria alcançado o seu fim se desse prazer a alguém que 

o lesse e entendesse"30. Essas afirmações deixam-nos, no mínimo, cientes de 

que a leitura do Tractatus não é simples e, portanto, não será realizada sem 

grandes esforços.  

Essas dificuldades aumentam ainda mais quando consideramos que, 

com exceção de seu prefácio, todo o conteúdo do livro foi escrito em aforismos. O 

estilo aforístico é um gênero literário que tem como característica principal a 

apresentação de idéias de modo conciso, compacto e concentrado. Ele é 

constituído de frases que expressam, sinteticamente, idéias e pensamentos, mas 

                                                 
30

 WITTGENSTEIN, 2001, p. 131. (destaques nossos). 



25 

 

que não se dá ao luxo de fornecer maiores explicações, ou mesmo 

demonstrações do que é afirmado. Além disso, esse recurso lingüístico-literário é 

constituído da parataxe, uma forma argumentativa de expressar pensamentos 

que renuncia qualquer ligação precisa entre as partes da argumentação.  

Porque na filosofia exige-se um rigor argumentativo, esse recurso 

literário é pouco usado entre os filósofos. Segundo Margutti Pinto, "de modo geral, 

o emprego de aforismos é mais freqüente em textos que tratam de filosofia moral, 

como acontece, por exemplo, com os moralistas franceses dos séculos XVII e 

XVIII, com Schopenhauer e com Nietzsche"31. A causa disso talvez seja o forte 

tom dogmático que esse estilo produz, ao se eximir de dar explicações sobre o 

que se está afirmando32.  

O que levou Wittgenstein a escrever seu livro com este gênero literário, 

não sabemos, absolutamente. Pode ser insinuado o fato de ele, desde a sua 

juventude, ter sido um leitor de Schopenhauer e, além de herdar o tesouro 

filosófico desse pensador, poderia, também, ter herdado seu estilo de exposição. 

Pode-se sugerir ainda, e com maior probabilidade de acerto, que o motivo da 

utilização de aforismos por Wittgenstein se justifica por sua preocupação ética, 

uma vez que este estilo tem grandes vantagens em apresentar pensamentos 

éticos33. Essa suposição é fortemente corroborada pelo fato de que, apesar de 

não parecer e em contraste com o que ocorre nas obras de muitos outros filósofos 

da linguagem, é mais do que evidente que a ética ocupa um lugar especial na 

filosofia de Wittgenstein, sobretudo na primeira fase de seu pensamento. Uma 

prova disto está na carta que ele escreve para o editor do Tractatus, Ludwig von 

Ficker, quando da sua publicação:  

Na realidade, porém, o livro não lhe será estranho, dado que a 
sua temática é ética. Eu pretendia incluir algumas palavras a 
respeito no prefácio que não foram incluídas, mas que transcrevo 
em seguida porque talvez possam lhe fornecer uma chave. Eu 
pretendia esclarecer que a obra consiste em duas partes: a que 
está aqui e tudo aquilo que eu não escrevi. E a parte mais 
importante é precisamente a segunda. Pois a ética é delimitada 
internamente, por assim dizer, em meu livro; e estou convencido 
de que, estritamente falando, ela só pode ser delimitada dessa 

                                                 
31

 Sobre esse assunto, (Cf. PINTO, 1998, p. 281-286).  
32

 Quanto a esse possível dogmatismo do estilo aforístico, Russell, por exemplo, chegou a afirmar que cada 

proposição do Tractatus era "como se fosse um ucasse do czar". (Cf. RUSSELL, apud MONK, 1995, p. 

150).   
33

 Cf. PINTO, op. cit., p. 285, 286. 



26 

 

maneira. Em resumo, penso que tudo aquilo sobre o que muitos 
hoje estão discorrendo a esmo eu defini em meu livro 

simplesmente calando-me a respeito.
 34

 

Todavia, diferentemente de muitos textos escritos em estilo paratático, 

o Tractatus é guiado por uma organização interna, de peculiaridade e 

complexidade extremas. Todo o seu conteúdo exposto é regido por um sistema 

numérico hierarquicamente ordenado, criado por seu próprio autor. Com essa 

hierarquia, Wittgenstein pretendeu dispor esses aforismos de tal maneira que 

determinassem o peso lógico-argumentativo de seus enunciados na estrutura 

geral da obra e, ciente disso, ele mesmo mostra, em nota explicativa no início do 

livro, a maneira pela qual o seu sistema de numeração deve ser entendido. Diz 

ele:  

 Os decimais que numeram as proposições destacadas indicam o 
peso lógico dessas proposições, a importância que têm em minha 
exposição. As proposições n.1, n.2, n.3, etc. são observações 
relativas à proposição n° n; as proposições n.m.1, n.m.2, etc. são 

observações relativas à proposição n° n.m; e assim por diante
35

. 

Apesar dessas informações, é questionável que Wittgenstein tenha 

sido de todo consistente com essa sua sugestão sobre a maneira de ler o 

Tractatus, e esse fato faz com que o entendimento do roteiro de leitura pretendido 

por ele ainda permaneça obscuro. Duas são as razões que nos levam a essas 

conclusões. A primeira dela é que, se considerarmos rigorosamente essa nota 

explicativa, torna-se difícil aceitar certas afirmações centrais do Tractatus. Nesse 

caso, por exemplo, teríamos que acreditar que o Grundgedanke tractatiano, a 

despeito de toda a relevância que Wittgenstein lhe atribui, ocupa, por causa da 

sua numeração (4.0312), uma posição hierarquicamente inferior a muitos outros 

aforismos de menor importância e, portanto, não é tão fundamental assim.  

Em segundo lugar, e muito mais nítida do que a primeira razão, está o 

fato de que a nota explicativa acima não nos fornece dados suficientes para 

darmos conta da numeração de todos os grupos de aforismos do Tractatus. Uma 

prova disso é que não demora muito e o autor do livro desrespeita a sua própria 

convenção numérica, inserindo elementos não contemplados na sua sugestão de 

leitura. Esse flagrante é imediatamente constatado logo na primeira página do 

                                                 
34

 Cf. MONK, 1995, p. 170 - 171. 
35

 WITTGENSTEIN, 2001, p. 135. 



27 

 

livro, quando, sem dizer o motivo, Wittgenstein introduz, de forma inesperada e 

variada, o algarismo zero (0) no seu sistema de numeração36.  

Sem dúvida alguma, essas inconsistências oriundas do próprio texto do 

Tractatus constituem-se numa barreira e aumentam ainda mais as dificuldades 

para a compreensão do livro. Porém, quanto a isso, o professor Margutti Pinto37 

ressalta que "é conveniente lembrar que a nota relativa ao sistema de 

enumeração é mais esclarecedora no Proto-Tractatus". Nesse livro, Wittgenstein 

afirma que "os números indicam a ordem e a importância das proposições. Assim, 

5.04101 segue 5.041 e é seguida por 5.0411, cuja proposição é mais importante 

que 5.04101"38. Baseado nisso, Margutti Pinto conclui que as proposições de 

forma, por exemplo, 2.0X constituem explicações do conteúdo apresentado em 2. 

Já as de forma 2.X, em vez de explicarem algo, avançam a argumentação no 

sentido de articulá-la com o próximo aforismo, o seu sucessor. Mesmo assim, 

embora seja uma possível explicação, o enigma quanto ao sistema de numeração 

tractatiano permanece velado. 

Essas obscuridades quanto ao sistema de numeração do Tractatus 

tornam impossível termos um único e definido caminho de leitura da obra39. 

Contudo, não podemos negar que, embora enigmática, a sugestão de 

Wittgenstein é, pelo menos, orientadora. Segundo ele, "As proposições n.1, n.2, 

n.3, etc. são observações relativas à proposição n° n". Dessa forma, as 

proposições de numeração decimal são observações referentes às proposições 

principais (1 - 7), respectivamente. Obviamente, porém, é indispensável 

compreender que estas "observações" não estabelecem nem implicam em 

qualquer relação de premissa/conclusão entre as proposições. A certeza disso 

decorre do fato de que, como é dito pelo próprio autor, os decimais apenas 

indicam o peso lógico das proposições e, portanto, a ordem e a importância que 

elas têm em sua exposição. Em sendo assim, levando em conta a proposta da 

nota explicativa no início do livro, não teremos muitas dificuldades de indicar, pelo 

                                                 
36

 Como exemplo, temos os aforismos: 2.01; 2.0201; 3.001; 4.0031; 5.101; 6.1201.  
37

 Cf. PINTO, 1998, p. 289-293. 
38

 WITTGENSTEIN, Ludwig. Prototractatus: an early version of Tractatus Logico-Philosophicus. Trad. de 

D. Pears e Brian McGuinness. Ithaca, N. Y: Cornell University Press, 1971. p. 35.   
39

 A informação da nota explicativa possibilita mais de um percurso de leitura da obra. Se distribuirmos, por 

exemplo, os aforismos numa hierarquia de níveis, como faz Granger, poderíamos ler, primeiro, somente o 1° 

nível, que são os aforismos principais (1 - 7); ou então, leríamos o aforismo 1, seguido do 2° nível desse 

mesmo aforismo, seguido do 3° nível, e assim por diante. Maiores detalhes sobre esses percursos de leitura, 

(Cf. GRANGER, apud PINTO, 1998, p. 287). 



28 

 

menos, quais aforismos são mais importantes do que outros. Além disso, 

julgamos que, apesar das sérias implicações, esses dados já nos oferecem uma 

determinada maneira de ler toda a obra, inclusive a seção que trata do solipsismo. 

Mais adiante, voltaremos a tratar disso. Por ora, basta perceber que essas 

informações já nos fornecem um conhecimento mínimo suficiente para tentarmos 

esboçar e reconstruir a estrutura técnico-argumentativa resultante da organização 

hierárquico-numérica dos aforismos tractatianos. 

 

1.2.2 A Estrutura Técnico-Argumentativa do Tractatus 

 

Por estrutura técnico-argumentativa queremos dizer a estrutura 

resultante da maneira como Wittgenstein dispôs, distribuiu e ordenou o conteúdo 

do seu primeiro texto filosófico. Essa organização técnica teve como 

conseqüência a formação de uma concisa cadeia argumentativa, através da qual 

pode-se constatar que os temas abordados nesse livro foram precisa e 

estrategicamente situados. Essa precisão permite que cada um dos assuntos ali 

tratados desempenhe um papel técnico dentro do livro e se tornem peças chaves 

para a compreensão da obra como um todo. Além disso, essa arrumação foi 

arquitetada de tal forma que ainda nos é permitido estabelecer uma intrínseca 

relação entre esses temas, ligando-os uns aos outros como os elos de uma 

corrente e tornando coeso todo este conjunto. 

Essa estrutura, como vimos, é apenas superficialmente clara, e seu 

autor raramente se dá o trabalho de justificar as suas afirmações, ou mesmo de 

explicitar os laços que subjazem ao encadeamento dos aforismos. Sendo assim, 

as correlações desses aforismos são muito mais complicadas do que se poderia 

imaginar ter em mente com a simples numeração existente. Porém, as teses 

principais do livro nos dão claras indicações para um possível primeiro esboço da 

estrutura do Tractatus. Baseado nas diretrizes fornecidas pela nota explicativa, o 

Tractatus é constituído de sete teses fundamentais. Essas proposições são 

numeradas com um único algarismo que vai de 1 - 7. Em sendo assim, todo o 

restante do livro, como bem observa Urbano Zilles40, seria simplesmente 

                                                 
40

 Cf. ZILLES, Urbano. O racional e o místico em Wittgenstein. 2. ed. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1994. p. 

33-34. (Coleção filosofia, 11).  



29 

 

constituído de "explicações" dadas para elucidar as idéias contidas nessas 

proposições principais. Essas teses são: 

 

1. O mundo é tudo que é o caso; 

2. O que é o caso, o fato, é a existência de estados de coisas; 

3. A figuração lógica dos fatos é o pensamento; 

4. O pensamento é a proposição com sentido; 

5. A proposição é uma função de verdade das proposições elementares. (A 

proposição elementar é uma função de verdade de si mesma); 

6. A forma geral da função de verdade é: [ , , N( ) ]. Isso é a forma geral da 

proposição; 

7. Sobre aquilo de que não se pode falar, deve-se calar. 

 

A maioria dos intérpretes das obras de Wittgenstein concorda que 

estas proposições podem ser divididas em quatro subgrupos. O primeiro, 

contendo as duas primeiras teses, trata do que os comentadores 

wittgensteinianos chamam de ontologia do Tractatus. Nelas estariam expressos 

os fundamentos ontológicos e lógicos que irão alicerçar toda a proposta filosófica 

do livro, bem como toda a estrutura que constitui o mundo. O cerne desta 

ontologia se concentra nos conceitos de fato (Tatsache), estado de coisas 

(Sachverhalt), e objetos (Gegenständen).  

No segundo subgrupo, constituído unicamente da terceira tese, 

Wittgenstein apresenta o caminho pelo qual, segundo ele, se realiza a passagem 

da ontologia para as discussões epistemológicas. É nessa parte do Tractatus que 

ele expõe seu entendimento sobre o que é o pensamento. Neste caso, o 

destaque é dado à relação entre o mundo e os pensamentos sobre ele, bem 

como ao percurso por meio do qual essa relação se estabelece. 

Da quarta à sexta proposições, formando assim o terceiro subgrupo, 

encontramos o local onde é tratado, com mais propriedade, a estrutura da 

linguagem. Na primeira delas, Wittgenstein inicia sua investigação sobre a 

linguagem analisando e apresentando como se dá a passagem das discussões 

epistemológicas para as discussões sobre a linguagem. Nela, vemos ainda, como 

as proposições tornam-se veículos de expressão dos pensamentos, cuja base 

constitui o núcleo da teoria pictórica da linguagem. Nas outras duas proposições, 



30 

 

5 e 6, o autor aborda a estrutura interna da linguagem. No desenvolvimento 

desses aforismos, ele trata de como devem estar estruturadas todas as 

proposições elementares da linguagem com sentido, demarcando, com isso, a 

distinção entre o Dizer e o Mostrar, ou seja: o limite do que pode ser claramente 

dito por meio de proposições, e aquilo que, por não poder ser dito, só deverá ser 

mostrado. 

Na última tese fundamental, Wittgenstein expressa o resultado de sua 

crítica à linguagem a partir da perspectiva filosófico-transcendental desenvolvida 

em todos os aforismos anteriores. Esse desfecho, declarado já no prefácio do 

livro, exprime todo o sentido da obra e se resume nas seguintes palavras: "o que 

se pode em geral dizer, pode-se dizer claramente; e sobre aquilo de que não se 

pode falar, deve-se calar"41. Assim, o que pode ser dito, pode ser dito claramente 

pela linguagem; e, no caso daquilo de que não se pode falar, o melhor é ficar 

calado, pois, qualquer tentativa de dizê-lo desembocará num contra-senso 

manifesto. É a tentativa de traçar o limite entre o que pode ser dito pela linguagem 

e o que só deve ser mostrado, que dirige a exposição do conteúdo de todo o 

Tractatus e, como veremos, no desenvolvimento do enredo argumentativo para se 

alcançar esse objetivo, a seção sobre o solipsismo desempenha um papel 

importante. 

 

1.3 Entre o Dizer e o Mostrar: o local técnico do solipsismo na estrutura do 

Tractatus 

 

Estabelecida esta divisão geral das principais teses tractatianas, 

podemos, agora, situar tecnicamente o grupo de aforismos que versam sobre o 

solipsismo no Tractatus, mostrando que ela está situada de tal forma que cumpre 

uma função especifica no desenvolvimento argumentativo desse livro.  

Wittgenstein trata do tema do solipsismo na seção aforística numerada 

de 5.6 à 5.641 e, levando em consideração as informações contidas na nota 

explicativa no início do livro, todas as afirmações dessa seção fazem parte do 

desenvolvimento da idéia contida na tese 5. Essa proposição, como vimos, 

encontra-se no subgrupo que trata da estrutura interna da linguagem e, 

                                                 
41

 WITTGENSTEIN, 2001, p. 131. 



31 

 

juntamente com o aforismo 6, constitui a parte final da desenvolução do 

arcabouço teórico pelo qual Wittgenstein espera alcançar o clímax de toda a sua 

proposta filosófica tractatiana, a saber: "sobre aquilo de que não se pode falar, 

deve-se calar"42. Desde o prefácio do livro, onde essa frase também é enunciada, 

Wittgenstein, de maneira sutil e engenhosa, já nos fornece vários indícios de que 

sua exposição desembocaria nessa conclusão. Porém, talvez por estarem muito 

próximas do aforismo 7 e, conseqüentemente, do final do livro, é com as 

proposições 5 e 6 que essa ilação do que pode ser dito e o que deve ser 

mostrado ganha maior clareza e vigor. A prova disto está no fato de que é com a 

exposição dessas teses que o que outrora parecia "um gigantesco quebra-cabeça 

lógico, formado pelo entrecruzamento de inúmeros entimemas"43, agora começa a 

ganhar sentido diante das conclusões que nos são apresentadas pela aplicação, 

à linguagem, dos resultados obtidos de toda o arcabouço teórico desenvolvido 

anteriormente no livro. 

A tese 5, juntamente com todas as proposições que a explica, 

constituem o maior bloco de aforismos no Tractatus. O enunciado fundamental 

desse aforismo é que toda "proposição é uma função de verdade das proposições 

elementares"44, e o seu cerne é delimitar as estruturas lógicas que deverão, 

internamente, compor toda e qualquer proposição com sentido. Delimitar as 

estruturas lógicas internas de todas as proposições com sentido é o mesmo que 

determinar como essas proposições deverão ser construídas, para que possam 

dizer algo com sentido; e, qualquer tentativa de dizer algo fora dessa estrutura, 

tornar-se-á contra-senso.  

Por outro lado, no grupo de aforismo 6, que se inicia logo após a seção 

do solipsismo, temos o que podemos chamar da aplicação prática dos resultados 

obtidos de toda a elaboração teórica do Tractatus. Nela, Wittgenstein, depois de 

traçar os limites do que pode ser dito, conforme exposição da tese 5, irá 

apresentar, de maneira prática, alguns exemplos daquilo que só poderá ser 

                                                 
42

 TLP, 7. 
43

 É assim que o prof. Margutti Pinto define, em dado momento, o Tractatus. (Cf. PINTO, 1998, p. 311). 
44

 TLP, 5. (destaque nosso). Essa idéia de utilizar o conceito de função na análise das proposições já tinha 

sido revigorada por Frege e Russell. Porém, muitas das considerações teóricas desses pensadores sobre o 

assunto estavam, segundo Wittgenstein, cheias de equívocos. Alguns desses equívocos são claramente 

apontados no Tractatus (Cf. TLP, 5.02; 5.13 - 5.132; 5.4 - 5.42; 5.473 - 5.4733; 5.52 - 5.525; 5.53 - 5.5302; 

5.54 - 5.5422; 5.55 - 5.553). 



32 

 

mostrado. Esses exemplos são claramente expostos na compreensão 

wittgensteinianas das proposição da lógica, da matemática, da ética e da mística.  

A primeira aplicação prática dessas conclusões é apresentada no 

entendimento das próprias proposições da lógica. Para o autor do Tractatus, pelo 

fato de serem tautologias, as proposições da lógica não dizem absolutamente 

nada, mas apenas mostram as propriedades formais que as constituem45. Depois 

disso, Wittgenstein estende sua análise para as proposições da matemática46. 

Essas, segundo ele, não exprimem pensamentos; e, portanto, não podem ser 

expressas pela linguagem. Pelo fato de a matemática ser um método da lógica47, 

suas proposições, juntamente com as proposições da lógica, têm a finalidade de 

mostrar a lógica existente no mundo: essas, pelas tautologias; aquelas, pelas 

equações48. Porém, ambas não dizem nada sobre o mundo.  

Posteriormente, avançando na sua exemplificação daquilo que não 

pode ser dito, o autor do Tractatus apresenta também, como inexprimíveis, as 

proposições da ética49. Para ele, a ética é transcendental: condição de 

possibilidade, tanto quanto a lógica e a estética. Por não se poder falar da 

vontade enquanto portadora do ético50, a ética não se deixa exprimir. Por fim, as 

considerações tractatianas sobre a vontade como portadora do ético abrem as 

portas para o que talvez fosse inesperado nesse livro: uma discussão sobre o 

Místico.  

Pelos registros do Tractatus, percebe-se que as observações 

wittgensteinianas sobre o Místico não são simplesmente adendos desarticulados 

com o restante do livro. Pelo contrário, Wittgenstein dá certa importância a esse 

                                                 
45

 Cf. TLP, 6.1; 6.11; 6.12. Sobre a lógica e sua aplicação no Tractatus, (Cf. ALTMANN, Sílvia. A lógica e 

sua aplicação: a antecipação das formas das proposições elementares no Tractatus de Wittgenstein. 

Analytica. Rio de Janeiro, v. 4, n. 1, p. 109 - 142, jan./jun. 1999). 
46

 Cf. TLP, 6.2; 6.21. 
47

 Cf. TLP, 6.234. 
48

 Cf. TLP, 6.22. 
49

 Sobre a ética no Tractatus, (Cf. CUTER, João Vergílio Gallerani. A ética no Tractatus. Analytica. Rio de 

Janeiro, v. 7, n. 2, p. 43 - 58, jul./dez. 2003. Semestral; MARQUES, Edgar. Observações acerca do ético na 

filosofia do primeiro Wittgenstein. Ethica: cadernos acadêmicos. Rio de Janeiro, v. 13, n. 2, p. 59 - 68, 2006. 

Semestral). Para um tratamento mais abrangente desse assunto, (Cf., DALL’AGNOL, D. Ética e linguagem: 

uma introdução ao Tractatus de Wittgenstein. Florianópolis: Editora da UFSC/Editora Unisinos, 1995; e 

ainda, embora muito extenso, o livro: THEMUDO, Marina Ramos. Ética e sentido: ensaio de re-

interpretação do Tractatus Logico-Philosophicus de Ludwig Wittgenstein. Coimbra: Livraria Almedina, 

1989). Além disso, é relevante, também, observar a relação entre as posturas lógica e ética assumidas por 

Wittgenstein. (Cf. PINTO, Paulo Roberto Margutti. O lógico e a ética. Revista Cult. São Paulo, a. VI, p. 60 - 

63, ago. 2002. Mensal). 
50

 Cf. TLP, 6.4 - 6.4321.  



33 

 

assunto porque nele está manifesto o ápice de toda a sua distinção entre Dizer e 

Mostrar. "Há por certo o inefável", diz ele, mas "Isso se mostra, é o Místico"51. 

Entretanto, independente das reações que essa afirmação pode causar 

entre os leitores do Tractatus, como aconteceu inclusive com Russell52, 

percebemos que é falando sobre o Místico que Wittgenstein afirma, 

categoricamente, a existência do inefável, destacando, como está no texto, que 

ele deveria apenas ser mostrado e, por isso, jamais dito. Essa tentativa de 

estabelecer um limite do interior da própria linguagem para aquilo que pode ser 

dito e, conseqüentemente, o que só deverá ser mostrado, é a essência de toda a 

proposta filosófica do Tractatus. Porém, é no mínimo admirável o fato de que a 

discussão sobre esse limite tenha levado Wittgenstein a ocupar-se sobre o 

problema filosófico do solipsismo. O próprio Russell reconheceu ser "uma 

discussão um tanto curiosa"53 discorrer sobre o solipsismo a partir das 

considerações feitas sobre os limites da linguagem. É óbvio que não é sem 

razões que o autor do Tractatus, com toda a sua precisão, opta por essa maneira 

singular de tratar este tema. Como se evidenciará, o motivo principal disso é 

porque é discutindo o solipsismo que ele concentra, de maneira clara, todo o 

fulgor de sua proposta filosófica e, por isso, a localização desse tema, na obra, 

faz parte de sua estratégia argumentativa.  

Se seguirmos Granger, ao dividir a hierarquia numérica tractatiana em 

níveis54, a tese 5, é explicada, em seu segundo nível, por seis proposições. 

Dessas, a última, o aforismo 5.6, é a que mais diretamente nos interessa, pois é 

ele que abre a discussão do solipsismo no Tractatus. Aliás, sua afirmação, "os 

limites de minha linguagem significam os limites de meu mundo", segundo o 

próprio Wittgenstein, constitui, como veremos, "a chave para se decidir a questão 

de saber em que medida o solipsismo é uma verdade"55. Sendo assim, a 

discussão sobre o solipsismo no Tractatus se encontra no final da exposição da 

tese 5 e imediatamente antes da tese 6. Esse fato revela que esse tema está 

                                                 
51

 TLP, 6.522. Para uma leitura introdutória sobre a concepção Mística do Tractatus, (Cf. ZILLES, 1994). 

Outros aprofundamentos sobre esse assunto também podem ser dados pela leitura dos seguintes artigos: 

PINTO, 2002, p. 497 - 518; e Idem. O Tractatus de Wittgenstein como obra de iniciação. São Leopoldo. 

Filosofia Unisinos, v. 5, n. 8, p. 81 - 104, jan./jun. 2004. Semestral.  
52

 Cf. RUSSELL, Introdução. In: WITTGENSTEIN, 2001, p. 127. 
53

 Cf. Ibidem, p. 123.  
54

 Quanto a isso, reler as explicações dadas na nota de rodapé nº 42 da presente pesquisa. 
55

 TLP, 5.62. (destaque nosso). Obviamente, não daremos aqui maiores detalhes sobre esta questão, pois os 

mesmos estão reservados para o próximo capítulo. 



34 

 

localizado entre as coisas que podem ser ditas e aquelas que só devem ser 

mostradas. Ou seja, o solipsismo se encontra, portanto, precisamente, no clímax 

da exposição da doutrina do Dizer e Mostrar. 

Reconhecendo essa verdade, os comentadores tractatianos fazem 

consideráveis observações acerca do assunto. Para Anscombe, por exemplo, a 

apresentação do problema do solipsismo no Tractatus é a mais notória das coisas 

que Wittgenstein diz que devem ser mostradas56. Para ela, a discussão do 

solipsismo neste livro está no auge dos esforços wittgensteinianos para distinguir 

as chamadas verdades lógicas, tratadas em todo desenvolvimento da tese 5, e as 

verdades que devem, apenas, ser mostradas, como visto na desenvolução do 

aforismo 6. Essas considerações de Anscombe parecem ser razoáveis e estão 

em sintonia com o próprio texto tractatiano. A razão disso se evidencia pelo fato 

de que podemos constatar que o solipsismo (melhor dizendo, a sua verdade) é 

utilizado no Tractatus como o primeiro exemplo das coisas que devem ser 

mostradas, já mesmo no final da exposição da proposição 5, onde Wittgenstein 

ainda está tratando daquilo que pode ser dito. Em outras palavras, ao inserir a 

seção do solipsismo o autor do Tractatus adianta e prepara seus leitores para o 

assunto que posteriormente ele irá desenvolver. 

Além de Anscombe, uma segunda apreciação sobre a questão é feita 

por Max Black. Para Black57, a discussão sobre o solipsismo no Tractatus é usada 

por Wittgenstein simplesmente para ilustrar o tipo de confusão que pode ser 

gerada quando não se entende a diferença entre o que pode ser dito, e o que 

deve apenas ser mostrado. Neste caso, Wittgenstein estaria usando a 

complexidade de se entender o solipsismo apenas como um recurso didático, 

visando exemplificar o que pode ser gerado quando não se compreende, 

corretamente, a distinção entre o Dizer e o Mostrar. Segundo Black, portanto, esta 

seção tractatiana, afora a sua utilização como exemplo, não possui nenhum 

conteúdo significativo para o entendimento do corpo teórico do Tractatus. Ele 

mesmo chega a afirmar que, o que Wittgenstein considerou nessa seção é tão 

irrelevante, que fora rejeitada posteriormente58.  

                                                 
56

 Cf. ANSCOMBE, G. E. M. An introduction to Wittgenstein's Tractatus: themes in the philosophy of 

Wittgenstein. London: Hutchinson, 1971. p. 166. (Wittgenstein studies).  
57

 Cf. BLACK, Max. A Companion Wittgenstein's Tractatus. Cambridge: Cambridge University Press, 

1971. p. 308.  
58

 Cf. Ibidem, p. 308. 



35 

 

Não menos importante do que essas considerações é a exposição 

quanto à localização técnica do solipsismo no Tractatus defendida por H. O. 

Mounce59. Categoricamente, Mounce não concorda com a opinião de Black, pois 

acredita que a discussão do solipsismo no Tractatus não pode ter sido usada 

simplesmente como um mero exemplo. A sua justificativa é que Wittgenstein, 

nesse pequeno grupo de aforismos, destaca inúmeros conceitos chaves utilizados 

em todo livro e, para Mounce, isso não ocorreria se esses conceitos fossem frutos 

de uma simples ilustração, como defendeu Black. Conceitos importantes, como os 

de: mundo, vida, limites do mundo, sujeito e até mesmo a analogia do olho e do 

campo visual, que são tratados na seção do solipsismo, também são usados por 

Wittgenstein em seções tractatianas posteriores e estão no cerne do pensamento 

Místico do autor do Tractatus. O exemplo dado pelo próprio Mounce para 

discordar de Black é o aforismo 6.431160, onde Wittgenstein salienta que a vida 

não tem fim, mas é única, dada pela minha linguagem; e tem um limite, que é o 

mesmo de meu mundo. Percebe-se, com esse aforismo, que vários conceitos 

tractatianos, outrora tratados, foram retomados; e isso acontece, não porque eles 

são simplesmente exemplos e ilustrações, mas porque eles se constituem como 

conceitos importantes no pensamento tractatiano. Desse modo, para Mounce, a 

discussão sobre o solipsismo é estrategicamente apresentada na seção em que 

ela se encontra porque nela o autor do Tractatus estaria adiantando muitos 

desses termos utilizados no desenvolvimento da sua concepção Mística, imediata 

e posteriormente apresentada neste livro. 

Não iremos aqui discutir os méritos nem os limites envolvidos em cada 

uma dessas opiniões. Contudo, com essas observações já temos condições de 

ressaltar o objetivo desse capítulo, isto é: perceber a importância da seção do 

solipsismo no Tractatus. Assim, tendo essas considerações em vista, podemos 

afirmar que a localização técnica da discussão sobre o solipsismo no Tractatus 

desempenha um papel importante na estrutura argumentativa desse livro por, 

pelo menos, três motivos intimamente ligados. Primeiro, o grupo de aforismos que 

trata sobre esse tema filosófico é relevante para o desenvolvimento da 

                                                 
59

 Cf. MOUNCE, H. O. Wittgenstein's Tractatus: an introduction. Oxford: Basil Blackwell Publisher, 1981. 

p. 89 - 90. 
60

 "A morte não é um evento da vida. A morte não se vive. Se por eternidade não se entende a duração 

temporal infinita, mas a atemporalidade, então vive eternamente quem vive no presente. Nossa vida é sem 

fim, como nosso campo visual é sem limite". 



36 

 

argumentação de Wittgenstein porque expressa, de maneira prática, o que ele 

chamou de problema cardinal da filosofia, ou seja, a distinção entre o Dizer e o 

Mostrar61. Sendo assim, a discussão sobre o solipsismo no Tractatus serve como 

um nítido divisor de águas entre aquilo que pode ser dito e aquilo que deve 

apenas ser mostrado. A razão disso é porque é nessa seção onde o autor do 

Tractatus apresenta os limites daquilo que de fato podemos Dizer ao estabelecer, 

com maior clareza, os limites da linguagem. Concomitante e conseqüentemente a 

isso, é tratando sobre a verdade do solipsismo onde Wittgenstein aponta o 

primeiro exemplo de algo filosófico que só deve ser mostrado. É nesses termos 

que o solipsismo se constitui, por assim dizer, um divisor de águas entre o que 

pode ser dito e o que deve ser mostrado. 

Em segundo lugar, ao mesmo tempo em que serve como esse divisor 

entre o Dizer e Mostrar, acreditamos que a seção do solipsismo no Tractatus, 

como bem observa Hans-Johann Glock62, assinala o ponto de intersecção entre 

as duas partes que constituem esse livro: a Lógica, que estabelece os limites 

daquilo que pode ser dito pela linguagem; e a Mística, onde se situam as coisas 

que, segundo Wittgenstein, só poderão ser mostradas. Nesse caso, a discussão 

sobre o solipsismo é o ponto de encontro entre essas duas partes e, sendo assim, 

ela serve como uma ponte entre essas partes por revelar de que maneira elas 

devem ser entendidas e relacionadas. Em outras palavras, é na discussão do 

solipsismo onde verificamos mais claramente que não podemos tratar da Lógica 

do Tractatus (o que pode ser dito) sem levar em consideração a Mística (o que 

deve ser mostrado) ali envolvida e vice-versa. Isso evidencia que, apesar de 

distintas, estas partes estão em estreita e intrínseca relação, de modo que o 

entendimento errado de uma poderá comprometer a compreensão da outra. 

Assim, ao mostrar, com os aforismos do solipsismo, como essas partes devem 

ser entendidas e relacionadas, Wittgenstein prepara e alerta seus leitores para o 

fato de que as coisas que posteriormente são apresentadas no livro, ou seja, 

aquelas que só devem ser mostradas, não podem ser entendidas separadamente 

da parte lógica anteriormente desenvolvida no livro. 

                                                 
61

 Sobre isso falaremos no próximo capítulo. 
62

 GLOCK, Hans-Johann. Dicionário Wittgenstein. Trad. de Helena Martins; e rev. técnica de Luiz Carlos 

Pereira. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1998. p. 338. (Dicionário de Filosofia). 



37 

 

Por fim, em terceiro e último lugar, podemos destacar também que é 

tratando da questão do solipsismo no Tractatus que Wittgenstein introduz no seu 

enredo argumentativo alguns importantes conceitos ainda não abordados em seu 

livro, mas que servirão para discussão e compreensão de seções aforísticas 

posteriores. Ou seja, é na seção do solipsismo onde o autor do Tractatus 

apresenta e antecipa alguns conceitos necessários para o entendimento de temas 

tratados na parte final de seu livro como: a sua concepção de ética, de estética e 

o que ele chama de Místico, isto é, aquela parte que não pôde ser escrita, 

simplesmente por não poder ser dita. 

 

Considerações finais 

  

 Como dito inicialmente, nossa pretensão com esse capítulo era a de 

situar o grupo dos aforismos que versam sobre o solipsismo dentro da estrutura 

do Tractatus, mostrando que a sua localização faz parte da estratégia 

argumentativa de seu autor. É óbvio que isso não seria alcançado se não 

realizássemos, primeiro, uma apresentação geral de todo o projeto filosófico 

contido no Tractatus, bem como uma exposição da maneira como esses 

conteúdos estão dispostos nesse livro. Diante disso, porém, acreditamos que será 

só na exposição do seu conteúdo propriamente dito que o real papel técnico do 

solipsismo e a sua relevância para a compreensão do Tractatus virão à tona e 

ficarão mais evidentes. Começaremos essa tarefa já no próximo capítulo. 

 

 

 



38 

 

2 "OS LIMITES DE MINHA LINGUAGEM SIGNIFICAM OS LIMITES DE MEU 

MUNDO":  

a chave tractatiana para compreender a inefável verdade do solipsismo 

 

Realizamos, no capítulo anterior, uma caracterização geral do primeiro 

escrito filosófico de Wittgenstein. O cerne da exposição foi a estrutura 

argumentativa com a qual o Tractatus foi elaborado, com vistas a identificar o 

papel da seção que trata do solipsismo nessa estrutura. Contudo, os resultados 

até aqui obtidos desempenharam, apenas, uma função propedêutica para o que 

de agora em diante será desenvolvido na presente pesquisa.  

A partir deste capítulo nossos esforços serão destinados à investigação 

do conteúdo dos aforismos tractatianos que versam sobre o problema do 

solipsismo. De saída, porém, é importante ressaltarmos, conforme o próprio 

Russell afirma, que Wittgenstein "sempre repudiou veementemente a exposição 

das suas doutrinas feitas por outros, mesmo quando esses eram seus ardentes 

discípulos"1. Diante disso, somos conscientes de que ao examinarmos o conteúdo 

da seção do solipsismo corremos os mesmos riscos todos os intérpretes de 

Wittgenstein correm, a saber: os de sermos infiéis ao seu pensamento. Contudo, 

devemos reconhecer que se quisermos cumprir o que propomos nessa pesquisa, 

temos que de alguma forma encarar o texto tractatiano da seção do solipsismo, e 

essa é a única justificativa que nos motiva a correr esse risco.  

Considerando essas informações, para melhor conduzirmos essa 

tarefa e, portanto, superarmos as possíveis barreiras que poderão nos impedir de 

levar a cabo nosso objetivo, será indispensável o auxílio fornecido pelos 

comentários de alguns dos principais intérpretes de Wittgenstein sobre esse 

assunto e, sempre que acharmos necessário, recorreremos a esses 

comentadores para tentar esclarecer muito dos enigmas contidos nos aforismos 

wittgensteinianos que estamos tratando. Todavia, não deixaremos de reconhecer 

que, apesar disso, os riscos que corremos não serão eliminados.  

Diante de tudo isso, porém, e antes mesmo de nos atermos a esta 

tarefa, é de grande valia lembrar, para o que se pretende aqui, que a exposição 

do problema do solipsismo no Tractatus, bem como a de todos os demais temas 

                                                 
1
 RUSSELL, apud PINTO, António Vaz. Introdução ao Tractatus logico-philosophicus de Ludwig 

Wittgenstein. Braga: Publicações da Faculdade de Filosofia, 1982. p. 32. 



39 

 

filosóficos nele abordados, é feita a partir do escopo lógico-lingüístico 

estabelecido por Wittgenstein ao desenvolver e apresentar sua crítica à 

linguagem nesse livro. A perceptível associação da exposição do solipsismo com 

todo o arcabouço teórico tractatiano se evidencia pelo fato de que seu autor inicia 

a discussão sobre este tema com a afirmação de que "os limites da minha 

linguagem significam os limites de meu mundo"2. E não somente isso, ele ainda 

diz que "essa consideração fornece a chave para se decidir a questão de saber 

em que medida o solipsismo é uma verdade"3.  

Entender quais são esses limites da linguagem e do mundo, bem como 

"saber em que medida o solipsismo é uma verdade", são os objetivos desse 

capítulo.  

 

2.1 A relação isomórfica entre o mundo e a linguagem: a teoria pictórica da 

proposição 

 
Para melhor compreendermos quais são os limites da linguagem e do 

mundo, devemos remontar à relação existente entre a linguagem e o mundo no 

pensamento do jovem Wittgenstein. Para ele, tanto o mundo quanto a linguagem 

têm uma estrutura; e elas estão numa nítida e estreita relação de natureza lógico-

isomórfica, que constitui a base de toda a teoria pictórica da proposição. Essa 

teoria, que consiste basicamente no fato de que a linguagem (considerada como 

"a totalidade das proposições"4 ) é uma figuração, uma representação do mundo 

(considerado como "a totalidade dos fatos"5), tem como núcleo central o que se 

denomina relação projetiva. Essa relação estabelece uma correspondência entre 

mundo e linguagem e, nesse caso, os elementos que constituem a estrutura da 

linguagem são associados de tal maneira aos elementos que constituem a 

estrutura do mundo que é possível à linguagem afigurá-lo. Mostrar essas 

estruturas, bem como apresentar a teoria da linguagem resultante da relação 

entre elas, é o que faremos a partir de agora. 

 

                                                 
2
 TLP, 5.6. 

3
 TLP, 5.62. 

4
 TLP, 4.001. 

5
 TLP, 1.1. 



40 

 

2.1.1 "O mundo é tudo o que é o caso": a estrutura ontológica do mundo no 

Tractatus 

 

Todos sabemos das inúmeras dificuldades de se tratar da ontologia na 

filosofia. Segundo Quine, em "On what there is", a simplicidade do problema 

ontológico é o que o torna complexo6. Para ele, a questão fundamental de toda 

ontologia pode ser expressa por apenas uma pergunta, que em português possui 

três palavras: "o que há?". E não menos interessante é a resposta que ele dá a 

essa questão: "tudo"7. Com todos os problemas que essas afirmações possam 

trazer, a combinação dessa pergunta e resposta parece ser um modo razoável de 

tratar a questão em apreço, e foi exatamente por ele que o autor do Tractatus, de 

modo semelhante, caracterizou toda a sua ontologia. 

Ainda que na ordem de investigação a natureza e a estrutura da 

linguagem tenham prioridades, na ordem de exposição e argumentação do 

Tractatus a estrutura ontológica do mundo vem em primeiro plano8. Seu autor 

abre este livro com um conjunto de observações sobre a estrutura do mundo, 

seus elementos constituintes, e a maneira como esses elementos se articulam. 

Porque Wittgenstein nunca declarou os reais motivos que o levaram a iniciar esse 

texto com a caracterização do mundo, as verdadeiras razões que podem justificar 

essa ordem nos são desconhecidas. Mesmo assim, vários intérpretes 

wittgensteinianos fazem algumas interessantes observações sobre o assunto. É o 

caso, por exemplo, de Robert J. Fogelin, ao sugerir que essa disposição está 

fundamentada no fato de que a exposição da teoria pictórica da proposição que 

Wittgenstein quer defender pressupõe a exposição da teoria dos fatos que 

constituem o mundo, e a real compreensão dessa teoria só será possível se 

entendermos, primeiro, a estrutura do mundo9.  

Essa maneira de compreender a questão em foco, apesar de ser 

coerente com todo o conteúdo do Tractatus, poderá nos levar a um problema 

ainda maior, pois poderemos pensar, pelo que foi afirmado, que Wittgenstein criou 

                                                 
6
 Cf. QUINE, W. V. Sobre o que há. Trad. de Luis Henrique Lopes dos Santos. 2. ed. São Paulo: Editora 

Abril, 1980. p. 217. (Coleção Os Pensadores). 
7
 Ibidem, 217. 

8
 Para uma introdução à concepção de mundo apresentada no Tractatus, (Cf. BARROSO, Cícero Antônio 

Cavalcante. O mundo do Tractatus. In: IMAGUIRE, Guido; MONTENEGRO, Maria Aparecida P.; 

PEQUENO, Tarcísio. (Orgs). Colóquio Wittgenstein. Fortaleza: Edições UFC, 2006. p. 177 - 186. (Série 

Filosofia, 3)).  
9
 Cf. FOGELIN, Robert J. Wittgenstein. 2. ed. New York: USA, Routledge, 1995. p. 3. 



41 

 

arbitrariamente uma estrutura do mundo que pudesse ser de tal maneira 

relacionada com a estrutura da linguagem proposta por ele. Neste caso, a 

concepção de mundo no Tractatus não passaria de uma invenção 

wittgensteiniana para satisfazer todos os requisitos necessários à sustentação de 

sua teoria lingüística. Contudo, pelas informações que nos são dadas pelo próprio 

Wittgenstein, a concepçãp de mundo do Tractatus não foi uma invenção, nem 

muito menos uma criação arbitraria de seu autor, mas ela é uma uma decorrência 

natural de suas investigações sobre a linguagem.  

Ainda que não saibamos absolutamente os porquês que levaram o 

autor do Tractatus a seguir essa ordem de argumentação, começando pela 

estrutura do mundo, é certo que o caminho de investigação percorrido por ele 

parte da análise lingüística para o entendimento do que seja o mundo. O próprio 

Wittgenstein afirmou, em 22/01/1915, que "Todo o seu trabalho consiste em 

explicar a natureza das proposições"10. Explicar a natureza das proposições, 

como veremos, significa dizer qual a estrutura lógica de toda linguagem com 

sentido. É, pois, convicto de ter descoberto essa estrutura que o autor do 

Tractatus descreve, a partir dela, a estrutura do mundo. Alguns meses depois, em 

02/08/1916, ele mais claramente expressou que o seu "trabalho estendeu-se dos 

princípios da lógica à natureza do mundo"11, o que nos conduz à conclusão de 

que foi tratando dos fundamentos lógicos da linguagem que Wittgenstein foi 

levado à estrutura do mundo. Corrobora isso o fato de ele ter afirmado no 

aforismo 5.4711 que "especificar a essência da proposição significa especificar a 

essência de toda descrição e, portanto, a essência do mundo". Com isso, fica 

evidente que a essência e a estrutura do mundo foram deduzidas a partir das 

conclusões extraídas de sua análise da essência e estrutura da linguagem. 

Embora apresentem certo grau de incompreensibilidade devido ao 

estilo elíptico da escrita, as afirmações iniciais do Tractatus já anunciam uma 

maneira diferente de conceber o mundo. Para seu autor, "O mundo é tudo que é o 

caso"; e "o mundo é a totalidade dos fatos" e não a totalidade "das coisas"12. Se 

tomadas isoladamente, essas breves definições são inegavelmente enigmáticas. 

Porém, essa maneira inovadora de definir o mundo pouco a pouco vai ganhando 

                                                 
10

 WITTGENSTEIN, Ludwig. Cadernos 1914 - 1916. Trad. de João Tiago Proença. Lisboa: Edições 70, 

1998. p. 60. 
11

 Ibidem, p. 118. 
12

 TLP, 1 - 1.11. 



42 

 

maiores detalhamentos através de um "movimento, que nos leva sempre do mais 

complexo para o mais simples, do todo para seus elementos"13. É isso que se 

evidencia no início do grupo do aforismo 2, onde se lê: "O que é o caso, o fato, é 

a existência de estados de coisas"14, e estes, por sua vez, são "uma ligação de 

objetos"15. Como se verifica, as palavras contidas nessas definições são bastante 

comuns; e algumas até são utilizadas corriqueiramente. Entretanto, no Tractatus, 

cada uma delas, como também muitos outros termos que cotidianamente 

usamos, é revestida de um sentido técnico específico determinado pelo próprio 

Wittgenstein, e que só são revelados no decorrer da leitura dos aforismos 

subseqüentes.  

De acordo com os aforismos acima citados, temos a sensação de que 

os principais conceitos que compõem a ontologia tractatiana, a saber: fatos, 

estados de coisas e objetos, são simples em seus traços essenciais. Mesmo 

assim, saber as distinções entre esses conceitos é fundamental para uma melhor 

caracterização da concepção wittgensteiniana de mundo.  

A primeira distinção que precisa ser ressaltada é a diferença entre o 

que o autor do Tractatus chama, por um lado, fato (die Tatsache) e, por outro, 

coisa/objeto (das Sach, das Ding / der Gegenstand)16. Na concepção de 

Wittgenstein, o mundo não pode ser caracterizado pela simples lista das 

coisas/objetos que o compõe. Para ele, a enumeração de todos os objetos 

existentes no mundo não tem condições de definir o que o mundo é. A razão 

disso é que a mera totalidade das coisas pode constituir uma variedade de 

mundos possíveis, dependendo apenas de como estas coisas estejam 

organizadas entre si. Para exemplificar o que acabamos de afirmar, pensemos 

numa sala que contenha uma mesa, uma cadeira e uma estante. A sala não pode 

consistir apenas da especificação desses cômodos, pois existe, além disso, a 

maneira como eles estão relacionados entre si. A cadeira pode estar em baixo da 

mesa, ou em cima da estante; a mesa pode estar no centro da sala ou no fundo, 

perto da janela; a estante pode estar entre a mesa e a cadeira, ou depois de 

                                                 
13

 Expressões usadas pelo prof. Arley Moreno, (Cf. MORENO, Arley R. Wittgenstein: os labirintos da 

linguagem: ensaio introdutório. São Paulo: Moderna, Editora da Universidade de Campinas, 2000. p. 20. 

(Coleção Logos)).   
14

 TLP, 2. 
15

 TLP, 2.01; 2.031 
16

 Os termos Ding, Sach e Gegenstand são usados por Wittgenstein como sinônimos (Cf. TLP, 2.01; 2.0121; 

2.013 - 2.0131; 2.0233 - 2.02331). 



43 

 

ambas; e assim sucessivamente. Sendo assim, são exatamente as relações entre 

as coisas que Wittgenstein quer destacar quando define o mundo como sendo a 

totalidade dos fatos, e não das coisas.  

Pelo Tractatus, as coisas integram os fatos como seus elementos 

constituintes, porém, o mundo não é a totalidade das coisas. Segundo seu autor, 

todos as coisas no mundo estão numa determinada relação, e o mundo, neste 

caso, sendo considerado como a totalidade dos fatos, são todas as coisas mais o 

conjunto das relações que elas mantêm entre si. Entretanto, saber disso não é 

tudo. Pois, além dessa distinção entre fato e objeto, é essencial à compreensão 

da ontologia tractatiana entender a diferença entre um fato (die Tatsache) e um 

estado de coisas (der Sachverhalt).  

Muitas são as dificuldades de se entender essa distinção; e os critérios 

para definir o que é um Tatsache e um Sachverhalt diferem em alguns intérpretes 

do Tractatus. A falta de clareza no significado desses termos já se torna uma 

barreira para a compreensão de cada um deles. O próprio Frege, um dos poucos 

que Wittgenstein esperava que entendesse o seu livro, reconheceu a 

complexidade em saber o que o autor do Tractatus queria dizer com Tatsache e 

Sachverhalt, e pede, em carta, alguns exemplos que pudessem esclarecer essa 

terminologia17. O mesmo aconteceu com Russell. Na sua carta à Wittgenstein em 

13/06/1919, Russell anexou uma lista de perguntas e dúvidas acerca do Tractatus 

e, à semelhança de Frege, uma das questões que ele queria saber era a 

diferença entre Tatsache e Sachverhalt. Wittgenstein, que na época estava detido 

na prisão de Monte Cassino, deu-lhe, também por carta, a mesma resposta que 

havia dado a Frege, dizendo que "Sachverhalt é o que corresponde a uma 

Elementarsatz se é verdadeira. Tatsache é o que corresponde ao produto lógico 

de proposições elementares, quando este produto é verdadeiro."18. Se Russell 

compreendeu corretamente essa resposta, não sabemos. Porém, a maneira como 

ele a entendeu está manifesta na sua introdução ao Tractatus. Diz ele: 

fatos não compostos de outros fatos são o que o Sr. Wittgenstein 
chama Sachverhalte, enquanto um fato que talvez consista em dois 

                                                 
17

 Segundo Ray Monk, o conteúdo dessa carta de Frege, datada em 28/06/1919, "decepcionou" muito 

Wittgenstein. Além disso, não há nada na carta que indique que Frege passou da primeira página do 

Tractatus, o que deixou Wittgenstein ainda mais desalentado. (Cf. MONK, 1995, p. 155 - 156, 167). 
18

  Cf. Ibidem, p. 157. Além disso, nessa mesma carta, Wittgenstein comenta com Russell que Frege não 

entendeu uma única palavra de seu livro, e a sua única esperança agora era que Russell o entendesse, pois "é 

muito difícil não ser compreendido por uma única pessoa".  



44 

 

ou mais fatos é chamado de Tatsache: assim, por exemplo, 
"Sócrates é sábio" é um Sachverhalt, e também, um Tatsache, 
enquanto "Sócrates é sábio e Platão é seu discípulo é um 

Tatsache, mas não um Sachverhalt.
19 

Como está claro na citação, Russell acreditava que um Sachverhalt é 

um fato atômico; simples; não composto de outros fatos. Já um Tatsache é um 

fato molecular, constituído de fatos atômicos (Sachverhalte). Todavia, não 

obstante a resposta de Wittgenstein e a essa compreensão de Russell, as 

controvérsias exegéticas sobre a interpretação correta dessas palavras 

continuam, e alguns intérpretes do Tractatus ousaram dar um parecer sobre o 

assunto.  

Embora na sua introdução ao Tractatus não trate da questão, para 

Anscombe20 as dificuldades interpretativas quanto à diferença entre Tatsache e 

Sachverhalt não estão na terminologia utilizada por Wittgenstein (como pensava 

Frege, e, inicialmente, Russell), e sim na própria dificuldade inerente ao assunto 

tratado. Entretanto, apesar da convicção de Anscombe, saber dessa informação 

não nos ajuda muito na compreensão da questão envolvida e a resolução da 

polêmica exige outros caminhos. Com relação a isso, basicamente, duas são as 

respostas oferecidas por outros intérpretes wittgensteinianos: a primeira, cujo 

maior representante é Eric Stenius, propõe que a diferença entre Tatsache e 

Sachverhalt está na existência ou não existência dos fatos, ou seja: entre o que é 

factualmente existente e o que é possível de existir; a outra, totalmente oposta a 

anterior, defende que essa diferença não estaria na possibilidade de existência, 

mas sim na própria estrutura que constitui o Tatsache e o Sachverhalt. 

Eric Stenius21 acreditava haver uma diferença entre Tatsache e 

Sachverhalt, e essa distinção era considerada a partir da existência ou não 

existência dos fatos. Para ele, um Tatsache é aquilo que existe factualmente, de 

maneira atômica ou complexa; é aquilo que realmente é o caso. O fundamento 

disto, segundo Stenius, está nas afirmações dos aforismos 1 e 1.1 do Tractatus: o 

que é o "caso", em 1, é identificado como os "fatos", em 1.1. Essa interpretação 

tem certo respaldo e merece ser considerada. Primeiro, porque numa carta à 

Frege o próprio Wittgenstein atesta que essas expressões tem o mesmo 

                                                 
19

 RUSSELL, Bertrand. Introdução. In: WITTGENSTEIN, 1993, p. 115. 
20

 ANSCOMBE, 1971, p. 29 - 30. 
21

 STENIUS, Eric. Wittgenstein's Tractatus: a critical exposition of its main lines of thought. Oxford: Basil 

Blackwell, 1964. p. 31 - 36. 



45 

 

sentido22; e, segundo, porque a leitura do aforismo 2 do Tractatus permite e até 

confirma tal interpretação, pois: "o que é o caso, o fato (die Tatsache), é a 

existência de estados de coisas". Quanto a um Sachverhalt, Stenius o define 

como aquilo que apenas possui possibilidade de existência factual. Neste caso, 

enquanto um Tatsache existe de fato, um Sachverhalt é apenas possível de 

existir. Se um Sachverhalt passar a existir, ele se torna um Tatsache atômico 

positivo23; se um grupo de dois ou mais Sachverhalten passar a existir, ele se 

torna um Tatsache complexo.  

Além disso, dá sustentação à essa argumentação de Stenius o fato de 

que o Tractatus aplica termos como "possível" e "não existente" a Sachverhalt, e 

também a Sachlage24, porém nunca a Tatsache. Nesse caso, um Sachlage é, 

para Stenius, uma variação de Sachverhalt e, portanto, algo que apenas possui 

possibilidade de existência. A diferença é que, enquanto esse é sempre atômico, 

aquele é uma possibilidade atômica ou complexa. Daí, se um Sachlage complexo 

passar a existir, então ele se torna um Tatsache complexo positivo; e se um 

Sachlage atômico passar a existir, então ele se torna um Tatsache atômico 

positivo.  

No entanto, entender esses termos dessa maneira não implica 

necessariamente dizer que a distinção entre Sachverhalt e Tatsache esteja entre 

aquilo que é possível de existir e aquilo que de fato existe. É um dado verdadeiro 

que Wittgenstein usa a expressão "possíveis estados de coisas" (möglichen 

Sachverhalte)25. Entretanto, no contexto em que ele apresenta essa frase, não 

está claro que os Sachverhalte sejam apenas possibilidades, pois dizer que um 

estado de coisa é possível não é o mesmo que dizer que ele nunca existirá de 

fato. A favor disso, o próprio Tractatus diz que os Sachverhalte podem existir 

factualmente26. Essas considerações parecem enfraquecer a conclusão de 

Stenius de que entre os conceitos de Tatsache e Sachverhalt prevalece a 

                                                 
22

 Cf. MONK, 1995, p. 168. 
23

 Cf. TLP, 2.06. 
24

 Cf. TLP, 2.012; 2.06; 2.201. Por não ser foco da presente polêmica, não detalharemos sobre isso; pois 

saber o que é um Sachlage exigiria mais espaço do que dispomos aqui para sua discussão. Importante, porém, 

é ressaltarmos que também há divergências quanto ao entendimento e tradução dessa palavra. Alguns, como 

Ogden e Anscombe, traduzem-na como "estado de coisas". Outros, à semelhança de David Pears e Brian 

McGuinness, traduzem Sachlage por "situação", como também o fizeram os tradutores das edições 

brasileiras do Tractatus. Quanto a isso, (Cf. MONK, op. cit., p. 156; ANSCOMBE, 1971, p. 29, 30).  
25

 Cf. TLP, 2.0124. 
26

 Cf. TLP, 2.04; 2.06 



46 

 

distinção entre o que possivelmente é o caso e o que de fato é o caso e, diante 

disso, outras interpretações poderão ser oferecidas.  

É o caso, por exemplo, da opinião sugerida por Max Black27. Para esse 

comentador, tanto Tatsache, como Sachverhalt, podem existir ou não existir e, 

nesse caso, a distinção entre eles não estaria na possibilidade de existência, mas 

sim na estrutura que os constitui, como interpretou Russell. Segundo Black, um 

Sachverhalt possui uma estrutura simples, constituída de apenas um único fato e 

é, por isso, chamado de "fato atômico". Já um Tatsache possui estrutura 

complexa, constituída por mais de um fato e, por isso, é chamado de "fato 

molecular" ou, simplesmente, "fato". A seu favor, Black tem o argumento de que o 

próprio Wittgenstein aprovou a expressão "atomic fact" como tradução de 

Sachverhalt, conforme utilizada por Russell e também por Ogden e Ramsey, 

quando da tradução do Tractatus para o inglês28. 

Contra isso, Stenius diz que foi um erro de Wittgenstein aceitar a 

tradução de Sachverhalt como fato atômico, devido à sua incompatibilidade com 

algumas afirmações do Tractatus. Para ele, Wittgenstein nunca fala de "fato não 

existente". Mas se traduzirmos Sachverhalt por fato atômico (e aqui Stenius 

lembra que um fato atômico é presumidamente um fato, ainda que atômico), 

temos que aceitar que há fatos que não existem, pois Wittgenstein afirma a não 

existência de Sachverhalt29.  

Na argumentação de Black, esse problema é imediatamente dissolvido 

se aceitarmos, como ele propõe, que um Tatsache pode não existir, implicando, 

então, em um fato não existente. Além disso, dá consistência à posição de Black 

o fato de que, no Tractatus, a estrutura de um Sachverhalt consiste simplesmente 

de objetos ligados uns aos outros de uma certa maneira, enquanto que a 

estrutura de um Tatsache consiste nas estruturas dos Sachverhalte30. Sendo 

assim, um Tatsache é um fato molecular, porque composto dos Sachverhalte; e 

um Sachverhalt é um fato simples, porque composto de objetos. Isso coaduna 

com a interpretação que é sugerida pelo próprio Wittgenstein na carta à Russell 

acima citada. E, ao dizer que o Tatsache corresponde ao produto lógico de 

                                                 
27

 Cf. BLACK, 1971, p. 41 – 44. 
28

 Os tradutores de ambas as traduções brasileiras do Tractatus traduziram Sachverhalt por "estado de coisas" 

(Cf., por exemplo, TLP, 2; 2.01), como também o fizeram David Pears e Brian McGuinness (Cf. MONK, 

1995, p. 156). Já Anscombe traduz Sachverhalt por "situação" (Cf. ANSCOMBE, 1971, p. 29, 30).   
29

 Cf., por exemplo, TLP, 2.06. 
30

 Cf. TLP, 2.034. 



47 

 

proposições elementares, o autor do Tractatus já indica que a estrutura do 

Tatsache é uma agregação de Sachverhalte. Quanto à Sachlage, Black, diferente 

de Stenius, diz que ele é uma maneira de se referir tanto a Tatsache quanto à 

Sachverhalt, ou seja, são fatos simples ou compostos, e não somente uma 

variação de Sachverhalt, como queria Stenius.  

Neste trabalho, embora não podendo dar por encerradas as discussões 

de natureza exegéticas sobre a diferença entre Tatsache e Sachverhalt, 

assumiremos a interpretação proposta por Max Black e Russell, por parecer mais 

acertada do que a de Stenius, inclusive por sua simplicidade. Contudo, a 

exposição dos elementos que constituem a ontologia tractatiana não finda por 

aqui, e ainda precisamos tratar do conceito de objetos.  

Os Tatsache são constituídos de Sachverhalte31 que, por sua vez, são 

constituídos de ligações de objetos (Gegenständen). Os Gegenständen 

constituem a noção mais básica da ontologia tractatiana32, pois são 

essencialmente "simples"33 e, por isso, não podem ser analisados ou 

decompostos em outras entidades ontológicas mais simples. Além disso, as suas 

únicas características são de natureza relacional, restritas, exclusivamente, às 

possibilidades de combinações com outros objetos. Visto que "é essencial para o 

objeto poder ser parte constituinte de um estado de coisas"34, os Gegenständen 

não podem, jamais, existir isoladamente. Isso implica dizer que eles sempre 

estarão dentro de um campo de relações e combinações entre si. As 

possibilidades que os objetos têm de se vincularem uns aos outros são 

demarcadas por suas propriedades internas35; e essa possibilidade de seu 

aparecimento em estados de coisas é denominada por Wittgenstein "a forma do 

objeto" (Form des Gegenstandes)36.  

                                                 
31

 Cf. TLP, 2.034. 
32

 Sobre a noção de objetos no Tractatus, (Cf. CUNHA, Rui Daniel. A dedução dos objetos no Tractatus. 

Revista Portuguesa de Filosofia. Braga, Tomo XLV, fasc. 2, p. 225 – 246, abril/jun. 1989. Trimestral; 

LOMBARDI, Olímpia. Que son los objetos del Tractatus? Revista de Filosofia. Madrid, vol. XII, n. 21, p. 

55 - 76. 1999; e ainda: HINTIKKA, Merrill B. The objects of Wittgenstein`s Tractatus. In: LEINFELLNER, 

Werner; KRAEMER, Eric; SCHANK, Jeffrey (Eds.). Language and ontology: proceedings of the 6º 

international Wittgenstein Symposium. Vienna: Hölder-Pichler-Tempsky, 1982. p. 429 – 434). 
33

 Cf. TLP, 2.02. 
34

 TLP, 2.0121; 2.011 (destaque nosso).  
35

 Cf. TLP, 2.0123 - 2.01231. 
36

 TLP, 2.03 - 2.033; 2.0141; 2.023. 



48 

 

O vínculo entre os objetos, que não é casual, mas lógico37, é o que 

determina a existência e a estrutura de todos os estados de coisas38. Sendo 

assim, é por esse motivo que "dados todos os objetos, com isso estão dados 

também todos os possíveis estados de coisas"39. A totalidade dos objetos 

determina todas as possibilidades lógicas entre eles. Esse universo lógico de 

vinculação dos objetos é denominado, no Tractatus, de espaço lógico. Nesse 

espaço, encontram-se delineadas todas as combinações possíveis entre os 

objetos. Porém, é importante ressaltarmos que as relações entre os objetos são, 

por um lado, contingentes; e, por outro, necessárias. São contingentes porque 

cada um dos objetos pode aparecer em quaisquer estados de coisas que neles 

estejam prejulgados40; e a sua forma é o que determinará em que estados de 

coisas ele poderá aparecer. Assim, não é, pois, necessário que um objeto esteja 

no estado de coisas em que ele se encontre. Entretanto, é essencial e necessário 

que cada um dos objetos esteja sempre numa combinação com outros e, 

qualquer que seja a vinculação entre eles, ela sempre estará delimitada a priori 

pelas possibilidades estabelecidas pelo espaço lógico.  

Essas possibilidades lógicas, determinadas pelas fronteiras e limites do 

espaço lógico, formam a "armação lógica" com a qual, pela proposição, o mundo 

é construído, representado41. Isso implica dizer que não poderá existir um mundo 

cuja estrutura esteja fora do espaço lógico: não poderá existir um mundo ilógico42. 

Assim, segundo o Tractatus, todo mundo possível é um mundo dado pela 

combinação lógica de objetos irredutíveis. Ou seja: a existência do mundo nada 

mais é do que as vinculações lógicas dos objetos. É nesse sentido que "os 

objetos constituem a substância do mundo"43. A substância, define Wittgenstein 

                                                 
37

 Cf. TLP, 2.012. 
38

 Cf. TLP, 2.0271 - 2.04. 
39

 TLP, 2.0124. 
40

 Cf. TLP, 2.012 - 2.0121. 
41

 Cf. TLP, 4.023. 
42

 Cf. TLP, 3.031. 
43

 TLP, 2.021. Boa parte da filosofia ocidental foi desenvolvida pela motivação em desvendar o conceito de 

substância. Esse conceito foi usado por Wittgenstein ao tratar dos objetos que constituem o mundo. Um dado 

interessante, porém, é que ele, diferente, por exemplo, de Aristóteles (substâncias: primeira e segunda) e 

Descartes (substâncias: pensante, extensa e Deus), sempre apresenta o conceito de substância, pelo menos no 

Tractatus, no singular. Para Wittgenstein, então, só há uma única substância que constitui a realidade: a 

totalidade dos objetos (Cf. TLP, 2.021; 2.0211; 2.0231; 2.024; 2.025). Sobre isso, (Cf. PROOPS, Ian. 

Wittgenstein on the substance of the world. European Journal of Philosophy. Oxford, v. 12, n. 1, p. 106–

126. 2004; e, FAUSTINO, Sílvia. A experiência indizível: uma introdução ao Tractatus de Wittgenstein. 

São Paulo: Editora UNESP, 2006. p. 52 - 69). 



49 

 

no Tractatus, "é o que subsiste independentemente do que seja o caso"44, isto é, 

aquilo que existe independente de qualquer que seja a configuração dos objetos. 

Ao introduzir o conceito de substância do mundo, Wittgenstein traça 

uma distinção entre a forma fixa do mundo e a variabilidade das configurações. 

Tanto a forma fixa como as configurações estão diretamente ligadas ao fato de 

que a substância, isto é, a totalidade dos objetos, é tanto forma como conteúdo45 

de qualquer mundo que possa existir. "Só havendo objetos", diz Wittgenstein, "é 

que pode haver uma forma fixa do mundo"46. Nesse caso, a substância é 

conteúdo do mundo na medida em que, quaisquer que sejam os fatos que 

constituam o mundo, eles sempre possuirão essa substância como seu elemento 

constitutivo. Em outras palavras, por ser conteúdo do mundo, os objetos sempre 

serão os mesmos em qualquer mundo possível: eles nunca sofrerão qualquer 

alteração seja quantitativa ou mesmo qualitativa. Além disso, a substância 

também é forma. Segundo o Tractatus, "a forma é a possibilidade da estrutura"47. 

Sendo assim, a totalidade dos objetos é forma do mundo na medida em que 

determina, por meio da forma lógica de cada objeto que a compõe, todos os 

estados de coisas possíveis. Desse modo, a existência dos objetos tractatianos é 

a condição de possibilidade48 da própria estrutura do mundo. Assim, enquanto 

forma do mundo, os objetos (a substância) são transcendentais: eles são as 

próprias condições lógicas de possibilidade da ocorrência de todos os estados de 

coisas possíveis, que estabelecerão os fatos, que por sua vez irão constituir o 

mundo.  

Se essa conclusão estiver correta, ela nos ajudará a responder uma 

pergunta que ainda inquieta muitos intérpretes do Tractatus. A questão é quanto à 

natureza desses objetos e pode ser formulada da seguinte maneira: os objetos 

tractatianos são de natureza puramente lógica ou podemos encontrá-los em 

alguma parte do mundo? Sendo forma do mundo, os objetos são transcendentais 

e, desse modo, não podem possuir propriedades empíricas, não podem ser 

confundidos com as coisas no mundo, e nem podem ser encontrados no mundo. 

Quanto à isso, o próprio Wittgenstein se viu incapaz de apresentar um exemplo 

                                                 
44

 TLP, 2.024. 
45

 Cf. TLP, 2.025. (Destaque nosso). 
46

 TLP, 2.023. 
47

 TLP, 2.033. 
48

 Cf. TLP, 2.033. 



50 

 

de algum objeto. Em certa ocasião, ao ser indagado por Normam Malcolm49 sobre 

se quando escreveu o Tractatus alguma vez pensou em algo que servisse como 

exemplo de um objeto, Wittgenstein respondeu que "nessa altura a sua idéia era 

que ele era um lógico, e que, como tal, não lhe competia tentar decidir se esta ou 

aquela coisa era uma coisa complexa ou simples, sendo isso uma questão 

puramente empírica". Sendo assim, parece que Wittgenstein não acreditava que 

poderíamos encontrar, no mundo, algo que possuísse as características dos 

objetos como por ele apresentado. E mesmo que pudéssemos, essa tarefa 

deveria ficar a cargo dos físicos, e não de um lógico, como era o seu caso.  

Diante dessas constatações, parece que os objetos, elementos últimos 

da ontologia wittgensteiniana, não são entidades físicas reais, e sim, 

possibilidades lógicas da própria existência do mundo. Sendo assim, os objetos 

podem, portanto, ser considerados como sendo as próprias condições lógico-

transcendentais da existência de todo e qualquer mundo. Tendo isso em mente, 

podemos apresentar, de modo geral, a estrutura do mundo, segundo o Tractatus: 

o mundo resolve-se em fatos (Tatsachen); os fatos (Tatsachen) são compostos de 

estados de coisas (Sachverhalte); os estados de coisas (Sachverhalte) são 

vinculações lógicas de objetos irredutíveis (Gegenstände); e os objetos são a 

condição última de possibilidade de todo e qualquer mundo possível. Porém, essa 

estrutura é apenas aparentemente simples em seus traços essenciais e sua 

complexidade é manifesta quando sabemos que ela é apresentada para 

imediatamente ser correlacionada com a estrutura da linguagem. 

  

2.1.2 A estrutura da linguagem no Tractatus 

 

Por mais que se discuta e investigue sobre a ontologia tractatiana, é 

certo que ela só será mais bem compreendida se analisarmos a estrutura da 

linguagem no Tractatus. Segundo a concepção wittgensteiniana, a linguagem está 

                                                 
49

 Cf. MALCOLM, Norman. Ludwig Wittgenstein: a memoir. 2. ed. Oxford: Oxford University Press, 

2007. p. 70. ("I asked Wittgenstein whether, when he wrote the Tractatus, he had ever decided upon anything 

as an example of a 'simple object'. His reply was that at that time his thought had been that he was a 

logician; and that it was not his business, as a logician, to try to decide whether this thing or that was a 

simple thing or a complex thing, that being a purely empirical matter!"). (Tradução nossa). Também sobre 

esse assunto, H. O. Mounce afirma que "no tempo do Tractatus, Wittgenstein acreditava que nós poderíamos 

estar certos que tais objetos existem, mas que nós não podíamos dizer o que eles são". (Cf. MOUNCE, 1981, 

p. 20). ("At the time of the Tractatus, Wittgenstein believed that we could be sure that such objects exists but 

that we cannot say what they are") (Tradução nossa). 



51 

 

em estreita correlação com a estrutura do mundo. E não somente isso, para ele a 

análise lógica da linguagem é o único método viável e seguro para a investigação 

filosófica da estrutura da realidade, pois é somente especificando a essência da 

linguagem que chegaremos a essência do mundo50. Isto talvez justifique o seu 

caminho de partir das investigações sobre a linguagem para chegar à sua 

concepção de mundo.  

Wittgenstein constrói a sua concepção de linguagem a partir da análise 

dos elementos que estruturalmente a compõem. Para ele, tal estrutura tem uma 

correlação isomórfica com o mundo, o que permite à linguagem exercer sua 

função afiguradora dos fatos. É por isso que, como diz Mauro Condé51, a 

concepção tractatiana de linguagem pode ser considerada a partir de dois 

aspectos: o primeiro, a partir de sua função, apresentada na teoria pictórica da 

proposição; o segundo, a partir de sua estrutura, descrita na teoria da função 

proposicional. A teoria pictórica trata da função descritiva da linguagem e da 

capacidade que ela tem de afigurar os fatos no mundo. Já a teoria da função 

proposicional, por sua vez, trata da maneira como a linguagem é estruturada para 

que seja possível realizar essa afiguração. Para o presente trabalho, é mais 

relevante o aspecto pictórico da linguagem, pelo simples fato deste estar, como 

veremos, diretamente ligado ao problema do solipsismo. Contudo, para melhor 

entendê-lo, faz-se necessário, também, compreendermos a estrutura tractatiana 

da linguagem. Para Wittgenstein, a linguagem é a totalidade das proposições 

(Sätze)52. A proposição é o conceito fundamental na teoria da linguagem 

tractatiana. Seguindo Frege, Wittgenstein considera a proposição como a menor 

unidade lingüística e, por isso, transforma-a no objeto de sua análise crítica e no 

ponto de partida de suas investigações sobre a linguagem. Já nos Notebooks, em 

22/01/1915, ele escreveu que todo o seu trabalho consiste em explicar a natureza 

das proposições53. Explicar a essência das proposições nada mais é do que 

estabelecer as condições necessárias para a existência da linguagem. Diante 

disso, percebe-se que o interesse wittgensteiniano não incide sobre as 

características que algumas linguagens podem possuir, mas seu objetivo é 

                                                 
50

 Cf. TLP, 5.4711. 
51

 Cf. CONDÉ, 1998, p. 51, 52. 
52

 Cf. TLP, 4.001. 
53

 Cf. WITTGENSTEIN, 1998. p. 60. O interesse wittgensteiniano pela proposição era tão explícito que não 

foi à toa que um dos títulos cogitados por ele para nomear o Tractatus era Der Satz (A Proposição).  



52 

 

esclarecer as características essenciais que, sob o ponto de vista lógico, toda e 

qualquer linguagem deve obrigatoriamente possuir.  

Para o autor do Tractatus, todas as proposições (Sätze) são 

"resultados de operações de verdade com proposições elementares 

(Elementarsätzen)"54. Representar uma proposição como resultado de uma 

operação de verdade é representá-la como função de verdade das proposições 

que a compõem55. A proposição (Satz), diz Wittgenstein, "é uma função de 

verdade das proposições elementares" (Elementarsätzen)56, sendo essas os 

argumentos dessas funções57. Sendo assim, é através da articulação das 

condições de verdades das proposições elementares por meio de operações 

lógicas (negação, adição lógica, multiplicação lógica)58 que as proposições 

(Sätze) são formadas. Naturalmente, essa compreensão poderá nos levar a 

pensar que há dois tipos diferentes de proposições no Tractatus: a proposição 

(Satz), e a proposição elementar (Elementarsatz). Contudo, essa distinção é 

apenas aparente, pois todas as proposições (Sätze), que são funções de verdade 

de proposições elementares, podem ser totalmente redutíveis às proposições 

elementares que as compõem. Isso implica dizer que podemos pensar a 

linguagem como constituída unicamente de proposições elementares, uma vez 

que todas as proposições (Sätze) da linguagem podem ser analisadas em termos 

dessas proposições (Elementarsatz).  

Apesar da noção de Elementarsatz ser importante para a compreensão 

de toda a teoria lingüística tractatiana59, Wittgenstein, do mesmo modo que fez 

com os objetos de sua ontologia, em momento algum de seu livro determina ou 

mesmo aponta quais proposições são elementares. Contudo, ele, rigorosamente, 

especifica os requisitos que uma proposição deve preencher para que seja 

considerada elementar. São eles: 

(1) A Elementarsatz é uma figuração da realidade. "A proposição 

elementar", diz o Tractatus, "assere a existência de um estado de coisas"60. 

Desse modo, todo o trabalho de afigurar a realidade, segundo Wittgenstein, deve 

                                                 
54

 TLP, 5.3. 
55

 Cf. TLP, 5.234. 
56

 TLP, TLP, 5. 
57

 Cf. TLP, 5.01. 
58

 Esses são exemplos de operações lógicas dadas pelo próprio Wittgenstein (Cf. TLP, 5.2341). 
59

 AYER, A. J. The elementary propositions of the Tractatus. In: LEINFELLNER; KRAEMER; SCHANK 

(Eds.), 1982, p. 419 – 428. 
60

 TLP, 4.21. 



53 

 

poder ser feito apenas através de proposições elementares. Essa tese se 

expressa na afirmação de que "a especificação de todas as proposições 

elementares verdadeiras descreve o mundo completamente"61. Se a totalidade 

das proposições elementares verdadeiras descreve o mundo completamente, 

então não resta nada para alguma outra proposição (do tipo molecular) descrever 

que já não seja descrito pelas proposições elementares; 

(2) Uma Elementarsatz deve ser logicamente independente. O termo 

independente é usado aqui apenas para indicar que nenhuma proposição 

elementar é derivada de outra. Dizer que duas proposições são logicamente 

independentes, portanto, é dizer que não pode ser o caso que haja uma 

implicação lógica entre elas, pois “de uma proposição elementar, nenhuma outra 

se pode deduzir"62. Se determinada proposição p implicar logicamente a 

proposição q, isso deve revelar que o sentido de p já contém o sentido de q, ou 

seja, que q é um dos componentes funcionais de p; 

(3) A Elementarsatz é essencialmente positiva. Toda a proposição 

elementar afigura, verdadeira ou falsamente, um fato: a existência de um estado 

de coisas, uma determinada combinação de objetos. Assim, as proposições 

elementares sempre dizem que algo é o caso, um fato positivo, e não que algo 

não é o caso;  

(4) A Elementarsatz só pode ser falseada por uma única maneira, a 

saber: quando os elementos que ela afigura não correspondem ao que ela diz; 

(5) A quinta e mais importante característica de uma Elementarsatz é 

que ela é uma combinação de nomes. Sobre isso o autor do Tractatus afirma que 

a proposição elementar é "a proposição mais simples", e consiste apenas de uma 

"vinculação, um encadeamento de nomes" (Namen)63. Sendo assim, ela é uma 

função de verdade de si mesma, e não admite que a partir dela seja obtida 

alguma outra proposição elementar64. Diante disso, porém, é importante 

ressaltarmos que esse dado não elimina a possibilidade de que as proposições 

elementares (Elementarsätzen) sejam componentes funcionais das proposições 

complexas (Sätze)65. 

                                                 
61

 TLP, 4.26. 
62

 Cf. TLP, 5.134. 
63

 TLP, 4.22; 4.221. 
64

 Cf. TLP, 4.21; 5. 
65

 Cf. TLP, 5. 



54 

 

A partir dessa última característica que segundo Wittgenstein a 

proposição elementar deve possuir, chegamos a uma categoria lingüística 

importante na concepção de linguagem no primeiro Wittgenstein: os nomes. Os 

nomes constituem a noção lingüística mais simples do Tractatus, porque são "os 

sinais simples empregados na proposição". Por ser simples, nenhum nome pode 

"mais ser desmembrado por meio de uma definição: é um sinal primitivo"66. Sendo 

assim, diz Wittgenstein, nenhum nome tem significado isoladamente, a menos 

que seu significado seja explicitado67. Por isso, é só no contexto da proposição 

que um nome tem significado, e ele "aparece na proposição apenas no contexto 

da proposição elementar"68.  

Para o autor do Tractatus, em sua função descritiva, os nomes que 

compõem a linguagem representam, linguisticamente, os objetos69. Nesse caso, 

da mesma maneira que os objetos se caracterizam por suas possibilidades de 

combinação com outros objetos, os nomes, na linguagem, também se 

caracterizam por suas possibilidades de combinação com outros nomes. São 

exatamente essas possibilidades de combinação de nomes que constituem a 

sintaxe lógica da linguagem, pela qual se produzem os encadeamentos 

significativos de nomes que se denominam proposições (Sätze). Na linguagem, 

os nomes só se apresentam em combinação, e é somente nesses 

encadeamentos que eles possuem significado (Bedeutung)70. "O objeto", diz o 

Tractatus, "é o seu significado (Bedeutung)71. Se o objeto é o significado do 

nome, a significação lingüística de um nome está necessariamente ligada à 

existência de um objeto que ele nomeia. Isso implica dizer que, se esse objeto 

não existir, o nome também não terá significado algum.  

Enquanto os nomes possuem significados, as proposições 

caracterizam-se por possuir sentido (Sinn)72. O sentido da proposição é o que ela 

está dizendo, e o que ela diz é que os objetos, representados pelos nomes que a 

compõe, estão combinados entre si na realidade. Assim, a proposição expressa a 

existência de uma combinação de objetos por ser uma combinação de nomes que 

                                                 
66

 TLP, 3.202; 4.24; 3.26. 
67

 Cf. TLP, 3.261; 4.026. 
68

 TLP, 3.3; 4.23. 
69

 Cf. TLP, 3.203. 
70

 Cf. TLP, 3.3. 
71

 TLP, 3.203. 
72

 Cf. TLP, 3.3. 



55 

 

representam esses objetos. Se os objetos representados pelos nomes que 

compõem a proposição estão efetivamente combinados na realidade, a 

proposição é verdadeira; caso contrário, ela é falsa. Nesse caso, porém, é 

importante notarmos que uma proposição tem sentido mesmo quando não exista 

a combinação efetiva dos objetos que ela diz que existe.  

Obviamente, se a proposição não tiver sentido não estará dizendo 

nada e não poderá, conseqüentemente, ser verdadeira ou falsa. Porém, uma 

proposição só tem sentido se ela determina um lugar específico no espaço 

lógico73. Esse lugar é determinado pela forma lógica que ela possui, a qual é a 

condição essencial para o sentido. Devido à própria maneira indiferenciada pela 

qual os fatos atômicos (Sachverhalte) se agregam em fatos moleculares 

(Tatsachen), as proposições complexas apresentam a importante característica 

de que sua verdade ou falsidade depende apenas da verdade ou falsidade das 

proposições elementares que as compõem como argumentos da função de 

verdade dessas proposições. Assim, para Wittgenstein, portanto, todas as 

proposições com sentido são funções de verdade de proposições elementares e 

estas se caracterizam, por sua vez, por serem simples e independentes. Contudo, 

como já dissemos, todas essas categorias lingüísticas tractatianas, a saber: de 

proposições que se desdobram em proposições elementares, que por sua vez 

são uma vinculação de nomes irredutíveis, possui um forte correlação com a 

estrutura do mundo, e isso redunda na teoria pictórica da proposição. 

 

2.1.3 A teoria pictórica da linguagem 

 

Após discorrer sobre as asserções ontológicas, que se situam 

principalmente, mas não exclusivamente, entre os aforismos 1 - 2.063 do 

Tractatus, Wittgenstein trata sobre o conceito de figuração (Bild), sobretudo nos 

aforismos 2.1 - 2.225. Nesses aforismos encontramos uma investigação e 

exposição acerca da "afiguração" (Abbildung) lógica do mundo por meio das 

proposições da linguagem, ou seja, a maneira como os fatos no mundo podem 

ser figurados. Esse caráter figurativo da proposição é abordado no que se 

denomina teoria pictórica, que é a característica mais distintiva e original da 

                                                 
73

 Cf. TLP, 3.4. 



56 

 

abordagem que Wittgenstein faz da linguagem na primeira fase do seu 

pensamento.  

Em contraste com o que costumam pensar, essa teoria não é apenas 

uma mera analogia entre uma proposição (Satz) e uma figuração (Bild). Nela, a 

proposição é considerada como sendo realmente um tipo de figuração, onde os 

elementos da figuração e daquilo que é afigurado se correspondem 

isomorficamente. De acordo com as anotações dos Tagebücher, é possível datar 

a gênese dessa teoria. Em setembro de 1914, enquanto prestava serviço no 

regimento de artilharia do exército austro-húngaro, Wittgenstein leu numa revista 

determinada reportagem sobre um processo judicial em Paris referente a um 

acidente automobilístico. Nesse ínterim, diante do tribunal, o acidente foi 

reconstituído por bonecos e carros em miniaturas, os quais se tornaram, naquele 

momento, um modelo do acidente. Naquela ocasião, esse modelo reconstruído 

com brinquedos pôde representar, figurar, o acidente ocorrido74. Esse fato fez 

Wittgenstein pensar uma relação semelhante entre linguagem e mundo. Para ele, 

"Na proposição um mundo é como que formado experimentalmente. (Como no 

tribunal em Paris, em que um acidente de carro é representado por meio de 

bonecos etc.)"75.  

No Tractatus, o mundo é uma totalidade composta de fatos e, segundo 

seu autor, "nós fazemos figuras dos fatos" (Wir machen uns Bilder der 

Tatsachen)76. O pronome "nós" (Wir) desta frase já alavanca uma discussão 

sobre quem é (são) o(s) sujeito(s) dessa afiguração. No entanto, sobre isso 

falaremos mais adiante, no terceiro capítulo desta dissertação. Por ora, é 

suficiente sabermos que os fatos, para o autor do Tractatus, são afigurados; e é 

somente por meio da proposição que essa "formação experimental" do mundo por 

meio da figuração, é possível. Sendo assim, apesar de não aparecer a expressão 

"afiguração lingüística" em nenhum dos aforismos tractatianos, nada impede que 

a afiguração do mundo possa ser chamada assim, uma vez que ela é feita por 

meio da proposição. Entretanto, para que o ato de afiguração lingüística do 

mundo seja realizado, algumas condições devem ser satisfeitas.  

                                                 
74

 Para detalhes desse episódio, (Cf. MONK, 1995, p. 117). 
75

 Registrado nos Notebooks, em 29/09/1914 (Cf. WITTGENSTEIN, 1998, p. 16). 
76

 TLP, 2.1. Luiz H. L. dos Santos traduz esta frase simplesmente como: "Figuramos os fatos". 

Diferentemente dele, porém, preferimos traduzi-la da maneira apresentada acima para facilitar a compreensão 

do que posteriormente iremos discutir.   



57 

 

A primeira e mais importante delas, é que "deve haver algo de idêntico 

entre a figuração e o afigurado, a fim de que possa ser, de modo geral, uma 

figuração do outro"77. Como fica evidente, a figuração (proposição) é o que 

representa o afigurado (fato). O "algo idêntico" entre a figuração e o afigurado é a 

"forma de afiguração" (Form der Abbildung)78, que nada mais é do que a "forma 

lógica" (logisch Form)79, isto é, a "forma da realidade" (Form der Wirklichkeit). É 

por isso que "a figuração pode afigurar toda realidade cuja forma ela tenha"80. 

Como já visto, o mundo possui uma forma, que é dada pela forma lógica dos 

objetos que o constituem. E, conforme anuncia a teoria pictórica, a figuração 

lingüística do mundo só poderá ser efetuada se ela tiver a mesma forma (Form) 

do mundo81.  

Por definição, "a forma de afiguração é a possibilidade de que as 

coisas estejam umas para as outras tal como os elementos da figuração"82. Como 

exemplo, podemos destacar a forma espacial de afiguração, que é a possibilidade 

de que os elementos do afigurado estejam em uma relação espacial uns com os 

outros, tal como os elementos da figuração. Se os elementos da figuração estão 

numa relação de estar um em cima do outro, então isso expressa a possibilidade 

de que os elementos do afigurado estejam na mesma relação, pois os elementos 

da afiguração devem corresponder tal qual aos elementos do afigurado.  

Há diferentes formas de afiguração: umas são espaciais; outras, 

coloridas, etc. Contudo, toda figuração deve ter uma forma comum com o 

afigurado para que a primeira seja uma figuração do último. Essa forma comum 

entre ambos é a forma lógica de afiguração. Uma vez que os fatos são 

concatenações lógicas de estados de coisas e, portanto, de objetos irredutíveis, a 

figuração desses fatos, realizada pelas proposições, deve, obrigatoriamente, ser 

uma figuração lógica. Esta conclusão é atestada pelo próprio Wittgenstein, 

quando ele diz que "Se a forma de afiguração é a forma lógica, a figuração 

chama-se figuração lógica"83. É só em virtude de ter essa forma lógica comum 

                                                 
77

 TLP, 2.161. 
78

 TLP, 2.17. 
79

 TLP, 2.18; 2.2. 
80

 TLP, 2.171. 
81

 Cf. TLP, 2.171. 
82

 TLP, 2.151. 
83

 TLP, 2.181. 



58 

 

entre linguagem e mundo que torna possível a figuração do mundo por parte da 

linguagem84.  

Nessa altura, merece destaque o fato de que a idéia wittgensteiniana 

de afiguração lingüística envolve a existência de objetos simples. Para ele, uma 

figuração representa uma combinação de elementos, isto é, uma combinação de 

objetos85. Cada um dos elementos da figuração está, na figuração, no lugar de um 

dos objetos do afigurado86. Essa correlação existente entre os elementos da 

afiguração e os objetos no mundo é exatamente o que se denomina de relação 

afiguradora87: aquilo que garante o isomorfismo entre a figura e o afigurado, 

possibilitando assim que os fatos sejam afigurados pela linguagem. Ou seja, é 

essa relação que estabelece a estrutura isomórfica da afiguração, fazendo com 

que os elementos da figuração representem os objetos do afigurado. Para que 

haja essa representação, a multiplicidade lógica dos elementos da figuração deve 

ser a mesma da combinação de objetos que ela representa88. Além disso, a 

figuração precisa ter elementos simples que correspondam aos objetos do 

mundo89 e que os representem na figuração. Esses elementos simples que 

representam lingüisticamente os objetos são os nomes90: "o objeto é o significado 

(Bedeutung) do nome91. Sendo assim, é importante ressaltarmos mais uma vez 

que a significação lingüística de um nome está necessariamente ligada à 

existência de um objeto que ele nomeia. Portanto, se os objetos não existissem, 

os nomes não teriam significado algum, e isso tornaria impossível a figuração 

lingüística do mundo por meio da proposição. 

A figuração lógica dos fatos é, para Wittgenstein, o pensamento92; e o 

pensamento é definido por ele como sendo "a proposição com sentido"93. A 

proposição dotada de sentido, portanto, é uma figuração lógica do fato que ela 

                                                 
84

 TLP, 2.18. 
85

 Cf. TLP, 2.11. 
86

 Cf. TLP, 2.13 - 2.131; 2.1514. 
87

 Cf. TLP, 2.1513. 
88

 Cf. TLP, 4.04. 
89

 Cf. TLP, 2.13; 2.1514. 
90

 Cf. TLP, 3.203. 
91

 TLP, 3.203. 
92

 Cf. TLP, 3. 
93

 TLP, 4. Após a virada lingüística ocorrida na filosofia, o pensamento deixou de ser expresso por "entes 

privilegiados", os sujeitos do conhecimento, e passou a ser expresso pela proposição. Sobre isso, (Cf. 

ARAÚJO, Inês Lacerda. A natureza do conhecimento após a virada lingüística. Revista de filosofia. 

Curitiba, v.16, n. 18, p. 103 - 137, jan./jun. 2004. Semestral); e: VALLE, Bortolo. A conexão entre 

pensamento e realidade: sobre a teoria do conhecimento no Tractatus Logico-Philosophicus de Wittgenstein. 

Revista de filosofia. Curitiba, v.16, n. 18, p. 139- 148, jan./jun. 2004. Semestral).  



59 

 

descreve. Todo o pensamento é expresso "sensível e perceptivelmente" na 

proposição94. O sinal por meio do qual o pensamento é expresso é denominado, 

no Tractatus, de "sinal proposicional". Esse sinal consiste em que seus 

elementos, as palavras, estejam uns para os outros de uma maneira 

determinada95. O que faz de uma proposição a figuração de um fato é que ela 

obedece a um método de projeção. Esse método estabelece a relação projetiva 

entre os signos proposicionais da linguagem e os fatos do mundo que eles podem 

e pretendem expressar. Segundo Wittgenstein, "o método de projeção é pensar o 

sentido da proposição"96. O método de projeção, portanto, determina os usos 

possíveis dos sinais proposicionais, relacionando-os aos seus respectivos objetos 

e possíveis fatos correspondentes. Sendo o método de projeção o pensar o 

sentido da proposição, é por meio do pensamento que as linhas de projeção vão 

da proposição ao fato.  

O sinal proposicional em sua relação projetiva com o mundo é a 

proposição97; e é exatamente nessa expressividade sensível do pensamento que 

a proposição torna-se "uma figuração da realidade": "um modelo da realidade tal 

como pensamos que seja"98. Assim como no pensamento os elementos da 

afiguração correspondem aos elementos do afigurado, na proposição, os 

elementos do sinal proposicional correspondem aos elementos do pensamento99. 

Visto que a "figuração pode afigurar toda realidade cuja forma ela tenha"100, a 

figura proposicional, portanto, pode projetar figurativamente o mundo, a realidade, 

pois a forma de afiguração, que é a forma lógica, a forma da realidade, também é 

compartilhada pela linguagem. Assim, toda figuratividade lingüística do mundo 

repousa sobre esse isomorfismo determinado pela forma lógica da afiguração101. 

Esses traços estruturais comuns entre a linguagem e o mundo possibilitam que "a 

figuração se enlace com a realidade"102.  

Os resultados desse enlace ficam evidentes quando relacionamos os 

elementos que estruturam o mundo e a linguagem, e percebemos o paralelo que 

                                                 
94

 TLP, 3.1. 
95

 Cf. TLP, 3.14. 
96

 TLP, 3.11. 
97

 Cf. TLP, 3.12. 
98

 TLP, 4.01; 4.021 (destaque nosso). 
99

 Cf. TLP, 3.2. 
100

 TLP, 2.171. 
101

 Cf. TLP, 4.015. 
102

 TLP, 2.1511. 



60 

 

existe entre eles. Assim como "o mundo é a totalidade dos fatos", "a linguagem é 

a totalidade das proposições"103. Os fatos, que constituem o mundo, são 

desmembrados em estados de coisas104; já as proposições, que constituem a 

linguagem, são desmembradas em proposições mais simples, chamadas de 

proposições elementares105. Do mesmo modo que os estados de coisas são uma 

vinculação lógica de objetos106, as proposições elementares são um 

encadeamento, uma vinculação lógica de nomes107. E, por fim, da mesma 

maneira que os objetos são os elementos simples e irredutíveis que constituem o 

mundo, os nomes são os sinais simples empregados na proposição108; e são 

também irredutíveis, porque não podem mais ser desmembrados: são sinais 

primitivos109.  

Esses isomorfismos entre: mundo/linguagem, fatos/proposições, 

estados de coisas/proposições elementares, objetos/nomes, são necessários para 

a linguagem exercer sua função descritiva do mundo através das proposições. A 

razão disso é porque "a possibilidade da proposição", diz Wittgenstein, "repousa 

sobre o princípio da substituição de objetos por nomes"110, mas isso só é possível 

se essa estrutura isomórfica entre o mundo e a linguagem existir. Diante disso, 

percebe-se que a teoria pictórica da linguagem pressupõe uma elaborada 

ontologia atomista de objetos irredutíveis, que nos leva ao estabelecimento 

dessas relações pictóricas111. Por serem simples, os objetos só podem ser 

nomeados; e "o nome substitui, na proposição, o objeto"112. Como os objetos 

nunca estão isolados, eles sempre formarão determinados estados de coisas. "Se 

um estado de coisas é pensável" (lembremo-nos que o pensamento é uma 

figuração lógica), "significa dizer que ele pode ser afigurado" e, portanto, 

descrito113. Assim, um estado de coisas é descrito pela proposição elementar114. 

Quando o estado de coisas que a figuração representa existe, a figuração é 

                                                 
103

 TLP, 1.1; 4.001. 
104

 Cf. TLP, 2; 2.04. 
105

 Cf. TLP, 4.21. 
106

 Cf. TLP, 2.01. 
107

 Cf. TLP, 4.22; 4.221. 
108

 TLP, 3.202; 4.24. 
109

 Cf. TLP, 3.26. 
110

 TLP, 4.0312. 
111

 Sobre isso, (Cf. MARTIRE, Joseph E. The ontological implications of Wittgenstein`s "picture theory". In: 

LEINFELLNER; KRAEMER; SCHANK (Eds.), 1982, p. 449 – 452).  
112

 TLP, 3.221; 3.22. 
113

 TLP, 3.001; 3.1. 
114

 Cf. TLP, 4.023. 



61 

 

correta ou verdadeira, caso contrário, ela é incorreta ou falsa. Mesmo assim, uma 

figuração será uma figuração e, desse modo, sempre manterá uma relação 

afiguradora com a realidade: independentemente de que aquilo que ela figura 

exista, e independentemente de ser correta ou incorreta, verdadeira ou falsa. 

Porém, para sabermos se uma figuração é verdadeira, deve-se 

compará-la com a realidade. Por isso, não se pode saber a priori se uma 

figuração é verdadeira115. Por possuírem a mesma forma lógica, a configuração 

dos nomes nas proposições, formando as proposições elementares, corresponde 

à configuração dos objetos nos estados de coisas116. Assim, dadas as descrições 

(por meio das proposições elementares) de todos os estados de coisas e, 

exatamente por isso, de todos os fatos, também estariam dadas todas as 

proposições que descreveriam esses fatos. Como a totalidade dos fatos é o 

mundo117 e todas as proposições que descrevem esses fatos constituem a 

linguagem118, o mundo, portanto, estaria dado pelas descrições de todas as 

proposições da linguagem119. Eis, em tese, toda a teoria pictórica da proposição. 

 

2.1.4 Dizer e Mostrar 

 

Saber, de maneira geral, mas suficiente, a relação entre o mundo e 

linguagem é apenas um lado da moeda. Como visto, o ponto de partida da teoria 

tractatiana da linguagem é a proposição. Nesse caso, o trabalho que Wittgenstein 

se propõe realizar era o de explicar a essência da proposição, revelando a 

verdadeira natureza da linguagem e, assim, estabelecer a sua perfeita relação 

com o mundo. Levando em consideração a teoria pictórica, descobrimos que a 

essência da proposição é ser uma figuração do mundo. Especificar essa essência 

é especificar a essência de toda a descrição e, também, a essência do mundo120. 

Nesse sentido, conceber a proposição como figura é compreender a função 

essencial e única da linguagem: a sua capacidade de descrição. Todavia, em sua 

função descritiva, a linguagem possui limites, cujas demarcações estão definidas 

na doutrina tractatiana da distinção entre Dizer e Mostrar. 

                                                 
115

 Cf. TLP, 2.223 - 2.225. 
116

 Cf. TLP, 3.21 
117

 Cf. TLP, 1; 1.1. 
118

 Cf. TLP, 4.001. 
119

 Cf. TLP, 5.526. 
120

 Cf. TLP, 5.4711. 



62 

 

A distinção entre Dizer e Mostrar é uma conseqüência natural da teoria 

pictórica da linguagem. Ela consiste na diferença entre o que pode ser dito 

(descrito) pela linguagem e o que só pode ser mostrado (o que está além dos 

limites da linguagem)121. Segundo David Stern122, essa distinção é a chave para 

se entender todo o Tractatus, pois é a partir dela que compreendemos a raiz dos 

problemas filosóficos que o livro pretende resolver. Isso não é novidade porque, 

para o próprio Wittgenstein, essa teoria é o núcleo central do seu livro; e não 

somente dele, mas, também, de toda a filosofia. Numa carta para Russell, ele 

ratifica estas palavras ao fazer um comentário sobre o Tractatus dizendo que o 

seu   

 ponto principal é a teoria do que pode ser 'dito' (gesagt) pelas 
proposições, isto é, pela linguagem (o que equivale ao que pode 
ser pensado), e o que não se pode dizer por proposições, mas 
apenas pode ser 'mostrado' (gezeigt); creio que este é o problema 

cardinal da filosofia
123

. 

Com isso, tudo o que pode ser dito, só pode ser dito pela linguagem. 

Mas, como já sabemos, a linguagem é a totalidade das proposições que 

descrevem os fatos no mundo. Portanto, o que pode ser dito é o que pode ser 

descrito por ela. Porém, o que a linguagem pode descrever é o que pode ser 

afigurado pelo pensamento, ou seja, os fatos no mundo. Assim, confinada à sua 

função descritiva, a linguagem não pode dizer nada além dos fatos afigurados 

pelo pensamento. O pensamento, sendo figurações lógicas dos fatos, está 

delimitado pelo espaço lógico, isto é, está delimitado pela totalidade das 

possibilidades de vinculação lógica dos objetos, que poderão compor os fatos. 

Sendo assim, não podemos pensar nada que esteja fora dessas combinações 

lógicas dos objetos que constituem o mundo. A implicação disso é que, pelo fato 

de não poder existir um mundo ilógico124, também "não podemos pensar nada de 

ilógico, porque, do contrário, deveríamos pensar ilogicamente"125. Essa correlação 

                                                 
121

 Wolfgang Stegmüller afirma que a distinção entre o Dizer e Mostrar é conseqüência necessária do 

transcendentalismo lingüístico wittgensteiniano e, além disso, destaca as 3 acepções diferentes da palavra 

"mostrar" no Tractatus: "mostrar externo", "mostrar interno" e "mostrar místico". Sobre isso, (Cf. 

STEGMÜLLER, Wolfgang. A filosofia contemporânea: introdução crítica. Trad. de Hauptströmungen der 

gegenwärtsphilosophie. São Paulo: [s.e ], 1977. p. 423 - 429).  
122

 Cf. STERN, David, G. Wittgenstein's philosophical investigations: an introduction. Cambridge: 

Cambridge University Press, 2004. p. 41. (Cambridge introduction to key philosophical texts). 
123

 WITTGENSTEIN apud CONDÉ, 1998, p. 60. Mais detalhes sobre o conteúdo dessa carta, (Cf. MONK, 

Ray. How to read Wittgenstein. New York: W. W. Norton & Company, 2005. p. 15 - 33. (How to read)).     
124

 Cf. TLP, 3.031. 
125

 TLP, 3.03. 



63 

 

essencial entre pensamento e mundo permite concluir que o que pode existir no 

mundo é o que se pode pensar. Assim sendo, o mundo pode ser isso ou aquilo, 

mas seu espaço de manobra, que é o mesmo do pensamento, é limitado pelas 

fronteiras do espaço lógico.  

Da mesma forma que o mundo e o pensamento, a linguagem, por ser a 

descrição desses fatos afigurados pelo pensamento, também está delimitada por 

essas fronteiras lógicas, pois os nomes que a compõem e que substituem os 

objetos na proposição são necessariamente regidos pelas determinações lógicas 

da "gramática lógica" ou "sintaxe lógica"126 que compartilha sua forma com o 

espaço lógico. Neste caso, linguagem, mundo e pensamento possuem os 

mesmos limites, determinados pelo espaço lógico. Porque não pode haver outros 

"nomes" além da totalidade dos nomes já existentes, e, por isso, não pode haver 

outra "linguagem" além da linguagem que é regida pela sintaxe lógica, tudo o que 

pode ser dito, então, só pode ser dito por essa única linguagem cujos limites 

estão traçados por aquilo que pode ser descrito: os fatos afigurados. Em outras 

palavras, desde que os fatos estão delimitados pelo conjunto de todas as 

vinculações lógicas dos objetos que os compõem, o Dizer, então, está delimitado 

pelo conjunto de todas as vinculações lógicas dos nomes que substituem, na 

proposição, esses objetos. Sendo assim, o que pode ser dito está estabelecido 

pelo limite da função descritiva da linguagem, a saber: pelos limites lógicos de 

vinculação dos nomes que a constituem e que formam as proposições que 

descrevem o mundo afigurado pelo pensamento.  

A distinção entre o Dizer e o Mostrar já é prenunciada por Wittgenstein 

quando ele está tratando da própria possibilidade da afiguração. Como visto, "a 

figuração pode afigurar toda a realidade cuja forma ela tenha"127. Todavia, a 

estrutura comum entre a figura e o afigurado, "a figuração não pode afigurar; ela a 

exibe"128. Somente a linguagem que figura o mundo diz algo. Mas a linguagem 

que diz o mundo não tem a capacidade de dizer a própria estrutura que a permite 

figurar o mundo. Essa estrutura da linguagem mostra-se no dizer o mundo. Por 

exemplo, quando dizemos que "a carteira está em cima da mesa", diz-se um 

possível estado de coisas; e, se esta afirmação for verdadeira, mostra tal 

                                                 
126

 TLP, 3.325; 3.344. 
127

 TLP, 2.171. 
128

 TLP, 2.172. 



64 

 

situação. Além da proposição com sentido mostrar uma situação do mundo, ela 

também mostra a estrutura de toda a linguagem. Esta estrutura, que pelo fato de 

não poder ser afigurada também não poderá ser descrita pela linguagem, é a 

forma de afiguração, ou seja, a condição de possibilidade da própria afiguração. 

Da mesma maneira, por ser uma figura, a proposição pode descrever 

toda a realidade cuja forma ela tenha, mas a forma lógica compartilhada entre ela 

e a realidade, ou seja, sua forma de afiguração, ela não pode descrever: isso não 

pode ser dito. Como já dissemos, toda figuração lingüística do mundo é 

proporcionada pela relação projetiva entre linguagem e mundo, que consiste nas 

relações internas estabelecidas entre o símbolo proposicional e os objetos 

simbolizados pelos nomes que compõem esses símbolos. Neste caso, a 

linguagem descreve o mundo porque a relação projetiva coloca fatos lingüísticos 

em correspondência com fatos no mundo: a proposição constitui uma figuração 

porque é um fato (lingüístico) utilizado para representar outro fato. Porém, por não 

ser um fato no mundo, a projeção em si, que estabelece essas relações internas, 

não pode ser afigurada e, portanto, não pode ser descrita.  

O que constitui uma proposição como tal, não se deixa representar; 

não se deixa dizer. Isso se mostra no próprio ato do entendimento da proposição, 

ou seja, no ato da projeção. Sendo assim, a proposição não pode descrever a 

maneira como ela descreve a realidade. A forma lógica comum entre a linguagem 

e a realidade "se espelha na proposição" e, por isso, não pode ser representada 

por ela.  

Para que a linguagem pudesse descrever o modo como ela descreve, 

a realidade deveria se instalar fora da lógica, quer dizer, fora do mundo129. "O que 

se exprime na linguagem", diz Wittgenstein, "nós não podemos exprimir por meio 

dela". A proposição, portanto, apenas "mostra a forma lógica da realidade"130. Ela, 

ao descrever um fato no mundo, "mostra como estão as coisas se for verdadeira. 

E diz que estão assim"131. Em outras palavras, na sua função descritiva, a 

linguagem apenas diz que as coisas no mundo estão articuladas de uma 

determinada maneira. No entanto, ela jamais pode dizer como essas coisas se 

articularam, e muito menos como a proposição consegue afigurar os fatos, pois 

                                                 
129

 Cf. TLP, 4.12. 
130

 TLP, 4.121. 
131

 TLP, 4.022. 



65 

 

ela não pode descrever a estrutura lógica comum entre a proposição e o fato 

afigurado, entre ela e o mundo. Isso apenas se mostra. Desse modo, se 

tentássemos dizer a forma lógica da linguagem, cairíamos num contra-senso, pois 

não há como a linguagem figurar a própria forma da afiguração. Os nomes que 

utilizaríamos para tal figuração não teriam significado, uma vez que não teríamos 

objetos que correspondessem a esses nomes. Então, se pudéssemos descrever 

a figuração, teríamos que sair da própria linguagem. Todavia, isso é impossível; 

pois, não podemos dizer nada sem a linguagem ou fora dela. Sendo assim, o que 

pode ser dito está reduzido ao campo da linguagem descritiva: só dizem algo as 

proposições que representam, que figuram o mundo. No mundo só há fatos; e, na 

linguagem com sentido, só há proposições que figuram esses fatos.  

Todavia, como visto, nem tudo pode ser dito. Além da estrutura comum 

entre a linguagem e o mundo - a forma de afiguração -, há uma série de coisas 

que, segundo Wittgenstein, só podem ser mostradas. Essa distinção, apesar de 

ser o ponto central da filosofia do primeiro Wittgenstein, não ficou isenta de 

críticas e de incompreensões. O próprio Bertrand Russell ficou perplexo ao 

descobrir "que o Sr. Wittgenstein, no final de contas, consegue dizer uma porção 

de coisas sobre o que não pode ser dito"132. É importante nós ressaltarmos, 

porém, que ao asseverar que certas coisas não podem ser ditas, Wittgenstein não 

está afirmando que elas não existem ou mesmo que devam ser deixadas de lado. 

Pelo contrário, ele está revelando a existência de uma esfera que está além dos 

fatos no mundo. E o mais interessante em tudo isso, é que o autor do Tractatus 

parece concentrar nesse campo das coisas inefáveis aquilo que, de fato, tem 

valor e importância para a vida133.  

"Há por certo o inefável", diz ele; mas "isso se mostra, é o Místico"134. 

"O místico não é como o mundo é, mas que o mundo é"135. Os fatos no mundo 

apenas descrevem como (Wie) as coisas estão e apontam o caráter contingente 

das configurações variáveis e instáveis dos objetos; mas não descreve que (Da ) 

elas são, ou seja, aquilo que determina as condições essenciais da existência das 

                                                 
132

 Cf. RUSSELL, Bertrand. Introdução. In: WITTGENSTEIN, 2001, p. 127. 
133

 Cf. TLP, 6.41. 
134

 TLP, 6.522. 
135

 TLP, 6.44. 



66 

 

coisas e, consequentemente, de sua representação lingüística136. É nesse campo 

do inefável, do Místico, onde o autor do Tractatus situa a Lógica137, a Ética138, a 

Estética139, a Religião140, e também, como veremos adiante, a verdade do 

solipsismo141. Quanto às proposições da lógica, Wittgenstein afirma que elas nada 

dizem, mas somente mostram algo. Elas não afiguram o mundo, pois são, a priori, 

verdadeiras ou falsas. Trata-se das tautologias142 e das contradições143. Uma 

tautologia que afirma, por exemplo, chove ou não chove, nada diz sobre um 

estado de coisas do mundo; mas mostra os limites do mundo: mostra que no 

mundo algo pode ou não existir. "As proposições lógicas descrevem a armação 

do mundo, ou melhor representam-na. Não 'tratam' de nada"144. Elas mostram 

que a lógica é a essência do mundo; é a condição para que possamos utilizar a 

linguagem. É por isso que, para o autor do Tractatus, a lógica não é uma teoria 

que explica as relações lingüísticas, mas uma "imagem especular do mundo"145. 

Sendo a superfície refletora do mundo, a lógica é independente de tudo: "ela 

cuida de si mesma"146. É independente porque anterior a todas as coisas: ela é 

transcendental147. Esse caráter apriorístico faz com que a lógica anteceda toda 

experiência; faz com que ela anteceda ao como as coisas estão148. Neste caso, a 

lógica é para Wittgenstein um domínio que se basta a si mesmo; um domínio da 

necessidade e da impossibilidade, ao qual o mundo da experiência não tem 

acesso, antes é por ela condicionado. Possuindo essas características, "as 

proposições da lógica, portanto, não dizem nada. (São as proposições 

                                                 
136

 Está longe de ser novidade a alegação de que Wittgenstein se apropriou de certos conceitos 

schopenhauerianos na elaboração e exposição de sua primeira filosofia. Argumenta-se, inclusive, que até 

mesmo na segunda fase de seu pensamento essa influência é patente (Cf. ENGEL, S. Morris. Schopenhauer's 

impact on Wittgenstein. Journal of the history of philosophy. Inglaterra, v. 7, p. 285 - 302, jul. 1969; e: 

JANIK, Allan. The opaque self or how Arthur Schopenhauer influenced Ludwig Wittgenstein. Porto, série II, 

n. 1, p. 53 - 70, dez. 2005). É nO mundo como vontade e representação (SCHOPENHAUER, Arthur. O 

mundo como vontade e representação. Trad. de M. F. de Sá Correia. Rio de Janeiro: Contraponto, 2001) 

que Schopenhauer trata da distinção entre o Wie e Was que, ao que tudo indica, influenciou diretamente a 

distinção wittgensteiniana do como e do que o mundo é. Sobre isso, (Cf. FAUSTINO, 2006, p. 69 - 83). 
137

 Cf. TLP, 6.11; 6.13. 
138

 Cf. TLP, 6.4 - 6.421. 
139

 Cf. TLP, 6.421. 
140

 Cf. TLP, 6.432. 
141

 Cf. TLP, 5.62. 
142

 Cf. TLP, 6.12 
143

 Cf. TLP, 6.1302 
144

 TLP, 4.461; 6.124. 
145

 TLP, 6.13. 
146

 Cf. TLP, 5.473. 
147

 Cf. TLP, 6.13. 
148

 TLP, 5.552. 



67 

 

analíticas)"149. Proposições analíticas são aquelas que por definição são 

verdadeiras (tautologias) ou falsas (contradições), necessariamente. São 

proposições que nada dizem de novo sobre a realidade, e que se contrapõem às 

proposições sintéticas: aquelas oriundas da experiência.  

Mesmo assim, devemos frisar que as tautologias e as contradições não 

são, porém, contra-sensos, ou seja, não ultrapassam os limites da linguagem150. 

Elas apenas não possuem sentido, pois a idéia de sentido no Tractatus está 

ligada à bipolaridade da proposição, isto é: à possibilidade dela ser verdadeira ou 

falsa. E, para sabermos se uma proposição é verdadeira ou falsa temos que 

compará-la com a realidade151. Se o estado de coisas que ela descreve, existir, é 

verdadeira; caso contrário, é falsa. Já no caso da tautologia, ela não tem 

condições de verdade, pois é incondicionalmente verdadeira. O mesmo ocorre 

com as contradições, que são sempre falsas152. As tautologias e as contradições 

não são figurações, por isso nada dizem: nelas não há nenhuma descrição. 

Porém, essas proposições da lógica mostram a essência do mundo. Mostram, 

também, as condições transcendentais da linguagem, ao se apresentarem como 

casos limites das proposições153. Assim, nenhuma proposição pode dizer a lógica, 

porque os nomes de uma possível proposição da lógica não terão objetos a 

denotar, pois se situariam fora da linguagem, uma vez que a lógica não está no 

mundo. Portanto é impossível, à linguagem, dizer a lógica do mundo. Contudo, a 

lógica mostra-se na linguagem que afigura o mundo.  

De maneira semelhante o Tractatus compreende as chamadas 

proposições da ética e da estética. Segundo Wittgenstein, tanto a ética quanto a 

estética tratam do que possui valor154. Porque no mundo "tudo é como é e tudo 

acontece como acontece", não pode haver "nele nenhum valor"155. Não há 

porquês sobre o mundo que obtenham respostas vindas do próprio mundo; e 

também não encontramos no mundo respostas à pergunta sobre o sentido da 

vida e do mundo, pois o que temos nele são fatos, regidos pelas leis lógicas, e 

isso não contém nada de valor: simplesmente acontece. Dessa maneira, o mundo 

                                                 
149

 TLP, 6.11. 
150

 TLP, 4.4611. 
151

 Cf. TLP, 2.223. 
152

 Cf. TLP, 4.461. 
153

 Cf. TLP, 4.463 - 4.464. 
154

 Cf. TLP, 6.41 - 6.421. 
155

 TLP, 6.41. 



68 

 

com seu casualismo e contingentismo não pode fundar nenhum valor. Sendo 

assim, o valor do mundo deve ter sua origem fora dele, em algo necessário. 

Confirmam isso as palavras de Wittgenstein: "Se houvesse valor no mundo, não 

teria nenhum valor. Se há algum valor que tenha valor, este deve estar fora do 

mundo"156. É pelo fato de as proposições serem figuras do mundo e, portanto, 

retratarem fatos no mundo, "que tampouco pode haver proposições na ética" e na 

estética. "Proposições não podem exprimir nada de mais alto"157: elas só 

descrevem fatos no mundo. Se elas não figuram o mundo, nada dizem. Por isso, 

a ética e a estética não podem ser ditas, apenas mostradas. Porém, ao expressar 

isso o autor do Tractatus não está afirmando que elas não existam ou devam ser 

deixadas de lado. A impossibilidade de se dizer proposições éticas e estéticas 

não equivale a afirmar que tanto a ética como a estética não existam. Wittgenstein 

não está refutando a existência da moralidade ou mesmo da arte. O que ele está 

fazendo é apenas atestando a inefabilidade de se falar sobre essas coisas; pois, 

ao tentarmos falar sobre elas, estaríamos nos situando fora dos domínios da 

lógica, ultrapassando assim os limites da linguagem, ou seja, daquilo que pode 

ser dito.  

Além da lógica, da ética e da estética, a religião também entraria no 

conjunto das coisas que nada dizem. Empregamos o termo religião aqui para 

denotar o discurso sobre Deus. A palavra Deus (Gott) aparece apenas em quatro 

aforismos do Tractatus158. Desses, o que mais nos interessa nesse momento é o 

aforismo 6.432: "Como seja o mundo, é completamente indiferente para o 

Altíssimo. Deus não se revela no mundo". Dizer que Deus não se revela no 

mundo, é negar qualquer relação entre Deus e os fatos no mundo. Pelas palavras 

de Wittgenstein, Deus não está preocupado com o como (Wie) as coisas estão no 

mundo, visto que isso está ligado à contingência dos fatos, à sua mutabilidade e 

instabilidade. Para ele, porém, Deus está além dos fatos, situado no campo do 

Místico, que é definido como consistindo no que (Da ) o mundo é159.  Assim, 

nenhum fato diz nada sobre Deus. E, como somente fatos podem ser ditos, nada 

podemos falar acerca de Deus: ele apenas se mostra. Ao fazer essas 

considerações, Wittgenstein não está negando a existência de Deus, como muitos 

                                                 
156

 TLP, 6.41. 
157

 TLP, 6.42. 
158

 Cf. TLP, 3.031; 5.123; 6.372; 6.432. 
159

 TLP, 6.44. 



69 

 

podem pensar. Pelo contrário, o que ele de fato está ressaltando é a inefabilidade 

de qualquer discurso sobre Deus; e, segundo o Tractatus, qualquer tentativa de 

fazê-lo desembocaria num contra-senso160.  

Mediante o exposto acima, percebe-se que a distinção entre o que 

pode ser dito e o que apenas se mostra se constitui um ponto de relevância para 

a interpretação e compreensão de toda filosofia do jovem Wittgenstein. Já no 

prefácio do Tractatus ele nos advertiu para isso, dizendo que "poder-se-ia talvez 

apanhar todo o sentido do livro com estas palavras: o que se pode em geral dizer, 

pode-se dizer claramente"161. Como apontamos, só podemos dizer os fatos no 

mundo: somente eles têm esse privilégio. O que se Mostra, o místico, não se 

constitui como fato no mundo e, portanto, é aquilo sobre o que nada podemos 

falar. "O que pode ser mostrado", diz Wittgenstein, "não pode ser dito"162. Por 

isso, diante daquilo que se Mostrar, a melhor atitude é a de "calar-nos"163. Essa 

remissão ao silêncio obrigatório é necessária simplesmente porque para qualquer 

tentativa de dizer algo sobre aquilo de que nada pode ser dito, teríamos que ir 

além da linguagem enquanto descrição dos fatos no mundo, ou seja, teríamos 

que ir além da própria capacidade descritiva da linguagem. Isso, segundo 

Wittgenstein, constituir-se-ia um contra-senso manifesto, pois ultrapassaria os 

limites da linguagem e, portanto, como veremos, os limites da lógica e do mundo. 

 

2.2 "Os limites de minha linguagem significam os limites do meu mundo": a chave 

para se decidir a verdade do solipsismo 

 

 De acordo com a teoria pictórica, o mundo mantém uma relação 

isomórfica com a linguagem pela qual é expresso. Em comparação com o relato 

do acidente automobilístico francês, assim como o acidente de Paris foi 

reconstituído com os bonecos, a proposição reconstitui o mundo com a ajuda de 

uma armação lógica, cujas fronteiras são estabelecidas pelo espaço lógico164. 

Nessa relação linguagem/mundo, é importante observarmos e destacarmos o fato 

                                                 
160

 Sobre Deus e o discurso teológico em Wittgenstein, (Cf. CYRIL, Barrett. God. In: Idem. Wittgenstein on 

ethics and religious belief. Oxford: Basil Blackwell, 1991. p. 91 - 107; e, ainda: KERR, Fergus. Theology 

after Wittgenstein. Oxford: Basil Blackwell, 1986).    
161

 Cf. WITTGENSTEIN, 2001, p.131. (destaque nosso). 
162

 TLP, 4.1212. 
163

 WITTGESNTEIN, 1993, p.131. 
164

 TLP, 4.023. 



70 

 

de que o mundo não mantém uma relação interna com alguma linguagem 

específica. Na concepção tractatiana, não há linguagens; mas unicamente a 

linguagem, a saber: aquela que descreve os fatos, e que é regida pela sintaxe do 

espaço lógico. Nisso está, como vimos, o âmago da própria possibilidade e noção 

de proposição.  

Por compartilhar a mesma sintaxe lógica do espaço lógico, a linguagem 

e mundo possuem as mesmas fronteiras e, por isso, os seus limites também são 

iguais, demarcados pela forma essencial comum a ambos, a saber: a lógica. 

Corrobora isso o fato de que ao falar sobre os limites da linguagem e do mundo 

Wittgenstein deu como primeiras explicações uma série de observações sobre a 

lógica, conforme se verifica no aforismo 5.61. "A lógica", diz ele, "preenche o 

mundo; os limites do mundo são também seus limites". Pelo fato de os limites da 

lógica e do mundo coincidirem, "na lógica, portanto, não podemos dizer: há no 

mundo isso e isso, aquilo não". Se isso ocorresse, teríamos, então, que pressupor 

que a lógica pudesse ultrapassar os limites do mundo, isto é, seus próprios 

limites, para observar esses limites também do outro lado e assim dizer o que há 

e o que não há no mundo. Neste caso, a lógica teria a capacidade de antecipar os 

conteúdos do mundo e isso aparentemente pressuporia que ela tem o direito de 

"excluir certas possibilidades" lógicas e também ontológicas, o que não pode ser 

o caso, como diz o próprio Wittgenstein no aforismo 5.62.  

Porque preenche o mundo, os limites do mundo são estabelecidos 

pelos limites da lógica. Essa ênfase no fato de que os limites da lógica são os 

mesmos do mundo visa impedir que a lógica contemple os dois lados desses 

limites e, assim, possa dizer, também, o que podemos pensar e não pensar sobre 

o mundo. Como já vimos, o mundo é afigurado logicamente pelo pensamento. 

Daí, o que pode existir no mundo é o que se pode pensar logicamente165, ou seja: 

aquilo que esteja dentro dos limites da lógica. A lógica só tem condições de 

determinar o que podemos pensar, pois "o que não podemos pensar, não 

podemos pensar"166. Dessa maneira, os limites do mundo e da lógica são, por 

conseguinte, os limites do pensamento. Com isso, o mundo pode ser qualquer 

coisa, mas sempre limitado pelas fronteiras da lógica. Por isso, qualquer mundo 

possível é necessariamente um mundo lógico. Um mundo ilógico é impossível. E, 

                                                 
165

 Cf. TLP, 3.03. 
166

 TLP, 5.62. 



71 

 

se tal mundo existisse, não seríamos capazes de pensá-lo, pois só podemos 

pensar logicamente. Além disso, também, não seríamos capazes de dizer como 

esse mundo seria, uma vez que "não podemos dizer o que não podemos 

pensar"167. Assim, porque a linguagem é a totalidade das proposições que 

descrevem os fatos afigurados pelo pensamento, só podemos dizer o que pode 

ser pensado. Como as figurações do mundo estão demarcadas pelos limites da 

lógica, a linguagem que o descreve também tem esses mesmos limites. Sendo 

assim, são os limites da lógica que determinam os limites de toda e qualquer 

linguagem existente e, por isso, não pode haver linguagem ilógica168. A linguagem 

tem uma única sintaxe, e essa é demarcada pela forma essencial que a compõe: 

a forma lógica. Isso implica dizer que as fronteiras da sintaxe lógica da linguagem 

são as mesmas do espaço lógico, e os limites da lógica, que são os limites do 

mundo e do pensamento, também se constituem como os limites da linguagem. 

Se são os mesmos, os limites da linguagem, portanto, são os limites do mundo; 

ambos demarcados pelos limites da lógica.  

Essas informações já nos abrem as portas para compreendermos a 

frase: "os limites da minha linguagem significam os limites de meu mundo", que 

encabeça a seção do solipsismo. Dentre outras, a maior dificuldade na 

interpretação dessa frase talvez esteja em determinar o significado do pronome 

possessivo meiner em "minha linguagem". Uma leitura não rigorosa desta frase 

implicaria dizer que “minha linguagem” refere-se a uma linguagem particular 

falada por algum sujeito empírico existente no mundo. Entendida assim, essa 

expressão aponta para um claro solipsismo de viés lingüístico: um solipsismo em 

que determinado sujeito empírico é portador de uma linguagem que lhe pertence 

de maneira distinta e particular. Contudo, como tentaremos demonstrar, achamos 

essa uma interpretação equivocada e que não revela, de fato, o que Wittgenstein 

entendia por solipsismo, por sujeito, e até mesmo por linguagem. 

Os pronomes possessivos nas expressões "minha linguagem" e "meu 

mundo" só serão mais bem entendidos quando compreendermos a concepção de 

sujeito no Tractatus (o que será feito posteriormente). Por outro lado, porém, se 

levarmos em conta o que apresentamos até aqui, já temos condições de 

vislumbrar um caminho correto para a interpretação dessa frase. Visto que não 

                                                 
167

 TLP, 5.62. 
168

 Cf. TLP, 3.032. 



72 

 

podemos ter linguagem ilógica, "minha linguagem" para ser linguagem deve ser 

regida pela única sintaxe lógica existente: aquela estabelecida pelas 

possibilidades lógicas de agrupamento dos nomes que denotam os objetos do 

mundo. Com isso, toda linguagem deverá que necessariamente obedecer à essa 

regência lógica. Sendo assim, a "minha linguagem" nada mais é do que a 

linguagem e, portanto, os limites de minha linguagem são os mesmos limites da 

linguagem, uma vez que ambas compartilham a mesma sintaxe lógica. Se isso for 

verdade, segue-se a seguinte implicação: como os limites da linguagem são os 

limites do mundo e a linguagem é minha linguagem, então os limites da minha 

linguagem são os limites do mundo. Mas, de acordo com a teoria pictórica, como 

o mundo é dado pela linguagem e a linguagem é minha, então, o mundo dado por 

ela só pode ser meu mundo. Dessa forma, "os limites de minha linguagem são os 

limites de meu mundo". 

  

2.3 "Que o mundo seja meu mundo": a verdade inefável do solipsismo 

 

Esse caminho que acabamos de percorrer para tentar compreender a 

frase "os limites de minha linguagem são os limites de meu mundo" torna-se mais 

claro quando recorremos ao final do aforismo 5.62, em que nos são dados 

maiores informações sobre o que de fato significa a expressão "minha 

linguagem". Mais adiante isso ficará evidente. Por ora, basta sabermos que com a 

constação dessa frase chegamos à "consideração" que, segundo Wittgenstein, 

"fornece a chave para se decidir a questão de saber em que medida o solipsismo 

é uma verdade"169.  

É importante ressaltarmos de início que um aparente problema 

exegético se instaura com essa frase. A questão envolvida é saber a que 

"consideração" se refere o pronome "essa" (Diese) da expressão "Essa 

consideração", no início do aforismo 5.62. Duas diferentes correntes de 

interpretação oferecem uma resposta. A primeira delas, defendida por intérpretes 

como G. E. M. Anscombe, H. O. Mounce e D. Pears170, afirma que "essa 

consideração" se refere ao aforismo 5.6. Já um segundo grupo, representados por 

                                                 
169

 TLP, 5.62. 
170

 Cf., respectivamente, ANSCOMBE, 1971, p. 167; MOUNCE, 1981, p. 91; PEARS, David. The false 

prison: a study of the development of Wittgenstein's philosophy. Oxford: Clarendon Press, 1987. vol. 1, p. 

163. 



73 

 

Bertrand Russell, Peter Hacker, e Sílvia Faustino171, por exemplo, argumenta que 

o pronome em destaque se reporta à frase imediatamente anterior: "o que não 

podemos pensar não podemos pensar; tampouco podemos dizer o que não 

podemos pensar", ou seja, o final do aforismo 5.61.  

A causa dessa diversidade de interpretação é nítida e consiste no 

percurso utilizado na leitura dos aforismos dessa seção. Por um lado, temos o 

primeiro grupo de intérpretes acima citados que preferem seguir, à risca, as 

orientações de Wittgenstein quanto ao roteiro de leitura da numeração do 

Tractatus. Para eles, portanto, o aforismo 5.62 é uma observação relativa a 5.6 e, 

neste caso, a consideração que fornece a chave para se decidir a verdade do 

solipsismo seria o próprio conteúdo do aforismo 5.6, isto é, que os limites da 

linguagem são os mesmos limites do mundo. Sendo assim, só podemos dizer 

através da linguagem o que existe no mundo. Por outro lado, a segunda corrente 

de interpretação, por não considerarem literalmente a sugestão de leitura do 

sistema numérico tractatiano, defende que a seção do solipsismo deve ser lida de 

maneira corrida e, sendo assim, "essa consideração" do aforismo 5.62 só pode se 

referir à conclusão do aforismo 5.61. Nesse caso, os limites do pensamento 

estariam determinados pelos limites da linguagem e só poderíamos pensar o que 

podemos dizer.  

Por se tratar de um problema exegético, esse tipo de questão poderia 

provocar uma discrepância enorme nas conclusões obtidas por essas correntes 

de interpretação (o que comprometeria o próprio entendimento da passagem do 

solipsismo no Tractatus), e até mesmo revelar a incompreensibilidade do texto em 

análise. Todavia, não é isso que acontece. Pois, apesar da divergência no 

caminho trilhado por essas diferentes maneiras de ler o Tractatus, os resultados 

obtidos por ambas as interpretações quanto ao que seja a verdade do solipsismo 

nesse livro são interessantemente os mesmos. Julgamos que o motivo disso 

esteja no rigoroso encadeamento dos conteúdos do Tractatus, principalmente, na 

forma como Wittgenstein tratou da questão dos limites do mundo, da linguagem e 

do pensamento. 

                                                 
171

 Cf., respectivamente, RUSSELL, Introdução. In: WITTGENSTEIN, 2001, p. 123, 124; HACKER, P. M. 

S. Insight and ilusion: themes in the philosophy of Wittgenstein. Oxford: Clarendon Press, 1986. p. 102; 

FAUSTINO, 2006. p. 86 - 87. 



74 

 

Já observamos que no aforismo 5.6 Wittgenstein associa os limites da 

linguagem e do mundo. Em 5.61, essa associação é feita entre os limites do 

pensamento e da linguagem. Isso implica que linguagem, mundo e pensamento, 

no Tractatus, estão numa estreita relação, que é regida pela lógica, ou melhor, 

pela forma lógica comum a todas essas esferas. Desse modo, por compartilharem 

da mesma forma lógica, não pode existir, nem podemos pensar, e nem mesmo 

dizer, nada que esteja além dos limites estabelecidos pela lógica. Só podemos 

pensar logicamente172; e tudo o que pode ser pensado é o que pode ser dito pela 

linguagem. Mas, uma vez que a linguagem é concebida como a totalidade das 

proposições e essas representam os fatos no mundo, o que pode ser dito pela 

linguagem, portanto, é o que pode existir no mundo. Assim, tanto os limites da 

linguagem como os limites do pensamento são dados pelos limites do mundo, que 

nada mais são do que os mesmos limites da lógica173. Lógica, mundo, linguagem, 

e pensamento possuem, portanto, os mesmos limites. Se são iguais, 

determinando quaisquer um desses limites, os outros também estarão 

imediatamente estabelecidos. Com isso, os limites do mundo podem ser 

compreendidos quando compreendemos os limites da linguagem, do 

pensamento, ou mesmo da lógica.  

Reconhecer isso é encontrar a justificativa para perceber que a 

discordância exegética acima apresentada entre essas duas maneiras de ler o 

Tractatus é somente aparente; e sua diferença é em ênfase, não em conteúdo. 

No caminho utilizado pelo primeiro grupo, onde o pronome "essa" refere-se ao 

aforismo 5.6: "Os limites de minha linguagem significam os limites de meu 

mundo", percebemos, no destaque dado à frase pelo próprio Wittgenstein, que a 

ênfase está sendo dada aos limites da linguagem, os quais, conseqüentemente, 

estabelecem os limites do mundo e do pensamento. Por possuírem os mesmos 

limites, só podemos dizer através da linguagem o que existe no mundo e o que 

pode ser pensado. Já na segunda maneira de interpretar, a que propõe que o 

pronome "essa" se refere ao final do aforismo 5.61, a ênfase é deslocada para os 

limites do pensamento, pois "o que não podemos pensar não podemos pensar". 

Porém, esses limites estabelecidos determinam, também, os limites do mundo e 

da linguagem. Não podemos pensar um mundo ilógico, nem mesmo dizer o que 

                                                 
172

 Cf. TLP, 3.03. 
173

 Cf. TLP, 5.61. 



75 

 

não podemos pensar. Assim, argumentando pelos limites da linguagem como faz 

a primeira concepção, ou mesmo pelos limites do pensamento, como prefere a 

segunda, chegar-se-á ao mesmo ponto, a saber: os limites do mundo.  

Contudo, já que se trata de uma diferença sutil, que envolve percursos 

diferentes de leituras, optar por um caminho e justificar tal escolha não somente é 

importante, como também se torna uma exigência necessária: tanto para nos 

posicionarmos diante desse problema exegético, quanto para compreendermos 

melhor a seção do solipsismo. Diante disso, preferimos seguir a orientação dada 

pelo próprio Wittgenstein quanto ao caminho para se ler o seu livro. Ele afirmou 

que "os decimais que numeram as proposições destacadas indicam o peso lógico 

dessas proposições [...]; as proposições n.m.1, n.m.2, etc. são observações 

relativas à proposição n° n.m; e assim por diante"174. Como visto, porém, 

sabemos que essa sugestão não é suficiente para dar conta da leitura de todos os 

aforismos do Tractatus, em especial aqueles que possuem o número zero (0) em 

sua numeração. Entretanto, a seção do solipsismo não apresenta essa 

característica e, por isso, achamos razoável e coerente seguir a orientação de 

Wittgenstein. Assim, levando essa informação em conta, interpretamos a frase em 

questão como Anscombe, Mounce e Pears o fizeram, ou seja, que o aforismo 

5.62 é uma observação relativa ao 5.6 e, portanto, o "essa consideração" refere-

se diretamente a ele. 

 

2.3.1 A verdade do solipsismo 

 

Levando isso em consideração, "Os limites de minha linguagem 

significam os limites de meu mundo", portanto, "fornece a chave para saber em 

que medida o solipsismo é uma verdade". É essencial observarmos com essas 

afirmações que Wittgenstein liga o problema do solipsismo à sua investigação 

sobre a linguagem. A conseqüência disso é que a concepção de solipsismo no 

Tractatus se reveste de um referencial diferente dos demais tratamentos 

filosóficos dado a esse tema na história.  

Etimologicamente, solipsismo significa "só eu" e, como vimos, o termo 

é geralmente usado na filosofia para caracterizar a doutrina que atribui 

                                                 
174

 WITTGENSTEIN, 2001, p. 135. 



76 

 

importância fundamental ao "eu". Segundo Luis H. L. dos Santos, "o solipsismo 

pretende dizer algo sobre a essência do mundo: só existe um sujeito, eu, e tudo 

aquilo cuja essência é ser conteúdo de suas representações"175. Pretende, pois, 

declarar que só o sujeito (eu) é a única realidade existente. Nestes moldes, então, 

a verdade do solipsismo é que só "eu" existo enquanto sujeito e, portanto, 

somente "eu" concebo o mundo através de minhas representações. Contudo, 

para o autor do Tractatus, essa verdade do solipsismo é somente em certa 

medida verdadeira. Para ele, a maneira de concepção do mundo é pela 

linguagem: ela representa-o. Visto que não há linguagens, mas uma única 

linguagem, que é minha, não há outra concepção de mundo que não seja dada 

pela minha linguagem. Esta minha concepção, como meu campo visual, é única: 

não há outra possibilidade. Sendo assim, o solipsismo é uma verdade na medida 

em que defende que só há uma única maneira de conceber o mundo. Se o mundo 

é dado pela linguagem e a linguagem é minha linguagem, então o mundo dado 

pela minha linguagem é meu mundo. "Que o mundo seja meu mundo", é "o que o 

solipsismo quer significar", diz Wittgenstein; e isso "é inteiramente correto", pois 

só há uma maneira de conceber o mundo e esta é através da minha linguagem. 

Assim, para o autor do Tractatus, o solipsismo é uma verdade na 

medida em que denota o fato de "o mundo ser meu mundo". Todavia, isso não 

significa que só eu (um sujeito empírico) sou real, como afirma a abordagem 

solipsista da tradição filosófica, mas que só há um ponto de vista do mundo que é 

meu, porque dado pela minha linguagem. É por meio desse ponto de vista que o 

mundo torna-se meu mundo, ou seja, é a maneira como "eu"176 concebo o 

mundo, que é meu mundo, pelo fato de ser dado para mim através da linguagem, 

que é minha linguagem.  

 

2.3.2 A verdade que não pode ser dita 

 

Entendida assim, a verdade do solipsismo está em estreita ligação com 

a projeção do mundo pela linguagem, pois o único modo de como o mundo é 

dado para mim revela exatamente a maneira de como a linguagem se torna figura 

                                                 
175

 Cf. SANTOS, Luiz Henrique Lopes dos. A essência da proposição e a essência do mundo. In: Ibidem, p. 

103.  
176

 O "eu" entre aspas aqui indica, como veremos no próximo capítulo, o sujeito metafísico tractatiano, e não 

o sujeito empírico. 



77 

 

do mundo. Perceber isso talvez seja compreender o cerne da questão do 

solipsismo no Tractatus. Entender a verdade do solipsismo é confirmar a 

existência da projeção lingüística do mundo. O mundo só é concebido porque a 

linguagem projeta os fatos que o constituem. Mas, como já sabemos, essa 

projeção não pode ser dita, descrita pela linguagem. Ela é algo que a linguagem 

não é capaz de descrever (dizer), pois não se constitui como fato no mundo. 

Sendo assim, que "o mundo seja meu mundo" só é verdade porque existe essa 

projeção do mundo pela linguagem. Porém, é exatamente porque não somos 

capazes de dizer como essa projeção se efetua que a verdade do solipsismo "é 

algo que não se pode dizer, mas que se mostra"177.  

Essa inefabilidade da verdade do solipsismo é tão importante que, 

como pode ser observado na frase acima, o próprio Wittgenstein dá um destaque 

ao verbo dizer, salientando, assim, a significância de sabermos a impossibilidade 

de descrição dessa verdade. Talvez seja exatamente esse o motivo que o levou a 

discutir esse problema filosófico enquanto tratava dos limites da linguagem, isto é, 

daquilo que pode ser dito. Anscombe corrobora essa idéia ao afirmar que o 

solipsismo talvez seja a "mais notória das coisas que Wittgenstein diz que devem 

ser mostradas", pois é tratando dos limites da linguagem, ou seja, daquilo que 

pode ser dito, que, para ela, o autor do Tractatus apresenta e discute esse 

problema filosófico e destaca a sua inefabilidade178.  

No entanto, o mais interessante e curioso disso tudo é que no final do 

aforismo 5.62, Wittgenstein, enquanto fala dessa inefabilidade da verdade do 

solipsismo, retoma, não sabemos se propositadamente, a discussão sobre os 

limites da linguagem. Como visto, "que o mundo seja meu mundo", a verdade do 

solipsismo, por estar ligado à projeção interna do mundo pela linguagem, apenas 

se mostra. Isso é mais uma vez confirmado por Wittgenstein na própria 

continuação do aforismo em que essa afirmação aparece. Para ele, essa verdade 

"é o que se mostra"; e se mostra no fato de que "os limites da linguagem (a 

linguagem que, só ela, eu entendo) significam os limites de meu mundo"179. Ao 

lermos essa frase constatamos que há um forte paralelo entre ela e o aforismo 

que encabeça a discussão do solipsismo. No aforismo 5.6 nos é dito que: "os 

                                                 
177

 TLP, 5.62. 
178

 Cf. ANSCOMBE, 1971, p.166. 
179

 TLP, 5.62. 



78 

 

limites da minha linguagem significam os limites de meu mundo". No final do 

aforismo 5.62 essa mesma frase é repetida, porém com três alterações 

significativas e que merecem ser explicadas. A primeira delas é a mudança do 

pronome meiner de "minha linguagem", em 5.6, para o artigo der em "da 

linguagem", no 5.62. Uma outra alteração, e talvez a mais importante, é que em 

5.62 é incluído um parêntesis contendo a expressão: "a linguagem que, só ela, eu 

entendo", cujo entendimento é indispensável para a compreensão do que 

estamos tratando. A terceira e última modificação é um destaque, não dado em 

5.6, ao pronome meiner de "meu mundo", no final do 5.62. Uma série de questões 

é levantada por essas alterações e um bom caminho para se interpretar 

corretamente toda a afirmação é entender, primeiro, a controversa expressão de 

tom explicativo inserida entre parêntesis no aforismo 5.62.  

A frase em apreço é, em alemão, "der Sprache, die allein ich 

verstehe"180, e os primeiros intérpretes do Tractatus se depararam com alguns 

problemas exegéticos ligados a ela: tanto com relação à sua tradução, quanto à 

real compreensão do seu conteúdo. Muitas foram as tentativas para se entender 

essa expressão e, várias opiniões foram apresentadas sobre o assunto. É bem 

verdade que, como veremos, toda a controvérsia envolvida com essa expressão 

(pelo menos ao que diz respeito à sua tradução), apesar de ter desencadeado 

várias discussões intermináveis, teve o seu fim quando foi encontrado uma cópia 

traduzida da primeira edição do Tractatus contendo uma correção na tradução 

dessa expressão. Essa correção, que foi feita à mão pelo próprio Wittgenstein, 

indicava qual a tradução correta da frase, apontando, consequentemente, para a 

melhor maneira de compreendê-la. Levando em conta essa informação, 

poderíamos até, sem qualquer risco de comprometer a argumentação de nossa 

pesquisa, omitir boa parte do que consideraremos aqui sobre o assunto. Contudo, 

para um melhor entendimento do que pretendemos expor, e até mesmo para um 

melhor acompanhamento dos leitores que porventura não estejam tão 

familiarizados com os problemas e as discussões envolvidos com essa 

controvérsia, optamos por colocar a questão e analisá-la a partir das 

                                                 
180

 Apesar de sabermos as determinações técnicas da ABNT quanto a esses tipos de citações, preferimos 

preservar esta expressão na língua original no próprio corpo do texto para melhor expressarmos as 

considerações que faremos sobre ela. Adiante, outras citações também serão preservadas nas línguas em que 

foram escritas originalmente, para atenderem ao mesmo propósito aqui anunciado. 



79 

 

considerações e comentários de alguns intérpretes wittgensteinianos sobre a 

questão181. 

Toda polêmica envolvida com a tradução e intrepretação da frase em 

apreço consiste no fato de saber ao que a expressão allein (único, só) se refere: 

se ao substantivo Sprache, ou ao pronome ich. Essa questão veio à tona logo na 

primeira tradução do Tractatus do alemão para o inglês, feita por C. K. Ogden e 

Frank Ramsey, em 1922. Esses tradutores interpretaram a expressão allein como 

se referindo não a Sprache (linguagem), mas a ich (eu). Esse fato fez com que 

eles traduzissem o texto para o inglês da seguinte maneira: "the language which 

only I understand", ou seja, "a linguagem que só eu entendo"182. Não somente 

eles, mas a própria Anscombe na primeira edição da sua introdução ao Tractatus 

seguiu este caminho e traduziu allein como sendo uma referência a ich183. Essa 

mesma concepção está também na versão sugerida por Brian McGuinness184. 

Nesse seu texto, McGuinness traduz a frase "der Sprache, die allein ich verstehe" 

por: "of language which alone I understand", ou seja, "da linguagem que apenas 

eu entendo". Foi essa também a interpretação de J. A. Giannotti, quando da 

primeira tradução brasileira do Tractatus, ao traduzir a expressão entre parêntesis 

como: "da linguagem que somente eu compreendo".  

Compreendida e traduzida das maneiras acima apresentadas, a frase 

"der Sprache, die allein ich verstehe" enfatiza uma radical restrição sobre os 

possíveis decodificadores de uma linguagem que pertenceria somente a um 

determinado "eu", dando assim, suportes para a interpretação de que 

Wittgenstein estaria defendendo uma forma de solipsismo cujo alicerce seria uma 

linguagem privada que "só esse eu" (allein ich) entenderia. Nesse caso, teríamos 

a realidade de sujeitos empíricos no mundo portadores de uma linguagem 

específica, que somente eles entenderiam. Foi exatamente essa a conclusão 

apresentada por Anthony Kenny, ao defender uma linguagem privada no 

                                                 
181

 Nesse ponto, em particular, queremos ressaltar a nossa dívida com o trabalho de Horácio Martinéz (Cf. 

MARTINÉZ, Horácio Lujan. Subjetivismo e silêncio no Tractatus de Wittgenstein. Cascavel: 

EDUNIOESTE, 2001. (Série estudos filosóficos, n. 2), e dizer que o percurso utilizado por nós, para a 

exposição que agora faremos, é, com pequenas diferenças e alguns acréscimos, muito similar ao já realizado 

por ele. Diante disso, o leitor que já teve acesso ao texto de Horácio Martinéz  e estiver, de certa forma, 

familiarizado com a discussão, poderá, se preferir, adiantar-se em sua leitura.  
182

 Cf. MARTINÉZ, Horácio Lujan. Subjetivismo e silêncio no Tractatus de Wittgenstein. Cascavel: 

EDUNIOESTE, 2001. p. 38. (Série estudos filosóficos, n. 2). (destaque nosso)  
183

 Cf. ANSCOMBE, 1971, p. 167. 
184

 Cf. MCGUINNESS, Brian F. Solipsism. In: Idem. Approaches to Wittgenstein. New York: Routledge, 

2002.  



80 

 

Tractatus185. Contudo, esta maneira de interpretar e traduzir não é unânime, e não 

são poucos os intérpretes wittgensteinianos que discordam dela. 

Para Mounce186, por exemplo, traduzir a frase "der Sprache, die allein 

ich verstehe" por "the language which only I understand" é cometer um equívoco, 

porque, para ele, é impossível, segundo a filosofia tractatiana, existir uma 

linguagem privada que pertença a um único sujeito empírico, isto é, uma 

linguagem que "só determinado eu" seja capaz de entender. Diante disso, 

Mounce sugere que a tradução correta da frase em análise é "the only language 

which I understand": "a única linguagem que eu entendo", e não "the language 

which only I understand": "a linguagem que só eu entendo". Neste caso, a 

restrição não estaria mais sendo dada aos possíveis decodificadores de uma 

linguagem que pertenceria somente a um determinado "eu", mas destaca o 

próprio limite lingüístico desse "eu". Assim, como se evidencia, a diferença entre 

essas duas traduções apresentadas está no fato de que, de acordo com a 

interpretação proposta por Mounce, a expressão allein não se refere a ich ("só 

eu"), mas está ligada ao substantivo Sprache, denotando a "única linguagem" que 

eu entendo: a única linguagem que existe e que é regida pela sintaxe lógica.  

Essa tradução, que considera allein como se referindo à Sprache, foi 

posteriormente aceita também por Anscombe187. Ela mesma assumiu que 

cometeu um equívoco na primeira edição de seu livro quanto à tradução dessa 

frase, e retificou o seu erro. Anscombe reconhece que, de acordo com a filosofia 

do Tractatus, só existe uma única linguagem, e isso pode ser claramente 

demonstrado pelo destaque dado por Wittgenstein ao artigo definido na 

expressão "der Sprache" do texto em alemão do aforismo 5.62. Para ela, esse 

destaque é decisivo quanto à questão, pois aponta para "aquela linguagem", 

fazendo uma referência à "minha linguagem", em 5.6, a única (allein) linguagem 

que eu entendo. Sendo assim, Anscombe entende que a linguagem em 5.62, e a 

minha linguagem em 5.6 são a mesma linguagem: a única que existe.  

Essa maneira de compreensão está também avalizada pelas 

considerações que Russell faz na sua introdução ao Tractatus. Apesar de não 

argumentar sobre o assunto (o que parece indicar que Russell concordava com a 

                                                 
185

 Cf. KENNY apud MARTINÉZ, 2001, p. 35, 36. 
186

 Cf. MOUNCE, 1981, p. 91. 
187

 Cf. ANSCOMBE, 1971, p. 167. 



81 

 

idéia de que existe uma única linguagem), ao comentar sobre o solipsismo ele 

traduz a frase em apreço como "a única linguagem que eu entendo"188, ratificando 

a unicidade da linguagem e, desse modo, confirmando a opinião de que allein se 

refere à Sprache. Essa mesma opinião também é apresentada por Jaakko 

Hintikka em seu consagrado artigo On Wittgenstein's Solipsism189. Porém, 

diferentemente de Russell, Hintikka fornece um argumento baseado na análise do 

termo allein. Para ele, o termo allein é utilizado em alemão para qualificar a 

palavra a que ele segue. Neste caso, na expressão "der Sprache, die allein ich 

verstehe", allein qualificaria die, que se refere, por sua vez, ao substantivo 

Sprache. Para sustentar sua posição, Hintikka se baseia em outros usos da 

palavra allein no Tractatus, e cita os aforismos 2.224190 e 5.631191 como exemplos 

"relevantes" desse uso. No entanto, como bem observa Horacio Martinéz, esses 

exemplos citados pelo comentador finlandês não são pertinentes como tais para 

provar o que deseja. A razão disso é que tanto em 2.224 como em 5.631 o uso da 

palavra allein é claro e inequívoco, só podendo se referir ao que antecede. Mas 

este não é o caso do seu uso na expressão entre parêntesis do aforismo 5.62, 

onde o termo é ambíguo. Assim, embora compartilhemos da mesma conclusão 

defendida por Hintikka, ou seja, a afirmação de que allein se refere à Sprache, 

não podemos concordar com o seu percurso de argumentação para afirmar tal 

resultado, uma vez que os aforismos citados por Hintikka não demonstram a 

mesma ambigüidade que pretendemos analisar e, por isso mesmo, não nos 

servem como exemplo do uso que Wittgenstein faz da palavra allein no Tractatus.  

Por outro lado, mais interessante do que a argumentação de Hintikka é 

o raciocínio apresentado pelo próprio Horacio Martinéz192. Se a maneira como 

esse intérprete lê os destaques dados por Wittgenstein no aforismo 5.3353 do 

Prototractatus estiver certa, temos um dado relevante para afirmar que allein se 

refere à Sprache. O texto prototractatiano193 é: "Da  die Welt meine Welt ist das 

zeigt sich darin da  die Grenzen der Sprache (der Sprache, die allein ich 

                                                 
188

 Cf. RUSSELL, Bertrand. Introdução. In: WITTTGENSTEIN, 2001, p. 124. 
189

 Cf. HINTIKKA, Jaakko. On Wittgenstein's Solipsism. Mind. Oxford, v. 67, n. 265, p. 88 - 91, jan. 1958. 
190

 "Aus dem Bild allein ist nicht zu erkennen, ob es wahr oder falsch ist". "Não é possível reconhecer, a 

partir da figuração tão-somente, se ela é verdadeira ou falsa".  
191

 "Von ihm allein nämlich könnte in diesem Buche nicht die Rede sein": "Só dele não se poderia falar neste 

livro". 
192

 MARTINÉZ, 2001, p. 40. 
193

 Cf. WITTGENSTEIN, 1971, p. 60.  



82 

 

verstehe) die Grenzen meiner Welt bedeuten"194. Diante disso, Martinéz 

argumenta que do mesmo modo que Wittgenstein destaca os possessivos meine 

e meiner referentes à Welt, ele também destaca der e allein por se referirem à 

linguagem. Assim, como o mundo, que é meu mundo, é único, a linguagem que 

concebe este mundo também é a única linguagem existente e que pode ser 

entendida por mim. Esse modo de compreensão nos fornece algumas 

informações que são fortes indicativos para resolvermos a polêmica discutida. 

Contudo, essa leitura não se torna um determinante para afirmar que allein se 

refere à Sprache. Vale ressaltar, por exemplo, o fato de que, ao escrever o 

Tractatus, Wittgenstein transcreveu ipsis litteris cada uma das palavras desse 

parágrafo prototractatino, conforme o registro do aforismo 5.62, mas curiosamente 

não manteve o destaque na palavra allein. 

Diante disso, o que podemos dizer com certeza é que a própria 

existência da controvérsia envolvida na frase em apreço demonstra não ser tão 

patente e óbvia qualquer que seja a resposta dada a essa questão. Contudo, não 

obstante todos esses esforços, acreditamos que a solução desse problema 

exegético se encontra, de maneira inquestionável, na informação contida numa 

cópia do Tractatus da primeira edição traduzida por Ogden e Ramsey. Nesse 

documento, à época pertencente a C. Lewy, que foi um dos alunos de 

Wittgenstein, há uma correção feita à mão pelo próprio autor do Tractatus e 

consiste no fato de que ele "riscou, no parêntesis em questão, a palavra only da 

frase "the language which only I understand", e a introduziu entre the e language, 

transformando-a em "the only language which I understand"195, ou seja, "a única 

linguagem que eu entendo". Por essas informações, Wittgenstein deixa claro, com 

todas as letras, que ele está falando da única linguagem existente, a única que 

somos capazes de entender, e não de uma linguagem privada que só 

determinado "eu" entenda. Levando isso em consideração, julgamos que essa 

informação é, sem dúvida alguma, um fator decisivo (se não, pelo menos é um 

forte indicativo) para aceitarmos a interpretação proposta por Mounce, Anscombe, 

Russell e Hintikka, de que allein se refere à Sprache e, portanto, o texto fala da 

única linguagem existente, aquela que, só ela, podemos entender.  

                                                 
194

 A tradução desse texto é a mesma apresentada no parágrafo final do aforismo 5.62: "Que o mundo seja 

meu mundo, é o que se mostra nisso: os limites da linguagem (a linguagem que, só ela, eu entendo) 

significam os limites de meu mundo". 
195

 Cf. MARTINÉZ, 2001, p. 39. 



83 

 

É exatamente assim que Luiz H. L dos Santos entende a questão 

discutida, e a sua tradução do Tractatus para o português reproduz bem a sua 

compreensão do problema envolvido. Já em seu Estudo Introdutório ele diz 

claramente que só há uma linguagem: aquela que mantém uma relação interna 

com o mundo e que é capaz de representá-lo. Além disso, ele afirma também que 

essa linguagem é "a única que eu entendo"196. Não podemos jamais entender 

qualquer linguagem ilógica, que não obedeça às regras da sintaxe lógica. Essas 

mesmas convicções são refletidas na sua versão da expressão do parêntesis 

inserido no aforismo 5.62, traduzida como: "a linguagem que, só ela, eu entendo". 

Nesse caso, Luis H. L. dos Santos entende que o termo allein é uma clara 

referência à linguagem: aquela que é única e que só ela eu entendo. É importante 

ressaltar também que essa foi uma das correções efetuadas por esse tradutor 

quando da revisão da primeira tradução do Tractatus para o português, que fora 

feita em 1961 por J. A. Giannotti197. Como visto, Giannotti traduz a expressão 

entre parêntesis como: "da linguagem que somente eu compreendo". Essa 

versão, à semelhança da interpretação de Brian McGuinness, dá suportes para a 

afirmação de que Wittgenstein estaria expondo uma forma de solipsismo 

alicerçado numa linguagem privada que "somente eu compreendesse". Mas, 

como vimos, esse não é o caso.  

Que há somente uma única linguagem não é novidade no pensamento 

do primeiro Wittgenstein. Já nas anotações dos Notebooks198 podemos enxergar 

tal posição. Nesse escrito, Wittgenstein reconhece a impossibilidade da existência 

de qualquer outra linguagem que não seja aquela linguagem regida pela única 

sintaxe lógica existente e cuja função seja a de descrever todos os fatos no 

mundo através das proposições. Sendo assim, até mesmo uma metalinguagem é 

descartada nesse caso. Essa mesma idéia é bem mais exposta na concepção 

tractatiana de linguagem. Segundo o Tractatus, só existe uma única linguagem: 

aquela regida pela sintaxe lógica e que descreve os fatos do mundo. Essa 

linguagem não é propriedade exclusiva de nenhuma pessoa - sujeito empírico - 

existente no mundo. Não há nenhum portador de uma linguagem que seja só sua, 

                                                 
196

 Cf. SANTOS, 2001, p. 104. 
197

 Para outras informações sobre as vantagens e desvantagens dessa nova tradução brasileira do Tractatus 

(Cf. MARQUES, José Oscar de Almeida. Resenha. Manuscrito, São Paulo, v. 18, n. 2, p. 445-463, out. 

1995).   
198

 Dentre outros, os registros dos dias 26 - 29/05/1915 (Cf. WITTGENSTEIN, 1998, p. 77 - 78).  



84 

 

que somente ele entenda, como sugere a tradução de Ogden, Ramsey, 

McGuinness, Kenny, e Giannotti. 

O fato de existir uma única linguagem reforça e faz ecoar as 

conclusões tiradas anteriormente de que minha linguagem é a linguagem. 

Segundo o Tractatus, é impossível haver uma linguagem que não seja regida pela 

única sintaxe lógica existente. Neste caso, toda e qualquer linguagem tem a 

capacidade de afigurar os fatos no mundo e sua única função é descrevê-los. 

Sendo assim, não pode jamais existir uma linguagem que não seja delimitada 

pelas possibilidades lógicas de encadeamento dos nomes que substituem, na 

proposição, os objetos do mundo. Desse modo, "minha linguagem", para ser 

linguagem, deve também obedecer à regência da sintaxe lógica da linguagem. E, 

como os limites da linguagem são dados por essa sintaxe e a minha linguagem é 

regida também por ela, os limites da minha linguagem são os mesmos limites da 

linguagem. Não há uma linguagem que ultrapasse esses limites lógicos, porque, 

caso contrário, ela deixaria de ser linguagem. Uma vez que compartilham dos 

mesmos limites, a "minha linguagem" é a linguagem, ou melhor, a única 

linguagem que existe e que através dela podemos representar o mundo. Só existe 

uma linguagem: a que eu entendo; e, por isso, ela é minha. "A única linguagem 

que eu entendo", portanto, é a minha linguagem, e essa minha linguagem é a 

linguagem: aquela que atende à sintaxe lógica, e que afigura o mundo. Se a 

"minha linguagem" nada mais é do que a linguagem, porque então Wittgenstein 

usa e até destaca esse possessivo quando acompanha o substantivo linguagem? 

Não é difícil responder essa questão; e a razão disso se encontra na própria 

seção do solipsismo.  

No Tractatus, o pronome minha é aplicado à linguagem somente uma 

vez, no aforismo 5.6 que, como sabemos, desencadeia as considerações sobre o 

solipsismo. O pronome minha, nesse caso, está em estreita relação com a 

exposição desse assunto no Tractatus e, ao que tudo indica, sua utilização é para 

ressaltar a verdade do solipsismo, tão cara à proposta filosófica do primeiro 

Wittgenstein. Porque o mundo é representado pela linguagem, para "que o mundo 

seja meu mundo", a verdade do solipsismo, ele deve ser dado pela minha 

linguagem. Talvez seja essa a única e suficiente razão pela qual Wittgenstein 

efetua a substituição do pronome minha em "Os limites da minha (meiner) 

linguagem" do aforismo 5.6, pelo artigo da em "os limites da (der) linguagem" no 



85 

 

5.62. Essa permuta é para enfatizar que é com a linguagem - que é minha - que o 

mundo mantém uma relação interna e, portanto, ele é meu.  

Em outras palavras, porque os limites do mundo são dados pela 

linguagem e a linguagem é minha, então, o mundo dado por ela é meu mundo. 

Essas constatações nos ajudam também a compreender a terceira mudança 

percebida no paralelo entre os aforismos 5.6 e 5.62, que consiste no destaque 

dado ao pronome meiner de "meu mundo" no final do 5.62. Entendemos que a 

razão pela qual Wittgenstein faz esse realce é porque ao falar "da linguagem" e 

não mais de "minha linguagem", como no aforismo 5.6, poderia não ficar claro 

que o mundo dado pela linguagem não fosse o meu mundo. Isso geraria uma má 

compreensão quanto à verdade do solipsismo. A verdade "que o mundo é meu 

mundo" só pode ser afirmada se a linguagem for minha linguagem. É por isso que 

tanto "os limites de minha linguagem" (5.6) como os "limites da linguagem" (5.62) 

"significam os limites de meu mundo". Além disso, o destaque ao pronome meu 

em 5.62 pode ser, também, uma preparação para a ênfase que será dada 

posteriormente à relação que o sujeito metafísico terá com o mundo, conforme o 

aforismo 5.3: "eu sou meu mundo". Sobre isso falaremos no próximo capítulo. 

Diante de tudo isso, porém, é importante lembrarmos que, como diz 

Luiz H. L. dos Santos, a frase: "a única linguagem que eu entendo" não está 

falando de alguma materialização específica da linguagem, tais como: a língua 

alemã, a língua inglesa, a língua português etc. Segundo ele, tomando por base o 

fato de que a sintaxe lógica dá conta da pluralidade da linguagem, "para a lógica é 

irrelevante tudo que concerne à materialização dos símbolos em sinais, só é 

relevante o que concerne à forma dos símbolos, que se resume na sintaxe 

lógica". Mas como só há uma sintaxe lógica, aquela que partilha sua forma com o 

espaço lógico, "todos os sistemas simbólicos que costumamos chamar de 

linguagens (alemão, inglês, português etc.) são, do ponto de vista lógico, apenas 

diferentes 'materializações' da linguagem"199, ou como bem denominou Mounce, 

"mera convenção" lingüística200.  

Além disso, temos que ressaltar também que o fato de que "os limites 

da linguagem, (a única linguagem que eu entendo) são os limites de meu mundo" 

não implica dizer que a linguagem seja minha no sentido em que outros não 

                                                 
199

 Cf. SANTOS, 2001, p. 104. 
200

 Cf. MOUNCE, 1981, p. 91. 



86 

 

possam entendê-la. Se fosse assim, Wittgenstein estaria tratando da existência 

de uma linguagem privada, o que não pode ser o caso, pois, como se pode 

perceber nitidamente, a concepção de linguagem exposta na filosofia do Tractatus 

nega, peremptoriamente, qualquer vestígio de uma linguagem privada. Como 

visto, a linguagem é considerada como "a totalidade das proposições" e, sendo 

assim, ela pertence unicamente ao domínio transcendental da lógica. Assim 

concebida, não pode existir uma linguagem privada, pois ela não pode ser uma 

propriedade exclusiva de algum sujeito empírico particular. Ao contrário de tudo 

isso, dizer que a linguagem é minha significa, então, afirmar que é minha a única 

linguagem existente com a qual reconheço o mundo nela representado como 

meu, ou seja, o meu mundo, que nada mais é do que o mundo. Em outras 

palavras, "se entendo a linguagem, ela é minha e representa meu mundo - [posto 

que], se não o representasse, ela não seria minha, pois eu não poderia entendê-

la"201. 

 

Considerações finais 

 

Diante de tudo o que até agora vimos, percebemos que para 

Wittgenstein, apesar de tudo, o solipsismo tem uma verdade, a saber: só há uma 

maneira de conceber o mundo, que é através da sua projeção pela linguagem que 

o figura. Essa constatação é fruto da sua investigação sobre a linguagem e é por 

causa disto que as considerações sobre os limites da linguagem levaram-no a 

tratar do solipsismo. No entanto, esse é só um lado da moeda, pois ao analisar o 

tema do solipsismo no Tractatus não podemos apenas nos contentar em saber o 

que ele é, nem somente saber se o que ele quer significar é correto ou não. 

Alcançar essas respostas não dá conta do outro lado da moeda, no qual estão 

alguns aspectos importantes que envolvem essa questão. 

Como exposto acima, a teoria tractatiana da linguagem consiste, 

resumidamente, da projeção do mundo pela única linguagem existente. Quem 

consegue pelo menos pensar na complexidade de entender essa teoria se sente 

atraído por algumas questões centrais e de extrema importância para a 

compreensão desse assunto, mas que até aqui ainda não foram contempladas. A 

                                                 
201

 Cf. FAUSTINO, 2006, p. 87.  



87 

 

principal delas, talvez, esteja na difícil e complexa tarefa de saber quem ou o que 

é o responsável pela execução e operação dessa única e necessária projeção do 

mundo realizada pela linguagem. Já que a visão solipsista é única, e dada pela 

projeção do mundo pela linguagem, quem é o responsável por essa projeção 

lingüística? Existe algum sujeito "lingüístico", algum "eu" solipsista por meio de 

quem essa projeção é realizada? É no decorrer da leitura dos aforismos 

tractatianos que versam sobre o solipsismo onde nos deparamos com a resposta 

do próprio Wittgenstein a essas questões.  

Conforme o autor do Tractatus nos apresenta em seu texto, há, de fato, 

um sujeito, um "eu" por meio de quem essa projeção lingüística do mundo é 

realizada. Porém essa simples constatação, apesar de ser relevante, é ainda 

muito ingênua diante da necessidade que temos de saber quem é esse sujeito. 

Por isso, compete-nos analisar, agora, quem é esse sujeito afigurador. É ele um 

sujeito empírico, encontrado no mundo? Ou é ele um sujeito de natureza 

metafísica? Qual a sua constituição? Quais as suas características? Qual é, de 

fato, o seu papel e sua função nessa atividade de projeção? São essas algumas 

perguntas que serão foco de análise e discussão do próximo capítulo. 

 

 



88 

 

3 "O SUJEITO NÃO PERTENCE AO MUNDO":  

o sujeito metafísico do Tractatus como limite do mundo 

 

As considerações do capítulo anterior sobre a natureza das relações 

projetivas que, segundo o Tractatus, garantem a afiguração lingüística do mundo, 

nos convocaram à discussão sobre o sujeito dessa figuração. Esse é um tema 

muito delicado e, devido à escassez nas informações fornecidas por Wittgenstein, 

torna-se bastante complexo, exigindo de nós uma maior atenção durante a sua 

investigação e análise. Revelar o conceito de sujeito no pensamento do jovem 

Wittgenstein é o objetivo desse capítulo.   

Desde o surgimento da modernidade, a noção de sujeito tem sido foco 

de investigação de muitos filósofos. Um exemplo claro desse fato é a filosofia de 

Descartes, cujo edifício filosófico se constrói, primordialmente, a partir da noção 

de um "eu" que é capaz de conhecer o mundo. Diante disso, ao tratar desse 

tema, o autor do Tractatus se insere, de certa forma, nessa tradição moderna. 

Todavia, sua concepção de sujeito é permeada por algumas particularidades 

próprias de sua maneira de filosofar. Uma maneira saudável de fazer o exame da 

noção de sujeito no Tractatus é sabermos, primeiro, onde estão situados os 

aforismos que direta ou mesmo indiretamente tratam desse assunto. Essa tarefa 

não é nada fácil, e a principal dificuldade está no fato de que, como se percebe na 

leitura do Tractatus, muitos dos conceitos utilizados por Wittgenstein são 

expressos em locais distintos da obra, e a ligação entre essas partes são muitas 

vezes feitas de modo tênue e sutil. Mesmo assim, é evidente e unânime entre os 

intérpretes wittgensteinianos que a noção de sujeito no Tractatus é abordada 

principalmente, mas não exclusivamente, no grupo de aforismos que vai de 5.63 a 

5.641, o que implica dizer que mais da metade dos aforismos que versam sobre o 

solipsismo é dedicada à exposição do que Wittgenstein entendia por sujeito. 

A expressão sujeito (Subjekt) aparece oito vezes em todo Tractatus; e, 

fora da seção do solipsismo, ela é citada em duas ocasiões apenas. Wittgenstein 

usa esse termo pela primeira vez ao fazer uma referência à estrutura 

proposicional "sujeito-predicado"1 e, como fica evidente, essa ocorrência não nos 

interessa muito nesse momento. A segunda citação aparece quando o autor do 

                                                 
1
 Cf. TLP, 4.1274. 



89 

 

Tractatus faz um exame lógico da forma proposicional de algumas proposições da 

psicologia2. É nessa seção onde ele, pela primeira vez, faz clara referência a um 

sujeito no sentido que aparece na seção do solipsismo e que pretendemos 

investigar. Desse modo, para o que tencionamos aqui, é importante o exame dos 

sete últimos registros dessa palavra, pois julgamos que a análise do conteúdo 

desses aforismos revelará qual a concepção de sujeito no Tractatus.  

Todavia, apesar da palavra sujeito só aparecer nas citações acima 

relacionadas, a existência de um sujeito é indicada, no Tractatus, muito antes 

dessas passagens. Já no início do livro, após mostrar a estrutura do mundo, o seu 

autor já prenuncia a necessidade que o seu projeto filosófico tem de afirmar a 

existência de um sujeito. Contudo, para melhor percebermos isso temos que 

investigar, primeiro, a natureza das relações afiguradoras, pois é ela que apontará 

a necessidade de tal sujeito. Logo após, é importante tratar da natureza desse 

sujeito e mostrar que Wittgenstein, em contraste com muitos filósofos da tradição 

moderna, ao mesmo tempo em que nega qualquer tipo de sujeito empírico capaz 

de realizar representações, afirma a existência de um sujeito metafísico que é 

limite do mundo. É sobre isso que versará o presente capítulo. 

 

3.1 A natureza das relações afigurantes e o sujeito da afiguração 

 

Imediatamente após as observações sobre a estrutura do mundo, 

aforismos 1 - 2.063, Wittgenstein inicia sua exposição sobre a teoria da figuração 

lingüística, registrada, principalmente, nos aforismos 2.1 - 2.225. O cerne dessa 

seção está nos requisitos exigidos para que uma proposição se torne a afiguração 

de um fato. No entanto, o que até aqui expomos sobre isso (capítulo 2) ainda não 

deu conta da natureza das relações afiguradoras e como elas são instituídas. 

Essas questões serão agora discutidas e examinadas. 

Conforme a teria pictórica, a figuração dos fatos só é possível porque 

existe uma relação isomorficamente estabelecida entre os domínios do mundo e 

da linguagem. Isso acontece porque esses domínios compartilham da mesma 

forma lógica, que é a estrutura comum presente no espaço lógico e na sintaxe 

lógica. Sendo assim, a forma lógica é a estrutura comum aos campos onde o 

                                                 
2
 Cf. TLP, 5.5421. 



90 

 

mundo e a linguagem são estabelecidos. Contudo, um olhar mais crítico sobre 

essas afirmações suscita um problema ainda hoje controverso. De maneira 

simples, a questão consiste em saber se a existência dessa relação isomórfica, 

que é uma condição necessária da afiguração, é suficiente, por si só, para 

garantir que a figuração lingüística do mundo seja imediatamente estabelecida. 

Essa, obviamente, não é uma pergunta fácil de responder. Além disso, por detrás 

dela se esconde outra questão ainda mais complexa, pois perguntar como a 

figuração lingüística é realizada é uma maneira indireta de perguntar pelos 

requisitos suficientes e necessários para que seja efetuada a significação 

lingüística na teoria tractatiana da linguagem. 

Como é comum entre os intérpretes do Tractatus, não há uma 

unanimidade quanto às respostas dadas a essas perguntas. Entre eles 

encontramos, basicamente, duas correntes de interpretação sobre os requisitos 

suficientes para a concretização da afiguração e, conseqüentemente, da 

significação lingüística. Ambas partem do mesmo ponto, e alicerçam suas 

posições na interpretação do mecanismo de projeção descrito na última frase do 

aforismo 3.11 do Tractatus: "O método de projeção é pensar o sentido da 

proposição". Para eles, entender o método de projeção é entender esse 

mecanismo de projeção, que nada mais é, no essencial, do que compreender 

como os nomes da linguagem adquirem seus significados ao serem associados 

com os objetos no mundo. Trata-se, portanto, de descobrir como ocorre a 

passagem do campo sintático ao campo semântico no Tractatus.  

Como não podia ser diferente, as considerações de Wittgenstein sobre 

o assunto são fragmentadas e obscuras, o que torna difícil o tratamento 

satisfatório do problema. Mesmo assim, uma primeira corrente de interpretação, 

que por sinal é bastante difundida entre os comentadores de Wittgenstein e 

defendida por estudiosos como G. E. M. Anscombe3, James Griffin4, Anthony 

Kenny5, e Peter Hacker6, sustenta que a relação isomórfica entre o mundo e a 

linguagem, em si mesma, não é suficiente para o estabelecimento do processo 

afigurativo. Para eles, portanto, a figuração lingüística do mundo só é realizada 

                                                 
3
 Cf. ANSCOMBE, 1971, p. 68. 

4
 Cf. GRIFFIN, James. O atomismo lógico de Wittgenstein. Trad. de Marina Ramos Themudo e Vítor 

Moura. Porto: Porto Editora, 1998, p. 153 - 168. (Coleção Filosofia - Texto, 11).   
5
 Cf. KENNY, Anthony. Wittgenstein's Early philosophy of mind. In: BLOCK, I. (org.). Perspectives on the 

philosophy of Wittgenstein. Cambridge: M.T.I, 1981. p. 140 - 147. 
6
 Cf. HACKER, 1986, p. 56 - 65.  



91 

 

pelo pensamento, que atua como uma terceira instância responsável pela 

conexão entre os domínios lingüístico e ontológico, ou seja, entre o signo e o seu 

significado. Há, por certo, diferenças nas abordagens de cada um desses 

intérpretes. Contudo, apresentá-las e analisá-las aqui fugiria totalmente dos 

nossos propósitos. Por ora, julgamos suficiente, para o que aqui pretendemos, 

apenas apontar o que elas têm em comum na interpretação da questão em foco, 

isto é, o fato de que todas elas privilegiam e admitem uma instância mental na 

constituição da significação lingüística. Isso implica dizer que nesse processo 

todas essas abordagens reclamam, de maneira mais ou menos explícita, a 

presença de um tipo de sujeito das representações, responsável pela projeção 

dos signos na realidade, dando com isso o sentido das proposições. Em outras 

palavras, esse modo de interpretação defende que o processo de significação na 

figuração lingüística do mundo envolve a participação de sujeitos empíricos 

particulares. Nesse caso, as relações projetivas se estabelecem pela intervenção 

de um ato mental desses sujeitos, isto é, como se o pensamento realizasse essa 

ligação entre as coisas e os signos que lhes servem de nomes.  

Apesar de ter grande aceitação, essa maneira de interpretar o método 

de projeção parece denotar uma má compreensão do mecanismo de projeção 

lingüística exposto no Tractatus, uma vez que introduz uma dimensão psicológica 

ou intencional no processo em que a proposição adquire sentido. É uma instância 

mental que atua estabelecendo essa ligação entre nome e objeto, e que 

transforma um traço, por si mesmo inerte, em um elemento dotado de significado. 

Esse entendimento apresenta uma série de dificuldades. Sua maior fragilidade 

está, talvez, no que dá sustentação as suas afirmações: a existência de sujeitos 

empíricos capazes de promover o sentido das proposições. Como veremos 

adiante, o anti-psicologismo wittgensteiniano rejeita a existência desse tipo de 

sujeito representacional. E seria mais do que paradoxal se, diante de tão claras 

afirmações de sua inexistência, o autor do Tractatus necessitasse, agora, do 

auxílio de tal sujeito para estabelecer as significações lingüísticas. Tentaremos 

detalhar as críticas wittgensteinianas à noção de tais sujeitos empíricos. Por ora, 

basta sabermos que ele parece rejeitar qualquer tipo de psicologismo no 

estabelecimento das significações lingüísticas e, portanto, os sujeitos empíricos 

são incapazes de promover a efetivação do significado lingüístico. 



92 

 

Mais modesta que a anteriormente apresentada, há, também, uma 

segunda corrente de interpretação do mecanismo de projeção cujo cerne está, 

essencialmente, na sua maneira radical de criticar a idéia de um mentalismo 

envolvido no estabelecimento das relações projetivas entre a linguagem e o 

mundo. Desse modo, os defensores dessa linha de pensamento, entre eles Rush 

Rhees7, Brian McGuinness8, e José Oscar de Almeida Marques9, afirmam ser 

inconcebível a idéia de que essas relações sejam efetuadas pelo pensamento. 

Eles entendem que a última frase do aforismo 3.11 revela que é precisamente a 

existência das próprias relações projetivas em si que explica como é possível 

pensar o sentido da proposição. Para eles, o que está sendo apresentado no 

aforismo 3.11 é uma espécie de definição do pensamento, ou seja, pensar uma 

proposição, assim como enunciá-la, é empregá-la como projeção de uma situação 

possível. Compreendida dessa maneira, o aforismo, portanto, não está tratando 

de explicar o suposto mecanismo de projeção por meio da atividade mental de 

pensar para fornecer o sentido da proposição. Pelo contrário, ele está 

empregando a noção de projeção para explicar a obscura noção de pensamento. 

Para esses intérpretes, mais do que a explicação do mecanismo de projeção do 

sentido lingüístico, Wittgenstein está interessado pelo que torna possível essa 

expressão de sentidos, ou seja, o que possibilita a associação de uma 

organização de nomes que, mediante as regras sintáticas que governam a 

projeção, constituam um perfeito espelhamento com o domínio ontológico dos 

objetos. Segundo eles, e diferentemente dos defensores da primeira posição, o 

que possibilita essa associação é a própria existência do isomorfismo existente 

entre linguagem e mundo.  

Concebido desta maneira, a natureza das relações projetivas não 

envolve qualquer associação a posteriori entre signo e significado, mas essas 

relações já estão dadas em virtude, somente, da própria existência do 

isomorfismo entre os domínios da linguagem e do mundo. Desse modo, o 

processo de instauração do sentido lingüístico não precisa de qualquer auxílio 

externo, inclusive mental. Em outras palavras, o que essa concepção defende é 

                                                 
7
 Cf. RHEES, Rush. The philosophy of Wittgenstein. In: Idem. Discussions of Wittgenstein. Londres: 

Routledge & Kegan Paul, 1972.   
8
 Cf. MCGUINNESS, Brian. The so-caled realism of the Tractatus. In: BLOCK, 1981, p. 60 - 73.  

9
 Cf. MARQUES, José Oscar de Almeida. Pensar o sentido de uma proposição. Manuscrito. v. 18, n. 2, p. 

185-197, 1995. 



93 

 

que, em virtude da existência do isomorfismo lógico entre linguagem e mundo, só 

há uma maneira pela qual se pode estabelecer uma correspondência entre a 

totalidade das possibilidades combinatórias dos nomes da linguagem e dos 

objetos no mundo: ao se determinar o lugar preciso do nome no sistema formal, 

estará determinada, também, a referência precisa dos objetos que estes nomes 

significam. Porém, por estar localizado no interior do próprio isomorfismo, isso 

tudo acontece sem a necessidade de recorrer a uma instância externa para criar a 

ligação entre os nomes e suas referências. Em síntese, pode-se dizer que tudo o 

que há de relevante para o estabelecimento da significação lingüística "esgota-se 

totalmente nos aspectos formais que regem a articulação dos nomes, nas regras 

de sintaxe que os tornam capazes de se associarem e acompanharem as 

propriedades combinatórias dos objetos"10. 

Apesar dos detalhes dessas correntes interpretativas não terem sido 

expostos, esta breve consideração que fizemos já nos possibilita reconhecer, com 

restrições, os méritos de ambas as interpretações. Obviamente, como se pôde 

constatar, ambas buscaram responder, mesmo de modo antagônico, como é 

efetuada a significação lingüística no Tractatus. Grosseiramente, podemos 

resumi-las das seguintes maneiras: a primeira entende que a significação 

lingüística só pode ser realizada com a presença de um sujeito representacional 

que conecte a linguagem ao mundo. Ou seja, o isomorfismo lógico entre 

linguagem e mundo não é capaz de realizar, por si mesmo, as relações projetivas 

que dão as significações lingüísticas: essas relações são efetuadas por sujeitos 

empíricos; a segunda concepção, aparentemente simples em sua pretensão, 

nega completamente a necessidade de qualquer sujeito representacional, ao 

sustentar que o isomorfismo entre linguagem e mundo em si mesmo é suficiente 

para estabelecer as significações lingüísticas. Esse antagonismo, sobre o qual é 

difícil nos situarmos de forma absoluta, nos constrange a procurar uma outra via 

de acesso à compreensão de como se dá a significação da linguagem segundo o 

Tractatus. A razão disso é porque julgamos que essas correntes de interpretação 

não levaram em consideração uma das afirmações tractatianas extremamente 

relevantes para a discussão da questão em foco. Diante disso, se a análise que 

faremos dessa consideração de Wittgenstein estiver correta, mostraremos que as 

                                                 
10

 MARQUES, 1995, p. 196. 



94 

 

concepções acima apresentadas estão em dissonância com o espírito do 

Tractatus, e que uma terceira interpretação, decorrente desse dado ressaltado 

não somente é possível, como também pode ser mais coerente com a proposta 

filosófica do jovem Wittgenstein. 

 

3.1.1 "Figuramos os fatos": a necessidade de um sujeito afigurador  

 

A primeira afirmação que Wittgenstein faz ao iniciar sua exposição 

sobre a teoria pictórica da proposição deve chamar a nossa atenção, e, por isso, 

requer uma análise mais acurada. Diz ele: "Wir machen uns Bilder der 

Tatsachen"11. A edição brasileira do Tractatus utilizada nessa pesquisa traduz 

esse aforismo como: "Figuramos os fatos". No entanto, para facilitar a 

compreensão do que pretendemos expor, acreditamos que, nesse momento, uma 

tradução mais literal seria melhor, donde: "nós fazemos figuras dos fatos".  

Como já sabemos, é condição necessária para a figuração dos fatos a 

existência da relação isomórfica entre linguagem e mundo. Contudo, parece-nos, 

como se tentará demonstrar, que afirmar a existência dessa relação não implica 

dizer que a figuração já esteja imediatamente estabelecida, como defende a 

segunda corrente interpretativa acima apresentada. É claramente afirmado pelo 

aforismo 2.1, que a figuração lingüística dos fatos pela linguagem é um produto 

de uma ação (machen) e precisa ser realizada. Quem efetua essa figuração, diz o 

texto, somos "nós". Se somos "nós" que fazemos as figuras dos fatos, fica 

evidente que a existência do isomorfismo entre linguagem e mundo, por si 

mesmo, não é capaz de realizar tal ato, precisando, assim, de algo mais. Essa 

maneira de entender esse aforismo parece confirmar a proposta de que 

necessitamos de sujeitos representacionais, "nós", que sejam capazes de realizar 

a figuração. Entretanto, resta-nos saber se esse "nós", de fato, refere-se a esses 

sujeitos.  

Segundo o Tractatus, tanto o mundo quanto a linguagem são 

constituídos de elementos últimos irredutíveis. Na estrutura da linguagem temos 

os nomes (Namen), "os sinais simples empregados na proposição", que não 

podem "mais ser desmembrados por meio de uma definição: é um sinal 

                                                 
11

 TLP, 2.1. 



95 

 

primitivo"12. Quanto à estrutura do mundo, encontramos os objetos 

(Gegenständen), que são essencialmente "simples"13 e, por esse motivo, não 

podem ser analisados ou decompostos em outras entidades ontológicas mais 

simples. A constatação desses elementos irredutíveis é importante porque nos 

abre as portas para entrarmos mais meticulosamente no processo de projeção 

lingüística do mundo. De acordo com a teoria pictórica da linguagem, na relação 

projetiva entre linguagem e mundo "o nome substitui, na proposição, o objeto"14 e, 

como já visto, do mesmo modo que os objetos sempre estão numa determinada 

combinação com outros objetos, os nomes, na linguagem, por substituí-los, só se 

apresentam em combinação. Do mesmo modo que Frege, Wittgenstein defendia 

que é somente nesses encadeamentos que os nomes passam a ter significado 

(Bedeutung)15. Nenhum nome tem significado por si só, isoladamente16: "é só no 

contexto da proposição que um nome tem significado"17. Sendo assim, o nome 

representa, lingüisticamente, um objeto18; e o objeto", diz Wittgenstein, "é seu 

significado" (Bedeutung)19. Se o objeto é o significado do nome, temos então que 

a significação de um nome está indispensavelmente ligada à existência de um 

objeto que ele nomeia.  

Porém, essa nomeação não acontece à revelia, aleatoriamente. E, para 

que a nomeação de determinado objeto seja efetuada, é necessário que a relação 

projetiva entre esse nome e o objeto aconteça. Essa relação estabelecida entre 

nome e objeto no ato da nomeação, quando há a projeção daquilo que nomeia 

sobre aquilo que é nomeado, é chamada, no Tractatus, de relação afiguradora 

(abbildende Beziehung)20. Esta relação é formalmente definida por Wittgenstein 

como consistindo nas coordenações entre os elementos da figuração (nomes), e 

as coisas (objetos)21. Desse modo, para que haja a figuração dos fatos, não basta 

apenas existir a mesma multiplicidade lógica entre os elementos que pertencem 

aos domínios da linguagem e do mundo. Deve-se instituir, além disso, a relação 

                                                 
12

 TLP, 3.202; 4.24; 3.26. 
13

 TLP, 2.02. 
14

 TLP, 3.22. 
15

 Cf. TLP, 3.3. 
16

 Cf. TLP, 3.261; 4.026. 
17

 TLP, 3.3; 4.23. 
18

 Cf. TLP, 3.203. 
19

 TLP, 3.203. 
20

 Cf. TLP, 2.1513. 
21

 TLP, 2.1514. 



96 

 

afiguradora, ou seja, a coordenação entre os elementos desses domínios para 

que os nomes nomeiem seus respectivos objetos e passem a ter significados. No 

Tractatus, essas coordenações são concebidas, também, como as antenas dos 

elementos da figuração, com as quais, à maneira dos insetos, ela toca a 

realidade22. Essa definição analógica, aparentemente sem relevância, aponta 

para o importante fato de que esta relação tem um direcionamento assimétrico. 

Ou seja, do mesmo modo que as antenas dos insetos partem deles para o 

mundo, a coordenação que se estabelece entre os elementos da linguagem e do 

mundo parte, sempre, da linguagem para o mundo. Isso significa dizer que é o 

nome na linguagem que deve designar o objeto no mundo, e não o contrário.  

A relação afiguradora possui a mesma forma lógica estruturante da 

linguagem e do mundo. É exatamente por isso que os nomes da linguagem 

possuem todas as possibilidades e impossibilidades combinatórias dos objetos 

que poderão ser por eles designados. Essa identidade formal entre nomes e 

objetos é certamente uma condição necessária para que a nomeação ocorra, mas 

não suficiente23. Sem dúvida alguma, dois objetos que possuam a mesma forma 

lógica, serão nomeados por dois nomes pertencentes à mesma categoria 

sintática, ou seja, que tenham a mesma capacidade de combinação sintática. 

Entretanto, o simples fato de pertencerem à mesma ordem categorial, 

estabelecida pela sintaxe lógica compartilhada pela linguagem e o mundo, não 

pode decidir qual desses dois nomes deve nomear esse ou aquele objeto. Tendo 

isso em vista, pode-se dizer que a sintaxe lógica da figuração apresentada no 

Tractatus seria incapaz de originar, por si mesma, uma semântica para os nomes 

existentes nesse campo sintático. Corrobora isso o fato de que a sintaxe lógica, 

que possui a mesma forma do espaço lógico, está limitada pelo estabelecimento 

das regras que garantam o isomorfismo entre linguagem e mundo, porém isso 

não tem condições de decidir que nome nomeará os objetos a serem 

representados na linguagem. Em outras palavras, as regras sintáticas apenas 

refletem a necessidade de que tenhamos na linguagem um, e somente um nome, 

para cada objeto a ser nomeado. Entretanto, nada é, por sua própria natureza, 

nome de coisa alguma. Um outro modo de dizer a mesma coisa é afirmar que a 

                                                 
22

 Cf. TLP, 2.1515. 
23

 Sobre isso, (Cf. CUTER, João Vergílio Gallerani. Subjetividade empírica e transcendental no Tractatus. 

Philósophos. São Paulo, a. 8, v. 1, p. 79 - 81, jan./jun. 2003. Semestral). 



97 

 

relação afiguradora, que se estabelece entre um nome e um objeto no ato da 

nomeação, não está inscrita na natureza do nome, nem muito menos no objeto. O 

que é inerente e essencial ao nome é a simples possibilidade de ele nomear um 

objeto. O que é essencial ao objeto é a sua capacidade de entrar em 

combinações com outros objetos e ser nomeado por algum nome.  

Diante disso, para que a nomeação seja completada precisa-se da 

medição de um ato nomeador que não está estabelecido pela simples condição 

de isomorfismo. Chamamos de ato nomeador o ato que vincula este nome àquele 

objeto. É certo que antes desse ato, a única coisa que poderíamos garantir é que 

um determinado nome poderia se vincular a um objeto que pertencesse a uma 

categoria ontologicamente isomorfa à categoria sintática na qual esse mesmo 

nome está inserido. Todavia, ainda não está definido a qual objeto dessa 

categoria aquele nome irá ser vinculado. Isso não está dado imediatamente: tem 

que ser feito. Neste caso, carecemos de algo para completar a figuração dos fatos 

e esse algo não pode ser encontrado no mero isomorfismo entre linguagem e 

mundo. Para João Vergílio G. Cuter24, por exemplo, esse dado que falta para 

completar a figuração parece ser o sentido profundo da expressão: "nós fazemos 

figuras dos fatos". Para ele, "a figuração é um produto de uma ação, ela é 

instituída", pois, como visto, ela não está inscrita nos elementos que constituem 

os fatos, nem nos que eles são representados. De acordo com a teoria pictórica, é 

só a projeção lingüística, realizada pela relação afiguradora, que pode fazer com 

que um fato se transforme em figura. Portanto, para que haja a figuração, a 

relação projetiva deve ser estabelecida; e o objeto que, por si só, não designa 

coisa alguma, torna-se o significado de algum nome exatamente pela ação dessa 

relação afigurante. Se o isomorfismo não nos proporciona isso, então, "na base 

de toda figuração, portanto, tem que existir aquilo que poderíamos chamar de um 

ato doador de sentido: um ato que institui a relação afigurante entre nome e 

objeto"25.  

Essa ação projetiva que estabelece o sentido das proposições através 

das relações afiguradoras pertence à própria figuração, mas jamais ao fato 

afigurado. Por fazer parte da figuração e não do fato afigurado, esse ato de 

                                                 
24

 Cf. CUTER, João Vergílio Gallerani. Porque o Tractatus necessita de um sujeito transcendental? 

Doispontos. Curitiba, v. 3, n. 1, p. 177, abr. 2006. 
25

 CUTER, 2006, p. 177 - 178. 



98 

 

significar o nome faz parte das condições de possibilidade da própria significação. 

Desse modo, a projeção se institui como uma relação interna e, como toda 

relação interna, conforme apresentada no Tractatus, ela está para além de toda 

possibilidade de descrição26, pois não se encontra dentro do mundo: não é fato. 

Em outras palavras, como todas as condições de possibilidades, a relação 

afiguradora deve subsistir para que a linguagem possa se dirigir ao mundo para 

afigurá-lo e, por isso, está fora do âmbito daquilo que pode ser descrito pela 

linguagem. Ela se mostra no próprio exercício da linguagem. É por meio da 

relação afiguradora que um nome ganha significado ao ser associado a um objeto 

simples. Sendo assim, essa relação é capaz de dotar um nome de significado. 

Sem ela, nada será nome de coisa alguma. Por isso, sua compreensão é tão 

importante para o entendimento da semântica tractatiana, uma vez que ela é uma 

das condições de possibilidade para a constituição do sentido das proposições. 

Desse modo, mesmo se Wittgenstein não tivesse afirmado que "nós fazemos 

figuras dos fatos", seríamos capazes de saber que as figuras lingüísticas que 

representam o mundo pelas proposições devem ser feitas. Logo, a conclusão a 

que somos levados é a de que, no cerne de sua teoria da linguagem tractatiana, 

Wittgenstein necessita de algo que realize a projeção dos nomes nos objetos, ou 

seja: ele precisa de algo que dê significado aos nomes na sua relação isomórfica 

com os objetos. Esse algo nada mais é do que o sujeito da afiguração que, ao 

invés de ser um adendo teórico, é essencial à constituição do sentido na teoria 

tractatiana da linguagem. Porque cumpre um papel importante na semântica 

tractatiana, esse sujeito possui um lugar específico no interior dos pressupostos 

estritamente lógicos para que um fato torne-se uma figura lingüística.  

Que a teoria da linguagem no Tractatus precisa de um sujeito 

lingüístico, foi o que até agora tentamos demonstrar. Pelo aforismo 2.1, como 

visto, a figuração dos fatos é feita e feita por "nós" (Wir). Mas quem é esse "nós"? 

Será o conjunto de todos os sujeitos empíricos no mundo, de todos os "eus" 

existentes? Será mesmo que cada pessoa existente tem condições de realizar o 

ato que determina os significados na relação entre o nome e o objeto? Se não são 

esses sujeitos, então o que ou quem é? Essas não são perguntas fáceis de 

responder, e agora trataremos delas. 

                                                 
26

 Cf. TLP, 4.122 - 4.124. 



99 

 

3.2 "O sujeito que pensa, representa, não existe": a inexistência de um sujeito 

empírico pensante no Mundo 

 

Como exposto acima, a relação afiguradora responsável pela 

nomeação dos objetos é uma relação interna e, sendo assim, ela está atrelada à 

própria condição de possibilidade da linguagem. Com isso, podemos entender 

que o sujeito dessa afiguração não poderá ser nenhum sujeito empírico existente 

no mundo dos fatos, pois ele não tem o privilégio de adentrar nesse campo 

transcendental para promover um ato de nomeação. Consciente disso, 

Wittgenstein nega, veementemente, que algum tipo de sujeito empírico tenha 

condições de efetuar esse ato nomeador. Entretanto, é interessante ressaltarmos 

que, quando dizemos que Wittgenstein rejeita ou mesmo nega que os sujeitos 

empíricos são capazes de efetuar o ato de nomeação, não queremos dizer que, 

para ele, esses sujeitos não existam de forma alguma. É claro que o autor do 

Tractatus acreditava na existência de sujeitos empíricos, pertencentes ao mundo. 

Contudo, para ele, esse tipo de sujeito está fortemente marcado por um 

psicologismo que só interessaria aos "irrelevantes" estudos da psicologia, e nada 

a mais. Nesse caso, "rejeitar" e "negar" o sujeito das representações denotam 

apenas a incapacidade desse tipo de sujeito participar do processo de 

significação lingüística, e isso não significa dizer que eles não existem. 

No Tractatus, temos dois grupos de aforismos que apresentam 

argumentos favoráveis a essa posição wittgensteiniana. O primeiro está exposto 

quando ele faz a análise lógica de certas formas proposicionais da psicologia, tais 

como: "A crê que p", "A pensa p", e afirma que elas possuem a mesma forma "'p' 

diz p"27. E o segundo se encontra na seção do solipsismo, onde ele discute e 

apresenta, de maneira menos obscura, a noção de um sujeito capaz de fornecer 

os sentidos proposicionais que não faz parte do mundo, mas é seu limite28. 

Todavia, antes mesmo de examinarmos cada uma dessas seções, é importante 

destacarmos que boa parte dos motivos para que o autor do Tractatus rejeite 

qualquer tipo de sujeito empírico capaz de representar o mundo deriva do 

contexto anti-psicologista em que ele viveu, e uma breve analise desse contexto 

facilitará a compreensão do que pretendemos expor. 

                                                 
27

 Cf. TLP, 5.541 - 5.5423. 
28

 Cf. TLP, 5.631. 



100 

 

3.2.1 A "virada lingüística" e o sentido das proposições 

  

Até meados do século XIX predominava a noção de que a teoria do 

conhecimento era central na filosofia. A ela cabia a missão de desvendar a 

natureza do conhecimento, elucidar suas fontes, e investigar os processos pelos 

quais a mente humana pode certificar-se de seus conhecimentos. O problema 

central dessa concepção era que todos esses processos foram afetados pelo 

psicologismo vigente nessa época. Esse psicologismo considerava a verdade 

como uma propriedade da crença, do juízo ou do conhecimento, entendidos como 

estados psicológicos de um sujeito, cujo pensamento estava atrelado a esses 

estados. Nesse contexto, era da competência da psicologia, enquanto ramo 

científico, ser responsável pelo estudo dos "processos de pensar", ou seja, como 

se instaurava o pensamento nos estados mentais desses sujeitos. O foco de 

atenção era voltado, sobretudo, para a maneira como essas propriedades psico-

mentais eram construídas, gerando conhecimento. Porém, após a virada 

lingüística ocorrida na filosofia, essas concepções foram inteiramente repensadas; 

e quem deu grandes contribuições para essa mudança foi o autor do Tractatus. 

Para Wittgenstein, a psicologia jamais pode pretender este privilégio de 

estudar como se instaura o pensamento. Seguindo a mesma trilha de Husserl e 

Frege, para ele, o pensamento humano jamais pode estar condicionado ou 

mesmo submetido a processos mentais e psicológicos, como queria a psicologia. 

Para esses autores mencionados, a realidade é totalmente independente e 

indiferente a quaisquer condicionamentos dessa natureza. Diante disso, 

Wittgenstein percebe que o psicologismo transforma-se em uma barreira que 

impede a conexão entre o pensamento e a realidade, e é por esse motivo que ele 

propõe uma forma diferente de conexão entre esses dois campos. A constatação 

wittgensteiniana de que a teoria do conhecimento moderna se encontrara 

permeada pelo psicologismo fez com que o autor do Tractatus a relegasse a um 

outro campo, um campo diferente do da filosofia, a saber: o campo da psicologia 

e, portanto, das ciências naturais. O curioso diante de tudo isso é que 

Wittgenstein não descarta a teoria do conhecimento, mas, nesse contexto, a 

define descrevendo o seu real papel, isto é: como sendo a filosofia da psicologia. 

Nesses moldes, sendo a psicologia o estudo dos "processos de pensar", a teoria 

do conhecimento não passaria de uma teoria explicativa dos processos psíquicos, 



101 

 

mentais e cognitivos da mente humana. Em sendo assim, cabe-lhe apenas 

esclarecer todos esses processos psíquicos da mente humana, mas jamais 

determinar como podemos construir pensamentos, uma vez que esses não 

permitem a presença do psicologismo no seio das suas investigações.  

É a partir disso que se segue a denúncia do autor do Tractatus ao dizer 

que os filósofos, cuja atenção estava voltada para a teoria do conhecimento, só 

se "emaranharam em investigações psicológicas irrelevantes"29, mas jamais 

fizeram, de fato, filosofia. Assim, a marginalidade da teoria do conhecimento na 

filosofia do jovem Wittgenstein se justifica porque, para ele, ela nada 

acrescentaria à filosofia, assemelhando-se em sua função a outras ciências 

naturais. Reconhecer, todavia, a teoria do conhecimento enquanto marcada pelo 

psicologismo como sendo algo de importância secundária, não significa 

reconhecer que o problema do conhecimento seja igualmente secundário. O que 

se deve ter em mente, entretanto, é que o projeto filosófico do Tractatus pretende 

livrar o problema do conhecimento dessa psicologização. Para isso, o caminho 

trilhado por seu autor foi o de reconhecer que no lugar da mente que conhece, no 

lugar da razão imperial moderna e do entendimento com suas formas puras a 

priori, responsáveis pela síntese das representações do mundo, fora colocada a 

"proposição dizendo o mundo". O pensamento, então, ao invés de ser uma forma 

de representação via imaginação, é uma proposição com sentido.  

Frege já havia anunciado isso na sua diferença entre pensamento e 

representação, mostrando que a análise das sensações, das representações e 

dos juízos, deve ser feita pela análise semântica das expressões lingüísticas, e 

não pela mente. As representações são de um sujeito a quem são dados objetos; 

são imagens internas e individuais. Por pensamento, Frege entende não o ato 

subjetivo de pensar, como se houvesse um sujeito produtor desses pensamentos, 

mas o próprio conteúdo objetivo de uma proposição assertiva, que expressa o 

pensamento. As proposições asserem que algo é o caso, os fatos no mundo. 

Esses fatos são expressos por meio das proposições assertóricas, dotadas de 

valor de verdade, pelas quais podemos apreender os pensamentos. Para que o 

pensamento seja ligado a estados de coisas, ele se serve da estrutura 

proposicional e, portanto, de uma estrutura lingüística. É exatamente por isso que 

                                                 
29

 TLP, 4.1121. 



102 

 

a estrutura do pensamento pode ser lida na estrutura das proposições e, pelo fato 

de estas terem uma estrutura gramatical alheia a quaisquer estruturas mentais, os 

pensamentos não precisam mais ser mediados pela mente. Desse modo, está 

contestada a necessidade epistemológica de que para haver representações 

exatas é preciso uma teoria das representações privilegiadas, tanto defendida 

pela modernidade. 

Quanto a isso, Wittgenstein é muito mais contundente. Aliás, logo no 

prefácio ele afirma que "o livro pretende traçar um limite para o pensar", mas, 

para traçar um limite para o pensar, deveríamos, diz ele, poder pensar os dois 

lados desse limite. Neste caso, deveríamos poder pensar o impensável. A 

conclusão, então, é que o limite só poderá ser traçado na linguagem, que nada 

mais é do que a expressão do pensamento. Além disso, como já vimos, a 

definição tractatiana de pensamento é ainda mais objetiva: "Pensamento", diz ele, 

"é a proposição com sentido"30. O entendimento dessas afirmações nos possibilita 

uma melhor compreensão da teoria pictórica da linguagem. Como é sabido, para 

o autor do Tractatus, o mundo e a linguagem têm uma essência comum, figurável 

pela gramática lógica. A forma lógica compartilhada pelo mundo e pela linguagem 

faz com que as proposições combinem nomes, da mesma forma que os estados 

de coisas combinam objetos. A figuração lógica formada pela representação 

lingüística dos fatos no mundo é o que Wittgenstein chama de pensamento31. Isso 

nada mais expressa do que uma subordinação da teoria do conhecimento à 

estrutura lingüística que afigura o mundo. Sendo assim, Wittgenstein não deixa 

nenhuma margem para que haja algum sentido fora da proposição e essa 

maneira de conceber a relação isomórfica entre linguagem e mundo, ou seja, a 

linguagem como figura do mundo, lança fora todos os vestígios do psicologismo e 

do mentalismo na formação do pensamento. Neste caso, o pensamento se 

reveste de uma estrutura simbólica, que não é psicológica. Isso faz com que ele 

saia da consciência (mente) para habitar na linguagem. Diante disso, podemos 

dizer que, para Wittgenstein, os processos psicológicos, tão defendidos no 

psicologismo do século XIX, são totalmente excluídos da formação do 

pensamento. O pensamento nada mais é do que a proposição com sentido e isso 

acontece sem qualquer mediação da mente.  

                                                 
30

 TLP, 4. 
31

 Cf. TLP, 3. 



103 

 

Apesar de resumidas, essas breves considerações sobre o contexto 

anti-psicologista vivido por Wittgenstein com certeza nos ajudarão no exame e na 

compreensão dos grupos de aforismos que o autor do Tractatus utiliza para negar 

a participação do sujeito representacional no ato de significação lingüística.  

 

3.2.2 "'p' diz p": a inexistência de um sujeito composto 

 

Como visto, no Tractatus temos duas seções de aforismos em que 

Wittgenstein apresenta argumentos favoráveis a negação de um sujeito empírico 

capaz de realizar a significação lingüística. A primeira delas é a série de aforismos 

que se encontra em 5.54 a 5.5423. Ela é dedicada à análise das orações que 

expressam alguma atitude epistêmica, isto é, orações que expressam crenças, 

dúvidas etc. Além de seu conteúdo discutir vários conceitos essenciais para a 

compreensão da filosofia tractatiana, é nessa seção onde encontramos, pela 

primeira vez no Tractatus, uma discussão direta da noção wittgensteiniana de 

sujeito. A estrutura argumentativa desse grupo de aforismos pode ser entendida a 

partir do seguinte esquema:  

 

 

Como podemos observar no quadro acima, a seção que pretendemos 

analisar faz parte do desenvolvimento da tese 5 que trata da estrutura e da forma 

geral da proposição. Grosso modo, a forma geral da proposição defende que: (1) 

todo enunciado complexo é uma função de verdade de enunciados elementares; 

e (2) toda função de verdade é o resultado de n aplicações de operações de 

verdade ao conjunto das proposições elementares. A tese central do aforismo 5, 



104 

 

então, é a idéia de função de verdade na formação das proposições. Nele se 

discute o valor de verdade de um enunciado, cuja verdade ou falsidade está 

determinada unicamente pela verdade ou falsidade do enunciado em questão. 

Segundo o critério de leitura que adotamos (capítulo 1), a tese 5 é 

explicada por 6 observações diretas (5.1 - 5.6). A última, 5.6, como já vimos, é a 

seção que trata do solipsismo a partir das considerações sobre os limites da 

linguagem. As duas primeiras tratam da estrutura interna das proposições e das 

suas relações entre si. A partir do 5.3, até as observações relativas do aforismo 

5.5, Wittgenstein, numa seqüência crescente, desenvolve a noção de função de 

verdade das proposições. É nessa seção que ele apresenta a maneira como 

devem ser utilizados os operadores lógicos para, juntos com os nomes, formarem 

as proposições. Além disso, por algumas expressões contidas na leitura de 

alguns aforismos32, podemos concluir que o conteúdo dessa seção é, também, 

uma maneira de criticar e revisar algumas conclusões derivadas do aparato lógico 

existentes nas análises logicistas de Frege e Russell, sobretudo as contidas no 

Principia Mathematica33. A negação34, a conjunção35, os quantificadores36, e a 

identidade37 são alguns conceitos analisados e criticados. 

Nesse contexto da formação das proposições é que aparece, no 

aforismo 5.5, a discussão sobre o problema das chamadas orações epistêmicas. 

Mais particularmente a partir do aforismo 5.54, que é uma observação relativa ao 

5.5, e nos fornece o contexto imediato do trecho que pretendemos analisar. As 

afirmações contidas no 5.54 são bem mais detalhadas por dois importantes 

aforismos: 5.541 e 5.542, e são essas considerações que tocam mais claramente 

no nosso tema. Ainda quanto à estrutura, esse último aforismo citado, por sua 

vez, é comentado pelos aforismos 5.5421, 5.5422 e 5.5423. Desses, o 5.5421 é 

central para a nossa discussão. 

No aforismo 5.54, Wittgenstein apresenta "o princípio da universalidade 

dos mecanismos verifuncionais de formação sentencial"38. "Na forma 

proposicional geral", diz ele, "a proposição ocorre na proposição apenas como 

                                                 
32

 Cf. 5.02; 5.132; 5.252; 5.4; 5.42; 5.452; 5.4731.  
33

 Essa é a visão, por exemplo, de Javier Arias (Cf. ARIAS, Javier Vilanova. Tractatus 5.54 - 5.5423: una 

lectura. Contextos, v. XVII-XVIII, n. 33-36, p. 59 - 83, 1999 - 2000).  
34

 Cf. TLP, 5.512. 
35

 Cf. TLP, 5.513. 
36

 Cf. TLP, 5.52. 
37

 Cf. TLP, 5.53. 
38

 CUTER, João Vergílio G. "'p' diz p". Cadernos Wittgenstein. São Paulo, n. 1, 2000, p. 58. 



105 

 

base das operações de verdade"39. Na verdade, o que Wittgenstein está 

apresentando é um dos requisitos para que a noção de função de verdade 

proposta por ele funcione. Para o autor do Tractatus, se uma dada proposição p 

aparece dentro de outra proposição q, p deve ser base para a operação de 

verdade de q. Se porventura q não for uma função de verdade de p, então a 

operação de verdade dessa função não servirá para dar conta da formação da 

proposição q. De maneira retórica, e talvez já adiantando algumas das críticas 

que poderiam ser feitas a sua afirmação acima, Wittgenstein reconhece que "à 

primeira vista, parece que uma proposição poderia ocorrer em outra também de 

outra maneira"40. Em outras palavras, o que Wittgenstein está dizendo com isso é 

que, sem uma análise mais profunda, parece ser possível que uma proposição 

ocorra em outra, sem que aquela seja base de operações de verdade desta. É 

exatamente esse o caso que ele irá investigar. Se isso for verdade, todo o seu 

esforço na formulação do mecanismo verifuncional na formação sentencial 

estaria, no mínimo, fadado ao fracasso. Mas ele demonstra que não é bem assim.  

Para facilitar a compreensão do que pretende defender, o próprio 

Wittgenstein fornece alguns exemplos de situações em que aparentemente isso 

acontece: "Particularmente", diz ele, "em certas formas proposicionais da 

psicologia como 'A acredita que p é o caso' ou 'A pensa p', etc.", e assim, continua 

ele, "superficialmente, parece que nesse caso a proposição p manteria com um 

objeto A uma espécie de relação"41. Se entendida dessa maneira, ou seja, como 

sendo uma relação dual entre um sujeito A e uma proposição, pelo menos as 

orações epistêmicas não atenderiam à universalização do princípio proposto por 

Wittgenstein para a formação das proposições, defendido pela forma geral. Isso 

ocorreria porque nessas "formas proposicionais da psicologia" a proposição p 

ocorre em outra, mas não se constitui como uma base de operação para a 

formação dessas proposições, pois a verdade ou falsidade de p não alteraria, em 

nada, estas sentenças42. Diante disso, fica evidente que se as orações 

epistêmicas são relações entre um sujeito e uma proposição, a teoria da forma 

geral da proposição como apresentada no Tractatus entraria em colapso. 

                                                 
39

 TLP, 5.54. 
40

 TLP, 5.541. 
41

 TLP, 5.541. 
42

 Utilizaremos a palavra "sentença" sem nenhum rigor técnico, mas apenas como sinônimo de "oração". 



106 

 

Mais do que simplesmente confirmar a teoria da forma geral das 

proposições, a análise wittgensteiniana da formação das orações epistêmicas fez 

com que ele elaborasse uma denúncia à "moderna teoria do conhecimento". Ao 

fazer essa crítica, Wittgenstein tem em mente, como ele mesmo indica43, as 

teorias de dois de seus mestres em Cambridge: Moore e Russell. Tanto na teoria 

do conhecimento de Russell como na de Moore, tais proposições como: "A crê 

que p", "A pensa p", eram mesmo entendidas como sendo uma relação dual entre 

um sujeito epistêmico e uma proposição. Segundo Hacker, ambos "flertaram" com 

tal concepção desde cedo: Moore, em Some Main Problems of Philosophy, onde 

defendia que a crença era um ato especial da mente direcionada para a 

proposição considerada uma entidade objetiva; e Russell, certamente influenciado 

por Moore, em seus três artigos Meinong's Theory of Complexes and 

Assumptions, publicados na Mind XIII (1906)44. É bom ressaltarmos também, 

como fica claro, que não se trata aqui do jovem Russell do Principia Mathematica, 

mas do Russell que a partir de 1905, com o On Denoting, tentou elaborar uma 

teoria do conhecimento que levasse em consideração as questões da linguagem 

recém descobertas. Mais relevante do que isso, porém, é sabermos que o próprio 

Russell, posteriormente, percebeu que era insustentável conceber certas formas 

da psicologia como "A pensa p" como uma relação entre um sujeito e uma 

proposição, pois para sustentar esse tipo de compreensão teríamos que admitir a 

existência de 'falsidades objetivas' (como por exemplo, o atual rei do Brasil), já 

que é sempre possível que a proposição p em que A está pensando, seja falsa45. 

Nestes casos, as proposições falsas, - como A crê que o atual rei do Brasil é 

careca -, poderiam ser cridas sem quaisquer restrições e a diferença entre 

verdade e falsidade se tornaria um estupendo mistério. Mais ainda: não somente 

as proposições falsas, mas até mesmo as contradições lógicas deveriam ter 

privilégio de serem cridas, uma vez que A pode crer também na existência de um 

círculo-quadrado, por exemplo.  

Insatisfeito com tantas incoerências, Russell tentou por várias vezes 

resolver esses problemas. Contudo, nenhuma de suas propostas chegou a 

liquidar, de vez, essas questões. Segundo Javier Arias, uma das últimas 

                                                 
43

 Cf. TLP, 5.541. 
44

 Cf. HACKER, 1986, p. 83. 
45

 CUTER, 2000, p. 59. 



107 

 

tentativas de Russell foi a de considerar essas proposições psicológicas como 

sendo uma relação múltipla entre o sujeito e as partes que compõem a 

sentença46. Sendo assim, para ele a frase: "B crê que Lula é brasileiro" seria 

analisada como sendo uma relação entre o sujeito B, o objeto Lula, e a qualidade 

designada pela função proposicional "x é brasileiro". Mas esse modo de análise 

também não resolve a questão acima apresentada. Pelo contrário, ainda traz 

consigo uma série de outros problemas que Russell tentou solucioná-los de 

diferentes modos e formas, sobretudo entre 1910 e 1913.  

Segundo David Pears, grande parte desses problemas foram 

apresentados pelas críticas de Wittgenstein à teoria de Russell47. Mesmo citando 

Moore e Russell, a seqüência do texto dessa seção do Tractatus evidencia que a 

crítica wittgensteiniana é direcionada, especificamente, à "teoria de Russell"48. O 

ponto central que ele sempre destacou era que a teoria de Russell, em suas 

diversas versões, não fornecia nenhum instrumental que impedisse a viabilização 

de algumas orações logicamente impossíveis. Em 5.5422, ele diz que "a 

explicação correta" das formas proposicionais da psicologia, "deve mostrar que é 

impossível julgar um contra-senso", e para ele, "a teoria de Russell não satisfaz 

essa condição". Dito de outra forma, se estas formas proposicionais da psicologia 

são analisadas em termos de uma relação dual entre um sujeito e a proposição, 

ou mesmo como uma relação múltipla entre um sujeito e os elementos que 

compõem essa proposição, como propunha Russell, nada nessa teoria teria como 

inviabilizar orações como "A crê que mortalidade é Kant", ou ainda, "A crê na 

existência de círculos-quadrados". Sabemos que essas sentenças são 

logicamente impossíveis. No entanto, a teoria de Russell não tem condições de 

barrar essas impossibilidades lógicas. Nesse caso, a demarcação entre aquilo 

que é logicamente possível, como "crer que Kant é mortal", e aquilo que 

logicamente não é possível, como "crer que existe círculo-quadrado", transformar-

se-ia, na teoria de Russell, numa questão em que cada um de nós decidiríamos, 

arbitrariamente, considerar como uma crença ou não; seria uma questão de 

gosto49. É por isso que Wittgenstein vai propor que "a explicação correta da forma 

                                                 
46

 ARIAS, 1999 - 2000, p. 67. 
47

 PEARS, David. The relation between Wittgenstein's picture theory of propositions and Russel's theories of 

judgement. Philosophical Rewiew. New York, v. 86, n. 2, abr. 1977. 
48

 TLP, 5.5422. 
49

 CUTER, 2000, p. 62. 



108 

 

da proposição 'A julga p' deve mostrar que é impossível julgar um contra-senso"50. 

Essa será uma das exigências que a sua análise sobre a forma geral das 

proposições compromete realizar.  

Em princípio é importante destacarmos o fato de que Wittgenstein 

admite que a raiz de todos esses problemas acima demonstrados está na 

compreensão da forma lógica dessas proposições. Já nas suas Notas Sobre 

Lógica, ele nos adverte dizendo que "as questões epistemológicas respeitantes à 

natureza do juízo e da crença não podem ser solucionadas sem uma correta 

apreensão da forma da proposição"51. Para ele, conforme exposto no aforismo 

5.542, todas as formas proposicionais da psicologia, como por exemplo: "A 

acredita que p", "A pensa p", possuem uma única e mesma forma, a saber: "'p' diz 

p". Entender essa forma é central nessa série aforística, pois nela se expõe o 

coração da crítica wittgensteiniana à concepção da formação das proposições da 

psicologia como entendidas por Russell e Moore.  

Um dado inicial que precisa ser compreendido é saber a que se refere 

o uso da letra p, com aspas simples ('p'), e sem aspas (p), na expressão "'p' diz 

p". Obviamente que um caminho seguro e conveniente é seguir o uso que o 

próprio Wittgenstein faz desses sinais. No Tractatus, quase tudo nos leva a crer 

que a letra p, sem aspas, se refere a um fato52; e a letra p, com aspas ('p'), é 

utilizada para se referir a uma proposição53. Falamos "quase tudo" porque temos 

alguns aforismos que contradizem essa certeza54. É o caso do 4.24, onde 

Wittgenstein diz que indicaria as proposições "por meio das letras p, q, r". Além 

disso, no próprio aforismo imediatamente anterior à afirmação "'p' diz p", temos p 

se referindo a uma proposição, e não a um fato55, contrariando essa regra geral. 

Diante disso, julgamos coerente partir do pressuposto de que o contexto em que é 

aplicada a expressão "'p' diz p" é quem decidirá a questão. Em "'p' diz p", é 

correto afirmar que 'p' se refere, indubitavelmente, à proposição. Uma das razões, 

como já citamos, é a grande quantidade de aforismos em que Wittgenstein utiliza 

esse mesmo sinal para representar proposições. Um outro motivo para se aceitar 

que 'p' refere-se à proposição, com certeza mais forte que o anterior, é o uso do 

                                                 
50

 Cf. TLP, 5.5422. 
51

 Cf. WITTGENSTEIN, Ludwig. Notas Sobre Lógica. In: Ibidem, p. 155. 
52

 Cf., por exemplo, TLP, 5.43. 
53

 Cf. TLP, 5.12; 5.123; 5.1241; 5.1311; 5.152; 5.44; 5.512; 5.513. 
54

 Cf. TLP, 4.24; 5.141; 5.541. 
55

 Cf. TLP, 5.541. 



109 

 

verbo "dizer" na frase "'p' diz p". Pela teoria pictórica, o que somente pode dizer 

algo é a proposição. E ela só pode dizer fatos no mundo. Com isso, se 'p' diz p, p 

(fato) só pode ser dito pela proposição 'p'. Esse dado nos abre as portas para a 

compreensão da crítica wittgensteiniana à teoria de Russell.  

De acordo com a teoria pictórica, existe um isomorfismo entre os 

domínios da linguagem (pensamento) e do mundo; e é em virtude desse 

isomorfismo existente entre a forma lógica dessas estruturas combinatórias que a 

proposição 'p' figura56 o fato p. Entretanto, uma das condições necessárias para 

que essa afiguração seja efetuada é a existência da correlação isomórfica dos 

elementos de ambos os domínios. Por ser um fato, já sabemos que p é, 

necessariamente, um composto: uma combinação de coisas, de objetos57. Isso é 

importante porque ressalta que qualquer coisa "A" que "creia", "pense", "diga", ou 

mesmo "julgue" p, tem que, necessariamente, por causa da exigência do 

isomorfismo lógico, também ser um composto. Sendo assim, na forma "'p' diz p" a 

proposição 'p' que diz o fato tem que ser um composto. Que a proposição é um 

composto, já sabemos, pois, por definição, ela é uma combinação, um 

encadeamento de nomes58. Neste caso, a proposição é um fato lingüístico que 

afigura um fato no mundo. Por ser um fato lingüístico, talvez seja por isso que em 

5.54159 Wittgenstein chame p de proposição e, em 5.54260, p é chamado de fato. 

Com a constatação de que tanto a proposição "p" quanto o fato p é um 

composto, podemos entender agora a razão pela qual Wittgenstein afirma que a 

forma "'p' diz p" "não trata de uma coordenação de um fato e um objeto", ou seja, 

da relação entre uma proposição (fato proposicional) e um sujeito que "pensa" ou 

"crê" nessa proposição, como defendia Russell em suas várias versões de teoria 

do conhecimento, mas trata "da coordenação de fatos por meio da coordenação 

de seus objetos"61. Como podemos ver, essas informações nos levam a rejeitar o 

tipo de relação "preposição-objeto" pretendida por Russell. Se de fato existisse 

um sujeito nessa relação, ele tinha que ser composto, uma vez que deveria 

                                                 
56

 Cf. TLP, 4.01; 4.011; 4.021; 4.032; 4.06. 
57

 Cf. TLP, 2.01; 2.0121; 2.0141; 2.0272; 2.03; 3.21. 
58

 Cf. TLP, 4.22.  
59

 "[...] Superficialmente, parece que nesse caso a proposição p manteria com um objeto A uma espécie de 

relação".  
60

 "É claro, porém, que 'A acredita que p', 'A pensa p', 'A diz p', são da forma "'p' diz p". E não se trata aqui de 

uma coordenação de um fato e um objeto, mas da coordenação de fatos por meio da coordenação de seus 

objetos". 
61

 TLP, 5.542. (destaques nossos). 



110 

 

possuir o mesmo isomorfismo da proposição para que pudesse "crer", "pensar" ou 

mesmo "julgar" p. Com isso, "A", nas frases: "A crê que p", "A pensa p", "A julga 

p", não pode ser um objeto, como expõe a "moderna teoria do conhecimento", 

pois o objeto, como já se sabe, não pode ser composto62; ele é simples por 

natureza63. Portanto, se na formação das formas proposicionais da psicologia de 

fato existisse uma relação entre um sujeito epistêmico e uma proposição, esse 

sujeito não poderia ser simples, um objeto. Pois, se assim o fosse, ele não teria 

condições de "dizer", "pensar", "julgar" ou "crer" no composto p, uma vez que um 

simples não tem condições de realizar essas atividades epistêmicas. Para que 

essas atividades fossem efetuadas, teríamos que ter a correlação isomórfica dos 

elementos de ambas as partes. Neste caso, um objeto simples (sujeito) não tem 

condições de se relacionar isomorficamente com um fato composto. É por isso 

que, segundo Wittgenstein, essa análise de "'p' diz p", "mostra também que a 

alma - o sujeito, etc. - tal como entendida na psicologia superficial de hoje em dia 

é uma quimera. Uma alma composta não seria mais uma alma"64. Conforme essa 

afirmação, a "psicologia superficial", que, segundo Wittgenstein, infectou toda a 

teoria do conhecimento moderna, apresenta uma concepção de sujeito composto, 

que não passa de uma fantasia criada para satisfazer os seus caprichos teóricos.  

É bem verdade que Wittgenstein segue a tradição filosófica moderna 

quando identifica a alma (Seele) com o sujeito. Desde Descartes, a noção de 

alma recebeu vários sinônimos: consciência, sujeito, eu, mente etc. Entendida 

como res cogitans, a alma, por um lado, possui propriedades essenciais como 

pensamentos, emoções, percepções, e todas aquelas experiências que se 

relacionam às atividades mental e psicológica; porém, por outro, ela é substância, 

é objeto, é simples. Essa participação da alma nesses dois lados é inconcebível 

para Wittgenstein. Para ele, a alma não pode participar desses dois campos ao 

mesmo tempo, pois, como substância, ela é um objeto; ela é simples. Porém, 

concebida como o receptáculo da vida mental, como defendia a psicologia à 

época do Tractatus, ela não pode mais ser simples: passa a ser composta. 

Podemos exemplificar isso da seguinte maneira. Suponhamos que um 

determinado sujeito "A" pense p. Nesse caso, então, "A" pensa uma figura 'p' que 

                                                 
62

 Cf. TLP, 2.021. 
63

 Cf. TLP, 2.02. 
64

 TLP, 5.5421. 



111 

 

representa o fato p. Essa figura é o próprio pensamento de p. A ocorrência de 'p' 

durante esse processo de pensamento já se constitui uma parte de "A", fazendo 

com que "A" seja composto. Se acrescentarmos a isso todas as vivências de 

crenças, dúvidas, sentimentos etc. que "A" experiencia, não teremos dúvida de 

que, de fato, "A" é algo composto. Todavia, a apresentação de uma alma (sujeito) 

composta seria uma "quimera" para Wittgenstein, pois "uma alma (sujeito) 

composta, não seria mais uma alma", e sim um fato. Portanto, esse sujeito 

composto da psicologia não pode ser considerado como o verdadeiro sujeito, que 

é simples. Além disso, como a análise lógica das formas proposicionais da 

psicologia denota uma relação entre fatos, e, portanto, entre compostos, não há 

lugar para nenhum sujeito atuando nas atitudes epistêmicas que essas formas 

exigem: esse sujeito não existe. 

Um outro dado que ratifica a inviabilidade da existência de um sujeito 

epistêmico nessa seção do Tractatus está no final do aforismo 5.542. Segundo 

esse aforismo, a forma "'p' diz p" "não trata de uma coordenação de um fato e um 

objeto, mas da coordenação de fatos por meio da coordenação de seus 

objetos"65. Sem dúvida alguma, um termo importante que merece destaque 

nessa afirmação é o termo "coordenação" (Zuordnung), que aparece três vezes 

nesse pequeno parágrafo. Para Jesús Padilla Gálvez66, estamos diante de uma 

palavra técnica da lógica de relações e é curiosa a constatação de que muitos 

comentadores não consideram o significado desse termo tão relevante. Na sua 

análise ele constatou que muitas traduções coincidem em traduzir o termo 

Zuordnung por "coordenações", como faz, inclusive, a tradução brasileira utilizada 

nesse trabalho.  

Todavia a concepção de Jesús Gálvez é que, devido ao conceito de 

função e de operações que Wittgenstein vem usando em todo o Tractatus, é mais 

preferível traduzir esse termo por "correlação", que segundo ele, traduz melhor a 

relação pictórica entre a proposição 'p' e o fato p. Confirma isso o fato de que 

Zuordnung também é usado por Wittgenstein para caracterizar a relação 

afiguradora. Já sabemos que o fato só se torna figura mediante a efetivação da 

relação afiguradora. Essa, por definição, "consiste nas coordenações 

                                                 
65

 TLP, 5.542 (destaque nosso). 
66

 Cf. GÁLVEZ, Jesús Padilla. Sobre creencias, la forma general del enunciado y el alma: una relectura de 

TLP 5.54 – 5.5423. Diálogos. Porto Rico, v. 86, p. 95 - 128, 2005. 



112 

 

(Zuordnungen) entre os elementos da figuração e as coisas"67. Pela teoria 

pictórica, a proposição é uma figuração da realidade68; e essa figuração é em si 

mesma um fato69. A proposição como um fato lingüístico possui seus "objetos", 

isto é, os simples que a compõem. Esses objetos lingüísticos, se assim podemos 

chamar, são os nomes, os sinais primitivos empregados na proposição. Contudo, 

para que "p" diga p, é necessário que haja uma correlação isomórfica entre os 

nomes: n1, n2, ... , nn do fato lingüístico 'p', com os objetos: o1, o2, ... , on, do fato p. 

Linguagem e mundo, portanto, precisam ter "a mesma multiplicidade lógica", ou 

seja, devem conter os mesmos números de elementos, que por sua vez devem 

possuir a mesma estrutura combinatória entre si. Entretanto, essa relação em si 

não pode estabelecer a figuração. Para que essa seja estabelecida, a relação 

afiguradora deve ser efetuada, pois é ela a responsável pelas coordenações 

(Zuordnungen) entre os elementos da figuração e as coisas. Ou seja, a relação 

afiguradora é responsável pela correlação (para usar a tradução de Jesús Gálvez) 

entre os nomes e os objetos. Sendo assim, uma proposição diz aquilo que diz por 

causa das relações afiguradoras que projetam cada objeto lingüístico ao seu 

respectivo objeto no mundo. Caracterizadas desse modo, essas relações fazem 

parte da condição de possibilidade da própria linguagem, pois a linguagem só 

cumpre sua finalidade quando as relações afiguradoras, ou seja, as relações 

internas à própria estrutura da linguagem, instauram-se fazendo a correlação 

entre os nomes e os objetos. Quando isso acontece, temos, então, a coordenação 

dos objetos por meio da qual a coordenação dos fatos que contêm esses objetos 

é efetuada.  

Por ser condição de possibilidade, a relação afiguradora não é fato no 

mundo. Dessa maneira, ela se encontra no campo daquilo que não pode ser 

descrito pela linguagem. Por não ser fato e, portanto, não se encontrar no mundo, 

essas relações não podem ser executadas por nenhum sujeito empírico existente 

no mundo. Com isso, se algum sujeito fosse responsável por essa coordenação 

esse jamais poderia ser o sujeito epistêmico empírico, pois ele é um fato e, como 

tal, jamais poderá estar relacionado àquilo que possibilita a linguagem afigurar o 

mundo: as relações afiguradoras. Todos os fatos fazem parte do mundo e não 

                                                 
67

 TLP, 2.1514. 
68

 Cf. TLP, 4.01. 
69

 Cf. TLP, 2.141. 



113 

 

podem jamais estar fora dele. O sujeito empírico é fato e, por causa disso, está 

exclusivamente limitado à contingência do mundo. Portanto, se há algum sujeito 

responsável pela coordenação dos objetos por meio da qual a coordenação de 

fatos que expressam a forma de "'p' diz p" acontece, esse sujeito não pode ser o 

sujeito empírico, fato no mundo, uma vez que essa coordenação ocorre no campo 

das condições de possibilidade da linguagem. 

O entendimento dessa "coordenação dos objetos" que possibilita a 

coordenação dos fatos justifica a afirmação wittgensteiniana de que todas as 

formas proposicionais da psicologia possuem a mesma forma70, pois todas elas 

devem, para se estabelecer, ser uma coordenação de fatos por meio da 

coordenação de seus objetos. Afirmar que todas as orações epistêmicas têm a 

mesma forma é afirmar que elas têm um núcleo em comum, indizível, mostrado 

na expressão "'p' diz p". Afora esse núcleo comum, é óbvio que essas orações 

são diferentes em tudo; e tudo aquilo em que elas diferem são aspectos empíricos 

que nos permitem distinguir uma dúvida, um julgamento, ou uma crença. Um 

dado ainda mais importante é percebermos que na análise lógica de "'p' diz p" 

Wittgenstein, ao invés de diferenciar atitudes de um sujeito A em relação a um 

sentido proposicional, reduz todas essas atitudes ("crer", "pensar", "julgar", etc.) 

ao "dizer". Perceber isso é relevante porque, ao fazê-lo, ele substitui um possível 

sujeito que "pensa", "crê", ou "julga", por um sinal proposicional 'p' que serve para 

"dizer" um fato p. Neste caso, todos os resquícios de uma intencionalidade de um 

sujeito empírico, capaz de promover sentido às proposições, são radicalmente 

descartados. Em outras palavras, no lugar da referência a um sujeito empírico, 

identificável no mundo, Wittgenstein coloca um sinal proposicional ('p'), que diz 

um fato (p). Assim, todo o sentido de qualquer sinal proposicional utilizado para 

representar um fato seria dado pela coordenação de seus elementos com os 

elementos do fato.  

Essa compreensão elimina, nitidamente, a necessidade da presença 

de uma atitude mental ou psicológica de algum sujeito epistêmico no ato de 

significação lingüística. Porém, os argumentos tractatianos para negar a 

existência de um sujeito empírico capaz de efetuar a significação lingüística do 

                                                 
70

 Essa é a mesma concepção de Irving M. Copi, (Cf. COPI, Irving M. "Tractatus" 5.542. In: COPI, Irving 

M; BEARD, Robert W. (eds.). Essays on Wittgenstein's Tractatus. Londres: Routledge & Kegan Paul, 

1966, p. 165).  



114 

 

mundo não se encerram com a exposição dessa seção. Ainda existe outro 

importante grupo de aforismos que consideraremos a partir de agora. 

 

3.2.3 "O sujeito que pensa, representa, não existe" 

 

A segunda passagem do Tractatus que analisaremos para constatar a 

rejeição da noção de um sujeito da representação responsável pela afiguração é 

o aforismo 5.631, que inicia com a frase colocada na epígrafe desse subtópico. 

Por se localizar na discussão do solipsismo, esse aforismo faz parte direta de 

nossa pesquisa. Além disso, em comparação com a seção anterior, ele é menos 

difícil de ser examinado e compreendido. 

A idéia de um sujeito representante no mundo foi o ponto de partida de 

uma série de certezas filosóficas em toda a modernidade. Porém, essa 

concepção, desde Hume, vem recebendo severas críticas. Hume considerava que 

o "eu" cartesiano não passava de um pacote de elementos psicológicos e, dessa 

maneira, os seres humanos são apenas um corpo com certa história mental, 

psicológica71. É razoável considerar que Wittgenstein trilha pelo mesmo caminho 

de Hume; e entre os intérpretes do Tractatus não faltou quem percebesse isso, a 

ponto até de considerar o argumento que analisaremos aqui como um "argumento 

neo-humeano"72.  

Ao afirmar que tal sujeito não existe, Wittgenstein pretende distanciar-

se desses métodos filosóficos modernos que tomam tal sujeito privilegiado, 

juntamente com seus atos e seus produtos, como objeto de investigação. Desde 

cedo, Wittgenstein não olhava com bons olhos o sujeito empírico. Já nos 

Notebooks, documento mais importante no período anterior ao Tractatus, temos 

registrado, em 04/08/1916, uma pergunta retórica que expressa a opinião do 

jovem Wittgenstein sobre esse sujeito representante. "No fim de contas", diz ele, 

"não será o sujeito representante mera superstição?". Para não deixar dúvidas 

quanto a sua posição, essa pergunta é respondida, no dia seguinte, num tom 

categórico e afirmativo: "o sujeito representante é, decerto, uma ilusão vazia"73. 

Essas frases revelam a oposição radical que Wittgenstein tinha ao sujeito das 

                                                 
71

 Cf. HUME, David. Tratado da natureza humana. Trad. de Débora Danowski. São Paulo: Editora Unesp, 

2001.  
72

 Cf. HACKER, 1986, p. 82; PEARS, 1987, p. 158 - 160, 167, 178. 
73

 WITTGENSTEIN, 1998, p. 118. 



115 

 

representações como concebido pela modernidade. Contudo, é no aforismo 5.631 

do Tractatus onde mais claramente encontramos sua expressão de rejeição de 

um sujeito epistêmico capaz de fazer representações. Segundo seu autor: "o 

sujeito que pensa, representa, não existe"74. Por essas considerações, 

percebemos que tanto num como no outro momento, Wittgenstein, com todas as 

letras, está negando a existência de um sujeito pensante, fonte e portador das 

representações. Porém, de modo diferente dos Notebooks, onde ele não se dá ao 

luxo de tecer quaisquer explicações para suas afirmações, no Tractatus essa 

frase é complementada com o seguinte parágrafo: 

Se eu escrevesse um livro O Mundo tal como o Encontro, nele 
teria que incluir também um relato sobre meu corpo, e dizer quais 
membros se submetem à minha vontade e quais não, etc. - este é 
bem um método para isolar o sujeito, ou melhor, para mostrar que, 
num sentido importante, não há sujeito algum: só dele não se 

poderia falar neste livro.
75 

O parágrafo inicia com a evidente idéia de um livro intitulado: O Mundo 

tal como o Encontro, que é escrito por algum "eu", um sujeito das representações. 

Nesse caso, teríamos, então, uma descrição do mundo concebido pela ação 

subjetiva desse sujeito. De saída, não podemos esquecer que esse "eu" também 

faz parte desse mundo que está sendo descrito. Por isso, em sua descrição, ele 

teria que incluir também um relato sobre seu próprio corpo e, além disso, deveria 

dizer que membros estariam submetidos a sua vontade meramente psicológica, 

que exerceria ou não determinada influência sobre eles etc. Essa ação, para 

Wittgenstein, seria "bem um método para isolar o sujeito", pois ele teria um lugar 

privilegiado em relação às demais coisas existentes no mundo, uma vez que é a 

partir dele que todas as coisas seriam descritas. Ao que tudo indica, foi essa a 

maneira como Wittgenstein interpretou o "eu" concebido na modernidade: um 

sujeito privilegiado, portador de uma capacidade de fazer representações do 

mundo em que vive. Contudo, temos que observar um dado importante. Se 

colocássemos esse sujeito para escrever um livro contendo as descrições desse 

mundo, o único caminho viável para tal empreendimento seria por intermédio da 

linguagem. Isso implica dizer que o sujeito utilizaria a linguagem para dar sentido 

à sua descrição de tudo que compõe o mundo encontrado por ele. Já sabemos 

                                                 
74

 TLP, 5.631. 
75

 TLP, 5.631. 



116 

 

que, no Tractatus, o mundo é concebido tecnicamente como a totalidade dos 

fatos. Sendo assim, o máximo que esse sujeito em sua atividade descritiva pode 

descrever são os fatos no mundo: as únicas coisas que podem ser descritas pela 

linguagem.  

Que tal sujeito poderia descrever seu corpo, não temos dúvidas. Do 

mesmo modo suas atividades e processos mentais, por serem fatos, também 

poderiam ser descritas. Todavia, descrever o corpo e suas atividades mentais não 

é descrever o sujeito, pois o "eu" responsável pelo ato mesmo da descrição do 

mundo não pode ser descrito pela simples descrição de seu corpo e de suas 

atividades mentais. A razão disso é que a linguagem não tem nenhum nome 

capaz de corresponder-se isomorficamente a esse "eu". Nenhum relato descritivo 

seria apto para dizer o sujeito que é a condição para a própria descrição do 

mundo num livro. É por isso que "somente dele não se poderia falar nesse livro". 

Não há nada na linguagem que seja capaz de apontar a existência de tal sujeito. 

Em outras palavras, é claro que o corpo que escreveu o livro poderia ser descrito, 

e as ocorrências mentais que acompanharam a elaboração do livro, também. No 

entanto, o verdadeiro autor do livro, o sujeito que construiu os sentidos ali 

expressos durante o relato da descrição do mundo encontrado, esse teria que 

ficar de fora do seu próprio registro, pois nenhum elemento da linguagem teria 

condições de nomeá-lo. A linguagem não teria condição de descrevê-lo: não é 

possível descrever o sujeito que é condição de toda a descrição. Por isso, só dele 

não se poderia falar num livro que apresentasse uma descrição completa de sua 

vida. 

Levar isso em consideração é perceber que, ao invés de ser este "um 

método para isolar o sujeito", destacando-o num lugar privilegiado para a 

descrição do mundo, isso mostra que, "num sentido importante, não há sujeito 

algum". O interessante nisso tudo é sabermos que é por meio desse "sentido 

importante" que o sujeito, na concepção tractatiana ganha destaque. Esse 

"sentido importante" está mais claramente demonstrado no aforismo 5.641. Nele 

Wittgenstein afirma que "há realmente um sentido em que se pode, em filosofia, 

falar não psicologicamente do eu. O eu entra na filosofia pela via de que o 'mundo 

é meu mundo'". Falaremos sobre isso mais adiante. Porém, é relevante sabermos 

que essa via de entrada nada mais é do que a via da linguagem, pois o mundo, 

que é meu mundo, só pode ser dado por ela. Assim, esse "sentido importante" de 



117 

 

que fala o aforismo 5.631 está ligado às funções desse sujeito que, ao invés de 

ser um executor de atividades mentais e psíquicas, como é apresentado o "eu" da 

psicologia, é o responsável pelo estabelecimento das relações afiguradoras que 

garantem a efetivação da significação dos nomes no ato da afiguração lingüística 

do mundo. Nesse "sentido importante", não existe um sujeito empírico, um sujeito 

das representações, que é um fato no mundo. Pois esse, confinado à sua 

contingência, é incapaz de estabelecer tais relações. Com isso, não podemos 

falar desse sujeito num sentido importante, pois ele não é fato, não está no 

mundo. E, nesse sentido, ele se destaca exatamente como aquilo de que não foi 

possível falar.  

Tendo isso em vista, pode-se dizer que ao afirmar que "o sujeito que 

pensa, representa, não existe”, Wittgenstein está indicando que o verdadeiro 

sujeito não se encontra no mundo. Então, por "não existe" quer-se dizer, 

simplesmente, não está no mundo: não é fato. Por ser assim, não podemos falar 

desse sujeito. Mas ele é sem dúvida algo que pode ser colocado como um pano 

de fundo do dizível, algo que pode ser posto em evidência, ou, para usar a 

nomenclatura clássica do Tractatus, é algo que, por não poder ser dito, só pode 

ser mostrado. Assim, longe de afirmar que a linguagem não tem sujeito, o que 

Wittgenstein está dizendo de modo patente neste aforismo é não só que ele 

existe, como ele é também condição de possibilidade de toda representação 

lingüística do mundo. Por isso mesmo ele não pode existir no mundo como fato, 

pois uma condição de possibilidade para representação de fatos não pode, ela 

própria, ser um fato. E não pode, por isso, ser representada de forma alguma. 

Sendo assim, podemos afirmar com exatidão que o sistema de significação 

lingüística do Tractatus exclui qualquer participação de um sujeito das 

representações, pois se a relação de projeção entre a linguagem e o mundo 

envolve de algum modo um sujeito, esse não pode ser um sujeito empírico no 

mundo. Que deve haver um sujeito, foi o que também tentamos mostrar, mas 

como veremos, esse não pode pertencer ao mundo. 

  

 

 

 



118 

 

3.3 "O sujeito não pertence ao mundo, mas é um limite do mundo": o sujeito 

metafísico do Tractatus 

 

Como vimos, apesar de desconsiderar a existência de um sujeito (eu) 

empírico capaz de realizar a significação lingüística, Wittgenstein não nega a 

necessidade de um sujeito para seu sistema. É certo, porém, que o sujeito 

afigurador não pode pertencer ao mundo. Isso está muito claro, inclusive, pelas 

próprias palavras de Wittgenstein ao dizer que o "o sujeito não pertence ao 

mundo"76. Essa idéia é ainda mais realçada quando o autor do Tractatus 

pergunta: "onde no mundo se há de notar um sujeito metafísico?"77. Esta é a 

primeira, das únicas duas vezes que aparece a expressão "sujeito metafísico" no 

Tractatus78. E a referência a ele é para, de imediato, estabelecer um contraste 

com o sujeito empírico que se apresenta como fato no mundo.   

É importante considerar o destaque dado por Wittgenstein à proposição 

"no" no aforismo acima citado. Com ela, o autor do Tractatus está frisando que, 

embora como psicológico o sujeito possa, por meio de seu corpo, fazer parte do 

mundo, como metafísico, em nenhum lugar do mundo é possível encontrar tal 

sujeito. Não há nada no mundo que seja capaz de representar ou mesmo apontar 

esse sujeito. Se não se encontra no mundo, onde então se localiza o sujeito 

metafísico? Sabemos que por não ser encontrado no mundo, o sujeito metafísico 

não pode ser dito por nenhuma proposição. Contudo, e talvez até mesmo 

enfatizando essa impossibilidade, para responder essa questão e apresentar a 

localização do sujeito metafísico em relação ao mundo, Wittgenstein se apropria 

da força do recurso argumentativo das analogias. A analogia utilizada por ele é a 

do olho com o seu campo visual, que talvez expressa da melhor maneira a 

localidade do sujeito metafísico em relação ao mundo. 

 

3.3.1 A analogia do olho e do campo visual: o sujeito não pertence ao mundo 

 

O uso de analogias é comum nos escritos wittgensteinianos. Segundo 

o prof. Margutti Pinto, a analogia, no Tractatus, se constitui como uma forma de 

                                                 
76

 TLP, 5.632. 
77

 TLP, 5.633. 
78

 A outra citação é também na seção do solipsismo, (Cf. TLP, 5.641).  



119 

 

argumentação. Para ele, baseado na obra Tratado da argumentação de Perelman 

e Olbrechts-Tyteca79, "a analogia consiste numa semelhança de estruturas, cuja 

fórmula mais geral seria 'A é para B o que C é para D'. O conjunto formado por A 

e B é menos conhecido e constitui o tema. Já o conjunto formado por C e D é 

mais conhecido e constitui o veículo"80. Desse modo, diz Margutti, "o veículo 

(relação entre C e D) esclarece o tema (relação entre A e B)". Além disso, para 

que analogia seja instituída, é preciso que o veículo e o tema pertençam a 

domínios diferentes, para que o ponto de semelhança entre ambos seja 

destacado. O objetivo do argumento e o raciocínio por analogia é simplesmente 

fazer com que o entendimento do tema seja justificado pelo veículo.  

No Tractatus, pelo menos dois aspectos relevantes da filosofia do 

jovem Wittgenstein são fundamentados a partir de raciocínios por analogia. O 

primeiro é o que estamos tratando, ou seja, a relação entre o sujeito metafísico e 

o mundo e, como já citado, essa relação é entendida a partir da analogia do olho 

e do campo visual. Um dado importante nessa analogia é o fato de que apesar de 

ser apresentada inicialmente nessa discussão, ela tem um alcance muito maior no 

Tractatus, pois Wittgenstein também faz referência a ela quando discorre sobre o 

sentido de eternidade81. Isto implica dizer que, se bem entendida, a referida 

analogia ajudar-nos-á a esclarecer aspectos importantes da considerada parte 

mística do Tractatus como: a vontade ética, a vida, a morte, e a intuição mística 

do mundo como totalidade-limitada82.  

O segundo aspecto fundamentado em analogia no pensamento do 

jovem Wittgenstein, e que é extremamente complicado, é a chamada autofagia do 

Tractatus. Esse tema está expresso na sua elucidação final que conduz ao 

silêncio e é compreendida e justificada a partir da famosa analogia da escada. 

Porém, não nos deteremos nem mesmo ousaremos tecer quaisquer comentários 

sobre a analogia da escada. Porque a localidade do sujeito em relação ao mundo 

é o foco dos nossos interesses, somente a primeira analogia citada nos importa 

nesse momento.  

                                                 
79

 Cf. PINTO, 1998, p. 15 - 16. 
80

 PINTO, 1998, p. 323. 
81

 Cf. TLP, 6.4311. 
82

 Cf. TLP, 6.423 - 6.45. 



120 

 

Sabe-se que a analogia do olho e do campo visual foi uma herança 

schopenhauriana83 e, de modo similar a Schopenhauer, Wittgenstein a usa para 

apontar a relação entre o sujeito metafísico e o mundo. Como fica evidente, nessa 

analogia o tema, isto é, a relação sujeito-mundo, é explicado por meio de um 

veículo: o olho (sujeito) e o seu campo visual (mundo). Para começar a entendê-

la, é preciso destacarmos que, de modo não comum em seus primeiros escritos, 

Wittgenstein, no Tractatus, convida um interlocutor para participar de sua 

exposição e, curiosamente, a ele é dado o difícil desafio de responder a seguinte 

pergunta: "onde no mundo se há de notar um sujeito metafísico?". Todavia, sem 

esperar que seu interlocutor responda ou mesmo argumente sobre o que se 

estava tratando, Wittgenstein, de maneira retórica, denuncia logo a posição de 

seu convidado ao afirmar: "você diz que tudo se passa aqui como no caso do olho 

e do campo visual". Com essa frase, claramente se entende que a posição do 

interlocutor com respeito à relação entre o sujeito metafísico e o mundo era 

entendida à semelhança de como ele compreendia a relação do olho com o seu 

campo visual. E, para não deixar dúvidas, sua idéia é imediatamente colocada em 

forma de figura, da seguinte maneira: 

 

Nesse caso, o que a figura nitidamente denota é que o olho possui um 

lugar de destaque, uma vez que encerra em si todo o campo visual. Valendo-se 

da analogia temos, então, a apresentação do sujeito (olho) com um lugar 

privilegiado, centro de todo o campo visual (mundo). Se realmente esta figura 

estiver certa, o sujeito faz parte do mundo, assim como o olho, no desenho, faz 

parte de seu campo visual. Nesse caso, no livro O Mundo tal como o encontro 

citado acima, o olho (sujeito) se sobressairia, tendo um lugar notável, claramente 

perceptível, e, portanto, seria um dos elementos da descrição. Todavia, é 

                                                 
83

 Cf. PEARS, 1987, p. 176; e, também as considerações feitas por Richard Brockhaus (Cf., BROCKHAUS, 

Richard. Pulling up the ladder: the metaphysical roots of Wittgenstein's Tractatus logico-philosophicus. 

EUA: Open Court, 1991. p. 286).   



121 

 

exatamente essa idéia que Wittgenstein está criticando, ou seja, a idéia que 

apresenta o campo visual (mundo) como se estivesse coordenado e limitado por 

um olho (sujeito) que o vê e que pertence a esse campo. Dito de outra maneira, e 

utilizando as palavras de Sílvia Faustino84, essa figura revela duas perspectivas: 

(1) aquela na qual um olho vê um campo visual; e (2) aquela na qual se vê um 

olho vendo um campo visual. Nesse caso, é exatamente essa segunda 

perspectiva que representa o ponto de vista que Wittgenstein quer criticar, a 

saber: aquele ponto de vista que acredita que o mundo (campo visual) pode ser 

descrito por um sujeito (olho), que é eixo dessa descrição, mas que também 

pertence ao mundo, fazendo a si mesmo elemento de sua própria descrição. 

Sabendo que a posição de seu convidado não estava correta, 

imediatamente após apresentar a analogia, o autor do Tractatus alça a sua voz 

contra seu interlocutor e diz que no adequado entendimento do campo visual "o 

olho você realmente não vê". Com essa frase, o que Wittgenstein está 

destacando é que o olho não faz parte de seu campo visual e, por isso, ele não 

pode ser encontrado em nenhum lugar desse campo como demonstrado pela 

figura acima. Em outras palavras, o que ele está querendo apresentar com isso é 

o fato de que embora o olho seja, obviamente, uma condição para que haja um 

campo visual, ele em si não pode ser um constituinte deste campo, nem muito 

menos ter uma posição privilegiada nele. Em nenhum campo visual poderemos 

ver o olho que o produz. É bem verdade que poderíamos até ver o olho no 

espelho. Contudo, de qualquer forma, ainda assim não seria possível vermos o 

olho vendo. Nesse caso, apesar de estarmos certos em afirmar que o olho produz 

um campo visual, não temos condições de ver onde começa ou mesmo onde 

termina esse campo visual. Essas considerações revelam o erro da figura acima 

que, de certa forma, apresenta a teoria da representação da modernidade.  

Para Wittgenstein, todo o problema da figura acima representada é que 

nela o olho aparece e, ainda contra seu interlocutor, ele prossegue dizendo que, 

além do olho não fazer parte de seu campo, "nada no campo visual permite 

concluir que é visto a partir de um olho"85. Neste caso, o olho seria como que um 

invisível: necessário apenas para a produção do campo visual, porém, totalmente 

imperceptível. Com isso, todas as possibilidades para que se possa ver o olho, 

                                                 
84

 Cf. FAUSTINO, 2006, p. 95. 
85

 TLP, 5.633. 



122 

 

seja por ele mesmo, ou pelo que é visto por ele, são totalmente descartadas; pois, 

além de não poder ser visto no seu campo visual, o olho também não pode ser 

inferido do que quer que esteja contido em seu campo que é visto a partir dele. 

Tendo isso em vista, a força da analogia pode agora vir à tona. Isso faz com que 

tenhamos melhores condições de entender os dois aspectos criticados por 

Wittgenstein a partir dela. O primeiro ressalta que assim como o olho não faz 

parte de seu campo visual e, por isso, não pode ser encontrado em nenhum lugar 

desse campo, da mesma maneira o sujeito não pode pertencer ao mundo, não 

pode ser encontrado no mundo. Neste caso, pela analogia, o sujeito jamais 

poderia ser visto no mundo. O segundo aspecto relevante apontado por 

Wittgenstein está no fato de que do mesmo modo que "nada no campo visual 

permite concluir que é visto a partir de um olho", o sujeito também não pode ser 

inferido a partir de nada que exista no mundo. Isso implica dizer que assim como 

o olho vê o campo visual, nada havendo no campo visual que permita concluir 

que ele é visto a partir do olho, o sujeito percebe o mundo, nada havendo no 

mundo que permita concluir que ele é percebido a partir do sujeito. 

Diante de tudo isso, compreende-se que é exatamente por isso que 

Wittgenstein afirma, categoricamente, que "o campo visual não tem uma forma 

como esta"86, ou seja, como àquela apresentada pelo seu interlocutor. Essa 

compreensão nos habilita a entendermos melhor a razão pela qual "O sujeito não 

pertence ao mundo, mas é um limite do mundo". 

 

3.3.2 O sujeito metafísico como limite do mundo 

 

Por não fazer parte do mundo e não haver nada fora do mundo, o 

sujeito metafísico tractatiano é considerado como um conceito-limite, mais 

especificamente como "um limite do mundo". A concepção de "limite" está 

presente na primeira fase do pensamento de Wittgenstein, e perpassa todo o 

Tractatus87. No entanto, é na seção do solipsismo onde a idéia de "limite" está 

mais acentuada. Nela são abordados os limites da linguagem, os limites do 

mundo, os limites da lógica e o sujeito como limite. No capítulo anterior, já 

                                                 
86

 TLP, 5.6331. (destaque nosso). 
87

 Para Anscombe, a idéia de limite é mais uma herança schopenhauriana que fortemente influenciou o jovem 

Wittgenstein. (Cf. ANSCOMBE, 1971, p. 168). 



123 

 

tratamos dos limites da linguagem, do mundo e da lógica. Eles são os mesmos, 

pois todos esses domínios compartilham da mesma forma lógica que estabelece 

esses limites. A linguagem tem uma única sintaxe, que é demarcada pela forma 

lógica que a compõe. Essas fronteiras da sintaxe lógica da linguagem são as 

mesmas do espaço lógico, compartilhado pelo mundo e pela própria lógica. 

Quanto ao sujeito como limite, iremos tratar a partir de agora. 

Se entendida corretamente, a exposição wittgensteiniana da analogia 

do olho e do campo visual já anuncia a concepção de um sujeito considerado 

como limite, pois, lavando em consideração a força da analogia, da mesma forma 

que o olho se constitui como limite do campo visual, o sujeito metafísico é limite 

do mundo. Esse aspecto simples, porém importante, de ser limite do mundo, 

implica que, necessariamente, o sujeito não pertence ao mundo e de nenhuma 

forma pode ser notado nele, assim como o olho não pertence ao seu campo 

visual, e nada nesse campo aponta para um olho. Nada que faça parte do mundo, 

nenhum fato, pode ser comparado a esse sujeito. Talvez seja por isso que 

Wittgenstein é também enfático ao descrever o sujeito metafísico do Tractatus 

pela via apofática. Esse sujeito, diz ele, "não é o homem, não é o corpo humano, 

não é a alma humana"88.  

Não sabemos as devidas razões das citações de: "homem", "corpo 

humano", e "alma humana". Uma boa explicação é que talvez Wittgenstein esteja 

criticando algumas concepções de sujeito vigente em sua época. A referência a 

"alma humana" é, sobretudo, a mais perceptível dessas concepções, e o anti-

psicologismo wittgensteiniano já explica essa citação. Como sabemos, o autor do 

Tractatus era hostil à noção de alma apresentada pela psicologia moderna, que, 

para ele, não passava de uma quimera. Inclusive, essa aversão é confirmada na 

própria continuação do aforismo acima citado, onde ele diz que a alma humana só 

interessa à psicologia. Quanto a esse assunto, Sílvia Faustino fornece uma 

interpretação que achamos razoável. Ela diz que, para Wittgenstein, o sujeito 

metafísico "não é o homem, porque não define uma espécie; não é o corpo 

humano, porque não define um indivíduo particular; não é uma alma psicológica, 

porque não define um portador de representações"89. Entretanto, seja o que for 

que "homem", "corpo humano", e "alma humana" denotem, o certo é que 

                                                 
88

 TLP, 5.641. (destaque nosso). 
89

 Cf. FAUSTINO, 2006, p. 94. 



124 

 

Wittgenstein está radicalmente destacando o contraste existente entre a 

constituição e a localização do sujeito metafísico tractatiano e a maneira de 

conceber o sujeito a partir de uma dessas definições. Quanto à constituição, o 

sujeito do Tractatus não é físico (homem e corpo humano), nem mesmo 

psicológico (alma humana). E quanto à localização, tanto o homem, como seu 

corpo, como sua alma, são considerados como fato e, por isso, fazem parte do 

mundo. Então, o sujeito tractatiano não sendo o homem (corpo e alma), não 

sendo um corpo humano, nem uma alma humana, como concebida pela 

psicologia moderna, não é uma parte do mundo.  

Além desse aspecto que chamamos de simples, isto é, de não 

pertencer ao mundo, a concepção de sujeito como limite nos leva a um outro 

aspecto importante dentro da proposta filosófica do Tractatus, a saber: o fato de o 

sujeito ser limite do mundo "está ligado a não ser nenhuma parte de nossa 

experiência também a priori"90. A evidência disso já pode ser encontrada nos 

registros dos Notebooks. Em 12/08/1916, assim que acabara de falar sobre o 

sujeito e sobre a analogia do olho e do campo visual, Wittgenstein escreveu que 

"isso relaciona-se com o fato de nenhuma parte da nossa experiência ser a 

priori"91. Nesse livro, o contexto é claro, e certamente a questão do sujeito como 

limite tem uma ligação direta com o fato de não termos nenhuma experiência a 

priori. Infelizmente, porém, a mesma clareza redacional não é encontrada no 

Tractatus. É bem verdade que, como nos Notebooks, imediatamente após o 

desenho didático utilizado para expressar sua crítica à concepção de um ponto 

privilegiado na relação entre o sujeito e o mundo, Wittgenstein afirma, no aforismo 

5.634, que "isso está ligado a não ser nenhuma parte de nossa experiência 

também a priori"92. Porém, tendo em vista a numeração desse aforismo, não nos 

é permitido associar, de imediato, essa afirmação com as observações sobre o 

sujeito e o mundo iniciadas em 5.631, como feita nos Notebooks. Isso gera um 

problema exegético que precisa ser dissolvido. 

Para David Pears, o problema é instaurado porque "a referência da 

palavra 'isso' não é óbvia"93. Neste caso, a questão é semelhante àquela tratada 

quando consideramos o aforismo 5.62, e consiste em saber se o "isso" (Das) no 

                                                 
90

 TLP, 5.634. 
91

 WITTGENSTEIN, 1998, p. 119. 
92

 TLP, 5.634. 
93

 Cf. PEARS, 1987, p. 182. ("the reference of the word 'This' is not obvious") (Tradução Minha). 



125 

 

início do 5.634 se refere ao conteúdo imediatamente anterior, ou seja, à analogia 

do olho e do campo visual, ou se o Das é uma referência ao conteúdo do aforismo 

5.63, conforme sugestão de leitura dada pela próprio Wittgenstein e que 

adotamos. O aforismo 5.63 expressa que: "Eu sou meu mundo. (O 

microcosmos)". Até aqui não consideramos nada sobre esse aforismo e, para 

cumprirmos o roteiro interpretativo que planejamos, só posteriormente falaremos 

dele. Porém, isso não comprometerá, nem mesmo atrapalhará, o entendimento 

do aspecto importante do sujeito como limite que pretendemos agora demonstrar. 

A razão disso é que temos informações suficientes para realizar tal 

empreendimento sem necessariamente recorrermos ao conteúdo do aforismo 

5.63. Contudo, vale salientar que, como veremos, trilhando um caminho ou outro 

se chagará aos mesmos resultados. Diante disso, porém, para melhor 

compreendermos a ligação entre o sujeito como limite e o fato de não ser 

nenhuma parte de nossa experiência também a priori precisamos tratar da 

concepção de experiência no Tractatus.  

Dentro do seu sistema filosófico, o Tractatus apresenta uma definição, 

ainda que mínima, do que seja experiência. No aforismo 5.552, é dito que 

experiência seria a constatação "de que algo está assim e assim". Pelo contexto 

geral do livro, que "algo está assim e assim" denota como (Wie) o mundo é, ou 

seja, como as coisas estão dispostas nele. Nesse caso, seria uma experiência, na 

linguagem do Tractatus, o fato de que uma caneta está, por exemplo, em cima da 

mesa, ao lado do caderno. Concebida dessa maneira, a experiência, portanto, 

está ligada aos fatos no mundo, a como os objetos estão configurados nos 

estados de coisas. Esse dado já nos fornece a chave para a compreensão da 

impossibilidade de uma experiência a priori. No exemplo citado, porém, não é 

necessário que a caneta esteja em cima da mesa e ao lado do caderno. Ela 

poderia estar em cima da cadeira, ao lado da borracha, ou mesmo no meu bolso, 

ao lado do celular. Não há nada nessas coisas que determinem que elas, 

necessariamente, se apresentem nos fatos da maneira acima descritas. Visto que 

não é necessário que as coisas estejam dispostas do jeito que se encontram no 

mundo, ou mesmo que os fatos constituam o mundo da maneira como o 

encontramos, a experiência - como as coisas estão - está, portanto, confinada à 

contingência do mundo. É por isso que Wittgenstein é enfático ao dizer que "tudo 



126 

 

que vemos poderia também ser diferente", e "tudo que podemos em geral 

descrever poderia também ser diferente"94.  

Segundo o Tractatus, só há necessidade lógica95. Isso faz com que a 

lógica seja a priori96 e, sendo assim, ela "é anterior a toda experiência": é anterior 

a como estão as coisas97. A lógica, portanto, está ligada ao quê (Was) é o mundo, 

e não ao como (Wie) ele se encontra98. Essas informações já seriam, assim, 

suficientes para sabermos que não há nada em nossa experiência do mundo que 

seja a priori, necessário. Porém, ao ligar esse assunto à discussão do sujeito 

metafísico como limite, Wittgenstein apresenta algo a mais. Conforme o autor do 

Tractatus, tudo o que vemos ou mesmo descrevemos são fatos no mundo. Estes 

são contingentemente constituídos pelas vinculações lógicas dos objetos, 

conforme as possibilidades combinatórias que se encontram delimitadas na forma 

lógica existente em cada um deles. A contingência dessas combinações, que 

poderiam formar diversos mundos possíveis, está ligada ao fato de que cada um 

dos objetos pode aparecer em quaisquer estados de coisas que neles já estejam 

prejulgados99. A sua forma lógica é o que determinará todas as possibilidades de 

sua vinculação no espaço lógico, prescrevendo em que estados de coisas esses 

objetos poderão aparecer. Todavia, não é necessário que determinado objeto 

esteja no estado de coisas em que se encontre, pois ele, como qualquer outro, 

poderia aparecer em quaisquer situações prescritas pela sua forma lógica. Diante 

de tais informações, para que houvesse uma ordem a priori das coisas no mundo, 

ou melhor, para que alguma parte de nossa experiência pudesse ser a priori, 

teríamos que saber, de antemão, como os objetos estariam ligados entre si, e, 

como conseqüência, que nomes significariam esses objetos nas proposições que 

figurariam o mundo. 

Dito de maneira mais simples, para que alguma parte de nossa 

experiência pudesse ser a priori, deveríamos ser capazes de determinar, de 

antemão, todas as maneiras como os objetos ontológicos se configurariam nos 

estados de coisas; e, devido ao isomorfismo existente entre linguagem e mundo, 

especificássemos, com isso também, como todos os nomes estariam encadeados 

                                                 
94

 TLP, 5.634. 
95

 Cf. TLP, 6.37. 
96

 Cf. TLP, 5.4731. 
97

 Cf. TLP, 5.552. 
98

 Cf. TLP, 5.552. 
99

 Cf. TLP, 2.012 - 2.0121. 



127 

 

nas proposições elementares. Entretanto, para que isso acontecesse, deveríamos 

estar num ponto de referência privilegiado no mundo (como um sujeito das 

representações) e ter, de algum modo, o acesso e o conhecimento total da forma 

lógica dos objetos que constituem o mundo, bem como da sintaxe lógica dos 

nomes que constituem a linguagem. Além disso, teríamos que ter, também, o 

controle e a capacidade de estabelecer qual das inúmeras possibilidades lógicas 

desses objetos seria efetuada para que eles aparecessem nos determinados 

estados de coisas, os quais comporiam os fatos que constituiriam o mundo.  

Ser capaz de determinar e saber todas essas combinações de 

antemão é possuir o que poderíamos chamar de "onisciência lógica". É óbvio que 

tal "onisciência" é terminantemente impossível. Principalmente para um mero fato 

no mundo, como é o caso de qualquer ponto de referência nele existente (sujeito), 

ainda que privilegiado. O próprio Tractatus já havia previsto essa inexeqüível 

tarefa. De acordo com a teoria pictórica, a relação isomórfica e assimétrica 

existente entre linguagem e mundo proporciona que os fatos sejam afigurados 

pelas proposições elementares. Já sabemos que essas proposições são 

constituídas de nomes100, os quais, por sua vez, representam, lingüisticamente, 

os objetos101. Pelo isomorfismo lógico entre os domínios lingüístico e ontológico, 

da mesma maneira que os objetos se caracterizam por suas possibilidades de 

combinação com outros objetos, os nomes, na linguagem, também se 

caracterizam por suas possibilidades de combinação com outros nomes. Quem 

determina essas possibilidades de combinação entre os nomes é a sintaxe lógica 

da linguagem, que compartilha do mesmo espaço lógico onde estão inseridos os 

objetos. Sendo assim, uma via para sabermos de antemão as configurações dos 

objetos seria especificar, a priori, os significados dos nomes que representariam 

esses objetos na proposição elementar. Contudo, segundo a filosofia tractatiana, 

não podemos especificar, a priori, nenhuma composição de qualquer que seja a 

proposição elementar. Por ser uma composição de nome, só seria possível 

especificar uma proposição elementar se conseguíssemos especificar a 

significação de todos os nomes que a compõem. Porém, não podemos especificar 

a priori o significado de qualquer que seja o nome que compõe essas 

                                                 
100

 Cf. TLP, 4.22. 
101

 Cf. TLP, 3.203. 



128 

 

proposições102. Essas significações acontecem a posteriori, pois é só no contexto 

da proposição, quando os nomes já aparecem numa determinada relação entre si, 

que eles ganham significados103. Especificar um nome de antemão seria saber a 

que objeto ele estaria correlacionado e a que configuração esse objeto 

pertenceria. Isso também é impossível, pois apesar de ser essencial para o objeto 

poder ser parte constituinte de um estado de coisas104, seu aparecimento nesses 

estados de coisas é peremptoriamente contingente. O que implica dizer que 

nenhum fato pode ser determinado a priori.  

Assim, fica claro que nada, nem mesmo ninguém, seria capaz de 

executar essa "onisciência lógica" e, visto que não há "nenhum ponto de 

referência com respeito ao qual se pudesse delimitar o campo das possibilidades 

de existência"105, como diz Luiz H. L. dos Santos, não há também nada em nossa 

experiência do mundo que possa ser a priori: todas as nossas experiências são 

contingentes. Como exemplo, uma mancha na camisa tem, obviamente, que 

possuir uma cor, mas não é necessário que ela seja vermelha, ou verde, ou 

mesmo amarela106. A cor da mancha dependerá da configuração dos objetos que 

a compõem. Se é assim, só podemos concluir, como Wittgenstein, que "não há 

uma ordem a priori das coisas"107: "algo pode ser o caso ou não ser o caso e tudo 

o mais permanecer na mesma"108. Sendo assim, é vetada a possibilidade de o 

mundo ser limitado por uma subjetividade que ordene a realidade de modo 

privilegiado. A negação de uma ordem a priori aponta para a impossibilidade de 

antecipar qualquer forma de ordenação do mundo. Com isso, o fato de que 

nenhuma parte de nossa experiência é a priori nos leva a considerar, então, um 

outro aspecto do sujeito como limite do mundo.  

Conforme a analogia, sabemos que o olho é o limite de seu campo 

visual. E, por ser limite, é condição necessária para que haja o campo visual. Do 

mesmo modo, o sujeito metafísico, concebido como limite do mundo, é condição 

de possibilidade do próprio mundo. Muito embora não haja nada em nossa 

experiência do mundo que seja a priori, nessas circunstâncias fica evidente que o 

                                                 
102

 Cf. TLP, 5.55. 
103

 Cf. TLP, 3.3. 
104

 Cf. TLP, 2.011. 
105

 SANTOS, 2001, p. 105. 
106

 Cf. TLP, 2.0131. 
107

 TLP, 5.634. 
108

 TLP, 1.21. 



129 

 

sujeito metafísico é a priori, isto é, condição de possibilidade. Como visto, no 

Tractatus o a priori está ligado a "algo puramente lógico"109 e, sendo assim, 

refere-se ao quê (Was) das coisas, e não ao como (Wie) elas estão. Pelo fato de 

que toda e qualquer experiência está ligada a como as coisas estão, ou seja, aos 

fatos pelos quais o mundo é constituído, sendo a priori, o sujeito metafísico é 

anterior aos fatos, é condição de possibilidade da própria existência do mundo110. 

Esses dados confirmam e destacam a transcendentalidade do sujeito metafísico. 

Conscientes disso, muitos intérpretes wittgensteinianos o chamam de "sujeito 

Transcendental", mesmo sabendo que essa expressão não ocorre em nenhum 

aforismo do Tractatus. Nesse livro, o adjetivo "transcendental" é usado somente 

para a lógica111 (como era de se esperar por ser ela a priori) e para a ética112. 

Porém, ao chamar o sujeito metafísico de transcendental, esses intérpretes 

querem apenas apontar que, apesar de não ser designado desta maneira, o 

sujeito tractatiano atende perfeitamente aos requisitos para ser transcendental. 

Primeiramente, porque se constitui como uma condição absoluta de possibilidade 

de um determinado âmbito: do mundo enquanto totalidade dos fatos. E, em 

segundo lugar, por esse sujeito estar absolutamente excluído desse mesmo 

âmbito, ou seja, ele não se constitui enquanto fato no mundo.  

A partir disso, por não ser fato, mas condição de possibilidade do 

mundo, o sujeito metafísico não pode ser representado proposicionalmente, ou 

seja, não pode ser dito. É devido a isso que no livro O mundo tal como o 

encontro, esse sujeito não apareceria descrito. Nenhum nome da linguagem seria 

capaz de corresponder-se isomorficamente a ele: "somente dele não se poderia 

falar nesse livro". Essa constatação já nos abre a porta para compreendermos o 

papel do sujeito metafísico no Tractatus com relação à constituição da semântica 

tractatiana. Como visto, para que haja a afiguração lingüística dos fatos, não 

basta apenas existir a relação isomórfica entre o mundo e a linguagem. Como 

tentamos demonstrar, o isomorfismo existente entre linguagem e mundo é 

condição necessária, mas não suficiente para que o ato nomeador seja realizado. 

As relações isomórficas aparecem no sistema lingüístico tractatiano para garantir 

                                                 
109

 Cf. TLP, 6.3211. 
110

 Essa afirmação do sujeito como condição de possibilidade da existência do mundo já aparece nos 

Notebooks, em 02/08/1916. (Cf. WITTGENSTEIN, 1998, p. 118). 
111

 Cf. TLP, 6.13. 
112

 Cf. TLP, 6.421. 



130 

 

que os domínios da linguagem e do mundo possuam a mesma multiplicidade 

lógica entre seus elementos, pois é somente desse modo que eles podem ser 

correlacionados. Contudo, esse isomorfismo lógico em si é insuficiente para 

estabelecer o ato nomeador, ou seja, ele é incapaz de ligar os nomes aos seus 

respectivos objetos. É por isso que deve ser instituída a relação afiguradora, ou 

seja, a coordenação entre os elementos desses domínios para que os nomes 

passem a ter significados e as proposições que eles compõem ganhem sentido. 

Sendo assim, é só por meio da relação afiguradora que um nome, através da 

projeção lingüística do mundo, adquire significado ao ser associado a um objeto 

simples: só ela é capaz de dotar um nome de significado. Sem a relação 

afiguradora o isomorfismo entre linguagem e mundo seria inútil e nada seria nome 

de coisa alguma. 

Concebida assim, a relação afiguradora é condição de possibilidade 

para a constituição dos significados dos nomes que nomeiam os objetos, e, 

conseqüentemente, dos sentidos das proposições que afiguram o mundo. Os 

significados dos nomes só são constituídos quando estiver estabelecido que 

nomes nomearão os objetos a serem representados, por eles, na linguagem. A 

sintaxe lógica que rege a linguagem apenas determina as regras que garantam o 

isomorfismo entre linguagem e mundo, expressando a necessidade de que 

tenhamos na linguagem um, e somente um nome, para cada objeto a ser 

nomeado. Entretanto, nenhum nome "a", por exemplo, está, por sua própria 

natureza, ligado àquele objeto "A". Em outras palavras, a relação afiguradora 

entre um nome e um objeto não está inscrita na sintaxe do nome, nem muito 

menos na forma lógica do objeto. Desse modo, a nomeação, ou seja, o ato que 

vincula este nome àquele objeto, tem que ser realizado, pois não está definido, 

pela natureza do objeto e do nome, a qual objeto o nome irá ser vinculado. Isso 

tem que ser feito. Sendo assim, para que haja a figuração e o objeto - que por 

natureza não designa coisa alguma - torne-se o significado de algum nome, a 

relação projetiva deve ser estabelecida. Precisamos, então, de um ato que institua 

a relação afiguradora entre nome e objeto. Algo ou alguém precisa fazer essa 

projeção dos nomes nos objetos, para que o significado dos nomes seja 

estabelecido. É exatamente esse o papel do sujeito metafísico no Tractatus. Esse 

sujeito da afiguração, se assim podemos chamá-lo, é o sujeito no "sentido 

importante", falado anteriormente, o qual não apareceria em nenhum livro que 



131 

 

descrevesse o mundo, pois nenhum nome da linguagem teria condições de 

nomeá-lo.  

É o sujeito metafísico que em seu ato nomeador liga os nomes aos 

seus respectivos objetos, realizando assim as relações afiguradoras. Nesse caso, 

o sentido proposicional pressupõe um ator, cuja constituição seja capaz de 

construir os sentidos da linguagem. Segundo João Cuter, "a função desse ator é, 

basicamente, uma função de escolha: ele deve determinar a qual objeto tal nome 

deve ser coordenado"113. É bem verdade que o vocábulo "escolha" poderia dar a 

entender que estamos falando de algum sujeito empírico. Contudo, acreditamos 

que ao utilizar esse termo João Cuter nada mais quis do que apenas ressaltar a 

atividade de coordenação entre os objetos e os nomes realizada pelo sujeito 

metafísico: é ele quem "escolhe" que nome nomeará determinado objeto.  

Sendo assim, a transcendentalidade desse sujeito se revela, 

sobretudo, no fato de ele ser pressuposto absoluto para o estabelecimento do 

sentido lingüístico. Nesse caso, a capacidade de escolher e determinar que nome 

nomeará tal objeto é inerente a ele. Isso faz com que o sujeito metafísico seja o 

verdadeiro autor do livro acima citado, pois é ele quem, através do ato nomeador 

que liga esse nome àquele objeto, constrói os sentidos expressos durante todo e 

qualquer relato da descrição do mundo encontrado.  

Em outras palavras, por ser essencial à constituição do sentido na 

teoria tractatiana da linguagem, esse sujeito se encontra no interior dos 

pressupostos estritamente lógicos, para que um fato torne-se uma figura 

lingüística. Sendo assim, o âmbito do sujeito metafísico é o da própria condição 

de possibilidade, para que a linguagem afigure o mundo. É exatamente por isso 

que ele não pode jamais ser descrito por ela. Tanto ele, como a relação 

afiguradora, como a projeção e o próprio âmbito onde se localizam essas coisas 

não podem ser ditos; apenas se mostram.  

Reconhecer isso é compreender o real papel exercido pelo sujeito 

metafísico na constituição do sentido lingüístico de acordo com a proposta 

filosófica do primeiro Wittgenstein. Contudo, a necessidade de um sujeito nesse 

processo nos dá, de certa forma, margens para afirmar que existe uma espécie 

de intencionalidade efetuada por ele durante a nomeação dos objetos. E há até 

                                                 
113

 Cf. CUTER, 2000, p. 66. 



132 

 

quem pense que, apesar de não usar essa palavra, a idéia de intencionalidade 

está presente em quase todo o Tractatus114. Caso essa concepção esteja certa, 

essa intencionalidade apresenta-se, portanto, como um ato de um sujeito 

necessário à constituição do sentido no Tractatus. Por outro lado, porém, é 

importante lembrarmos também que essa intencionalidade não pode estar ligada 

a nenhum sujeito empírico específico, existente no mundo. Pois, concebida como 

um ato necessário à constituição do sentido, ela faz parte do processo de 

nomeação dos objetos e, por isso, deverá está vinculada à relação afiguradora, 

que, como vimos, é quem possibilita a ação de significação semântica aos nomes 

em sua ligação isomórfica com os objetos. Dessa forma, a intencionalidade 

também não pode ser descrita pela linguagem e, muito menos, ser propriedade 

de algum fato no mundo, como são os sujeitos empíricos. Diante disso, a única 

alternativa que nos resta é a certeza de que esse ato portador de uma assimetria 

essencial, que visa um elemento de um fato como nome de um objeto, é 

apresentado como uma característica inerente do sujeito metafísico tractatiano. E, 

se apresentado como uma intencionalidade ou não, o seu campo de atuação nas 

escolhas do que será nome de que está fora do mundo dos fatos, ou melhor 

dizendo, nos limites desse mundo. É por isso que não temos condições de dizer 

como esse sujeito efetua o ato de nomeação. Nada, além do que já falamos, pode 

ser dito sobre como ele realiza a significação lingüística.  

Entretanto, o fato de não podermos dizer como isso acontece, não 

implica afirmar que não podemos constatar a necessidade de um sujeito 

afigurador, que realize o ato de nomeação através da efetuação das relações 

afiguradoras, fazendo com que os fatos sejam projetados em figuras lingüísticas. 

É o sujeito metafísico tractatiano, portanto, quem determina toda a atividade 

lingüística de descrição do mundo e, nesse caso, ele é aquele "nós" que figura os 

fatos. Como ocorre a escolha de que nome nomeará determinado objeto é 

inerente à própria existência do sujeito metafísico e, como tal, isso não se diz, 

mostra-se. Quem compreender a idéia central da proposta filosófica do jovem 

Wittgenstein perceberá que só há espaço, no Tractatus, para esse tipo de sujeito. 

E nenhum leitor, ou mesmo intérprete wittgensteiniano, pode negar a existência 

necessária dele nesse arcabouço filosófico. Porém, o mais importante disso tudo 

                                                 
114

 Cf. CUTER, 2006, p. 174 - 175. 



133 

 

não é nem tanto sabermos que o sujeito tractatiano é constituído dessa maneira. 

O que mais interessa, de fato, é constatarmos as conseqüências filosóficas que 

teremos, quando consideramos a existência desse tipo de sujeito tractatiano. É 

sobre isso que trataremos no próximo capítulo.  



134 

 

4 "O SOLIPSISMO, LEVADO ÀS ÚLTIMAS CONSEQÜÊNCIAS, COINCIDE 

COM O PURO REALISMO":  

o sujeito metafísico reduzido a um ponto sem extensão, restando a 

realidade coordenada a ele 

 

Diante de tudo que foi considerado no capítulo anterior, somos levados 

a afirmar que a significação da linguagem segundo o Tractatus não se constitui 

sem a intervenção de um sujeito metafísico. Essa postulação de um sujeito posto 

no limite do mundo não é um suplemento metafísico na filosofia tractatiana. Pelo 

contrário, ela diz respeito àquilo que a análise lógica demonstrou ser indizível, 

mas que é necessário à constituição do sentido daquilo que pode ser dito pela 

linguagem. 

Porque é por seu intermédio que a linguagem se projeta no mundo, o 

sujeito metafísico é a condição necessária e sempre pressuposta para qualquer 

ato descritivo da linguagem. Além disso, considerando que toda a representação 

do mundo só poderá ser feita pela linguagem, o sujeito metafísico também se 

constitui como um pressuposto necessário para qualquer representação do 

mundo. Nessas condições, ele está situado naquele núcleo indizível da própria 

condição de possibilidade da linguagem e do mundo: ele é transcendental. Sendo 

assim, o sujeito responsável pelo sentido proposicional é limite - não uma parte - 

do mundo e, desse modo, é ele quem realiza a relação afiguradora para o 

estabelecimento do ato nomeador, que jamais poderia ser feita por algum sujeito 

empírico localizado em qualquer que seja a parte do mundo. 

Segundo a teoria da figuração lingüística do mundo, é exatamente por 

ser limite do mundo que o sujeito metafísico promove a "coordenação de fatos por 

meio da coordenação de seus objetos", ou seja, é ele que faz com que a 

proposição "p" diga o fato p. Essa coordenação, somente esse "eu" - sujeito 

metafísico - pode fazer: só ele é o produtor de todo e qualquer sentido da 

linguagem. É por isso que, mesmo negando qualquer intervenção e participação 

de um "eu" empírico - psicológico - na constituição do significado lingüístico, 

Wittgenstein afirma que "há realmente um sentido em que se pode, em filosofia, 

falar não psicologicamente do eu"1. Esse sentido filosófico, no qual não somente 

                                                 
1
 TLP, 5.641. 



135 

 

podemos, mas também devemos2 falar do "eu", não se refere a algum "eu" 

privilegiado no mundo como pensava grande parte das propostas filosóficas da 

modernidade. Ao invés disso, refere-se àquele "eu" "num sentido importante", já 

falado anteriormente. Ou seja, o "sentido importante" que podemos e devemos 

falar do "eu" na filosofia se refere às funções do sujeito metafísico que, ao invés 

de ser uma máquina que produz atividades mentais e psíquicas, como é 

apresentado o "eu" da psicologia, é o responsável pela efetivação das relações 

afiguradoras que garantem o significado dos nomes na afiguração lingüística do 

mundo.  

Dessa maneira, "falar não psicologicamente do eu" é abrir espaço para 

uma dimensão muito mais importante da compreensão do "eu" na filosofia. É 

exatamente nessa compreensão da dimensão filosófica do "eu" proposta por 

Wittgenstein que encontramos a base para a sustentação e para o entendimento 

do aparente paradoxo tractatiano que essa pesquisa pretende explicitar, a saber: 

"Aqui se vê que o solipsismo, levado às últimas conseqüências, coincide com o 

puro realismo"3. É sobre isso que tratará o presente capítulo. 

  

4.1 "O mundo é meu mundo": a via de entrada do "eu" na filosofia 

 

Porque é no entendimento da dimensão filosófica do "eu" proposta por 

Wittgenstein onde temos o alicerce para o que desejamos entender, precisamos 

conhecer em que consiste essa dimensão. 

No Tractatus, essa dimensão é compreendida a partir da própria via de 

entrada do "eu" na filosofia. Para seu autor, esse "eu" no sentido importante, o 

"eu" metafísico, entra na filosofia pela via de que "o mundo é meu mundo". "Que o 

mundo seja meu mundo" é, para Wittgenstein, "o que o solipsismo quer significar"; 

e isso, para ele, está "inteiramente correto"; porém, essa verdade é totalmente 

inefável: ela apenas se mostra. O que a verdade do solipsismo mostra é o fato de 

que só há um único meio do mundo ser representado, e é exatamente quando se 

entende essa única maneira de representação do mundo que a porta para a 

entrada do "eu" na filosofia é aberta. Como sabemos, essa única e exclusiva 

maneira de conceber o mundo é pela linguagem: aquela que descreve o mundo; a 

                                                 
2
 Registrado nos Notebooks, em 11/08/1916 (Cf. WITTGENSTEIN, 1998, p. 119).  

3
 TLP, 5.64. 



136 

 

única, aliás, que "eu" posso entender: minha linguagem. Por isso, pelo fato de o 

mundo ser projetado por essa única linguagem, que é minha, o mundo só poderá 

ser meu mundo. Esse é, para Wittgenstein, a medida pela qual a verdade do 

solipsismo pode ser afirmada. Ou seja: o solipsismo só é uma verdade porque 

existe uma projeção lingüística do mundo e essa projeção, por ser realizada pela 

minha linguagem, torna o mundo projetado meu mundo.  

Entender isso é entender o modo como o "eu" entra na filosofia. Pois, 

dizer que o "eu" entra na filosofia pela via de que "o mundo seja meu mundo" 

nada mais é do que afirmar que o "eu" torna-se objeto de investigação e de 

análise filosóficas quando se admite a verdade do solipsismo: a inefável via (a 

única que há) de representação do mundo pela linguagem. Para que essa 

projeção lingüística do mundo seja realizada necessitamos do sujeito metafísico, 

o "eu" que é a própria condição de possibilidade para que a única linguagem que 

há e que ele é capaz de entender, represente (afigure) o mundo. Com isso, 

afirmar que o "eu" entra na filosofia pela via de "que o mundo é meu mundo", é 

certificar-se que o solipsismo é verdadeiro e que sua verdade ("que o mundo seja 

meu mundo") denota o fato de que só há um caminho pelo qual o mundo pode ser 

representado, a saber: pela afiguração lingüística. Por ser o "eu" a própria 

condição de possibilidade da representação lingüística do mundo, é justamente 

por meio dele que o mundo torna meu mundo. Sendo assim, é somente nesse 

sentido - sentido esse que cumpre admitir "que o mundo seja meu mundo" - que 

podemos falar de um "eu" não psicológico: de um "eu" que verdadeiramente 

importa à filosofia.  

Esse "eu" filosófico, como também é chamado o sujeito metafísico no 

Tractatus, constitui-se como a única fonte de sentido da linguagem. Isso se dá 

não por qualquer razão de ordem epistemológica, mas simplesmente porque a 

linguagem que descreve o mundo pertence a ele: é a minha linguagem. Isso 

implica dizer que se esse "eu" não existisse em nenhum sentido, toda a verdade 

do solipsismo ruiria, unicamente porque o "eu" não seria capaz de afigurar o 

mundo, uma vez que a linguagem não seria minha, nem muito menos o mundo 

afigurado por ela seria meu. Falar filosoficamente do "eu" é, portanto, falar do "eu" 

que de fato tem relevância. Compreender isso é reconhecer a importante função 

do sujeito metafísico enquanto sujeito capaz de realizar a relação afiguradora que 

estabelece as significações lingüísticas dos nomes na projeção do mundo. Como 



137 

 

visto, a relação afiguradora é, segundo o Tractatus, indispensável no processo de 

afiguração lingüística do mundo e, por ser assim, ela deve subsistir para que a 

linguagem afigure o mundo. Entendida dessa maneira, a relação afiguradora que 

se constitui entre o mundo e a linguagem é, portanto, uma relação interna, isto é, 

uma relação essencial4; e, como tal, se estabelece transcendentalmente: como 

condição de possibilidade do próprio processo afigurador. Isso implica dizer que 

ela, igualmente ao sujeito metafísico, está fora do âmbito daquilo que pode ser 

descrito pela própria linguagem. Desse modo, toda e qualquer tentativa de dizer 

como se efetua essa relação no interior da própria condição de possibilidade tanto 

do mundo quanto da linguagem estará terminantemente fadada ao fracasso. 

Sendo assim, a relação afiguradora entre mundo e linguagem, portanto, só 

poderá ser mostrada; e ela se mostra através do próprio exercício descritivo da 

linguagem: no processo de afiguração que associa fatos a figuras.  

Durante esse processo, o "eu" filosófico exerce um papel importante e 

indispensável, pois é por seu intermédio que a linguagem que representa o 

mundo adquire significação. Com isso, esse "eu", por meio da linguagem, também 

mantém uma relação interna com o mundo. Saber que há essa relação entre o 

mundo e o "eu" filosófico é importante porque ressalta o fato de que só 

poderemos reconhecer a verdadeira função do "eu" filosófico, na compreensão de 

que ele também apenas se mostra através da relação interna que se estabelece 

entre o mundo e a sua representação lingüística feita por esse sujeito. Pelo fato 

de ser dada por esse "eu", a representação lingüística do mundo nada mais é do 

que a minha perspectiva representativa. Por se tratar de uma relação interna, 

essencial, não é possível, contudo, colocar o sujeito metafísico num local 

privilegiado, para que ele se confronte com o mundo. Não há como isolar o sujeito 

no mundo, ou mesmo fora dele. Não há nenhum ponto de referência com respeito 

ao qual se pudesse delimitar o campo das possibilidades de existência. Se caso 

houvesse tal ponto de referência, deveríamos ter no mundo uma ordem a priori 

das coisas determinada por este ponto. Isso exigiria, no mínimo, que a relação 

estabelecida entre esse ponto privilegiado e os outros objetos do mundo fosse 

uma relação interna, essencial. Entretanto, não há nenhum lugar no mundo, nem 

mesmo fora dele, onde podemos encontrar o "eu" filosófico, pois ele se constitui 

                                                 
4
 Cf. TLP, 4.014; 4.123. 



138 

 

como limite e, somente dessa maneira, é que ele pode possuir tal relação interna 

com o mundo. 

Compreendido desse modo e sendo o responsável por fazer com que o 

mundo seja meu mundo, o sujeito metafísico se constitui como uma "propriedade 

interna"5 do mundo, ou seja, aquilo sem o qual o mundo não subsistiria: ele é um 

pressuposto transcendental. Por ser uma propriedade interna, o mundo está 

condicionado por esse "eu" e, por isso, todo e qualquer mundo representado por 

ele será necessariamente meu mundo. Com isso, fica evidente que o mundo é 

sempre meu mundo: aquele no qual o "eu" está situado como um olho no campo 

visual e que o representa pela linguagem que também é minha. Assim, do mesmo 

modo que havendo olho, temos o campo visual; e, havendo campo visual, temos 

o olho, entender essa relação interna entre o mundo e o "eu" é afirmar que não há 

sujeito, se não há mundo; e não há mundo, se não há sujeito.  

Que o mundo é representado por um sujeito foi o que o solipsismo 

sempre procurou defender e, segundo Wittgenstein, o que isso quer significar é 

inteiramente verdadeiro. Todavia, essa verdade apenas mostra-se na própria 

existência do mundo e do sujeito portador da capacidade lingüística de 

representá-lo. Assim, considerando que o sujeito é uma propriedade interna do 

mundo e que a relação entre ele e o mundo também é uma relação interna, o "eu" 

filosófico se apresenta como aquilo que se mostra nessa própria relação interna 

com o mundo e faz dela minha projeção. Neste caso, o mundo só é para o sujeito 

que o representa e que se mostra nessa própria representação do mundo. 

Nessas condições, é importante ressaltarmos que não somente uma 

relação essencial é estabelecida entre o "eu" e o mundo por ele representado, 

mas também essa relação é totalmente radicalizada. O que queremos dizer com 

radicalizar aqui é o fato de que Wittgenstein intensifica de tal maneira essa 

relação interna entre o mundo e o sujeito metafísico que se mostra em sua 

representação desse mundo, a ponto de identificar o "eu" filosófico com o próprio 

mundo representado: o único que há e que necessariamente é meu. Isso ele 

expressa muito claramente ao afirmar que "Eu sou meu mundo"6. Dessa forma, 

ao representar o mundo, projetando-o pela linguagem, o sujeito metafísico nada 

                                                 
5
 Segundo o Tractatus, "uma propriedade é interna se é impensável que seu objeto não a possua". Usamos a 

expressão nesse sentido, que é um termo intercambiável com "relação interna" (Cf. TLP, 4.123).   
6
 Cf. TLP, 5.63. 



139 

 

mais faz do que mostrar a si mesmo: ele é aquilo que se mostra quando o mundo 

é representado. Como o mundo representado é meu mundo, o "eu" aparece e se 

mostra no meu mundo: "eu sou o meu mundo". Dito de outra forma, por ser limite, 

o sujeito metafísico é a condição de possibilidade de toda e qualquer 

representação lingüística do mundo. Ele é o "eu" responsável pela minha projeção 

do mundo, que faz desse mundo meu mundo. É exatamente nessa minha 

perspectiva representativa do mundo que o sujeito metafísico se mostra e, nesse 

caso, ele é identificado com o mundo projetado porque somente se mostra na sua 

própria representação do mundo. É dessa mesma maneira que Luiz H. L. dos 

Santos compreende a identificação do "eu" com o meu mundo, e no seu ensaio 

introdutório à tradução brasileira do Tractatus escreve:  

"Na filosofia, o eu é originalmente adjetivo, mostra-se 

originalmente através do possessivo 'meu', através da relação 
interna entre o mundo e minha perspectiva representativa sobre o 
mundo. Nessa relação não se pode, contudo, isolar um sujeito que 
confrontasse o mundo. O sujeito é o que nela se mostra e faz dela 
minha projeção. Essa exibição, como apercepção, é a exibição de 
algo no projetado: sua relação interna com o projetado, sua 
acessibilidade essencial ao pensamento. O eu é essa propriedade 

interna do mundo: eu sou meu mundo"7.   

Considerando o que acabamos de expor, a verdadeira função do "eu" 

filosófico, portanto, só é reconhecida quando se compreende que, pelo fato de ser 

uma propriedade interna do mundo, o sujeito metafísico se mostra através da 

relação interna que se estabelece entre o mundo e a sua representação 

lingüística. É essa identificação do "eu" filosófico com o meu mundo que 

caracterizará o solipsismo no Tractatus e que dará a base para a sustentação e 

entendimento da afirmação do aforismo 5.64: "Aqui se vê que o solipsismo, 

levado às últimas conseqüências, coincide com o puro realismo". 

 

4.2 "Aqui se vê que o solipsismo, levado às últimas conseqüências, coincide com 

o puro realismo" 

 

Antes mesmo de começarmos a difícil tarefa de tentar entender o 

conteúdo do aforismo 5.64, é relevante destacarmos que, diferentemente de 

outros aforismos contidos na seção do solipsismo, esse aforismo não é bem 

                                                 
7
 SANTOS, 2001, p. 105. 



140 

 

explorado pelos intérpretes wittgensteinianos. Pelo menos na literatura que 

tivemos acesso, os comentadores das obras de Wittgenstein ao se depararem 

com esse aforismo: ou apenas citam-no, sem fornecerem qualquer explicação 

adicional sobre ele; ou, quando sugerem alguma interpretação, tornam suas 

explicações mais complicadas e obscuras do que o próprio texto wittgensteiniano.  

Essa é a principal justificativa da ausência das citações dos intérpretes 

do Tractatus nesse sub-tópico. Mesmo assim, por concentrar o objetivo primeiro 

dessa pesquisa, é fundamental e indispensável ousarmos entender o conteúdo 

desse aforismo. Esse audacioso empreendimento interpretativo talvez seja um 

dos méritos da presente pesquisa e, apesar de não termos tanto subsídios que 

nos auxiliem, acreditamos que, se levarmos em consideração tudo o que até aqui 

expomos, somos capazes de realizar essa tarefa.  

Um caminho que julgamos razoável para abrir as portas para a 

compreensão do aforismo 5.64 é, em primeiro lugar, entender suas três palavras 

iniciais: "Aqui se vê". Ao considerarmos isso, voltamos àquela interminável 

discussão sobre o roteiro de leitura dos aforismos tractatianos. Segundo o 

percurso de leitura que adotamos, essas palavras iniciam a quarta e última 

observação relativa ao aforismo 5.6. Neste caso, elas se referem diretamente à 

frase: "Os limites de minha linguagem significam os limites de meu mundo". Por 

ser a última observação sobre esse aforismo, a expressão "Aqui se vê" pode ser 

entendida como uma conclusão de toda a seção do solipsismo no Tractatus. 

Assim, tudo o que foi dito anteriormente serve como pano de fundo para 

compreendermos o conteúdo do aforismo que esta frase inicia. Porém, o que até 

aqui expomos nada mais foi do que a tentativa de entender o aforismo 5.6: "Os 

limites de minha linguagem significam os limites do meu mundo". Como já 

sabemos, esse aforismo encabeça a seção do solipsismo e todas as quatro 

subdivisões que essa seção possui são explicações e desdobramentos do 

conteúdo filosófico dele. Desse modo, embora se refira diretamente ao 5.6, o 

"Aqui se vê" não está restrito a ele, mas se refere, também, a todas as conclusões 

e conseqüências filosóficas que o entendimento desse aforismo requereu. Em 

outras palavras, tudo o que foi exposto sobre o conteúdo dos aforismos 5.6 até o 

5.634 deve ser levado em consideração para a compreensão do aforismo que a 

expressão "Aqui se vê" inicia. Os limites da linguagem e do mundo, a verdade 

inefável do solipsismo, a negação do sujeito empírico como sujeito da 



141 

 

representação, a existência de um sujeito metafísico como limite do mundo capaz 

de realizar o ato de nomeação entre os nomes e os objetos, e o fato de não ser 

nenhuma parte de nossa experiência a priori, são os conteúdos discutidos por 

esses aforismos. Todos eles decorrem do fato de que "Os limites de minha 

linguagem significam os limites do meu mundo" e, portanto, devem fazer parte 

desse pano de fundo. 

Segundo o autor do Tractatus, "Os limites de minha linguagem 

significam os limites de meu mundo" é "a chave para decidir a questão de saber 

em que medida o solipsismo é uma verdade". Por essa última consideração, fica 

claro que Wittgenstein não abraça por completo a proposta filosófica do 

solipsismo e, por isso, só aceita em certa medida a sua verdade. Isso implica 

dizer que ele não pode ser considerado como um solipsista, se esse termo for 

tomado no sentido comumente usado na filosofia. O solipsismo proposto por 

Wittgenstein apresenta sérias divergências de todo e qualquer tipo de solipsismo. 

A primeira e mais evidente delas está na referência e no significado do pronome 

possessivo meiner em "minha linguagem" e em "meu mundo". O problema que se 

levanta aqui consiste em saber a quem esses pronomes se referem. Para o 

solipsista, esses pronomes possessivos se referem a um "eu" empírico, enquanto 

usuário de algum idioma e, neste caso, ele tentará relacionar a linguagem e o 

mundo com meu sujeito empírico. Dessa maneira, a afirmação: "os limites de 

minha linguagem significam os limites do meu mundo" será entendida enquanto 

relação de dependência entre um determinado "ego" empírico e o mundo. Sendo 

assim, a única coisa que existe é o sujeito - o "eu" empírico numa posição 

privilegiada - e o mundo nada mais é do que o de suas representações.  

É fundamentado nessas convicções que a visão filosófica solipsista 

expressa a sua pretensão de querer traçar um limite para o que pode existir. Essa 

pretensão, na linguagem do Tractatus, nada mais é do que traçar um limite para a 

totalidade dos objetos, para o espaço lógico. Contudo, ao tentar fazer isto, o 

solipsismo necessariamente contradiz sua pretensão. Primeiro, porque para 

delimitar o espaço lógico, ou seja, aquilo que pode existir, o sujeito solipsista teria 

que se encontrar numa posição privilegiada: ele deveria está situado fora do 

espaço lógico para delimitar esse espaço. Nessas condições, ele teria que estar 

num espaço muito mais abrangente (que neste caso passaria a ser o verdadeiro 

espaço lógico) e não naquele que ele quer demarcar. Desse modo, querer 



142 

 

demarcar o espaço lógico, portanto, é afirmar que existe algo além de todas as 

possibilidades de existência determinada pelo espaço lógico. Isso, segundo o 

Tractatus, é logicamente impossível, pois se algo existe ou pode vir a existir é 

porque sua possibilidade de existência já está prefigurada no único espaço lógico 

existente, aquele onde estão situados todos os objetos: não há nada além desse 

espaço. Em segundo lugar, a posição privilegiada que o solipsismo confere ao 

sujeito diante da totalidade dos objetos seria a realização de uma possibilidade 

que poderia não se ter realizado. Como um fato no mundo, esse sujeito empírico 

poderia não existir, pois ele não é necessário. Por não ser necessário, a relação 

que o mundo manteria com esse sujeito privilegiado não seria mais uma relação 

essencial e, por ser assim, o mundo não poderia ser definido por essa relação 

não essencial. Desse modo, a pretensão do solipsismo não se sustenta, uma vez 

que o sujeito solipsista não consegue limitar determinados fatos como únicos 

porque ele também não consegue estabelecer-se enquanto sujeito privilegiado: 

não existem fatos mais importantes ou mais elevados que outros.  

São por esses motivos que Wittgenstein afirma que o solipsismo é 

verdadeiro apenas em certa medida. O solipsismo é uma verdade na medida em 

que defende que só há uma única maneira de conceber o mundo, e essa, 

segundo o Tractatus, é pela via da linguagem. Todavia, isso só é possível porque 

seu autor não associa os pronomes minha/meu apresentados acima como sendo 

uma referência a algum sujeito empírico no mundo, a um "eu" empírico. Na 

versão lingüístico-transcendental do solipsismo tractatiano, esses possessivos se 

referem ao sujeito metafísico, ao "eu" filosófico, o único capaz de fornecer as 

significações lingüísticas na representação do mundo pela linguagem: a única 

fonte de representação lingüística do mundo. Só o "eu" filosófico entende a única 

linguagem existente e que é capaz de representar o mundo, donde: minha 

linguagem. Por conseqüência, esse mundo representado pela minha linguagem 

também lhe pertence, donde: meu mundo. Desse modo, fica evidente que na 

seção do solipsismo os pronomes minha, meu e "eu" são referências diretas ao 

sujeito metafísico, aquele que é limite – não uma parte - do mundo.  

Assim, o sujeito metafísico é aquele que somente ele possui a 

perspectiva representativa do mundo e, por isso, ela é só sua: a única que há. 

Contudo, é importante ressaltarmos mais uma vez que isso não implica dizer que 

só eu sou real, como afirma o solipsismo, mas que eu tenho um ponto de vista do 



143 

 

mundo que é dado pela minha linguagem, a única que o "eu" filosófico entende e, 

por isso, essa perspectiva de mundo é só minha. É por meio desse ponto de vista 

que o mundo torna-se meu mundo, ou seja, é a maneira como "eu" (sujeito 

metafísico) concebo o mundo, que nada mais é do que meu mundo, pelo fato de 

ser dado para mim através da linguagem, que é minha linguagem. Isso implica 

dizer que a verdade do solipsismo não está relacionada com o que há, ou seja, 

com a existência de determinados objetos e a afirmação da dependência destes 

do meio de representação de algum sujeito solipsista. Pelo contrário, a verdade 

do solipsismo se relaciona com a isomorfia entre a minha linguagem (que é 

idêntica à linguagem) e o mundo (que, por ser dado pela minha linguagem é meu 

mundo). É dessa maneira que a minha concepção do mundo está ligada com a 

minha linguagem e, por isso, o mundo é sempre meu mundo.  

Diante disso, porém, é importante lembrarmos que a relação que o 

sujeito metafísico tem com o mundo, para que esse possa ser representado 

linguisticamente, é uma relação interna, essencial. Está claro que o solipsismo 

defende que há uma relação essencial entre o sujeito e o mundo. Todavia, ele se 

equivoca quando afirma que essa relação é estabelecida entre um sujeito 

empírico e o mundo. Porque é limite do mundo, sabemos que somente o sujeito 

metafísico pode manter essa relação interna com o mundo. Sendo limite, o "eu" 

filosófico se encontra no âmbito transcendental da linguagem e do mundo, e é 

nesse âmbito onde ele efetua as relações afiguradoras para que os fatos se 

tornem figuras. Por ser efetuadas nessas condições, a representação do mundo 

não pode ser dita pela linguagem. Por isso, a relação que faz a projeção 

lingüística do mundo ser minha representação do mundo apenas se mostra, e 

mostra-se somente no que o "eu" filosófico diz sobre o mundo. Com isso se 

evidencia outro problema do solipsismo que consiste no fato de que ele quer dizer 

o que não pode ser dito: não há uma relação essencial entre sujeitos empíricos e 

o mundo. 

É exatamente essa maneira de entender o "eu" que diferencia o 

solipsismo lingüístico-transcendental wittgensteiniano de toda e qualquer 

cosmovisão solipsista. No solipsismo do Tractatus, o "eu" filosófico, ao mesmo 

tempo em que se instaura como condição de possibilidade do mundo e de sua 

representação lingüística, se mostra no próprio mundo representado por ele. 

Sendo assim, o "eu" filosófico é idêntico ao único mundo que há, seu próprio 



144 

 

mundo: "eu sou meu mundo". Porém, a representação lingüística do mundo é a 

única maneira do mundo ser representado: não têm outras possibilidades. Se 

houvesse linguagens, as possibilidades de representação do mundo seriam 

tantas quantas linguagens tivéssemos. Mas não há linguagens. Só há a 

linguagem e, portanto, não há outra concepção de mundo que não seja a dada 

por essa única linguagem existente, a única linguagem que "eu" entendo: minha 

linguagem. Por ser minha a linguagem que representa o mundo, essa 

representação também é minha; a única que há, do mesmo modo que meu 

campo visual é só meu.  

Diante disso, pois, desejando negar a real independência do mundo e 

sustentando que apenas o "eu" e suas idéias são reais, o solipsismo tem a 

concepção do "eu" como um objeto privilegiado no mundo e, segundo essa visão 

filosófica, somente esse "eu" é capaz de tornar o mundo real por meio de sua 

representação. Todavia, o "eu", na concepção tractatiana, não é um objeto8 e nem 

tem um lugar de destaque no mundo. Ele é limite: condição de possibilidade. 

Desse modo, o sujeito tractatiano não faz parte do mundo: não é fato. Se o "eu" 

não é fato no mundo, ele jamais poderá ser também um objeto privilegiado no 

mundo. Assim, concebido como limite, o sujeito metafísico wittgensteiniano não 

pode ser esse tal objeto como sustenta o solipsismo. Porém, é importante 

ressaltarmos que, ao negar o sujeito empírico capaz de representar, Wittgenstein 

não está negando o solipsismo. Na verdade, ele está apenas rejeitando a 

exclusividade de um sujeito da representação que exista no mundo e que seja 

capaz de representá-lo.  

Quando se compreende isso, ratifica-se, mais uma vez, que o sujeito 

metafísico, enquanto limite, não pode ser representado pela linguagem. É por isso 

que, segundo Wittgenstein, o "eu" filosófico apenas se mostra; e, de acordo com a 

versão solipsista tractatiana, ele apenas se mostra em sua representação do 

mundo. Sendo assim, o "eu" só se mostra ao dizer o mundo. Contudo, o "eu" 

filosófico não diz nada sobre o mundo a menos que o mundo dito por ele possa 

ser algo sobre o qual o "eu" possa dizer alguma coisa. Em outras palavras, o "eu" 

só pode representar o mundo e, consequentemente, se mostrar, se esse mundo 

existir. Nesse caso, o mundo aparece como a única realidade na qual o "eu" pode 

                                                 
8
 Escrito nos Notebooks, em 07/08/1916 (Cf. WITTGENSTEIN, 1998, p. 119).  



145 

 

se manifestar, pois é apenas dizendo o mundo, isto é, na sua própria 

representação lingüística do mundo, que o "eu" se mostra.  

Visto que é o sujeito metafísico quem realiza o ato de nomeação dos 

objetos, determinando que objeto tal nome nomeará, é uma condição para a 

representação do mundo que os nomes da minha linguagem refiram-se a objetos 

independentes desse "eu". Dito de outra forma, o sujeito metafísico do Tractatus 

não subsiste sem o mundo, pois sua função é atribuir, às coisas do mundo, os 

seus respectivos significados lingüísticos, ou seja: é ele que atribui a cada objeto 

um nome, que liga tal fato a uma proposição. Contudo, como é somente em 

minha representação do mundo que o "eu" se manifesta (se mostra), se os 

objetos que constituem o mundo forem irreais (como afirmam e defendem os 

solipsistas), então o "eu" responsável por essa nomeação e, por conseguinte, 

pela representação lingüística do mundo, também é irreal. Sendo assim, pode-se 

afirmar que a nomeação dos objetos feita pelo sujeito metafísico não poderá ser 

realizada se não houver o mundo.  

Desse modo, o solipsismo apresentado no Tractatus admite a 

existência de um mundo exterior ao próprio sujeito, e é a partir desse 

entendimento que Wittgenstein afirma "que o solipsismo, levado às últimas 

conseqüências, coincide com o puro realismo". Levar algo às últimas 

conseqüências é entendê-lo bem, entendê-lo corretamente. Foi isso o que 

Wittgenstein pretendeu ao expor o tema do solipsismo no Tractatus. Na sua 

concepção, o solipsismo corretamente entendido desemboca no realismo. A 

razão disso é porque quando entendemos corretamente o solipsismo e 

reconhecemos que o sujeito não pode ser aquele tal objeto privilegiado, como ele 

sustenta ser seu "eu", o mundo aparece como a única realidade na qual o 

verdadeiro "eu" pode se manifestar, se mostrar. Isso nada mais é do que a 

pretensão realista. Para o realismo, o mundo existe independente de qualquer 

determinação de algum sujeito, ou seja, tudo o que existe é o mundo, e esse é 

independente de qualquer ação subjetiva. Com isso, vem à tona a primeira 

coincidência entre o solipsismo e o realismo no Tractatus, a saber: o 

desaparecimento do sujeito privilegiado capaz de determinar o que há no mundo.  

O único sujeito que mantém alguma relação com o mundo é o "eu" no 

sentido importante já comentado, aquele que só se mostra na sua própria 

representação do mundo. Que nenhum "eu" pode determinar algo no mundo é 



146 

 

afirmado por Wittgenstein alguns aforismos depois da seção do solipsismo. 

Mesmo apresentando a existência do "eu" filosófico que mantém uma relação 

interna com o mundo, esse "eu" não tem nenhum poder de interferir na existência 

do mundo. O sujeito metafísico é limite e, como tal, é transcendental. Essa 

transcendentalidade do sujeito tractatiano implica dizer que o "eu" filosófico não 

mantém nenhuma relação com aquilo que é fato no mundo.  

Que não há nenhum vínculo causal, ou até mesmo lógico entre o "eu" 

filosófico e o mundo fica evidente pelas próprias palavras de Wittgenstein, ao 

afirmar que o mundo independe da vontade do "eu"9. Essa compreensão 

apresenta o verdadeiro realismo wittgensteiniano, pois, ao declarar que "o mundo 

é independente de minha vontade", o autor do Tractatus está confirmando a tese 

realista de que o mundo, bem como tudo o que acontece nele, é independente de 

mim. No mundo, diz Wittgenstein, "tudo é como é e tudo acontece como 

acontece"10 e, pelo fato de o mundo ser independente, o "eu" filosófico não pode 

determinar, agir sobre, nem mesmo alterar qualquer que seja o fato no mundo. Se 

houvesse alguma relação entre o sujeito metafísico e os fatos no mundo, teríamos 

que admitir certa dependência entre "tudo o que é o caso" e o "eu" filosófico. Ou 

seja, deveria haver um suposto vínculo causal entre o "eu" e a disposição e 

configuração dos fatos no mundo. Neste caso, tudo o que esse "eu" desejasse 

que acontecesse, aconteceria, necessariamente, no mundo. Isso faria com que o 

caráter contingencial do mundo, tão claramente apresentado e defendido pelo 

autor do Tractatus, fosse automaticamente aniquilado e os fatos do mundo 

passariam a depender das decisões desse "eu". 

No entanto, não podemos nos esquecer que, apesar disso, o "eu" 

filosófico se constitui como uma condição absoluta de possibilidade de todas as 

experiências (como as coisas estão), ou seja, de todos os fatos que constituem o 

mundo que nada mais é do que meu mundo. Ele é, portanto, anterior a toda e 

qualquer experiência; é anterior ao como estão as coisas; ele é a priori. Contudo, 

ao mesmo tempo em que se instaura como essa condição indispensável de todas 

as experiências, o "eu" filosófico não se relaciona com o "como as coisas estão". 

É exatamente por isso que ele está absolutamente excluído desse âmbito factual, 

ou seja, do campo daquilo que pode ser experienciado, daquilo que pode ser dito. 

                                                 
9
 Cf. TLP, 6.373 - 6.374. (destaque nosso). 

10
 TLP, 6.41. 



147 

 

O sujeito metafísico é, por natureza, inefável; e apenas se mostra na própria 

relação projetiva do mundo pela linguagem. Isso nada mais é do que uma forma 

de se compreender a idéia Wittgensteiniana de que o sujeito como limite "está 

ligado a não ser nenhuma parte de nossas experiências também a priori"11.  

Como já observado, no Tractatus, a experiência está ligada aos fatos 

no mundo e, portanto, à contingência. Se todas as nossas experiências são 

contingentes, é evidente que não pode haver uma ordem a priori das coisas12. 

Nessas condições, o sujeito metafísico não pode antecipar qualquer forma de 

ordenação das coisas no mundo; ele não pode antecipar nada que seja 

contingente, nenhuma experiência. Esses dados justificam e corroboram algumas 

considerações que fizemos anteriormente (sub-tópico 3.3.2). Naquela ocasião, 

porém, não levamos em consideração nada do que aqui dissemos sobre o 

aforismo 5.63: "eu sou o meu mundo". Mesmo assim, como visto naquela 

discussão, apesar de termos mais de um percurso de leitura dos aforismos em 

questão (ou seja, se o "isso" [Das] no início do aforismo 5.634 se refere ao 

conteúdo imediatamente anterior, isto é, à analogia do olho e do campo visual, ou 

se ele é uma referência ao conteúdo do aforismo 5.63, conforme sugestão de 

leitura dada pelo próprio Wittgenstein), constata-se que os resultados dos 

diferentes modos de interpretação (se corretamente feitas) são os mesmos. Em 

outras palavras, o que queremos dizer é que, percorrendo esse ou aquele 

caminho de interpretação, está confirmado o fato de que nenhuma das nossas 

experiências é a priori. Naquele momento preferimos seguir o caminho 

apresentado por perceber que por meio dele seria menos difícil a compreensão 

do que estávamos tentando entender. Mas, como demonstrado está, se 

preferíssemos seguir o percurso de leitura sugerida por Wittgenstein chegaríamos 

aos mesmos resultados. 

 

4.2.1 Solipsismo é Realismo: "o eu do solipsismo reduz-se a um ponto sem 

extensão e resta a realidade coordenada a ele" 

 

Contudo, os desdobramentos filosóficos do realismo wittgensteiniano 

expresso no Tractatus não findam por aqui. Considerar que "o mundo é 

                                                 
11

 TLP, 5.634. 
12

 Cf. TLP, 5.634. 



148 

 

independente de minha vontade" é evocar uma discussão sobre a outra face13 do 

sujeito tractatiano que não abordaremos aqui, a saber: o sujeito metafísico 

enquanto portador da vontade ética14. No Tractatus, Wittgenstein apresenta uma 

oposição entre duas vontades: a "vontade enquanto portadora do ético" e a 

"vontade enquanto fenômeno"15. A vontade fenomênica, que interessa apenas à 

psicologia, é a causa de todos os aspectos volitivos do sujeito empírico, que se 

encontra no mundo. Por serem assim, os atos volitivos que expressam as 

escolhas feitas por esses sujeitos são fortemente marcados por elementos 

psicológicos. Essa vontade é um desejo da mente frente a fatos isolados do 

mundo, e ela própria é um fenômeno do mundo. Dito de outra forma, a vontade 

fenomênica é a vontade do "eu" psicológico, e está sempre voltada para o mundo 

dos fatos. É ela que almeja a realização de certos estados de coisas - como usar 

uma camisa de cor verde, por exemplo -, e a não-realização de outros. Sendo 

assim, a vontade, enquanto fenômeno, está ligada à contingência do mundo e, 

exatamente por isso, é sempre direcionada para uma parte específica dele: 

sempre se dirige a determinados fatos que compõem o mundo.  

Uma vez que ela, de certa forma, atua e intervém arbitrariamente nos 

fatos do mundo, não é dessa vontade fenomênica que o mundo é independente. 

A vontade da qual o mundo é independente é a vontade que pertence ao sujeito 

metafísico, a "vontade enquanto portadora do ético". A interpretação rigorosa 

desta vontade do sujeito metafísico envolveria uma série de considerações que, 

pelo fato de fugir aos nossos propósitos, não faremos nesse momento. 

Entretanto, embora não possa ser tratado aqui de maneira satisfatória, é 

importante pelo menos destacarmos que essa vontade do "eu" filosófico assume 

um caráter importante no pensamento do jovem Wittgenstein, pois, "Se não 

existisse a vontade", escreve Wittgenstein nos Notebooks em 05/08/1916, 

"também não existiria aquele centro do mundo que chamamos Eu, e que é o 

                                                 
13

 Nas palavras de Sílvia Faustino, o sujeito tractatiano possui duas faces: lógica e ética. Pela primeira, o 

sujeito metafísico é a condição de possibilidade para a existência do mundo e da linguagem: condição 

necessária para que o mundo possa ser representado linguisticamente. Pela segunda, como portador da 

vontade ética, o sujeito metafísico se dirige ao mundo não para representá-lo, mas para contemplá-lo 

misticamente, enquanto totalidade-limitada. Sobre isso, (Cf. FAUSTINO, 2006, p. 86).   
14

 Sobre isso, (Cf. JANAWAY, Christopher. Wittgenstein on the willing subject and the thinking subject. In: 

HALLER; GRASSL, 1980, p. 520 – 522). 
15

 Cf. TLP, 6.423. Mais detalhes sobre essa oposição entre as vontades tractatianas bem como sua 

importância para a compreensão da ética no Tractatus, (Cf. CUTER, J. V. G. A ética do Tractatus. In: 

ZILHÃO, António (Coord.) Do círculo de Viena à filosofia analítica contemporânea. Portugal: Areia 

Editores, 2007. p. 295 - 305; e, ainda: CUTER, 2003, p. 79 - 81). 



149 

 

portador da ética"16. Neste caso, porque existe a vontade, é que existe também o 

"eu" - centro do mundo - capaz de dar sentido ao mundo e à vida. Sendo assim, 

tudo o que há ou possa haver se encerra em mim, isto é, nesse "eu" que é o 

centro de tudo e que é capaz de representar linguisticamente o mundo.  

É por isso que o "eu do solipsismo", diz Wittgenstein, "reduz-se a um 

ponto sem extensão e resta a realidade coordenada a ele". Nesse caso, o "eu" 

filosófico é o centro de toda a projeção: ele se reduz a um simples ponto 

geométrico a partir do qual é efetuada a projeção de toda a realidade (Realität). É 

exatamente nessa idéia de que a realidade (Realität) se encontra coordenada ao 

"eu" do solipsismo - no caso concebido como um ponto (centro) sem extensão - 

que a coincidência entre o solipsismo e o puro realismo tractatianos se explicita 

mais claramente.  

No Tractatus, o termo Realität aparece apenas em duas ocasiões: a 

primeira no aforismo 5.5561; e a segunda no aforismo em análise, 5.64. No 

primeiro caso, esta palavra vem acompanhada do adjetivo empirische, e reporta à 

realidade empírica, aquela "limitada pela totalidade dos objetos"17. Porém, como 

já visto, a totalidade dos objetos constitui a substância do mundo18. Concebido 

dessa maneira, o conceito de realidade empírica no Tractatus, portanto, encontra-

se diretamente vinculado ao conceito de substância do mundo. A substância do 

mundo é definida por Wittgenstein como sendo "o que subsiste 

independentemente do que seja o caso"19, isto é, aquilo que existe independente 

de qualquer que seja a configuração dos objetos. Sendo assim, quaisquer que 

sejam os fatos que constituirão o mundo, eles sempre possuirão essa substância 

como seu elemento constitutivo, ou seja, os objetos sempre serão os mesmos em 

qualquer mundo possível.  

A partir disso, podemos concluir que não há nenhuma diferença entre a 

realidade empírica (Die empirische Realität) e a realidade (Realität). Se é a 

totalidade dos objetos, a substância do mundo, que limita a realidade empírica e 

não existe nada além da realidade limitada por essa totalidade, a realidade 

empírica (Die empirische Realität) nada mais é do que a realidade (Realität). As 

reais razões que poderiam justificar o uso do adjetivo empirische no aforismo 

                                                 
16

 Cf. WITTGENSTEIN, 1998, p. 119. 
17

 TLP, 5.5561. 
18

 Cf. TLP, 2.021.  
19

 TLP, 2.024. 



150 

 

5.5561 nos são desconhecidas. Todavia, tudo indica que Wittgenstein usa esse 

adjetivo simplesmente para ressaltar a possibilidade de representação da 

realidade empírica por meio da linguagem, ou melhor, por meio das proposições 

elementares. Corrobora isso a própria continuação desse aforismo: "o limite volta 

a evidenciar-se na totalidade das proposições". 

Isto posto, há apenas a realidade coordenada ao sujeito, o qual se 

mostra como o limite dessa realidade. Ele é aquele que, mesmo inexistindo 

empiricamente, que desaparece deixando o espaço aberto apenas à realidade, de 

certo modo ainda assim "existe" - como limite - na medida em que é o centro ou 

ponto sem extensão a partir do qual é efetuada toda projeção lingüística da 

realidade. O "eu" filosófico, portanto, é o limite da realidade, da totalidade dos 

objetos, ou seja, de todas as possibilidades lógicas, e essa realidade é a 

realidade dada pela minha linguagem, a única que "eu" entendo. Assim, o 

solipsismo culmina no puro realismo na medida em que toda a realidade 

(totalidade dos objetos que existem independentes de qualquer sujeito) está 

coordenada por esse único ponto geométrico, aquele que é limite e que tem 

condições de efetuar a significação lingüística do mundo. Em outras palavras, ao 

mesmo tempo em que Wittgenstein defende a existência do "eu" filosófico capaz 

de projetar linguisticamente o mundo (momento do solipsismo), ele também 

afirma que essa representação do mundo depende das possibilidades de 

combinação dos objetos que formam a substância do mundo e que existem 

independentemente da sua afiguração lingüística efetuada pelo sujeito metafísico 

(momento do realismo). Nesse caso, o "eu", centro a partir do qual toda a 

representação do mundo é efetuada, não pode ser mais nem o sujeito pensante, 

nem uma entidade intramundana, mas um limite que não pode ser representado. 

Assim, compreender o sujeito metafísico como limite evidencia o fato de que o 

solipsismo wittgensteiniano não pode ser entendido fora de sua idéia de 

transcendentalidade. Isso implica dizer, como bem salienta Christiane Chauviré, 

que "tal sujeito não passa de um pressuposto da existência do mundo, um 

simples requisito transcendental"20.  

Além disso, o entendimento do "eu" como o centro de tudo nos conduz 

à compreensão de outra obscura expressão tractatiana, a saber: "o mundo e a 

                                                 
20

 CHAUVIRÉ, 1991, p. 62 - 63. 



151 

 

vida são um"21. Apesar de considerá-la problemática, essa coincidência do mundo 

com a vida já está presente nos Notebooks. Em 11/06/1916, Wittgenstein 

pergunta: "Que sei eu acerca de Deus e da finalidade da vida?". Ao que ele 

mesmo responde: "Sei que este mundo existe. Que estou nele como o meu olho 

no seu campo visual. Que algo nele é problemático, a que chamamos sentido. 

Que este sentido não reside nele, mas fora dele. Que a vida é o mundo"22. 

Nesse mesmo ano, em 24/07/1916, novamente ele afirma, agora igualmente ao 

registro do Tractatus, que "o mundo e a vida são um"23. Diante disso, porém, é 

importante ressaltarmos que essa vida, que na concepção wittgensteiniana 

coincide com o mundo, não é a vida psicológica, fisiológica, ou biológica. Quanto 

a isso, ele mesmo escreveu que "a vida fisiológica não é, claro está, „a vida‟. E 

também não o é a vida psicológica. A vida é o mundo"24. Para Wittgenstein, 

portanto, essa vida é a vida que, desde sempre, é o mundo. Por isso, esta vida 

que está inteiramente ligada com o mundo não é a vida factual, mas é vida em 

sua totalidade25. É aquela vida que irrompe do simples fato de que o mundo é 

mundo, que ele existe. Sendo assim, essa vida que se identifica com o mundo 

nada mais é do que a vida que irrompe do sujeito metafísico, aquele que é 

condição de possibilidade para a existência do mundo e da vida.  

É nesse sentido que o sujeito metafísico é a "alma do mundo", a única 

alma existente, a minha alma26. Sem essa vida não há o mundo; sem o mundo 

não há a vida; e, portanto, sem vida e sem mundo não há, também, sujeito. 

Conforme Peter Hacker27 entende, essa identificação wittgensteiniana entre o 

mundo, o "eu" filosófico e vida é o que o solipsismo sempre buscou e procurou 

defender. Ou seja, para ele, a visão solipsista do mundo nada mais é do que a 

identificação do mundo com a vida, da vida com o eu, do eu com seu mundo e, 

assim, do mundo com o mundo do eu. É, pois, no fato de afirmar que o mundo, a 

vida e o "eu" são idênticos, que podemos chamar Wittgenstein de solipsista.  

                                                 
21

 Cf. TLP, 5.621. 
22

 WITTGENSTEIN, 1998, p. 108. (destaque nosso) 
23

 Ibidem, p. 114. 
24

 Cf. WITTGENSTEIN, 1998, p. 114. (destaques nossos). 
25

 O entendimento da vida como um todo, como única, é tão importante para o autor do Tractatus que ele 

mesmo afirmou, em 01/08/1916, que é "unicamente a partir da consciência da unicidade da minha vida que 

brota a religião – a ciência – e a arte". (Cf., Ibidem, p. 117). 
26

 Em 23/05/1915, Cf. Ibidem, p. 75. 
27

 Cf. HACKER, 1986, p. 92. 



152 

 

Além de Hacker, apesar da maneira de expor ser diferente, essa 

mesma compreensão é defendida por Anscombe28. Para ela, o "eu" apresentado 

por Wittgenstein no Tractatus refere-se ao centro da vida, ou ao ponto a partir do 

qual todas as coisas são vistas. Nesse caso, o "eu" é o portador da única vida 

existente, ele é a alma do mundo e, consequentemente, seu ponto de vista sobre 

o mundo é o único que existe. É óbvio que o "eu", olhando por esse prisma, não é 

algo que pode ser encontrado como uma mente ou alma, um sujeito da 

consciência. Diante disso, se procurarmos o "eu", "tudo que pode ser encontrado", 

diz Anscombe, "é o que a consciência é, o conteúdo da consciência". Assim, ao 

procurar o "eu" encontramos seu conteúdo: o mundo. Porque representado por 

esse "eu", o mundo nada mais é do que meu mundo e, por isso: "eu sou meu 

mundo".  

Essas considerações evidenciam que o entendimento do "eu" filosófico 

tractatiano e toda a sua perspectiva solipsista transcendental é identificado com o 

mundo (realismo) que é seu. Se "eu" sou o mundo e o "o mundo e a vida são um 

só", o mundo, a vida e o "eu" são idênticos. Essa identidade só é percebida 

quando se concebe o mundo enquanto totalidade-limitada: tudo o que existe é o 

mundo, o "eu" e a vida, e esses são uma e mesma coisa. É por isso que essa 

unidade se expressa exatamente nessa consciência do todo, da unicidade do 

todo: é a totalidade, não uma parte. A consciência aqui não se trata de algo que 

pertença a algum sujeito empírico. "Esta consciência", diz Wittgenstein, "é a 

própria vida"29: "alma do mundo". Essa vida é, nas palavras de Luiz H. L. dos 

Santos, o resíduo não objetivável que sobra quando "descrevo tudo que na 

projeção se pode descrever" e, por isso, ela apenas se mostra30. 

Diante de tudo isso, para além da ilusão de que há uma tese solipsista, 

toda a verdade do solipsismo, segundo Wittgenstein, está no fato de que o mundo 

é em sua essência limitado. Limitado não por um fato no espaço lógico - como é o 

caso de um sujeito empírico privilegiado - mas por uma única perspectiva 

representativa sem concorrentes. Essa representação se dá pela projeção 

lingüística do mundo, "que consiste numa propriedade inerente ao (e que 

pertence ao) espaço lógico, [e] que apenas se mostra no próprio ato da 

                                                 
28

 Cf. ANSCOMBE, 1971, p. 168. 
29

 Cf. WITTGENSTEIN, 1998, p. 117. 
30

 Cf. SANTOS, 2001, p. 106.  



153 

 

projeção"31. Porém, essa representação lingüística não é algo de que o mundo 

dependa para existir: o mundo é absolutamente independente. Nesse caso, a 

verdade do solipsismo desemboca necessariamente na verdade do realismo.  

O solipsismo culmina no realismo na medida em que toda a realidade - 

o mundo e a vida - ao mesmo tempo em que existe independentemente de 

qualquer coisa, inclusive de qualquer sujeito empírico, está coordenada por 

aquele único ponto geométrico (sem extensão), o "eu" filosófico, o sujeito 

metafísico, aquele que tem condições de efetuar a significação lingüística do 

mundo. Por isso, se por um lado o solipsismo "bem entendido", como propõe 

Wittgenstein, assume que a estrutura da realidade só pode ser revelada (muito 

embora não possamos dizê-la) pela única e exclusiva via da representação 

lingüística do mundo, ratificando assim a inefável verdade de que "o mundo é meu 

mundo", por outro lado, porém, defende que a linguagem que afigura o mundo 

possui a sintaxe lógica que possui, por causa da natureza ou forma do mundo; 

forma esta que, nesta concepção, existe totalmente independente da linguagem.  

Somente entendido dessa maneira é que foi possível à Wittgenstein 

coincidir (como um contra-senso significante) o solipsismo com sua doutrina 

inversa: o realismo. A conseqüência disso, apesar de não ser imediatamente 

percebível, é de extrema importância para a filosofia. A razão disso é porque, se 

bem entendidos, tanto o solipsismo como o realismo apontam para algo 

filosoficamente importante, pois pretendem dizer algo sobre a essência do mundo. 

Pretendem, portanto, dizer algo sobre a existência do mundo e a sua 

possibilidade de representação. Todavia, para Wittgenstein, "que o mundo é" e 

"como a sua representação é realizada" não podem ser ditos; são inefáveis. 

Sendo assim, o que o solipsismo e realismo querem dizer é filosoficamente 

relevante e inteiramente correto. Porém, ao tentarem dizer suas pretensões, 

ambos coincidem-se novamente, pois caem num absurdo e terminam dizendo o 

mesmo, a saber: algo desprovido de sentido, ou seja, acabam dizendo 

absolutamente nada. 

                                                 
31

 COSTA, Evandro Fonseca. Solipsismo: realismo e idealismo em Wittgenstein. Revista Studium. Recife, 

a. 6, n. 11, p. 46, jun. 2003. Semestral. 



154 

 

CONCLUSÃO 
 
 

O objetivo geral da nossa pesquisa foi o de realizar uma análise da 

questão do solipsismo no Tractatus de Ludwig Wittgenstein. A tarefa específica a 

que ela se propôs e que conduziu toda a nossa investigação foi a de entender o 

aparente paradoxo contido na frase inicial do aforismo 5.64 que compõe essa 

obra. O caminho por nós percorrido para cumprir tal pretensão revelou algumas 

questões de extrema obscuridade, que dificultaram o tratamento satisfatório 

desse tema. Contudo, o exame desse complexo grupo de aforismos propiciou 

algumas evidentes conclusões que precisam ser reafirmadas e ratificadas ao fim 

desse trabalho.  

(1) Em primeiro lugar, é importante destacarmos que o problema do 

solipsismo inquietou Wittgenstein durante todo o seu percurso intelectual e, pelo 

menos na primeira fase de seu pensamento, esse tema filosófico recebe um 

tratamento especial. Especificamente no Tractatus, foi possível perceber que a 

discussão sobre o solipsismo se reveste de uma importância ímpar para o 

entendimento da proposta filosófica do jovem Wittgenstein. A razão disso é 

porque a seção de aforismos que trata desse tema filosófico nessa obra está 

situada de tal forma no desenvolvimento da argumentação de seu autor que 

expressa, de maneira prática, o fulgor de toda a sua pretensão filosófica. 

(2) Foi possível peceber também, em segundo lugar, que ao tratar do 

problema do solipsismo o autor do Tractatus não está se referindo a esse ou 

àquele tipo específico de solipsismo. Em momento algum de seu texto 

encontramos Wittgenstein tecendo algum comentário ou mesmo fazendo qualquer 

menção à determinada forma específica de solipsismo. Diante disso, e também 

levando em consideração o que temos registrado nessa obra, pode-se afirmar 

que o que é relevante para ele, portanto, não é a forma como o solipsismo se 

apresenta nas suas mais variadas versões, mas a pretensão filosófica que todos 

os tipos de solipsismo têm em comum, a saber: a proposta de que "o mundo seja 

meu mundo". Sendo assim, "que o mundo seja meu mundo" é, para Wittgenstein, 

a verdade encontrada em toda e qualquer proposta filosófica solipsista e, com 

isso, não nos estranha o fato de que essa verdade seja o cerne dos interesses 

filosóficos wittgensteinianos ao apresentar, investigar, e discutir essa questão no 

Tractatus. 



155 

 

(3) Ao contrário do que muitos comentadores wittgensteinianos 

afirmam sobre a ausência de um enredo argumentativo no desenvolvimento das 

idéias tractatianas, constatamos que, se examinada com cautela, é possível 

enxergar uma determinada estrutura argumentativa na seção que trata do 

solipsismo nessa obra. Baseado na análise que foi feita, as partes que compõem 

e delineiam a argumentação de Wittgenstein (o estabelecimento dos limites 

lógicos da linguagem, do mundo e do pensamento, a constatação da verdade 

inefável do solipsismo, a discussão da questão do sujeito tractatiano, e a 

identificação do solipsismo com o realismo) são tão evidentes, que a disposição 

em que elas se encontram no Tractatus nos serviu de roteiro para o enredo 

dissertativo da presente pesquisa.  

(4) Outro dado interessante, observado durante a nossa investigação, 

foi o fato de que não nos é possível definir, em absoluto, a maneira como os 

aforismos do solipsismo devem ser examinados. A razão disso é porque o 

entendimento do sistema hierárquico-numérico que rege a estrutura interna dos 

aforismos tractatianos é muito inconsistente para que estabeleçamos, de modo 

decisivo, o verdadeiro roteiro de leitura pretendido por seu autor. Entretanto, 

durante a nossa pesquisa verificamos que o percurso de leitura adotado na 

interpretação dos aforismos da seção do solipsismo no Tractatus não é 

determinante para a sua correta interpretação e as divergências no percurso de 

leitura adotado nada mais revelam do que o próprio caráter dinâmico da obra 

estudada. Exemplos evidentes desse fato são as análises dos aforismos 5.62 e 

5.634, exposta nesse trabalho. Em cada uma dessas ocasiões, apesar de 

optarmos por um caminho de exposição diferente de alguns comentadores 

wittgensteinianos (procuramos seguir as próprias orientações de Wittgenstein), 

percebemos que os resultados das nossas interpretações coincidiram com os 

deles. Isso mostra que o problema das divergências interpretativas do conteúdo 

da seção do solipsismo do Tractatus não está tanto no percurso de leitura 

adotado, mas na própria interpretação de cada aforismo investigado. 

(5) Diante do exposto, ficou claro também que, no Tractatus, a 

discussão sobre o solipsismo se reveste de uma perspectiva totalmente diferente 

daquele apresentado na tradição filosófica. O motivo disso é que, nesse livro, 

esse tema filosófico é tratado pelo seu autor (e não podia ser diferente) a partir do 

arcabouço lógico lingüístico elaborado por ele nessa obra. Essa perceptível 



156 

 

associação logo se evidenciou pelo fato de que Wittgenstein inicia sua discussão 

sobre esse tema filosófico afirmando que "os limites da minha linguagem 

significam os limites de meu mundo" e diz que essa consideração é "a chave para 

decidir a questão de saber em que medida o solipsismo é uma verdade". Esse 

fato denota que é considerando os limites da linguagem, ou seja, os limites 

lógicos que demarcam a possibilidade de toda a representação do mundo, que 

Wittgenstein afirma o solipsismo.  

(6) Em decorrência disso, constatou-se que, para ele, apesar de tudo, o 

solipsismo tem uma verdade. Segundo o Tractatus, o solipsismo é uma verdade 

na medida em que defende que só há uma única maneira do mundo ser 

representado, e essa exclusiva maneira de representar o mundo é pela via da 

linguagem. Por ser minha a linguagem que representa o mundo, o mundo 

representado por ela, necessariamente, é meu. "Que o mundo seja meu mundo", 

é o que "o solipsismo quer significar"; e isso, para Wittgenstein, está "inteiramente 

correto". Todavia, essa verdade não significa que só o "eu" (um sujeito empírico) 

é real (a única coisa que existe) e o mundo nada mais é do que as suas 

representações, como afirmam as versões solipsistas da tradição filosófica; mas 

denota o fato de que só há uma perspectiva representativa do mundo, que é meu, 

porque dado pela minha linguagem. É exclusivamente por meio desse ponto de 

vista que o mundo torna-se meu mundo, ou seja, é a maneira como "eu" 

represento o mundo, que nada mais é do que meu mundo, pelo fato de ser dado 

para mim através da minha linguagem.  

(7) Em sendo assim, a versão solipsista do Tractatus defende que a 

verdade do solipsismo está em estreita ligação com a projeção do mundo pela 

linguagem. Entretanto, porque dada no domínio transcendental da própria 

possibilidade da linguagem afigurar o mundo, essa projeção é algo que a única 

linguagem existente não é capaz de descrever (dizer). É exatamente por isso que 

a verdade do solipsismo não de pode ser dita: o que o solipsismo quer significar 

(o fato de que o mundo seja meu mundo) é algo inteiramente correto (pois denota 

que há apenas uma projeção lingüística do mundo), mas como isso ocorre é algo 

que não podemos dizer: apenas se mostra. Sendo assim, para Wittgenstein, ao 

tentar expressar sua verdade por meio da linguagem, as versões solipsistas 

proclamadas durante a história da filosofia erram porque transferem, para o 

domínio contingente das proposições da linguagem, algo que pertence ao 



157 

 

domínio transcendental, e que, por isso mesmo, somente pode ser mostrado, a 

saber: como os fatos são projetados em figuras lingüísticas. Assim, embora seja 

de extrema importância filosófica, querer dizer a verdade do solipsismo nada mais 

é do que cair num absurdo lingüístico; é tentar dizer, por meio de proposições, o 

que jamais poderá ser dito. 

(8) Além disso, ao considerar o solipsismo no Tractatus, observamos 

que a significação da linguagem não se constitui sem a intervenção de um sujeito. 

Nesse caso, a linguagem representacional tem uma pré-condição: o sujeito 

metafísico posto nos limites da linguagem e do mundo. Em sendo assim, esse 

sujeito é transcendental e, como tal, se situa naquele núcleo indizível da própria 

condição de possibilidade da linguagem e do mundo. Essa postulação de um 

sujeito transcendental posto no limite do mundo diz respeito àquilo que a análise 

lógica realizada no Tractatus demonstrou ser indizível, mas que é necessário à 

constituição do sentido daquilo que pode ser dito pela linguagem. Esse sujeito, 

para Wittgenstein, é o único sujeito capaz de representar o mundo. 

(9) Que o mundo é representado por um sujeito foi o que, para ele, o 

solipsismo sempre procurou defender. Porém, essa verdade apenas se mostra na 

própria existência do mundo e do sujeito portador da capacidade lingüística de 

representá-lo. É esse sujeito que de fato interessa à filosofia; ele é o sujeito no 

"sentido importante": a única fonte de representação lingüística do mundo. Por ser 

transcendental, o sujeito metafísico é inefável: nenhuma proposição pode 

descrevê-lo. Por isso, ele apenas se mostra, e se mostra na sua própria 

representação do mundo. Porém, na concepção tractatiana, representar o mundo 

nada mais é do que dizê-lo por meio de proposições. Sendo assim, é, pois, 

dizendo o mundo que o sujeito metafísico se mostra.  

(10) Entretanto, o "eu" filosófico (outro termo utilizado por Wittgenstein 

para denotar o sujeito metafísico) não diz nada sobre o mundo a menos que esse 

mundo exista independente dele. Com isso, a análise do solipsismo no Tractatus 

também revelou que o solipsismo não pode ser expresso sem reconhecer a 

independência da realidade do mundo. Nesse caso, o mundo aparece como a 

única realidade na qual o sujeito metafísico pode se manifestar, pois é apenas 

dizendo o mundo, isto é, na sua própria representação lingüística do mundo, que 

o "eu" se mostra. Assim, ao mesmo tempo em que Wittgenstein defende a 

existência do "eu" filosófico capaz de projetar linguisticamente o mundo (o que 



158 

 

denota o momento do solipsismo), ele também afirma que esse mundo 

representado existe independentemente da sua afiguração lingüística efetuada 

pelo sujeito metafísico (momento do realismo). Desse modo, a coincidência entre 

solipsismo e realismo nada mais é do que uma conseqüência necessária da 

própria proposta filosófica de Wittgenstein no Tractatus.  

(11) Nesse caso, o sujeito metafísico é concebido como um ponto 

geométrico a partir do qual é efetuada toda significação lingüística da realidade. 

Essa compreensão do sujeito metafísico como um ponto sem extensão, restando 

apenas toda a realidade a ele coordenada, está em estreita ligação com as 

concepções éticas e místicas expostas por Wittgenstein nesse livro e, por isso, o 

exame da questão do solipsismo tractatiano também nos abre as portas da 

compreensão desses temas filosóficos abordados posteriormente no Tractatus. 

(12) Por fim, julgamos que as verdadeiras conclusões dessa pesquisa 

só poderão ser de fato definidas pelos seus leitores. No entanto, frisamos (apesar 

de ser evidente e óbvio) que o presente trabalho não quis ser uma palavra final 

sobre o assunto de que trata, e seu autor reconhece que há questões que foram 

aqui abordadas, mas que, por causa da própria delimitação da presente 

investigação, carecem de melhor investigação e aprofundamento. Diante disso, é 

certo que essas lacunas deixadas por este trabalho podem se tornar objetos de 

futuras pesquisas, cujos propósitos sejam o de complementar e alargar os 

resultados aqui obtidos.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



159 

 

REFERÊNCIAS 

 

1 Obras de Wittgenstein 

 
WITTGENSTEIN, Ludwig. Cadernos 1914 - 1916. Trad. de João Tiago Proença. 
Lisboa: Edições 70, 2004. (Biblioteca de Filosofia Contemporânea, 34). 
 
______. Culture and Value. Trad. de P. Winch. Oxford: Blackwell, 1980.  
 
______. Investigações filosóficas. 2. ed. Trad. e pref. de M. S. Lourenço. 
Lisboa: Edição da Fundação Calouste Gulbenkian, 1995. 
 
______. Last Writings on the Philosophy of Psycology. Trad. de C. G. 
Luckhardt e M. A. E. Aue. Oxford: Blackwell, 1992. vol. 1 e 2. 
 
______. Lectures and Conversations on Aesthetics, Psycology and Religious 
Belief. Oxford: Blackwell, 1966. 
 
______. Notas Sobre Lógica. In: ______. Cadernos 1914 - 1916. Trad. de João 
Tiago Proença. Lisboa: Edições 70, 2004. p. 137 - 157. (Biblioteca de Filosofia 
Contemporânea, 34). 
 
______. O livro azul. Trad. de Jorge Marques; e rev. de Carlos Morujão. Lisboa: 
Edição 70, 1958. (Biblioteca de Filosofia Contemporânea, 19). 
 
______. O livro castanho. Trad. de Jorge Marques; e rev. de Carlos Morujão. 
Lisboa: Edição 70, 1958. (Biblioteca de Filosofia Contemporânea, 20). 
 
______. On Certainty. Trad. de D. Paul e G. E. M. Anscombe. Oxford: Blackwell, 
1969.  
 
______. Philosophical Grammar. Trad. de Anthony Kenny. Oxford: Blackwell, 
1980. 
 
______. Philosophical Occasions. Trad. de J. Klagge e A. Nordmann. 
Indianápolis: Hackett, 1993. 
 
______. Philosophical Remarks. Trad. de R. Hargreaves e R. White. Oxford: 
Blackwell, 1975.  
 
______. Proto-Tractatus: an early version of Tractatus Logico-Philosophicus. 
Trad. de D. Pears e Brian McGuinness. Ithaca, N. Y: Cornell University Press, 
1971.   
 
______. Remarks on Colour. Trad. de L. L. McAlister e Margarete Schättle. 
Oxford: Blackwell, 1980.  
 
______. Remarks on the Foundations of Mathematik. Trad. de G. E. M. 
Anscombe. Oxford: Blackwell, 1978.  



160 

 

______. Remarks on the Philosophy of Psychology. Trad. de G. E. M. 
Anscombe. Oxford: Blackwell, 1980. vol. 1 e 2. 
 
______. Tractatus logico-philosophicus. 3. ed. Trad., apres., e ensaio introd. de 
Luiz Henrique Lopes dos Santos; e Introd. de Bertrand Russell. São Paulo: 
Editora da Universidade de São Paulo, 2001. 
 
______. Zettel. Trad. de G. E. M. Anscombe. Oxford: Blackwell, 1967.  
 
 
2 Comentadores das obras de Wittgenstein 
 
 
ALTMANN, Sílvia. A lógica e sua aplicação: a antecipação das formas das 
proposições elementares no Tractatus de Wittgenstein. Analytica. Rio de Janeiro, 
v. 4, n. 1, p. 109-142, jan./jun. 1999.  
 
ANSCOMBE, G. E. M. An introduction to Wittgenstein's Tractatus: themes in 
the philosophy of Wittgenstein. London: Hutchinson, 1971. (Wittgenstein studies). 
 
ARAÚJO, Inês Lacerda. A natureza do conhecimento após a virada lingüística. 
Revista de filosofia. Curitiba, v.16, n. 18, p. 103 - 137, jan./jun. 2004. Semestral. 
 
ARIAS, Javier Vilanova. Tractatus 5.54 - 5.5423: una lectura. Contextos, v. XVII-
XVIII, n. 33-36, p. 59 - 83, 1999 - 2000.  
 
ARISO, José Maria. El error de preguntar por la naturaleza de los problemas 
filosóficos. Logos. Espanha, v. 36, p. 245 - 257, 2003.  
 
AYER, A. J. The elementary propositions of the Tractatus. In: LEINFELLNER, 
Werner; KRAEMER, Eric; SCHANK, Jeffrey (Eds.). Language and ontology: 
proceedings of the 6º international Wittgenstein Symposium. Vienna: Hölder-
Pichler-Tempsky, 1982. p. 429 – 434). 
 
BARROSO, Cícero Antônio Cavalcante. O mundo do Tractatus. In: IMAGUIRE, 
Guido; MONTENEGRO, Maria Aparecida P.; PEQUENO, Tarcísio. (Orgs). 
Colóquio Wittgenstein. Fortaleza: Edições UFC, 2006. p. 177 - 186. (Série 
Filosofia, 3).  
 
BERGMANN, Gustav. The glory and the misery of Ludwig Wittgenstein. In: COPI, 
Irving M; BEARD, Robert W. (eds.). Essays on Wittgenstein's Tractatus. 
Londres: Routledge & Kegan Paul, 1966, p. 343 - 358. 
 
BLACK, Max. A companion to Wittgenstein's Tractatus. Cambridge: University 
Press, 1971. 
 
BLOCK, I. (org.). Perspectives on the philosophy of Wittgenstein. Cambridge: 
M.T.I, 1981. p. 140 - 147. 
 



161 

 

BROCKHAUS, Richard. Pulling up the ladder: the metaphysical roots of 
Wittgenstein's Tractatus logico-philosophicus. EUA: Open Court, 1991.   
 
CANFIELD, John V. "My world and its value". London: Garland Publishing, 
1986. vol. 3.  
 
CHAUVIRÉ, Christiane. Wittgenstein. Trad. de Maria Luiza X. de A. Borges. Rio 
de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1991.  
 
CONDÉ, Mauro Lúcio Leitão. Wittgenstein: linguagem e mundo. São Paulo: 
ANNABLUME Editora, 1998.  
 
COOK, John W. What the solipsism means is quite correct. In: COOK, John W.   
Wittgenstein's metaphysics. Cambridge: Cambridge University press, 1994. p. 
55 - 68. 
 
COPI, Irving M. "Tractatus" 5.542. In: COPI, Irving M; BEARD, Robert W. (eds.). 
Essays on Wittgenstein's Tractatus. Londres: Routledge & Kegan Paul, 1966, 
p. 163 - 165. 
 
COSTA, Evandro Fonseca. Solipsismo: realismo e idealismo em Wittgenstein. 
Revista Studium. Recife, a. 6, n. 11, p. 39 - 58, jun. 2003. Semestral. 
 
COYNE, Margaret Urban. Eye, "I", and mine: the self of Wittgenstein's Tractatus.  
 
CUNHA, Rui Daniel. A dedução dos objetos no Tractatus. Revista Portuguesa 
de Filosofia. Braga, Tomo XLV, fasc. 2, p. 225 – 246, abril/jun. 1989. Trimestral. 
 
CUTER, João Vergílio Gallerani. A ética do Tractatus. In: ZILHÃO, António 
(Coord.) Do círculo de Viena à filosofia analítica contemporânea. Portugal: 
Areia Editores, 2007. p. 295 - 305. 
 
______. A ética no Tractatus. Analytica. Rio de Janeiro, v. 7, n. 2, p. 43-58, 
jul./dez. 2003. Semestral.  
  

______. Porque o Tractatus necessita de um sujeito transcendental? Doispontos. 
Curitiba, v. 3, n. 1, p. 171 - 192, abr. 2006.  
 
______. Subjetividade empírica e transcendental no Tractatus de Wittgenstein. 
Philósophos. São Paulo, a. 8, v. 1, p. 79 - 86, jan./jun. 2003. Semestral. 
 
______. "'p' diz p". Cadernos Wittgenstein. São Paulo, n. 1, 2000, p. 58. 
 
CYRIL, Barrett. Wittgenstein on ethics and religious belief. Oxford: Basil 
Blackwell, 1991.  
 
DALL‟AGNOL, D. Ética e linguagem: uma introdução ao Tractatus de 
Wittgenstein. Florianópolis: Editora da UFSC/Editora Unisinos, 1995. 
 



162 

 

DELGADO, P. L. S. M. Introduccion a Wittgenstein: sujeto, mente y conducta. 
Barcelona: ed. Herder, 1986. 
 
ENGEL, S. Morris. Schopenhauer's impact on Wittgenstein. Journal of the 
history of philosophy. Inglaterra, v. 7, p. 285 - 302, jul. 1969. 
 
FAUSTINO, Sílvia. A experiência indizível: uma introdução ao Tractatus de 
Wittgenstein. São Paulo: Editora UNESP, 2006. 
 
______. Wittgenstein: o eu e sua gramática. São Paulo: Editara Ática, 1995. 
 
FLOYD, Juliet. The uncaptive eye: solipsism in Wittgenstein's Tractatus. In: 
ROUNER, Leroy S. Loneliness. Notre Dame: University Notre Dame, 1998. p. 79 
- 108. (Boston Studies in philosophy of religion). 
 
FOGELIN, Robert J. Wittgenstein. 2. ed. New York: USA, Routledge, 1995. 
 
GÁLVEZ, Jesús Padilla. Sobre creencias, la forma general del enunciado y el 
alma: una relectura de TLP 5.54 – 5.5423. Diálogos. Porto Rico, v. 86, p. 95 - 
128, 2005. 
 
GLEB, Gary. Solipsism in the Tractatus. In: TEGHRARIAN, Souren; SERAFINI, 
Anthony; COOK, Edward M. Wittgenstein: a symposium on the centennial of his 
birth. EUA: Hollowbrook Publishing, 1990.  
 
GLOCK, Hans-Johann. Dicionário Wittgenstein. Trad. de Helena Martins; e rev. 
técnica de Luiz Carlos Pereira. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1998. 
(Dicionário de Filosofia). 
 
GRANGER, G. G. Ludwig Wittgenstein. Paris: Ed. Seghers, 1969. (Col. 
Philosophers de tous les ttemps). 
 
GRIFFIN, James. O atomismo lógico de Wittgenstein. Trad. de Marina Ramos 
Themudo e Vítor Moura. Porto: Porto Editora, 1998. (Coleção Filosofia - Texto, 
11).   
 
HACKER, P. M. S. Insight and ilusion: themes in the philosophy of Wittgenstein. 
Oxford: Clarendon Press, 1986. 
 
HALLER, Rudolf. Wittgenstein e a filosofia austríaca: questões. Trad. de 
Norberto de Abreu e Silva Neto. São Paulo: Editora da Universidade de São 
Paulo, 1990.  
 
HINTIKKA, Jaakko. On Wittgenstein's Solipsism. Mind. Oxford, v. 67, n. 265, p. 88 
- 91, jan. 1958. 
 
HINTIKKA, Merrill B. The objects of Wittgenstein's Tractatus. In: LEINFELLNER, 
Werner; KRAEMER, Eric; SCHANK, Jeffrey (Eds.). Language and ontology: 
proceedings of the 6º international Wittgenstein Symposium. Vienna: Hölder-
Pichler-Tempsky, 1982. p. 429 – 434. 



163 

 

HUME, David. Tratado da natureza humana. Trad. de Débora Danowski. São 
Paulo: Editora Unesp, 2001.  
 
JANAWAY, Christopher. Wittgenstein on the willing subject and the thinking 
subject. In: HALLER, Rudolf; GRASSL, Wolfgang. Language, logic, and 
philosophy: proceedings of the 4º international Wittgenstein Symposium. Vienna: 
Hölder-Pichler-Tempsky, 1980. p. 520 – 522.   
 
JANIK, Allan. The opaque self or how Arthur Schopenhauer influenced Ludwig 
Wittgenstein. Porto, série II, n. 1, p. 53 - 70, dez. 2005 
 
JANIK, Allan; TOULMIN, Stephen. A Viena de Wittgenstein. Trad. de Álvaro 
Cabral. Rio de Janeiro: Editora Campus, 1991.  
 
KENNY, Anthony. Wittgenstein's Early philosophy of mind. In: BLOCK, I. (org.). 
Perspectives on the philosophy of Wittgenstein. Cambridge: M.T.I, 1981. p. 
140 - 147. 
 
KERR, Fergus. Theology after Wittgenstein. Oxford: Basil Blackwell, 1986. 
 
KING, Daniel. New perspectives on metaphysical solipsism. Philosophy today. v. 
46, n. 2, p. 131 – 142. 2002. 
 
KNEALE, William; KNEALE, Marta. O desenvolvimento da lógica. Trad. de M. 
S. Lourenço. 3. ed. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1991.   
 
LEINFELLNER, Werner. Is Wittgenstein a transcendental philosopher? Revista 
Portuguesa de Filosofia. Braga, Tomo XXXVIII, fasc. 1, p. 13-27, jan./mar. 1982. 
Trimestral.  
 
LOMBARDI, Olímpia. Que son los objetos del Tractatus? Revista de Filosofia. 
Madrid, vol. XII, n. 21, p. 55 - 76. 1999). 
 
LOUZADO, Gerson Luiz. Frege: Lógica e linguagem. Analytica. Rio de Janeiro, v. 
3, n. 2, p. 197-221, jul./dez. 1998. Semestral. 
 
LYCURGO, Tassos. Solipsism and naive realism in Wittgenstein`s Tractatus. 
Princípios. Natal, a. 8, n. 9, p. 68 – 79, jan./jun. 2001. 
 
MALCOLM, Norman. Ludwig Wittgenstein: a memoir. 2. ed. Oxford: Oxford 
University Press, 2007.  
 
MANDIK, Pete. Picturing, showing, and solipsism in Wittgenstein‟s Tractatus 
Logico-Philosophicus. 
 
MARCONDES, Danilo. A contribuição de Frege à filosofia analítica. In: ______. 
Filosofia analítica. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2004. p. 18 - 26. (Filosofia 
Passo-a-Passo, 45). 
 



164 

 

______. A teoria das descrições de Bertrand Russell. In: ______. Filosofia 
analítica. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2004. p. 26 - 30. (Filosofia Passo-a-
Passo, 45. 
 
MARQUES, Edgar. Observações acerca do ético na filosofia do primeiro 
Wittgenstein. Ethica: cadernos acadêmicos. Rio de Janeiro, v. 13, n. 2, p. 59 - 68, 
2006. Semestral. 
 
MARQUES, José Oscar de Almeida. Pensar o sentido de uma proposição. 
Manuscrito. v. 18, n. 2, p. 185-197, 1995. 
 
______. Resenha. Manuscrito, São Paulo, v. 18, n. 2, p. 445-463, out. 1995.   
 
MARTÍNEZ, Horácio Luján. Subjetividade e silêncio no Tractatus de 
Wittgenstein. Cascavel: EDUNIOESTE, 2001. (Série Estudos Filosóficos, 2). 
 
MARTIRE, Joseph E. The ontological implications of Wittgenstein`s "picture 
theory". In: LEINFELLNER, Werner; KRAEMER, Eric; SCHANK, Jeffrey (Eds.). 
Language and ontology: proceedings of the 6º international Wittgenstein 
Symposium. Vienna: Hölder-Pichler-Tempsky, 1982. p. 449 – 452. 
 
MASLOW, Alexander. A study in Wittgenstein's Tractatus. Los Angeles: 
University of California Press, 1961. 
 
MAUTHNER, Fritz. Contribuciones a una crítica del lenguaje. México: Juan 
Pablos Editor, 1976.  
 
MCGUINNESS, Brian F. Solipsism. In: Idem. Approaches to Wittgenstein. New 
York: Routledge, 2002. 
 
______. The so-caled realism of the Tractatus. In: BLOCK, I. (org.). Perspectives 
on the philosophy of Wittgenstein. Cambridge: M.T.I, 1981, p. 60 - 73. 
 
MILLER, Richard W. Solipsism in the Tractatus. 
 
MINAR, Edward H. Wittgenstein on the metaphysics of the self: the dialectic of 
solipsism in Philosophical Investigations. Pacific Philosophical Quarterly. 
Oxford, n. 79, 1998, p. 329 - 354. 
 
MONK, Ray. How to read Wittgenstein. New York: W. W. Norton & Company, 
2005. (How to read).     
 
______. Wittgenstein: o dever de um gênio. Tradução de Carlos Afonso 
Malferrari. São Paulo: Companhia de Letras, 1995. 
 
MORENO, Arley R. Introdução a uma pragmática filosófica: de uma concepção 
de filosofia como atividade terapêutica a uma filosofia da linguagem. Campinas: 
Editora da UNICAMP, 2005. 
 



165 

 

______. Wittgenstein e os valores: do solipsismo à intersubjetividade. Natureza 
Humana. v. 5, n. 2, 2001, p. 233-288. 
 
______. Wittgenstein: os labirintos da linguagem: ensaio introdutório. São Paulo: 
Moderna, Editora da Universidade de Campinas, 2000. (Coleção Logos).   
 
MOUNCE, H. O. Philosophy, solipsism and thought. The philosophical 
quarterly. Oxford, v. 47, n. 186. p. 1 - 18, jan. 1997. 
 
______. Wittgenstein's Tractatus: an introduction. Oxford: Basil Blackwell 
Publisher, 1981. 
 
MOURÃO, José Augusto. Para um imanetismo aberto (o reducionismo solipsista). 
Cadernos do Noroeste. v. 12, n. 1 – 2, p. 41 – 60, 1990. 
 
PANOVA, Elena. Kant`s influence on the Tractatus Logico-Philosophicus. In: 
HALLER, Rudolf; GRASSL, Wolfgang. Language, logic, and philosophy: 
proceedings of the 4º international Wittgenstein Symposium. Vienna: Hölder-
Pichler-Tempsky, 1980. p. 272 – 274.   
 
PEARS, David. The false prison: a study of the development of Wittgenstein's 
philosophy. Oxford: Clarendon Press, 1987. vol. 1.   
 
______. The relation between Wittgenstein's picture theory of propositions and 
Russel's theories of judgement. Philosophical Rewiew. New York, v. 86, n. 2, 
abr. 1977. 
 
______. Wittgenstein's treatment of solipsism in the Tractatus.  
 
PINTO, António Vaz. Introdução ao Tractatus logico-philosophicus de Ludwig 
Wittgenstein. Braga: Publicações da Faculdade de Filosofia, 1982. 
 
PINTO, Paulo Roberto Margutti. Crítica da linguagem e misticismo no Tractatus. 
Revista Portuguesa de Filosofia. Braga, v. 58, t. LVIII, fasc. 3, p. 499 - 500, 
jul./set. 2002. Trimestral.  
 
______. Iniciação ao silêncio: análise do Tractatus de Wittgenstein. São Paulo: 
Edições Loyola, 1998. (Coleção Filosofia). 
 

______. O lógico e a ética. Revista Cult. São Paulo, a. VI, p. 60-63, ago. 2002. 
Mensal. 
 
______. O Tractatus de Wittgenstein como obra de iniciação. São Leopoldo. 
Filosofia Unisinos, v. 5, n. 8, p. 81-104, jan./jun. 2004. Semestral.  
 
PITCHER, George. The philosophy of Wittgenstein. EUA: Englewood, 1964. 
 
PROOPS, Ian. Wittgenstein on the substance of the world. European Journal of 
Philosophy. Oxford, v. 12, n. 1, p. 106–126, 2004. 
 



166 

 

QUINE, W. V. Sobre o que há. Trad. de Luis Henrique Lopes dos Santos. 2. ed. 
São Paulo: Editora Abril, 1980. (Coleção Os Pensadores). 
 
RHEES, Rush. The philosophy of Wittgenstein. In: Idem. Discussions of 
Wittgenstein. Londres: Routledge & Kegan Paul, 1972.   
 
ROSENBERG, Jay F. Intentionality and self in the Tractatus. In: CANFIELD, John 
V. "My world and its value". London: Garland Publishing, 1986. vol. 3. p. 341 - 
357.  
 
RUSSELL, Bertrand. Introdução. In: WITTGENSTEIN, Ludwig. Tractatus Logico-
philosophicus. 3. ed. Trad., apres. e estudo introdutório de Luiz Henrique Lopes 
dos Santos. São Paulo: Edusp, 2001. p. 113 - 128. 
 
SANTOS, Luiz Henrique Lopes dos. A essência da proposição e a essência do 
mundo. In: WITTGENSTEIN, Ludwig. Tractatus Logico-philosophicus. 3. ed. 
Trad., apres. e estudo introdutório de Luiz Henrique Lopes dos Santos. São 
Paulo: Edusp, 2001. p. 11 - 112. 
 

______. Apresentação. In: WITTGENSTEIN, Ludwig. Tractatus Logico-
philosophicus. 3. ed. Trad., apres. e estudo introdutório de Luiz Henrique Lopes 
dos Santos. São Paulo: Edusp, 2001. p. 9 - 10.  
 
SCHOPENHAUER, Arthur. O mundo como vontade e representação. Trad. de 
M. F. de Sá Correia. Rio de Janeiro: Contraponto, 2001.  
 
SCHULTE, Joachim. Wittgenstein: an introduction. Translated by Willian H. 
Brenner and John F. Holley. New York: State University New York Press, 1992.  
 
SLUGA, Hans. Subjectivity in the Tractatus. In: CANFIELD, John V. "My world 
and its value". London: Garland Publishing, 1986. vol. 3. p. 123 - 139.  
 
STEGMÜLLER, Wolfgang. A filosofia contemporânea: introdução crítica. Trad. 
de Hauptströmungen der gegenwärtsphilosophie. São Paulo: [s.e ], 1977.  
 
STENIUS, Eric. Wittgenstein's Tractatus: a critical exposition of its main lines of 
thought. Oxford: Basil Blackwell, 1964. 
 
STERN, David, G. Wittgenstein's philosophical investigations: an introduction. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2004. (Cambridge introduction to key 
philosophical texts). 
 
THEMUDO, Marina Ramos. Ética e sentido: ensaio de re-interpretação do 
Tractatus Logico-Philosophicus de Ludwig Wittgenstein. Coimbra: Livraria 
Almedina, 1989. 
 
VALLE, Bortolo. A conexão entre pensamento e realidade: sobre a teoria do 
conhecimento no Tractatus Logico-Philosophicus de Wittgenstein. Revista de 
filosofia. Curitiba, v.16, n. 18, p. 139- 148, jan./jun. 2004. Semestral.  
 



167 

 

______. Wittgenstein: a forma do silêncio e a forma da palavra. Curitiba: Editora 
universitária Champagnat, 2003. (Coleção Filosofia, 2). 
 
VILLANUEVA, Luis M. Valdés. Wittgenstein como lector de Kant. Daimon Revista 
de Filosofía. Espanha, n. 33, p. 49 - 63, 2004.  
 
ZEMACH, Eddy. Wittgenstein's philosophy of the mystical. In: COPI, Irving M; 
BEARD, Robert W. (eds.). Essays on Wittgenstein's Tractatus. Londres: 
Routledge & Kegan Paul, 1966, p. 359 - 375. 
 
ZILHÃO, António. Linguagem da filosofia e filosofia da linguagem: estudos 
sobre Wittgenstein. Lisboa: Edições Colibri, 1993.  
 
ZILLES, Urbano. O racional e o místico em Wittgenstein. 2. ed. Porto Alegre: 
EDIPUCRS, 1994. (Coleção filosofia, 11).  
 
 
 
 

  

 

 

 

 

 

 


