
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

 DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA  

 

 

 

FERNANDA CELI DE ARAÚJO TENÓRIO 

 

 

 

 

 

O ESTADO HEGELIANO COMO REALIZAÇÃO CONCRETA DA 
LIBERDADE HUMANA: 

uma abordagem sobre a possibilidade de conciliação entre a liberdade 
individual e a vontade substancial do Estado. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2009 



 

FERNANDA CELI DE ARAÚJO TENÓRIO 

 

 

 

 

 

 

O ESTADO HEGELIANO COMO REALIZAÇÃO CONCRETA DA 
LIBERDADE HUMANA:  

uma abordagem sobre a possibilidade de conciliação entre a liberdade 
individual e a vontade substancial do Estado. 

 

 

 

 

 

 

Dissertação de Mestrado apresentada à 
Universidade Federal de Pernambuco-UFPE, 
como requisito parcial para obtenção do título 
de mestre em Filosofia.  

 

Orientador: Professor Dr. Alfredo Moraes  
 
Co-orientador: Professor Dr. Jesus Vazquez 
Torres 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE  

2009 



 

 

 

 

 

 

 Tenório, Fernanda Celi de Araújo  

     O Estado hegeliano como realização concreta da liberdade 
humana : uma abordagem sobre a possibilidade de conciliação 
entre a liberdade individual e a vontade substancial do Estado / 
Fernanda Celi de Araújo Tenório. - Recife: O Autor, 2009. 

     79 folhas 

 

     Dissertação (mestrado) – Universidade Federal de 
Pernambuco. CFCH. Filosofia, 2009. 

     
 Inclui bibliografia.  
 

     1. Filosofia. 2. Liberdade. 3. Hegel, Georg Wihelm Friedrich. 4. 
Dialética. 5. Estado. I. Título. 

 

 

             1 

             100 

                                    
CDU (2. Ed.) 

CDD (22. ed.) 

 
UFPE 

CFCH2009/82 

    

   

   

 

 

 

 



 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho aos professores do Departamento de Filosofia da Universidade Federal 

de Pernambuco que marcaram minha trajetória filosófica. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

AGRADECIMENTO 

 

 

 

 

 

 

 

 

A Deus, por dar sentido a minha existência. 

Aos que amo, por me fazerem conhecer minha urgente necessidade de amar. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[...] o princípio motor do conceito – enquanto 
não é simplesmente análise, mas também 
produção das particularidades do universal – é 
o que eu chamo de dialética. 

                                       
                                               Hegel, 1940, §31. 

 

 

 



 

RESUMO 

 

 

Este trabalho apresenta uma perspectiva filosófica do direito que propõe uma compreensão 
político-filosófica sobre a liberdade humana, concretizada em termos objetivos nas 
Instituições Sociais da Sociedade Civil e no conceito de Estado, que Hegel destaca como 
organicamente constituído com a finalidade de efetivar a liberdade coletiva, considerando a 
liberdade individual como indispensável no processo. A liberdade posta em uma dimensão do 
coletivo é o tema essencial da filosofia política de Hegel. Ele propõe uma realização concreta 
da liberdade no âmbito do direito, que se efetiva através de três momentos constitutivos que 
dialeticamente se sucedem: o direito abstrato, a moralidade e a eticidade.  Dessa forma, será 
analisada a obra de Hegel, Princípios da filosofia do direito, que apresenta a dialética da 
liberdade no seu processo de efetivação. Principalmente, a terceira parte dessa obra intitulada 
de eticidade em que o processo tem seu ápice de realização e compreensão. Na eticidade, a 
família, a sociedade civil e o Estado de direito são os momentos do movimento do espírito 
ético na busca pelo alcance da liberdade concreta. O percurso do espírito ético, ou espírito 
objetivo, vai perseguir uma trajetória em que o indivíduo a partir de uma vontade individual 
realiza-se plenamente na comunidade.  

Palavras-chave: Filosofia do Direito. Liberdade. Estado. Hegel.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

ABSTRACT 

 

 

This work presents a philosophical perspective of the right that considers an understanding  
politics- philosophical on the freedom human being, materialize in objective terms, the Social 
Institutions of the Civil Society and in the concept of State, that Hegel detaches as organicly 
constituted with the purpose to accomplish the collective freedom considering the individual 
freedom as indispensable in the process. The freedom dispatches by post in a dimension of the 
collective one is the essential subject of the philosophy politics of Hegel. It considers a 
concrete accomplishment of the freedom in the scope of the right, that if effective through 
three constituent moments that dialectically are succeeded: the abstract right, the morality and 
the ethics. In such a way, the workmanship of Hegel will be analyzed Elements of the 
Philosophy of Right that presents the dialectic of the freedom in its process of completion. 
Mainly the third part of this entitled workmanship of ethical life where the process has its 
apex of accomplishment and understanding. In the ethical life, the family, the civil society and 
the State are the moments of the movement of the ethical spirit in the search for the reach of 
the concrete freedom. The passage of the ethical spirit, or objective spirit, goes to pursue a 
trajectory where the individual from an individual will becomes fulfilled itself fully in the 
community.  

 

Keywords:  Philosophy of Right. Freedom. State. Hegel. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

SUMÁRIO 
 

 

INTRODUÇÃO ___________________________________________________________ 9 
 

I A DIALÉTICA DA VONTADE LIVRE NO PENSAMENTO POLÍTICO DE HEGEL
 ________________________________________________________________________ 14 

 

II A FAMÍLIA COMO MOMENTO IMEDIATO DA EFETIVAÇÃO DA LIBERDADE
 ________________________________________________________________________ 27 

 

III A SOCIEDADE CIVIL BURGUESA COMO MOMENTO EXTERIOR DA 
EFETIVAÇÃO DA LIBERDADE ___________________________________________ 37 

 

IV O ESTADO COMO MOMENTO CONCRETO DA EFETIVAÇÃO DA 
LIBERDADE ____________________________________________________________ 50 

 

CONCLUSÃO ____________________________________________________________ 72 

 

REFERÊNCIAS __________________________________________________________ 75 
 

 
 

 

 
 

 



  9

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 INTRODUÇÃO 

 

 

Trazer o tema da liberdade humana para ser analisado à luz de um autor é desafiador e 

prazeroso ao mesmo tempo, ainda mais quando se trata de um filósofo peculiar como Hegel. 

A questão da realização da liberdade permeia toda história da filosofia. A primeira grande 

teoria filosófica da liberdade foi expressa por Aristóteles em sua obra Ética a Nicômaco, em 

que afirmava ser livre o indivíduo que tem em si mesmo o princípio para agir ou deixar de 

agir. Posteriormente, o cristianismo fez com que a liberdade fosse amplamente reconhecida. 

Qualquer indivíduo pôde perceber-se livre, pessoalmente livre, independente de classe, etnia 

ou gênero. Saber-se livre é constitutivo de um processo histórico da consciência humana. No 

século XX, Sartre levou essa concepção ao extremo. Para ele, é a liberdade quem define a 

humanidade dos humanos. A liberdade seria, assim, a escolha incondicional que o sujeito faz 

de seu ser e de seu mundo. O homem encontra-se condenado à liberdade.  

Contudo, a liberdade nem sempre foi concebida apenas como liberdade particular ou 

individual. Outra concepção acerca da liberdade encontra-se no estoicismo, sendo retomada 

no século XVII, por Espinosa e no século XIX, por Hegel e Marx, onde a diferença faz-se 

perceber especificamente no ato de escolha: não mais realizado pela vontade individual, mas 

relacionado à vontade substancial do todo, do qual os indivíduos são partes. 

Essa liberdade posta em uma dimensão do coletivo é o tema essencial da filosofia 

política de Hegel. Ele propõe uma realização concreta da liberdade no âmbito do direito, que 

se efetiva através de três momentos constitutivos que dialeticamente se sucedem: o direito 

abstrato, a moralidade e a eticidade.  Importa descobrir de que forma Hegel viabiliza uma 



  10

conciliação entre a liberdade individual com a vontade substancial do Estado, que caracteriza 

a realização concreta da liberdade humana. A adequada significação do direito individual e da 

moral do indivíduo, para Hegel, só surge enquanto pensada em uma teoria das instituições e 

das comunidades. O caráter comunitário do homem constitui sua verdadeira liberdade. Ao 

contrário da concepção atomística de liberdade, do indivíduo isolado, Hegel considera que as 

liberdades individuais elevadas ao universal na comunidade realizam concretamente a 

liberdade do homem e dos homens no âmbito do coletivo. 

A distância entre as teorias do Estado e a vida política prática têm sido inevitáveis. É o 

que nos mostra a História em seu movimento. São ideias ou ideais teorizados que, em sua 

idealidade, dificilmente resistem ao mundo das relações práticas. A separação entre teoria e 

prática na política tem sido objeto de debates intensos e continua em aberto. O pensamento 

político de Hegel exerceu forte influência na vida política do cenário mundial. Todas as 

modernas ideologias políticas nos mostram a força, a durabilidade e a permanência dos 

princípios que foram pela primeira vez apresentados e defendidos na Filosofia de Hegel. Seu 

pensamento político tem sido um importante fio condutor para compreender e apontar 

caminhos para uma organização política efetiva. A análise de nosso tempo pode ser melhor 

compreendida com a ajuda do arcabouço teórico hegeliano e suas derivações. 

Desta forma, será analisada a obra de Hegel Princípios da filosofia do direito que 

apresenta a dialética da liberdade no seu processo de efetivação. Principalmente a terceira 

parte desta obra intitulada de eticidade em que o processo tem seu ápice de realização e 

compreensão. Convém ressaltar que o estudo está limitado à obra citada e às referências aos 

outros textos que têm como finalidade o enriquecimento do trabalho. Particular atenção foi 

concedida à obra de Denis Rosenfield, traduzida pelo próprio autor, pela genuína explicação 

quase literal da Filosofia do Direito de Hegel. 

A análise filosófica que Hegel faz da história em sua obra Filosofia da história, 

alcança a compreensão que toda história humana desenvolve-se rumo à realização da Ideia de 

liberdade. Cada momento histórico apresenta, portanto, o grau de consciência de liberdade 

atingido por um povo. Como a dimensão de liberdade em Hegel não se reduz a uma liberdade 

apenas individual, Hegel considera que a história dos povos se manifesta a partir da cultura e, 

sobretudo, da organização racional constituída por este povo através de uma instituição, o 

Estado.  

Sua análise atravessa a existência dos Estados instituídos. Estado, por sua vez, implica 

em uma civilização, uma organização que efetiva a liberdade. É por isso que a história 

universal divide-se não mais pela cronologia dos acontecimentos em si, mas a partir dos 



  11

níveis de consciência de liberdade adquiridos pelos povos através dos tempos. Cada Estado 

reflete o alcance dessa consciência de liberdade. No Oriente, apenas um é livre; entre os 

Gregos alguns são livres; entre os Romanos todos são livres, mas na forma da lei; hoje se 

sabe, todavia, que todos são livres. 

 É imprescindível perceber de que modo o pressuposto da Ideia de liberdade presente 

na argumentação hegeliana vai tornar-se, posteriormente, concretizado no direito. A liberdade 

passa a ser o único princípio possível para se fazer uma ciência filosófica do direito. O ponto 

de partida do direito é “[...] a vontade que é livre, de modo que a liberdade constitui sua 

substância e determinação[...].” (Cf. HEGEL, 1940, § 4). 

 Resta, pois, investigar de que forma é possível conceber a afirmação da liberdade dos 

indivíduos e do poder do Estado. Para Hegel, a relação entre indivíduos (vontade individual) e 

Estado (vontade substancial) está mediatizada pela família e pelas corporações. De tal forma 

que os indivíduos não estão fixados em interesses particulares contrapostos ao Estado, e que 

este também não visa interesses unilaterais.  

O vigor do Estado estaria no resultado de uma harmonia entre as partes e o todo, como 

um organismo vivo. O Estado, para Hegel, é uma totalidade orgânica e não uma simples 

reunião de indivíduos. A reflexão política, ética e ontológica permeará a possibilidade da 

subjetividade nesta relação entre indivíduo e Estado. Qual a viabilidade de dizer representar o 

Estado a existência objetiva das determinações individuais, nele encontradas suprassumidas?  

O percurso do espírito ético, ou espírito objetivo, vai perseguir uma trajetória em que o 

indivíduo, a partir de uma vontade individual, realiza-se plenamente na comunidade. O intuito 

é compreender os fundamentos desta noção de liberdade, em que a vontade subjetiva 

conserva-se em uma vontade objetiva na forma de comunidade e de instituições sociais. O 

indivíduo transfere-se da esfera do particular para assumir as implicações da denominação 

membro. 

 Na eticidade, terceira parte da obra já mencionada, a família, a sociedade civil e o 

Estado de direito são os momentos do movimento do espírito ético na busca pelo alcance da 

liberdade concreta. Esses momentos serão analisados nos capítulos, segundo a evolução desse 

processo em que a família é posta como momento imediato dessa realização; a sociedade civil 

é momento exterior e o Estado é momento concreto na dialética da vontade livre. 

Assim, o primeiro capítulo apresentará o processo dialético da vontade individual que 

se torna consciente de si e almeja o universal, vindo a ser vontade livre. O segundo capítulo 

iniciará o movimento com o momento imediato da efetivação da liberdade em que será 

investigada a família, determinada por um sentimento unificante, o amor, bem como a 



  12

propriedade que é, além do laço espiritual, o outro elemento constitutivo da unidade familiar. 

Enquanto a propriedade indica a unidade em uma algo exterior, nos filhos essa união tem um 

caráter espiritual (aqui compreendido enquanto cultura). A constituição da família apresenta 

uma instabilidade característica do sentimento como base natural. Será possível perceber a 

necessidade de uma sustentação em algo de ordem objetiva: a lei, que legitima essa união de 

indivíduos de forma universal. Outro aspecto fundamental será o momento da dissolução 

familiar que lança o indivíduo no novo instante de realização da liberdade, a sociedade civil. 

É no terceiro capítulo que a sociedade civil será o lugar das relações de dependência 

recíproca, onde a subsistência, o bem-estar e a existência jurídica do indivíduo estão ligados à 

subsistência, ao bem-estar e ao direito de todos. (Cf. HEGEL, 1940, § 183). O indivíduo 

necessita da relação com os demais para atingir os seus fins. São as diferenças existentes entre 

seus membros que provocam a multiplicidade de necessidades. A configuração da sociedade 

civil é marcada pelo que Hegel denomina de corporação. As corporações são organizações ou 

determinações surgidas a partir da divisão do trabalho e do que existe em comum nas 

diferentes atividades particulares. 

De acordo com suas habilidades específicas, o indivíduo chega a ser membro de uma 

organização, a qual, segundo Hegel, visa defender os interesses comuns. Por sua vez, cada 

setor da sociedade busca suas próprias conquistas, lucros e privilégios, o que marca o instante 

de conflitos e contradições que se apresentam na particularidade e no predomínio dos 

interesses de classes, tornando as relações exteriores, o que caracteriza a sociedade civil como 

estado exterior, ou momento exterior de efetivação da liberdade que dará lugar à 

universalidade do Estado. 

Posteriormente, no quarto capítulo, o Estado aparece enquanto verdadeiro fundamento 

dos momentos anteriores, capaz de garantir toda a estrutura da filosofia do direito. Ele emerge 

como instância necessária, situada no interior dos interesses corporativos, procurando 

preservar a universalidade. Nele será possível integrar os interesses particulares com os da 

coletividade. 

 No quinto e último capítulo Hegel é apresentado como um “jusnaturalista” que 

justifica racionalmente o Estado através do direito. Para ele, é o direito a existência do 

conceito absoluto da liberdade consciente de si, a liberdade enquanto Ideia (Cf. HEGEL, 1940 

§ 29-30).  

 O estudo elucidará razões que fazem de Hegel um pensador fundamental na reflexão 

sobre o político. A atualidade do pensamento político hegeliano pode ser observada no 

próprio conceito de Estado orgânico, em que o todo só se efetiva através da participação das 



  13

partes no processo político. Será que a família bem como a sociedade civil, no contexto 

contemporâneo, não poderiam ser redirecionadas como raízes éticas da constituição de um 

Estado racional?  

 Em que sentido é possível uma leitura contemporânea sobre o Estado hegeliano? No 

contexto atual de descrença, desconfiança e desalento, no que rege grande parte da política 

mundial com relação ao Estado como lugar da efetivação das liberdades, o Estado 

contemporâneo poderá fazer sentido no momento em que a sociedade civil tome plena 

consciência do exercício de cidadania e participação social, que implica em uma natural 

adesão ao universal em busca do bem de todos. O Estado hegeliano continua a inspirar as 

diversas sociedades a saírem de uma situação de comodismo, inércia, descompromisso para 

dá lugar a uma consciência de nós em que a ação individual e coletiva pode garantir 

dignidade, respeito e vida ética para o todo.  

Será que a liberdade concreta pode ser efetivada na esfera do coletivo em nosso 

tempo? Enormes conquistas no que diz respeito aos direitos humanos foram alcançadas, 

talvez isso demonstre o quanto o homem contemporâneo é capaz de se inquietar com o bem 

comum e lutar por ele. Contudo, nem sempre o que se conquista encontra efetividade para 

todos como deveria. Talvez esses dilemas sejam as melhores justificativas que o ser humano 

encontra para explicar sua tentativa de não assumir a responsabilidade pelas suas ações. 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  14

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

I A DIALÉTICA DA VONTADE LIVRE NO PENSAMENTO POLÍTICO DE HEGEL 

 

 

É importante retomar uma passagem conhecida da Fenomenologia do Espírito de 

Hegel para que se possa compreender o que Hegel realça na dialética imanente ao seu 

sistema. 

O botão desaparece no desabrochar da flor, e poderia dizer-se que a flor o 
refuta; do mesmo modo que o fruto faz a flor parecer um falso ser-aí da 
planta, pondo-se como sua verdade em lugar da flor: essas formas não só se 
distinguem, mas também se repelem como incompatíveis, entre si. Porém, ao 
mesmo tempo, sua natureza fluida faz delas momentos da unidade orgânica, 
na qual, longe de se contradizerem, todos são igualmente necessários. É essa 
igual necessidade que constitui unicamente a vida do todo. (HEGEL, 1992, 
p. 22). 

 
Hegel apresenta essa metáfora para ilustrar o processo de simultaneidade e sua relação 

com o devir nos momentos que constituem a dialética. No momento em que o botão e, 

posteriormente, a flor são negados como realidade física em ato, simultaneamente são 

conservados e elevados nos momentos vindouros. Assim, “[...] a flor efetiva o suprassumir do 

botão, é a sua suprassunção.” (MORAES, 2001, p.5). 

O termo suprassunção é resultado de um esforço relevante de Meneses à compreensão 

do movimento interno da dialética de Hegel. Essa palavra corresponde ao aufheben (negar, 

conservar e elevar), utilizado com sucesso para englobar o sentido complexo de três verbos 

em contínuo devir, como explica a citação: 

[...] suprassumir, enquanto recurso lingüístico de construção, o qual associa 
foneticamente termos que conjugam o significado que se deseja expressar, 
contém em si supra (elevar, ir além, ultrapassar) + assumir (conservar, 
manter para si) + sumir (negar, desaparecer) (MORAES, 2001, p.5). 



  15

 
 Para Hegel, toda história da humanidade bem como toda e qualquer existência, ou 

forma de conhecimento, estão submetidos ao processo dialético. Esse processo é responsável 

por todo devir. Na Enciclopédia, Hegel dirá que "[...]o dialético, em geral, é o princípio de 

todo o movimento, de toda a vida e de toda a atividade na efetividade.” (HEGEL, 1999. p. 

163). 

 A história universal, assim como cada ação individual, estaria mediada pela dialética 

como processo constitutivo de qualquer relação humana ou devir histórico. É no contexto 

histórico das ações humanas que se insere a dialética da vontade livre.  
 

Sabe-se que o que fundamenta e norteia o pensamento político de Hegel é a idéia de 

liberdade e suas formas de realização. A vontade, que se atualiza no devir histórico, resultado 

da ação humana, vem a ser vontade livre “[...] que, liberando o conteúdo à sua dimensão de 

verdade, <<põe>> a cada momento de sua atividade as categorias, as determinações lógicas, 

que ali são produzidas.” (ROSENFIELD, 1995, p. 20). São, portanto, essas determinações, os 

meios, através dos quais a vontade torna-se consciente de sua liberdade. 

A concepção filosófica da história em Hegel mediatiza a compreensão do universo 

político de seu pensamento. A liberdade é, pois, o horizonte em que o conceito de indivíduo 

refaz-se precisamente nos mais distintos momentos históricos, cuja atividade do homem 

adquire expressões como pessoa, sujeito e membro de uma comunidade. Assim, a estrutura 

lógica da Filosofia do direito atende à atualização das determinações lógicas produzidas por 

essas figuras. Há, contudo, uma distinção entre a história conceitual e a história dos 

acontecimentos. “Todo acontecimento é portador de determinações conceituais: não é em si 

mesmo o conceito.” (ROSENFIELD, 1995, p. 26-27).  É preciso compreender bem que “Os 

acontecimentos não se dissolvem no conceito; a história dos acontecimentos <<é posta>> pela 

história conceitual como o outro de si, pois constitui seu próprio processo de determinação”. 

(Idem). Por isso, a interpretação da história é necessariamente a posteriori. O pensamento não 

se reduz a narrar a seqüência dos acontecimentos, mas parte deles para alcançá-los como 

determinações do verdadeiro. Na Filosofia do espírito, Hegel nos apresenta o verdadeiro: 

“[...] o verdadeiro é o todo. Mas o todo é somente a essência que atinge a completude por 

meio de seu desenvolvimento.” (HEGEL, 1992, p.31). 

O que constitui a lógica do pensamento político “[...] são as determinações produzidas 

pela atividade da vontade no seu movimento de trabalhar o dado e fazê-lo voltar a si[...].” 

(ROSENFIELD, 1995, p. 39). Isso significa que a vontade cultiva em si o movimento de sua 



  16

determinação de si. O movimento consiste na possibilidade de uma particularidade alcançar 

uma universalidade. Hegel dirá que o conteúdo mais imediato da vontade está constituído por 

pulsões, disposições e inclinações (Cf. HEGEL, 1940, §11). Essa imediação primeira é ainda 

uma vontade natural que não conhece a potencialidade de vir a tornar-se outra do que é. 

Somente quando a vontade do entendimento ou substancial atualiza as determinações da 

vontade natural é que se dá o trabalho subjetivo e objetivo de sua determinação de si.  

Esse percurso da vontade é o processo de interiorização no movimento de totalização 

de si. O livre-arbítrio é o elemento mediador entre as vontades natural e substancial. O que 

caracteriza a passagem do natural ao substancial é a insatisfação surgida depois da satisfação 

imediata da vontade natural. A racionalidade intrínseca ao homem exige também uma 

satisfação. Essa racionalidade é a universalidade produzida por ele. Através desse processo 

surge a formação da consciência da vontade, dita livre, em-e-para-si que “[...] se produz 

graças ao trabalho de formação da vontade natural em vontade de entendimento.” 

(ROSENFIELD, 1995, p. 54). Ela é o resultado do movimento que conseguiu alcançar sua 

própria interioridade. A atividade da vontade consiste “[...] em superar a contradição entre 

subjetividade e objetividade e transportar seus fins do primeiro domínio para o segundo[...].” 

(HEGEL, 1940, §28). 

 A vontade livre em-e-para-si exige o direito, como condição de possibilidade de 

realização de uma liberdade coletiva, assegurado por um fundamento consistente e exterior à 

interioridade que o edifica. Compreende-se, portanto, por que o direito é o ser-aí da vontade 

livre. É por meio dele que os indivíduos afirmam-se como iguais e a partir dele elevam sua 

consciência de liberdade. Cada civilização desenvolve, a sua maneira, a atualização desse 

princípio que impulsiona a realização concreta da liberdade. Para Hegel, “O fato de que uma 

existência em geral seja existência da vontade livre, constitui o direito. O direito é, portanto, a 

liberdade em geral como Ideia.” (HEGEL, 1940, § 29). Ele é “[...] a existência do conceito 

absoluto da liberdade consciente de si.” (HEGEL, 1940, § 30). 

A atividade da vontade produz, em cada momento histórico, as figurações da Ideia de 

liberdade que são três e estão descritas na Filosofia do direito de Hegel: o direito abstrato, a 

moralidade e a eticidade. Essas figurações, por sua vez, tornam-se determinações lógicas ou 

conceituais e ser-aí da liberdade, que realizam gradativamente, em sua expressão temporal, a 

conquista de um novo momento de efetivação. Em outras palavras tem-se: 

As figuras e as determinações do conceito são nada mais do que a expressão 
atual, livre, nova, de uma negatividade criadora que, submersa na 
exterioridade das coisas, traz à tona a interioridade verdadeira constitutiva 
dessas coisas, dando a cada consciência individual e à atualização de todas 



  17

as consciências na vida do espírito a possibilidade de enfrentar o seu 
presente na contingência mesma da história (ROSENFIELD, 1995, p. 68). 

A Filosofia do direito de Hegel inicia a análise a partir do direito abstrato por ser a 

“[...] forma conceitual mais imediata do direito privado das pessoas em relação às coisas e às 

outras pessoas.” (ROSENFIELD, 1995, p. 64). Ele é o primeiro momento do universo ético, 

porque representa a relação entre vontades singulares mediatizadas por coisas (Cf. VIEIRA, 

1997, p. 173), permitindo a posse de objetos que são o fundamento material do exercício da 

liberdade. Para Hegel, o universal nesta vontade livre por si é a relação simples e formal 

consigo mesma em sua individualidade, que embora consciente de si, não tem conteúdo. O 

sujeito é pessoa (Cf. HEGEL, 1940, §35). 

O direito abstrato confere ao indivíduo o momento em que ele entra em relação com 

outros indivíduos mediante uma atividade real de posse, em que ambos são pessoas de direito. 

Sua relação com os objetos está atravessada por uma relação jurídica com outrem. No âmbito 

do direito abstrato, a vontade singular eleva-se à vontade universal apenas pela garantia, 

assegurada pela lei, da realização de seus interesses privados. A imediação da liberdade é, 

portanto, “[...] aquela onde as relações de troca estão subordinadas às relações jurídicas entre 

as pessoas.” (ROSENFIELD, 1995, p. 73). Com a personalidade, a vontade sabe-se universal 

em sua singularidade. O direito da personalidade impede que o indivíduo seja tratado como 

uma coisa. A pessoa pode tomar posse daquilo que lhe é exterior, jamais de outras pessoas, 

pois contrariaria o próprio princípio do direito. A vontade livre é primeiramente imediata e 

individual, “[...] seu ser-aí é uma realidade singular dada, manifestada imediatamente como 

sua, isto é, tomada na universalidade do Si, e essa realidade é a propriedade.” (BOURGEOIS, 

1999, p. 117) 

 Embora a propriedade seja uma forma de reconhecer o indivíduo como pessoa de 

direito, ainda conserva o livre-arbítrio do proprietário no que se refere a sua relação com as 

coisas trocadas. É da necessidade de que ambas as partes respeitem o pacto firmado que surge 

o contrato. Nele há um reconhecimento recíproco das partes; contudo, ainda há lugar para a 

rescisão. O livre-arbítrio não dá lugar a uma vontade comum a todos. 

 Para Hegel, o contrato não pode ser o fundamento para a constituição de uma 

comunidade humana livre. Ele critica as filosofias políticas liberais baseadas numa relação de 

coisas, em que o livre-arbítrio da pessoa permanece decisivo. O direito político deve provir 

das relações substanciais de uma comunidade. O direito privado, o contrato, deve administrar 

as relações de trabalho e troca, apenas, como momento, um princípio que tem seu domínio de 

legitimidade limitado. Pode-se observar essa distinção:  



  18

É, então, necessário distinguir a verdade de um princípio de sua fixação 
como um elemento independente do todo. A relação entre o <<princípio>> e 
o <<conceito da liberdade>> deve ser, portanto, enfocada à luz da mediação 
que perfaz um no outro. Além de sua esfera própria de validez, o princípio 
perde sua dimensão de verdade (ROSENFIELD, 1995, p. 95). 

Hegel acredita que no contrato há lugar para a ação injusta e arbitrária. No dano, por 

exemplo, há um reconhecimento da universalidade do direito, mas o interesse está na busca 

pela satisfação particular. Para Hegel, no contrato, o direito em si está como algo posto, sua 

universalidade interna como uma comunidade do arbítrio e da vontade particular (Cf. 

HEGEL, 1940 §82). O direito permanece invicto em sua forma como uma simples aparência, 

mas está morto, sem conteúdo. Com a fraude, o dano e a injustiça, o direito requer uma nova 

forma de efetivação que contenha uma subjetividade que garanta um exercício livre de 

compromisso e responsabilidade com a universalidade. Por isso, brota o desenvolvimento do 

dever-ser moral. No direito abstrato, segundo Hegel, a vontade só existia como personalidade, 

de agora em diante, tem-na como seu objeto próprio. A subjetividade da liberdade, que é desta 

maneira por si infinita, constitui o princípio do ponto de vista moral (Cf. HEGEL, 1940 

§104). 

É precisamente pela exigência de participação que a “pessoa” atualiza-se no “sujeito”.  

O espaço para a moralidade surge por meio da determinação de uma vontade que se forma 

subjetivamente à prática da liberdade. A segunda figuração da Ideia de liberdade, como dirá 

Hegel, “[...] apresenta, no seu conjunto, o lado real do conceito da liberdade[...].” (HEGEL, 

1940, §106. Obs.). A tarefa da moralidade é determinar o para-si da vontade individual até 

que tenha condições de alcançar a universalidade do conceito. “O direito, portanto, só tem sua 

realidade se a vontade subjetiva o mediatiza apagando-se por trás dele como ser-aí da vontade 

universal.” (BOURGEOIS, 1999, p. 118). 

Naturalmente o sujeito que age em função de assegurar a responsabilidade de suas 

ações já é um sujeito ético. Isso quer dizer que a moralidade já pressupõe a eticidade na 

ordem da análise filosófica. Contudo, percebe-se que no processo de constituição lógica do 

político é a ação moral quem põe a eticidade. A moralidade comporta uma ação consciente 

que atualiza em si a esfera jurídica. A ação moral é resultado de uma adesão ao universal 

enquanto tal (Cf. HEGEL, 1940, § 103). O direito por si não é capaz de promover a justiça. A 

relação entre as vontades singular e universal, portanto, é dinâmica e passa de jurídica à 

moral. Hegel dirá que este conceito da moralidade não é, sem embargo, só uma existência, 

senão que é resultado deste movimento mesmo (Cf.Idem.).  Agir em conformidade com as 

leis jurídicas, enquanto expressão de uma adesão ao universal, implica no exercício da 



  19

liberdade em sua dimensão jurídica e moral considerando as diferenças no processo de 

suprassunção. Hegel interliga as esferas jurídica e moral através de um princípio dinâmico 

que se traduz na exigência de uma vontade que, enquanto particular e subjetiva, deseja o 

universal como tal. 

Na moralidade, o sujeito reconhece o outro com os mesmos direitos de uma 

subjetividade. O direito moral de um indivíduo é o direito de todos. O sentido do dever-ser 

(Sollen) está contido no pressuposto que afirma que cada homem quer que todas as 

subjetividades possuam um acordo comum com uma universalidade.  

Pode-se dizer que somente na modernidade a liberdade subjetiva encontrou pleno 

desenvolvimento. Na Grécia, por exemplo, a relação entre o querer (a intenção) e os 

acontecimentos recebeu a definição de tragédia. Essa relação, na modernidade, considera duas 

interpretações em que em uma, a vontade, reconhece-se nas consequências que estão de 

acordo com o fim (Zweck) subjetivo, e na outra não há reconhecimento nas consequências não 

previstas. Essa nova hermenêutica dos fatos, que se apresenta numa configuração história 

diferenciada, permite que o sujeito aja conscientemente. Não significa que o sujeito seja 

desresponsabilizado das consequências imprevistas de suas ações, “[...] mas, pelo contrário, 

de tornar cada um capaz de verificar interiormente o processo graças ao qual cada indivíduo 

se determina de modo consciente.” (ROSENFIELD, 1995, p. 119). Hegel dirá que o direito da 

intenção é que a qualidade universal da ação não seja somente em si, mas seja conhecida pelo 

agente e, portanto, posta em sua vontade subjetiva. E ainda inversamente o direito da 

objetividade da ação, como pode ser chamado, é que ela possa se afirmar como sabida e 

querida pelo sujeito enquanto este é um ser pensante. (Cf. HEGEL, 1940, § 120).  

A ação do sujeito não pode ser considerada separada dos seus interesses. Seus 

objetivos particulares constituem o motor de suas ações. A vontade moral comporta os 

desejos da vontade natural nela atualizados conforme a razão. O bem-estar encontra aí sua 

possibilidade de efetivação. A relação entre a intenção (Absicht) e o bem-estar (Wohl) tem o 

intuito de mediar a interioridade universal da vontade e sua determinação particular objetiva 

(Cf. ROSENFIELD, 1995, p. 122). A vontade moral procura encontrar na universalidade o 

porto seguro da efetivação da particularidade. 

O ápice da subjetividade da razão está na ideia do Bem. Esta traduz o início universal 

do movimento de construção da objetividade que se encerra na eticidade. As determinações 

do Bem fazem com que a vontade moral saiba exatamente por onde deve conduzir-se. Elas 

servem de fundamento para a ação de uma particularidade que procura o universal. 



  20

 Para Hegel, a vontade que pensa o Bem pensa sua verdade (Cf. HEGEL, 1940, §132 

Obs.). É através dessa categoria do Bem que se faz possível eliminar os caprichos de uma 

vontade particular mergulhada em suas opiniões partidárias, bem como romper com as 

estruturas trancadas de instituições acomodadas em seus costumes. Contudo, não é simples 

pensar o Bem e agir em conformidade. Rosenfield aponta o risco que se corre de pensar o 

possível como algo necessário para a vontade “[...] o risco de afastar-se das coisas e construir, 

apenas na imaginação, um mundo de acordo com as suas intenções.” (ROSENFIELD, 1995, 

p. 128). 

 Outro risco está na ideia de que a vontade seja confundida no próprio ardil da sua 

subjetividade moral e substitua a eticidade. Hegel parte da moralidade no âmbito da 

objetividade e não em seu aspecto meramente subjetivo no que diz respeito ao sentimento. A 

passagem de uma figura a outra conserva o processo de reconhecimento recíproco do qual o 

direito de ambas está assegurado. Hegel diz que o direito da vontade subjetiva é que o que 

deva reconhecer como válido seja considerado por ela como bom. (Cf. HEGEL, 1940, § 132).  

Em cada época haverá exigências diversas para que seja possível concretizar a 

liberdade. O que será sempre comum é o reforço naquilo que está fraco no sistema das 

determinações. Resta à lógica política do conceito responder de forma prática às exigências 

que surgem em cada tempo. Por isso, verifica-se que há uma ênfase explicita pelo 

fortalecimento de uma das figuras em épocas distintas.  

A maneira como cada figura se desdobra em outra é que compõe a harmonia do 

conceito que conserva a mesma verdade: a busca pela realização da liberdade de forma 

concreta. A citação a seguir ajuda a compreender essa afirmação: 

As figuras da liberdade só são verdadeiras pelo sistema que realiza a 
totalidade das suas determinações, ou melhor, o sistema verdadeiro das 
determinações do todo é aquele no qual o desdobramento de cada figura 
verifica-se pela efetuação das demais (ROSENFIELD, 1995, p.133). 

 A passagem da moralidade ao momento ético fica mais evidente quando a vontade 

moral eleva sua particularidade através da ideia do Bem para atualizar-se numa ideia que não 

é simplesmente moral, mas que se tornou ética. Contudo, falta ao Bem (Gute) sua própria 

determinação, pois seu princípio de determinação ficou dependente da “boa consciência” 

(Gewissen) advinda da vontade moral que pode adormecer. Para dar ao “Bem” um conteúdo 

determinado, emerge a necessidade de uma nova figura da liberdade que vem a ser a 

eticidade. Esse conteúdo é uma positividade, são as instituições e as leis que dão à realidade 

ética a autonomia de efetivar-se. Hegel diz que a identidade concreta do Bem e da vontade 

subjetiva, verdadeiramente é a eticidade. (Cf. HEGEL, 1940, § 141). 



  21

Agora, Hegel torna possível a unidade da subjetividade moral e da objetividade do 

direito através do conceito de eticidade (Sittlichkeit). Comparando as traduções observa-se 

que o termo recorrente é de fundamental importância para a compreensão do conceito. 

Sittlichkeit tem sido traduzido ora por eticidade na tradução espanhola, ora por moralidade 

objetiva pela tradução francesa. A razão dessa divergência está ancorada no conceito de 

Moralität próprio da filosofia kantiana e na tentativa de aproximação com a perspectiva 

hegeliana. É importante debruçar-se sobre essa diferença, por isso se fará agora uma análise 

do termo a partir das traduções. 

Para Kant, ser moral significa ser racional. A racionalidade que constitui a essência 

humana é, portanto, moralidade. Vê-se que a ação está condicionada ao agir moral. “[...] agir 

moralmente é o mesmo que conhecer e, reciprocamente, conhecer moralmente é o mesmo que 

agir.” (SANTOS, 1993, p. 17). 

Assim, agir conforme a razão significa saber o que se deve fazer, e, como nem sempre 

a inclinação opta pelo dever, há um longo caminho de peregrinação rumo ao bem supremo. 

Hegel compartilha da ideia principal de Kant, mas a racionalidade precisa estar 

consubstanciada nas instituições da sociedade. 

A moralidade kantiana compreende o aspecto subjetivo, individual como se pode ver 

na citação célebre do autor: “[...] duas coisas enchem-me o espírito de admiração e reverência 

sempre nova e crescente quanto mais freqüente e longamente o pensamento nelas se detém: o 

céu estrelado sobre mim e a lei moral dentro de mim”. (KANT, 1959, p.250). 

Cabe ao indivíduo dar a si as próprias leis. Para Kant, a vontade boa é aquela cuja 

máxima pode erguer-se como lei universal sem contradizer-se. Toda lei moral fundamenta-se 

na autonomia da vontade, por isso a vontade livre e a vontade submetida a leis morais 

constituem uma só coisa. Ele aponta para um agir de tal modo que a máxima de nossa vontade 

possa valer ao mesmo tempo como princípio de uma legislação universal. Pode-se traduzir o 

imperativo prático de Kant da seguinte forma: “[...] age de modo a considerar a humanidade, 

seja na tua pessoa, seja na pessoa de qualquer outro, sempre também como objetivo e nunca 

como simples meio”. (KANT, 1959, p. 9). 

A lei, para Kant, é lei moral, isto significa que a vontade do indivíduo deve querer 

adequar-se à forma da lei. Assim, os imperativos categóricos são universais e é importante 

ressaltar que valem para todos os seres racionais. Sua validade universal está acima do 

conteúdo moral. Kant procura legitimar aquilo que Cristo já ensinava para os judeus: a lei 



  22

precisa estar impressa no coração, o amor é o cumprimento de toda lei1. Para Kant, a 

liberdade implica a independência da vontade em relação aos determinantes empíricos e a 

capacidade de se autodeterminar. A relação do ato de cada indivíduo com a legislação remete 

a uma lei universal:  

A moralidade consiste, pois, na relação de todas as ações com a legislação, a 
qual e só ela, possibilita um reino dos fins. Esta legislação deve porém 
encontrar-se em todo ser racional, e deve poder emanar de sua vontade, cujo 
princípio será o seguinte: agir somente segundo uma máxima tal que possa ser 
erigida em lei universal; tal, por conseguinte, que a vontade possa, mercê de 
sua máxima, considerar-se como promulgadora, ao mesmo tempo, de uma 
legislação universal.(KANT, 1964. p.32, grifo do tradutor). 
 

 Para Hegel, a moralidade kantiana é característica do Estado moderno e não há como 

pensá-lo fora dela. Entretanto, ela é apenas um momento necessário na formação da 

consciência que estará conservada e elevada no momento posterior, onde a liberdade torna-se 

efetivamente realizada no Estado. 

 

O discurso ético hegeliano não aceita como suficiente a existência de uma 

consciência moral subjetiva a priori situada no interior do indivíduo independente da 

experiência de qualquer contexto social.  A vida ética se dá quando há concordância entre a 

consciência moral do sujeito e as leis de sua comunidade. A eticidade não se situa no plano 

das opiniões subjetivas e caprichos pessoais, mas no plano das instituições e leis existentes 

em si e para si. A eticidade apresenta um movimento que se dá em três momentos distintos e 

subseqüentes: a família, a sociedade civil e o Estado. O indivíduo não pode está separado do 

Estado, pois é por meio dele que advém sua consciência de liberdade. Nele suas vontades 

individuais estão elevadas ao universal, podendo, assim, serem realizadas de forma concreta. 

O Estado é um todo orgânico que não pode apartar-se da mediação que existe entre a vontade 

do indivíduo e a vontade substancial. A família e a sociedade civil articulam essa mediação e 

encontram no Estado sua universalidade através da lei.  

A dificuldade de estabelecer leis morais universais encontra-se exatamente na 

diversidade de culturas, onde costumes próprios regem naturalmente a ação humana. Todas as 

três palavras alemãs para moralidade derivam de uma palavra para “costume”: Ethik veio do 

grego etho; Moralität do latim mos (plural: mores; e Sittlichkeit do alemão Sitte. Esta última 

traduz verdadeiramente o pensamento de Hegel, distinguindo-o da concepção kantiana(Cf.: 

INWOOD, 1997,p. 224-226). 

                                                            
1 Mt. 22, 36-40 



  23

Moralität está associada a muitas outras noções: vontade; obrigação (Pflicht); o bem 

(das Gute), em contraste com o mal (das Böse); virtude (Tugend), em contraste com vício 

(Laster); responsabilidade (Schuld); consciência (das Gewissen); e o mandamento (das 

Sollen).  Ao contrário de Sittlichkeit, Moralität sublinha a vontade e a intenção interiores do 

agente em oposição com a sua conduta exterior e suas conseqüências (Idem.). 

Para Hegel, Moralität é a vontade subjetiva, individual ou pessoal, desprovida de bem, 

e a Sittlichkeit é a realização do bem em instituições históricas, que são a família, a sociedade 

civil e o Estado. (Cf. ABBAGNANO, 2003, p. 682). A Sittlichkeit “É o conceito de liberdade, 

que se tornou mundo existente e natureza da consciência de si.” (HEGEL,1988, §142, p.227).  

 A problemática que permeia o uso dos termos em questão para designar o mesmo 

domínio do conhecimento começou a formar-se a partir da distinção introduzida por Hegel na 

estrutura dialética da sua filosofia do espírito objetivo entre Moralität e Sittlichkeit. 

Considerando, entretanto, a procedência etimológica dos termos pode-se dizer que são 

sinônimos. Contudo, na modernidade, com a cisão entre indivíduo e sociedade, ou vida 

privada e vida pública, faz-se impróprio que esses termos sejam tratados com o mesmo 

significado. Por essa diferença é pertinente que se faça um exame na ascendência etimológica 

do termo ética (ethike) do grego.  

A partir de Aristóteles, ethike é um adjetivo “[...] que qualifica um tipo determinado de 

saber”. (VAZ, 1999, p. 12). Daí a expressão ethike pragmateia. Aristóteles usou no mesmo 

sentido o termo prakike philosophia que se traduz seja por “[...]o exercício constante das 

virtudes morais, seja como exercício da investigação e da reflexão metódica sobre os 

costumes (ethea)”. (VAZ, 1999, p. 13). 

Depois, a partir do século IV a.C. até o XVII d.C., a filosofia recebe uma divisão em 

três partes cada uma delas adquire os adjetivos: ethike, logike e physike.(Cf.: VAZ, 1999, p. 13). 

Etike vem do substantivo ethos que recebe grafias diferenciadas. Vaz, explicará 

detalhadamente a distinção entre as grafias: 

[...] ethos (com eta inicial) designa o conjunto de costumes normativos da 
vida de um grupo social, ao passo que ethos (com épsilon) refere-se à 
constância do comportamento do indivíduo cuja vida é regida pelo ethos-
costume. É, pois, a realidade histórico-social dos costumes e sua presença no 
comportamento dos indivíduos que é designada pelas duas grafias do termo 
ethos. Nesse seu uso que irá prevalecer na linguagem filosófica, ethos (eta) é 
a transposição metafórica da significação original com que o vocábulo é 
empregado na língua grega usual e que denota a morada, covil, ou abrigo dos 
animais, donde o termo moderno de Etologia ou estudo do comportamento 
animal. A transposição metafórica de ethos para o mundo humano dos 
costumes é extremamente significativa e é fruto de uma intuição profunda 
sobre a natureza e sobre as condições de nosso agir (práxis), ao qual ficam 



  24

confiadas a edificação e preservação de nossa verdadeira residência no 
mundo como seres inteligentes e livres: a morada do ethos cuja destruição 
significaria o fim de todo sentido para a vida propriamente humana. (VAZ, 
1999, p. 13). 
 

Segundo Vaz (1999,p.14), a tradução usual do grego ethike é o vocábulo moral, do 

latim moralis. Assim, pode-se constatar que a evolução semântica a partir da origem 

etimológica dos termos não apresenta diferença. Ambos denotam costume validado pela 

sociedade e hábito de agir conforme o costume constituído por essa sociedade.  

Na Filosofia da história de Hegel, observa-se a passagem da antiguidade à 

modernidade. Os gregos tinham a pátria como uma necessidade sem a qual nada fazia sentido. 

A polis não era para o cidadão antigo uma coisa, mas uma realidade viva. O indivíduo não se 

opunha ao Estado, de sorte que, recolhido a si mesmo, houvesse de procurar o seu bem 

supremo em um além. A realidade antiga era justamente a expressão desta vida. O cidadão 

antigo era livre. A sua vida privada estava em harmonia com a sua vida pública. O Estado não 

era um poder estranho que pudesse constrangê-lo. O homem grego obedecia às leis que ele 

próprio fazia, tudo que vivia e realizava era a própria realidade da polis. Hyppolite dirá que: 

“[...]a cidade grega é para Hegel a cidade feliz – a juventude do mundo – onde o indivíduo 

vive em perfeita harmonia com o todo em que se integra”. (HYPPOLITE, 1971, p. 14). 

Na passagem do mundo antigo ao mundo moderno encontra-se pela primeira vez, 

em Hegel, a apresentação de uma cisão da consciência humana. Precisamente, a propósito do 

desaparecimento da cidade antiga e no momento em que o Império Romano deixa os 

indivíduos se dissolverem em sua particularidade, não lhes dando mais que uma aparência de 

universalidade, a do direito romano. A religião pagã intrinsecamente ligada à vida da polis é 

suprimida pela religião cristã. Hegel aponta o nascimento da consciência infeliz2. Desaparece 

a religião enraizada e intimamente ligada à constituição dos Estados, que atribuía aos seus 

deuses suas origens, sua trajetória, suas vitórias. Surge uma religião que não se fundamenta 

neste mundo, mas para além dele.  

O espírito conhecia a si através da sua apresentação objetiva que era a cidade 

harmoniosamente organizada segundo a ideia de justiça. Com efeito, a democracia antiga 

exprimia admiravelmente a unidade do cidadão e seu Estado. O homem assumia o universal 

como fim último de sua ação. O indivíduo podia cuidar de si e dos seus compatriotas, 

trabalhava por si e pelo todo. Eis a bela liberdade feliz dos gregos: o povo em ação de 

reciprocidade consigo mesmo.  

                                                            
2 A consciência infeliz se constitui no momento em que o indivíduo projeta as características essenciais do seu 
eu e do seu mundo num domínio transcendente.  



  25

No Estado Moderno tal democracia não é mais possível. O homem privado, o 

proprietário, o burguês está agora muito ocupado consigo mesmo para ser cidadão. Desta 

forma, o singular e o universal se opõem na realidade ao invés de se confundirem 

harmoniosamente como no mundo antigo. Desde então o governo não é mais a expressão de 

todos. Esse é o contexto em que se encontra o intento hegeliano de unificar práxis individual e 

práxis social e política na obra Princípios da filosofia do direito. Na passagem da Moralidade 

à Eticidade temos o §141“A identidade concreta do bem e da vontade subjetiva é, 

verdadeiramente, a eticidade”.3 

 Pode-se observar como Hegel introduz esse conceito trazendo a ideia da atualização 

da unidade dos dois movimentos anteriores que o tornaram possível:  

A eticidade é a Idéia da Liberdade, como bem vivo que tem o seu saber e o 
seu querer na consciência de si, e sua efetividade pela sua operação, assim 
como esta ação tem a sua base em-e-para-si e o seu fim motor no ser ético. É 
o conceito da liberdade que veio a ser mundo presente e natureza da 
consciência de si (HEGEL, 1940, §142). 

O conteúdo determinado que faltava a ideia de  “Bem”, descrito como leis e 

instituições, torna-se determinação substancial. Para o indivíduo, reconhecer nas leis e nas 

instituições sua própria vontade significa fazer delas o seu ser substancial. A relação que se 

estabelece entre indivíduo e determinações substanciais é motivada pelo dever-ético posto 

pela atividade da vontade que lhe é própria, a vontade singular (Cf. HEGEL, 1940, §148). 

Assim, o indivíduo é agora não apenas sujeito, mas “membro”, isto é, ser comunitário, que 

reflete as próprias relações éticas. A substancialidade ética é mediada por um reconhecimento 

recíproco entre os membros de uma comunidade. 

Hegel apresenta o ético (das Sittliche) como uma segunda natureza do homem (Cf. 

HEGEL, 1940, §151). É a partir de sua compreensão histórica no movimento de 

conscientização de si mesmo como ser ético, que ele nasce para uma vida plenamente 

racional. Nesta perspectiva, o indivíduo integra-se em uma comunidade que possa ser 

reconhecida como advinda de um processo que se determina a si mesmo a partir da ideia do 

“Bem” e de uma universalidade que ele identifica como sua. Hegel exemplifica claramente 

essa natureza que o indivíduo adquire a partir de uma resposta de um pitagórico a um pai que 

                                                            
3Trad. francesa - “L’identité, concrète maintenant, du bien et de la volonté subjective, leur verité, c’est la 
moralité objective.”(HEGEL, 1940, p. 187). Trad. espanhola - “La identidade concreta del bien y la voluntad 
subjetiva, su verdad, es la eticidad.”(grifo do tradutor). (HEGEL, 1988, p. 222). 

 



  26

questiona sobre a maneira mais eficaz de educar seu filho: “Faça-o cidadão de um Estado 

cujas leis são boas” (HEGEL, 1940, §153 Obs.).  

Percebe-se que há uma relação fundamental de reciprocidade entre o cidadão de fato e 

o Estado com leis boas. Neste contexto, o direito do indivíduo é um dever do Estado, da 

mesma forma como o direito do Estado vem a ser um dever do indivíduo. É necessário contar 

com a indivisibilidade ética entre direitos e deveres. Dever e direito coincidem na identidade 

da vontade particular e universal (Cf. HEGEL, 1940, §155).  Somente através dessa 

identidade a vida ética pode ser mantida. A relação que se estabelece entre as vontades é parte 

de um todo orgânico em que direitos em desacordo com deveres aniquilariam a identidade 

que transforma um no outro.  

Na compreensão de Hegel, a contingência dos fatos vincula-se à substância conceitual 

de forma a compor as figuras historicamente produzidas pela Ideia de liberdade. O direito 

abstrato, a moralidade e a eticidade, esferas do espírito objetivo, podem ser interpretadas 

como ser-aí da vontade livre (Cf. HEGEL, 1940, § 29). Ele apresenta na eticidade um 

processo pleno de realização dessa Ideia, através de sucessivos momentos que estão dispostos, 

na lógica da imediação política do mundo, como: família, sociedade civil e Estado. A dialética 

da liberdade da vontade tem sua efetivação na figura do Estado em que a vontade “[...] 

consegue ultrapassar, na sua racionalidade, os limites da vontade natural e do livre-arbítrio.” 

(ANDRADE, 1997, p. 193).  Cabe agora ao movimento contínuo e vivo da história atualizar 

novas formas e figurações da Ideia de liberdade que se apresentam em nosso tempo. “O 

pensamento político de seu tempo, tal como se apresenta pelas figuras da Filosofia do direito, 

transcende sua própria imediação histórica e indica o caminho a seguir, isto é, a atualização 

das figuras da liberdade na vida de cada um, nas instituições de todos.” (ROSENFIELD, 

1995, p. 145). 

 Para garantir a efetividade da realização concreta do indivíduo no Estado, faz-se 

necessário percorrer toda trajetória da filosofia do direto hegeliana até alcançar o Estado 

Moderno. Retomaremos os momentos que o constituem: a sociedade civil e agora, 

precisamente, a pedra angular, a família, fonte de toda relação social e de alteridade na 

diversidade de funções que fundam o conjunto das relações do indivíduo.  

 

 

 

 

 



  27

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

II A FAMÍLIA COMO MOMENTO IMEDIATO DA EFETIVAÇÃO DA LIBERDADE 

 

 

Concretamente todo individuo parte da figura mais imediata da eticidade. A família é 

comum, como ponto de partida, para qualquer singularidade, mesmo que sua representação 

não seja marcada pelas figuras efetivas de: pai, mãe e irmãos, outras representações assumirão 

a mesma função. Ela não se apresenta como um simples começo, mas sua determinação 

natural e imediata é verdadeiramente a primeira determinação de uma forma comunitária de 

vida4. 

 A primeira certeza do indivíduo quanto à sua relação com o mundo é que pertence a 

um grupo específico que apresenta uma forma de vida particular. Uma família consciente, que 

nasce como fruto de uma relação de alteridades, fundamenta-se numa unidade sensível, a 

unidade que repousa no sentimento do amor. (Cf. HEGEL, 1940, § 158). Por esta unidade, o 

individuo é consciente de que sua existência não é fruto de um erro, mas se constitui a partir 

de um elemento que o transcende. Na família o homem deixa de ser abstrato. Pois, enquanto 

“Membro de uma unidade vivente, o indivíduo, no sentimento do amor confiado, leva uma 

existência concreta que é existência livre, porque é existência no consentimento.” (WEIL, 

1950, p. 56-57). 

O início da família está marcado pelo encontro na relação de gênero, onde as partes 

decidem dar-se um ao outro e reconhecer-se reciprocamente. Assim, é na família que se 

                                                            
4 A família contemporânea apresenta os vestígios de um mundo que se volta para a economia, o trabalho, o 
lucro, a propriedade, bem como reflete uma valorização do individualismo que potencializa a super-competição 
e compromete os vínculos/laços afetivos que influencia a família direta ou indiretamente. 



  28

experimenta a relação primordial de alteridade, a identidade na diferença natural que 

comporta nos indivíduos a relação dos sexos. É necessário reforçar que a identidade de um se 

afirma na diferença do outro: 

[...] os sexos são pura e simplesmente na relação, por um lado, o universal, 
por outro, o particular; não são absolutamente iguais; portanto, o seu ser-um 
não é segundo o modo do conceito absoluto, mas, porque se realizou, é o 
sentimento sem diferença. A aniquilação da forma própria é recíproca, mas 
não absolutamente idêntica; cada um intui-se no outro, como 
simultaneamente algo de estranho, e isto é o amor (HEGEL, 1991, p. 22). 

 Amar é saber-se um com o outro de maneira recíproca. O amor é consciente de sua 

unidade com o outro. A pessoa que decide não ser simplesmente para si, encontra-se, 

conquista-se na outra pessoa, que perfaz o mesmo movimento. O reconhecimento mútuo e o 

sentimento do amor resultam em uma relação de profunda alteridade. 

 O lugar da liberdade nesse movimento é o que nos interessa perceber. Nas relações 

entre os membros, a relação de dominação e servidão não traz vestígios de uma luta de vida e 

morte, característico de uma gênese de desigualdade, mas de uma relação de alteridade onde 

só é possível a unidade pelo sentimento, no amor e no reconhecimento do outro. 

O sentimento como consciência-de-si e essência de uma individualidade faz desse 

indivíduo não uma pessoa para si, mas um membro (Cf. HEGEL, 1940, §158). Neste sentido, 

a família comporta uma relação de alteridades que ainda não atingiu seu desenvolvimento 

pleno, pois se efetiva na imediatez do sentimento. Os indivíduos só podem ser reconhecidos 

como parte da totalidade que experimentam nessa relação. 

Desse modo, a vida ética não é desde o início desejada de maneira refletida, mas 

“[...]encontrada naturalmente no sentimento do amor familiar”. Limitada e provisória a 

família é “[...] uma realização imperfeita da unidade objetiva da subjetividade particular e da 

universalidade substancial.” (BOURGEOIS, 1999, p. 118). 

O membro (Mitglied) da família é uma configuração da emergência da substância 

ética. Enquanto membro, o indivíduo não se identifica como pessoa, ou sujeito. O membro 

sabe-se parte de uma totalidade que o constitui. De tal forma que “[...] a disposição do espírito 

correspondente é a consciência de ter sua individualidade nesta unidade que é sua essência em 

si e para si e de só existir como membro e não como pessoa para si.” (HEGEL, 1940, § 158). 

A dialética da alteridade na família reconhece e respeita as diferenças imanentes a 

cada um, pois sem elas não é possível instituir a unidade do Eu com o Outro. Quanto mais 

definida e forte for a não-identidade, maior será a unidade.  

 Há uma contradição imanente na dialética do amor, no encontro de duas consciências 

de si que se determinam por esse sentimento. Só é possível um encontro de uma consciência 



  29

de si consigo mesma na profunda perda de si no encontro com o outro, que se perde a si no 

mesmo encontro com o outro, reciprocamente. 

 A origem da dialética da alteridade, ou seja, da relação do Eu e do Outro, surge da 

necessidade constitutiva do próprio sujeito humano que é a busca pelo reconhecimento. Para 

Hegel, o desejo de reconhecimento é a essência da relação Eu-Outro, como se pode ver na 

citação a seguir: 

Sem dúvida, a consciência de um Outro, de um objeto em geral, é 
necessariamente consciência-de-si, ser refletido em si, consciência de si 
mesma em seu ser-outro. [...] Para a consciência-de-si, portanto, o ser-Outro 
é como um ser, ou como momento diferente; mas para ela também a unidade 
de si mesma com essa diferença, como segundo momento diferente. Com 
aquele primeiro momento, a consciência-de-si é como consciência e para ela 
é mantida toda a extensão do mundo sensível; mas ao mesmo tempo, só 
como referida ao segundo momento, a unidade da consciência-de- si consigo 
mesma. Por isso, o mundo sensível é para ela um subsistir, mas que é apenas 
um fenômeno, ou diferença que não tem em si nenhum ser. Porém, essa 
posição, entre o fenômeno e sua verdade, tem por sua essência somente a 
verdade, isto é, a unidade da consciência-de-si consigo mesma. Essa unidade 
deve vir-a-ser essencial a ela, o que significa: a consciência-de-si é desejo, 
em geral (HEGEL, 1992, p. 117-120). 

 
Quando o desejo é satisfeito, o objeto desejado é negado, mas outros desejos surgem 

em outros objetos ou ainda em outro novo desejo em busca de satisfação para ser negado e 

novamente ressurgir.  

Quando o objeto de desejo é independente, ou seja, quando ele é em si mesmo 

negação, é também consciência.  Assim, o desejo sobre algo dependente satisfaz 

momentaneamente, mas ressurge.  Hegel dirá que “[...] a consciência-de- si só alcança sua 

satisfação em uma outra consciência-de-si.”(HEGEL, 1992, p. 124-125). Para que uma 

consciência-de-si exista é necessária outra consciência-de-si. Ela encontra-se e é encontrada. 

(Cf. MORAES, 2001, p. 7). 

A dialética da alteridade, na perspectiva hegeliana, implica o encontro do Eu com o 

seu Outro. Vejamos a citação:  

 
A questão fundamental é, portanto, compreender que o encontro das 
alteridades não se dá numa dimensão que exclua a facticidade histórica ou a 
concretude cotidiana; o encontro ocorre entre eu e tu, em mim e em ti, e no 
momento em que ocorre, não deixamos de existir factualmente; não nos 
transmudamos para uma dimensão hiper-humana, mas existimos no aqui e 
agora intensos, num presente em que ambos nos presentificamos numa 
atitude de reconhecimento, na qual cada um é arrancado da 
“impessoalidade” e deixa de ser para o outro, a multidão inumerável que o 
envolve e o invade sem, no entanto, ser-com na partilha do instante. Somos a 
cada instante uma multidão e, no entanto, somos o singular; somos uma 
multiplicidade infinita: de virtualidades, de passado vivo, de futuro traduzido 



  30

em desejo de vir-a-ser; mas somos, sobretudo, um feixe multiforme de 
relações polissêmicas, de onde cada qual extrai o sentido de sua existência e, 
ao traduzi-lo em realidade mediante a ação, torna-se o que é: pessoa-única, 
somente igual a si mesma. É, justamente, esse sentimento, e mais do que 
sentimento, trata-se de uma certeza de verdade em termos de conhecimento, 
de saber-se a si mesmo como pessoa única que remete à sozinhês ontológico-
existencial, e implica a necessidade de ir ao encontro do Outro; o Outro que, 
na sua alteridade, jamais me completa, mas que sempre revela, na minha 
incompletude, a necessidade essencial de sua presença. (MORAES, 2001, 
p.6-7). 
 

Assim, o Eu afirma-se no Outro. A diferença do Outro reafirma o Eu. O respeito pelas 

individualidades nesse processo é fundamental, pois o todo não pode ser todo sem as partes 

que o constituem. Preservando as diferenças no Eu e no Outro é que se pode conceber a 

unidade do Eu com o Outro, “[...] pois aí a diferença vem a ser diferença interior; não 

simplesmente interior a cada constituinte da unidade, mas interior à unidade mesma, 

tornando-a uma totalidade viva.” (MORAES, 2001, p.7).  

 Quando não há respeito pela alteridade tem-se uma situação de intolerância entre 

indivíduos, no cotidiano da sociedade capitalista moderna, na insustentável relação de 

egoísmo e egocentrismo em que o outro não pode ser diferente das expectativas de outrem. 

 A citação aponta para essa problemática no texto As três figuras da eticidade: 

[...] não basta respeitar a existência do outro; é preciso respeitar também sua 
alteridade. Nem sempre a intolerância parte em guerra para eliminar o 
diferente, muitas vezes se contenta com extirpar sua alteridade, fazendo-o 
assumir as formas e a cultura do mesmo. Notável estratégia dos 
colonizadores esclarecidos, e mesmo de missionários salesianos que na 
Amazônia proibiam os índios tukano de falarem sua própria língua. Essa 
assimilação é muitas vezes buscada pelo oprimido para tirar vantagens da 
situação (MENESES, p.4). 

 
Indo um pouco mais além da tolerância, Hegel apresenta o reconhecimento, que é a 

superação da estranheza e da rejeição da alteridade. O reconhecimento ultrapassa a tolerância, 

porque não só admite a alteridade, mas, no seu limite, aclama a diversidade como a grande 

riqueza da condição humana. O reconhecimento permite que um se reconheça no outro como 

igual e ainda contempla o reconhecimento recebido do outro. Meneses dirá que o 

reconhecimento estabelece um “Nós” na pluralidade dos “Eus”. (Cf. MENESES, p.1). A 

verdade da tolerância estaria no reconhecimento. 

 O sentimento do amor na relação conjugal é a unidade que sustenta a família e que 

inicialmente brota do desejo de não ser exclusivo para si, mas de encontrar-se, perdendo-se no 

outro, onde o indivíduo se conquista e se alcança.  Nessa alteridade “[...] se unificam pelo 

sentimento na renúncia a si próprios e na identificação de um com outro”. “Eles se 

conquistam a si mesmos e valem para si mesmos um no outro.” (RAMOS, 2000, p. 135). O 



  31

mergulho na diferença do outro cria a unidade que resulta numa totalidade mais abrangente 

que a soma de partes. Na família, o amor se apresenta na forma da naturalidade, ele unifica 

essa comunidade. No Estado, a unidade é a lei, o seu conteúdo é meramente racional. A 

família atinge sua finalidade, segundo Hegel, em três fases: na figura de seu conceito 

imediato, como casamento; na existência exterior, como propriedade, bens da família e 

cuidados pertinentes; na educação dos filhos e na dissolução da família (Cf. HEGEL, 1940, § 

160).  

O casamento possui duas vias de realização: a primeira relacionada com o ser natural 

da família, como perpetuação da espécie e a segunda, ligada ao seu ser ético, como 

perpetuação ética. Essas duas dimensões não poderiam separar-se, pois o homem é tão natural 

quanto espiritual ou cultural. A dimensão do ethos, que traduz o caráter de espírito ético 

imediato ou natural da família, mediará o momento posterior que será o lugar da expressão 

das características espirituais na sociedade civil. 

A concepção de casamento vinculada ao seu ser ético corresponde a uma tentativa de 

torná-lo sustentáculo de uma organização racional, parte essencial de um processo que visa 

uma relação orgânica criadora de valores morais e responsável pela edificação de uma 

instituição sólida e autônoma, independente de interferências religiosas, na busca por reforçar 

a relevância da autoridade estatal, qual seja, o Estado. 

As vias de realização se complementam na medida em que passam de um momento a 

outro, isto é, os elementos naturais são necessários, mas insuficientes para constituir um 

fundamento seguro para a formação da vida ética, visto que, estão subordinados às 

contingências das paixões, disposições e inclinações do instante. A unidade ética fundamenta-

se em um acordo substancial.  “O elemento ético do casamento consiste na consciência desta 

unidade como um fim essencial[...].” (HEGEL, 1940, § 163). A necessidade dessa relação 

ética no casamento poderia ser analisada como uma limitação que impediria a liberdade 

individual. Contudo, Hegel mostra que essa necessidade torna-se, ao contrário, uma liberação 

(Cf. HEGEL, 1940, § 162). Abandonar sua personalidade individual e natural, na unidade, 

permite que as partes adquiram cada uma a sua consciência de si substancial. 

Hegel foi bastante ousado por defender a aceitação livre de ambos os indivíduos, 

inclusive da mulher, no século XIX, para o consentimento da relação. Observe-se a citação 

em que ele remete uma crítica à concepção contratualista que se concebe oficialmente como 

casamento civil e às determinações conjugais que são cobradas como dever e aos casamentos 

arranjados ou ainda comprados, próprios de seu tempo: 



  32

Mas o que, segundo a relação do contrato, se deveria tornar propriedade do 
outro, não poderia pura e simplesmente cair na sua posse. Uma vez que a 
relação é pessoal, permanece propriedade da pessoa, assim como em geral 
não é em si possível nenhum contrato sobre serviços pessoais, pois só o 
produto, e não o que é pessoal se pode transferir para a posse do outro. O 
servo pode, enquanto todo da personalidade, tornar-se propriedade, e assim 
também a mulher; mas semelhante relação não é o casamento, também não é 
um contrato com o servo, mas contrato com outro a propósito do servo ou da 
mulher; em muitos povos, a mulher era assim comprada aos pais. Com ela 
própria, porém, nenhum contrato é possível, pois por ter justamente de se dar 
livremente no casamento ela remove consigo mesma, e também o homem, a 
possibilidade do contrato. O seu contrato teria como conteúdo não fazer 
contrato algum, portanto, suspender-se imediatamente. Mas, mediante um 
contrato positivo, transformar-se-ia cada um numa coisa que se possui, poria 
a sua personalidade inteira como uma determinidade de si mesmo, à qual 
está ao mesmo tempo absolutamente ligado; porém, enquanto ser livre, deve 
considerar-se como não absolutamente ligado a determinidade alguma, mas 
com indiferença das determinidades. Esta determinidade deveria, - assim faz 
Kant – considerar-se como as partes sexuais; mas pôr-se a si mesmo como 
coisa absoluta, como ligação absoluta a uma determinidade, é a suprema 
irracionalidade e infâmia. (HEGEL, 1991, p. 38). 

  Na sociedade moderna, vamos encontrar ainda uma concepção paternalista no que diz 

respeito à estrutura familiar. A família é composta não por um agregado de indivíduos 

consanguíneos, mas por uma unidade disposta como relação orgânica, onde cada membro 

cumpre uma função. A figura de destaque cabe ao pai, chefe da família, responsável pela 

provisão financeira, obtenção de propriedades, bem como pela representação exterior da 

unidade familiar.  Ele é o encarregado de promover a ordem interna dessa pessoa substancial 

que se denomina família. Assim como o príncipe personificará o Estado, o pai institui a 

personificação da família5. 

                                                            
5 Uma contextualização histórica da instituição família, a partir da idade média, pode possibilitar uma 
compreensão da resignificação/reestruturação da família na contemporaneidade. Esta contextualização será 
apresentada embasada em Poster, M. Teoria Crítica da Família. Rio de Janeiro: Zahar, 1979, que pontua quatro 
modelos familiares: as famílias aristocrática/patriarcal e camponesa na Idade Média e as famílias proletária e 
nuclear/burguesa na Idade Moderna. Poster discorre que as casas da aristocracia européia, no antigo regime 
monárquico, consistiam num agrupamento que ia de 40 até mais de 200 pessoas. Comportavam uma mistura de 
parentes, dependentes e clientes; as relações pautavam-se em excessiva hierarquia, e os papéis eram fixados por 
rígidas tradições. Os grandes castelos eram lugares públicos e políticos, consequentemente não era possível 
qualquer privacidade. O pai/patriarca da família tinha autoridade absoluta. O cuidado com os filhos era 
considerado abaixo da dignidade de uma dama aristocrática, esta se preocupava em ter os filhos e organizar a 
vida social. As crianças, amamentadas por amas-de-leite, formavam seus primeiros vínculos com alguém que 
não pertencia à família. Na família camponesa, a norma não era uma família extensa, apesar de às vezes até três 
gerações viverem na mesma casa. A privacidade novamente era desconhecida e não tinha valor. Neste modelo 
familiar, a autoridade social não estava investida no pai da casa, mas na própria aldeia, ou seja, havia fortes laços 
de dependência com a aldeia, de tal forma que a sobrevivência não era possível no nível da unidade familiar. De 
acordo com Poster, neste modelo familiar, a amamentação era realizada pela mãe, mas com escasso 
envolvimento emocional, como uma tarefa incomodativa e consumidora de tempo. Segundo o autor, com o 
desenvolvimento urbano, houve grande migração de membros destas famílias para as cidades modernas, o que 
levou a um nível afetivo sem núcleo familiar e à ausência de vínculos. Neste contexto emerge a família nuclear 
que vem como alternativa, em que se buscou outra pessoa para cobrir o abandono dos laços da família extensa, 
constituído assim uma nova família, sua própria família (informação verbal). Mas, Poster, abordou a existência 



  33

O primeiro momento de desdobramento da Ideia de liberdade na eticidade adquire, 

com a ênfase na figura masculina, uma configuração hierárquica, da mesma forma que 

ocorrerá na hierarquia estatal. No pai, encontra-se uma personificação do ser ético. Esse 

realce paterno carrega consigo uma relação de poder que pode tornar-se autoritário e opressor. 

A hierarquia familiar, na época de Hegel, era possivelmente aceitável como meio de manter 

certa forma de organização das determinações substanciais imediatas. Assim, não se pode ler 

o autor sem esquecer sua situação histórica, não cabe fazer um julgamento das condições 

morais, mas perceber que a concepção hegeliana da família, mesmo no surgimento da 

manifestação do conceito de liberdade, apresenta as marcas de alguns preconceitos morais que 

existiam em seu tempo como, por exemplo, a exclusão das mulheres da vida política.  

No tocante a hierarquia, Rosenfield apresenta uma crítica, ele a considera como um 

obstáculo para o pleno exercício da Ideia de liberdade no ambiente familiar, como se pode 

verificar na citação:  

                                                                                                                                                                                          
de outra estrutura familiar na revolução industrial que não a nuclear, seria a proletária. A família proletária 
submetia-se a salários muito baixos e a péssimas condições de vida e assim, geralmente toda a família tinha que 
trabalhar. As mulheres contribuíam no sustento familiar, ganhavam dinheiro fora de casa e ainda realizavam os 
afazeres dentro desta. Os filhos neste modelo familiar eram criados sem a constante atenção e fiscalização pela 
mãe. De acordo com Poster, a disciplina era orientada na própria fábrica, já que as crianças não recebiam a 
disciplina esperada por esta na família para se submeterem à estrutura e organização da fábrica. Observa-se ainda 
que as crianças eram amamentadas  forçosamente por mães subalimentadas, exaustas e preocupadas. Segundo 
Poster, talvez a lacuna entre a autoridade (ou a falta de autoridade) na família da classe trabalhadora e a 
autoridade na fábrica ajude a explicar a disposição rebelde do jovem proletariado na primeira metade do século 
XIX. Estas crianças se defrontavam com uma sociedade indiferente que as tratavam com brutalidade. O modelo 
de família burguesa ou nuclear surgiu como a estrutura familiar dominante na sociedade capitalista avançada do 
século XX. Esta se pautava, não mais na manutenção das tradições e continuação da linhagem, mas sim na 
acumulação de capital e no valor da escolha individual. A família nuclear se estabeleceu sobre “[...] a 
domesticidade, o amor romântico e o amor maternal, todos construídos em torno da privacidade e do isolamento 
[...]” p. 13. Com relação à criação dos filhos, durante o estágio oral, era a própria mãe que amamentava, a regra 
era a atenção constante, a alimentação regular e a limpeza meticulosa. Tudo o que acontecesse de mal ao bebê 
era considerado culpa da mãe, essa interação entre mãe e bebê, ficava então carregada de ansiedade. Da mesma 
forma, o treinamento de hábitos higiênicos, característico da idade moderna graças aos avanços da medicina, 
iniciava-se em uma idade muito precoce. A família burguesa é definida também, além do já apresentado, pela 
tendência a empregar ameaças de retirada de amor, a título de punição, em vez do castigo físico. O fato da 
autoridade parental ser absoluta para a criança e igualmente o amor dos pais ser profundo, induzia a criança a 
uma renúncia da satisfação corporal a um grau extremo a favor da imensa afeição parental. Como conseqüência, 
as crianças internalizavam profundamente um padrão de regras, com isso “[...] a família gerou um burguês 
autônomo, um cidadão moderno que não necessitava de sansões ou apoios externos, mas estava automotivado 
para enfrentar um mundo competitivo, tomar decisões independentes e bater-se pela aquisição de capital [...]” p. 
193. Assim, pode-se falar em um indivíduo preparado para compactuar com os valores da doutrina liberal. Na 
contemporaneidade, com a implementação o sistema neoliberal, encontramos uma extrema mobilidade das 
configurações familiares, ou seja, novas formas de convívio são improvisadas em torno da necessidade de criar 
os filhos (KEHL, 2001). Estas novas formas de convívio estão expressas nas famílias monoparental, que se 
compõe de um pai ou uma mãe e o (os) filho (os); recomposta, um segundo casamento; adotiva; homossexual; 
entre outras. É necessário pensar esta ‘desordem da família’  da atualidade enquanto estruturações submersas no 
sistema econômico neoliberal. “[...] fora das relações coisificadas e utilitárias do trabalho, as pessoas buscam 
desesperadamente sua plena realização emocional, o único caminho para o que continua sendo a família 
[...]”(Poster, p. 218). Assim, “[...] embora muitas pessoas continuem experimentando padrões familiares não-
burgueses, não se pode afirmar que a família burguesa tenha sido abolida [...]” p. 220. Texto extraído do artigo 
de ABECHE, R, P, C.; RODRIGUES, A, A. Família contemporânea, reflexo de um individualismo exacerbado? 



  34

A hierarquia familiar, em vez de desenvolver os direitos da pessoa (para 
além da diferença de sexos, o direito de cada indivíduo dispor das suas 
próprias capacidades como membro de uma totalidade), impede de fato uma 
livre circulação do sentido e, assim, a liberdade dá lugar a uma forma de 
opressão. (ROSENFIELD, 1995, p. 160). 
 

 É nos filhos que a unidade substancial do casamento se intensifica. Neles, acontece 

não apenas a perpetuação natural da família como reprodução física, mas, sobretudo, a 

perpetuação ética fundada nas convicções, valores e educação que são o sustentáculo da vida 

ética. Hegel traduz o amor dos pais para com os filhos como um sentimento objetivado. Isto 

significa que o amor não se limita a um sentimento interior originado da afeição, ou de suas 

convicções. “Os pais amam nas suas crianças o seu ser-aí substancial [...]”. (ROSENFIELD, 

1995, p. 160). 

No momento em que os filhos crescem, como todo desenvolvimento natural, gera-se 

um processo de dissolução familiar. À medida que se apropriam de seus direitos, estão aptos 

para pensar na constituição de uma nova família. A manifestação do processo interior de 

formar uma nova família vai encontrar expressão na exterioridade da posse, que foi vista 

outrora no capítulo anterior, como uma atividade real em que uma individualidade afirma seus 

direitos como pessoa (person). A relação de igualdade entre as famílias se mantém graças a 

essa identidade como pessoas de direito. Essa noção está implícita no patrimônio familiar. 

 A educação das crianças aparece marcada pela punição. Já vimos que na aurora do 

conceito, não se pode conjugar as contingências de uma época como se fossem determinações 

lógicas. Vamos encontrar uma pedagogia moderna que em meio a preconceitos morais e 

pedagógicos esquece, ou não é capaz de perceber, aquilo que é substancial no processo de 

libertação do conceito. Assim como os adultos, também as crianças são dotadas de direitos. A 

punição pode irromper no processo de desenvolvimento espontâneo da criança. A liberdade é 

um direito e as crianças devem receber orientações para permanecerem livres e não 

simplesmente moldadas conforme a exigência da disciplina pela punição. Hegel dirá que “A 

finalidade das punições não é a justiça como tal, é de natureza subjetiva, pertinente à 

moralidade abstrata, é a intimidação de uma liberdade ainda presa à natureza, e eles tendem a 

libertar o que há (de universal) na consciência das crianças e em sua vontade.” (HEGEL, 

1940, § 174). 

Hegel destaca que as crianças são, em si, seres livres; não pertencendo aos pais nem a 

ninguém como coisas. A educação tem dupla destinação positiva: 

[...] primeiramente a eticidade é introduzida para eles sob forma da 
impressão imediata e sem oposição, a alma vive a primeira parte de sua vida 



  35

no sentimento, no amor, na confiança e na obediência como fundamento da 
vida ética. Em seguida ela tem a determinação negativa, sobre o mesmo 
ponto de vista, de elevar as crianças da natureza imediata onde elas se 
encontram originariamente à independência e à personalidade livre, e 
conseqüentemente, à capacidade de abandonar a unidade natural da família. 
(HEGEL, 1940, § 175). 

Quando as crianças atingem a idade adulta, própria do desenvolvimento físico e 

psíquico, ocorre a dissolução familiar chamada de ética. Os pais e a comunidade as 

reconhecem como pessoas jurídicas dotadas de condições para constituir um novo lar. Hegel 

dirá que a dissolução ética da família consiste em que os filhos, educados para a 

personalidade livre, sejam reconhecidos em sua maioridade como pessoas jurídicas e tornem-

se capazes tanto de ter livremente sua propriedade particular, quanto de fundar uma família 

(Cf. HEGEL, 1940, § 177). A dissolução pode ser ainda natural com a morte dos pais. A 

morte do pai, especificamente, acarreta questões que dizem respeito ao patrimônio familiar e a 

herança (Cf. HEGEL, 1940, § 178). A dissolução, portanto, seja ética ou natural, aponta para 

o mesmo plano de contínuo movimento de constituição de famílias.  

Na relação de alteridade estabelecida entre pais e filhos, compete aos filhos absorver 

de forma concreta a educação recebida, transformando o material herdado em efetivas ações 

que elevem sua condição de ser humano ético. E aos pais, educar e orientar os filhos 

experimentando a condição de alteridade em uma relação em que o outro é sempre tomado 

como fim em si mesmo e nunca como meio.  

 O Estado, mesmo sendo uma figura posterior à família, na lógica de exposição da 

Filosofia do direito, sendo uma instância de caráter indissolúvel, pode interferir na dissolução 

do casamento caso comprove uma total alienação (Entfremdung)6 do casal (Cf. HEGEL, 

1940, § 176). 

 A família, enquanto momento imediato à efetivação da liberdade, é uma comunidade 

em que a identidade situa-se na intimidade e no amor de seus membros. “A análise 

especulativa da família não visa a sua apresentação como um agrupamento social, uma 

societas domestica com função econômica que antecipa a civitas ou a sociedade civil 

(política)” (RAMOS, 2000, p. 151). Ela é uma célula afetiva que une seus membros pelo 

sentimento do amor. 

É pela dissolução ética ou natural que o conceito de família se perpetua dando origem 

ao surgimento de uma nova figura composta de inúmeras famílias. Hegel dirá que de uma 

maneira natural e essencialmente pelo princípio da personalidade, “[...] a família se divide 

                                                            
6 Entfremdung no sentido de alienação recíproca. 



  36

numa multidão de famílias que se comportam em geral como pessoas concretas independentes 

e, consequentemente, estão em uma relação exterior entre elas.” (HEGEL, 1940, §181). Este 

processo resulta na criação de um novo momento da substância ética: a sociedade civil 

burguesa (bürgeliche Gesellschaft). Este segundo instante da eticidade tem origem, portanto, 

na reunião de comunidades familiares dispersas, pela força da dominação ou pela união 

voluntária provocada pelas necessidades comuns e pela ação recíproca de sua satisfação (Cf. 

HEGEL, 1940, §181 Obs.). A sociedade civil vai aí ser considerada como momento exterior 

da efetivação da liberdade. 

 

 



  37

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

III A SOCIEDADE CIVIL BURGUESA COMO MOMENTO EXTERIOR DA 

EFETIVAÇÃO DA LIBERDADE 

 

 

A vida familiar se encontra exposta na sociedade civil burguesa como pluralidade de 

famílias que se relacionam exteriormente umas às outras, “[...] é no seio dessas relações 

exteriores que a dissolução da família mergulha o indivíduo.” (BOURGEOIS, 1999 p. 118). 

Este momento da sociedade civil burguesa é denominado sistema das necessidades ou dos 

carecimentos, ou ainda, momento exterior porque nele Hegel encontra “A mediação da 

necessidade e a satisfação do indivíduo pelo seu trabalho e pelo trabalho e satisfação das 

necessidades de todos os demais[...].” (HEGEL, 1940, § 188). 

Na ordem de exposição da Filosofia do direito, a sociedade civil situa-se entre a 

família e o Estado, embora sua formação (Ausbildung) seja posterior à do Estado histórico. A 

sociedade civil nasce com o fenômeno mundo moderno, no momento em que, para Hegel, as 

determinações da Ideia atingem seu mais primoroso desenvolvimento. Assim, considerada 

como anúncio de uma nova figura da história, diz-se posterior ao Estado.  

A sociedade civil resistiu a uma unidade estatal que se mantinha na história por 

séculos, nela está contida a culminância de uma nova figura da Ideia que ruma à liberdade. A 

partir dela, a família e o Estado modificam significativamente sua estrutura. 

A mediação que acontece nessa figura ora posta como anterior, ora como posterior à 

constituição do Estado tem uma razão de ser. O surgimento do conceito de sociedade civil-

burguesa é histórico e lógico:  



  38

[...] a anterioridade histórica não segue o mesmo caminho da anterioridade 
lógica. Com efeito, esta última pressupõe um processo de mediação que é 
uma espécie de purificação do movimento histórico, enquanto a ordem 
histórica supõe um processo de mediação que não realizou ainda o seu 
movimento de interiorização em si, pois ela não se produziu ainda como 
figura. A ordem conceitual, realiza post-factum, expressa-se figurativamente 
na imediação do mundo, enquanto a ordem de aparecimento histórico é 
sempre contingente (ROSENFIELD, 1995, p. 166 grifo do autor). 

Enquanto acontecimento histórico a sociedade civil é posterior ao Estado, pois este já 

existia e possuía autonomia para subsistir. Compreendida a partir de seu próprio conceito, a 

sociedade civil se produz como figura da Ideia de liberdade. Ainda na imediaticidade do fato 

não se pode extrair o conceito. Somente a posteriori é possível compreender a necessidade 

histórica do fenômeno sociedade civil e apreender o engendramento da lógica imanente nesse 

processo como anterioridade lógica necessária ao novo conceito de Estado que emerge como 

consequência.  

Para Hegel, apenas depois da formação da sociedade civil burguesa historicamente 

constituída a partir da Revolução Industrial e Revolução Francesa, por exemplo, tendo como 

expressão máxima a subjetividade moderna, a razão esclarecedora, a moralidade, a economia 

liberal, o trabalho e os direitos do indivíduo é que foi possível e necessário pensar o Estado 

conforme a razão. Ou seja, a sociedade civil burguesa enquanto figuração da Ideia de 

liberdade não se dá no momento em que ela surge historicamente. Ela só se realiza post-

factum quando se pensa a si mesma. Dessa forma pode-se dizer que o conceito de Estado 

hegeliano aparece depois da consolidação da nova figura da Ideia de liberdade chamada 

sociedade civil burguesa a qual suscita a formação de um conceito de Estado que atenda às 

necessidades que essa nova figura apresenta em sua configuração. A anterioridade lógica da 

sociedade civil provoca o surgimento do Estado Moderno hegeliano, enquanto sua 

anterioridade histórica aponta para os Estados já existentes. 

O conceito de sociedade civil burguesa surge no seio de relações fundamentadas no 

direito dos indivíduos, que se reconhecem como pessoas de direito e mantêm entre si uma 

situação de liberdade em que regras jurídicas, por eles constituídas, garantem uma atividade 

econômica efetiva. Pode-se dizer que a economia política explica a emergência de uma nova 

sociedade. A filosofia política moderna foi mediada pela economia política clássica. A 

sociedade civil burguesa “[...] realiza-se em sua verdade no mundo moderno que, fundado 

sobre o princípio cristão da personalidade espiritual e o princípio romano da personalidade 

jurídica, reconhece os direitos da particularidade como tal.” (BOURGEOIS, 1999, p. 119).  



  39

Quanto a diferenciação entre sociedade e Estado, Maquiavel já havia estabelecido uma 

distinção entre ambos. Entretanto, o primeiro estudo envolvendo a expressão sociedade civil, 

foi o Ensaio Sobre a História da Sociedade Civil, escrito pelo filósofo escocês Adam 

Ferguson, em 1767. Para Ferguson, um moralista (grupo que também inclui Adam Smith, 

Francis Hutcheson, David Hume e outros maiores contribuintes para o Iluminismo Escocês), a 

sociedade civil é o oposto do indivíduo isolado, ou, mais especificamente, a condição do 

homem que vive numa cidade. (Cf. CAMPOS, 1999). Posteriormente, Immanuel Kant 

desenvolveu o conceito de sociedade civil como uma sociedade estabelecida com base no 

direito, ou seja, o oposto da categoria explicativa de estado de natureza, caracterizada pela 

guerra potencialmente permanente de todos contra todos. Todavia, em seu sentido moderno, a 

expressão é atribuída a Hegel, em que a sociedade civil (bürgerliche Gesellschaft) é um 

estágio no relacionamento dialético entre os opostos percebidos por Hegel, a macro-

comunidade do Estado e a micro-comunidade da família. (Cf. PELCZYNSKI, 1984, p. 1-13).  

A filosofia política de Hegel apresenta em suas figuras do direito abstrato e da 

moralidade uma herança da tradição moderna jusnaturalista, bem como na eticidade, traz a 

família como herança da tradição clássica aristotélica. A partir da família e da agregação das 

famílias, resulta uma totalidade orgânica de indivíduos autônomos que é a base da sociedade 

civil (Cf. BOBBIO, 1987, p. 115). Ela retira o indivíduo do vínculo familiar para dar-lhe 

reconhecimento como autônomo. Ao contrário de ser uma associação voluntária de indivíduos 

a sociedade civil torna-se o lugar da realização dos interesses privados, a dependência natural 

de todos reciprocamente que exige que o homem trabalhe e viva por sua mediação. Assim, a 

sociedade civil tem por fundamento o homem em sua particularidade, a pessoa concreta, que, 

como particular, é meta para si mesma, na medida em que é um Todo de carências e uma 

mistura de necessidade natural e de arbitrariedade, é o primeiro princípio da sociedade civil. 

(Cf. HEGEL, 1940, § 182). No percurso histórico, as ações particulares deram forma à 

economia política. Ela tornou-se “[...] um conjunto organizado segundo leis que expressam a 

verdade das ações atomísticas dos agentes econômicos.” (ROSENFIELD, 1995, p.171). 

O primeiro princípio da sociedade civil é a pessoa concreta que visa sua própria 

satisfação. O segundo é a forma de universalidade (Cf. HEGEL, 1940, §182). A partir do 

desejo de lucro nasce entre as particularidades um sistema de dependência recíproca. Essa 

sociedade civil apresenta uma universalidade finita proveniente do interesse egoísta de cada 

um que cria uma dependência de uns para com os outros. Dessa forma diz-se que: “[...] a 

subsistência, o bem-estar (Wohl) e o ser-aí jurídico do indivíduo estão imbricados com a 

subsistência, o bem-estar e o direito de todos, que se fundamentam neste último, só sendo 



  40

efetivos e assegurados nesta conexão.” (HEGEL, 1940, §183). Hegel chama esse sistema de 

Estado exterior – o Estado do carecimento e do entendimento.  

A particularidade, empenhada em atender seus interesses, cria uma relação universal 

no momento em que se desenvolve em inúmeros âmbitos. Por isso Hegel dirá que o universal 

não é uma simples forma da particularidade, mas sua forma necessária (Cf. HEGEL, 1940, 

§184).  Os dois princípios da sociedade civil têm uma existência própria. Hegel diz que a 

particularidade tem o direito de se desenvolver e a universalidade o direito de se manifestar 

como o fundamento e a forma necessária da particularidade. “[...] o universal é o fim último 

da particularidade sob a condição de ser essencialmente a sua realização egoísta.” 

(ROSENFIELD, 1995, p. 180-181). Essa universalidade, própria do entendimento, finita, é 

gerada pela busca de satisfação individual que dá forma ao sistema de dependência universal, 

através da ação de cada indivíduo com o objetivo único de atender às suas necessidades 

pessoais. 

Contudo, a passagem do particular ao universal pelo encadeamento de dependências 

recíprocas de todos para com todos, não garante uma unidade ética fundada da liberdade. O 

universal é o meio pelo qual a particularidade alcança seus fins, mas será necessária uma 

mediação da subjetividade nesse processo já que há uma busca pela unidade verdadeiramente 

ética. É a cultura que forma a subjetividade dos indivíduos. Assim, por meio dela será 

possível uma nova unidade que se desloca da unidade socioeconômica à unidade ética. As 

relações socioeconômicas são mediadas no mundo cultural. Nele, a subjetividade perfaz seu 

caminho de determinação de si. 

O mundo da cultura integra o lado “espiritual” do qual só o homem é capaz de 

experienciar. Seu ser-natural, mesmo quando satisfaz suas necessidades imediatas, continua 

insatisfeito, pois não se reduz apenas ao seu aspecto de animal. Sua segunda natureza, seu ser-

espiritual, é que lhe confere condições para produzir uma relação de universalidade com outro 

ser humano, tornando-se o outro de si mesmo. Hegel dirá que “[...] por meio deste trabalho da 

cultura a vontade subjetiva alcança em si mesma a objetividade, na qual unicamente é capaz e 

digna de ser a realidade efetiva da Ideia.” (HEGEL, 1940, §187 Obs.). O animal tem seu 

horizonte de possibilidades restrito, limitado. “No homem, as necessidades e os meios de sua 

satisfação não tem freios, pois, constituem um horizonte aberto – o que, portanto, o diferencia 

do mundo do animal, uma vez que este já está pronto, determinado e limitado.” (SOARES, 

2006, p. 118). 

A atividade econômica molda a cultura e deixa-se moldar pelo o que a cultura exige 

em seu processo de recriação. Os objetos da natureza ora trabalhados vão ganhando novos 



  41

instrumentos de aperfeiçoamento, que por sua vez geram novos produtos, que vão trazer 

mudanças nas determinações sociais. É um processo contínuo que se desdobra dia após dia 

com os avanços da ciência, da tecnologia e das novas exigências culturais que se configuram 

nesse movimento.  

A natureza generosamente oferece sua matéria e o poder criador do homem realiza 

trabalho ao particularizar essa matéria transformando-a em algo útil que corresponda à 

satisfação de um carecimento. O que se produz tem um valor. Também o homem ao 

transformar uma matéria dada, transforma-se nessa relação de conhecimento de si. Ele é capaz 

de reconhecer suas habilidades, de descobrir e assimilar a técnica que ali foi empenhada e 

refazer continuamente seu trabalho aperfeiçoando sua prática, dando forma à cultura. 

Contudo, a cultura e as relações socioculturais que se instalam no processo de trabalho 

exigem mais trabalho e o homem passa a tornar-se dependente de sua criação. “Assim a 

cultura prática não só produz uma divisão aperfeiçoada do trabalho, mas termina por 

mecanizar a subjetividade dos indivíduos que se dedicam a ela.” (ROSENFIELD, 1995, 

p.188). A liberdade que a cultura proporciona com a presença da subjetividade também pode 

ser abolida na condição de tornar o homem dependente do trabalho. Hegel já apresentava a 

possibilidade de substituição do homem pela máquina (Cf. HEGEL, 1940, §198). É nessa 

condição que o trabalho é apenas algo mecânico, não mais necessariamente humano. Através 

da divisão do trabalho o homem absorve uma cultura teórica, ele precisa adaptar-se às novas 

exigências e inovações do trabalho industrial e uma cultura prática, no hábito da ocupação 

contínua. Assim, cada trabalhador só executa uma parte do trabalho total necessário para a 

produção. Mas também necessitará de uma dependência recíproca que suprima as outras 

tarefas. A especialização traz vantagens, mas entre as consequências o homem fica cada vez 

mais perito na sua parte e, com isso, desconhece o restante, possibilitando assim a 

mecanização do trabalho, de sorte que o homem pode ser substituído pela máquina. Ele não 

controla mais um processo que ele mesmo ajudou a criar. (Idem.). 

O conceito de sociedade civil burguesa apresenta-se como resultado da atividade 

econômica que torna o indivíduo um burguês, um homem que se sabe livre em suas relações 

econômicas, e, que, portanto, é capaz de tornar-se um homem político, o cidadão do Estado. 

Nesse sentido a sociedade civil é logicamente anterior ao Estado, ela é expressão de uma 

forma universal de livre comércio entre os homens, sem a qual não é possível para Hegel, 

vida política livre. Ela é condição necessária para a formação do Estado. No desenvolvimento 

do tema do Direito e do Estado em Hegel, encontra-se: 



  42

[...] a comunidade livre de Hegel só pode ser compreendida na consideração 
do momento da sociedade civil do mundo moderno, em que o trabalho é o 
valor fundamental, direito e dever dos indivíduos. Com isso, a idéia de 
justiça em Hegel mostra a sua face social, que constitui o traço característico 
que assinala o Estado democrático contemporâneo.  (SALGADO, 1996, p. 
505).  
 

Nas sociedades contemporâneas falta trabalho para uma parcela expressiva da 

população mundial. Diante das crises econômicas essa parcela cresce consideravelmente 

trazendo graves problemas sociais e descaracterizando o valor fundamental constitutivo da 

sociedade civil enquanto momento significativo da composição do Estado moderno e 

contemporâneo. Se não há trabalho, direito e dever do indivíduo, a sociedade civil se 

enfraquece categoricamente. E como o Estado hegelianio funciona organicamente, será 

impossível sua efetivação sem as partes que o fundamentam.  

O homem da sociedade civil reconhece o outro com os mesmos direitos e com a 

mesma liberdade, para que as relações econômicas se tornem concretas. A busca pela 

liberdade não é uma exclusividade do Estado, mas um princípio que o constitui. Nesse 

contexto, não se permitem mais situações de escravidão, ou posse de pessoas. Por outro lado, 

as indústrias, em sua ânsia pelo lucro, transformam operários livres em escravos das jornadas 

de trabalho exaustivas. Nessa contradição interna, presente nessa figura, “A sociedade civil-

burguesa apresenta nestas oposições e em sua complicação tanto o espetáculo da devassidão 

como o da miséria e da corrupção física e ética comum aos dois.” (HEGEL, 1940, §185).  

O conflito que permeia essa figura da Ideia mantém-se por conter a liberdade subjetiva 

e a desesperada necessidade de sua realização no contexto social com a divisão do trabalho. A 

riqueza social é resultado da busca de satisfações pessoais. Nesse sistema de reciprocidade, 

todos os que produzem e consomem o fazem para si e para todos necessariamente. O que 

distingue os homens agora é o capital, além das capacidades corporais e espirituais de cada 

indivíduo.  

À necessidade de satisfação constante surge uma particularidade por si mesmo sem 

medida. O indivíduo aumenta infinitamente seus apetites para saciar as necessidades e 

contingências. “Torna o finito, infinito. Só que é má infinitude7. Cada prazer é um instante da 

                                                            
7 Hegel distingue o mau (schlecht) infinito do ENTENDIMENTO do VERDADEIRO infinito da RAZÃO, o 
qual envolve o finito, ao invés de contrastar com ele, e não continua eternamente. O mau infinito é representado 
por uma  linha reta, que se estende infinitamente em ambos os extremos, o verdadeiro infinito por um círculo, o 
qual é, “finito mas ilimitado”. [...] A verdadeira está freqüentemente associada à NEGAÇÃO da negação: o 
finito é o negativo, o qual é, por sua vez, negado de modo a produzir uma afirmativa. In. INWOOD, M. 
Dicionário Hegel, 1997, p.178. 



  43

vida. Satisfeito, desaparece e ressurge outro. Deve-se sempre começar tudo de novo. Portanto, 

não se pode pôr um limite para o que é necessidade”. (SOARES, 2006, p. 118).  

A busca pela satisfação dos apetites e necessidades dos indivíduos, que foi criada e 

que continua a se recriar em uma sociedade, deu e dá origem à riqueza social. Com ela, 

também a desigualdade social se instala. De um lado tem-se uma sociedade consumidora de 

bens, produtos e serviços que reproduzem novos desejos e necessidades com o uso da 

tecnologia sofisticada; e, de outro, tem-se uma sociedade alienada das novas tecnologias que 

não se inserem no mercado de trabalho especializado. A concentração de renda por parte dos 

detentores dos meios de produção de um lado, e a multidão de indivíduos que só possuem a 

força de trabalho de outro, é um reflexo da desigualdade social que surge nesse complexo. 

Embora nasça concomitantemente com o princípio do direito, a sociedade civil 

burguesa expressa diferenças de classe, não no que se refere ao estado social, mas à dicotomia 

da crescente riqueza e pobreza que se instalam no âmago dessa figura da Ideia. Ela concentra 

o paradoxo de igualdades e contradições.  

Classe, portanto, abriga o paradoxo riqueza x pobreza que faz dessa figura um retrato 

de contraste entre igualdade x diferença. No § 245, Hegel questiona a riqueza produzida aí: 

parece que, no excesso de riqueza, a sociedade civil-burguesa não é suficientemente rica, isto 

é, no que ela possui, ela não possui riquezas suficientes para encontrar uma saída para o 

excesso de pobreza e para a produção da plebe. (Cf. HEGEL, 1940, § 245). 

Diante da desigualdade instalada, Hegel aponta uma nova forma de unidade entre os 

membros de um mesmo grupo, que são os distintos estados sociais, que o indivíduo deve 

optar por pertencer. Para Hegel, o indivíduo se educa para tornar-se membro dos estados 

sociais que traduzem de forma mais singular as disposições de cada um. Ele tem consciência 

de que não está determinado a pertencer a um estado social específico, pode escolher e 

investir seus esforços para alcançar seus fins. Enquanto membro de um grupo o indivíduo não 

está sozinho, pois se encontra em uma relação substancial com o outro. O indivíduo é membro 

de um estado social. Ele deve decidir tomar parte do trabalho social, onde desenvolverá suas 

inclinações e aptidões individuais. “É o direito da particularidade, da liberdade do indivíduo, 

que dá consistência e vida a este processo necessário de divisão do todo.” (SOARES, 2006, p. 

136).   

O exercício da liberdade deve ser experimentado não apenas subjetivamente através da 

cultura que tem no direito seu princípio fundamental, mas precisa acontecer esta igualdade na 

exterioridade das coisas. A existência efetiva da igualdade é a jurisdição vivida como forma 

ativa da cultura (Cf. ROSENFIELD, 1995, p. 197). A referência positiva da lei é resultado de 



  44

um reconhecimento do indivíduo que encontra pertinência entre a lei e sua realidade histórica 

e cultural. Sua validez universal é resposta à unidade da lei com a vida livre de cada homem. 

Ele é capaz de conhecê-la como boa e igual para todos, identificando-se com seu 

cumprimento.  

A lei, dessa forma, não é um imperativo que deve ser obedecido como algo que está 

separado do sujeito, mas é posta como universal porque traduz o teor de liberdade das 

relações humanas. É a própria ação do homem em seu contexto histórico-cultural que reflete 

em busca de uma universalidade. A força da lei pode obrigar o indivíduo a agir de forma 

determinada, contudo Hegel mostra que essa lei é conhecida por todos (Cf. HEGEL, 1940, § 

215).  Esse conhecimento é um reconhecimento à racionalidade que se põe.  

O estado exterior ou estado de carecimentos, como intitula Hegel, essa relação de 

dependência recíproca dos indivíduos, não certifica o direito ao bem-estar(Wohl). Os estados 

sociais buscam seus próprios interesses e esperam a manifestação de uma ordem que possa 

garantir o desenvolvimento dessa sociedade exteriormente (Cf. HEGEL, 1940, § 231). Assim, 

quem assegura a ordem não pode ser um estado social como os demais; caberá à 

administração da justiça dar segurança e estabilidade aos direitos comuns. A administração da 

justiça é resultado de uma universalidade constituída pelo processo econômico da sociedade. 

Ela é a realidade efetiva do universal da liberdade, a proteção da propriedade. Apesar de ser 

resultado dessa estrutura social, não se confunde com ela, é algo exterior, embora lhe 

pertença. “A administração vem a ser uma instituição a serviço da coletividade, subtraída dos 

caprichos da particularidade, começando, assim, a <<superar>> a contradição entre a vontade 

moral e a atividade econômica.” (ROSENFIELD, 1995, p. 205).  

A sociedade civil surge da dissolução da família e desagrega, pela atividade 

econômica, os indivíduos de uma unidade substancial. Distribuídos em estados sociais 

distintos, surge agora a corporação como meio de restituir uma unidade. Essa unidade faz 

emergir a necessidade de uma supervisão mais ampla para todos os aspectos da 

particularidade. Foi a sociedade civil quem exigiu uma forma política de organização ao 

Estado, embora esse existisse antes desta. O que Hegel demonstra na exposição das figuras da 

Ideia da Filosofia do direito, antecipando a sociedade civil ao Estado, é que a Ideia do Estado, 

tal como conceitual e não simplesmente histórico, constitui-se do desdobramento de figuras 

anteriores que lhe garantem verdadeiro fundamento. “[...] o Estado é uma pressuposição do 

movimento lógico que se desdobra na sua própria interioridade, ou seja, ele tornou-se uma 

realidade posterior que tem o poder de se dar uma nova posição.” (ROSENFIELD, 1995, p. 

217). 



  45

O Estado moderno apresentado por Hegel é por isso necessariamente posterior à 

formação da sociedade civil burguesa porque ele assume o princípio da subjetividade livre 

que ela inaugura em seu conteúdo.  

Para a compreensão da sociedade civil em Hegel, como segundo momento da 

eticidade na dialética do espírito objetivo, faz-se necessário retomar os fenômenos que se 

encontram na origem da tradição jusnaturalista. Na obra Sociedade civil e sociedade política 

em Hegel, encontra-se o contexto histórico do conceito de sociedade civil em três momentos: 

Em primeiro lugar a idéia clássica de sociedade civil, tem origem na 
comunidade política de Aristóteles e conserva este sentido até Kant. [...] Em 
segundo lugar temos a análise conceitual da sociedade presente nos teóricos 
políticos modernos que, apesar de apresentarem saltos qualitativos devido 
aos seus respectivos contextos intelectuais e históricos, chegaram também a 
definir a sociedade civil como idêntica à sociedade política, embora com 
matizes diferentes. [...] Em terceiro lugar, a concepção de sociedade civil, 
segundo Hegel, refere-se não ao antigo conceito de “sociedade civil da 
tradição clássica oposto à sociedade doméstica” que perdura de Aristóteles 
a Kant, mas à esfera das relações de interesse de trabalho que se constitui a 
partir da formação da economia liberal de mercado, tal como se formara na 
emergência da sociedade industrial do século XVIII. (SOARES, 2006, p.77 - 
79). 

Hegel percebe o surgimento da sociedade civil como marco significativo para 

construção de uma nova figura da Ideia, posto que todas as relações que se estabelecem nesta 

configuração são inovadoras e revolucionárias; a relevância do fenômeno revolucionário está 

explícita no pensamento político de Hegel, “[...] passando a constituir, segundo Éric Weil, 

uma figura histórica fundamental na Filosofia da História ou tornando-se, como bem afirma 

Marcuse, uma teoria da Revolução Francesa.” (SOARES, 2006, p. 84).  

Foi a partir da Revolução que o indivíduo libertou-se dos valores dominantes de sua 

realidade histórica para interpretar e organizar a realidade conforme o despertar de seu 

pensamento racional, crítico e livre. Essa reviravolta trouxe ousadia e confiança para o pensar 

autônomo dos homens, legitimando o poder da razão sobre a realidade. É essa nova ordem 

social, que se constrói sobre o poder autônomo e racional do indivíduo, que Hegel contempla 

como aurora de um novo tempo. Por isso, sua admiração por Napoleão Bonaparte é declarada, 

pois nele encontra-se a expressão concreta da necessidade histórica daquela época. 

Contudo, Hegel percebe que esse alvorecer da liberdade é ainda um momento abstrato, 

é apenas uma aparência de liberdade, pois a liberdade individual na sua subjetividade, que é 

sem dúvida alguma a verdadeira natureza do homem na sua imediaticidade, tomou a forma de 

um individualismo cruel proclamado na experiência impetuosa do terror. Dessa forma, a 



  46

liberdade experimentada na forma do individualismo não foi capaz de efetivar a liberdade nas 

condições existentes de uma coletividade. A liberdade individual é imprescindível à 

compreensão do pensamento político de seu tempo, mas ela só faz sentido se as ações 

possuem um fim válido para todos os homens. Hegel busca concretizar uma filosofia política 

capaz de captar conceitualmente a racionalidade presente, ou seja, reconhece e persegue o 

princípio de liberdade e igualdade que emerge no cristianismo e se efetiva na Revolução 

Francesa, mas não apenas se conforma com esse novo elemento da subjetividade, essa 

liberdade precisa se tornar objetiva, algo concreto e efetivado em leis, costumes e instituições. 

A ideia de Societas Civilis constituída pelos jusnaturalistas difere completamente do 

sentido hegeliano. A sociedade civil por eles representada parte do estado de natureza até 

chegar à sociedade civil.  Para Hegel, esse é apenas um momento do desenvolvimento do 

espírito objetivo que tem início na família para chegar ao Estado, passando através da 

sociedade civil. A sociedade civil de Hegel é momento intermediário entre a família e o 

Estado, momento negativo do espírito objetivo em que ocorre a dissolução da unidade 

familiar no desenvolvimento histórico. A sociedade civil de Hegel, ao contrário da sociedade 

natural dos jusnaturalistas:   

[...] não é mais o reino de uma ordem natural, que deve ser libertada das 
restrições e distorções e impostas por más leis positivas, mas ao contrário, o 
reino da “dissolução da miséria, da corrupção física e ética”; e esse reino 
deve ser regulamentado, dominado e anulado na ordem superior do Estado 
(BOBBIO, 1982, p. 29). 

 No sistema dicotômico dos jusnaturalistas as relações e instituições pré-estatais, 

inclusive a família, estão presentes. A sociedade civil de Hegel faz parte do sistema 

tricotômico e situa-se entre a família e o Estado e inclui não apenas a esfera das relações 

econômicas e a formação das classes, mas também a administração da justiça e o 

ordenamento administrativo e corporativo, ou seja, dois temas do direito público tradicional. 

A sociedade civil em Hegel é “[...] a esfera das relações econômicas e, ao mesmo tempo, de 

sua regulamentação externa, segundo os princípios do estado liberal; e é conjuntamente 

sociedade burguesa e estado burguês [...].” (BOBBIO, 1982, p. 30). É nela que Hegel vai 

concentrar a crítica da economia e ciência política “[...]  inspiradas respectivamente nos 

princípios da liberdade natural e do Estado de direito” (BOBBIO, 1982, p. 30). 

É a partir desse novo olhar, percebido no sistema de necessidade social, que Hegel 

critica as doutrinas que preconizam um estado de natureza livre e originário:  

É falso pensar que o homem, no estado de natureza, vivera livre em relação 
às carências, só utilizando os meios que a própria natureza lhe 
proporcionasse. A necessidade natural é, portanto, a não liberdade, enquanto 



  47

que “a liberdade reside unicamente na reflexão do espírito em si, na sua 
diferenciação do que é natural e no seu reflexo sobre esse natural”. Com 
efeito, a carência natural e sua satisfação imediata constituiriam o estado em 
que o homem se encontraria prisioneiro da natureza. Ora, a liberdade, 
segundo Hegel, é a saída desse estado natural, através do trabalho, pela 
transformação livre do que é exterior em interior. Tudo passaria a ser fruto 
da opinião do próprio homem e não somente da natureza. Além do mais, 
com essa liberação da particularidade há um crescimento desenfreado do 
carecimento, uma vez que são os produtores e não os consumidores que se 
interessam em cultivá-los. Ora, o que ocorre com isto, é que de um lado 
nasce o luxo e juntamente com ele a miséria, criando assim uma nova 
relação social. (SOARES, 2006, p. 127 grifo do autor). 

 A sociedade civil burguesa contém três momentos que são: a mediação das 

necessidades, configurando o sistema das necessidades; a proteção da propriedade por meio 

da administração da justiça e a prevenção contra a contingência e o cuidado dos interesses 

particulares como algo comum por meio do poder de polícia e da corporação. (Cf. HEGEL, 

1940, p. §188).  Esses momentos estão destacados em duas maneiras em que a necessidade 

subjetiva atinge sua objetivação ou satisfação:  

[...] primeiramente na sua forma mais abstrata, pela possessão das coisas 
exteriores, que são igualmente a propriedade e o produto de outras carências 
e vontades. Esta satisfação é própria das modalidades do Direito Abstrato, no 
seu uso das coisas. Em seguida, já num nível mais concreto, ela pode se 
satisfazer por sua própria atividade e pelo seu trabalho ativo – o qual 
constituirá o elemento mediador entre a subjetividade e a objetividade. Esta 
satisfação, devido ao seu próprio trabalho, visa à particularidade subjetiva, 
mas na medida em que se relaciona com as carências e com o livre arbítrio 
dos outros é a universalidade que se faz valer. Logo, nessa esfera da finitude, 
há uma aparência de racionalidade própria do Entendimento, o qual será o 
elemento de reconciliação no seio da mesma esfera. (SOARES, 2006, p.123. 
grifo do autor). 

 Na primeira forma de realização, pela possessão das coisas exteriores, o indivíduo 

consome não apenas aquilo de que necessita, mas aquilo que está à venda. As consciências 

são levadas a adquirir o supérfluo e satisfazer não mais carecimentos indispensáveis à 

sobrevivência, mas carecimentos imediatos e superficiais atendendo à lógica de consumo do 

capitalismo que produz compulsivamente. Essa dinâmica de “necessidades” é indiferente à 

situação de miséria e desigualdades sociais. “O que conta não é tanto o meu carecimento, mas 

a relação que eu mantenho com o outro. Tenho de regular a minha conduta em função do 

outro, emergindo assim, uma forma de universalidade.” (SOARES, 2006, p. 126). Assim, 

aquilo que deveria ser particular, torna-se social. Não importa a opinião pessoal frente a um 

carecimento, mas se, como os outros, é possível alcançar a satisfação desse carecimento. 

Hegel dirá que a necessidade dessa igualdade como imitação, por uma parte, e a necessidade 

de fazer valer a particularidade igualmente presente por meio de algo que a distinga; por 



  48

outra, se transforma em uma fonte real de multiplicação e difusão das necessidades. (Cf. 

HEGEL, 1940, § 193). 

 Na segunda maneira, pelo trabalho ativo, surgem atividades do universal consciente 

em relação à sociedade civil que são a polícia e a corporação. A polícia é identificada como o 

estado do entendimento ou estado na esfera da interioridade, que tem por tarefa a segurança 

pessoal e da propriedade, e a corporação é considerada uma unidade ética, um fim substancial 

para seus membros, produzido por todos. Desta forma, as instituições sociais realizam o que 

há de universal na particularidade da sociedade civil, garantindo a proteção dos interesses; 

conservando a ordem externa e cuidando do funcionamento das instituições.  

 O trabalho da sociedade civil se divide em inúmeros ramos específicos que resultará 

em associações para defender os interesses de cada ramo. O fim egoísta dirigido para o 

particular se apreende ao mesmo tempo como universal. O membro da sociedade civil é, 

conforme sua habilidade específica, membro da corporação. (Cf. HEGEL, 1940, p. §251). A 

corporação torna-se uma segunda família para o indivíduo. A mesma relação de perda de si 

encontrada na família quando ambos resolvem não serem exclusivos para si, mas de 

encontrarem-se, perdendo-se no outro, é novamente retomada com sua forma específica, 

quando o indivíduo escolhe um estado social que vai pertencer. A idéia de limitar-se a um 

determinado ramo de profissão é substituída por uma universalidade real. Depois da família, a 

corporação constitui-se como a segunda raiz ética do Estado, fundada na Sociedade Civil. 

A corporação, mesmo trabalhando pela autonomia e harmonia dos objetivos 

comunitários, recorrerá a uma instância de poder superior, porque apesar de concentrar o 

universal, contém algo de privado, já que é possível contar com a possibilidade de 

degeneração por um grupo que almeja privilégios sobre outro. A missão da corporação é 

trazer à tona o elemento ético na sociedade civil burguesa. O Estado, por sua vez, deve cuidar 

das corporações, pois não pode jamais perder de vista os interesses particulares ali presentes. 

A corporação é o elemento conciliado da família com o Estado. Esta unidade que se apresenta 

em meio à dissolução dos diversos interesses da sociedade civil será o fundamento de um 

novo momento do espírito ético. Na sociedade civil o universal era inconsciente, o homem 

meramente privado trabalhava para satisfação de suas necessidades e assim contribuía para a 

dependência de todos. Agora o homem começa a ter uma atividade universal consciente. 

  Hegel define a corporação como a segunda raiz ética do Estado, fundada na sociedade 

civil. A primeira seria a família em seu momento imediato. (Cf. HEGEL, 1940, § 255). Tanto 

família quanto a corporação “[...] já são sementes que, fecundadas pelo particular e pelo 

universal, darão como fruto a árvore cuja seiva é a liberdade em-si e para-si.” (SOAERES, 



  49

2006, p. 157). Tem-se, portanto duas escolas de cidadania que vão mediando vontade 

individual e substancial: a família e as corporações. No momento em que o indivíduo torna-se 

cidadão de um Estado tem-se uma liberdade da vontade que alcança concretude, porque é 

determinada por uma instância absolutamente universal: a Lei do Estado.  

Os fundamentos para o surgimento do Estado estão postos, pois a família contém os 

momentos da particularidade subjetiva e da universalidade objetiva, numa unidade substancial 

e na corporação também encontramos uma unidade do universal com a particularidade 

subjetiva, o que configura o contexto do espírito ético de reconciliação entre particularidade e 

universalidade. Para Hegel, só há realização concreta da liberdade no processo dinâmico que 

resulta tanto da responsabilidade pessoal do indivíduo (no cumprimento dos seus deveres para 

com o Estado) como do poder político (no respeito dos direitos dos cidadãos). Assim, o 

Estado vem a ser o momento concreto da efetividade da liberdade. 

Com a configuração da Sociedade Civil, torna-se necessária a formação do Estado que 

se apresenta como o seu verdadeiro fundamento. O movimento de desenvolvimento da vida 

ética imediata, que alcança o Estado através da sociedade civil, é o que Hegel considerará 

como “[...] a prova científica do conceito de Estado[...].” (HEGEL, 1940, § 256). Neste 

processo do conceito científico, o Estado se manifesta como resultado ao produzir-se como 

verdadeiro fundamento.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  50

 

 

 

 

 

 

 

 

 

IV O ESTADO COMO MOMENTO CONCRETO DA EFETIVAÇÃO DA 

LIBERDADE 

 

 

O Estado é o resultado efetivo de um movimento que apresenta na exterioridade das 

coisas a interioridade que o institui. A atividade do indivíduo produz as figuras da Ideia em 

um processo que encontra sua forma agora no Estado. A concepção de Estado aqui não é a de 

um Estado historicamente posto, mas constituído pelo processo de determinações lógicas que 

asseguram sua emergência e validez. Quem garante a produção de determinações lógicas é a 

ação consciente dos indivíduos que continuam a fazer surgir novos processos de figuração. 

O ápice do desenvolvimento da Ideia ética é o momento em que ela alcança a 

consciência de si na imediação do mundo.  

A bela vida ética hegeliana com sua teleologia magnificente tem significado 
cultural e metodológico, no entender de Hegel a “ética é a idéia da 
liberdade”. Ser livre é ser racional, é ser um bom vivente, e ser um bom 
vivente implica em ser responsável pelo desempenho de uma bem-
aventurada vida ética, por sua vez, só atingida na prática moral do dever ser. 
A consciência ou a idéia do dever-ser encontra-se em potência no espírito do 
homem e determina-se conceitualmente na prática social, por meio da 
relação interpessoal sujeito-necessidade-trabalho-satisfação ou fruição-
liberdade (NEVES, 2006, p. 16). 

É no Estado que a Ideia ética se efetiva. Nele a substância ética se concretiza, pois 

“[...] toma consciência de si como sendo seu próprio sujeito[...].” (ROSENFIELD, 1995, p. 

223). A substância se faz sujeito, torna-se liberdade. Não há como separar a substância da 

liberdade, pois uma é o lugar de produção da outra. A mediação pela qual a substância perfaz-



  51

se em sujeito é realizada pela ação dos indivíduos sobre os costumes de um povo. Hegel dirá 

que: 

O Estado é a realidade efetiva da Ideia ética, o espírito ético como vontade 
substancial, revelada, clara para si mesma, que se pensa e sabe e cumpre 
aquilo que sabe precisamente porque o sabe. Nos costumes tem sua 
existência imediata e na consciência de si do indivíduo, em seu saber e em 
sua atividade, sua existência mediata; o indivíduo tem, por sua vez, sua 
liberdade substancial no sentimento de que ele (o Estado) é sua própria 
essência, o fim e o produto de sua atividade (HEGEL, 1940, § 257). 

O indivíduo passou por um processo de atualização de pessoa para sujeito e tornou-se 

cidadão e membro do Estado. A atividade refletida dos indivíduos se expressa nas figuras da 

Ideia que foram constituídas ao longo da história. O Estado não acontece sem as consciências 

individuais, ao contrário, nasce com a ação dos cidadãos. É exterioridade da interioridade. A 

autonomia do indivíduo hegeliano “[...] passa pelo reconhecimento da pessoa abstrata, pelo 

sujeito capaz de agir e pelo cidadão, organicamente, inserido e reconhecido na sociedade civil 

e no Estado.” (BAVARESCO; CHRISTINO, 2007, p.71). O cidadão comporta toda 

compreensão de indivíduo desde o homem jurídico, moral, o membro da família, da sociedade 

e do Estado. Ele é a “[...] culminação do processo lógico-histórico de constituição das 

determinações que fazem com que o membro de uma comunidade seja o que é.” 

(ROSENFIELD, 1995, p. 227). Os interesses particulares continuam presentes no 

desenvolvimento efetivo da cidadania. A atividade do cidadão é expressão das questões 

particulares. Não há contradição, para Hegel, entre o poder do Estado8 e a afirmação da 

liberdade dos cidadãos.  A liberdade concreta é, portanto, não a liberdade individual isolada, 

abstrata de cada indivíduo, mas a liberdade individual que se eleva gradualmente até alcançar 

o universal, tornando-se liberdade coletiva, uma determinação universal e positiva: 

[...] por sua parte, a liberdade concreta consiste em que a individualidade 
pessoal e seus interesses particulares, por um lado, tenha seu total 
desenvolvimento e o reconhecimento de seu direito (no sistema da família e 
da sociedade civil), e por outro se convertam por si mesmos no interesse do 
universal, ao que reconheçam com seu saber e sua vontade como seu próprio 
espírito substancial e tomem como fim último de sua atividade. Desse modo, 
o universal não se cumpre nem tem validez sem o interesse, o saber e o 
querer particular, nem o indivíduo vive meramente para estes últimos como 
uma pessoa privada, sem querer ao mesmo tempo o universal e ter uma 
atividade consciente desta finalidade (HEGEL, 1940, §260). 

                                                            
8 O poder do Estado é tanto a lei estável, quanto o governo. “O poder-do-Estado é tanto a substância simples, 
quanto a obra universal, a absoluta Coisa mesma, na qual é enunciada aos indivíduos sua essência – e sua 
singularidade só é pura e simplesmente a consciência de sua universalidade”. (In HEGEL, 1998, § 494, p. 42). 
 



  52

  Dessa forma, não há mais separação entre particular e universal, a vida particular de 

um indivíduo e a vida universal dos indivíduos é uma só coisa. Os cidadãos sabem-se 

membros de um Estado. Hegel dirá que a “[...] determinação dos indivíduos é de levar uma 

vida universal[...].” (HEGEL, 1940, § 258, Obs.). Nessa reconciliação é que a sociedade civil 

deixa de ser o lugar expressivo dos interesses privados e agora se torna algo ético. Todo o 

movimento desenfreado e irracional dos indivíduos por privilégios e lucros é reconduzido ao 

plano da racionalidade por meio das instituições do Estado. “O Estado não é uma organização 

que oprime os cidadãos, é sua organização.” (WEIL, 1950, p. 76). Assim, os indivíduos 

encontram na lei confiança e disposição para agirem em conformidade com os fins éticos da 

universalidade substancial do Estado. As instituições existentes no Estado vão proporcionar o 

sentimento político de patriotismo, pois elas trazem a conservação dos interesses particulares 

no universal, reconciliando direito e moralidade em forma de subjetividade ética substancial. 

O Estado satisfaz o cidadão na medida em que “[...] cada indivíduo se sabe reconhecido, cada 

indivíduo é e sabe que é membro ativo da comunidade e sabe ainda que é conhecido e 

reconhecido como tal por todos os outros e pelo próprio Estado”. (WEIL, 1950, p. 76-7). O 

Estado é “[...] essa suprema criação do Espírito no mundo objetivo da sociedade e da história, 

encarnação da razão e efetivação da liberdade de todos e de cada um.” (MENESES, 2004, p. 

87). 

A lei suprema do Estado é a Constituição, nela a universalidade chega a sua última 

instancia onde a vontade particular individual é elevada por meio da representação política. A 

razão do indivíduo se realiza como vontade substancial. O poder do Estado, a força da razão 

está na racionalidade instituída pela vontade comum racional em forma de princípios 

universais. As leis são esses princípios racionais e universais fundados em conformidade com 

a Constituição de um Estado. Hegel dirá que:  

Posto que o espírito só é efetivamente real enquanto tem consciência de ser e 
que o Estado, enquanto espírito de um povo, é igualmente a lei que penetra 
todas as suas relações (interiores), os costumes e a consciência de seus 
indivíduos, a constituição de um povo depende, em princípio, da maneira de 
ser e do grau de formação intelectual e moral da consciência de si desse 
povo. Nesta consciência de si de onde reside sua liberdade subjetiva (o ser 
desse povo) e, por conseguinte, a realidade da constituição (HEGEL, 1940, § 
274). 

Ela deve ser a expressão concreta e viva da cultura e da história de um povo, do 

espírito do povo e de sua liberdade. Toda e qualquer modificação ou adequação na 

constituição deve respeitar as normas por ela estabelecida. Para Hegel, “Cada povo tem, 

portanto, a constituição que lhe convém e lhe corresponde.” (HEGEL, 1940, § 274, Obs.). Por 



  53

meio da constituição são instituídos a organização e o processo de funcionamento do Estado. 

A Constituição é o elo que deve compor organicamente a vontade particular e universal. 

A teoria hegeliana da Constituição relaciona-se intrinsecamente com a concepção 

orgânica de Estado que se opõe à visão atomística dos jusnaturalistas. 

O tema da Constituição aparece ao longo da produção filosófica de Hegel 
que entende o desenvolvimento histórico dos povos como a passagem de um 
tipo de Constituição para outro. Conforme ele pensa, a Constituição é uma 
estrutura objetiva de um organismo político e não somente um documento 
escrito. Ela é mais que uma lei suprema donde se derivam outras que 
regulam os poderes no âmbito do Estado: é o conjunto de estruturas que 
permitem a elevação de um povo para ser um Estado. É o princípio de 
unidade de uma sociedade, dividida em grupos e categorias, com interesses 
contrapostos (BAVARESCO; SCHMIDT; CHRISTINO, 2004, p. 18-19). 

 A Constituição, na Filosofia do direito de Hegel, torna-se o fundamento jurídico do 

Estado; contudo ela não pode se restringir a uma categoria jurídica, pois ela nasce do espírito 

do povo”, um conceito ético-político em movimento, que se reconstrói continuamente e que 

tem por meta a organização da esfera da eticidade. A Sua dimensão formal responde ao 

aspecto de ser uma carta de princípios políticos e jurídicos, porém, concomitantemente; é a 

expressão histórica do espírito do povo, ou seja, assume as situações da vida atual desse povo, 

os costumes e a consciência dos seus membros. A Constituição de um povo depende da 

natureza, da cultura e da consciência desse povo. Hegel dirá no §274 que é nessa consciência 

que se encontra sua liberdade subjetiva e, por consequência, a realidade da Constituição. 

Hegel opõe-se “[...] à pretensão de querer outorgar ao povo uma Constituição de modo a 

priori, pois isto seria ignorar o momento histórico e a cultura específica de cada povo.” 

(BAVARESCO; SCHMIDT; CHRISTINO, 2004, p. 21).  

A Constituição de um povo é o reflexo da autonomia e do grau de liberdade deste 

povo. Se não há equidade econômica ou se há discrepâncias sociais de toda ordem, a 

constituição não realiza o bem do povo. Esses elementos indicam que a constituição não foi 

constituída pelo povo e para o povo. Não há possibilidade da “[...] efetivação da constituição 

para-si se não há uma verdadeira saída da formalidade em direção ao outro.” (BEZERRA, 

2006, p. 6). A saída acontece quando a sociedade participa efetivamente apresentando os 

problemas da materialidade constitucional para que sejam solucionados. A Constituição não 

pode existir apenas no papel, pois os cidadãos não são personagens de um livro. Os direitos 

garantidos por lei precisam de efetivação para todos, não apenas para uma elite minoritária. O 

Estado, como unidade orgânica, precisa emergir a partir do conceito de nação, não pode ser 



  54

dado ao povo. Podem-se observar algumas considerações a respeito da formação do conceito 

de nação no Brasil. 

A exemplo do Brasil, antes de nascer gradativamente o sentimento de nação 
na sociedade colonial, surgiu o Estado brasileiro criado por decreto 
português negando o processo natural da fundação de uma nação. Haja vista 
ser o povo a sua unidade substancial e orgânica que se reconhece e se sabe 
parte dele. São os costumes, a tradição que vão dar ação e realidade efetiva 
ao Estado, que, por sua vez, forma-se a partir de uma constituição e ninguém 
dá constituição ao povo, ele mesmo a constitui. Enquanto conjunto de lei, a 
constituição deve ser sabida e querida, legitimamente, surgindo em resposta 
ao ethos. A capacidade de ausculta do ethos é importante para que os hábitos 
e costumes sejam retificados e ratificados pelo povo, continuamente. 
(BARROS, Paula, 2005, p.7). 
 

Quando Hegel pensa e define o Estado Moderno não se pode confundi-lo com um 

Estado qualquer. O Estado brasileiro está distante da organicidade do Estado racional da 

Filosofia do direito. Hegel tem sido interpretado como defensor do Estado Moderno, mais 

especificamente do Estado Prussiano, que era o vigente na época em que escreveu a Filosofia 

do direito. Hegel viu na Prússia de 1815 a 1820 uma realização mais ou menos imperfeita, o 

problema segue sem resolver, do Estado da liberdade, “[...] a Prússia de Frederico Guillermo 

IV, a de Guillermo I e de Bismarck que se deram após a morte de Hegel não era por certo um 

Estado de liberdade.” (WEIL, 1950, p. 71-2). Resta saber se os ataques feitos para acusar 

Hegel de defensor do Estado Prussiano não estariam justificados pelas contradições existentes 

entre o princípio de um Estado da razão e as aplicações que se sucederam. O Estado que 

Hegel avaliara como aquele em que a história política “[...] tivera alcançado sua maturidade 

não podia corresponder plenamente à ideia de Estado, pois as escórias da imperfeição e da 

contingência se misturam necessariamente à pureza do conceito[...].” (MENESES, 2004, p. 

90). 

 O contexto histórico da Prússia dava razões para que Hegel demonstrasse sua 

admiração e respeito por este Estado. É importante recordar os acontecimentos que 

determinaram a história da Prússia no início do século XIX, durante a época em que Hegel 

viveu: 

História extraordinariamente agitada, se bem que a revolução não produziu 
nenhum efeito imediato em Berlim (mas é falso pretender que todos os 
setores tinham sido hostis ou frios), as guerras napoleônicas tiveram ali 
repercussões mais profundas que em nenhuma outra das grandes capitais. O 
Estado prussiano de Frederico II, monarquia tão absoluta quanto o Império 
Russo e na realidade mais centralizada, se derruba mais rapidamente na 
medida em que seu princípio havia sido desenvolvido com maior pureza. No 
espaço de quatro anos, a Prússia é transformada: a propriedade de terra se 
torna alienável, os camponeses são liberados, os cidadãos conseguem sua 



  55

autonomia administrativa, a maior parte dos direitos da nobreza são 
abolidos, a ciência liberada do controle imediato do Estado, o exército 
profissional transformado em exército popular. Em resumo, quase todas as 
conquistas da Revolução são concedidas ao povo da Prússia. (WEIL, 1950, 
p. 22-3) 

 O governo da Prússia reconhece a necessidade de efetivar uma reforma profunda a 

fim de “[...] proporcionar ao Estado o meio de fortalecer-se, de preparar eficazmente a nova 

guerra, de provocar esse despertar nacional, sem a qual a luta contra Napoleão não havia tido 

a menor possibilidade de triunfar.” (WEIL, 1950, p. 23). 

Nesta época, Hegel é convidado a lecionar desde 1818, na universidade da Prússia. 

“Acredita que o momento é favorável à filosofia: o Espírito, demasiado ocupado pelas 

questões exteriores durante a época precedente, pode agora volver-se a seu próprio domínio.” 

(Idem, p. 25). Hegel assume sua cátedra com uma aula inaugural que se constitui uma 

primeira homenagem ao Estado que acaba de requerer seus serviços. (Cf. Idem.). Para Hegel a 

Prússia acaba de colocar-se à altura dos Estados desenvolvidos, “[...] o avanço das ciências 

constitui um dos momentos essenciais da vida do Estado. Prússia é o Estado do Espírito.” 

(Idem.). Assim, “[...] a teoria hegeliana do Estado é correta porque analisa acertadamente o 

Estado real de sua época [...].” (Idem, p. 92). 

É verdade que Hegel adotou aspectos da realidade de seu tempo como conceituais. Foi 

assim com o poder hereditário do príncipe e ainda pôde aprovar a Câmara alta por meio de 

características hereditárias. Talvez ele não tivesse outra opção senão esta para afirmar que as 

determinações do conceito são históricas. Contudo, ele não está interessado nas origens 

históricas de um Estado porque é o conceito de Estado que importa. “O caráter <<divino>> 

do Estado não é o de um Estado historicamente existente, mas o de seu movimento lógico.” 

(ROSENFIELD, 1995, p. 228).  

Resta-nos perceber aquilo que Hegel pretende enfatizar em sua obra, qual seja, o 

processo contínuo de figuração da Ideia rumo à liberdade. No Estado ele acredita ser possível 

conciliar a liberdade individual (particular) e a liberdade coletiva (substancial). Mas o Estado 

se faz com a ação de seus membros, é preciso ação consciente e participação. O Estado, para 

Hegel, não é uma obra de arte, ele está no mundo, logo, na esfera do arbitrário, da 

contingência e do erro; medidas deploráveis podem desfigurá-lo por vários lados. (Cf. 

HEGEL, 1940, § 258, Obs.). Não podemos confundir os acontecimentos históricos com a 

determinação lógica.  

O dado histórico pode alcançar sua determinação conceitual, mas pode também ser 

mero fenômeno que não expressa o conceito. Só o Estado que conta com a ação consciente é 



  56

capaz de corresponder ao seu conceito. A consciência do cidadão é necessária para o exercício 

e a realização da liberdade. Se os cidadãos se acomodam e tornam-se passivos frente ao 

Estado, como a uma substância sólida, há o início do processo de degeneração da livre 

organização racional. A substancialidade ética é mediada pelos cidadãos ativos. O Estado 

pode ser compreendido como uma pulsão: 

Deve-se compreender o Estado à maneira de uma pulsão (Trieb) poderosa 
que nada mais é do que a força do fundamento (Grund) que perpassa o 
Estado em todas as suas determinações. A pulsão que anima o Estado é a do 
<<fundamento verdadeiro>>, união do <<fundamento lógico>> com o 
<<fundamento figurativo>>. Se o Estado não é livre, ele tem a potência de 
sê-lo. Isto nos casos em que existe uma dissociação entre o <<fundamento 
lógico>> e o <<fundamento figurativo>>, pois um ataque dirigido pelo 
Estado a uma ou várias das suas figuras já é um abismamento do Estado e, 
ao mesmo tempo, os indivíduos têm a possibilidade de “repô-lo” no seu 
fundamento comum. O <<fundamento lógico>> procurará sempre acionar o 
processo figurativo que o constitui; ou melhor, suportar um Estado não 
significa que se deva submeter passivamente à opressão existente. Compete 
aos cidadãos acionar, pelo direito à crítica, os meios de resistir a este estado 
de coisas e de transformá-las à medida que progride a consciência do que é a 
emergência de uma liberdade necessária (ROSENFIELD, 1995, p.231). 

 O Estado se constitui de cidadãos compromissados e conscientes da liberdade 

individual que se configura no coletivo. Hegel apresenta o Estado como consequência de um 

processo em que o próprio Estado se reconhece nas figuras constitutivas que o antecedem. 

Cada uma delas encontra seu direito de efetivação para que o todo possa ser livre. “O Estado é 

a efetividade da liberdade concreta[...].” (HEGEL, 1940, § 260). É possível reconhecer que há 

um vínculo estreito entre a universalidade do Estado e a particularidade dos cidadãos.  

Para ser livre, a universalidade estatal liberou o princípio da livre subjetividade. É por 

isso que se pode dizer que o Estado é uma determinação da realização substancial e particular 

do indivíduo. Nessa harmonia se encontra a essência do pensamento político de Hegel:  

A idéia moral, existente na família e na sociedade só se revelam como 
pensamento no Estado. O homem privado atua, mas sua ação não aponta 
fazer o universal que, sem embargo, ela realiza: o membro da sociedade 
trabalha, e ao trabalhar para si mesmo, trabalha para todo mundo; mas ignora 
que seu trabalho é o universal e em conseqüência o mundo do trabalho é um 
mundo exterior aos seus habitantes, um mundo que se faz sem querer fazer-
se. No Estado, a razão está presente, pois o cidadão é “a consciência 
particular elevada a sua universalidade”, e o Estado é a vontade do homem 
enquanto quer racionalmente, enquanto quer (recordemos a definição 
hegeliana) a vontade livre. E isto não é nenhuma hipótese mítica ou mágica: 
este Estado tem sua realidade na consciência dos indivíduos, das pessoas, 
que por esta consciência mesma, deixam de ser pessoas puramente privadas. 
(WEIL, 1950, p. 59). 



  57

É de fato esse encontro em uma mesma individualidade da pessoa privada e da pessoa 

substancial que dá uma base sólida (festa Basis) ao Estado. (Cf. HEGEL, 1940, § 265). Uma 

liberdade apenas subjetiva não se identifica com a lei. “A liberdade do indivíduo, na medida 

em que este se nega a reconhecer a universalidade e a objetividade da lei, em que quer 

manter-se em sua individualidade, na medida em que esta só é subjetiva, não é senão o 

arbitrário.” (WEIL 1950, p. 68). 

Percebe-se que há um movimento interno de reconhecimento da substancialidade ética 

como efetividade da liberdade concreta. Há uma unidade persistente no processo de 

desenvolvimento da particularidade até que alcance a objetividade e retorne a si mesma. 

Hegel mostra que os Estados Modernos possuem essa unidade em seu princípio:  

O princípio dos Estados modernos tem esta força e profundidade prodigiosa, 
de deixar perfazer-se o princípio da subjetividade até o extremo autônomo da 
particularidade pessoal e ao mesmo tempo de trazê-lo de volta à unidade 
substancial, e assim conservar em si esta unidade (HEGEL, 1940, § 260).  

A liberdade ética não pode ser experimentada senão de forma individual e subjetiva. 

Foi possível observar que a relação do indivíduo com o sistema de direitos e deveres, sistema 

da vontade livre, não pressupunha nenhuma diferença, tanto no direito abstrato quanto na 

moralidade, sua forma e conteúdo eram iguais para todos. As pessoas de direito mantinham 

sempre uma relação de direitos e deveres iguais e recíprocos.  

Na eticidade, a relação formal permanece a mesma, mas seu conteúdo é diferente. O 

direito do cidadão, por exemplo, é ser reconhecido como livre, enquanto seu dever é defender 

o Estado se estiver em guerra com outro. O sistema de direitos e deveres está fundamentado 

no princípio da liberdade do indivíduo. Hegel nos mostra que quando o indivíduo cumpre 

com seu dever, de alguma forma está cuidando de seu próprio bem: 

Ao cumprir com seu dever o indivíduo deve encontrar ao mesmo tempo de 
alguma maneira seu próprio interesse, sua satisfação e seu proveito, e de sua 
situação no Estado deve nascer o direito de que a coisa pública venha a ser 
sua própria coisa particular. [...] O indivíduo que se subordina a seus 
deveres encontra em seu cumprimento como cidadão a proteção de sua 
pessoa e propriedade, a consideração de seu bem-estar particular e a 
satisfação de sua essência substancial, a consciência e o orgulho de ser 
membro desta totalidade. No cumprimento dos deveres na forma de 
prestações e serviços para o Estado, tem o indivíduo sua conservação e sua 
existência. Segundo o aspecto abstrato, o único interesse do universal seria 
que as prestações e os serviços que exige sejam cumpridos como deveres 
(HEGEL, 1940, § 261 Obs.). 

Assim, deveres e direitos estão relacionados de forma intrínseca.  Os indivíduos 

alcançam seus direitos na dimensão de um ser individual, como pessoas privadas (bourgeois) 

e como pessoas substanciais (citoyen).  O direito de um Estado não pode ser o de seus 



  58

governantes, “[...] mas o direito de os seus membros disporem livremente do seu poder de 

determinação de si pelas relações substanciais que mantém entre si, isto é, graças às 

instituições geradas pelo livre desenvolvimento da <<eticidade>>” (ROSENFIELD, 1995, p. 

234). A atualização da pessoa privada na pessoa substancial implica na efetivação das 

relações de direitos e deveres na constituição. Essa constituição é decorrente da 

particularidade, segundo a medida da consciência de liberdade de um povo. Ela atende aos 

anseios de uma cultura e é lugar de objetificação da Ideia. O Estado não pode deixar de 

reconhecer nenhuma expressão subjetiva, pois estaria negando a si mesmo. Ele não interfere 

na forma de representação religiosa de um povo, porque seu próprio conteúdo conserva a 

liberdade subjetiva de cada particular. Contudo, a religião não pode interferir nos princípios 

que orientam a vida do Estado. 

Fundamental no Estado é que cada ser racional possa reconhecer sua vontade racional 

conforme a lei da razão. A lei do Estado não pode ser a lei do mais forte, a lei do capricho ou 

a lei da generosidade natural senão a lei da razão. O Estado se constitui no seu processo de 

determinação lógica através das esferas do direito privado, da família, até a sociedade do 

trabalho, como uma necessidade exterior, como um poder superior. Mas, “[...] seu fim 

imanente e sua força reside na unidade de seu fim último universal e dos interesses 

particulares dos indivíduos, unidade que se expressa no eixo de quem tem deveres para com 

ele, na medida em que possuem direitos.” (HEGEL, 1940, § 261). 

A divisão dos poderes na monarquia constitucional segue uma ordem de apresentação 

pelo legislativo que define o que é universal, depois com o poder governamental que eleva o 

particular ao universal e chega ao poder do príncipe como momento último da decisão (Cf. 

HEGEL, 1940, § 273). Na análise de cada poder, Hegel inicia com o poder do príncipe (Cf. 

HEGEL, 1940, § 275), até chegar ao poder legislativo (Cf. HEGEL, 1940, § 298). Tem-se 

uma explicação para essa inversão:  

Em nossa interpretação, essa inversão visa a ressaltar não somente o laço 
íntimo entre o poder do príncipe e o poder legislativo – o que seria, aliás, o 
caso sem essa inversão – como significa que a decisão do príncipe, no 
começo do todo (Anfang des Ganzen), origina-se na universalidade que a 
funda. O príncipe individualiza o movimento universal da cidadania que 
constitui o Estado, sendo que esta individualização não pode ser arbitrária, 
pois não deve depender apenas do livre-arbítrio do príncipe, mas concretizar-
se na universalidade do poder legislativo, onde se expressa a participação 
orgânica dos cidadãos na vida política (ROSENFIELD, 1995, p. 243). 

Para Hegel, a divisão dos poderes tem por fundamento a participação efetiva dos 

cidadãos nos assuntos políticos. Ele acredita que a monarquia constitucional é capaz de 

garantir essa intervenção dos cidadãos nas questões políticas e considera a forma 



  59

constitucional mais adequada para o exercício político de cada indivíduo. A monarquia que 

agora se instaura foi aperfeiçoada pela realização histórica da Revolução Francesa. 

As monarquias constitucionais ou parlamentares são um tipo de regime político que 

reconhecem um monarca eleito ou hereditário como chefe do Estado, mas a constituição 

existe e limita os poderes do monarca. A distinção que se faz aqui é com relação ao poder e a 

autoridade. A chefia do Estado é exercida por um monarca, contudo a chefia do Governo é 

desempenhada por um primeiro-ministro ou pelo presidente do conselho de ministros, a ele 

cabe o verdadeiro encargo do Poder Executivo e a direção das políticas interna e externa do 

país, além da administração civil e militar de acordo com as leis e com Constituição 

nacionais. Atualmente, temos aproximadamente trinta e nove monarquias constitucionais, 

dentre elas o Reino Unido, Países Baixos, Suécia, Dinamarca, Noruega, Espanha, Bélgica, 

Austrália, Canadá e Japão. 

Para Hegel, a vida orgânica do Estado está assegurada por meio da monarquia 

hereditária. A particularidade, segundo ele, caso não houvesse morarquia, ficaria dividida em 

facções na luta pelo poder e isso conduziria o Estado à destruição. No momento em que se 

considera a ação do povo decidindo sobre o Estado, este Estado perde a soberania, pois para 

ele, a opinião popular e o arbítrio da multidão não são capazes de apreender as necessidades 

substanciais do todo. Considerando o aspecto histórico, Hegel destaca a importância que os 

monarcas exerceram na formação do Estado moderno resistindo aos interesses particulares da 

aristocracia feudal que tinham por objetivo impedir o poder do monarca e comprometer o 

funcionamento da totalidade. Opondo-se ao sistema eleitoral, Hegel pretende evitar que a 

vontade arbitrária da particularidade possa interferir no processo dialético que eleva a vontade 

particular à vontade substancial do Estado. Desta forma, o caráter hereditário do trono se 

apresenta como elemento fundamental para a preservação da unidade orgânica do Estado. 

 O poder do príncipe, como individuação do universal, na Filosofia do direito de 

Hegel, tem sido compreendido à luz de muitas interpretações. Manfred Riedel  (1969, p. 93) 

acredita que Hegel não assegura poder real ao príncipe, este é apenas um elemento que se liga 

ao todo que limita decisões. (Cf. Apud. ROSENFIELD, 1995, p. 245). Bourgeois, por sua 

vez, compreende que a personificação do poder é expressão da participação ativa dos 

indivíduos em todos os momentos dos poderes constitucionais. Sendo assim, não é a 

particularidade do príncipe que importa, mas sua determinação universal. A universalidade 

política não pode ser entendida como ação exclusiva do príncipe, pois “É só porque uma 

individualidade substancial está doravante presente em todos os níveis de uma sociedade que 



  60

alguns indivíduos conseguem determinar-se, universal e comunitariamente, encarregando-se 

dos assuntos do Estado”. (ROSENFIELD, 1995, p. 247).  

Cada poder, como parte da unidade substancial do Estado, traduz e conserva a 

totalidade. No tocante à soberania do Estado, a decisão do príncipe é expressão da 

universalidade que ele carrega. O príncipe adquire a personalidade do Estado. Esta 

personalidade abstrata afirma sua individualidade jurídica e “[...] concretiza a liberdade da 

subjetividade nesta totalidade lógica que é o cidadão.” (ROSENFIELD, 1995, p. 248). A ação 

do príncipe é culminação de um processo lógico de cidadania em que sua decisão pressupõe a 

de seus cidadãos. 

No que se refere à naturalidade do príncipe, trata-se de uma problemática que pode 

interferir fundamentalmente na organicidade do sistema que conserva as figuras da Ideia. 

Considerar o príncipe de forma natural significa inverter a posição do processo que medeia o 

individual no universal. Seria necessário: 

[...] explicar logicamente a naturalidade do príncipe por uma analogia com a 
<<prova ontológica do ser-aí de Deus>>, que se baseia numa <<conversão 
imediata>> (unmittelbare Umschlagen) da pura autodeterminação da 
vontade em um <<isto>> (Dieses) e em um ser-aí natural. Ora, esta 
referência remete a qualquer individualidade natural e deve ser distinguida 
de uma naturalidade determinada, que se origina na hereditariedade 
(ROSENFIELD, 1995, p. 249). 

 Assim, tratar da naturalidade do príncipe através de uma analogia com a prova 

ontológica da existência de Deus faz com que Hegel reduza Deus a uma realidade sensível, 

identificando Deus com um indivíduo qualquer. Para ele, “[...] não é possível subscrever a 

identificação lógica entre a imediação individual da substancia e a individualidade do 

monarca.” (ROSENFIELD, 1995, p. 250).   

“O monarca hegeliano só tem por função essencial representar a continuidade, quase 

biológica do Estado.” (WEIL, 1950, p. 79). O papel do monarca hegeliano na prática é de ser 

soberano, é ele quem decide em última instância, quem firma leis, quem declara guerra, 

contudo nenhuma decisão pode ser tomada sem o consentimento ou contra os interesses da 

nação. Para que Weil não fosse interpretado como um defensor superficial, transcreveu o que 

diz Hegel nos cursos sobre a Filosofia do direito: 

Em uma organização perfeita do Estado, se trata (no que concerne ao rei) 
somente de um máximo de decisão formal e de firmeza natural em relação 
com as paixões. É errôneo exigir qualidades objetivas do monarca. Não há 
mais do que dizer ‘sim’ e por o ponto sobre o ‘i’. Pois este extremo deve ser 
tal que não seja a particularidade do caráter o que interessa (Apud. WEIL, 
1950, p. 79-80). 



  61

 O monarca, portanto, não é o centro nem o principal mecanismo do Estado. Não lhe 

cabe governar sozinho. A suposta excelência da personalidade do monarca, suas virtudes ou 

boas intenções não interessam para o estabelecimento de uma organização racional que 

assegure a liberdade dos indivíduos. É insuficiente a virtude um chefe de Estado para que o 

Estado seja racional. Ainda que o monarca represente a soberania do Estado, seja o elo que 

reúne todos os outros poderes e possui o poder último de decidir através do sim ou eu quero. 

Mesmo sendo ele a subjetividade que define ao final, sua decisão não poderá ser arbitrária, 

própria de quem governa isoladamente, ou oposta aos interesses particulares dos cidadãos. O 

momento oficial de aprovação pública de um ato legislativo, por exemplo, deve revelar de 

forma efetiva a vontade coletiva. Na personificação do príncipe que decide, está a voz de toda 

a população, como vontade soberana perfeita. Para Hegel, “A personalidade do Estado só é 

efetivamente real com uma pessoa: o monarca.” (HEGEL, 1940, § 279 Obs.). Ele, enquanto 

pessoa, não pode agir arbitrariamente, pois está unido a Constituição e aos conselheiros. 

Para que não haja abuso de poder por parte do príncipe ou de outro poder, cada 

membro deve executar bem suas funções em virtude da vida orgânica do todo. O governo 

deve cumprir as decisões do poder do príncipe, mas o poder do Estado não se reduz à 

proteção da propriedade. O poder governamental é mediado tanto pelo poder do príncipe 

quanto pelo poder legislativo. Contudo é o cidadão o elemento mais importante de qualquer 

mediação. O poder do príncipe personifica a participação do povo nas questões da sociedade e 

do Estado de forma concreta pela lei. É no poder legislativo que o poder do príncipe e o poder 

governamental, considerando a participação orgânica de todos, realizam-se. Nele, a 

Constituição ganha nova forma, à medida que a concepção de liberdade se atualiza, conforme 

as necessidades de cada tempo. Ele comporta a convergência dos poderes rumo a novas 

concreções da liberdade de um povo.  

No poder legislativo é possível relacionar a estrutura da sociedade com o Estado. Ele 

conduz as dificuldades que se apresentam no contexto social por estar relacionado com as 

corporações, aos interesses sociopolíticos e com o todo. Deve-se considerar esta função 

relacionada com a que é exercida pelo governo, pois é através da “[...] universalidade da 

particularidade (própria do poder legislativo) e pela particularização do universal (própria do 

governo) que os laços substanciais entre governantes e governados atualizam-se em um único 

processo de mediação.” (ROSENFIELD, 1995, p. 260). Graças aos diferentes poderes 

articulados de forma orgânica, evitam-se os riscos provenientes do isolamento dos poderes: a 

tirania (no caso do poder do príncipe); a dominação de poucos (no caso do governo) e a 



  62

dominação da maioria – oclocracia (no caso do isolamento do poder legislativo) (Cf. Idem, 

1995, p. 261). 

 A vida orgânica do todo precisa estar no plano da racionalidade, o que significa que no 

Estado constitucional ou no Estado de direito não se pode delegar o coletivo a uma 

personalidade qualquer que seja. Os indivíduos singulares não podem cumprir tarefas fazendo 

valer sua personalidade imediata, meramente particular. Os assuntos e poderes do Estado são 

públicos e não estão autorizados a serem tratados como propriedade privada. O plano do 

racional se encontra na objetividade da lei e nunca no arbítrio individual das opiniões e 

representações: 

Os assuntos e atividades particulares do Estado lhe pertencem por serem 
momentos essenciais seus e estão ligados aos indivíduos que os executam, 
não por sua personalidade imediata, mas unicamente por suas qualidades 
gerais e objetivas, e têm, portanto, uma vinculação externa e contingente 
com a personalidade particular como tal. Os assuntos e poderes do Estado 
não podem, por conseguinte, ser uma propriedade privada (HEGEL, 1940, § 
277). 
 

A eticidade, para Hegel, resultado de um processo de figuração da Ideia de liberdade 

como momento de pleno desenvolvimento, traz no seu interior uma contradição, pois 

comporta a necessidade de enraizar esse processo por meio de determinações naturais no caso 

do poder hereditário do príncipe e da Câmara Alta. Esta está baseada na naturalidade da 

família e da propriedade da terra, considera o caráter natural do nascimento dos seus membros 

e o direito de primogenitura. Assim, tem-se que Hegel “[...] substitui o acaso da eleição pelo 

acaso do nascimento, com a diferença de que o primeiro corresponde à liberdade subjetiva e à 

igualdade de todos os indivíduos, próprias dos tempos modernos, enquanto o segundo, viola 

essas determinações.” (ROSENFIELD, 1995, p. 262).  

Hegel encontra na monarquia constitucional as três formas de governo da política 

clássica: o poder do príncipe resulta da monarquia e as Câmaras Alta e Baixa são 

determinações da aristocracia e da democracia, respectivamente. O papel da Câmara Alta é de 

analisar os projetos que modificam as leis para que as verdadeiras aspirações sejam 

contempladas desde a família, a sociedade civil, até o Estado.  

A assembléia dos estados, a Câmara Baixa, tem como função empenhar-se 
no trabalho de mediação do lado móvel da sociedade civil-burguesa. A união 
desta Câmara com a Câmara Alta pretende garantir que as diferentes 
instâncias que conduzem às deliberações políticas refiram-se 
verdadeiramente à vida de todos. (ROSENFIELD, 1995, p. 266).  

Para Hegel, a democracia é incapaz de alcançar os interesses do universal, ela só 

assegura os interesses particulares da particularidade. 



  63

Hegel acredita que a vontade arbitrária não é verdadeiramente livre. A liberdade 

concreta só acontece quando há integração entre vontade individual e vontade universal. Esta 

última é manifestada na lei do Estado. O Estado não poderia, portanto, ser o resultado das 

ações arbitrárias dos indivíduos, das vontades particulares atomizadas. O Estado é um todo 

orgânico que funciona e se organiza a partir da Constituição. Nela os indivíduos sabem que 

seus interesses têm um reconhecimento universal. 

Cada poder é uma substancialidade. O estado político tem seus poderes divididos da 

seguinte forma: o poder legislativo, que determina e estabelece o universal; o poder 

governativo, que cuida das esferas particulares e dos casos individuais; e o poder do príncipe, 

que é a subjetividade como decisão última da vontade. Nele os poderes se reúnem em uma 

unidade individual que é fim e começo do todo e constitui a monarquia constitucional (Cf. 

HEGEL, 1940, § 273). 

O poder legislativo elabora as reformas constitucionais de acordo com as necessidades 

da Família, da Sociedade Civil e do Estado, em que os interesses de todos estão dispostos na 

universalidade. Sendo expressão concreta dos interesses universais dos indivíduos e das 

corporações e comunidades, precisa estar articulada com os outros poderes: 

No poder legislativo como totalidade, atuam, antes de tudo, os outros dois 
momentos: o monárquico, ao que corresponde a decisão suprema, e o poder 
governativo, enquanto momento consultivo que tem o conhecimento 
concreto e a visão global do todo em seus múltiplos aspectos, assim como 
em especial o conhecimento das necessidades do poder político. Por último, 
participa também dele o elemento constituído pela assembléia dos 
estamentos (HEGEL, 1940, § 300). 

Hegel compreende que a colaboração e a harmonia dos poderes asseguram um 

conhecimento real das necessidades da totalidade. Os três poderes do Estado são a 

representação universal da totalidade, por isso devem caminhar juntos para atender e 

administrar de forma justa o todo que representam.  

O poder governativo está ligado à função de preparar, organizar e apresentar o 

conteúdo e as circunstancias dos assuntos do Estado, bem como os fundamentos legais que o 

príncipe deve apreciar. Este poder conta com corpos consultivos superiores que tem a 

finalidade de elaborar tais assuntos. É importante sempre salientar a integração entre governo 

e sociedade (poder legislativo e poder governativo) para que a coisa pública seja respeitada. O 

governo não pode tornar-se um partido ou uma corporação com interesses particulares sobre o 

todo, seu papel é cuidar do universal. Hegel dirá que “[...] o governo não é um partido que se 

opõe a outro, de maneira tal que tenham que lutar entre si e tirar vantagens; se um Estado 

chegasse a esta situação, esta seria desgraçada e não pode assinalar-se como sã.” (HEGEL, 



  64

1940, § 301, Obs.). O deputado representa neste âmbito os interesses universais da 

particularidade da sua comunidade. Eles devem conhecer bem as necessidades dos grupos 

sociais para garantir o bem-estar e a liberdade de todos. 

Hegel também apresenta os estamentos como forma de representação política que se 

situa entre o povo e o governo. Não são uma representação que deve ser confundida como 

uma oposição, mas através desta o povo, organicamente articulado, dentro dos  moldes da lei, 

faz prevalecer seus interesses. A função dela é fazer com que “[...] a liberdade formal 

subjetiva, a consciência pública, chegue à existência como universalidade empírica das 

opiniões e pensamentos da multidão.” (HEGEL, 1940, § 301).  

 
Considerados como um órgão mediador, os estamentos estão entre o governo 
por uma parte e o povo, dissolvido em suas esferas e indivíduos particulares, 
por outra. Sua função lhes exige, por conseguinte, ter o sentido e a 
disposição tanto do Estado e do governo como dos interesses dos círculos 
particulares e dos indivíduos. Sua posição implica ao mesmo tempo uma 
mediação, em comum com o poder governamental organizado, que impede 
que o poder do príncipe apareça como um extremo isolado e, portanto, como 
mero poder arbitrário e dominador, e que evita também que se isolem os 
interesses particulares das comunidades, corporações e indivíduos, ou, mais 
ainda, que os indivíduos se convertam em uma multidão, em um simples 
agregado, e, portanto, em um querer e opinar inorgânico, que se enfrente ao 
Estado organizado como um poder meramente massivo (HEGEL, 1940, § 
302). 
 

O trabalho de parceria entre os estamentos e o governo permite que os problemas da 

sociedade estejam inseridos nas questões do governo, fazendo com que a particularidade se 

universalize e ainda que o governo particularize o universal, na medida em que integra o 

indivíduo à sua vontade substancial racional.  Essa parceria une povo e governo.  

A compreensão que Hegel tem de representação política não se limita à eleição por 

parte do indivíduo isolado de um representante que faça valer seus interesses pessoais. Para 

ele esse tipo de representação separa a vida civil da vida política. O indivíduo abstraído dos 

interesses de sua comunidade vota e se separa das questões do coletivo; encarregando seu 

representante de lhe favorecer naquilo que lhe agrada. Hegel entende a vida política como um 

todo que está envolvido por meio da representação estamentária. Se a sociedade, com seus 

interesses, estiver dissociada da vida política não haverá unidade, ou conciliação entre 

particular e universal. 

As duas Câmaras (alta e baixa), que constituem o bicameralismo vão articular 

politicamente o estado industrial e o substancial; o universal já é aquele que se dedica à coisa 

pública. Na câmara alta têm-se os membros do estado substancial que devem assegurar a vida 



  65

do Estado. Estes são os proprietários que exercem uma função política ao estabelecer sua 

representação por meio da primogenitura. Hegel especifica sua função:  

 [...] está constituída especialmente para ter uma posição e uma significação 
políticas na medida em que seu patrimônio é independente tanto do 
patrimônio do Estado como da insegurança da indústria, o desejo de 
ganância e a variabilidade da propriedade. É independente tanto do favor 
governamental como do da multidão e está inclusive assegurada contra seu 
próprio arbítrio pelo fato de que os membros desta classe chamados a 
cumprir esta função não têm o direito dos demais cidadãos de dispor 
livremente da totalidade de sua propriedade e de transmiti-la a seus filhos de 
acordo com a igualdade do amor que sentem por estes: o patrimônio é assim 
um bem hereditário inalienável vinculado à primogenitura (HEGEL, 1940, § 
306).  

 A legitimação da instituição da primogenitura apresenta elementos que vão tentar 

impedir que o indivíduo deixe-se influenciar por interesses particulares ao tratar do universal. 

Sua situação econômica favorece a imparcialidade ao lidar com a coisa pública. O 

primogênito tem uma herança obrigatória e está destinado a cuidar dos interesses públicos, 

que passará para o próximo filho mais velho. Desta forma, este indivíduo não procurará 

enriquecer por meio do aparelho estatal, nem tampouco terá preocupações com o emprego e 

salário próprios da instabilidade da classe industrial.  

 A câmara baixa é composta pelo estado industrial, outra instância do elemento 

estamentário, que representa a burguesia. Os representantes dessa classe, os deputados, 

escolhidos pelas comunidades: 

[...] são delegados da Sociedade Civil, se desprende que a representam 
enquanto tal, ou seja, não dissolvida atomisticamente em indivíduos que se 
reúnem unicamente para um ato singular e temporário, sem mais 
conseqüências, mas, enquanto se articulam em suas associações, 
comunidades e corporações, por outra parte já constituídas, as quais 
adquirem deste modo uma conexão política (HEGEL, 1940, § 308). 
 

O indivíduo alcança inicialmente sua determinação para o universal na família de 

forma imediata e posteriormente através da esfera da corporação, ou comunidade, que lhe 

corresponde. A partir de suas habilidades específicas pode participar de qualquer uma das 

classes, inclusive a universal, basta que se capacite para tanto. À representação de cada classe 

são eleitos deputados que tenham condições concretas, como conhecimento das necessidades 

do grupo, para representá-lo. Essa representação não é, para Hegel, uma representação 

abstrata, mas dos interesses sociais como é o caso da indústria e do comércio. Para Hegel, 

“Quando se considera os deputados como representantes, isto só tem um sentido orgânico e 

racional se não são representantes de indivíduos, de uma multidão, senão representantes de 

alguma das esferas essenciais da sociedade, representantes de seus grandes interesses.” (Idem, 

1940, § 311, Obs.). 



  66

A extensão da representação política se dá por meio da publicidade, tornar públicas as 

deliberações da assembleia, a fim de que todos, que não compõem o governo, tenham acesso 

às decisões tomadas pelo governo. 

Hegel reconhece na opinião pública dois aspectos importantes: as contingências do 

opinar que caem no arbítrio e facilmente na opinião deturpada; bem como as reais verdades e 

tendências que se expressam na forma do entendimento comum. Esses aspectos podem se 

integrar favorecendo uma maneira correta de julgar de modo racional. Para Hegel, a 

publicidade “[...] acede a um pensamento verdadeiro e a uma visão da situação e do conceito 

do Estado e de seus assuntos; só assim adquire a capacidade de julgar sobre estes de um 

modo racional.” (Idem, 1940, § 315). 

As assembleias representativas aproximam a opinião pública das câmaras alta e baixa 

e atuam por meio da informação como uma forma de educação política, para fazer com que os 

indivíduos vejam seus interesses particulares no seio do universal do Estado. Por meio da 

representação política os indivíduos podem perceber a vontade livre como efetiva. 

 Hegel considera os assuntos públicos do Estado uma forma de cultura (Cf. Idem, 1940, 

§ 315). É através da opinião pública gerada pelo acesso às informações do Estado que um 

povo pode reconhecer nos seus dirigentes a verdadeira capacidade dos encargos que lhe 

conferem. Mas Hegel já aponta a real possibilidade dos indivíduos concluírem que seus 

representantes não são devidos para gerir os assuntos do Estado. Para evitar uma revolução 

social, Hegel apresenta a necessidade de um espaço amplo para a opinião pública exigir a 

exposição de qualquer decisão do Estado sobre questões sociais.  

 No que diz respeito às relações entre Estados, Hegel aponta a necessidade de manter 

relações jurídicas, mas elas devem estar fundamentadas na soberania de cada Estado. Hegel 

desacorda da legitimidade de um órgão legislar sobre Estados. Não há, portanto, a 

possibilidade de um juiz que decida e julgue as relações internacionais. A relação entre 

Estados recebe a forma do dever-ser, visto que é uma relação entre elementos autônomos, em-

e-para-si que estipulam entre si, ao passo que estão acima do que é estipulado. Há um 

reconhecimento mútuo nessa relação (Cf. Idem, 1940, § 330).  O projeto kantiano de uma paz 

perpétua é criticado por Hegel em sua ausência de efetividade. As guerras entre Estados são 

determinadas como alguma coisa devendo ser passageira. (Cf. Idem, 1940, § 338), pois tais 

Estados adversários reconhecem-se mutuamente; consequentemente, fazem subsistir as 

oposições. A paz seria a finalidade de toda guerra. O conteúdo fundamental dos tratados 

findados é essencialmente o bem-estar de cada Estado. Não um mero bem-estar econômico 

por assim dizer, pois isto reduziria a compreensão do Estado como um Estado do 



  67

entendimento, mas antes, um bem-estar substancial, advindo da consciência de cada povo, em 

que se encontrem harmonizadas suas determinações culturais, morais, econômicas, sociais e 

políticas. 

 É preciso destacar que a liberdade concreta efetivada na eticidade de que trata este 

trabalho não deve ser confundida com a liberdade absoluta, pois a história da humanidade 

continua em seu percurso rumo à liberdade, não acaba no Estado Moderno. A liberdade 

acessível ao indivíduo que atua em sua época não pode ser identificada com a Ideia absoluta, 

“[...] não deve atribuir-se ao indivíduo histórico nem aos grupos históricos em sua conduta 

prática a liberdade que o filósofo reservou cuidadosamente para aquela totalidade metafísica 

que chamava a Ideia absoluta.” (CORDUA, 1989, p.104).  

A liberdade enquanto etapa concreta ou absoluta do desenvolvimento do espírito teria 

que respeitar “[...] as diferenças entre as atividades e as experiências envolvidas nas esferas da 

arte, da religião e da filosofia.” (Idem, 1989, p.104). A teoria que Hegel nos apresenta é uma 

concreção da liberdade histórica e pontual, pois comparada a épocas anteriores em que a vida 

dos indivíduos e das sociedades políticas era marcada pela submissão irrefletida, agora, na 

modernidade, tinha condições de conduzir-se de modo racional, de dar-se uma política de vida 

razoável e consciente. A liberdade do mundo ético é aquela que corresponde à esfera da 

socialização, do convívio social, da ação e não é de forma alguma “[...] a afirmação da 

existência de uma liberdade incondicionada para alguém em alguma parte.” (Idem, 1989, 

p.105). 

O Estado não é apenas o ponto de chegada da realidade social, mas constitutivo dessa 

realidade pelo poder que possui de unificação: 

[...] o Estado, instância suprema da eticidade e do espírito efetivo, não só é o 
ponto de chegada da realidade social, mas a constitui por seu poder 
unificador. O Estado moderno, pluralista e democrático, é feito pela 
convergência de uma grande pluralidade de reconhecimentos e também de 
reconciliações: as diferenças étnicas, culturais, sexuais, religiosas convergem 
nele para formar uma unidade rica de diferenças, suprassumidas na sua 
diversidade irredutível, mas coexistindo na realidade última do Estado. Por 
sua vez, cabe ao Estado assumir e possibilitar essa riqueza multiforme, 
proporcionando condições para a liberdade e reconhecimento universal de 
todos e de cada um. A universalidade do reconhecimento de cada indivíduo 
em sua plena cidadania faz do Estado essa unidade suprema, e última palavra 
do espírito efetivo (MENESES, p. 8). 
 

 A realidade do Estado é histórica, está no fluxo do devir. O Estado Moderno hegeliano 

“[...] será sempre definido pelos traços essenciais que a maturação de um ciclo histórico 

permitiu ao filósofo apreender.” (MENESES, 2004, p. 91). Não significa dizer que no Estado 

europeu germânico ou prussiano a história tenha parado. Esse fim de ciclo propiciou Hegel 



  68

elaborar sua teoria do Estado, contudo, “[...] na coerência da filosofia de Hegel esse Estado 

está encerrado, e o movimento da história viva vai migrar para novos povos e novas formas.” 

(MENESES, 2004, p. 92). Hegel dirá na Fenomenologia do espírito: 

Nada há de novo sob o sol. Mas é diferente quanto ao sol do espírito. Sua 
marcha e movimento não são uma simples repetição de si mesmo, mas o 
exterior mutante que o espírito se cria em formações sempre outras. Essa 
marcha é essencialmente progresso. Suprassumindo a realidade, a existência 
do que é, o espírito ganha a essência, o pensamento, o universal. (HEGEL, 
1992, p.48). 

Hegel foi preciso em seu intento. Trouxe uma apreensão de um movimento de 

figuração da liberdade que emergia como esperança concreta de uma realização efetiva da 

liberdade dos indivíduos objetificada no Estado. Este desafio ainda se faz real nos dias atuais, 

não houve ainda um Estado historicamente existente capaz de resolver os impasses da 

liberdade subjetiva conservados na efetividade do Estado. Resta-nos repensar o Estado de 

nossos dias como lugar de efetivação das liberdades individuais e agir como cidadãos 

conscientes de si, a fim de que essa aspiração possa encontrar alcance em um tempo vindouro. 

 Ao final deste trabalho não há como não concluir que, através da concepção 

hegeliana, toda a história humana é palco da reconciliação do indivíduo com o universal. 

Toda filosofia hegeliana expressa a característica do pensar, que acredito poder dizer que seja 

a necessidade de sair do particular para o universal.  

Essa certeza se manifesta também na Filosofia do direito quando se descobre que o 

homem é livre na medida em que quer a liberdade do homem em uma comunidade livre. O 

percurso da liberdade demonstra como o todo se mediatiza consigo mesmo por meio de seus 

momentos constitutivos, garantindo a harmonia da dialética do espírito objetivo. Cada 

momento – família, sociedade civil e Estado – é mediação do todo e é mediado pelo momento 

anterior, de forma que todos os momentos são uma totalidade que se determinam a si 

mesmos. 

 Nesta dimensão, a crítica que se faz a Hegel no que diz respeito à consideração de uma 

possível preferência pelo coletivo sobre a individualidade, ao que Hegel sacrificaria o 

indivíduo porque seu interesse pela harmonia prevalece, parece infundada, já que essa crítica 

se estenderia à própria filosofia em geral. O racional para Hegel é necessariamente o 

universal. A individualidade não poderia querer outra coisa senão ser reconciliada com a 

realidade do racional, reencontrar-se nesse processo. 

 Hegel eleva o âmbito do eu particular para o nós da comunidade. A liberdade como 

propriedade de um indivíduo atomizado é transformada na liberdade concreta que não se 



  69

efetiva de maneira imediata, mas somente através de instituições que assegurem a 

universalidade. 

 Percebe-se que Hegel situa seu pensamento político entre duas épocas de intenso 

destaque na política que são o pensamento político clássico e o moderno. Ao lado do 

pensamento político clássico, Hegel retoma a totalidade ética da polis e, do outro lado, 

encontra o momento da subjetividade, dos direitos do indivíduo como o direito natural que 

antecede a constituição da sociedade, próprio do pensamento político moderno. 

 O que Hegel procura transcender em sua obra é a oposição que se instala entre Estado 

e Natureza. Essa oposição fixada pelo empirismo apresenta o Estado como algo estranho, 

exterior ao estado de natureza do indivíduo. Hegel se apropria da ideia de totalidade ética 

grega e acrescenta a ela a subjetividade imanente de seu tempo, mostrando um Estado que se 

apresenta como um organismo vivo, um todo social que reconhece a particularidade e, ao 

mesmo tempo, contém a universalidade do espírito. 

 É fundamental analisar que a vontade universal ou substancial de Hegel não é a 

vontade geral dos indivíduos como maioria. Ela não pode ser construída pelas vontades 

singulares, esse teria sido, segundo Hegel, o erro de Rousseau ao identificar vontade geral 

com o elemento comum que deriva da vontade singular. A vontade universal é a racionalidade 

em si e para si da vontade. O Estado não pode se fundamentar em um contrato de indivíduos. 

Ele não é uma união contraída pelo arbítrio dos indivíduos. Assim ele também vai recusar o 

contratualismo de Rousseau, não por ser empiricamente falso, mas por sua inconsistência 

racional. Hegel só reconhece validade ao contrato na esfera do direito privado. A 

consequência da teoria do contrato social de elevar o contrato a categoria do direito público é 

um erro que permite que a vontade objetiva da Constituição estatal fique dependente do 

arbítrio das vontades subjetivas.  

A perspectiva do contratualismo/jusnaturalismo própria ao Estado de Entendimento 

não permite a realização do fenômeno absolutamente original da sociedade contemporânea 

(entendendo esta como sociedade civil moderna – lugar social do indivíduo e de suas 

necessidades particulares no mundo do trabalho e da produção) enquanto momento essencial 

de mediação na dialética da composição da eticidade concreta. É por esse motivo que as 

relações sociais no Estado de Entendimento são relações contratuais de caráter privado que 

falseiam o interesse geral ou público (Cf. DRUMMOND, 2005, p. 3).  

Para Hegel, tratar o estado de natureza como um estado de inocência, novamente 

como fez Rousseau, é interpretar ingenuamente a bondade natural do homem. Para Hegel, 

somente na sociedade o direito tem sua realidade. Concerne à teoria contratualista a decisão, 



  70

por sua própria vontade sair do estado de natureza e fundar a sociedade política. Para Hegel, o 

contrato de indivíduos não pode fundar o Estado, porque este perderia toda sua autonomia e 

necessidade diante da instabilidade do contingente arbítrio da vida privada. O Estado 

hegeliano é inovador, as relações neste Estado não podem ser estabelecidas como se fossem 

relações de direito privado, o período feudal é que comportava essa situação, não o Estado 

Moderno. O Estado pós-revolucionário não comporta no seu conceito tais determinações. 

 Os defensores de um estado de natureza, os jusnaturalistas, tinham como ponto de 

partida o estado natural para chegar ao estado civil. Para Hegel, o estado de natureza não é um 

estado jurídico, pelo contrário, é como dizia Hobbes, o estado de violência de luta de todos 

contra todos. Assim, o direito, embora privado, não pode ser um produto da individualidade, 

senão um produto social e como o estado de natureza não é uma forma de sociedade, não há 

como afirmar, portanto, a doutrina dos direitos do homem como naturais e preexistentes à 

formação da sociedade. 

 A crítica de Hegel ao contratualismo não significa negar os direitos ou vontades 

individuais, mas demonstrar o quanto o contrato é inadequado para estabelecer relações de 

direito público. Hegel considera a liberdade do indivíduo um direito inalienável e qualquer 

forma de contrato que viole a liberdade individual é injusto. O direito, para ele, é o resultado 

de um processo histórico à custa de muitos esforços. O direito não poderia em nenhuma 

hipótese ser sancionado através do contrato. 

 Hegel expõe sua própria concepção de direito natural. Sua Filosofia do direito 

apresenta o direito que mantém seu caráter infinito e ideal, o direito de uma natureza 

particular que se realiza na história. O ideal é o da comunidade organizada como a bela 

totalidade grega da antiguidade e inspirada na substancia ética como vida de um povo de 

Espinoza e Schelling. A partir de então a concepção de direitos humanos não é mais 

naturalista ou inata, mas fundada na historicidade, parte de um processo constitutivo na 

formação do homem e um elemento próprio da vida no Estado. Tanto quanto a consciência de 

liberdade evolui no devir histórico, os direitos humanos se instituem a partir dessa consciência 

histórica de liberdade.  

 Em sua obra Hegel reconcilia dois momentos históricos: o Estado Antigo e o Estado 

Moderno através da eticidade. A Filosofia do direito tem por objeto o conceito e a realização 

do direito e a partir dele a Ideia de liberdade. Pode-se dizer que Hegel cria uma ciência do 

direito que é a própria expressão racional da existência do homem no momento em que se 

relaciona com a vontade livre que quer o universal. O direito é o querer livre ligado ao 

universal, o que inviabiliza a noção de direito natural. Pode-se dizer que a filosofia jurídica de 



  71

Hegel é, como dirá Bobbio, dissolução e realização com relação à tradição jusnaturalista. 

Dissolução porque a teoria geral do direito e do Estado são refutadas com propriedade por ele 

e, realização porque ele funda um sistema de direito com sucesso. 

  A dimensão do devir da ideia da liberdade concreta é exatamente a passagem do 

espírito subjetivo (indivíduo) ao espírito ético (social). O sujeito não é mais um indivíduo, 

mas a humanidade. Para Hegel, o que importa não é eliminar o sujeito para impor uma 

vontade substancial, anulando o indivíduo, mas incluir a particularidade de cada indivíduo na 

vontade que quer o racional. O indivíduo é consciente de que só pode satisfazer sua 

subjetividade por meio da conservação do todo. O todo deve conter as partes em harmonia na 

unidade ética. 

 O direito em Hegel é a categoria unificante no sistema. O importante é que Hegel se 

contrapõe a uma concepção privatista do direito e fundamenta uma concepção pública do 

direito, porque sabe da insuficiência que tem o direito privado para representar a 

complexidade do Estado Moderno. Se Hegel se empenha em atribuir a cada determinação da 

Ideia o seu próprio direito, na sua obra Filosofia do direito, então o direito que se atribui ao 

Estado não pode ser o mesmo que corresponde ao da sociedade civil. 

 Ao criticar o jusnaturalismo tanto na categoria do estado de natureza quanto na 

categoria do contrato social, Hegel realiza seu maior intento que é justificar racionalmente o 

Estado através do direito. Para ele, o direito é a existência do conceito absoluto da liberdade 

consciente de si. 

Assim, o significado mais próprio da filosofia política hegeliana não pode ser pensado 

fora da perspectiva do ético enquanto estrutura coletiva, segundo a lógica imanente ao 

sistema. Tanto o direito abstrato quanto a moralidade não são subsistentes por si, na eticidade 

encontram o fundamento de sua verdade. O ético é o momento em que se harmonizam 

liberdade individual e vontade substancial. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  72

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CONCLUSÃO 

 

 

Depois de quase dois séculos da obra Filosofia do direito de Hegel, ainda nos 

deparamos com a questão central desse trabalho: pensar o indivíduo como cidadão de uma 

comunidade livre. 

 Hegel viveu o contexto histórico do nascimento de um novo Estado. A aurora de um 

Estado em processo de tornar-se efetividade da razão. Embora tenha contemplado na 

Revolução Francesa o momento decisivo da história universal para essa concretização do 

Estado da razão, esse Estado de um mundo ético-político perfeitamente afinado com a razão 

não se efetivou.  

 O elemento conciliador, presente na filosofia política hegeliana, tenta harmonizar a 

possibilidade de conciliação entre a liberdade individual e a vontade substancial do Estado. A 

liberdade individual fundamenta-se no princípio da liberdade subjetiva que surge na 

modernidade e pretende restringir a vida política à razão pautada na liberdade dos indivíduos. 

Já a vontade substancial do Estado advém da política clássica, que aponta para além do 

arbítrio pessoal, significando a totalidade ética. 

 Hegel concilia e harmoniza as partes quando demonstra a necessidade de integrá-las 

em uma realidade orgânica, em que a possibilidade torna-se verdade no desdobramento das 

partes, em seu processo de suprassunção. Ao contrário de fixar-se unilateralmente em umas 

das partes, ele revela a articulação de tendências aparentemente antagônicas. Uma se move 

rumo à liberdade subjetiva, na exaltação do indivíduo livre, autônomo, privado, o burguês da 



  73

sociedade civil burguesa. A outra está ligada à ideia de organicidade, de comunidade política 

representada pela substancialidade do Estado. 

 Ao resgatar criticamente o princípio da liberdade subjetiva que se inicia na 

modernidade tanto no direito abstrato, quanto na moralidade, retoma o princípio clássico da 

ideia de comunidade política e do interesse público para garantir um alicerce mais apropriado 

com o ideal de unidade substancial que se encontra na Eticidade. Assim, Hegel procura 

ultrapassar as limitações do individualismo na unidade dialética entre o individualismo 

moderno e o comunitarismo de inspiração grega. O resultado desse processo implica uma 

suprassunção do individualismo subjetivista e a concepção de uma objetividade social ética e 

política. 

 Hegel demonstra que a ideia de liberdade que surge no seio da sociedade civil 

burguesa é apenas a aparência da liberdade. Esta liberdade subjetiva, privada não alcançou 

ainda a universalidade da liberdade em si e para si que o Estado realiza. Acompanhando o 

processo, a Idéia de liberdade torna-se concreta quando o indivíduo da sociedade civil 

burguesa supera a dimensão privada do direito abstrato e a subjetividade da conduta moral, 

para inserir-se na esfera da vida política do Estado.  

 O Estado Moderno assume integralmente o princípio da modernidade e nele encontra a 

garantia de sua racionalidade que é, ao mesmo tempo, uma necessidade histórica. A filosofia 

política de Hegel revela sua intenção na relação entre o indivíduo e o Estado, entre a liberdade 

subjetiva individual e a vontade substancial, liberdade substancial do Estado, possibilitando 

uma conciliação, uma integração quase natural, sem violência, em que os indivíduos 

percebam, em suas próprias ações, que o Estado é uma racionalidade necessária. O indivíduo 

é capaz, assim, de identificar-se como parte da organicidade do Estado. 

 Na família, a organicidade se manifesta na estreita relação dos indivíduos que se 

vinculam pelo laço substancial do sentimento e do amor e se apresenta de forma ética através 

do casamento, do patrimônio e da educação dos filhos. 

 Na sociedade civil burguesa, diante da dispersão e desagregação do indivíduo 

motivado pela sua autonomia, a integração acontece por meio dos mecanismos sociais, em 

que os diversos interesses particulares geram benefícios para o todo da sociedade. A 

satisfação das necessidades de um, resulta na satisfação de todos dentro do sistema de 

necessidades. Também as instituições que a sociedade civil cria como a administração da 

justiça, o poder de polícia e, principalmente, as corporações vão preparar esse indivíduo para 

efetivos laços substanciais através de objetivos e interesses comuns defendidos por essas 

instituições para o bem comum. 



  74

 No Estado, esse indivíduo reconhece e identifica-se com a Constituição, a lei do seu 

povo, feita pelo povo e para povo. Ao fim do processo, a vontade livre individual alcança e 

realiza, na sua ação consciente e no seu querer, a universalidade de uma vontade livre em si e 

para si. 

 Pode-se concluir, portanto, que o Estado hegeliano como realidade concreta da 

liberdade humana é o fim último da vida dos indivíduos, o universal que se apresenta como 

livre adesão da particularidade à universalidade. Hegel dirá que a “[...] determinação dos 

indivíduos é de levar uma vida universal.” (HEGEL, 1940, § 258, Obs.). 

 Será possível alcançarmos tal universalidade? O Estado conceituado por Hegel supõe 

a liberdade ética e política do homem, horizonte almejado, mas longe de vias reais de 

efetivação. Se analisarmos o contexto atual da Sociedade Civil–Estado, não é difícil perceber 

que a particularidade permanece decididamente estática, ou seja, estagnada nos direitos 

subjetivos, na liberdade subjetiva, própria da sociedade civil burguesa em que a força de cada 

um prevalece. A lei não é espelho das necessidades advindas da sociedade civil de forma 

abrangente, ela favorece alguns e serve de instrumento de opressão, atualizando cada dia as 

desigualdades sociais e manifestando a alienação do indivíduo no seu mundo privado. O 

indivíduo não confia nessa relação Sociedade Civil–Estado porque este não revela a real 

efetivação dos direitos de todos. A Constituição Brasileira é repleta de artigos que nunca 

saíram da formalidade do papel. O indivíduo sente o descaso gerado pela falta de políticas 

públicas eficazes e coerentes e reproduz uma atitude de descompromisso nas questões 

políticas. 

 É necessário fortalecer a família e a sociedade civil através da efetiva participação 

cidadã para que o Estado venha a fazer sentido. Uma sociedade com princípios éticos dará 

lugar a um Estado ético conforme a razão, em que a particularidade adere à universalidade 

através de uma vontade livre, consciente. O Estado hegeliano continua a inspirar as 

sociedades a saírem de uma igualdade abstrata, na forma de uma lei morta, sem efetividade, 

para uma sociedade concreta em que a lei represente justiça e dignidade ao seu povo. 

 

 

 

 

 

 



  75

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
REFERÊNCIAS 
 
 
 
HEGEL, G. W. F. Enciclopédia das Ciências Filosóficas, Vol. I. São Paulo: Loyola, 1999 . 
 
 
______. A Razão na História: uma introdução geral à filosofia da história. Trad. Beatriz 
Sidou. São Paulo: Centauro, 2. ed., 2001. 
 
 
______. Fenomenologia do espírito. Parte I. Petrópoles:Vozes, 1992. 
 
 
______. Fenomenologia do espírito. Parte II. Petrópoles:Vozes, 1998. 
 
 
______. Filosofia da história: Trad. Maria Rodrigues e Hans Harden. 2.ed. Brasília: Editora 
Universidade de Brasília, 1999. 
 
 
______. O sistema da vida ética. Lisboa: Edições 70, 1991. 
 
 
______. Principes de la philosophie du droit. Paris: Gallimard, 1940. 
 
 
______. Princípios de la filosofía del derecho o derecho natural y ciencia política. Barcelona: 
Edhasa, 1988. 
 
 
 
 



  76

ABBAGNANO, N. Dicionário de Filosofia. Trad. Alfredo Bosi e Ivone Castilho Benedetti. 
São Paulo: Martins Fontes, 2003. 
 
 
ABECHE, R, P, C.; RODRIGUES, A, A. Família contemporânea, reflexo de um 
individualismo exacerbado? Disponível em: 
http://www.estadosgerais.org/encontro/IV/PT/trabalhos/Alexandra_Rodrigues_e_Regina_Abe
che.pdf. Acesso em: 11 jul. 2009. 
 
 
ANDRADE, de A. Francisco. Relação ético-política na ‘Filosofia do direito’ de Hegel. 
Síntese Nova Fase, Belo Horizonte, v. 24, n. 77, p. 181-197, 1997. 
 
 
AQUINO, M. F. de. Ética e Liberdade em Hegel. Síntese. V.24, n.79, p.481-496, 1997. 
 
 
BARROS, R. M. Paula. Hegel, o Estado e o Brasil - Aproximações conceituais para uma 
breve análise do Estado brasileiro. Revista Eletrônica Estudos Hegelianos. Ano 2, n. 03 Dez, 
2005. 
 
 
BAVARESCO, A; CHRISTINO, S, B. Eticidade e direito na ‘Fenomenologia do espírito’ de 
Hegel. Revista Eletrônica Estudos Hegelianos, Ano 4, nº7, Dez- 2007: 49-72. 
 
 
BAVARESCO, A; SCHMIDT, E; CHRISTINO, S, B. Metamorfoses do Estado 
constitucional e a teoria hegeliana da constituição. Revista Eletrônica Estudos Hegelianos, 
Ano 01, nº01, Dez- 2004. 
 
 
BEZERRA, C. R. David. A Dialética Hegeliana e o Espírito da Constituição. Revista 
Eletrônica Estudos Hegelianos, Ano 03, nº04, Jun- 2006. 
 
 
BICCA, L. O Conceito de Liberdade em Hegel. Síntese, n.56, p.25-47, 1992. 
 
 
BOBBIO N.; BOVERO M. Sociedade e Estado na filosofía política moderna. São Paulo: 
Editora Brasiliense, 1987. 
 
 
BOBBIO, NOBERTO.  O conceito de sociedade civil. Trad. Carlos Nelson Coutinho. Rio de 
Janeiro. Edições Graal, 1982. 
 
 
______.  Estudos sobre Hegel: direito, sociedade civil, estado. 2. ed. São Paulo: Unesp, 1991. 
 
 
 



  77

BOURGEOIS, Bernard. O pensamento político de Hegel. São Leopoldo: Editora Unisinos, 
1999. 
 
 
CAMPOS, Roberto. A Sociedade Civil. Pensadores Brasileiros,16 de mar de 1999. 
Disponível em:  
http://pensadoresbrasileiros.home.comcast.net/~pensadoresbrasileiros/RobertoCampos/a_soci
edade_civil.htm . Acesso em: 02 jun. 2009. 
 
 
CORDUA, Carla. El mundo ético: Ensayos sobre la esfera del hombre en la filosofia de 
Hegel. Barcelona: Anthropos, 1989. 
 
 
DRUMMOND, F, A. Liberdade e economia na ‘Filosofia do direito’ de Hegel. Revista 
Eletrônica Estudos Hegelianos, Ano 2, nº3, Dez- 2005. 
 
 
HYPPOLITE, J. Introdução à filosofia da historia de Hegel.Tr. de Hamilcar d Garcia. Rio de 
Janeiro: Civilização Brasileira, 1971. 
 
 
INWOOD, Michael. Dicionário Hegel.Trad. Álvaro Cabral. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 
1997. 
 
 
KANT, E. Crítica da Razão Prática.  Trad. Afonso Bertagnoli. São Paulo: Brasil,1959. 
 
 
______. Fundamentação da Metafísica dos Costumes. Trad. Antônio Pinto de Carvalho. São 
Paulo: Companhia Editora Nacional, 1964. Disponível em: 
<http://www.consciência.org/kantfundamentação.shtml>. Acesso em: 27 jul. 2007, 23:40:23. 
 
 
KEHL, M. R. Lugares do Feminino e do Masculino na Família. In:_____ . A Criança na 
Contemporaneidade e a Psicanálise: Família e Sociedade: Diálogos Interdisciplinares I. M° 
Cecília Mazzilli Comparato (Org.). São Paulo: casa do psicólogo, 2001. 
 
 
LINHARES. F. A. G. O conceito de eticidade (Sittlichkeit) – uma discussão sobre a 
subjetividade. Perspectiva Filosófica, Recife, v. 4, n. 9, p. 129-135, jul./dez.1996. 
 
 
LOSURDO, Domenico. Hegel, Marx e a tradição liberal. Liberdade, igualdade, estado. São 
Paulo: UNESP, 1998. 
 
 
MENESES, Gaspar de, Paulo. Abordagens hegelianas. Recife: FASA, 2004. 
 
 



  78

______. As três figuras da eticidade. Disponível em: 
http://unicap.br/neal/artigos/Texto4PePaulo.pdf. Acesso em: 18 jun. 2009. 
 
 
MORAES, A. Dialética da Alteridade. Revista Symposium UNICAP. Ano 01 nº 01 jan-
jun/2001 – 57-66. 
 
 
NEVES , F. H. Maria.  Bem-aventurada vida ética: leitura e representação da individualidade, 
necessidade e trabalho no sistema hegeliano. Revista Eletrônica Estudos Hegelianos, Ano 3, 
nº4, Jun- 2006. 
 
 
PELCZYNSKI, A.Z. The State and Civil Society. Cambridge: University Press, 1984. 
 
 
PERRY, A. O Fim da História: de Hegel a Fukuyama. Trad. Álvaro Cabral. Rio de Janeiro: 
Jorge Zahar Editor, 1992. 
 
 
POSTER, M. Teoria crítica da família. Rio de Janeiro: Zahar, 1979. 
 
 
RAMOS, César Augusto. Liberdade subjetiva e Estado na filosofia política de Hegel. 
Curitiba: Editora da UFPR, 2000. 
 
 
ROSENFIELD, D. L. Política e liberdade em Hegel. São Paulo: Brasiliense, 1995. 
 
 
SALGADO, Joaquim Carlos. A idéia de justiça em Hegel. São Paulo, Loyola, 1996. 
 
 
SANTOS, José Henrique.Trabalho e riqueza na fenomenologia do espírito de Hegel. São 
Paulo: Loyola, 1993. 
SOARES, C. MARLY. Sociedade civil e sociedade política em Hegel. Fortaleza: EDUECE, 
2006. 
 
 
SOUSA. F. P. de. Cidadania e direito no pensamento de Hegel. Perspectiva Filosófica, 
Recife, v. 5, n. 10, p. 91-115, jan./dez. 1998. 
 
 
______. Hegel e a representação política. Perspectiva Filosófica, Recife, v.1, n. 20, p. 80-109, 
jul./dez 2003. 
 
 
VAZ, H.C. de Lima. Escritos de Filosofia IV: introdução à ética filosófica 1. São Paulo: 
Loyola, 1999. 
 
 



  79

WEBER, T. Hegel, liberdade, estado e história. Rio de Janeiro: Vozes, 1993. 
 
 
WEIL, Eric. Hegel y el Estado. Trad. Maria Teresa Poirazian. Córdoba: Nagelkop, 1950. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


