
 

RENATO CAMPOS PORDEUS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A LINGUAGEM COMO FUNDAMENTO DA ÉTICA 

uma perspectiva marxista da moral 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife, setembro de 2009



 

RENATO CAMPOS PORDEUS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A LINGUAGEM COMO FUNDAMENTO DA ÉTICA 

uma perspectiva marxista da moral 

 

 

Dissertação apresentada à Universidade 

Federal de Pernambuco como requisito 

parcial para obtenção do título de mestre 

em Filosofia. 

 

 

 

Orientador: Prof. Dr. Fernando Jader de 

Magalhães Melo 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife, setembro de 2009 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

          

   
        
 
 

Pordeus, Renato Campos    
      A linguagem como fundamento da Ética : uma 
perspectiva marxista da moral / Renato Campos Pordeus. 
-- Recife: O Autor, 2009. 
     98 folhas. 
 
     Dissertação (mestrado) – Universidade Federal de 
Pernambuco. CFCH. Filosofia, 2009. 

      Inclui: bibliografia. 

1. Filosofia. 2. Ética. 3. Materialismo histórico. 4. 
Linguagem. 5. Liberdade. I. Título. 
 

              1 
              100 

              CDU (2. 
ed.) 
       CDD (22. ed.) 

UFPE                        
BCFCH2009/103 

 



 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A minha mãe Maria do Carmo, por todo suporte e 

a minha avó Jandyra, por sempre acreditar. 



 

AGRADECIMENTOS 

 

 

Ao Prof. Fernando pela compreensão e a Márcio por toda contribuição. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Até o momento, os homens sempre fizeram representações falsas de si mesmos, daquilo que 

eles são ou devem ser. Eles organizaram suas relações de acordo com suas representações de 

Deus, do homem normal e assim por diante. Os produtos de sua cabeça tornaram-se 

independentes. Eles, os criadores, curvaram-se diante de suas criaturas. (Karl Marx) 



 

RESUMO 

 

Analisamos nesta dissertação a ética em uma perspectiva materialista histórica, 

utilizando como base a Ideologia alemã de Karl Marx e Friedrich Engels e Marxismo e 

a filosofia da linguagem de Mikhail Bakhtin. Procuramos demonstrar que o modo de 

produção material tem relação direta com os costumes humanos e que não é o indivíduo 

que faz sua ética, mas sim sua condição histórica. Dessa forma, a liberdade humana não 

é advinda do consciente humano, mas da dialética entre a vontade do homem e o 

contexto histórico que este estar inserido. Assim, é a relação com a natureza que 

determinará o modo de produção do homem. Ele servirá de infraestrutura para a criação 

das relações sociais humanas. As relações sociais advindas do modo de produção geram 

a necessidade de comunicação entre os indivíduos, daí o surgimento da linguagem. A 

linguagem é a necessidade física de se relacionar com o outro, é ela que proporciona ao 

homem tornar-se um ser social. Para Marx, a linguagem é a consciência real prática, 

pois existe para os outros homens. A linguagem como representação material das 

relações sociais humanas não pode ser desassociada de uma ética que vise a uma 

mudança real da sociedade. 

 

Palavras-chave: ética, linguagem, materialismo histórico e liberdade. 



 

ABSTRACT 

 

This dissertation analyses ethics in a materialism historic perspective, taking Karl 

Marx‟s German ideology and Mikhail Bakhtin‟s Marxism and the philosophy of 

language as base. We aim to demonstrate that the material way of production have a 

direct relationship with the human costumes and that it is not the individual who makes 

his/her ethics, but his/her historical condition. Human freedom does not come from 

human consciousness, but from the intercourse between humans‟ will and the historical 

context that he/she is part of. It is his/her relation with nature and the form of this 

relation that it is going to determinate the humans‟ way of production. And this serves 

as an infra-structure to human social relations. Those relations will create the necessity 

of communication between the individuals when language surges. Language is the 

physics necessity of relationship, it generates the possibility of human being to become 

social, therefore to Marx language is the real practical conscience, because it exists for 

the others humans. The language as a material representation of human social relations 

cannot be disassociated of an ethics that wants a real change to society. 

 

Keywords: ethics, language, historic materialism and freedom. 



SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO, 10 

2 ETHOS VERSUS ÉTICA, 16 

2.1 FUNDAMENTOS DA ÉTICA, 16 

2.1.1 Ética como ciência do ethos, 17 

2.2 DO ETHOS À ÉTICA: UMA ABORDAGEM DO PENSAMENTO GREGO, 21 

2.2.1 A palavra como base da cultura grega, 21 

2.2.2 A ética materialista em Epicuro, 26 

2.3 ÉTICA MEDIEVAL, 29 

3 A ÉTICA MARXISTA: UMA PERSPECTIVA MATERIALISTA HISTÓRICA, 

32 

3.1 PENSADORES DE UMA ÉTICA MARXISTA, 32 

3.1.1 Teoria da necessidade e a formação de uma ética marxiana, 33 

3.1.1.1 A influência de Kant em uma possível ética da necessidade em Marx, 33 

3.1.1.2 Agnes Heller e a teoria da necessidade, 37 

3.1.2 Erich Fromm e a ética humanística, 42 

3.1.3 O conceito materialista de essência, 45 

3.1.4 Materialismo histórico e a herança cultural, 49 

3.1.5 Sánchez Vázquez e o pensamento ético em Marx, 50 

3.1.6 Karl Kautsky: ética e marxismo, 55 

3.1.7 Macpherson: uma teoria democrática contemporânea, 60 

4 A LINGUAGEM COMO FUNDAMENTO DA ÉTICA MARXIANA, 64 

4.1 CRÍTICA AO IDEALISMO ALEMÃO E A CONSTRUÇÃO DE UMA BASE 

MATERIAL PARA UMA ÉTICA, 65 

4.1.1 Crítica da filosofia do direito de Hegel, 65 

4.1.2 Os manuscritos econômico-filosóficos, 67 

4.1.3 Sobre o suicídio, 69 

4.2 DA CRÍTICA DA ECONOMIA POLÍTICA AO MATERIALISMO HISTÓRICO, 

72 

4.3 PARA A CRÍTICA DA ECONOMIA POLÍTICA, 73 

4.3.1 Modo de produção e formação das estruturas políticas e éticas, 75 

4.3.2 Relação entre ética e materialismo histórico, 78 

4.4 ÉTICA E FILOSOFIA DA LINGUAGEM, 80 



9 

 

 

4.4.1 Ética como signo, 82 

4.4.2 A relação entre a infraestrutura e a superestrutura, 85 

4.4.3 A divisão do trabalho e os diferentes índices de valor, 90 

5 CONCLUSÃO, 94 

REFERÊNCIAS, 96 



10 

 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

O leitor apressado poderá encontrar com certeza nessa gigantesca 

opera omnia algumas afirmações ou deduções de meu trabalho. O 

qual é, por outra parte, inevitável, posto que Marx, como veremos, 

mesmo em suas obras principais não se serve de uma terminologia 

precisa e expõe inclusive ideias válidas só momentaneamente, dando 

assim margem com frequência a interpretações diversas. Estou 

convencida de que não é possível nenhuma interpretação de Marx que 

não possa ser “refutada” com citações. Porém, “refutar” não está por 

acaso entre aspas. O que me interessa é a tendência principal – com 

frequência as tendências principais – de seu pensamento, que tentei 

examinar com referência ao problema (HELLER, 1986, p. 20, 

tradução nossa). 

 

A obra de Karl Marx norteou transformações sociais, políticas e econômicas e 

a sua aplicabilidade foi discutida em vários ramos do conhecimento. No entanto, ao 

longo do seu trabalho, não há referências explícitas ou qualquer tratamento sistemático 

dedicado à ética. Nossa pesquisa busca mostrar como Marx, implicitamente, trabalhou 

essa questão. 

Partindo da concepção de ética como signo ideológico – e por isso capaz de 

gerar consequências materiais na medida em que é a representação externa dos 

costumes dos homens –, é possível afirmar que a ética como uma estrutura ideológica 

pode ser percebida através dos símbolos da linguagem. Assim, a nossa intenção é 

procurar entender a ética marxiana como signo que pode ser interpretado e estudado 

pela filosofia da linguagem, notadamente a de Mikhail Bakhtin. A linguagem surge da 

necessidade física de relacionar-se com o outro e é capaz de proporcionar ao homem a 

condição de ser social. Para Marx, a linguagem é a consciência real prática, porquanto 

existe para os outros homens. A linguagem como representação material das relações 

sociais humanas não pode ser desvinculada de uma ética que vise a uma mudança real 

da sociedade (mudança da infraestrutura). Isso pode ser interpretado na obra marxiana, 

relacionando o materialismo histórico às questões da moral e da ética. 

Marx deixa claro na Ideologia alemã que o homem está condicionado a 

trabalhar, produzir e agir de acordo com as condições materiais do seu meio, indiferente 

a sua vontade. É a maneira como o homem produz materialmente que determina o 

indivíduo. Nesse sentindo, os indivíduos não são como eles se veem e se entendem, ou 

como a alteridade os representam. Através da linguagem, o homem manifesta sua 



11 

 

 

produção humana de ideias, costumes e políticas. Tudo isso está intrinsecamente 

relacionado a sua produção material e à linguagem. 

A linguagem, segundo Marx, também manifesta a produção espiritual do 

homem, o que se percebe na moral, na religião, nas leis e na política de um povo. Essa 

produção espiritual também está condicionada às forças produtivas, à produção material 

do homem, enfim; ou seja, todas essas linguagens se constroem e se manifestam em um 

relacionamento intrínseco com o materialismo histórico. Para Marx, “A consciência 

[Bewusstsein] não pode jamais ser outra coisa do que o ser consciente [bewusste Sein], e 

o ser dos homens é seu processo de vida real” (MARX e ENGELS, 2007, p. 93-4). Daí 

que o ser trabalhador é o ser de consciência, mas nunca o ser ideológico. 

Para Marx, não é a consciência que transforma a vida, mas a vida que 

transforma a consciência. Essa conclusão tem como premissas o desenvolvimento real 

do homem – real no sentido de que é empiricamente percebível em certas condições, 

como a atividade do homem – e sua produção, que não é determinada (única), porque 

muda de acordo com suas condições de produção e com a natureza em que se encontra. 

Esses fatos nos levam a indicar a ética em Marx como proveniente de sua 

origem grega, do ethos, e como tal formada pelas necessidades humanas de 

sobrevivência. O ethos em Marx pode assim ser definido: o hábito de agir de certa 

maneira reflete em uma ação que pertence ao domínio do “agente e que exprime sua 

autárkeia, o seu domínio de si mesmo, o seu bem.” (VAZ, 1993, p. 12). O ethos como 

espaço para a construção do hábito é formado a partir da práxis humana para sua 

realização como homem. Assim, a práxis humana é ação ética. 

A permanência do homem sobre a terra também depende de sua morada, que 

lhe garante um habitat seguro e condições de vida perante a natureza. Morada como 

metáfora para ethos nos propicia uma visão dele como criação de costumes para a vida 

do homem. Ethos é construído, portanto, pelo homem em um processo dialético 

material, pois se transforma de acordo com as necessidades de sobrevivência humana. 

Marx compreende a existência humana em um contínuo processo dialético – e 

porque não dizer marcado pela ética –, pois antes mesmo da morada, o homem 

providencia a subsistência, produzindo os meios – e essa é a primeira premissa para 

toda existência da história da humanidade. Esse ato, ressaltam Marx e Engels (2007, p. 

31), deve ser observado em todo seu significado e em toda sua dimensão, pois só assim 

é possível compreender sua real importância, indiferente à concepção histórica usada. 



12 

 

 

Conseguindo os meios para sobreviver, o homem busca a satisfação, oriunda 

do resultado da produção dos meios para suprimento das necessidades. A partir daí, 

promove o segundo ato histórico: produzir novas necessidades ao satisfazer 

necessidades anteriores. 

O terceiro ato histórico é a formação da família, resultante dos dois primeiros. 

Na família, são estabelecidas as relações de procriação humana, além de ser o primeiro 

espaço de relação social do homem. Em seguida, com o desenvolvimento da produção, 

surgem novas relações sociais e, consequentemente, o crescimento das necessidades. 

O modo de produção do homem depende da natureza posta e dos meios de vida 

a reproduzir. Esse modo de produção não deve ser entendido apenas no sentido físico de 

reprodução do homem – a atividade (trabalho) é a expressão de vida. Os homens são 

aquilo que produzem e como produzem. O que eles são depende diretamente de suas 

condições de produção. A ética surge em um relacionamento direto com o modo de 

produzir. 

Em uma análise, compreende-se que os três atos que fundamentam a existência 

da história acontecem simultaneamente desde o início da humanidade e são percebidos 

até o momento. O homem sempre precisou da linguagem e, a cada momento histórico, 

demonstrou uma ética. Com isso, esta pesquisa tem mais um objetivo: mostrar a ética 

como signo criado em sociedade e, consequentemente, uma ideologia que muda de 

acordo com as necessidades de cada época. 

Pensando a ética como signo, podemos dizer que ela representa uma realidade 

e que também reflete e refrata outra, com a possibilidade de estar sendo fiel a esta 

realidade, sobre um ponto de vista específico ou distorcendo-a. Por outro lado, a ética 

como signo ideológico gera também consequências materiais, na medida em que é a 

representação externa dos costumes dos homens. Assim, podemos estudar a realidade da 

ética de forma objetiva, utilizando uma metodologia objetiva: a filosofia da linguagem. 

Para começarmos a entender a ética, não temos de colher exemplos de 

ideologias desligadas ou invertidas, mas da realidade produtiva material humana, do 

materialismo histórico. A formação ética de certo período é produto dos modos de 

produção; ela se torna, assim, exemplo histórico. 

Verifica-se, pois, que é difícil pensar em ética como algo que somente pertence 

ao mundo da consciência, do interior humano. Ela passa a existir quando toma 

significado, quer dizer, quando ganha corpo em forma de signo. Para que um signo seja 

reconhecido, é condição indispensável um processo de interação social, porque é 



13 

 

 

necessária uma correspondência entre indivíduos sobre o valor de um símbolo para que 

ganhe a fertilidade de interpretação de um signo. 

A palavra é a representação mais clara e básica da comunicação social; é nela 

que se tem o mais puro dos signos. Além de pura e básica, a palavra pode ser 

considerada neutra, já que pode ser utilizada com qualquer função ideológica. Por ser 

formada sem a utilização de qualquer instrumento extracorporal, Bakhtin (2004, p. 25) 

afirma ser a palavra “material semiótico da vida interior, da consciência” e, assim, a 

língua revela sua importância como a materialização da criação ideológica. 

Tendo-se uma concepção de ética como signo ideológico, é evidente que se fez 

necessário a linguagem para sua compreensão. A linguagem surge da necessidade de 

sobrevivência e de comunicação do homem em sociedade, ele precisa se relacionar 

socialmente com seus pares. A formação ética se deve às relações de comunicação do 

indivíduo para com o outro. Daí o surgimento de uma ética advinda da interação 

linguística. 

A ética não pode ser considerada como algo imanente ao indivíduo, ela não 

pode derivar da consciência pura – esta surge de um movimento dialético entre a 

sociedade e a consciência individual. A ética só pode tomar forma e existência nos 

signos criados por um grupo organizado no curso de suas relações sociais. São os signos 

que vão suprir a consciência individual, fornecendo matéria para que esta possa se 

desenvolver. 

É possível afirmar que a ética faz parte do mundo exterior – mas também do 

mundo interior, consciência –, como um signo; é interpretada e somente ganha 

significado socialmente. Ao compreender as relações sociais em uma concepção 

marxista, esta pesquisa tenta atingir outro objetivo: demonstrar a ligação dialética entre 

o modo de produção de uma sociedade e sua ética. 

Alguns marxistas e não marxistas negam a ética em Marx. Esse fato pode ser 

justificado pela relação ambígua encontrada no conjunto de sua obra sobre alguns 

princípios, como independência, justiça, fraternidade etc. No entanto, a questão não é 

simples, e é difícil admitir a inexistência de uma ética marxiana apenas porque não há 

um estudo sistemático de Marx sobre o tema. A hermenêutica permite extrair uma ética 

diretamente dos textos de Marx e que essa ética está vinculada à linguagem. Assim, a 

pesquisa chega a seu ponto principal: mostrar a pertinência da filosofia da linguagem 

como instrumento para análise de uma ética marxiana. 



14 

 

 

As leituras aqui utilizadas foram de diversas extrações, mas relevantes para o 

esclarecimento do tema. Nenhuma leitura caminha sem um propósito; tem sempre um 

destino, que pode ser “a busca, a assimilação, a retenção, a crítica, a comparação, a 

verificação e a integração de conhecimentos”. (GAGLIANO apud LAKATOS e 

MARCONI, 2001). 

De acordo com Lakatos e Marconi (2001), a leitura promovida é uma espécie 

de aproveitamento ou desenvolvimento formativo, e esse tipo de leitura tem como 

finalidade aprender algo de novo ou aprofundar conhecimentos adquiridos 

anteriormente. É um tipo de trabalho efetuado através de bibliografia especializada em 

que o leitor empreende atenção e concentração. 

Nossa análise será sempre uma interpretação, ou seja, uma “desleitura”. “Trata-

se da expropriação reparadora do texto, uma espécie de cumplicidade à distância com 

o autor” (MAGALHÃES, 2006, p. 9, grifo do autor). Todo ato de leitura é uma 

interpretação do que o texto significa e que deve respeitar os limites impostos pela 

época do autor. Procurando compreender o pensamento do autor estudado em seu 

contexto, o público ao qual se dirige, sem deslocá-lo de seu tempo, promove uma 

apropriação renovadora de suas ideias para entendê-las à luz da Era Contemporânea. A 

hermenêutica, dessa forma, permite a compreensão e interpretação dos textos. 

A estrutura do trabalho está montada em três capítulos. No primeiro, é 

apresentado o que se entende por ética, a ética geral e a moral, a partir do trabalho de 

filósofos como Aristóteles, Epicuro, Adolfo Sánchez Vázquez, entre outros. Essa 

abordagem se faz necessária uma vez que a pesquisa é desenvolvida a partir da 

concepção de que a ética varia de acordo com o momento histórico, com a produção da 

sociedade daquele momento específico. 

O segundo capítulo apresenta como os autores tratados durante este texto 

discutem a ética em Marx. Apesar de o filósofo alemão não deixar explícito seu 

conceito de ética, são vários os estudos que tentam demonstrar a existência de uma ética 

no pensamento marxiano. Por outro lado, o marxismo tradicional dá margens a que 

comentaristas de Marx trabalhem com a tese de que não há um pensamento ético na 

concepção materialista da história. 

O terceiro capítulo expõe o ponto central proposto pelo trabalho. A partir de 

textos de Marx, procuramos elaborar um estudo para “desvelar” a ética marxiana e o 

esforço de afirmar a hipótese levantada: de que a filosofia da linguagem é um 

instrumento válido para fundamentação de uma ética a partir de Marx. O tópico aborda 



15 

 

 

questões de ética e linguagem, firmando uma ligação entre ambas, e trabalha a hipótese 

de que a palavra é objeto fundamental para o estudo da ética. A filosofia da linguagem – 

concebida como filosofia do signo ideológico – é de fundamental importância para se 

compreender a estrutura teórica da ética em Marx. 

 



16 

 

 

2 ETHOS VERSUS ÉTICA 

 

 

Não constitui novidade o estudo da ética nos diversos campos do 

conhecimento, inclusive na esfera do marxismo. Desse modo, como forma de limitar o 

objeto de estudo desta dissertação, pretendemos, neste capítulo, indicar em que ponto se 

encontra o estudo da ética (ressaltando o limite de tempo e pertinência da escolha de 

alguns autores que abordam o tema), algumas definições e, finalmente, apresentar o 

conceito que será utilizado nos próximos capítulos. 

 

 

2.1 FUNDAMENTOS DA ÉTICA 

 

 

A ética tem sido entendida como teoria que explica, esclarece ou investiga uma 

determinada realidade e elabora conceitos a ela correspondentes. Conforme o tempo, 

porém, a realidade moral varia historicamente, e assim seus princípios e suas normas. A 

ambição de criar princípios e normas universais, sem considerar a realidade da moral 

histórica, afastaria a teoria da prática (realidade), quando deveria explicá-la. Uma moral 

que não está conectada à sociedade, que é independente dos fins, se torna uma 

modalidade da “teologia natural”. Pois se não quisermos retornar à Idade Média ou às 

tábuas da salvação, devemos colocar a moral como um produto do desenvolvimento 

social, ou seja, ela nada tem de imutável, porque serve aos interesses de uma sociedade 

historicamente específica (Cf. TROTSKI, 1978, p. 8 e 14). 

Para Adolfo Sánchez Vázquez (1992, p. 11), 

 
A ética é teoria, investigação ou explicação de um tipo de experiência 

humana ou forma de comportamento dos homens, o da moral, 

considerado porém na sua totalidade, diversidade e variedade. O que 

nela se afirme sobre a natureza ou fundamento das normas morais 

deve valer para a moral da sociedade grega, ou para a moral que 

vigora de fato numa comunidade humana moderna. 

 

É essa conexão com a realidade que garante a ética como teoria, evitando a sua 

redução a um caráter de disciplina normativa ou pragmática. A teoria ganha importância 

no momento em que explica aquilo que estuda. Ela procura entender o comportamento 



17 

 

 

moral de certa época e elaborar conceitos correspondentes - e não criar normas ou 

ditames com o intuito de regular ações em situações concretas. 

As éticas tradicionais e os seus conceitos normativistas geraram uma 

necessidade nos últimos tempos de reduzir o estudo da ética a problemas da linguagem 

e do raciocínio moral; elas evitaram entrar em questões como a essência da moral, a 

consciência moral, o que é bom etc. As questões de linguagem, natureza e significado 

dos juízos são de extrema importância e não podem ser separadas dos estudos 

fundamentais da ética, que são o comportamento moral (da moral efetiva em todas as 

suas manifestações). O comportamento moral aparece como forma de ação do homem, e 

é responsabilidade da ética explicá-lo, o que torna a prática moral da humanidade, na 

sua história, objeto de sua elaboração. Seguindo esse pensamento, podemos dizer que a 

ética é a interpretação daquilo que foi ou é, não pode se limitar à descrição: 

 

Não lhe cabe formular juízos de valor sobre a prática moral de outras 

sociedades, ou de outras épocas, em nome de uma moral absoluta e 

universal, mas deve, antes, explicar a razão de ser desta pluralidade e 

das mudanças de moral; isto é, deve esclarecer o fato de os homens 

terem recorrido a práticas morais diferentes e até opostas (SÁNCHEZ 

VÁZQUEZ, 1992, p. 11). 

 

A ética tem como ponto inicial a variedade de morais no tempo, pois parte da 

premissa da existência da história da moral. Perante a impossibilidade de sustentar a 

ação moral a partir de princípios últimos ou mesmo de ideias metafísicas como 

justificativa, resta-nos o esforço de encontrar as percepções morais que resultam da 

respectiva formação histórica da sociedade no intuito de identificar as normas morais 

nela vigentes (cf. FLICKINGER, 2003, p. 39). Dessa forma, cada moral, no seu 

contexto, tem os seus respectivos princípios, valores e normas. Além da explicação das 

diferenças das morais, a ética deve entendê-las nos seus movimentos e 

desenvolvimentos. 

 

 

2.1.1 Ética como ciência do ethos 

 

 

A definição de ética é extremamente problemática devido à variedade de 

conceitos e concepções encontradas na história da filosofia desde os antigos gregos, 



18 

 

 

passando pelos pensadores medievais, pelos filósofos da modernidade até chegar ao 

pensamento contemporâneo. Portanto, procuraremos nesta seção, através da discussão 

com diversos autores, delimitar o conceito de ética que será utilizado na dissertação. 

A problemática que segue a ética (ciência do ethos), desde os seus primórdios 

como teoria, surge do fato de duas exigências que, ao primeiro olhar, parecem 

incompatíveis: a do seu surgimento a partir da prática humana e o seu logos prático do 

dever ser e a exigência do logos teórico que aponta para a universalidade, ou seja, para a 

imobilidade do é. A práxis humana, formadora e portadora do ethos, colocada como 

forma de logos da ciência, remete a dois extremos de necessidade: a da essência e a do 

fim. Para que o ethos possa ser pensado de acordo com as normas do conhecimento da 

epistemologia, “será necessário referi-lo seja ao espaço de racionalidade da physis, seja 

ao espaço da racionalidade da téchne, sem que seja suprimida a sua originalidade. Tal o 

problema que se coloca nas origens da ciência do ethos” (VAZ, 1993, p. 61). 

A problemática teórica se expõe ao considerarmos o ethos como uma 

consequência histórica e ao levarmos em conta que ele se mostra dotado de uma 

racionalidade própria. A problemática fundamental de uma ciência do ethos (ética) é 

pensada da seguinte forma: 

 

[...] que tipo de correspondência é possível estabelecer entre a 

racionalidade do logos formalizada na episthéme ou no discurso 

demonstrativo e a racionalidade fenomenológica do ethos histórico? O 

postulado dessa correspondência é essencial à Ética como ciência ou à 

Filosofia moral. Resta definir as leis dessa correspondência, e é em 

torno dessa definição que se delineiam os grandes modelos de 

pensamento ético (VAZ, 1993, p. 62). 

 

A práxis colocada como objeto da ciência do ethos é inerente à práxis como 

ação ética, intermédio do ethos como costume pelo ethos como hábito. Dessa forma, a 

questão do surgimento da ciência do ethos se apresenta como a “passagem do costume 

(ethos) à ação ética (práxis) pela mediação do hábito (hexis), na estrutura de um 

discurso demonstrativo (logos apodeiktikós)” (VAZ, 1993, p. 62). A ética como ciência 

deverá estudar a configuração racional, que é a qualidade da universalidade do ethos 

como costume. 

A ciência do ethos, assim como construiu a tradição clássica, se estrutura em 

três aspectos de racionalidade, determinados de acordo com a relação de três aspectos 

fundamentais da práxis humana. Em primeira instância, a relação entre as formas de 



19 

 

 

racionalidade científica e a racionalidade retirada do ethos histórico que deve ser 

colocada na linguagem da ciência. A segunda, o relacionamento entre uma possível 

universalidade do ethos em sua razão universal e a peculiaridade da experiência da 

práxis que está colocada de acordo com seu contexto circunstancial: “Postula-se aqui a 

possibilidade da transposição da praxis empírica numa praxis racional (ou sensata) que 

seria propriamente a praxis ética” (VAZ, 1993, p. 68). A última relação é entre a 

linguagem da ciência do ethos, enquanto teoria da práxis, e a práxis em si, enquanto 

teoria racional. Coloca-se, dessa forma, o caráter prático da ciência do ethos ou da Ética. 

Adolfo Sánchez Vázquez (1992, p. 12) define a ética como “a teoria ou ciência 

do comportamento moral dos homens em sociedade. Ou seja, é a ciência de uma forma 

específica de comportamento humano.” Essa definição coloca o caráter científico da 

ética e a moral como objeto de estudo de tal disciplina. 

A ética estuda a moral, não a cria. Também não podemos confundi-las. A ética, 

como disciplina, encontra uma moral existente dentro de um contexto histórico-social e, 

a partir desse estudo, procura 

 

[...] determinar a essência da moral, sua origem, as condições 

objetivas e subjetivas do ato moral, as fontes da avaliação moral, a 

natureza e a função dos juízos morais, os critérios de justificação 

destes juízos e o princípio que rege a mudança e a sucessão de 

diferentes sistemas morais (SÁNCHEZ VÁZQUEZ, 1992, p. 12). 

 

O caráter científico que é dado à disciplina ética corresponde a uma abordagem 

científica das questões morais. A ética tem um objeto próprio, a moral, e, enquanto 

ciência, inicia sua pesquisa a partir de fatos, visando clarear-lhes os princípios gerais. 

Embora parta de dados empíricos, a ética não deve se contentar em apenas descrever ou 

registrar a moral efetiva da sociedade que é estudada, mas utilizar conceitos, hipóteses e 

teorias em sua análise. 

Como foi dito antes, a ética é a ciência da moral e não se deve confundir a 

teoria com seu objeto: ética e o mundo moral. As proposições da ética devem conter o 

rigor, a coerência e a fundamentação das proposições científicas. Já os juízos morais 

não podem ter um caráter científico, pois são as vivências humanas sociais que vão 

determinar tais juízos. A experiência histórica moral nos mostra como são contraditórias 

as morais vigentes em certas épocas quando comparadas com o conhecimento 

científico, seja social ou da natureza. Por isso, podemos falar de uma ética científica e 

não de uma moral científica (Cf. SÁNCHEZ VÁZQUEZ, 1992, p. 13). Essa evidência 



20 

 

 

não exclui, contudo, a possibilidade da ética servir para dar base a uma moral, sem ser 

em si mesma normativa ou preceptiva. 

Essa compreensão da ética enquanto ciência se opõe à concepção tradicional, 

que entende a ética como uma simples parte da filosofia especulativa. A ética, vista 

como criação de normas e de juízos de valores, não pode ser objetivamente válida. 

Porém, esse tipo de afirmação se aplica a um tipo de ética: a normativa, que tem como 

papel fundamental criar uma série de normas e prescrições morais. Essa objeção não se 

enquadra em uma teoria ética que tenha como pretensão explicar a natureza, os 

fundamentos e as condições da moral, relacionando-a com as necessidades sociais dos 

homens: 

 

Um código moral, ou um sistema de normas, não é ciência, mas pode 

ser explicado cientificamente, seja qual for o seu caráter ou as 

necessidades sociais às quais corresponda. A moral [...] não é 

científica, mas suas origens, fundamentos e evolução podem ser 

investigadas [sic] racional e objetivamente; isto é, do ponto de vista da 

ciência. Como qualquer outro tipo de realidade – natural ou social – a 

moral não pode excluir uma abordagem científica (SÁNCHEZ 

VÁZQUEZ, 1992, p. 15). 

 

Ao objetar a relação entre ética e ciência, procura-se caracterizar a ética 

exclusivamente como parte da filosofia especulativa. Uma ética sem base científica se 

preocupa em atingir concordância com princípios filosóficos universais, em vez da 

realidade moral, em seu desenvolvimento histórico e real, “donde resulta também o 

caráter absoluto e apriorístico das suas afirmações sobre o bom, o dever, os valores 

morais, etc.” (SÁNCHEZ VÁZQUEZ, 1992, p. 15). 

Apesar de a história da filosofia estar repleta desse tipo de ética, vivemos em 

um contexto em que temos as ciências sociais, a história, a antropologia e a psicologia 

que municiam de materiais riquíssimos a pesquisa do fato moral. Fica, então, difícil 

justificar a existência de uma ética puramente especulativa ou dedutiva, separada da 

ciência e, principalmente, da realidade moral. 

A afirmação de que a ética é uma disciplina que tem métodos científicos e de 

que busca embasamento em disciplinas científicas não exclui sua relação com a própria 

filosofia, que trouxe e traz importantes contribuições nesse âmbito. Uma ética científica 

necessita de um entendimento filosófico imanentista e racionalista do mundo e do 

homem que acaba com fatores extramundanos, irracionais ou super-humanos: “As 

questões éticas fundamentais – como, por exemplo, as que concernem às relações entre 



21 

 

 

responsabilidade, liberdade e necessidade – devem ser abordadas a partir de 

pressupostos filosóficos básicos, como o da dialética da necessidade e da liberdade” 

(SÁNCHEZ VÁZQUEZ, 1992, p. 17). Assim, a ética científica é contrária a qualquer 

cosmovisão universal e totalizadora. Mesmo nesse problema filosófico, a ética científica 

deve buscar uma filosofia estreitamente ligada às ciências e jamais buscar uma filosofia 

especulativa que tenha a pretensão de deduzir de princípios absolutos a solução de 

problemas éticos. 

Por tratar de uma forma específica do comportamento do homem, a ética não 

pode deixar de ter como base uma concepção filosófica do homem: 

 

O comportamento moral é próprio do homem como ser histórico, 

social e prático, isto é, como um ser que transforma conscientemente o 

mundo que o rodeia; que faz da natureza externa um mundo à sua 

própria medida humana, e que, desta maneira, transforma a sua 

própria natureza (SÁNCHEZ VÁZQUEZ, 1992, p. 17). 

 

Não podemos conceber que o homem como ser histórico, em eterna mudança 

tenha uma moral imutável, universal; mas uma moral que está sempre em processo de 

mudança, de acordo com a história da humanidade. A moral e suas transformações 

fundamentais fazem parte da história do homem. 

Essa inseparável ligação entre a prática do homem e a moral faz da ética uma 

práxis humana que necessita de fundamentação filosófica para não se tornar uma ética 

pragmática ou analítica. A ética envolve uma série de conceitos que dependem de um 

prévio esclarecimento filosófico, tais como “os de liberdade, linguagem, necessidade, 

valor, consciência, sociabilidade, etc.” (SÁNCHEZ VÁZQUEZ, 1992, p. 17). 

Podemos ver que a ética, mesmo como uma disciplina científica, não pode ser 

separada da filosofia e de seus conceitos; todavia, não podemos nos esquecer do objeto 

específico da ética que é a moral, ou o comportamento moral. 

 

 

2.2 DO ETHOS À ÉTICA: UMA ABORDAGEM DO PENSAMENTO GREGO 

 

 

2.2.1 A palavra como base da cultura grega 

 

 



22 

 

 

A palavra, no contexto histórico pré-filosófico, tinha uma força política 

fundamental. Os reis-juízes e os poetas-cantores tinham sua autoridade baseada no uso 

da palavra como forma de exercer influência e fascínio sobre aqueles que os cercavam. 

Os discursos desses personagens tinham repercussão sobre a ordem e o destino da 

Grécia. 

Os reis garantiam, com o uso persuasivo das palavras, uma ordem que, para os 

gregos, era tanto pública quanto cósmica. Já o poeta formava a “consciência que a 

comunidade tem de si e de suas conquistas, e presentifica para essa comunidade os seus 

Deuses e as dimensões do cosmos”
1
 (trabalho não publicado). A palavra é que molda as 

forças de produção e, consequentemente, o destino do homem, pois a palavra tem força 

divina. 

Faltava-lhes uma noção conceitual sistematizada de ordem social e de uma 

ordem natural. Pensavam simplesmente em uma ordem única que vigorava mais 

poderosa que qualquer outra manifestação. A justiça grega era baseada no uso correto e 

eficaz da palavra, e o rei que tinha esse domínio procurava utilizá-la para a manutenção 

do equilíbrio, da justiça e de um futuro rico. 

A justiça social era mantida com base na ideia de que, caso não fosse 

respeitada, “acarretaria distúrbios nas forças produtivas e na ordem da natureza: peste e 

esterilidade nos rebanhos, escassez nas colheitas, penúria e fome”
2
 (trabalho não 

publicado). Ela ultrapassa a fronteira da ordem civil, pois envolve as tragédias naturais e 

as forças produtivas. O poder era dividido em duas ordens: a do rei e a dos poetas. 

Estes, por também terem o poder da palavra, exerciam grande influência na população 

em geral: “a realeza como tal seja sempre para os reis uma delegação de Zeus, pois que 

este é a Realeza Suprema, aos cantores e só a eles cabe o patrocínio de Apolo”
3
 

(trabalho não publicado). 

Homero e Hesíodo são os grandes representantes da cultura narrativa que 

predominava entre os gregos desse período. Apesar de ambos serem próximos 

cronologicamente e também de utilizarem o mesmo estilo e forma de verso épico, 

Homero dirige sua literatura à aristocracia grega e é conhecido como o educador da 

Grécia. Já Hesíodo tem uma perspectiva voltada para a população grega em geral. 

                                                
1
 Texto não publicado da professora Marta Guerra. 

2
 Idem. 

3
 Idem. 



23 

 

 

Hesíodo se preocupa com a organização do mundo dos mortais, e uma de suas 

narrativas se volta para os colegas agricultores. Tenta explicar a origem dos mortais e de 

suas atribuições ao fundamentar a “condição humana”. 

Na Grécia pré-filosófica, não havia separação entre os acontecimentos do 

cosmos, da natureza e das ações humanas. A justiça entre os homens era condição para 

o funcionamento correto do mundo como um todo. Eles temiam, por exemplo, que se 

agissem injustamente, provocariam o caos e a fúria dos deuses já que a Justiça era a 

deusa - a filha de Zeus - que garantia o equilíbrio no mundo dos mortais, dependendo 

das ações justas ou injustas deles. A Justiça tinha o papel de observar e julgar os 

homens e de recorrer a seu pai no caso de necessidade de punição dos mortais. 

A passagem do pensamento pré-filosófico dos mitos e das narrativas homéricas 

ao pensamento sistematizado da filosofia gerou, no âmbito das relações com o 

conhecimento científico, um conjunto de princípios teóricos que fundamentam, avaliam 

e sintetizam a miríade de ciências particulares. Contribuiu também de forma direta e 

indispensável para o surgimento e desenvolvimento de muitos ramos do saber, como a 

ética, por exemplo, que ganha importância com Aristóteles. 

Aristóteles é considerado o primeiro filósofo a colocar a ética como um saber 

autônomo. Para ele, em Ética a Nicômaco, seria insensata a tentativa de provar a 

existência do ethos como uma forma primeira de manifestação do ser. O ethos é a 

afirmação da physis através da ação humana (práxis) e, consequentemente, das formas 

de estruturas histórico-sociais. Ele dá sentido (razão) à physis, pois representa mudança. 

A necessidade prática (práxis) faz com que o ethos busque liberdade; ele se sobrepõe à 

physis no intuito de alcançar o bem. O hábito decorrido da práxis do ethos recoloca, 

através da constância dos costumes, o ethos na natureza. Então, para Aristóteles, o ethos 

é demonstrável a partir da práxis de hábitos, e não de uma necessidade da physis. A 

práxis advém da razão, ou seja, de uma ciência do ethos, que é a proposta de Aristóteles 

(cf. VAZ, 1993, p. 11-2). 

O pensamento moral de Aristóteles está exposto em Ética a Nicômaco, Ética a 

Eudemo e a Grande ética. A ética, nas obras aristotélicas, é considerada como uma 

parte ou um capítulo da política, que antecede a própria política. Ela diz respeito ao 

indivíduo, enquanto a política considera o homem em sua dimensão social. 

O intuito manifesto e declarado do autor na Ética a Nicômaco é prático, e não 

de “especulação pura”. Além disso, a conexão entre as éticas e as políticas é pelo 

próprio Aristóteles expressamente sublinhada, designadamente nos capítulos primeiro 



24 

 

 

do “Livro I” e final do “Livro X” (o último) da Ética a Nicômaco. Procura-se na ética o 

máximo Bem. Mas ele depende da ciência suprema e “arquitetônica” por excelência, a 

Política, à qual todas as demais se subordinam, e que de todas as demais se serve em 

uma Cidade (Aristóteles, Ética a Nicômaco, I, 1.) 

Aristóteles trata da moral em três Éticas. Consoante sua doutrina metafísica 

fundamental, todo ser tende necessariamente à realização de sua natureza, à atualização 

plena de sua forma: e nisso está o seu fim, o seu bem, a sua felicidade, e, por 

consequência, a sua lei. Visto ser a razão a essência característica do homem, realiza ele 

sua natureza, vivendo racionalmente e sendo disso consciente. E assim consegue ele a 

felicidade e a virtude, isto é, consegue a felicidade mediante a virtude, que é 

precisamente uma atividade conforme à razão, isto é, uma atividade que pressupõe o 

conhecimento racional. Logo, o fim do homem é a felicidade, a que é necessária à 

virtude, e a esta é necessária a razão. A característica fundamental da moral aristotélica 

é, portanto, o racionalismo, visto ser a virtude ação consciente segundo a razão, que 

exige o conhecimento absoluto, metafísico, da natureza e do universo, natureza segundo 

a qual e na qual o homem deve operar. 

As virtudes éticas, morais, não são mera atividade racional, como as virtudes 

intelectuais, teoréticas; mas implicam, por natureza, um elemento sentimental, afetivo, 

passional, que deve ser governado pela razão, e não pode, todavia, ser completamente 

resolvido na razão. A razão aristotélica governa, domina as paixões, não as aniquila e 

destrói, como queria o ascetismo platônico. A virtude ética não é, pois, razão pura, mas 

uma aplicação da razão; não é unicamente ciência, mas uma ação com ciência. 

Uma doutrina aristotélica a respeito da virtude que teve muita prática, popular, 

embora se apresente especulativamente assaz discutível é aquela pela qual a virtude é 

precisamente concebida como um justo meio entre dois extremos, isto é, entre duas 

paixões opostas: porquanto o sentido poderia esmagar a razão ou não lhe dar forças 

suficientes. Naturalmente, esse justo meio, na ação de um homem, não é abstrato, igual 

para todos e sempre; mas concreto, relativo a cada qual, e variável conforme as 

circunstâncias, as diversas paixões predominantes dos vários indivíduos. 

Pelo que diz respeito à virtude, tem, ao contrário, certamente, maior valor uma 

outra doutrina aristotélica: precisamente a da virtude concebida como hábito racional. 

Se a virtude é fundamentalmente uma atividade segundo a razão, mais precisamente é 

ela um hábito segundo a razão, um costume moral, uma disposição constante, reta, da 

vontade, isto é, a virtude não é inata, como não é inata a ciência; mas se adquire 



25 

 

 

mediante a ação, a prática, o exercício e, uma vez adquirida, se estabiliza, se mecaniza; 

se torna quase uma segunda natureza e, logo, torna-se de fácil execução – como o vício. 

Como já foi mencionado, Aristóteles distingue duas categorias fundamentais de 

virtudes: as éticas, que constituem propriamente o objeto da moral, e as dianoéticas, 

que a transcendem. É uma distinção e uma hierarquia que têm uma importância 

essencial em relação a toda a filosofia e especialmente à moral. As virtudes intelectuais, 

teoréticas, contemplativas, são superiores às virtudes éticas, práticas, ativas. Em outras 

palavras, Aristóteles sustenta o primado do conhecimento, do intelecto, da filosofia 

sobre a ação, a vontade, a política. 

É importante contextualizar brevemente a raiz semântica do ethos como forma 

de esclarecer o argumento aristotélico citado acima: 

A palavra ética tem duas origens, a primeira 

 

[...] (com eta inicial) designa a morada do homem (e do animal em 

geral). O ethos é a casa do homem. O homem habita sobre a terra 

acolhendo-se ao recesso seguro do ethos. Este sentido de um lugar de 

estada permanente e habitual, de um abrigo protetor constitui a raiz 

semântica que dá origem à significação do ethos como costume, 

esquema praxeológico durável (VAZ, 1993, p. 12-3). 

 

A permanência do homem sobre a terra depende de sua morada, que vai lhe 

propiciar um habitat seguro e condições de vida perante a natureza. Morada como 

metáfora nos propicia uma visão do ethos como a criação de costumes para a vida do 

homem. Dessa forma, ethos não é uma coisa dada e sim algo construído pelo homem, 

que necessariamente se modifica de acordo com as necessidades humanas de 

sobrevivência. 

A segunda origem da palavra ethos 

 

[...] (com épsilon inicial) diz respeito ao comportamento que resulta 

de um constante repetir-se dos mesmos atos. É, portanto, o que ocorre 

freqüentemente ou quase sempre (pollákis), mas não sempre (aei), 

nem em virtude de uma necessidade natural. Daqui a oposição entre 

éthei e physei, o habitual e o natural. O ethos, nesse caso, denota uma 

constância no agir que se contrapõe ao impulso do desejo (órexis). [...] 

O modo de agir (trópos) do individuo, expressão da sua personalidade 

ética, deverá traduzir, finalmente, a articulação entre o ethos como 

caráter e o ethos como hábito (VAZ, 1993, p. 14). 

 

Assim, o hábito de agir de certa maneira reflete uma ação que pertence ao 



26 

 

 

domínio do “agente e que exprime sua autárkeia, o seu domínio de si mesmo, o seu 

bem.” O ethos, como espaço para a formação do hábito, é formado a partir da práxis. 

Portanto, a práxis é ação ética. 

 

 

2.2.2 A ética materialista em Epicuro 

 

 

Para pensarmos a autárkeia em Epicuro, temos de entender a relação entre 

conhecimento da physis (esta como sendo a natureza de todas as coisas) e o 

conhecimento da natureza do homem. O termo autárkeia também pode ser traduzido 

como “independência”, “autossuficiência”, “bastar-se a si mesmo”. Para o homem agir 

em direção a sua independência, necessita de um saber metafísico que sustente as ações 

e as reflexões. Dessa forma, “agir de acordo com a natureza (katá phýsis) define a 

relação entre a physiología e a ética na medida em que explicita o sentido do proceder 

filosófico em busca da compreensão necessária à fundamentação da ação sábia” 

(SILVA, 2003, p. 87). 

A autárkeia é a qualidade ativa do sophós-phronéo, e a physiología permite ao 

homem entender suas limitações perante o universo e seu mundo. Isso possibilita a 

tranquilidade da alma em ocupar-se de problemas que são possíveis de experimentação 

e de conhecimento do homem. Assim, o ser autárquico busca, na medida do possível, 

seu máximo prazer, que é sua felicidade, e essa busca é a prática de sua liberdade de 

agir por si e com o fim que não castra a natureza do homem, que sempre deseja prazer. 

O entre vírgulas – “na medida do possível” – é importante porque o homem, 

conhecendo suas limitações, não cria ilusões de conseguir o inalcançável e, portanto, se 

livra da angústia de nunca se realizar. Também o faz distinguir promessas fantasiosas e 

opiniões vazias que são tão comuns às multidões e aos políticos. 

 

E nós estimamos que a autárkeia é um grande bem, não para  que 

façamos uso de pouco, de um modo geral, mas afim de que façamos 

uso de pouco se não temos abundância, verdadeiramente persuadidos 

de que gozam a magnificência com mais prazer aqueles que menos 

necessitam dela, e que tudo o que é fundado na natureza se adquire 

facilmente, e o que é vazio (vão) é difícil de se obter (EPICURO apud 

SILVA, p. 70). 

 



27 

 

 

Tendo o gozo do prazer como um bem a ser alcançado, Epicuro nos dá o 

sentido que a autárkeia representa para a formação do homem feliz. Aquele que busca o 

alcançável realiza seu desejo. Já o que busca o inalcançável vai sofrer sempre com a 

falta desse bem inexistente ou ilusório. 

O domínio de si não está para Epicuro no sentido de repressão, sofrimento, 

castração. Muito pelo contrário, é de entender o impossível, o que traz sofrimento e, 

consequentemente, não querer e procurar gozar o máximo dos prazeres naturais, 

possíveis e alcançáveis. Outra interpretação que se pode ter da autárkeia é a 

acomodação, mas Epicuro ressalta o agir sábio como a possibilidade de se alcançar os 

prazeres, eles não estão dados, porém podem ser alcançados na ação em confluência 

com a natureza. 

Procurar compreender esse conceito em Epicuro é aprofundar-se em uma 

filosofia que busca a realização do homem em sua relação de conhecimento de si, do 

mundo em que vive e da inter-relação entre o mundo e o si. A autárkeia não é um 

voltar-se para si mesmo, supondo-se um ser completo de consciência plena de tudo e 

que, sendo assim, não necessita agir. É na verdade uma prática que precisa provar e 

viver os prazeres para que se realize. O domínio de si é estar sempre vivendo, agindo, 

experimentando os prazeres e a “phrónesis que conduz este processo, porque ela dá ao 

homem o poder de refletir acerca do que é natural e necessário saber, tanto do ponto de 

vista prático, quanto teórico.” (SILVA, 2003, p. 74). 

Ao definir a natureza humana como algo material, finito e formado de átomos, 

como qualquer outro corpo do universo, Epicuro repudia qualquer possibilidade de algo 

fantasioso, extravida, que possa trazer algum bem para o homem. Se o prazer é o bem a 

ser perseguido, esse bem é algo possível, pois o prazer é algo que pertence à esfera 

humana e pode ser alcançado por todos. Porém, somente com reflexão filosófica sobre a 

prática (phrónesis) é que é possível prolongar o prazer o máximo possível. 

Pensando a política como algo criado pelo homem, mas que, como um deus, 

tomou vida e o domina – pois o homem a coloca como algo pertencente a uma estrutura 

dada –, Epicuro entende que somente afastando-se dela o homem pode viver e refletir 

sobre sua natureza, evitando interferências externas que são prejudiciais à saúde da 

alma. Ao se deixar dominar pela política, o homem perde o domínio de si e o divide 

com homens que têm fins diferentes do prazer, da felicidade, que estão em busca de 

bens inalcançáveis, fantasiosos que apenas perturbam a alma e adoecem o corpo. 



28 

 

 

Entender como a saúde do corpo e da alma propicia uma vida bela, equilibrada 

e prazerosa e como esses bens são de domínio do homem, parece-nos algo bastante 

pertinente a ser estudado. 

Epicuro, no século III a.C., nos indica uma terapeía que leva em consideração 

a “satisfação do (seu) desejo (epithumía) necessária ao seu bem-estar a um só tempo 

físico e psíquico (eustatheía kaì ataraxía) mediante o poder (dýnamis) que expressa a 

sua liberdade (eleuthería).” (SILVA, 2003, p. 81). Daí a importância do estudo de um 

filósofo que, vários séculos antes de Freud, via o mal-estar da civilização e refletia sobre 

os desejos de prazeres e a satisfação desses desejos como o logos do homem. 

A physiología epicúrea define que o universo é composto por átomos e vazio. 

Os átomos são os elementos “mais simples possíveis, invisíveis, indivisíveis, plenos e 

imorredouros” (SILVA, 2003, p. 82). Já o entendimento do vazio é importante na 

medida em que, com a ausência de matéria, a ideia de movimento dos átomos se torna 

possível, pois por eles estarem no vazio têm espaço para se movimentarem. Os átomos 

se movem sem nenhuma determinação, esse movimento possibilita o encontro entre 

eles; o encontro pode ser harmonioso se os átomos forem de natureza semelhante, ou 

conflituoso, caso sejam de natureza diversa. O encontro harmônico entre átomos leva à 

formação do corpo. Então o corpo é formado por um aglomerado de átomos de natureza 

semelhante e, claro, vazio. Os corpos sendo finitos dependem do movimento dos 

átomos para se formarem. Por mais que os átomos semelhantes tendam para junção, 

átomos de natureza díspares continuam existindo e se movimentando por entre os 

vazios, podendo vir a se chocar com átomos formadores do corpo, o que gera uma 

ruptura da harmonia, consequentemente, a destruição deste. Daí surge, então, o 

entendimento da finitude dos corpos. 

Ao utilizar como parâmetro a physiología, Epicuro procura conhecer e explicar 

a physis do homem com o propósito de que, com esse conhecimento, o homem possa 

encontrar seu pathos, entendido como uma vida boa, de prazeres e felicidade. Para isso, 

o homem só depende de si. O conhecimento de si como homem lhe dá a possibilidade 

de liberdade; esta, a opção de ação gerada pelo conhecimento. 

Ao buscar entender a natureza do homem, Epicuro percebe que o corpo como 

um todo contém dois conjuntos de aglomerados de átomos que podem ser estudados 

separadamente por sua distinção, mas que essa distinção é complementar, e um não 

poderia existir sem o outro. Para ele, o homem como corpo é o composto entre psique e 

sarkós. 



29 

 

 

A busca do conhecimento da natureza do sarkós só é possível se em conjunto 

com a reflexão de sua origem e composição, ter a phrónesis ou “sabedoria prática” de 

utilizar esse conhecimento para obter a harmonia, equilíbrio, e mais especificamente 

saúde do sarkós, que “nos remete aos cuidados que é preciso ter com o corpo-carne, 

tanto no sentido de evitar as carências e os excessos, que provocam as doenças, quanto 

no de curá-las.” (SILVA, 2003, p. 49). Esse conhecimento está diretamente relacionado 

à medicina hipocrática que influenciava a todos da época. A eustatheía (equilíbrio do 

sarkós) é pensada na relação harmoniosa entre “as diversas partes do corpo vivo”, sendo 

o ponto alto do equilíbrio do sarkós (BRUN apud SILVA, 2003, p. 53). 

Nessa mesma lógica de conhecimento da physis, é pensada psiché, que seria 

formada por átomos mais suaves e rápidos que o sarkós e por isso mais complexa e 

necessitando de um conhecimento mais abstrato devido a sua natureza invisível. 

A alma assim como o “corpo-carne” necessita de exercício para o 

desenvolvimento de seu equilíbrio. Aí entra o papel da filosofia, como uma prática de 

reflexão e conhecimento que fortalece a psiché, proporcionando-lhe saúde. A phrónesis 

é o ponto de ligação entre a teoria filosófica e a prática, para o alcance da ataraxía. Esta 

é necessária à realização da filosofia na vida prática, ou seja, a ação sábia (phrónesis) 

perante o mundo que se vive. Então, provando os sabores do mundo, a psiché sábia 

procura o prazer e o encontra na ataraxía que é a imperturbabilidade desta. 

A eustatheía e a ataraxía formam as qualidades de um homem autárquico que 

não sofre com o desequilíbrio da carne e que detém a sabedoria da alma para buscar a 

partir de si o prazer. 

 

 

2.3 ÉTICA MEDIEVAL 

 

 

Seria contraditório abordamos a ética com uma visão histórica sem passarmos 

pelo cristianismo e pela Idade Média, pois não podemos falar de uma ética ocidental 

moderna ou contemporânea sem delinear a importância que essa fase de nossa história 

teve para os princípios morais e, consequentemente, para a própria ética. 

A ética cristã tem como pressuposto que Deus é “um ser pessoal, bom, 

onisciente e todo-poderoso. O homem, como criatura de Deus, tem seu fim último em 

Deus, que é o seu bem mais alto e o seu valor supremo” (SÁNCHEZ VÁZQUEZ, 1992, 



30 

 

 

p. 243-4). Então, todo o comportamento humano está direcionado para uma 

aproximação com um ser supremo e não com a comunidade humana. Sua felicidade, seu 

amor, fica subordinado ao divino, já que “a ordem sobrenatural tem a primazia sobre a 

ordem natural humana” (SÁNCHEZ VÁZQUEZ, 1992, p. 244). 

O cristianismo introduz um pensamento de extrema riqueza moral ao afirmar 

que todos os homens são criaturas de Deus e, sendo assim, iguais perante ele. Daí a 

ideia de que “todos os homens são iguais sem distinção – escravos e livres, cultos e 

ignorantes – são chamados a alcançar a perfeição e a justiça num mundo sobrenatural” 

(SÁNCHEZ VÁZQUEZ, 1992, p. 244). 

No medievo, a realidade social é de extrema desigualdade devido ao sistema 

feudal de produção, e a ética cristã medieval é complacente com o sistema de castas 

vivido na época - utilizando a justificativa de que a igualdade e a justiça seriam 

conquistadas no após vida, em um mundo ideal. Não devemos, com isso, simplificar o 

problema da realidade da Europa à Idade Média sem levar em conta o contexto histórico 

em que ela se encontrava - sob soberania da Igreja. Isso porque o cristianismo trouxe de 

fato para o pensamento ocidental a ideia de igualdade entre os homens. Pela primeira 

vez, foram incluídos “os mais oprimidos e explorados, porém não existiam condições 

reais, sociais de uma igualdade efetiva, que – como hoje sabemos – passa 

historicamente por uma série de eliminações de desigualdades concretas (políticas, 

raciais, jurídicas, sociais e econômicas)” (SÁNCHEZ VÁZQUEZ, 1992, p. 245). 

Essas contradições inerentes a qualquer religião (sobrenatural e real) 

despertaram, dentro da própria Igreja, pensadores com preocupações éticas, que 

utilizavam a razão como forma de esclarecer questões advindas da teologia. Porém, é 

importante ficar claro que esses pensadores procuravam enquadrar seu pensamento 

dentro dos moldes da Igreja, das verdades de Deus e dos dogmas, tornando a filosofia, e 

suas disciplinas como a ética, subordinada à teologia. 

Na modernidade, há um pensamento mais independente que busca uma 

fundamentação para a ética fora da religião. Esse afastamento significa uma retomada 

da concepção grega de ethos, especialmente de Aristóteles. Um estudo da vida política e 

dos costumes daqueles povos garantiria, de algum modo, refazer todo o percurso dos 

medievais, como Agostinho e Tomás de Aquino, e portanto construir uma nova 

concepção de ética que correspondesse aos interesses contemporâneos. Oferecer um 

resumo da história da ética no pensamento moderno não seria nada fácil e estaria fora 

dos nossos objetivos neste texto. Propomo-nos, no entanto, interpretar a ética em Marx, 



31 

 

 

como representante desse período, a partir dos textos A ideologia alemã e Manuscritos 

econômicos e filosóficos. 

 



32 

 

 

3 A ÉTICA MARXISTA: UMA PERSPECTIVA MATERIALISTA HISTÓRICA 

 

 

Apesar de Marx não ter tratado substancialmente de ética, são vários os estudos 

que tentam dar provas da existência de uma ética no pensamento marxiano
4
. Por outro 

lado, o marxismo tradicional dá margens para que comentadores
5
 trabalhem com a tese 

de que não há um pensamento ético na concepção materialista da história. 

 

 

3.1 PENSADORES DE UMA ÉTICA MARXISTA 

 

 

Por mais de um século o marxismo ortodoxo permaneceu em negação sobre a 

ética, aproveitando o desprezo que o próprio Marx desferia ao discurso moral. Porém o 

antimoralismo de Marx é primordialmente estratégico, pois seu intuito de fazer uma 

análise com base claramente científica o impedia de utilizar argumentos morais contra o 

capitalismo ou a favor do socialismo. Marx afirmava que invariavelmente a moral é 

utilizada para afirmação da classe social dominante, e qualquer tentativa de criticar o 

status quo cai na falácia de ir contra a moral. A suspeita sobre o discurso moral levou à 

convicção de que o socialismo deveria ter uma teoria científica e não utópica. A 

consciência muda com a transformação das relações sociais, as ideias predominantes de 

cada época são as dos grupos dominantes de cada época. Assim, a moral é o reflexo do 

interesse da classe dominante. É afirmado no Manifesto comunista que, apesar das 

modificações na moral e no pensamento filosófico que ocorrem com o desenvolvimento 

da história, temas como justiça e liberdade são recorrentes em toda a história. Na 

realidade, a persistência dessas ideias estaria no fato de que todo desenvolvimento 

histórico tem acabado com certas formas de exploração e toda forma comum de 

consciência que surge daí irá desaparecer quando terminarem os conflitos de classe. 

Se a suposição de que Marx não trabalhou a ética por questões estratégicas é 

correta, significa que ela é contingente em condições particulares. Lawrence Wilde 

(2001, p. 2) afirma que se a consciência de classe dos trabalhadores não se desenvolveu 

                                                
4
 Essa compreensão é defendida em autores como MAGALHÃES em seu projeto para estágio de pós-

doutorado, FROMM, MARCUSE, HELLER, entre outros. 
5
 Ver LESSA, STALIN entre outros. 



33 

 

 

da forma como Marx supunha, então a questão da consciência estaria aberta para uma 

discussão independente que iria incluir a discussão do porquê o socialismo seria 

superior eticamente ao capitalismo. 

Existem instâncias em que Marx critica outras posições socialistas porque estas 

eram progressivas para certos momentos da história, mas ficavam defasadas com uma 

nova realidade advinda da derradeira luta de classe. Apesar de criticarem o socialismo 

utópico, Marx e Engels o elogiam pelos ataques aos princípios da sociedade vigente por 

fornecerem materiais para a união da classe trabalhadora. 

Essa forma seria bastante útil no início e se tornaria irrelevante quando a luta 

de classe amadurecesse. Mas se o desenvolvimento da luta de classe gera um inesperado 

desenvolvimento como a pacificação de grande parte da classe trabalhadora ou como a 

emergência de ditaduras que se dizem marxistas, então para Wilde (2001, p. 3) a 

objeção ao pensamento utópico – e por extensão ao discurso ético – não pode ser 

baseada com referência ao realismo histórico. 

A realidade do stalinismo e o fracasso da revolução socialista no ocidente 

levaram alguns marxistas a desafiar a ortodoxia e a examinar a questão central da 

liberdade humana. Esses pensadores tiveram o apoio da publicação da maioria dos 

primeiros escritos de Marx. 

Para Wilde, o ponto central dos primeiros escritos de Marx foi o conceito de 

alienação, e a essência da criatividade social do homem era negada à massa de 

trabalhadores devido ao processo de acumulação capitalista que gera a alienação. 

Enquanto a exploração continuar, a liberdade humana não pode ser alcançada. A luta 

por uma sociedade socialista era a luta por uma sociedade consciente, em que a 

existência humana está em harmonia com sua essência. 

 

 

3.1.1 Teoria da necessidade e a formação de uma ética marxiana 

 

 

3.1.1.1 A influência de Kant em uma possível ética da necessidade em Marx 

 

 

Afirmar que Aristóteles influenciou Marx não é novidade. Há também alguns 

estudiosos que admitem a existência de um “relacionamento” entre Marx e Kant, que 



34 

 

 

este teria influenciado aquele. Porém poucos aceitam que Marx tenha sido influenciado 

pela ética kantiana, pelo menos na extensão que Kain propõe em Marx and ethics (1991, 

p. 15). De acordo com Kain, não podemos chamar Marx de kantiano no máximo 

podemos afirmar que ele utiliza parte do pensamento de Kant para fins próprios, mas 

rejeita outra. A importância dessa suposta relação é a de que ambos concordam de 

forma significativa no uso do imperativo categórico. Kain deixa claro que Marx não 

aceita várias acepções de uso do imperativo categórico que aparecem nos escritos éticos 

de Kant (Fundamentos da crítica da metafísica dos costumes e Crítica da razão 

prática). Eles focam primariamente o que significa ser moral e parecem assumir a 

moralidade como exclusivamente ligada ao indivíduo. O indivíduo seria livre e, 

portanto, deveria agir de forma moral, incondicionalmente. 

Essa posição de Kant não se reflete em seus escritos sobre política e filosofia 

da história. Nesses textos, as coisas não são deixadas para o indivíduo, pois a escolha 

individual não seria suficiente para gerar uma moral. O desenvolvimento histórico da 

cultura e das instituições sociais é um predicado necessário para uma possível 

moralidade e assim para a ação dentro do imperativo categórico. É nesse contexto que 

achamos a similaridade entre Marx e Kant. Marx procura um agente histórico que 

possibilita a realização da moral, e é nessa procura que é influenciado pelo que Kant 

tem a dizer sobre o tipo de agente (Cf. KAIN, 1991, p. 16). 

A principal preocupação de Marx não é explicar o que é a moral, mas explicar 

como ela pode ser realizada no mundo. Para podermos compreender sua perspectiva, 

temos de ter um entendimento básico do que a moral significa para Marx e, assim, 

apreendermos seu conceito de universalização para, então, começarmos a enxergar a 

aproximação com o conceito do imperativo categórico. 

Para a moral kantiana, o indivíduo é livre de fato e a moral é baseada na 

liberdade. Mas é a subjetividade que é livre; o indivíduo decidiria suas ações de acordo 

com a razão. O indivíduo não é necessariamente livre para realizar suas ações morais. O 

mundo pode apresentar obstáculos para sua execução, sem com isso, de acordo com 

Kant, afetar a liberdade moral do indivíduo. Para Kant, o fato empírico, seja ele um 

empecilho ou um facilitador, é irrelevante para a liberdade. Os sentimentos também não 

fazem parte, eles não precisam estar de acordo com a ação para que ela seja moral e 

livre. Nossa liberdade não é afetada se nossos sentimentos forem de encontro com as 

ações morais. Já para Marx, a liberdade somente é realizada quando o mundo externo 

(objetivo) e nossos sentimentos estão de acordo, cabem e dão suporte à liberdade 



35 

 

 

subjetiva racional do indivíduo. Leis e instituições, sentimentos e costumes e a 

racionalidade individual têm de formar o Estado (KAIN, 1991, p. 17). 

Essa é a base para a rejeição de Marx do dever ser em favor do é. A moral nos 

diz o que devemos fazer, ou seja, ela ainda não foi realizada. Ética não envolve dever 

ser, a vida ética existe e assim é realizada. 

Segundo Kain (1991, p. 19), a liberdade para Marx demanda três coisas: que o 

indivíduo seja determinado por princípios racionais e universais; que as leis e as 

instituições do estado também sejam racionais para que, ao obedecermos às leis civis, 

estejamos obedecendo às leis de nossa própria razão; e que os costumes e os 

sentimentos sejam moldados para que concordem e deem suporte às leis racionais. 

Qualquer coisa é um aspecto da essência humana se tal coisa é necessária para 

o ser humano. A presença da necessidade indica que sua existência é essencial para o 

ser, e sem ela o ser não pode ter uma existência satisfeita. Se a necessidade é frustrada 

ou não pode ser satisfeita ou se sua satisfação frustra outra necessidade, então a 

existência está em desacordo com a essência, e a alienação está presente. 

Kain (1991, p. 25) afirma que para Marx a essência humana se desenvolve e o 

conceito de necessidade é uma importante ferramenta para a compreensão desse 

desenvolvimento. Novas necessidades surgem e são transformadas em contexto que 

envolve condições e relações sociais. Conquanto, novas necessidades apontam para 

tarefas individuais específicas e requerem transformações do mundo, isso se a 

necessidade está para ser satisfeita. Ao seguir e entender a recíproca transformação da 

necessidade e do mundo, podemos delinear o desenvolvimento da essência humana. 

Necessidades como, por exemplo, alimentação, interações humanas ou educação não 

são satisfeitas da mesma forma e pelo mesmo processo cultural em todos os tempos. 

Elas têm diferentes conteúdos e objetos, e suas satisfações envolvem diferentes tipos de 

atividades. Para Marx, as necessidades são todas diferentes. Até necessidades básicas 

são diferentes necessidades em diferentes períodos históricos (Cf. Manuscritos 

econômicos e filosóficos). Ao entender qual o ponto particular da história que é 

experimentado como necessidade em sua específica qualidade e qual o processo 

requisitado para satisfação da necessidade, podemos entender o nível em que a essência 

humana se desenvolveu e o grau no qual a existência foi transformada para caber no 

nível em que a essência chegou. Assim, podemos avaliar a situação moralmente. Kain 

(1991, p. 26) cita o exemplo de que ao determinar um caráter específico de necessidades 

geradas em uma sociedade particular, as forças produtivas e os processos sociais 



36 

 

 

disponíveis para a satisfação de tais necessidades, começamos a descobrir em que 

extensão as necessidades são satisfeitas. Podemos mensurar isso de encontro com o grau 

em que necessidades podem ou deveriam ser satisfeitas. Podemos descobrir, portanto, 

em que extensão a existência corresponde à essência. 

Necessidades existentes apontam não somente para o passado, mas também 

para o futuro. Elas continuamente indicam como a existência deve ser transformada 

para encontrar nossas necessidades e realizar nossa essência. A transformação bem 

sucedida na existência para a satisfação da necessidade vai transformar a necessidade e 

permitir a nova necessidade ser sentida. Isso vai gerar novas demandas para uma 

transformação da existência mais profunda. Os seres humanos sempre têm objetivos 

morais, eles sempre estão envolvidos em transformar existência para caber sua essência. 

Marx argumenta que quando uma teoria está plenamente desenvolvida ela 

inevitavelmente se torna prática. Quando a essência de algo se desenvolveu ao ponto de 

poder ser conceituada e formulada universalmente, ela se volta para o mundo na forma 

de atividade prática. Essência essa referente à de um estado ou à de um povo em um 

período específico da história. Quando essa essência está plenamente desenvolvida, ela 

entra em uma perspectiva universal. Quando esse nível teorético é alcançado, a teoria 

começa a comparar todas as existências particulares com a essência. Passa a criticar e a 

definir a tarefa prática de transformar a existência para que caiba na essência. Para 

Marx, esse argumento resulta da compreensão de que o mundo é feito filosoficamente e 

transformado de acordo com a teoria. Assim, a filosofia se torna universal, pois estaria 

engajada e funcionaria no mundo (KAIN, 1991, p. 26-7). 

Podemos abstrair desse processo o desenvolvimento da subjetividade. O sujeito 

internaliza a teoria, engaja-se na crítica e transforma o mundo. O indivíduo não 

encontrará uma unidade entre teoria e realidade, ao contrário, confrontará a teoria com o 

mundo e, então, desenvolverá tanto a teoria quanto o mundo real. Portanto, podemos 

afirmar que os indivíduos são produzidos historicamente, são criados pela cultura. Os 

homens internalizam o espírito de seu tempo, os valores, a filosofia, os desejos e as 

necessidades de seu mundo. Eles adquirem educação e cultura socialmente. O indivíduo 

é a cristalização do mundo objetivo em subjetividade. Mas o indivíduo remodela os 

valores culturais internalizados, os modifica e os desenvolve, ou mesmo dá-lhes uma 

nova direção ou significado. A ação do indivíduo produz e transforma a cultura que o 

produziu. A interação entre a cultura e o indivíduo faz com que ambos se desenvolvam 

e se tornem mais ricos (KAIN, 1991, p. 27). 



37 

 

 

Kain (1991, p. 27-8) indaga se podemos julgar se a essência e a existência de 

uma lei objetiva estão de acordo. É nessa questão que Marx demonstra sua influência 

kantiana e como seus conceitos de liberdade e essência estão conectados com seu 

conceito de universalização. Para Marx, a resposta à pergunta acima é comparar forma e 

conteúdo. O conteúdo de uma lei não pode contradizer sua forma. O conteúdo objetivo 

da lei surge de uma necessidade natural, da vida real do objeto em questão. Tanto para 

Marx, quanto para Kant a universalidade é a forma própria que qualquer lei deve ter. O 

conteúdo da lei deve ser capaz de ter uma forma universal sem contradições. O Estado e 

as leis devem representar fins universais e nunca interesses de grupos ou classes 

particulares, pois, se assim for, o conteúdo contradiz a forma universal de tal lei. 

 

 

3.1.1.2 Agnes Heller e a teoria da necessidade 

 

 

Para Simon Torney (WILDE, 2001, p. 169), Heller é talvez a mais conhecida 

teórica que emergiu da “Escola de Budapeste”, formada por Georg Lukács nos anos 

1960. Apesar de os membros da Escola se considerarem marxistas, isso não quer dizer 

que suas preocupações eram desenvolver ou aplicar uma teoria marxista. Marxista era, 

acima de tudo, uma posição política, em vez de uma ligação filosófica, com o 

significado de estar-se declarando fidelidade a um projeto não acabado, e não no sentido 

de um par de lentes com o qual o mundo devesse ser visto. 

Agnes Heller, estudante de filosofia, teve pouca oportunidade de estudar o 

trabalho de Marx, porque ele era considerado pelas autoridades comunistas um 

economista político ou um cientista social e não “meramente” um filósofo. Os primeiros 

trabalhos de Heller estão no domínio da ética, particularmente de Aristóteles e das 

implicações éticas de certos textos literários, em particular de Chemyshevsky, como nos 

informa Torney (WILDE, 2001, p. 170). Heller considerava Marx apenas uma fonte de 

pesquisa entre outras que tinham grande significado para o estudo da vida social, 

incluindo Hegel, Aristóteles, Kant e os filósofos da existência, Heidegger, Kierkegaard 

e mais tardiamente Nietzsche. É só nos trabalhos do começo da década de 1970, 

particularmente em A teoria da necessidade em Marx, que podemos observar uma 

forma distintiva de marxismo se desenvolvendo (TORNEY apud WILDE, 2001, p. 

170). 



38 

 

 

O objetivo de Heller nesse trabalho seria contrapor o que ela chamava de a 

agenda de Engels e a emboscada do estruturalismo de Althusser e seus seguidores. 

Agenda essa que buscava suplantar o caráter ontológico das análises de Marx sobre a 

sociedade capitalista. Heller suspeitava particularmente do reducionismo da história a 

tendências e, consequentemente, o reducionismo do homem a mero resultado da lógica 

dessas tendências. A superioridade da metodologia marxiana não estava na negação da 

categoria do valor; pelo contrário, estava na conexão explícita de uma hierarquia de 

valores em que o ideal do homem rico em necessidades aparece no topo. 

 

A satisfação da necessidade constitui a condição sine qua non para 

qualquer mercadoria. Não existe nenhum valor (valor de troca) sem 

valor de uso (satisfação de necessidades), porém podem existir valores 

de uso (bens) sem valor (valor de troca), se bem satisfazem 

necessidade (segundo sua definição). Que fique claro desde agora que 

Marx costuma definir mediante o conceito de necessidade, mas não 

define nunca o conceito de necessidade nem sequer descreve que deve 

se entender com tal termo (HELLER, 1986, p. 21, tradução nossa). 

 

A explicação social aparece nesse sentido em como suplantar um sistema ético 

por outro, da particularidade da ética da economia política burguesa para o 

universalismo, da essência da espécie da ética comunista. A necessidade do comunismo 

não estava, para Heller, no sentido considerado como uma necessidade histórica, e mina 

completamente o propósito de apelo de Marx para o proletariado. A necessidade de 

transformar teoria em práxis seria apenas uma necessidade ética, porque só sob o 

comunismo é que a sociedade de classe pode ser suplantada. Nenhum outro valor além 

daqueles do comunismo serve aos interesses da humanidade, o comunismo é a única 

forma racional que a ideologia pode tomar. Além do mais, precisamente porque Marx 

trata o “valor” como uma categoria universal da ontologia social é que o indivíduo, 

como matéria da ética, deve ser considerado como instigador da práxis, não a classe e 

muito menos o partido, atuando no interesse da classe. Marx diz que o comunismo só 

pode triunfar se recorrer e ganhar o suporte de indivíduos empiricamente existentes. 

Interesses seriam uma categoria que pertence a uma sociedade alienada, pois 

existem apenas em sociedades de classes. Como o comunismo é o movimento que 

busca a abolição das classes, não pode ser considerado o interesse de alguns. 

Comunismo é a expressão da universalidade humana de nossa essência como espécie e 

transcende a particularidade de interesses em si. Sem essa base, ele apenas imita outras 

ideologias, privilegiando os interesses particulares de uma classe sobre outra, 



39 

 

 

garantindo a não abolição da existência alienada da sociedade, mas o encurrala dentro 

da transição. 

 

Em consequência, as necessidades radicais conduzem exclusivamente 

à completa reestruturação do sistema de necessidades; sobre isso Marx 

não tem dúvida nenhuma. O sistema de necessidades capitalista 

pertence ao capitalismo; apesar de ele ser precisamente essa sociedade 

“pura” a que desenvolve as forças produtivas até o ponto de superar a 

divisão do trabalho; assim mesmo pode criar, e cria, necessidades 

pertencentes a seu ser, mas não a seu sistema de necessidades. Por ele 

só as necessidades radicais podem motivar que os homens para 

satisfazê-las realizem uma formação social radicalmente distinta da 

precedente, cujo sistema de necessidades – radicalmente novo – se 

diferenciará dos passados (HELLER, 1986, p. 117, tradução nossa). 

 

Mesmo como uma defensora dessa forma de leitura do conceito de valor em 

Marx, Heller deixa uma pista do motivo por que ela mais tarde rejeitaria o marxismo 

como a base genuína de uma política libertária: seria a inconsistência na maneira que 

Marx trata a necessidade e a mensagem que ele passa para seus seguidores no que se 

refere à forma da transição; também a respeito do comunismo como a única forma ética 

universal que a sociedade pode tomar e como a única alternativa ao capitalismo, assim a 

única opção que o proletariado pode aceitar para salvar a si mesmo e a humanidade. 

Nesse sentido, Marx entraria em conflito com sua própria ontologia da práxis em que 

tanto insiste na disponibilidade de opções para o ator histórico. Esse foi um erro crucial, 

aponta-nos Heller, porque devido à longevidade do capitalismo, ao fato de a capacidade 

do capitalismo integrar o proletariado e também ao fato de desenvolver livremente as 

forças de produção. Os pronunciamentos de Marx servem para sabotar a dimensão ética 

de suas críticas ao capitalismo e serviriam às forças políticas reacionárias. Quanto mais 

o estruturalismo permitir desumanizar o marxismo, mais irrelevante o marxismo se 

torna, porque é apenas o humanismo ou a dimensão ética que continua válida. No 

contexto em que a burguesia sairia de pauta indefinidamente por causa da crise final do 

capitalismo, seriam as mensagens moral e ética do marxismo que teriam validade, e não 

os aspectos sistemáticos ou o suposto cientificismo. 

A dimensão ética da análise de Heller ao marxismo é mais profundamente 

sustentada na Teoria das necessidades em Marx. Nela sua principal preocupação é 

proliferar o que pode ser considerado uma deontologização da análise de Marx da 

necessidade que, para ela, a maioria dos marxistas ortodoxos subordina ao 

superestimado conceito de necessidade social. Isso implica que as necessidades 



40 

 

 

individuais são meramente o reflexo das necessidades de classe ou da coletividade a que 

os indivíduos pertencem. Estes não teriam suas próprias necessidades porque o que o 

indivíduo necessita já estaria constituído pelo sistema de produção dominante, e o lugar 

do indivíduo estaria dentro da divisão do trabalho. A implicação é que sob o socialismo 

um sistema racional de produção e de distribuição permitiria o estabelecimento de uma 

verdadeira ou genuína necessidade social, em oposição a falsas necessidades sociais 

encontradas no modo de produção capitalista. Em uma crítica devastadora à ortodoxia 

marxista, Heller tira uma parte da análise que Marx faz da necessidade e revela uma 

ontologia originária subjetiva. Ela argumenta que Marx apenas agrega necessidades 

individuais, o que significa que ele nunca discute necessidades sociais, com exceção 

para destacar como a necessidade se tornou alienada dentro das condições 

contemporâneas. 

 

Marx entende unicamente necessidades dos indivíduos. Pode-se 

calcular ou avaliar uma media das necessidades individuais (como nos 

casos das “necessidades necessárias”), porém estas continuam sendo 

em todo momento individuais. Somente para a descrição do 

fetichismo Marx se serve da categoria da necessidade no sentido 

fetichista (para contrapô-la então às necessidades dos fetichistas, ou 

individuais). Pense-se no parágrafo de O capital já citado, em que 

define a alienação capitalista como aquela em que possuem caráter 

decisivo nas necessidades de desenvolvimento do trabalhador, senão 

nas “necessidades de valorização do capital”, expressão utilizada aqui 

em sentido claramente fetichista. De fato, se bem a necessidade de 

valorização constitui sempre a necessidade de um capitalista 

particular, também o capitalista é uma potência alienada (HELLER, 

1986, p. 79-80, tradução nossa). 

 

Com a superação da alienação, o modelo de necessidade social é substituído 

pelo modelo do homem rico em necessidades que representa a inversão da forma 

alienada da subjetividade encontrada no capitalismo. A distinção entre necessidade 

verdadeira e falsa – é encontrada na Segunda Internacional e podemos adicionar 

teóricos marxistas como Gorz e Marcuse (TORNEY apud WILDE, 2001, p. 174) – não 

pode ser achada no trabalho de Marx. Pois as únicas necessidades que existem são as 

dos sentidos dos homens. Nenhuma sociedade que espera desenvolver a riqueza humana 

pode ser fundamentada em uma produção racional que seja baseada em necessidades 

reais, mas somente na base da satisfação do indivíduo rico. Assim, qualquer tentativa de 

subordinar as necessidades do indivíduo ao do coletivo tem de ser resistida para que ao 

indivíduo seja permitido desenvolver sua própria riqueza. 



41 

 

 

 

Marx especula para um futuro com homens aos quais essas 

necessidades de satisfação só possíveis socialmente aparecem ab ovo 

como necessidades conscientes e pessoais e cuja satisfação será tão 

importante que por si mesmos limitarão outras necessidades. Sabemos 

bem que na opinião de Marx somente na sociedade dos “produtores 

associados” é de onde outras necessidades põem limite às 

necessidades humanas. Quando termina o domínio das coisas sobre o 

homem, quando as relações inter-humanas não aparecem já como 

relações entre coisas, então toda necessidade é governada pela 

“necessidade de desenvolvimento do indivíduo”, a necessidade de 

autorrealização da personalidade (HELLER, 1986, p. 84-5, tradução 

nossa). 

 

Por outro lado, Heller não argumenta que Marx falha em distinguir entre 

necessidades alienadas e não alienadas, pois um sistema que respeita os indivíduos 

como tais deve ser um sistema em que a expressão de necessidades não seja mediada 

por um filtro burocrático erigido, mas que pelo menos reconheça a expressão de todas 

as necessidades como legítimas. Isso implica que a revolução é vista por Marx como 

legítima quando é a expressão – como chama Heller – de necessidades radicais do 

proletariado e não como necessidades verdadeiras, como são interpretadas pelos 

revolucionários. Para Marx, o capitalismo está condenado, porque empobrece o 

indivíduo ao produzir uma quantidade massiva de novas necessidades e ao remover a 

possibilidade do proletariado lucrar com essa grande riqueza. 

É esse fato e não qualquer objetividade ou condição sistemática que Marx 

enxergava como base da revolução social total. Tal revolução representaria a erupção de 

indivíduos contra o sistema que nega a eles suas individualidades, não o resultado 

lógico de alguma tendência objetiva. 

Aqui vemos alguns motivos-chave para a crítica de Heller não só à Segunda 

Internacional, mas também ao curso do socialismo realmente existente. A tendência 

marxista de subordinar o indivíduo dentro da coletividade é, segundo Heller, 

equivalente a negar ao indivíduo sua essência como sujeito. Falar em verdadeira ou 

falsa necessidade e igualmente de interesse objetivo e subjetivo é insinuar que 

necessidades e sentimentos de pessoas de verdade são desconsiderados em nome do 

socialismo. Nesse caso, questiona Heller, para quem é o socialismo? Quem ou o que é o 

sujeito do socialismo? A resposta estava clara para Heller, pois suas análises 

eventualmente a levaram para o exílio pelo regime húngaro. Heller argumenta que tal 

posição representa uma traição a Marx e em particular a sua visão de uma revolução 



42 

 

 

popular que levaria a uma democracia radical da sociedade em que as pessoas normais – 

e não burocratas e especialistas – controlariam a existência coletiva. 

 

 

3.1.2 Erich Fromm e a ética humanística 

 

 

No entender de Lawrence Wilde (2001, p. 71), Erich Fromm tinha a convicção 

de que uma revolução seria necessária para a humanidade atingir a liberdade. 

Diferentemente de autores da teoria social que se concentravam na objetividade das 

condições econômicas e políticas para atingir seus fins, Fromm estaria interessado nas 

pré-condições da subjetividade. Ele estava preocupado em como os seres humanos 

responderiam a mudanças estruturais no plano do inconsciente, e particularmente em 

como grupos sociais diferentes adotam certas características para se ajustarem a certas 

mudanças de circunstâncias. 

 

Em primeiro lugar, deve notar-se que Marx, como Spinoza e mais 

tarde Freud, achava que a maioria do que os homens pensam 

conscientemente é uma percepção “falsa”, é ideologia e 

racionalização; que as verdadeiras molas mestras das ações do homem 

são inconscientes para este. Segundo Freud, elas têm suas raízes nos 

anseios libidinosos do homem; segundo Marx, em toda a organização 

social do homem que norteia sua percepção para certas direções e o 

impede dar-se conta de determinados fatos e experiências. (FROMM, 

1964, p. 30) 

 

A ambição a longo termo das pesquisas de Fromm pode ser vista no texto do 

pronunciamento de abertura do Instituto de Psicanálise de Frankfurt em 1929. Ele 

argumenta que a psicanálise pode levar para a sociologia insights da psique humana e 

por isso deveria ser considerada como fator causal no desenvolvimento social, assim 

como fatores técnicos e econômicos. Em contrapartida, a sociologia pode trazer para a 

psicanálise o conhecimento do contexto social em que o desenvolvimento da psicanálise 

se encontra, em particular o contexto de que a família é um produto do sistema social e 

de como a condição social muda a forma pela qual a família influencia a formação do 

aparato psíquico do indivíduo. 

A ética que Fromm articula na obra Man for himself difere do tipo de filosofia 

moral que tem prevalecido desde o iluminismo – que enfatiza os princípios e as regras 



43 

 

 

pelos quais o indivíduo regula sua conduta perante outros indivíduos. Fromm revive 

uma forma mais antiga de entender a ética, utiliza o conceito aristotélico de 

eudaemonia, que diz que o verdadeiro propósito da vida humana é a realização do 

potencial da essência humana com ênfase no caráter virtuoso ou vicioso e na natureza 

boa ou má da sociedade. Como na teoria moral de Aristóteles, a tarefa da ética é 

trabalhar como a essência humana pode atingir seu fim ou propósito pelo exercício de 

virtudes. Como socialista, Fromm rejeita a afirmação aristotélica de uma sociedade 

marcada por defeitos. Ele está preocupado com o tipo de sociedade em que o bem-estar 

e a integridade possam ser realizados por todos, com ênfase nas virtudes requeridas para 

a realização dos potenciais que são inatos aos seres humanos. 

Para Kant, perseguir a própria felicidade é apenas um desejo natural e nisso 

não há nenhum valor ético positivo, pois a satisfação da moral suprema só pode ser 

encontrada no cumprimento do dever. Os kantianos iriam afirmar que o que Fromm diz 

ser ética – perseguição da felicidade universal – não é nada mais do que um interesse 

pessoal, portanto não é uma atividade moral. Liberdade também nesse tipo de visão 

seria algo amoral, pois sua natureza é algo comum entre todos. Na perspectiva de 

Fromm, temos uma propensão natural à felicidade e à liberdade; porém temos de 

aprender a desenvolvê-las, em particular, transformar as estruturas sociais para 

proporcionarem seu desenvolvimento em estruturas que satisfaçam nossas necessidades 

essenciais. 

 

É importante reconhecer que esta teoria não pretende contestar a 

realidade ou o poderio das idéias e ideais. Marx fala de percepção, não 

de ideais. É exatamente a cegueira do pensamento consciente do 

homem que lhe impede tomar conhecimento de suas verdadeiras 

necessidades humanas e de ideais nele arraigados. Só se a falsa 

percepção é transformada em verdadeira, isto é, só se tomamos 

conhecimento da realidade, ao invés de deturpá-la por meio de 

racionalizações e ficções, podemos também dar-nos conta de nossas 

necessidades reais e verdadeiramente humanas. (FROMM, 1964, p. 

31) 

 

Há uma suspeita da natureza humana por trás da visão kantiana de moral, e o 

imperativo categórico trata as pessoas como fins nelas mesmas e serve de instrumento 

para corrigir o que naturalmente faríamos se fôssemos apenas buscar nossos próprios 

interesses. Isso é um anátema para Fromm, para quem o amor a si mesmo e ao outro é 

um atributo inerente ao ser humano. Amor é a força pela qual nos relacionamos com o 

mundo e nos apropriamos dele, e só encontramos completude e felicidade na 



44 

 

 

solidariedade e afinidade com os outros. Com esse comprometimento com a unidade da 

natureza e da racionalidade, Fromm está ampliando a seguinte passagem da Sagrada 

Família: “se entendido corretamente interesse é o princípio de toda moralidade, o 

interesse privado do homem deve ser feito de forma que coincida com o interesse de 

toda humanidade”. Tal resultado depende de nossa habilidade de superar a natureza 

alienada de nossa sociedade. 

Como Aristóteles e Marx, o ponto de partida de Fromm é a definição do que 

nos faz essencialmente homens, nos termos que nos distingue dos outros animais. Para 

Fromm, a consciência de si, a razão e a imaginação são os fatores que perturbam a 

harmonia que caracteriza a natureza animal. O ser humano faz parte da natureza e a 

transcende, motivo que nos leva a formas sem fins para novas soluções de problemas 

que nunca cessam de surgir – no âmbito da necessidade. 

 

O potencial do homem, para Marx, é um potencial dado; o homem é, 

por assim dizer, a matéria-prima humana que, como tal, não pode ser 

modificada, tal como a estrutura do cérebro tem permanecido a 

mesma desde a aurora da história. Contudo, o homem de fato muda no 

decurso da história: ele se desenvolve, se transforma, é o produto da 

história; assim como ele faz a história, ele é seu próprio produto. A 

História é a história da auto-realização do homem; ela nada mais é que 

a autocriação do homem por intermédio de seu próprio trabalho e 

produção (FROMM, 1964, p. 36). 

 

A vida do homem é um inevitável desequilíbrio, e não pode existir um retorno 

a uma condição pré-humana de harmonia com a natureza, mas somente o 

desenvolvimento da razão perante o domínio da natureza, incluindo a natureza humana. 

Reconhecer o significado único da vida que é dado aos homens pela vida produtiva é a 

possibilidade de atingir a felicidade pela realização plena das faculdades que são 

peculiares aos homens – razão, amor e trabalho produtivo. Fromm confirma o 

pensamento de Marx em O capital como fundamental para distinguir natureza humana 

em geral e natureza humana modificada, de acordo com cada época histórica. Fromm 

louva Marx por prover a mais significante definição da característica da espécie humana 

nos Manuscritos econômicos e filosóficos, quando sumariza que “liberdade é atividade 

consciente.” Tanto para Fromm quanto para Marx, a completude de nosso potencial 

enquanto seres sociais criativos é imperativa. Na verdade, Fromm torna explícita a 

dimensão ética do trabalho de Marx, focando a luta para superar a alienação humana 

com o propósito de conseguir o reino da liberdade em que a realização pessoal se torna 



45 

 

 

possível para todos os seres humanos. 

Para Fromm, a ética humanística é baseada no princípio de que bem é o que é 

bom para os seres humanos e mal é o que é deteriorante; o critério único ou valor ético é 

o bem-estar do homem. O que é bom para nós é a afirmação da vida pelo revelar de 

nossas forças, assegurando que esse fortalecimento não aconteça à custa dos outros. 

Fromm indica que produtividade e orientação produtiva são necessárias para o 

desenvolvimento completo das capacidades humanas – a criatividade, o amor e a razão. 

O fracasso de viver dessa forma resulta em disfunção e tristeza para o indivíduo, e que 

se isso acontece em escala maior, o resultado é um defeituoso padrão social. Ao 

contrário do pensamento kantiano, Fromm consideraria isso eticamente errado. O 

contraste entre as orientações de caráter produtivo e não produtivo são fundamentais na 

ética de Fromm para que possa ser considerada prática. 

 

 

3.1.3 O conceito materialista de essência 

 

 

Para Ian Fraser, o pensamento de Marcuse está permeado pelo imperativo ético 

que afirma que nossa existência deve estar em conformidade com nossa essência. Esse 

imperativo representa a acusação da sociedade burguesa que persistentemente impede a 

realização de nossa essência humana. É importante ressaltar que Marcuse usa os termos 

ético e moral indiferentemente, mas é preciso distingui-los para revelar a verdadeira 

natureza de seu discurso normativo. O termo ético pode ser relacionado com a questão 

de Sócrates, colocada por Platão “como um dever viver”, ao passo que a moralidade 

pode ser relacionada com uma noção kantiana de regras gerais que os agentes abstraem 

de situações particulares e são obrigados a obedecer. Para o marxismo, a ética é 

geralmente preferida à moral, porque esta rapidamente se torna sinônimo do tipo de 

individualismo abstrato promovido pela sociedade capitalista. Nessa medida, a ética 

marxista se aproxima da teoria ética aristotélica que tenta se basear no bem-estar e em 

uma vida digna de viver de acordo com o contexto social. 

 

O esboço do modelo clássico do pensamento dialético, que se segue, 

poderá preparar o terreno para uma análise das particularidades 

contrastantes da racionalidade tecnológica. Na Filosofia clássica 

grega, Razão é a faculdade cognitiva para distinguir o que é 



46 

 

 

verdadeiro e o que é falso, na medida em que a verdade (e a falsidade) 

é primordialmente uma condição do Ser, da Realidade – e somente 

nesse terreno uma propriedade das proposições. Verdadeiramente é – 

distintamente daquilo que parece ser (real), a Verdade é um valor, 

porquanto Ser é melhor do que Não-Ser. Este último não é 

simplesmente o Nada; é uma potencialidade e uma ameaça de Ser – 

destruição. A luta pela verdade é uma luta contra a destruição, porque 

a “salvação” do Ser (um esforço que parece ser ele próprio destrutivo 

se ataca uma realidade estabelecida como sendo “inverídica”: Sócrates 

contra a Cidade-Estado ateniense). Na medida em que a luta pela 

verdade “salva” a realidade da destruição, a verdade compromete e 

empenha a existência humana. É o projeto essencialmente humano. Se 

o homem tiver aprendido a ver e a conhecer o que a realidade é, agirá 

em concordância com a verdade. Epistemologia é, agirá em 

concordância com a verdade. Epistemologia é, em si, ética, e ética é 

epistemologia. (MARCUSE, 1982, p. 126 e 127) 

 

Ao desenvolver seu próprio conceito materialista de essência, a preocupação de 

Marcuse é oferecer um caminho para a inteligibilidade do mundo sobre o qual ele 

constrói a possibilidade de mudança. Assim, posiciona essência como um problema dos 

homens em que a distinção entre potencialidade e realidade, entre o que o homem e as 

coisas podem ser e o que eles são de fato são cruciais para sua teoria. Para Marcuse, a 

disjunção entre potencialidade e realidade incita o conhecimento a afastar-se da prática 

de transformação da vida do homem real.  

 

A noção de essência do homem pode servir de exemplo. Analisando 

na condição em que ele se acha no seu universo, o homem parece estar 

de posse de certos poderes e faculdades que lhe permitiriam levar uma 

“boa vida”, isto é, uma vida ao máximo possível independente da 

labuta, dependência e feiúra. Alcançar tal vida é conseguir a “melhor 

vida”: viver de acordo com a essência da natureza ou do homem. 

A concepção grega já coninha o elemento histórico – a essência do 

homem é diferente no escravo e no cidadão livre, no grego e no 

bárbaro. A civilização superou a estabilização ontológica dessa 

diferença (pelo menos na teoria). Mas esse acontecimento ainda não 

invalida a distinção entre natureza essencial e natureza contingente, 

entre formas verdadeira e falsa de existência – bastando, somente, que 

a distinção se derive de uma análise lógica da situação empírica e 

compreenda tanto seu potencial como sua contingência. (MARCUSE, 

1982, p. 128) 

 

O valor de buscar a raiz do problema da essência na prática social é que nos 

direciona para a consideração de nossa essência humana. Focar a essência humana 

revela uma desproporção histórica entre essência e aparência, entre potencialidade real e 

potencialidades que não são realizadas. Como Marcuse nota, isso implica que elementos 

críticos e éticos entram no conceito de essência devido à consideração do ser autêntico 



47 

 

 

pelo inautêntico e do que deveria e pode ser pelo que é. Ao endossar a crítica de Marx à 

economia política, Marcuse percebe que resolver a disparidade entre existência e 

essência resulta no comunismo que revoluciona a história humana e a definição de seu 

ser. Os homens realizam sua essência objetivamente pelo trabalho que é ele mesmo a 

forma em que a existência humana é realizada e confirmada. Como espécies, os homens 

são universais e livres na medida em que podem desenvolver e moldar o mundo externo 

para fazer parte de sua própria essência. Dessa forma, os homens podem transcender 

circunstâncias existenciais e realizar por eles mesmos tudo. A existência imediata que 

não está de acordo com nossa essência humana pode consequentemente ser transcendida 

pelo início do trabalho, ou seja, pela criatividade, pela expressão da afirmação da vida 

na liberdade humana.  

 

Contudo, essa dinâmica tem seus limites inerentes na medida em que 

o caráter antagônico da realidade, sua explosão em modalidades 

verídicas e inverídicas de existência, pareçam constituir uma condição 

ontológica imutável. Há modalidades de existência que jamais podem 

ser “verdadeiras” porque jamais podem assentar na realização de suas 

potencialidades, na satisfação de ser. Na realidade humana, toda 

existência que se desgasta procurando os requisitos da existência é, 

assim, uma existência “inverídica” e não livre. Obviamente, isso 

reflete a condição, que nada tem de ontológica, de uma sociedade 

baseada na proposição de que a liberdade é incompatível com a 

atividade de procurar as necessidades da vida, de que essa atividade é 

a função “natural” de uma classe específica, e de que a cognição da 

verdade e da existência verdadeira implica liberdade de toda a 

dimensão de tal atividade. (MARCUSE, 1982, p. 129) 

 

Marcuse, em acordo com Marx, entende que a essência humana não é abstrata 

e universalmente válida pelos tempos, mas é definida pelo desenvolvimento histórico. 

Isso não significa que a essência humana possa ser simplesmente identificada com a 

existência imediata. Existência e essência têm se separado na alienação da sociedade 

capitalista. A disjunção e a perversão da essência humana são tantas que dão início à 

necessidade de uma revolução radical do estado de existência. Tal revolução é, no 

entanto, um processo social que tem como premissa a liberação da sociedade com uma 

totalidade. Então, para Marcuse (1982, p. 134), a totalidade do mundo social nos 

aparece como uma estrutura multidimensional em que alguns fenômenos são parte 

central do mecanismo e outros estão perto da superfície dessa estrutura. Essência, como 

o que é essencial, é a totalidade desse processo social em um período histórico. O que 

não é essencial são os fenômenos que podem ser compreendidos apenas em relação com 



48 

 

 

o total desse processo social. De um lado, temos a essência como universal e, do outro, 

temos essência como aparecimento em forma particular. Aplicando suas análises ao 

capitalismo, Marcuse percebe como o fenômeno central desse sistema aparece para os 

indivíduos não como ele realmente é, mas de uma forma mascarada ou pervertida. O 

modo como as relações de trabalho ou a instituição de justiça aparecem esconde suas 

funções originais e verdadeiras que é manter o sistema capitalista. Essas formas 

pervertidas são manifestações do nível fundamental que Marcuse afirma ser a economia. 

E esses conceitos devem ser entendidos dialeticamente para que a realidade social dada 

possa ser transcendida. Tais conceitos contêm sua própria negação: uma acusação e um 

imperativo. Uma vez cumprido o imperativo, a prática cria uma nova organização 

social, uma nova essência humana aparece na realidade. A história atual de antítese 

entre essência e aparência desaparece. Porém, Marcuse (1997, p. 181) aponta que a 

distinção entre essência e aparência, potencial e existência imediata não vão terminar. A 

natureza continua a ser um reino de necessidades. As necessidades ainda têm de ser 

superadas, mas serão feitas de outra maneira, não mais baseadas em um sistema 

antagônico de produção. O impulso teórico que tem sido dominado pela procura do 

conhecimento válido, absoluto e universal terá de provar para si na prática de indivíduos 

associados. 

Para Marcuse, fazer da essência humana objeto de investigação significa que as 

pessoas devem ser libertadas da necessidade e da miséria reais para conquistar a 

libertação e tornarem-se elas mesmas. A realização de tal potencialidade, porém, é 

determinada por um número de fatores. Ele cita a medida de controle sobre produção 

natural e social, o nível de organização do trabalho, o desenvolvimento das necessidades 

em relação com a possibilidade de sua satisfação e a disponibilidade da riqueza cultural 

de valores em todas as áreas da vida. Com base nesse fato, os homens podem 

determinar sua essência em condições presentes, mas também em termos de seu 

potencial: de modo que podem ser diferentemente do jeito que são. Essa demanda 

polêmica sugere que a teoria da essência de Marcuse aponta o caminho do mal estado 

real da humanidade para uma forma de organização humana que distribui bens de 

acordo com verdadeiras necessidades da comunidade. Qual seria a característica dessa 

sociedade? As relações econômicas baseadas em competições seriam eliminadas em 

detrimento de um planejamento mais racional da vida social. Os produtores não 

estariam separados do labor, e o poder sobre os produtores seria abolido. O trabalho 

seria o sentido da vida e não a vida posta a serviço do trabalho. Os valores culturais não 



49 

 

 

seriam mais reduzidos a um privilégio ou a um objeto de um tempo livre, mas fariam 

parte comum da existência. 

Marcuse rejeita qualquer noção de aspecto utópico desses ideais ao enfatizar a 

existência de meios concretos para sua realização, que já estão a caminho na sociedade 

existente. Esses momentos de essência estão presentes na miséria, no sofrimento 

humano e na luta para superá-los, em vez de formar conceitos de pensamentos puros ou 

sistemas universais de valores. A verdade pode ser afirmada apenas pela ação histórica, 

e sua concretude só pode resultar após a luta. A teoria materialista da essência se 

contrasta com todas as teorias filosóficas quando interesses particulares buscam na 

organização da vida o destino do indivíduo não mais depender de chances nem da 

necessidade cega de uma economia descontrolada, mas quando o destino do indivíduo 

depender de uma potencialidade social compartilhada planejada. 

As condições materiais para a vida agora podem ser incorporadas no plano 

geral, que é organizado pela essência do indivíduo como liberdade social. A noção de 

essência de Marcuse é uma demanda ética para a transformação da sociedade existente. 

 

 

3.1.4 Materialismo histórico e a herança cultural 

 

 

Vincent Geoghegan (WILDE, 2001, p. 52) afirma que uma razão para que 

Bloch ganhe importância é sua luta com certas formas de marxismos que ele compara 

com a exploração contemporânea das inadequações do racionalismo. Bloch rejeita os 

marxistas que pelo cientificismo superficial ficam cegos para a riqueza do conteúdo 

vivo do fenômeno condenado como irracional, supersticioso ou reacionário. A forma 

ultrarracional do iluminismo rouba a humanidade de sua herança cultural e serviu para 

os grupos conservadores e fascistas que foram capazes de manipular essas áreas 

irracionais que ficaram vagas por essas teorias negligentes. A alternativa, para Bloch, 

não seria unilateral nem tampouco um afundamento em uma teoria obscura não 

racional, mas uma apropriação das nuanças dos valores que ainda perduram, 

independentes do tempo e do local da civilização humana. É dessa perspectiva que 

Geoghegan considera a obra enciclopédica de inteligível e de grande contribuição. 

Como marxista, Bloch afirma que o materialismo histórico fornece uma 

estrutura explanatória para o entendimento de como a humanidade tem transmitido seu 



50 

 

 

excedente cultural pelas épocas e como cada época tem a capacidade de pesquisar na 

história para renovar essa herança. Bloch utiliza a percepção compartilhada entre Hegel 

e Marx de como os períodos primários eram totalmente incapazes de compreender a 

natureza de suas atividades, não para produzir uma imagem simplista de momentos 

progressivos e reacionários, mas para acentuar a complexidade da experiência histórica. 

A tarefa da época atual é completar o projeto humano pré-configurado nas épocas 

primárias. Ele estaria satisfeito em aliar-se aos grandes pensadores morais e filósofos do 

passado que estavam investindo em algo que não podiam materializar devido às 

condições de seu tempo. Nesse sentido, a sociedade sem classe é na verdade o que tem 

sido desejado por tanto tempo em nome da moralidade. A autêntica atividade socialista 

tem o propósito que podemos chamar legitimamente ético e que transcende os interesses 

de classe; o marxismo por isso tem não só intenção epistemológica, mas também ética. 

Geoghegan (WILDE, 2001, p. 53) afirma que o trabalho de Bloch está 

conectado com a tradição do pensamento ético e critica o tratamento inadequado que 

essa tradição tem no marxismo. O marxismo se preocupa com a exploração e 

consequentemente, de acordo com a tradição do pensamento utópico, com a felicidade. 

Tem rejeitado temas como degradação, injúria e dignidade, que veem sendo 

desenvolvidos notavelmente na tradição naturalista. Apesar de o próprio Marx estar 

isento dessa rigidez, Geoghegan percebe que Bloch não consegue achar o eco perfeito 

para suas preocupações em Marx e, nos últimos anos de vida dele, sugere que a critica 

de Marx ao liberalismo ajudou a reforçar o autoritarismo do lenismo-marxista. 

 

 

3.1.5 Sánchez Vázquez e o pensamento ético em Marx 

 

 

De acordo com Sánchez Vázquez (2007, p. 5), Marx descreve o sumo de sua 

obra em suas famosas Teses sobre Feuerbach, especialmente na tese XI, que diz: “Os 

filósofos têm apenas interpretado o mundo de maneiras diferentes; a questão, porém, é 

transformá-lo” (grifos do autor). A tese está dividida em duas partes, mas que estão 

estritamente ligadas entre si. O mundo é referência nas duas partes, porém em duas 

perspectivas diferentes, e não contrapostas: como objeto de interpretação na primeira 

parte e como objeto de transformação na segunda. A uma e outra perspectiva 

correspondem, respectivamente, dois modos de relação com o mundo, o teórico e o 



51 

 

 

prático. Essas relações (interpretação e transformação) não são excludentes e se tocam 

necessariamente. Marx não está rejeitando a necessidade de interpretar ou pensar o 

mundo. O que está criticando é o limitar-se a interpretá-lo, à margem da prática para 

transformá-lo. Marx considera a interpretação indispensável, pois para poder mudar o 

mundo é necessário pensá-lo. Mas não obstante essa relação, que não pode ser posta de 

lado, o prioritário e determinante nela é o momento da transformação, como se 

estabelece inequivocamente na segunda parte da Tese – “a questão, porém, é 

transformá-lo” (grifo do autor). E justamente trata-se disso, porque a transformação do 

mundo é prioritária e determinante. Marx critica os filósofos (ou teóricos em geral) que 

se limitam a interpretá-lo. Não se aponta, portanto, toda a teoria, mas a que se limita a 

interpretar; vale dizer, a que, não se integrando ao processo de transformação, deixa o 

mundo como está. 

Existe em Marx uma centralidade da práxis, entendida – de acordo com a 

primeira Tese sobre Feuerbach – como uma atividade subjetiva e objetiva, teórica e 

prática. A práxis é central para Marx, justamente porque se trata de transformar o 

mundo. 

Assim, tendo sempre como eixo essa centralidade da práxis, Sánchez Vázquez 

(2007, p. 6) destaca que em Marx existem quatro aspectos essenciais que iremos 

rapidamente mostrar. 

A obra de Marx é, em primeiro lugar, uma crítica da realidade e, em particular, 

do capitalismo: crítica de seus problemas sociais que são produzidos necessária ou 

estruturalmente por ele, o que pressupõe certos valores a partir dos quais se exerce. 

Tratar dos problemas sociais que se critica tem como pressuposto os bens sociais que 

encarnam esses valores – morais e não morais – que o capitalismo realmente nega. 

A obra de Marx é, em segundo lugar, um projeto de emancipação social ou de 

uma nova sociedade como alternativa em que desaparecem os males criticados. É um 

projeto de uma nova sociedade em que os homens livres da opressão e da exploração – 

em condições de liberdade, igualdade e dignidade humana – dominam suas condições 

de existência. Um projeto por sua vez desejável, possível e realizável, mas que sua 

realização não é inevitável. Desejável: pela superioridade de seus valores sobre os que 

regem o capitalismo e por responder ao interesse e às necessidades de toda a sociedade. 

Possível: se na realidade se dão as condições históricas e sociais necessárias para sua 

realização. Realizável: se dadas essas condições os homens tomam consciência da 



52 

 

 

necessidade e da possibilidade da nova sociedade, se organizam e atuam para instaurá-

la. Portanto, nem o capitalismo é eterno nem o socialismo é inevitável. 

A obra de Marx é, em terceiro lugar, conhecimento da realidade a transformar e 

das possibilidades de transformação inscritas nela, assim como das condições 

necessárias das forças sociais e dos meios adequados para levar a cabo essa 

transformação. Ainda que o conhecimento por si não garanta que essa transformação se 

cumpra, garante-se – ao inserir-se no correspondente processo prático – que o projeto 

não se converta em um simples sonho, impossível de realizar, ou em uma aventura 

condenada ao fracasso. 

Finalmente, o marxismo distingue-se por sua vontade de realizar o projeto, isto 

é, por sua vinculação com a prática, pois não basta criticar o existente nem projetar uma 

alternativa para ele, como tampouco basta o conhecimento da realidade a ser 

transformada. É necessário todo um conjunto desses atos efetivos que constituem a 

prática e, em especial, a prática política destinada a realizar o projeto de emancipação. 

Nenhum dos quatro aspectos mencionados pode ser separado dos demais, ainda que 

haja um deles – a prática – que, sendo determinante, mantém todos em sua unidade (Cf. 

SÁNCHEZ VÁZQUEZ, 2007, p. 7). 

Levando em consideração a teoria de Marx como filosofia da práxis, Sánchez 

Vázquez volta à questão das relações entre ética e marxismo – ou também entre 

marxismo e moral – para analisar como a moral entra em sua crítica do existente, em 

seu projeto de nova sociedade – como objeto de conhecimento – e, por último, na 

prática política transformadora. 

A crítica do marxismo ao capitalismo tem um significado moral, ainda que 

certamente não se reduza a ele, pois o capitalismo é criticável também por não satisfazer 

às necessidades vitais da maioria da humanidade. Na verdade, esse sistema não 

conseguiu oferecer os bens materiais e sociais de acesso às condições humanas 

indispensáveis – alimentação, moradia, saúde, segurança ou proteção social. O 

capitalismo de ontem e de hoje pode e deve ser criticado pela profunda desigualdade na 

divisão da riqueza social, pelas injustiças que daí derivam, pela negação ou limitação 

das liberdades individuais e coletivas ou pela redução delas – quando são reconhecidas 

– a um plano retórico ou formal e por tratar os seres humanos – na produção e no 

consumo – como simples meios ou instrumentos. Tudo isso limita os valores morais 

correspondentes: igualdade, justiça, liberdade e dignidade. O capitalismo pode e deve 

ser criticado moralmente ou pela alienação, que submete o trabalhador, desumanizando-



53 

 

 

o e convertendo-o em simples objeto ou mercadoria – como critica Marx em suas obras 

de juventude –, ou pela exploração que impõe o capitalista ao forçar o trabalhador a 

vender sua força de trabalho e apropriar-se da mais valia que cria – como critica Marx 

em suas obras de maturidade. Existe em Marx uma crítica moral do capitalismo que 

pressupõe os valores morais a partir dos quais ela é feita, valores negados no sistema 

social que se critica, mas próprios da sociedade alternativa que propõe substituí-lo. 

Sánchez Vázquez (2007, p. 9) afirma a presença da moral no projeto de uma nova 

sociedade que, livre da alienação e da exploração do homem pelo homem, assegure 

liberdades individuais e coletivas efetivas a seus membros: a igualdade social e a justiça 

– que se caracteriza na primeira fase pela distribuição dos bens produzidos, conforme o 

trabalho aportado pelos produtores, e na segunda fase superior, comunista, de acordo 

com as necessidades dos indivíduos. 

Estamos, então, diante de uma sociedade livre, justa, igualitária que permitirá 

realizar o valor moral mais alto – postulado por Kant: a autorrealização do homem 

como fim. Assim, pois, para o marxismo, a moral é um componente essencial de seu 

projeto de emancipação social. 

Quanto ao marxismo como conhecimento ou como vocação científica, Sánchez 

Vázquez (2007, p. 10) mostra que a moral é objeto de reflexão da ética, ou seja, que é 

uma teoria desse comportamento específico – individual e coletivo – que se dá histórica 

e socialmente. Aqui se colocam os problemas determinados por sua natureza ideológica, 

histórica e social. E justamente pela natureza dessa forma específica de comportamento 

humano, a ética marxista, ou de inspiração marxiana, se distingue das éticas 

individualistas, formais ou especulativas que pretendem explicar a moral à margem da 

história e da sociedade, ou dos interesses dos grupos ou classes sociais. Todavia, a 

moral não só entra no marxismo como objeto a ser explicado, mas também em um 

sentido normativo, como moral (socialista) de uma nova sociedade, justificando sua 

necessidade, desejo e possibilidade, após a crítica da moral dominante sob o 

capitalismo. Há então lugar no marxismo tanto para uma ética que tente explicar a 

moral realmente existente, como para uma ética normativa que postule uma nova moral, 

necessária, desejável e possível quando se deem as bases econômicas e sociais 

necessárias para construir a nova sociedade na qual essa moral há de prevalecer. 

Finalmente, se o marxismo como “filosofia da práxis” se caracteriza fundamentalmente 

por sua vocação prática e particularmente por sua vinculação com a prática política 

necessária para transformar o mundo presente em uma direção emancipadora, é 



54 

 

 

necessário esclarecer o lugar da moral nessa prática na qual se conjugam 

indissoluvelmente os fins e valores que persegue e aspira realizar com os meios 

necessários e adequados para alcançá-los. 

Assim entendida, a prática política tem relação com a moral (SÁNCHEZ 

VÁZQUEZ, 2007, p. 11-2). Pelo conteúdo moral dos fins e valores: igualdade e 

desigualdade (respectivamente, nas duas fases da nova sociedade, antes mostradas), 

liberdades individuais e coletivas efetivas, justiça, dignidade humana e autorrealização 

do homem. Tratam-se de fins e valores propriamente morais, ainda que a prática política 

persiga também outros. 

Pelo conteúdo moral do uso dos meios necessários para alcançar esses fins e 

valores, se os meios forem considerados instrumentalmente, ou seja, por sua eficácia, 

devem ser julgados também por critérios que impõem limites a seu uso, mesmo sendo 

eficazes. 

Pelos valores morais – como os da lealdade, da solidariedade, da sinceridade, 

ou do altruísmo etc. – que hão de reger a participação dos indivíduos nas ações 

propriamente políticas, descartando portanto tudo aquilo que os nega: deslealdade, 

traição, egoísmo etc. 

E, por fim, pelo peso do fator moral na motivação da prática política. 

Certamente, a participação de indivíduos e grupos nos atos coletivos correspondentes, 

pode estar motivada legitimamente pelo cálculo das vantagens ou benefícios que a dita 

participação pode acarretar, sobretudo quando se trata de obter melhores condições de 

vida. Essa motivação inspirou – e continua inspirando – as lutas sindicais na sociedade 

capitalista. Agora quando se trata de lutas políticas destinadas a transformar o próprio 

sistema social, já não basta o cálculo dos benefícios – sobretudo, dos imediatos – que 

possam aportar, mas que também entranham riscos que em situações limites possam 

significar o sacrifício da liberdade, inclusive da própria vida. Nesses casos, somente 

uma motivação moral, ou seja, não só a consciência da necessidade de realizar certos 

fins ou valores, mas também do dever de contribuir para realizá-los pode impulsionar a 

atuar, sem esperar vantagens ou benefícios, correndo riscos e sacrifícios, em algumas 

situações extremas. 

 

 

 

 



55 

 

 

3.1.6 Karl Kautsky: ética e marxismo 

 

 

Karl Kautsky é um dos poucos marxistas que dedicaram todo seu trabalho 

especificamente a questões éticas. Tony Burns (WILDE, 2001, p. 15) afirma que a obra 

Ética e a concepção materialista da história não é de forma alguma um grande 

trabalho. Burns observa que esse texto contém várias inconsistências lógicas, o que 

demonstra a incapacidade do autor de lidar sistematicamente com assuntos 

filosoficamente complexos. Apesar da inconsistência lógica, podemos dizer que é de 

considerável interesse para qualquer um que queira trabalhar a ética em Marx. 

Considerado um grande defensor dos princípios ortodoxos marxistas, Kautsky 

é geralmente relacionado com uma interpretação determinista, cientificista e positivista 

do marxismo (WILDE, 2001, p. 15). Porém um olhar mais próximo da Ética e a 

concepção materialista da história demonstra que as coisas não são tão simples como 

colocadas acima. A afirmação de que o método como Kautsky elabora questões éticas 

seja a de um marxista ortodoxo está baseada em uma leitura seletiva desse texto em 

particular, pois adota uma postura de ignorar qualquer evidência que se mostre contrária 

a essa afirmação. 

Um dos principais objetivos de Kautsky na Ética e o conceito materialista da 

história é uma explanação científica das relações éticas entre os seres humanos. Ele faz 

uma apresentação da história da ética anterior a Marx e procura estabelecer uma 

explicação científica para o fato de os homens sempre estarem engajados em busca de 

uma vida ética. Kautsky assume que a vida ética dos homens está associada a uma 

conduta que envolve obediência a qualquer manifestação concreta de leis morais: 

“Assim vemos que na filosofia grega, desde a época das guerras médicas, a ética, vale 

dizer a indagação desse misterioso princípio regulador das ações humanas, da lei moral, 

tem importância predominante” (KAUTSKY, 1980, p. 8). De acordo com Kautsky, é 

possível elaborar essas leis morais, tal qual Kant com referência ao imperativo 

categórico. Mas isso não é realmente necessário, pois esse princípio não é de forma 

alguma novo. Kautsky sugere uma tradução filosófica particular da regra de ouro que já 

existia para os antigos: fazer aos outros o que faríamos a nós mesmos. 

 

E daí tiramos a seguinte “lei fundamental da razão prática pura”. “Age 

de maneira que a máxima de tua vontade sempre possa valer ao 



56 

 

 

mesmo tempo com princípio de uma legislação universal”. Esse 

princípio não é algo extraordinariamente novo, senão a tradução 

filosófica do velho refrão: não faças aos outros o que não queres que 

façam a ti. Nova é somente a declaração segundo a qual este refrão 

seria uma revelação do mundo inteligível (KAUTSKY, 1980, p. 35, 

tradução nossa). 

 

Na forma kantiana, essa máxima constitui uma versão do princípio de 

igualdade que requer que aqueles que são iguais deveram tratar uns aos outros como 

iguais em circunstâncias similares, um pressuposto que Kant interpreta como todos os 

seres humanos sendo de fatos iguais. Esse princípio ético, para Kautsky (1980, p. 35), 

seria reconhecido em todas as sociedades. Na história da ética, teriam existido apenas 

três escolas principais de pensamento que tentaram prover uma explicação para a vida 

ética, entendida como envolvendo obediência a essa lei moral. A primeira seria a do 

idealismo filosófico, Platão e Kant. A segunda seria o materialismo filosófico que 

estaria associado a Epicuro e aos materialistas do século XVIII. A terceira seria a de 

Darwin no século XIX. 

Kautsky (1980, p. 38) associa o idealismo ético aos filósofos Platão e Kant, e 

haveria apenas pequenas diferenças entre as respectivas posições que os dois filósofos 

adotam, apesar da distância que os separa. Platão aborda a vida ética em consequência 

de sua insatisfação com a visão científica da filosofia pré-socrática. Essa filosofia 

natural está baseada na conexão necessária entre causa e efeito de eventos na ordem da 

natureza. Já a ética de Platão lida com a vontade e a obrigação do homem e também 

com os fins e as obrigações por que o homem luta. Pela percepção da ética idealista, a 

existência da lei moral, e nossa motivação para obedecê-la, não pode ser explicada por 

meios naturais. Ela deve ser explicada pela sugestão de que o homem, entendido como 

um ser ético, vive de alguma forma fora da natureza, que ele é essencialmente uma alma 

fora do corpo, que nele age uma força sobrenatural ou não natural. 

 

[...] Seu conceito de deus não nascia da necessidade de explicar a 

natureza que nos rodeia, senão da necessidade de explicar a íntima 

vida ética e espiritual do homem. Para isso, necessitava supor a 

existência de um espírito fora e acima da natureza, portanto fora do 

tempo e do espaço, de um espírito que formaria a quintessência de 

toda moralidade e que dominaria a natureza material, assim como os 

filósofos aristocráticos dominavam a massa destinada ao trabalho 

manual (KAUTSKY, 1980, p. 11, tradução nossa). 

 



57 

 

 

Para Kautsky, fica claro que esse argumento também é adotado pela ética 

kantiana. A diferença entre Kant e Platão é simplesmente a de que Kant tem um 

comprometimento mais explícito de que a ética idealista tem com a noção de liberdade 

da vontade. Para Kant, é impossível fazer uma conexão necessária entre a lei moral e a 

natureza. Consequentemente, a explicação da ética requer outro mundo, sem tempo e 

espaço, do espírito puro, um mundo de liberdade em contraste com o mundo material 

que é regido pela necessária cadeia de causa e efeito. Porém, como no caso de Platão, o 

resultado inevitável do comprometimento com o livre-arbítrio é um sistema ético que é 

baseado na acepção de uma essência espiritual ou de natureza teológica. No caso de 

ambos, o idealismo ético vai contra uma das acepções fundamentais de qualquer visão 

genuinamente científica, que a existência de todos os fenômenos, incluindo assim a vida 

ética do seres humanos, pode ser explicada com referência a sua base de causas naturais 

(Cf. KAUTSKY, 1980, p. 32). 

Um dos pontos fortes da concepção idealista é, para Kautsky (1980, p. 41-2), 

se negar explicar a vida ética com referência a uma visão da natureza humana que 

enxergue o homem como sendo necessariamente individualista e egoísta. Com ênfase 

no princípio de consciência e obrigação, reconhece implicitamente a natureza social do 

homem, ou a natureza essencial do homem, como seres éticos. Nesse aspecto, é superior 

a adotada por todas as concepções do materialismo antigo da época de Epicuro ao 

iluminismo. Por outro lado, a acepção idealista de ética é fraca porque, com o propósito 

de estabelecer princípios, sente a necessidade de postular uma rígida separação entre 

dois aspectos da natureza do homem. Ela divide o ser humano em duas partes separadas, 

a natural e a sobrenatural, a animal e outra angelical (KAUTSKY, 1980, p. 47), corpo e 

alma. E vai identificar o lado ético da natureza humana com a parte espiritual e mais 

elevada da natureza – que é considerada parte integral da essência humana. Como 

resultado, a vida ética se torna algo misterioso, pois está associada à atividade de um 

ente sem corpo, que a existência não pode ser empiricamente estabelecida. 

Kautsky afirma que o principal representante do materialismo da Grécia antiga 

é Epicuro. No mundo moderno, a partir do período do iluminismo, essa abordagem da 

ética é associada aos escritos dos materialistas franceses, Le Mettrie, D‟Holbach e 

Helvetius, que representam um novo epicurismo. O ponto alto dessa teoria, para 

Kautsky, é seu entendimento da natureza humana, especificamente sua tentativa, nesse 

caso de Epicuro, de explicar a vida ética ao referir-se à busca por prazer ou felicidade de 

cada indivíduo. 



58 

 

 

 

A fundação da ética na aspiração individual de prazer ou felicidade, 

ou no egoísmo, e a concepção materialista do mundo se concebiam e 

se apoiavam reciprocamente. A conexão de ambos os elementos se 

manifesta de maneira mais cabal em Epicuro (341-270 a.C.). Sua 

filosofia materialista da natureza se funda diretamente de uma 

finalidade ética. A concepção materialista da natureza, segundo sua 

opinião, é a única capaz de nos livrar do temor que desperta em nós 

uma tonta superstição e nos dá essa autêntica tranquilidade de ânimo 

sem a qual resulta impossível uma verdadeira felicidade (KAUTSKY, 

1980, p. 10, tradução nossa). 

 

Nos tempos modernos, o novo epicurismo é manifesto na doutrina do 

utilitarismo, que novamente vê a fundação da lei moral na necessidade individual pelo 

prazer e pela felicidade. Para Kautsky (1980, p. 28), como na doutrina de Epicuro, o 

utilitarismo também é uma ética do egoísmo, da utilidade ou do prazer. A grande força 

da abordagem do materialismo antigo da ética, na visão de Kautsky, está no fato de que 

se reconhece a importância do material da natureza humana para nosso entendimento do 

que é o ser humano e para a explicação da vida ética. Essa abordagem da ética não tem 

tempo para a noção da alma ou da ideia de que o homem está para ser identificado com 

um espírito que, em princípio, pode existir independente do corpo. Ela explica a vida 

ética com referência ao fato de que os homens são seres físicos ou naturais. Por esse 

ponto de vista, a vida ética dos seres humanos tem uma implícita base natural ou 

psicológica, e como resultado a sua existência é aceitável para uma investigação ou 

explicação científica. 

 

O amor à vida e aos prazeres, próprios da burguesia ascendente ou 

pelo menos de seus integrantes mais adiantados, vale dizer seus 

intelectuais, agora se sentiam bastante fortes para apresentarem-se 

abertamente e acabarem com qualquer véu hipócrita que até este 

momento os tinha dominado. [...] a ética do egoísmo, o útil ou o 

prazer estava em estreita ligação lógica com uma filosofia 

materialista. O mundo tal qual nos mostra a experiência se 

manifestava como o único que pudesse ser tomado em consideração 

(KAUTSKY, 1980, p. 28, tradução nossa). 

 

Kautsky (1980, p. 10-1) observa que esse materialismo antigo dá ampla 

oportunidade de ataques. Talvez a mais significante dessas fraquezas esteja no fato de 

que se veem os seres humanos de uma maneira típica do liberalismo iluminista, ou seja, 

como tendo uma natureza que é fundamentalmente não social ou antissocial. Não se 

reconhece a sociabilidade natural do homem ou a existência de qualquer princípio de 



59 

 

 

altruísmo que pode ser motivador de uma conduta ética. Reduz-se essa conduta a um 

resultado de um cálculo racional – no que diz respeito a egoístas isolados que não têm 

preocupação com outros seres humanos. Assim, é-se incapaz de explicar como a lei 

moral surge como uma força de ordem moral, percebendo os seres humanos em 

primeiro lugar. Kautsky (1980, p. 11) insiste que é possível para nós sentirmos uma 

obrigação moral, mesmo em casos em que a mais generosa interpretação não possa 

achar qualquer prazer ou utilidade, de que o perseguir dessa obrigação possa ser 

deduzido. 

Por essa razão, o materialismo antigo e o idealismo são capazes, apenas em 

parte, de lidar com as problemáticas não resolvidas da lei moral. Para essa explicação, 

nem a dedução a partir do prazer nem a partir do senso moral bastam. Porém, percebe 

Kautsky (1980, p. 130), antes do século XIX essa forma de materialismo aparece como 

a única a oferecer uma explicação, de causa natural, para a vida ética, que aparenta ser 

possível. 

Uma abordagem genuinamente científica para o entendimento do fenômeno da 

vida ética tem de reconhecer a importância da lei moral, da operação da consciência e 

da obrigação como forças motivadoras que influenciam a conduta ética dos seres 

humanos. Deve basear-se nesses princípios de uma forma mais adequada para o 

entendimento da natureza humana do que a proposta pelos idealistas como Platão e 

Kant e pelos materialistas anteriores ao século XIX. Seria necessária uma terceira visão 

que tenha os pontos fortes dessas teorias anteriores e nenhuma de suas fraquezas. Essa 

terceira visão tem de aceitar que a vida ética propriamente entendida deve estar 

associada ao princípio do altruísmo, deve estar baseada em uma percepção da natureza 

humana que veja os homens como seres sociais, deve entender a natureza essencial 

humana como a de um animal social ou ético e ao mesmo tempo associar esses 

princípios com a atividade dos homens que precisamente por serem animais éticos 

possuem uma existência física ou corpórea, o que traz o fato da vida ética ao alcance da 

investigação científica. 

 

 

 

 

 

 



60 

 

 

3.1.7 Macpherson: uma teoria democrática contemporânea 

 

 

Procuraremos aqui delinear a relação de Macpherson com Marx e com uma 

ética marxista pelo prisma da teoria democrática. Essa teoria foi em parte uma resposta 

ao crescimento da ciência política positivista sem valores que procurou servir de ligação 

entre postulados fatuais e normativos. Apesar de Macpherson não ter ficado satisfeito 

com a ideia de que a teorização da democracia deveria continuar no nível científico ou 

descritivo (TOWNSHEND apud WILDE, 2001, p. 144-5). Para ele, tal teorização tinha 

de ter, mesmo em sua aparência positivista, um objetivo normativo. Essa resposta 

amarra sua preocupação com o relacionamento entre democracia e propriedade. Esse 

relacionamento era integrado à crítica que Macpherson fazia à teoria e à prática da 

democracia liberal e a sua proposta alternativa de uma democracia participatória. Ele 

argumenta que a teoria da democracia convencional, científica e liberal enxergava a 

democracia apenas como um sistema de governo que ou protegia a vida dos cidadãos e 

a propriedade do estado ou o mercado constituinte em que as partes eram análogas a 

empresários e eleitores, e que o objetivo último era evitar a tirania. O fim ou a função da 

prática da democracia liberal também era a proteção das relações de propriedade 

privada pelo ofuscamento das questões de classes. Os partidos políticos com o propósito 

de obter cargos tinham de fazer apelações acima de sua classe constituinte. Sua 

elegibilidade era basicamente determinada por competência econômica em administrar 

a economia capitalista. 

Em sua visão de democracia, elemento que Macpherson percebeu no liberal 

John Stuart Mill, é concebido como substancial um fim ético tido como uma forma de 

sociedade em que todos os cidadãos poderiam exercer, aproveitar e desenvolver seus 

poderes individuais. Ele via a democracia como um fim e também um meio normativo. 

A democracia seria um “conjunto de propósitos ou fins de que essas instituições são 

apenas meios” (MACPHERSON, 1965, p. 404, tradução nossa). O objetivo normativo 

da democracia consistia em “uma humanidade igual para cada indivíduo, a crença de 

que cada ser humano tem o direito a viver plenamente de acordo com suas capacidades, 

claro que sempre consistindo com os outros, tendo os mesmos direitos. Democracia 

como um fim significa acesso igual aos meios de desenvolvimento próprio” 

(MACPHERSON, 1965, p. 404, tradução nossa). Esse fim democrático não poderia 

coexistir com a instituição da propriedade privada. Apesar de o direito formal 



61 

 

 

democrático existir, uma “concentração moderna de riqueza e poder econômico 

distorceu o processo democrático. O poder político ainda tende seguir a propriedade, 

apesar da completa franquia democrática” (MACPHERSON, 1965, p. 407, tradução 

nossa). Isso ocorre através do controle da imprensa, da habilidade de financiar partidos 

políticos e de pressionar grupos. Essa concentração de riqueza permitiu prevenir 

igualdade de oportunidade e igualdade de consideração perante a esfera econômica 

individual (MACPHERSON, 1965, p. 406). Então, o centro de uma sociedade 

democrática seria a transformação das relações de propriedade tanto na prática, quanto 

na teoria. 

Segundo Townshend (WILDE, 2001, p. 146), Macpherson ousadamente 

anuncia que todas as estradas levam à propriedade (MACPHERSON, 1973, p. 121). As 

relações de propriedade privada eram obviamente apropriadas para uma sociedade de 

mercado possessiva, mas algum tipo de relação de propriedade socializada iria requisitar 

para a sociedade uma rede de transferência de poderes ou a ausência de poderes 

excludentes. Seu argumento era de que a relação de propriedade capitalista, que foi 

desenvolvida no século XVII em diante, foi caracterizada pela direito individual ou 

corporativo de excluir os outros do uso ou do benefício de algo. A propriedade privada 

também serviu como incentivo ao trabalho e também como meio para o exercício das 

capacidades humanas (MACPHERSON, 1973, p. 122). O tipo de relação de 

propriedade necessária a uma sociedade totalmente democrática iria requerer uma volta 

ao conceito de propriedade pré-capitalista com um direito à renda derivada do trabalho, 

ou como era chamada, propriedade comum. Por traz dessa ideia, há uma inspiração 

aristotélica de que a propriedade não poderia ser um fim em si mesma, mas um meio 

para o exercício de uma das capacidades do homem. O tipo de capacidade que ele 

visionava incluía aquele: 

 

Para o entendimento racional, para o julgamento e a ação moral, para 

a criação ou contemplação estética, para as atividades emocionais de 

amizade e amor e algumas vezes para experiência religiosa… para 

transforma o que é dado pela Natureza… para curiosidade ou 

espanto… para risada,... para atividade física/mental/estética 

controlada (MACPHERSON, 1973, 53-4, tradução nossa). 

 

A propriedade teria de envolver a noção de não se estar excluindo os homens 

dos meios de sobrevivência e trabalho, para se desenvolver e se manter essas 

capacidades. Além de essa propriedade significar o direito a uma vida humana 



62 

 

 

completa, envolve o direito de compartilhar o poder político que controla a produção 

social de bens e o direito de participar de um conjunto de satisfação nas relações sociais, 

além do acesso às coisas materiais. A transição para esse tipo de propriedade agora seria 

exequível por causa das possibilidades de abundâncias criadas pela tecnologia. A 

propriedade privada como incentivo ao trabalho seria redundante devido à necessidade 

do trabalho cada vez ser menos significante. Portanto, o controle democrático sobre a 

produção social de bens seria necessário para assegurar o direito igual ao 

desenvolvimento. 

Macpherson considera o marxismo uma metodologia valiosa e substancial que 

proporciona uma base significativa para a estrutura do seu trabalho. Ele estava 

preparado para combinar marxismo com o liberalismo de John Stuart Mill e o 

pensamento de clássicos como Aristóteles. Um comprometimento humanístico, afirma 

Macpherson, não envolve uma aliança inquestionável com quaisquer “ismos”. Ele não 

tinha nenhuma intenção de conciliar o liberalismo com o socialismo. 

Para Townshend (WILDE, 2001, p. 148), as análises social, histórica e 

ideológica de Macpherson estariam baseadas nas seguintes proposições: a primazia 

histórica do desenvolvimento das forças produtivas do homem, a ênfase na relação entre 

estrutura econômica e superestrutura política, ideológica e moral e entre o ser social e a 

consciência. 

Townshend (WILDE, 2001, p. 149-50) afirma que metodologicamente existe 

uma grande afinidade entre Marx e Macpherson, ambos distinguem essência e 

aparência. Macpherson era oposto ao empirismo, que fica preso a um mundo de 

aparência, pois não podia penetrar nas relações ocultas entre as pessoas ou entre as 

coisas ou entre as pessoas e as coisas. Os escritos de Macpherson fazem várias alusões à 

“essência” humana, relações essenciais, expressando um radicalismo marxista que 

significa chegar à “raiz das coisas”. Porém se ambos tendem a uma metodologia 

essencialista, não significa que abandonaram a noção de contingência. O que 

proporciona uma variação do que seriam necessidades e comportamentos humanos. 

Podemos observar que o conceito “individualismo possessivo” de Macpherson 

foi inspirado em Marx, pois a autoimagem dos seres humanos como consumidores 

infinitos e a de proprietários que não deviam nada à sociedade, a não ser o próprio 

interesse, era para Macpherson o funcionamento do mercado capitalista. Sociedade que 

consiste nesses proprietários atomizados, livres e iguais. Discutivelmente, o 

“individualismo possessivo” derivou do conceito marxista de “fetichismo”. Esse 



63 

 

 

conceito sugere que a interdependência social, através das relações capitalistas de troca, 

aparece como uma relação impessoal entre mercadorias, ou seja, entre coisas. Todos os 

indivíduos são tratados formalmente como donos de mercadorias e trabalhadores como 

proprietários de seu poder de trabalho. Em tal mundo de trocas competitivas, o senso 

não social, obsessivo em mercadorias, é inevitável (Cf. WILDE, 2001, p. 150). 

Uma das apostas argumentativas de Macpherson se apoia na “crítica imanente” 

marxista, que demonstra que os meios não são consistentes com os fins. A implicação 

desse método de argumento é que um sistema de valor não pode ser julgado superior a 

outro, e assim evitando a implicação que um conjunto de valores deveria ser substituído 

por outro. O argumento de Macpherson contra os valores individuais e liberais não os 

supunha como errados, mas que eram contraditórios com o desenvolvimento dos 

potenciais humanos. Na tentativa de evitar imposições de valores, ele argumenta que a 

variante do individualismo possessivo liberal estava no processo de ficar historicamente 

redundante, pois o desenvolvimento tecnológico estava superando a carência material. 

Isso significa que o argumento do individualismo possessivo derivado da carência 

relativa não mais poderia servir como incentivo para o trabalho. 

Podemos concluir que o trabalho analítico de Macpherson tem como base as 

forças e as relações de produção e uma ética humanitária. E que a realização de ideais 

éticos depende da resolução dos conflitos entre as forças e as relações de produção. Ele 

reconhece que o trabalho de Marx não foi somente uma estrutura fria e analítica, mas de 

um conteúdo ético forte. Macpherson sugere que a força propulsora de todo pensamento 

de Marx era a crença de que o homem buscava tornar-se um ser livre e criativo. 



64 

 

 

4 A LINGUAGEM COMO FUNDAMENTO DA ÉTICA MARXIANA 

 

 

Neste capítulo, analisamos a ética em alguns textos de Marx, sobretudo a obra 

A ideologia alemã, escrita em parceria com Friedrich Engels, e concluiremos 

relacionando essa ética marxiana à filosofia da linguagem de Mikhail Bakhtin. 

Procuraremos mostrar que o modo de produção material tem relação direta 

com os costumes humanos e que não é o indivíduo que faz a sua ética, mas sim a sua 

condição histórica. Dessa forma, a liberdade humana não é advinda do consciente 

humano, mas da dialética entre a vontade do homem e o contexto histórico em que ele 

está inserido. 

Uma das grandes dificuldades para se estudar seriamente uma teoria ética em 

Marx é a falta de qualquer discussão sistemática ou contínua do assunto em qualquer 

parte da sua obra. É especialmente importante para o entendimento do alcance ético dos 

trabalhos de Marx a sua tese de doutorado (1841), a Crítica da filosofia do direito de 

Hegel (1843), a contribuição para os Anais franco-alemães, em 1844, Questão judaica 

(1844), os Manuscritos econômico-filosóficos (1844), A sagrada família (1845) e Sobre 

o suicídio (1846). É à luz desses escritos que muitos pensadores modernos concordam 

que a ética que perpassa a obra de Marx é melhor entendida, embora as ênfases dadas 

em vários períodos à sua obra sejam ainda motivo de disputas e controversas. Há, 

sobretudo, fortes desentendimentos quanto à continuidade do desenvolvimento do 

pensamento de Marx, mas isso já pode ser abordado com muito mais seriedade e 

conhecimento se considerarmos os Esboços da crítica da economia política, escritos 

numa notável linguagem filosófica. Eles ajudam a provar que o Marx da maturidade 

aproveitou os seus pontos de vistas filosóficos da juventude sobre economia. 

Podemos afirmar que Marx, em 1846, dois anos após ter publicado Para a 

crítica da economia política, continua a se preocupar em demonstrar as contradições 

das relações humanas dentro do capitalismo em Sobre o suicídio. Ele recorre a um autor 

da literatura francesa, Jacques Peuchet, que descreveu as relações sociais da época, 

vistas não por um socialista, mas por um literato da burguesia. Isso confirma a 

importância que Marx dava não somente à economia política como modo de produção, 

mas como formação das relações sociais humanas. Segundo ele, a economia política 

deveria se preocupar tanto com o modo de produção quanto com as consequências para 

o homem. 



65 

 

 

4.1 CRÍTICA AO IDEALISMO ALEMÃO E A CONSTRUÇÃO DE UMA BASE 

MATERIAL PARA UMA ÉTICA 

 

 

4.1.1 Crítica da filosofia do direito de Hegel 

 

 

Na sua crítica à obra hegeliana, Marx combate a ideia de que o Estado e o seu 

príncipe teriam primazia sobre a sociedade civil e as famílias. Ao entender o Estado 

como a Ideia real, o Espírito, Hegel inverte a relação sujeito-predicado: “a condição 

torna-se o condicionado, o determinante torna-se o determinado, o produtor é posto 

como o produto de seu produto” (MARX, 2005, p. 30-1). Marx diria que esse texto (a 

Crítica) seria um marco na sua estrada para o materialismo histórico. 

Marx procura expor o idealismo de Hegel e as críticas de Bruno Bauer e Max 

Stirner, que teriam cometido um engano contrário ao hegeliano ao procurarem expor as 

contradições do existente como algo inerente ao mundo humano, à prática sensível, e 

desprezá-las ao comparar o mundo humano com um mundo perfeito, da esfera do 

Espírito. 

Já “a crítica verdadeiramente filosófica da atual constituição do Estado não 

indica somente contradições existentes; ela esclarece essas contradições, compreende 

sua gênese sua necessidade [...] em seu significado específico” (MARX, 2005, p. 108). 

Uma crítica real filosófica do Estado compreende a sua constituição e a necessidade das 

suas contradições. Ao entender como foi constituído o Estado, a filosofia obtém 

munição para poder fazer uma crítica da gênese dele e ir à raiz para então atacá-la e 

mudar as necessidades e as contradições aí existentes. 

Em um artigo (Debates sobre a lei punitiva do roubo de lenha), Marx continua 

a empreender sua crítica ao Estado como soberano. O exemplo da proibição da 

população pobre de apanhar galhos secos caídos das árvores em terrenos de propriedade 

privada, mostra o Estado preocupado em garantir o direito da propriedade, indo de 

encontro aos costumes básicos dos homens que necessitavam dos galhos para se 

aquecer e sobreviver. O Estado ao manter o direito da propriedade privada defende a 

ética da sociedade burguesa que se sobrepõe à necessidade da classe pobre. A ética da 

maioria da população é esmagada pela força do Estado. 



66 

 

 

Nesse artigo, podemos enxergar claramente a preocupação de Marx com os 

costumes e com a liberdade do homem, a contradição entre Estado e sociedade civil. 

Seria a falta de uma qualidade política, estatal, que originaria a pobreza, e essa falha 

seria superada no acolhimento, pelo Estado, do direito da classe pobre. Acontece que, 

nesses termos, a argumentação marxiana, apesar de sua clara preocupação com o 

homem, é comodista ao se manter no direito positivo do Estado e com isso assumir 

todas as suas consequências. Ainda assim, Marx se distanciava do pensamento de Hegel 

ao afirmar o direito da classe pobre contra o privilégio da propriedade privada. 

A problemática encontrada em Hegel não estaria em sua lógica, mas no uso 

incorreto e na necessidade de ratificação dela. A insuficiência de Hegel se encontra na 

transformação da lógica em algo passível de uso. A lógica hegeliana é tornada esfera 

autônoma, separada e ontologicamente anterior ao seu objeto. Tal critério, desenvolvido 

no interior do próprio pensamento, produz apenas tautologias, razão pela qual ele deve 

ser procurado na realidade empírica. Em vez de ser considerado apenas uma 

manifestação da ideia lógica, o real deve ser reconduzido a sua posição originária como 

sujeito; o real é quem deve guiar o pensamento rumo a sua realização. A crítica de Marx 

não se concentra na questão metodológica de inverter a relação sujeito-predicado, mas 

investe sua análise exegeta sobre os pressupostos ontológicos dessa relação. 

Ao tratar da questão da alienação política, Marx afirma que o Estado representa 

a separação do povo de sua própria essência, ou seja, o Estado não representaria a 

vontade genérica do povo. A base da constituição – do Estado – é o povo enquanto 

poder constituinte. A constituição é o resultado, o poder constituído. A alienação 

política ocorre no momento em que o povo perde seu significado como fundador 

constituinte e se submete a sua própria criação. Ocorre a separação e a oposição entre 

Estado e sociedade civil. 

Como Estado não político, o povo é desprovido de sua vontade genérica e 

reduzido à massa, a uma matéria amorfa destinada a receber uma forma política do 

Estado. O poder executivo deixa de ser ferramenta submetida à vontade geral e passa a 

se impor como um poder independente, e a vontade genérica do povo é reduzida à 

condição de um poder particular do Estado. 

A Crítica da filosofia do direito de Hegel mostra ainda o pensamento de um 

Marx que contrapõe a soberania do monarca (monarquia hegeliana) ao desenvolvimento 

da ideia de democracia. Para Marx, a verdadeira democracia seria um princípio político, 

significa a realização plena do Estado como universal concreto, a superação da oposição 



67 

 

 

entre sociedade civil e o Estado político. Vemos ainda um Marx radicalmente 

democrata que se esforça em demonstrar as contradições do Estado e da filosofia de sua 

época. 

O que fica de mais importante é a preocupação de Marx em desenvolver uma 

forma de eliminar as diferenças entre as classes e a submissão dos homens a suas 

próprias construções, ou seja, ele estava preocupado com os relacionamentos sociais do 

homem e seus desdobramentos éticos. Em sua apresentação à Crítica, Rubens Enderle 

destaca a importância da obra para o amadurecimento do pensamento de Marx, pois foi 

nela que ele desenvolveu a noção de autodeterminação da sociedade civil: “Na crítica, 

Marx encontrou seu objeto. Faltava desvendar sua „anatomia‟” (MARX, 2005, p. 26). 

 

 

4.1.2 Os manuscritos econômico-filosóficos 

 

 

Em os Manuscritos, Marx procura fundamentar a conexão entre a economia 

nacional e Estado, direito e moral – entre outros aspectos da vida civil –, pois afirma 

que a economia nacional abrange todos esses objetos. Ele argumenta contra os 

pressupostos da economia política vigente ao tratar da relação divisão do trabalho-

propriedade privada-troca e ao perceber a problemática que o ser humano teria – teórica 

e praticamente – ao assumir como natural os conceitos das relações capitalistas de 

produção. 

É pela concepção de alienação e estranhamento e pela aceitação do jogo de 

contradições (princípios que extrai de Hegel) – entendidas não só como metodologia, 

mas também como percepção da própria realidade que se movimenta em termos de forte 

oposição e alteridade – que Marx mostra a incoerência interna da propriedade privada e 

todas as consequências do estranhamento do trabalho, que abrangem o produto do 

trabalho, a produção, a identidade entre os produtores e a identidade do trabalhador 

consigo mesmo. O trabalho subordinado ao capital é o pressuposto para o 

estranhamento genérico do ser humano. 

O argumento de que todos os nossos valores e crenças são procedentes de uma 

atividade que emana de todo e qualquer conceito de dever ser é utilizado em favor da 

fundamentação lógica da defesa da liberdade humana. A defesa da liberdade do homem 

é moral ou ética, mas o fundamento para sua legitimação é um valor nascido e renascido 



68 

 

 

do trabalho. Todo trabalho gera um valor porque o trabalhador conhece o complexo 

causal que é objeto da atividade. 

 

Sem o desenvolvimento contínuo dessa premissa (levada a efeito pela 

primeira vez com a elaboração dos Manuscritos econômico-

filosóficos), é difícil acreditar que teria havido tamanha continuidade 

entre a obra de 1844 e as obras posteriores de Marx; isso sem excluir, 

é claro, as grandes obras “econômicas” da maturidade (MARX, 2004, 

p. 14). 

 

Os estudos de economia política, iniciados por Marx, começam a aparecer e a 

dar frutos em Os manuscritos, nos quais é feita uma análise fundamentada do modo de 

produção capitalista. Essa análise o leva a desenvolver e a expor que a formação do ser 

social se dá efetivamente através do trabalho. É nela que o modo de produção ganha 

importância porque todas as formas de existência social humana dele dependem. É ao 

analisar o trabalho como relação entre o homem e a natureza que se chega à conclusão 

de que é dessa relação que surge todo o processo de formação humana. O trabalho é a 

forma de o homem sobreviver e configurar o modo pelo qual ele mesmo define e orienta 

suas necessidades. São dessas necessidades que surgem novas formas de trabalho e 

consecutivamente novas necessidades que, com a sofisticação do trabalho e de novas 

forças produtivas, começam a ser não somente materiais, mas também espirituais 

(filosofia, ética, religião etc.). É a relação homem-trabalho-necessidade que define a 

própria consciência humana e leva à compreensão de que é o ser social que produz a 

consciência, e não o contrário. 

Nesse texto de 1844, diferentemente de seus contemporâneos economistas 

políticos, Marx não se desloca da realidade para explicar princípios fundamentais da 

economia, ele parte de um fato político-econômico presente. Procura, através dos 

conhecimentos e da lógica dos economistas políticos, explicar as relações sociais 

vigentes no modo de produção capitalista. Desse arcabouço teórico econômico, ele 

demonstra como o modelo de produção atual fere a liberdade do homem, retirando dele 

sua conexão com o trabalho. A isso Marx chamou de estranhamento do homem, porque 

lhe tira a liberdade de se reconhecer no trabalho e consequentemente de desenvolver 

suas necessidades. O trabalho e, portanto, o trabalhador se tornam objeto do capitalista 

ou do dono da propriedade privada. 

Sob o modo de produção capitalista, há a impossibilidade de superação do 

estranhamento humano, pois seu comando é determinado pela necessidade da 



69 

 

 

reprodução privada da apropriação do trabalho alheio e não por uma necessidade real do 

homem (trabalhador). O trabalho continua a ser o mediador universal entre a natureza e 

o homem, porém ele é submetido às exigências da troca capitalista, da propriedade 

privada e da divisão do trabalho. 

Marx mostra que as consequências a que chegam os conceitos e os raciocínios 

dos economistas são humanamente escandalosas. Essa estratégia subsiste em suas obras 

da maturidade. Por mais cuidado que tenha tido em manter essas obras dentro da “pura 

ciência”, estão repletas de críticas morais que enobrecem, se não seu valor científico, ao 

menos sua eficácia política. Ao utilizar os economistas e citá-los com a maior 

rigorosidade, Marx torna evidentes as deduções amorais ou imorais a que levam suas 

análises. É necessário dizer que ele, com todo seu vigor, procura mostrar as 

contradições internas dos conceitos e de expressões advindas deles, tomadas como 

realidade. 

Essa forma de analisar e criticar continua em suas obras da maturidade. Marx 

encontrou, desde 1844, sua singularidade como crítico da economia política. Evidenciar 

que os economistas raciocinam assim é evidenciar aonde leva a ciência econômica 

estritamente amoral: a manifestação do capitalismo. O que ele tentou fazer, desde o 

início, foi achar no movimento dos conceitos o esclarecer científico do devir do regime 

econômico. 

 

 

4.1.3 Sobre o suicídio 

 

 

Para muitos críticos de Marx, e também para vários marxistas, o autor alemão 

não estaria preocupado com a ética nem com a vida privada do homem. Como pensador 

economicista, estaria preocupado com questões de infraestrutura e deixava o 

pensamento sobre a ética e as relações humanas para os idealistas. Porém, ao entrarmos 

diretamente nas suas obras, verificamos que a sua preocupação fundamental é com o 

homem, com as relações sociais e com a natureza. 

Marx primeiramente se dirigiu ao comunismo com interesse na liberdade. Na 

juventude, procurou se libertar da pressão exercida pelo estado de polícia alemã de 

Frederico Guilherme IV. Opôs-se à censura, ao autoritarismo e ao discurso vazio sobre 

o interesse nacional e a obrigação moral. Mais tarde, percebeu que tais pressões e tais 



70 

 

 

dependências humanas não poderiam ser eliminadas sem a destruição do capitalismo e 

de todo sistema de propriedade privada que o capitalismo havia desenvolvido. 

 

[...] a condenação do capitalismo feita por Marx é fundamentalmente 

uma condenação moral. O sistema está condenado pela injustiça cruel 

que lhe é inerente e que se combina com a justiça “formal” completa e 

com honradez. O sistema está condenado porque, forçando o 

explorador a escravizar o explorado, priva ambos da liberdade. Marx 

não combatia a riqueza nem exaltava a pobreza. Ele odiava o 

capitalismo não porque promove a acumulação de riqueza mas por seu 

caráter oligárquico; ele o odiava porque nesse sistema a riqueza se 

traduz em poder político, no sentido de poder exercido por homens 

sobre outros homens. A força de trabalho se transforma em 

mercadoria; isso significa que os homens devem vender-se no 

mercado. Marx odiava o sistema porque ele se parecia com a 

escravidão (POPPER, 1980, p. 155). 

 

Os primeiros escritos de Marx são importantes para a compreensão de uma 

possível ética marxiana e também de uma base ética nas suas futuras obras. A base de 

todo o seu trabalho, o impulso ético que o conduziu nos estudos, foram uma visão e 

uma teoria da liberdade humana, do homem como mestre de si mesmo, da natureza e da 

história. Era uma visão do homem totalmente social que teria desenvolvido todas as 

suas potencialidades, fazendo de si o propósito e a medida de todas as coisas, 

submetendo-as às suas necessidades e aos seus desígnios. Nesse texto de 1846 (Sobre o 

suicídio), ele aborda de forma categórica a sua preocupação com a vida privada e com 

as consequências de um modo de vida burguês e com a ética do homem que vive sob as 

relações de domínio do capitalismo. 

Michael Löwy (2006, p. 17), na apresentação do texto, destaca que, para Marx 

ou Peuchet, 

 

[...] a crítica da sociedade burguesa não se pode limitar à questão da 

exploração econômica – por mais importante que seja. Ela deve 

assumir um amplo caráter social e ético, incluindo todos os seus 

profundos e múltiplos aspectos opressivos. A natureza desumana da 

sociedade capitalista fere os indivíduos das mais diversas origens 

sociais. 

 

Marx não confronta a sociedade com princípios morais – isso o distinguiu dos 

socialistas utópicos –, ele procura, ao contrário, identificar através de um caráter 

científico o funcionamento de dada realidade histórica. Códigos ou crenças morais não 

podem ser tratados como falsos ou verdadeiros, válidos ou inválidos em si, ou seja, 



71 

 

 

“soltos” como dogmas. Eles pertencem à história de um tempo particular, somente 

nesse contexto eles podem ser entendidos e estudados. É possível falar em nome da 

moral escrava, da moral feudal, da moral burguesa ou da moral proletária. Não é 

possível falar da moral per se. 

Ao iniciar a obra Sobre o suicídio, Marx destaca a vantagem da crítica francesa 

da sociedade, já que retratava de forma veemente a realidade da vida burguesa e a sua 

ética. Mesmo quando ela não tratava das contradições entre classes, e abordava de 

forma unilateral a classe burguesa, o fazia de forma bastante rica “por suas descrições 

dotadas de um calor vital imediato, de uma visão rica, de uma acuidade mundana e de 

uma ousada originalidade, que procurariam em vão em outras nações” (MARX, 2006. 

p. 21). 

É interessante notar que Marx, para entender o funcionamento da vida 

burguesa, se utiliza de escritores burgueses não socialistas (Peuchet e Balzac) 

preocupados em descrever criticamente a sociedade da sua época – sem os preconceitos 

de autores socialistas. Ele justifica a utilização do escritor Jacques Peuchet, antigo 

diretor dos Arquivos da Polícia sob a Restauração (Cf. MARX, 2006, p. 13), para basear 

o seu livro Sobre o suicídio. 

Ao descrever os casos de suicídio, Marx levanta as contradições internas do 

sistema capitalista e seu reflexo na vida privada do homem. O primeiro caso é o do 

suicídio de uma jovem costureira que é castigada pelos pais que, incapazes de se 

contradizer, se tornam intolerantes e utilizam de sua autoridade para submeter a filha a 

julgamentos morais. Para Marx, o uso dessa autoridade é uma compensação para o 

servilismo e a subordinação aos quais essas pessoas estão submetidas na sociedade 

burguesa. 

No segundo caso, Marx compara o amor de um ciumento e suas extravagâncias 

com a esposa ao de um proprietário por sua propriedade privada. No exemplo, a mulher 

tinha se tornado um objeto de pertence do esposo, e este poderia fazer o que bem direito 

lhe conviesse, pois estava protegido pelo código civil e pelo direito de propriedade. A 

jovem é trancada pelo marido até que, em desespero, comete o suicídio. O caso do 

poder patriarcal sobre as esposas é comparado por Marx ao de um senhor de escravos. 

As condições sociais e a natureza proprietária das leis permitem ao homem o direito de 

tratar sua mulher como o senhor trata seu escravo. A moderna família burguesa reflete a 

competição capitalista e a dominação patriarcal da propriedade. 

 



72 

 

 

4.2 DA CRÍTICA DA ECONOMIA POLÍTICA AO MATERIALISMO HISTÓRICO 

 

 

Depois de um período que girou em torno da polarização entre a filosofia 

política clássica e Hegel, entre sociedade civil e Estado, que em um primeiro momento 

valorizou um polo em detrimento de outro e, em um segundo, refez o caminho oposto, 

Marx quebra com esse método de interpretação para realizar o que denomina de 

“anatomia da sociedade civil”. A abordagem da ideologia é um passo indispensável 

nessa anatomia, pois sujeita o conhecimento dessa própria abordagem às condições 

materiais de existência em que se baseia. 

De acordo com Sader (2007, p. 11), 

 

O acerto de Marx e Engels com sua herança filosófica conclui em A 

ideologia alemã um longo caminho – iniciado com os primeiros textos 

de Marx – e se dá ao mesmo tempo do amadurecimento de uma teoria 

alternativa. Tal teoria ganha corpo especialmente a partir dos 

Manuscritos econômico-filosóficos de Marx, quando se torna claro 

que o recurso à dialética hegeliana significa uma negação, uma 

incorporação e uma superação dessa herança, na direção da teoria 

materialista da história. 

 

O sujeito tem lugar fundamental como processo de desalienação. A inversão da 

alienação religiosa guia a percepção de Marx sobre a alienação ainda nos Manuscritos 

econômico-filosóficos. A forma materialista da crítica à alienação em A ideologia alemã 

aparece como instante sem retorno no pensamento marxiano. 

A economia política é o foco dos Manuscritos de 1944, e a alienação indica seu 

fundamento na categoria trabalho. O modo de produção capitalista representa para o 

proletariado seu empobrecimento como trabalhador e a transferência de valor do 

trabalho para a mercadoria. Existe relação direta entre a valorização do mundo das 

coisas com a depreciação do mundo dos homens. Ao mesmo tempo em que o trabalho 

produz mercadorias, enquadra o operário como mercadoria. O produto do trabalho se  

torna um objeto estranho para seu produtor. O operário, como produtor, não se sente 

sujeito e sim objeto de seu objeto. Em A ideologia alemã, ocorre a articulação desses 

elementos para construir uma teoria das condições históricas de produção e reprodução 

da vida dos homens. 

Fica difícil, depois dessas leituras, afirmar que exista uma ruptura entre os 

escritos do jovem Marx e A Ideologia alemã, considerada por muitos sua primeira obra 



73 

 

 

da maturidade. O que podemos dizer é que existe um processo de transformações que 

recebe um novo corpo teórico, especialmente desde os Manuscritos, que apresentam a 

inclusão de conceitos como trabalho e alienação. A preocupação de Marx com a ética 

continua, implicitamente, nas Teses sobre Feuerbach e no capítulo que se encontra no 

interior de A Ideologia alemã, também sobre Feuerbach. Esses textos reproduzem os 

temas esboçados anteriormente, porém em um marco histórico com contornos mais 

sólidos. 

 

 

4.3 PARA A CRÍTICA DA ECONOMIA POLÍTICA 

 

 

Em seu escrito de “maturidade”, Para a crítica da economia política, Marx 

afirma que seu objeto de estudo em primeiro lugar é a produção material. Mantém o 

método de análise materialista histórico ao fazer uma análise do modo de produção em 

sociedade – no caso, capitalista – e suas consequências. 

Marx toma como ponto de partida a premissa de que a produção dos indivíduos 

é determinada socialmente, indivíduos produzindo em sociedade. Faz uma crítica a 

economistas como Smith e Ricardo e ao filósofo Rousseau, que partiriam do indivíduo 

para chegar à sociedade e que criam um indivíduo ideal que não teria sido resultado da 

história, mas como ponto de partida dela. Esquecem que esse indivíduo do século XVIII 

é o produto da decomposição do modo de produção feudal e do surgimento do novo 

modo de produção que se desenvolve a partir do século XVI. O indivíduo não teria se 

formado historicamente, mas teria sido criado pela natureza. Porém, nessa sociedade de 

livre concorrência (século XVIII), o indivíduo está cada vez mais solto de seus laços 

naturais. A sociedade passa a representar para ele um simples meio de atingir seus fins 

privados; as relações sociais permitem ao homem isolar-se, porém dentro da sociedade. 

 

O homem é, no sentido mais literal, um zoon politikon, não só animal 

social, mas animal que só pode isolar-se em sociedade. A produção do 

indivíduo isolado fora da sociedade – uma raridade, que pode muito 

bem acontecer a um homem civilizado transportado por acaso para um 

lugar selvagem, mas levando consigo já, dinamicamente, as forças da 

sociedade – é uma coisa tão absurda como o desenvolvimento da 

linguagem sem indivíduos que vivam juntos e falem entre si. (MARX, 

2005, p. 26) (Grifo nosso). 

 



74 

 

 

Assim, para Marx, a produção do homem, seja ela material ou ideológica, só 

acontece em sociedade. E quando se fala em produção, é a de uma determinada época 

histórica e de um determinado desenvolvimento social. Para se tratar da produção em 

geral, é necessário seguir o processo de desenvolvimento e suas diferentes fases. A 

produção burguesa moderna é a época que Marx aborda na obra Para a crítica da 

economia política. 

Todos os modos de produção, entretanto, têm alguns pressupostos comuns, 

sem eles não haveria nenhuma produção, “pois se as linguagens mais desenvolvidas têm 

leis e determinações comuns às menos desenvolvidas, o que constitui seu 

desenvolvimento é o que as diferencia desses elementos gerais e comuns” (MARX, 

2005, p. 27). Para fazer uma teoria dos modos de produção, o sujeito é a humanidade e 

o objeto, a natureza. Marx afirma que não pode haver produção sem um instrumento de 

produção, nem que esse instrumento seja apenas a mão. Nem é possível produção sem 

trabalho anterior acumulado, que primariamente pode ser a habilidade ganha com a 

repetição do uso da mão como instrumento. Portanto, o capital é um instrumento de 

produção e também trabalho passado, acumulado. “Logo, o capital é uma relação 

natural, universal e eterna. Mas o é com a condição de deixar de lado precisamente o 

que é específico, o que transforma o „instrumento de produção‟ „trabalho acumulado‟ 

em capital” (MARX, 2005, p. 27). 

Não é possível falar em uma produção geral, pois a produção é sempre um viés 

particular da produção (Marx cita como exemplo a agricultura, a pecuária, a manufatura 

etc.). A produção não é somente uma produção particular, mas um corpo social, sujeito 

social, e que as diferentes atividades de produção formam a sua totalidade. 

Quando a produção é representada como sendo regida por leis naturais, eternas, 

independentes do contexto histórico, há a possibilidade de representação das relações 

sociais como leis naturais, eternas. 

 

Na distribuição, ao contrário, os homens permitir-se-iam, de fato, toda 

classe de arbitrariedade. Abstraindo a brutal disjunção da produção e 

da distribuição, e de sua relação efetiva, é de todo evidente, à primeira 

vista, que por diversificada que possa ser a distribuição nos diferentes 

graus da sociedade, deve ser possível tanto nesta como na produção 

buscar determinações comuns, do mesmo modo que é possível 

confundir e extinguir todas as diferenças históricas em leis geralmente 

humanas (MARX, 2005, p. 28). 

 



75 

 

 

São dois os pontos principais que os economistas colocam como leis 

universais, a propriedade e a proteção da propriedade pela lei, pela política. Marx 

responde a esses pontos afirmando que toda produção é apropriação da natureza pelo 

indivíduo, dentro de um determinado contexto de sociedade, então é uma tautologia 

afirmar que a propriedade é uma condição da produção. O que é diferente de afirmar 

que a propriedade privada seja condição, até porque leva a uma antinomia da não 

propriedade como condição. Marx toma exemplos históricos de sociedades em que há 

propriedade comum como forma primitiva entre os hindus, os eslavos, os antigos celtas 

etc. Esse tipo de propriedade desempenhou um importante papel sob o modo de 

produção dessas sociedades. 

Já a questão da proteção da propriedade privada pela justiça como direito 

universal, desenvolve a problemática de que cada modo de produção tem como reflexo 

suas formas de justiça, direito, ética, formas de governo etc. Então colocar a 

propriedade privada como um direito inquestionável e eterno é declarar o fim da 

história, colocar o modo de produção do homem como algo acabado ou o homem como 

um ser completo que não está sujeito a mudanças. É o reino do céu na terra, é o 

capitalismo como o modo de produção perfeito. 

 

 

4.3.1 Modo de produção e formação das estruturas políticas e éticas 

 

 

A concepção materialista da história mostra que códigos e crenças morais são 

dependentes do homem, nascem da situação social humana e variam de acordo com ela. 

Como não existe homem em geral e sim homens específicos que pertencem a 

determinadas classes sociais, não existe uma moralidade generalizada. Existem apenas 

morais especificas que refletem interesses específicos e que entram em conflito com as 

diferentes classes. Códigos morais não podem ser tratados como falsos ou verdadeiros, 

válidos ou inválidos; pertencem a um tempo particular da história e expressam as 

preocupações de um grupo particular, somente nesse contexto podem ser entendidos e 

avaliados. 

A rejeição de qualquer apelação ao uso de princípios morais abstratos foi uma 

das mais importantes características do trabalho de Marx e Engels. O marxismo se 

diferenciava do socialismo utópico exatamente pelo seu caráter científico, pela sua 



76 

 

 

negação em confrontar a sociedade com princípios e apelações morais. Marx estudou as 

leis de movimento que ditam as mudanças sociais. 

Analisando a construção da concepção materialista da história, podemos 

verificar a vertente científica dessa teoria e a sua preocupação em relacionar as 

mudanças dos modos de produção com as mudanças sociais e, consequentemente, as 

relações morais entre os homens. 

A compreensão dos homens acontece na “organização corporal desses 

indivíduos e, por meio dela, sua relação dada com o restante da natureza” (MARX e 

ENGELS, 2007, p. 87). O homem não é algo dado, único, determinado; seu 

comportamento depende de sua organização perante a natureza; sua ética está 

diretamente relacionada com sua forma de produzir. O modo de produção do homem 

depende da natureza posta e dos meios de vida a reproduzir. Esse modo de produção 

não deve ser considerado apenas no sentido físico de reprodução do homem: a atividade 

(trabalho) do homem é a expressão de sua vida. Dessa forma, os homens são aquilo que 

eles produzem e como produzem. O que os homens são depende diretamente das suas 

condições de produção (Cf. MARX e ENGELS, 2007, 86-7). 

Cada nova força produtiva criada tem como consequência uma nova 

constituição da divisão do trabalho. As diferentes formas de trabalho determinam as 

relações entre os indivíduos no que diz respeito ao material, ao instrumento e ao produto 

do trabalho: “O fato é, portanto, o seguinte: indivíduos determinados em determinadas 

relações de produção, que são ativos na produção de determinada maneira, contraem 

entre si estas relações sociais e políticas determinadas. [...] A estrutura social e o Estado 

provêm constantemente do processo de vida de indivíduos determinados [...]” (MARX e 

ENGELS, 2007, p. 93). 

Os indivíduos não são como eles se representam ou se idealizam, são na 

verdade “tal como atuam, como produzem materialmente e, portanto, tal como 

desenvolvem suas atividades sob determinados limites, pressupostos e condições 

materiais, independentes de seu arbítrio (MARX e ENGELS, 2007, p. 93). A produção 

humana de ideias, costumes, políticas, está intrinsecamente relacionada com “a 

atividade material e com intercâmbio material dos homens, com a linguagem da vida 

real” (MARX e ENGELS, 2007, p. 93). Segundo Marx, a vida espiritual do homem, tal 

como o pensar, é reflexo de sua vida material. 

 



77 

 

 

[...] O mesmo vale para a produção espiritual, tal como ela se 

apresenta na linguagem da política, das leis, da moral, da religião, da 

metafísica etc. de um povo. Os homens são os produtores de suas 

representações, de suas idéias e assim por diante, mas os homens 

reais, ativos, tal como são condicionados por um determinado 

desenvolvimento de suas forças produtivas e pelo intercâmbio que a 

ele corresponde, até chegar às suas formações mais desenvolvidas. A 

consciência [Bewusstsein] não pode jamais ser outra coisa do que o 

ser consciente [bewusste Sein], e o ser dos homens é o seu processo de 

vida real (MARX e ENGELS, 2007, 93-4). 

 

O ser de consciência é o ser trabalhador, que age no mundo, e nunca o ser 

ideológico, que para o autor está de cabeça para baixo, pois é analisado não pela sua 

história, mas por aquilo que deveria ser - partindo do espiritual para enfim chegar ao 

material ou “real”. Na concepção materialista histórica, não se parte do que o homem 

imagina de si, do que diz ser, do que representa, do que é narrado dele, mas do que de 

fato produz materialmente, do homem ativo. Como reflexo de suas atividades materiais, 

surgem os “ecos ideológicos” desse processo de vida: a moral, a religião, a metafísica. 

Para Marx, não é a consciência que transforma a vida e sim a vida que 

transforma a consciência: “O sistema de produção dos meios materiais de existência 

condiciona todo o processo de vida social, política e intelectual. Não é a consciência dos 

homens que determina sua existência, porém, pelo contrário, é a sua existência social 

que lhes determina a consciência” (FROMM, 1964, p. 197). Ele ainda afirma que: “Não 

têm história, nem desenvolvimento; mas os homens, ao desenvolverem sua produção e 

o seu intercâmbio materiais, transformam também, com esta sua realidade, seu pensar e 

os produtos de seu pensar” (FROMM, 1964, p. 94). Essa conclusão tem como premissa 

o desenvolvimento real do homem - real no sentido de que seja empiricamente 

percebível em certas condições -, ou seja, a atividade do homem - sua produção, que 

não é determinada (única) porque muda de acordo com suas condições de produção e do 

estágio em que se encontra a natureza. O homem é o que ele produz, o conhecimento 

real é o que pode ser analisado em um processo histórico e não algo ideal. Ele modifica 

as circunstâncias em que está posto. Uma modificação em sincronia com a modificação 

da prática humana “só pode ser apreendida e racionalmente entendida como prática 

revolucionária” (MARX e ENGELS, 2007, p. 538). 

Quando não há a possibilidade de especulação a priori, tem-se início uma 

ciência real e contributiva que vai ter como base o desenvolvimento prático do homem. 

Então, para começarmos a entender a ética, temos de colher exemplos históricos da 



78 

 

 

realidade humana de produção material e utilizar o materialismo histórico - não 

ideologias desligadas ou invertidas - como instrumento para entendê-la. A formação 

ética de certo período, portanto, é produto de seus modos de produção. 

 

 

4.3.2 Relação entre ética e materialismo histórico 

 

 

Para Marx, a filosofia não resolve e nunca resolveu a questão da liberdade do 

homem, pois para ele o homem nunca teria sido preso por palavras e nunca houve 

avanço na humanidade por terem sido resolvidas questões como substância, bem e 

autoconsciência. O homem só consegue liberdade no mundo real se for por meios reais, 

 

[...] que a escravidão não pode ser superada sem a máquina a vapor e a 

Mule-Jenny, nem a servidão sem a melhora da agricultura, e que, em 

geral, não é possível libertar os homens enquanto estes forem 

incapazes de obter alimentação e bebida, habitação e vestimenta, em 

qualidade e quantidade adequadas (MARX e ENGELS, 2007, p. 
29). 

 

A libertação do homem não se dá na cabeça, na ideia; é, na verdade, um ato 

histórico e ocorre na indústria, no comércio, na agricultura etc. A cada etapa do 

desenvolvimento material histórico, o homem cria ideologias que justificam seu modo 

de produção e, nesse momento, destrói as velhas ideologias e passa a criar novas com a 

mesma facilidade. Dessa forma, “para o materialista prático, isto é, para o comunista, 

trata-se de revolucionar o mundo, de enfrentar e de transformar praticamente o estado 

de coisas por ele encontrado” (MARX e ENGELS, 2007, p. 30). 

Uma filosofia que tem por ética a contemplação, do homem, do mundo 

sensível é uma filosofia estagnada e uma ética seletiva, pois não tem como objetivo a 

mudança fatual do mundo e do homem real, mas do homem ideal. (Marx critica 

Feuerbach por fazer uma filosofia para o alemão.) O homem real é resultado de um 

momento histórico e não de uma eternidade fixa. O mundo sensível não é um mundo 

eterno, igual, imutável; é o resultado do modo de produção de dado momento histórico 

em que se encontra tal sociedade. A natureza sensível se encontra de uma forma porque 

o homem ainda não interagiu com ela, no momento em que o homem a percebe ela 

passa a fazer parte da história humana. Não há natureza fixa, pois a história da natureza 



79 

 

 

coincide com a história humana: “Como se sabe, a cerejeira, como quase todas as 

árvores frutíferas, foi transplantada para nossa região pelo comércio, há apenas alguns 

séculos e, portanto, foi dada à „certeza sensível‟ de Feuerbach apenas mediante essa 

ação de uma sociedade determinada numa determinada época” (MARX e ENGELS, 

2007, p. 31). 

Marx, ao examinar a relação do homem com a natureza, traz um forte 

argumento para a sua concepção materialista. Questiona se a natureza é algo separado 

da história do homem ou se a história da natureza pode existir sem o homem. Este 

sempre se depara com uma natureza dada, porém sempre está em relacionamento com 

ela, e esse relacionamento gera mudanças tanto na natureza como no próprio homem. 

Não é possível pensar a natureza e o homem como uma unidade fixa; esta unidade 

existe, porém é momentânea, histórica e varia com o desenvolvimento da indústria, do 

comércio, ou seja, conforme o método que o homem procura modificar a natureza para 

seu desenvolvimento material (Cf. MARX e ENGELS, 2007, p. 31). 

O naturalismo de Marx nunca foi completamente finalizado; por trás do seu 

tratamento materialista do homem, o Marx maduro ainda lutou para manter a sua crença 

da juventude de que tudo devia ser entendido a partir do homem. 

Ao tratar da ética em bases materialistas, Marx não nega a compreensão do 

homem como ser sensível, porém faz ressalvas quanto a essa constatação. Para o autor, 

o homem é um ser em atividade sensível, que se forma percebendo o mundo em que 

vive; ao mesmo tempo em que a sensibilidade o permite reconhecer o mundo, também o 

faz querer mudá-lo. Ao constatar a realidade em que vive, o homem é capaz de se 

sensibilizar com as condições atuais de vida e, assim, criticar essa realidade e procurar 

mudá-la. 

A existência do homem não é a realização de alguma concepção super-humana 

nem o trabalho do próprio homem. Não há uma lógica descontínua entre o homem e o 

seu meio. Também não há essência verdadeiramente humana e incondicionada, nem 

real ou ideal, contra a qual toda existência humana empírica devesse ser situada e 

julgada. Natureza humana, propósitos humanos e concepções humanas são produtos de 

qualquer estágio dado ou qualquer lugar dado, da continuada interação entre existência 

de fato do homem e seu meio. Não devem ser entendidos apenas em termos do homem 

nem do meio isoladamente. O homem nem é autônomo nem heterônomo; ele nem é o 

seu trabalho nem o trabalho do outro, em qualquer período da história. Enquanto 

pudermos dizer que há certas características do homem que pouco se modificaram e 



80 

 

 

outras que mudaram drasticamente nos últimos três ou quatro milênios, não haverá base 

para proclamar e determinar a existência de uma natureza humana contínua que persista 

em todas as mudanças. 

 

 

4.4 ÉTICA E FILOSOFIA DA LINGUAGEM 

 

 

A primeira premissa para a existência da história é a subsistência humana, isto 

é, o suprimento de necessidades básicas: comida, bebida, moradia, vestimenta etc. Para 

Marx, o primeiro ato histórico é 

 

a produção dos meios para a satisfação dessas necessidades, a 

produção da própria vida material [...] A primeira coisa a fazer em 

qualquer concepção histórica é, portanto, observar esse fato 

fundamental em toda a sua significação e em todo o seu alcance e a 

ele fazer justiça (MARX e ENGELS, 2007, p. 33). 

 

A segunda premissa é a satisfação provinda do resultado da produção dos 

meios para o suprimento das necessidades humanas. É essa satisfação que leva à 

formação de novas necessidades, e é a partir dessa produção de novas necessidades que 

surge o primeiro ato histórico. 

A terceira premissa, advinda das duas anteriores, é a origem de relação de 

procriação. A família é, inicialmente, a única relação social do homem, porém, com o 

desenvolvimento da produção, surgem novas relações sociais e, consequentemente, o 

crescimento das necessidades. 

Vale ressaltar que essas três premissas não podem ser caracterizadas como 

partes diferentes, mas sim como momentos que existem simultaneamente desde o início 

da história e que podem ser constatados até o momento atual. 

 

A produção da vida, tanto da própria, no trabalho, quanto da alheia, na 

procriação, aparece desde já como uma relação dupla – de um lado, 

como relação natural, de outro como relação social –, social no 

sentido de que por ela se entende a cooperação de vários indivíduos, 

sejam quais forem as condições, o modo e a finalidade (MARX e 

ENGELS, 2007, p. 34). 

 



81 

 

 

Para Marx, a forma das relações sociais está ligada ao desenvolvimento de um 

modo de produção. E esta é a forma fundamental da história humana desde sua 

existência até os dias de hoje e tem de acontecer todos os dias para que possa haver a 

manutenção da vida. Marx considera que o homem tem consciência, mas não uma 

consciência a priori à atividade, não uma consciência pura. 

 

O “espírito” sofre, desde o início, a maldição de estar “contaminado” 

pela matéria, que, aqui, se manifesta sob forma de camadas de ar em 

movimento, de sons, em suma, sob a forma de linguagem. A 

linguagem é tão antiga quanto a consciência – a linguagem é a 

consciência real, prática, que existe para os outros homens e que, 

portanto, também existe para mim mesmo; e a linguagem nasce, tal 

como a consciência, do carecimento, da necessidade de intercâmbio 

com outros homens. Desde o início, portanto, a consciência já é um 

produto social e continuará sendo enquanto existirem homens. 

(MARX, 2007, p. 34-5) 

 

Assim, a linguagem surge da necessidade física de se relacionar com o outro; é 

ela que torna o homem um ser social. Para Marx, a linguagem é a consciência real 

prática, pois existe para os outros homens. A linguagem como representação material 

das relações sociais humanas não pode ser desassociada de uma ética que vise a uma 

mudança real da sociedade (mudança da infraestrutura). Para se entender a ética em 

Marx é preciso compreender o conceito grego da palavra ethos, anteriormente tratado de 

forma mais completa no primeiro capítulo. O ethos, como espaço para a construção do 

hábito, é formado a partir da práxis humana. Esta é, portanto, ação ética. A permanência 

do homem sobre a terra depende de sua morada, o que lhe propicia um habitat seguro e 

condições de vida perante a natureza. Ethos, entendido como morada, nos propicia uma 

visão de criação de costumes para a vida do homem. Dessa forma, ethos não é uma 

coisa dada, mas algo construído pelo homem e que, necessariamente, se modifica de 

acordo com as necessidades de sobrevivência dele (VAZ, 1993, p. 12-3). 

A ética pensada como um problema da consciência faz com que a análise de 

suas problemáticas se reduza a questões ideológicas irreais porque, quando nos 

abstraímos do material e criamos figuras metafísicas para explicar realidades materiais, 

invertemos a ordem da história e colocamos as invenções dos homens antes dele 

próprio. 

Por isso, a importância da língua, como realidade material específica da criação 

ideológica para podermos apreciar um estudo de forma concreta da ética. É da 

necessidade de sobrevivência e de comunicação que o homem procura o relacionamento 



82 

 

 

social com seus pares. É desses relacionamentos que surge a linguagem como algo 

material, social e, consequentemente, pertencente ao mundo exterior. A formação ética 

se deve às relações de comunicação do indivíduo para com o outro. Daí o surgimento de 

uma ética advinda da interação linguística. 

 

Para começar, as bases de uma teoria marxista da criação ideológica – 

as dos estudos sobre o conhecimento científico, a literatura, a religião, 

a moral, etc. – estão estreitamente ligadas aos problemas de filosofia 

da linguagem [...] Tudo que é ideológico possui um significado e 

remete a algo situado fora de si mesmo (BAKHTIN, 2004, p. 31). 

 

A ética como uma estrutura ideológica pode ser percebida através dos símbolos 

da linguagem e enquanto signo, pode ser interpretada e estudada pela filosofia da 

linguagem. O signo é rico em significado e, seguindo a lógica de Bakhtin, dá origem a 

outros, mas que pode, ou deve, ser estudado como tal. 

 

 

4.4.1 Ética como signo 

 

 

A ética se encontra no domínio da ideologia e está, inclusa no domínio dos 

signos. Se tudo o que é ideológico, como diz Bakhtin, possui um valor semiótico, então, 

ao pensar a ética como signo, podemos dizer que ela representa uma realidade que 

reflete e refrata outra, sendo-lhe fiel ou a distorcendo, sob um determinado ponto de 

vista. Como reflexo da realidade, a ética gera consequências materiais na medida em 

que é a representação externa dos costumes dos homens. Assim podemos estudar a 

realidade da ética de forma objetiva, utilizando uma metodologia objetiva, a filosofia da 

linguagem. Atualmente podemos dizer que a filosofia tem se preocupado com a palavra 

como a filosofia do século XVII preocupava-se com a ideia, esta já foi o objeto 

principal dos estudos filosóficos, pois representavam a ligação do cogito cartesiano com 

o mundo exterior (HACKING, 1999, p. 158). 

Assim é importante ressaltar que a ética faz parte do mundo exterior (como 

também do mundo interior, consciência), pois como um signo é interpretado e somente 

ganha significado socialmente. As filosofias que colocam a ética como algo somente da 

consciência: 

 



83 

 

 

[...] esquecem que a própria compreensão não pode manifestar-se 

senão através de um material semiótico (por exemplo, o discurso 

interior), que o signo se opõe ao signo, que a própria consciência só 

pode surgir e se afirmar como realidade mediante a encarnação 

material em signos. Afinal, compreender um signo consiste em 

aproximar o signo apreendido de outros signos já conhecidos; em 

outros termos, a compreensão é uma resposta a um signo por meio de 

signos (BAKHTIN, 2004, p. 33-4). 

 

É impossível pensar a ética como algo somente pertencente ao mundo da 

consciência, do interior humano. Na verdade, ela passa a existir quando ganha 

significado, ou melhor, quando ganha corpo em forma de signo. Para que um signo seja 

reconhecido como tal, é condição sine qua non um processo de interação social, uma 

vez que é necessária a existência de uma correspondência entre indivíduos do valor de 

um símbolo para que ele ganhe a fertilidade de interpretação de um signo. 

A consciência individual só existe quando está carregada de conteúdo 

ideológico, que, por sua vez, só existe num processo de interação social. A consciência 

individual está repleta de signos. O conteúdo ideológico é introduzido na consciência 

individual que é formada sem suporte algum da realidade. Essa consciência fica na 

especulação do tudo ou nada; para os idealistas, no entanto, é tudo: 

 

[...] com a pretensão de verdade o individuo relaciona-se pela 

linguagem com a natureza externa, o que permite opor o mundo 

público do ser (Sein) ao mundo privado da opinião ou aparência 

(Shein); com a pretensão de correção o individuo relaciona-se pela 

linguagem com o mundo social, permitindo a oposição entre 

regularidades empíricas observáveis, o ser (Sein), e normas vigentes a 

serem obedecidas, o dever ser (Sollen); e com a pretensão de verdade 

ou sinceridade, o individuo se relaciona com sua natureza interna, 

suscitando a oposição entre a essência individualizada do sujeito 

(Wesen) e a maneira como ele se mostra aos outros (Erscheinung) 

(COSTA, 2003, p. 53). 

 

O signo só aparece nas relações entre indivíduos, mas não só – porque seria 

muito básico. Ele depende também de uma organização social, de um grupo, para daí 

então um sistema de signos ser formado. A ética, nessa perspectiva, é definida 

objetivamente pela ordem sociológica. Não pode ser considerada como algo imanente 

ao homem, pois não deriva da consciência pura, que surge de um movimento dialético 

entre a sociedade e a consciência individual. Ela só pode existir e tomar forma nos 

signos criados por um grupo organizado no curso das suas relações sociais. São eles que 

vão suprir a consciência individual e lhe fornecer matéria para que possa se 



84 

 

 

desenvolver; “ela reflete sua lógica e suas leis. A lógica da consciência é a lógica da 

comunicação ideológica, da interação semiótica de um grupo social” (BAKHTIN, 2004, 

p. 35-6). 

 

Na discussão atual, o discurso público substituiu o discurso mental. Se 

não fosse por causa de alguns detalhes técnicos, os filósofos hoje em 

dia iriam dizer sobre a “sentença” o que Port Royal uma vez disse 

sobre as “idéias”, que a palavra é simples demais para ter definição. A 

sentença é o objeto simples visto como fundamental na explicação da 

verdade, significado, experimento e realidade (HACKING, 1999, p. 

159). 

 

A realidade de uma ética é a realidade objetiva dos signos sociais de um 

determinado momento. A lógica da comunicação semiótica é a mesma que forma uma 

ética e essa lógica é derivada do conjunto de leis econômicas e sociais. A realidade ética 

é uma superestrutura que está localizada logo acima da base econômica. Portanto, o 

indivíduo não poder ser arquiteto de toda uma infraestrutura econômico-social, muito 

menos formador, ou criador, de uma ética. 

Ao separar a ética da consciência individual, ligamos a primeira às condições e 

às formas da comunicação social. Por isso, 

 

A existência do signo nada mais é do que a materialização dessa 

comunicação. É nisso que consiste a natureza de todos os signos 

ideológicos. 

Mas esse aspecto semiótico e esse papel contínuo da comunicação 

social como fator condicionante não aparecem em nenhum lugar de 

maneira mais clara e completa do que na linguagem (BAKHTIN, 

2004, p. 36). 

 

A representação mais clara e básica da comunicação social é a palavra e é nela 

que se tem o mais puro dos signos. Além de pura e básica, a palavra, podemos dizer, é 

neutra, pois pode ser utilizada com qualquer função ideológica. É formada sem a 

utilização de qualquer instrumento extracorporal. Ela serve como material flexível, 

veiculável para a consciência se desenvolver. A palavra pode ser vista como um signo 

interior e pode não ter expressão externa. 

Porém é preciso entender a palavra como signo social para poder entender a 

sua função como instrumento da consciência. É nesse papel de “excepcional 

instrumento da consciência que a palavra funciona como elemento essencial que 

acompanha toda criação ideológica”. 



85 

 

 

Assim, a ética como uma construção (criação) ideológica é acompanhada pela 

palavra, pois, como já dissemos essa última é o principal instrumento da reflexão 

interior humana. O processo de compreensão das problemáticas éticas depende, 

naturalmente, do discurso interior: 

 

Nenhum signo cultural, quando compreendido e dotado de um 

sentido, permanece isolado: torna-se parte da unidade da consciência 

verbalmente constituída. [...] Toda refração ideológica do ser em 

processo de formação, seja qual for a natureza de seu material 

significante, é acompanhada de uma refração verbal, como fenômeno 

obrigatoriamente concomitante. A palavra está presente em todos os 

atos de compreensão e em todos os atos de interpretação (BAKHTIN, 

2004, p. 36). 

 

A palavra é fundamental para o estudo da ética. E a linguagem (interpretação 

do signo ideológico) é de fundamental importância para um aprofundamento das 

estruturas ideológicas da ética a partir de Marx. 

 

 

4.4.2 A relação entre a infraestrutura e a superestrutura 

 

 

Uma das críticas mais veementes que o marxismo tem sofrido é a problemática 

da relação entre a infraestrutura e a superestrutura (ideologia). A resposta a esse 

problema quando dada de forma simplista e genérica, como a afirmação de que a 

infraestrutura é a causa da superestrutura, faz com que a teoria materialista histórica 

ganhe uma conotação mecanicista, como ainda é enxergada por alguns autores da 

atualidade. Oliveira (2001, p. 358), por exemplo, diz que: 

 

[...] o marxismo é incapaz de cumprir a tarefa própria da filosofia: 

tematizar os princípios e os fundamentos últimos da teoria e da ação 

dos homens, pois em ambos os casos são necessárias sentenças 

sintéticas a priori, o que é algo impensável para uma ontologia e uma 

teoria do conhecimento materialistas, que consideram o ser material, 

empiricamente descritível, como a primeira e fundamental ou mesmo 

a única realidade. 

 



86 

 

 

Essa resposta mecanicista, ainda entendida por correntes positivistas da escola 

naturalista, vai de encontro radicalmente com os fundamentos do materialismo dialético 

e pode ser vista em outra passagem do texto de Oliveira (2001, p. 359): 

 

Tal ambiguidade se mostra, com toda clareza, quando se considera a 

questão ética. Na verdade, o marxismo não escapa à falácia naturalista 

de Hume, pois qual é para ele a instância de legitimação da ação 

humana? O marxismo levanta a pretensão de ser uma postura crítica 

diante da realidade, consequentemente não pode tomar a realidade 

fática enquanto realidade presente como instância de legitimação. 

 

A importância de se analisar essa relação baseia-se em que a ideologia é 

representada materialmente pela linguagem, ou melhor, a ideologia é linguagem. 

Procurar responder à relação entre um processo ideológico – como a ética –, tomando-o 

desconectado de seu contexto ideológico total que o representa, e a infraestrutura (modo 

de produção) é uma forma bastante precária que não permite obter nenhum 

conhecimento. É impossível entender o significado da mudança de um elemento dentro 

do conjunto ideológico se a mudança infraestrutural altera todo o conjunto que é único e 

indivisível. Assim, pode-se entender que toda explicação tem de levar em consideração 

a disparidade quantitativa entre os setores que sofrem influência recíproca para buscar 

em cada movimento as fases da transformação. “Apenas sob esta condição a análise 

desembocará, não na convergência de dois fenômenos fortuitos e situados em planos 

diferentes, mas num processo de evolução social realmente dialético, que procede da 

infra-estrutura e vai tomar forma nas superestruturas.” (BAKHTIN, 2004, p. 39-40). 

O estudo do material linguístico torna claro o problema da relação entre 

infraestrutura e as superestruturas. O cerne desse problema, entender a ética do ponto de 

vista marxista, é a questão de compreender como a realidade determina a ética e como a 

ética, enquanto signo, reflete e refrata a realidade em transformação. As qualidades da 

palavra, tida como signo ideológico, fazem dela um dos mais apropriados materiais para 

orientar a discussão do problema. A palavra se encontra presente em todas as relações 

entre indivíduos e, consequentemente, em todas as questões morais. 

 

As palavras são tecidas a partir de uma multidão de fios ideológicos e 

servem de trama a todas as relações sociais em todos os domínios. É 

portanto claro que a palavra será sempre o indicador mais sensível de 

todas as transformações sociais, mesmo daquelas que apenas 

despontam, que ainda não tomaram forma, que ainda não abriram 



87 

 

 

caminho para sistemas ideológicos estruturados e bem formados 

(BAKHTIN, 2004, p. 41). 

 

Para Bakhtin, a palavra constitui o meio pelo qual se produzem as mudanças 

que não tomaram uma forma ideológica acabada, que, por serem novas e em formação, 

não tiveram uma reflexão histórica definida. Assim, ela registra as etapas de 

transformações mais ínfimas, mais delicadas das mudanças sociais. 

A interação verbal materializa ou realiza a relação entre a estrutura 

sociopolítica e a ideologia. A psicologia do corpo social, como estudo dessa interação, 

não pode se basear em conceitos metafísicos, como “o inconsciente coletivo”, nem se 

situar internamente como na “alma” dos indivíduos. Ela é totalmente exteriorizada à 

medida que se torna real através da expressão linguística, e a linguagem está na 

superfície, na troca, é material e principalmente material verbal. 

Todos os meios e formas de comunicação entre indivíduos são consequências 

das relações de produção e da estrutura sociopolítica que delas derivam. E através das 

condições, formas e tipos da comunicação verbal derivam os temas e as formas dos atos 

de fala. 

O meio ambiente inicial dos atos de fala de toda espécie é o que Bakhtin chama 

de psicologia do corpo social, e é nesse elemento que se encontram submersas todas as 

formas e aspectos de criação ideológica. A psicologia do corpo social se mostra 

fundamentalmente nos mais diferentes aspectos da enunciação, tomando a forma de 

diferentes modos de discurso, sejam eles interiores ou exteriores. Todas as 

manifestações linguísticas estão, por certo, ligadas aos demais tipos de manifestação e 

interação de natureza semiótica. 

As formas de comunicação estão estreitamente ligadas às condições sociais e 

reagem a todas as mudanças da esfera social. É na materialização da psicologia social, 

pela palavra, que ocorrem as mudanças ínfimas que vão encontrar depois sua expressão 

nas produções ideológicas acabadas, como a ética de determinado contexto histórico. 

O processo de interação entre indivíduos socialmente organizados tem como 

resultado o signo, então a ética (como signo) é condicionada tanto pela organização 

social de tais indivíduos como pelas condições em que a interação acontece. Qualquer 

alteração dessas formas ocasiona certa modificação no como a ética é concebida. O 

estudo da modificação social, e consequentemente do significado da ética, é uma das 

tarefas da ciência das ideologias. 



88 

 

 

 

Só esta abordagem pode dar uma expressão concreta ao problema da 

mútua influência do signo e do ser; é apenas sob esta condição que o 

processo de determinação causal do signo pelo ser aparece como uma 

verdadeira passagem do ser ao signo, como um processo de refração 

realmente dialético do ser no signo (BAKHTIN, 2004, p. 44). 

 

Para se estudar a ética como resultado de um movimento entre a interação de 

indivíduos e a infraestrutura que condiciona tal organização social – e aqui estamos de 

acordo com Bakhtin –, temos de obedecer a estas regras metodológicas: não separar a 

ética da realidade material do signo, não separar o signo das formas concretas da 

comunicação social e não dissociar a comunicação e suas formas de sua base material. 

Ao realizar-se no processo de relação social, todo signo ideológico, e portanto também a 

ética, está marcado pelo contexto social de uma época e de um coletivo social 

determinado. 

 

Por exemplo, se uma época se imagina determinada por motivos 

puramente “políticos” ou “religiosos”, embora “religião” e “política” 

sejam tão-somente formas de seus motivos reais, então o historiador 

dessa época aceita essa opinião. [...] Quando a forma rudimentar em 

que a divisão do trabalho se apresenta entre os hindus e entre os 

egípcios provoca nesses povos o surgimento de um sistema de castas 

próprio de seu Estado e de sua religião, então o historiador crê que o 

sistema de castas é a força que criou essa forma social rudimentar 

(MARX e ENGELS, 2007, p. 44). 

 

Assim, buscamos entender que a forma da ética é determinada pelas formas de 

interação social e a partir de agora procuraremos tratar a questão do conteúdo do signo e 

da medida de valor que afeta o conteúdo. 

Em cada época da história da sociedade, encontramos diferentes reuniões de 

objetos específicos que tomam a consideração valiosa do corpo social. Os signos terão 

origem a partir desses grupos de objetos específicos e valorados. 

As necessidades econômicas essenciais de um grupo irão determinar a 

valorização de determinados objetos e dessa valoração perante o grupo social é que fará 

com que o objeto tenha o desencadeamento e tome um significado semiótico e 

ideológico. Essa necessidade econômica essencial é a base da existência material desse 

grupo social. 

 

Evidentemente, o arbítrio individual não poderia desempenhar aqui 

papel algum, já que o signo se cria entre indivíduos, no meio social; é 



89 

 

 

portanto indispensável que o objeto adquira uma significação 

interindividual; somente então é que ele poderá ocasionar a formação 

de um signo. Em outras palavras, não pode entrar no domínio da 

ideologia, tomar forma e aí deitar raízes senão aquilo que adquiriu 

um valor social (BAKHTIN, 2004, p. 45, grifo do autor). 

 

Assim, a moral como um índice de valor com características ideológicas forma 

índices sociais de valor e tem como objetivo o consenso social, e em busca do consenso 

é que eles se exteriorizam no material ideológico. 

A ética invariavelmente tem um índice de valor social que impregna a 

consciência individual. Ao absorver esses índices como seu, o indivíduo torna a ética 

um índice individual de valor, porém seu surgimento não se dá na consciência 

individual. A ética e seus índices de valor são por natureza, como nos diz Bakhtin, 

interindividual. “O grito do animal, enquanto pura reação de um organismo individual à 

dor, é despido de índice de valor. É um fenômeno puramente natural. O grito não 

depende da atmosfera social, razão pela qual ele não recebe sequer o esboço de uma 

formalização semiótica.” (BAKHTIN, 2004, p. 45) 

A realidade social com seus índices de valores e as condições de organização e 

interação social não podem ser separadas, e nem diferenciadas a não ser didaticamente, 

pois em última instância, são as mesmas condições que dão vida a ambos. As condições 

econômicas é que agregam um novo elemento da realidade ao espaço social, e o tornam 

socialmente concernente. A realidade social e as formas da criação ideológica crescem 

juntas e compõem essencialmente a mesma coisa. 

 

Ora, se na concepção do curso da história separarmos as idéias da 

classe dominante e as tornarmos autônomas, se permanecermos no 

plano da afirmação de que numa época dominaram estas ou aquelas 

idéias, sem nos preocuparmos com as condições da produção nem 

com os produtores dessas idéias, se, portanto, desconsiderarmos os 

indivíduos e as condições mundiais que constituem o fundamento 

dessas idéias, então poderemos dizer, por exemplo, que durante o 

tempo em que a aristocracia dominou dominaram os conceitos de 

honra, fidelidade etc., enquanto durante o domínio da burguesia 

dominaram os conceitos de liberdade, igualdade etc. (MARX e 

ENGELS, 2007, p. 48). 

 

No momento em que as ideias dominantes são separadas dos relacionamentos 

que surgem dos estágios do modo de produção, a ideologia torna-se abstrata e o ideal de 

indivíduos de uma classe dominante ganha uma conotação universal. 

 



90 

 

 

4.4.3 A divisão do trabalho e os diferentes índices de valor 

 

 

A consciência é um produto social e sempre será enquanto existirem homens. 

A consciência é a percepção do meio sensível mais próximo e a consciência do vínculo 

com outros indivíduos e coisas exteriores ao homem. A consciência da natureza se 

apresenta inicialmente como um poder estranho com que o homem se relaciona de 

modo instintivo, como qualquer animal. Da consciência da necessidade de formar 

relações com os indivíduos mais próximos e da consciência animal de relacionamento 

com a natureza, surge a consciência de que o homem vive dentro de uma sociedade. 

Para Marx, esse começo da consciência humana se aproxima da vida do animal e se 

diferencia pelo fato de que no homem a consciência substitui o instinto – ou o instinto é 

um instinto consciente. A partir do aumento populacional e consequentemente do 

aumento da produtividade e do incremento das necessidades, a consciência se 

desenvolve e se aperfeiçoa. 

 

Com isso, desenvolve-se a divisão do trabalho, que originalmente 

nada mais era do que a divisão do trabalho no ato sexual e, em 

seguida, divisão do trabalho que, em conseqüência de disposições 

naturais (por exemplo, a força corporal), necessidades, casualidades 

etc. etc., desenvolve-se por si própria ou “naturalmente”. A divisão do 

trabalho só se torna realmente divisão a partir do momento em que 

surge uma divisão entre trabalho material e [trabalho] espiritual 

(MARX e ENGELS, 2007, p. 35). 

 

É da divisão entre trabalho espiritual e trabalho material que a consciência 

deixa de representar a práxis existente e pode passar a representar algo sem representar 

algo real. Assim, a consciência se distancia do mundo e ganha condições de criar teorias 

desconectadas da realidade como a filosofia, a moral e a teologia puras. Quando as 

relações sociais existentes estão em contradição com as forças produtivas, as teorias 

entram em contradição com as relações existentes. Para Marx esses três momentos, a 

força de produção, o estado social e a consciência, podem e devem entrar em 

contradição entre si, pois a divisão do trabalho possibilita que o consumo, a produção, o 

trabalho e a fruição estejam à disposição de diferentes indivíduos. A consciência que 

está em contradição com o modo de produção não só leva à criação de teorias 

desligadas da realidade, mas também à criação de Estados contraditórios com as 

relações sociais existentes. 



91 

 

 

Originariamente, na divisão do trabalho da família e depois na separação da 

sociedade em diversas famílias contrárias umas às outras, a divisão do trabalho leva à 

distribuição desigual tanto do produto, quanto do trabalho. 

 

[...] portanto, está dada a propriedade, que já tem seu embrião, sua 

primeira forma, na família, onde a mulher e os filhos são escravos do 

homem. A escravidão na família, ainda latente e rústica, é a primeira 

propriedade, que aqui, diga-se de passagem, corresponde já à 

definição dos economistas modernos, segundo a qual a propriedade é 

o poder de dispor da força de trabalho alheia. Além do mais, divisão 

do trabalho e propriedade privada são expressões idênticas – numa é 

dito com relação à própria atividade aquilo que, noutra, é dito com 

relação ao produto da atividade (MARX e ENGELS, 2007, p. 37). 

 

Com a divisão do trabalho surgem também as contradições entre os interesses 

coletivos e os individuais, o interesse coletivo existe como dependência entre os 

indivíduos cujo trabalho está dividido. É dessa contradição que surge o Estado como 

representante autônomo do interesse coletivo. Enquanto a divisão do trabalho se dá 

natural e não voluntariamente, a ação do homem é um poder que lhe é estranho, um 

poder que o condiciona. 

A força de produção que nasce da cooperação entre os indivíduos através da 

divisão do trabalho se mostra para eles não como um poder conjunto, mas como uma 

potência estranha, pois a cooperação é natural e não voluntária. Então eles não têm 

controle sobre essa força “e que, pelo contrário, percorre agora uma seqüência particular 

de fases e etapas de desenvolvimento, independente do querer e do agir dos homens e 

que até mesmo dirige esse querer e esse agir” (MARX e ENGELS, 2007, p. 38). 

A maneira como funciona o intercâmbio, subjugado pelo poder das forças de 

produção em toda história e que as condiciona, tem como pressuposto a sociedade civil, 

que é fundamentada pela família e depois pela tribo. Assim, Marx demonstra que a 

sociedade civil é o verdadeiro ponto e cenário da história, e que é impossível pensar a 

história como apenas as ações de príncipes e dos Estados. 

O Estado, as tribos como coletivos de indivíduos que utilizam um único e 

mesmo código de comunicação não se confundem com as classes sociais que estão 

dentro desses coletivos e utilizam-se da mesma língua. Dentro da mesma comunidade 

ideológica, há uma contradição entre os índices de valor que formam os signos 

ideológicos. As ideias da classe dominante acabam sobrepondo os índices de valores 

das classes dominadas, pois quem domina os meios de produção dominam também os 



92 

 

 

meios de produção espirituais. É no signo que acontece a luta de classes, pois é dessa 

diferença de valores que o signo se torna vivo e dinâmico. 

Os índices de valores da classe dominante nada mais são do que o reflexo 

ideológico das relações materiais dominantes que, como foi dito anteriormente, é dessa 

valoração perante o grupo social que fará com que o objeto tenha o desencadeamento e 

tome um significado semiótico e ideológico. 

Se não levarmos em conta a tensão das diferenças sociais, se separarmos as 

ideias da classe dominante dos meios de produção dessa classe que geraram seus índices 

de valor e tomarmos a ideologia dominante como única, o signo perderá sua 

dinamicidade e se tornará uma alegoria, afastada do material, torna-se abstrata e ganhará 

uma conotação de universalidade, apresentada como as únicas racionais, universalmente 

válidas. 

A divisão entre trabalho material e trabalho espiritual, dentro da própria classe 

dominante faz com que apareçam os “pensadores dessa classe, como seus ideólogos 

ativos, criadores de conceitos, que fazem da atividade de formação da ilusão dessa 

classe sobre si mesma o seu meio principal de subsistência” (MARX e ENGELS, 2007, 

p. 48). O signo ideológico ganha a qualidade de “ideal”, incontestável e fora de seu 

contexto originário, o que esconde as diferenças entre as classes sociais e seus índices 

de valores. 

 

Ora, se na concepção do curso da história separarmos as idéias da 

classe dominante da própria classe dominante e as tornarmos 

autônomas, se permanecermos no plano da afirmação de que numa 

época dominaram estas ou aquelas idéias, sem nos preocuparmos com 

as condições da produção nem com os produtores dessas idéias, se, 

portanto, desconsiderarmos os indivíduos e as condições mundiais que 

constituem o fundamento dessas idéias, então poderemos dizer, por 

exemplo, que durante o domínio da burguesia dominaram os conceitos 

de liberdade, igualdade etc. (MARX e ENGELS, 2007, p. 48). 

 

Toda classe dominante tende a apresentar seus interesses como o interesse 

comum de todos os indivíduos da sociedade, por isso a expressão do signo ideológico 

como uma forma ideal e acima das diferenças de classe. Assim, sobrepõem seus valores 

como moralmente universais – éticos –, encobrindo o real conflito entre os índices de 

valores das classes dominadas, que se tornam revolucionárias por seus valores se 

defrontarem com os valores dominantes de certa época. Pois o signo ideológico vivo é 



93 

 

 

sempre dialético e é exposto nas crises sociais, onde os valores vigentes são 

questionados. 

 



94 

 

 

5 CONCLUSÃO 

 

 

Com a leitura de diversos autores da filosofia prática, procuramos investigar o 

entendimento que se tem sobre a palavra ética. Por lidar diretamente com a vida 

cotidiana do ser humano e conceituar valores de comportamento, estudar o objeto ética 

é uma tarefa bastante árdua, pois cada filósofo em seu tempo, com metodologia própria 

e em sua subjetividade entende a forma e o conteúdo desse objeto diferentemente. 

Determinar o que é ética seria a pretensão de enjaular a atividade de um ser em um 

tempo congelado e em um espaço ideal. Por isso, buscamos apoio de alguns clássicos da 

filosofia antiga que trabalharam teoricamente como o comportamento humano deveria 

se dar com base em valores que logicamente seriam universais, tais como a vida boa, 

pacífica. 

Mais intimamente, a leitura que alguns pensadores da contemporaneidade 

fazem do materialismo histórico para fundamentar suas próprias teorias éticas, e 

construir de forma sistemática a lacuna que Marx optou por não adentrar diretamente 

(teoria ética), ele estava combatendo diretamente os valores de sua época. Falar em ética 

seria, portanto, falar dos valores dominantes. Ao procurar construir um pensamento 

marxista ético, esses autores abordam o tema não como algo ideal, de fato, mas como 

uma maneira de construir um pensamento sobre os valores humanos sem perder de vista 

o pensamento crítico. 

Ao entrar diretamente nos textos de Marx, percebemos que ele trata dos 

costumes e dos hábitos dos homens, daí a pertinência de buscar a raiz semântica do 

termo ethos como uma maneira interpretativa para desvelar a ética do pensamento 

marxiano. Em Marx, é impossível separar os costumes e os hábitos do modo de 

produção. Por meio da linguagem, conseguimos fazer uma análise das ideologias de 

forma material, sem fazer a separação entre ideia e matéria. 

As formas de comunicação estão estreitamente ligadas às condições sociais e 

reagem a todas as mudanças da esfera social. É na materialização da psicologia social, 

pela palavra, que ocorrem as mudanças ínfimas que vão encontrar depois sua expressão 

nas produções ideológicas acabadas, como a ética de determinado contexto histórico. 

O processo de interação entre indivíduos socialmente organizados tem como 

resultado o signo, então a ética (como signo) é condicionada tanto pela organização 

social de tais indivíduos como pelas condições em que a interação acontece. Qualquer 



95 

 

 

alteração dessas formas ocasiona certa modificação no como a ética é concebida. O 

estudo da modificação social, e consequentemente do significado da ética, é uma das 

tarefas da ciência das ideologias. 

Marx é primordialmente estratégico, pois seu intuito de fazer uma análise com 

base claramente científica o impedia de utilizar argumentos morais contra o capitalismo 

ou a favor do socialismo. Marx afirmava que invariavelmente a moral é utilizada para 

afirmação da classe social dominante, e qualquer tentativa de criticar o status quo cai na 

falácia de se estar indo contra a moral. A suspeita sobre o discurso moral levou à 

convicção de que o socialismo deveria ter uma teoria científica, e não utópica. 

A forma de encarar o ser humano como algo que não pode ser enquadrado – 

porque está sempre em movimento, sempre em mudança (dialeticamente) – leva Marx a 

fazer afirmações categóricas que mais tarde entram em contradição. Porém, ao enxergar 

seus textos de fora, percebemos que há congruência em sua metodologia materialista 

histórica. Ela permite abordar diferentes temas que, a princípio, seriam contraditórios, 

tais como a filosofia e a economia – como alguns autores separam o jovem Marx do 

maduro. Então, falar da ética em Marx é abordar esse tema de forma materialista 

histórica, e a filosofia da linguagem seria a ferramenta que permitiria essa análise. 

 



96 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. São Paulo: Abril Cultural, 1978. 

 

 

ARON, Raymond. O marxismo de Marx. São Paulo: Arx, 2005. 

 

 

BAKHTIN, Mikhail. Marxismo e a filosofia da linguagem. São Paulo: Hucitec, 2004. 

 

 

COSTA, Claudio. Filosofia da linguagem. Rio de Janeiro: Zahar, 2003. 

 

 

FROMM, Erich. Conceito marxista do homem. Rio de Janeiro: Zahar, 1964. 

 

 

FLICKINGER, Hans-Georg. Em nome da liberdade: elementos da crítica ao 

liberalismo contemporâneo. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2003. 

 

 

HACKING, Ian. Por que a linguagem interessa à filosofia? São Paulo: UNESP, 1999. 

 

 

HELLER, Agnes. Teoría de las necesidades en Marx. Barcelona: Península, 1986. 

 

 

KAIN, Philip J. Marx and ethics. Oxford: Clarendon, 1991. 

 

 

KAMENKA, Eugene. Marxism and ethics. London: St. Martin‟s, 1970. 

 

 

KAUTSKY, Karl. Ética y concepción materialista de la historia. Ediciones Pasado y 

Presente: México, 1980. 

 

 

LAKATOS, Eva Maria; MARCONI, Marina de Andrade. Metodologia do trabalho 

científico. 5. ed. São Paulo: Atlas, 2001. 

 

 

MACPHERSON, C. B. Democratic theory: essays in retrieval. Oxford: Oxford 

University: 1973. 

 

 

_____. The real world of democracy. Oxford: Oxford University: 1965. 

 

 

MAGALHÃES, Fernando. A ronda perpétua. Um Espectro Assombra o Capitalismo 

Tardio In: Desafios Éticos e Políticos da Cidadania. 



97 

 

 

 

 

_____. O legado do pensamento de Marx: A Presença do Marxismo na Sociedade 

Pós-moderna. In: Novos Rumos 

 

 

MARCUSE, Herbert. A ideologia da sociedade industrial. Rio de Janeiro: Zahar, 

1982. 

 

 

_____. Cultura e sociedade. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1997. 

 

 

MARX, Karl. Diferença entre as filosofias da natureza em Demócrito e Epicuro. 

Lisboa: Presença, 1972. 

 

 

_____. Manuscritos econômico-filosóficos. São Paulo: Boitempo, 2004. 

 

 

_____. Sobre o suicídio. São Paulo: Boitempo, 2006. 

 

 

MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. A ideologia alemã. São Paulo: Boitempo, 2007. 

 

 

_____. A sagrada família. São Paulo: Boitempo, 2003. 

 

 

_____. Crítica da filosofia do direito de Hegel. São Paulo: Boitempo, 2005. 

 

 

_____. Para a crítica da economia política. Do capital. O rendimento e suas fontes. 

São Paulo: Nova Cultural, 2005. (Coleção os Pensadores) 

 

 

OLIVEIRA, Manfredo Araújo de. A filosofia na crise da modernidade. São Paulo: 

Loyola, 2001. 

 

 

_____. Reviravolta lingüístico-pragmática na filosofia contemporânea. São Paulo: 

Loyola, 1996. 

 

 

POPPER, Karl R. A lógica da investigação científica. Três concepções acerca do 

conhecimento humano. A sociedade aberta e seus inimigos. São Paulo: Abril 

Cultural, 1980. (Coleção os Pensadores) 

 

 



98 

 

 

SÁNCHEZ VÁZQUEZ, Adolfo. Ética e marxismo. En publicación: A teoria marxista 

hoje. Problemas e perspectivas Boron, Atilio A.; Amadeo, Javier; Gonzalez, Sabrina. 

2007. Disponível em: 

http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/campus/marxispt/cap. 12.doc. Acesso em: 

10 ago. 2009. 

 

 

_____. Ética. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1992. 

 

 

SILVA, Markus Figueira da. Epicuro, sabedoria e jardim. Rio de Janeiro: Relume 

Dumará, 2003. 

 

 

TROTSKI, Leon. Moral e revolução: A nossa moral e a deles. Rio de Janeiro: Paz e 

Terra, 1978. 

 

 

VAZ, Henrique C. de Lima. Escritos de filosofia II: ética e cultura. São Paulo: Loyola, 

1993. 

 

 

_____. Escritos de filosofia IV: introdução à ética filosófica 1. São Paulo: Loyola, 

1999. 

 

 

WEST, Cornel. The ethical dimensions of Marxist thought. New York: Monthly 

Review, 1991. 

 

 

WILDE, Lawrence. Marxism’s ethical thinkers. New York: Palgrave, 2001. 

 

http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/campus/marxispt/cap.%2012.doc

